
Probleme fiktiver mittelalterlicher

Religionsgespräche (Abélard, Lull, Cusanus)

als Probleme Interkultureller Philosophie

(Yousefi, Mall, Wimmer)

Arne Moritz

We have just Religion enough to make us

hate, but not enough to make us love one

another

(Swift 1768, 415).

Jonathan Swifts Beobachtung, dass Religion zwar Ursachen für Konflikte, nicht

aber Mittel für deren Überwindung zur Verfügung stelle, scheint in ähnlicher Wei-

se auch die Autoren einiger fiktiver mittelalterlicher Religionsdialoge beschäftigt

zu haben, die im Folgenden näher betrachtet werden sollen. Jene christlichenTheo-

logen des Mittelalters (Peter Abélard, Ramon Lull und Nicolaus Cusanus) und die

fiktiven Dialoge, in denen sie Angehörige unterschiedlicher Religionen aufeinan-

dertreffen ließen, sollen in Beziehung zu einigen programmatischen Grundposi-

tionen der neueren philosophischen Richtung der Interkulturellen Philosophie ge-

setzt werden, wie sie insbesondere von Hamid Reza Yousefi, Ram Adhar Mall und

Franz Martin Wimmer artikuliert wurden.1

Dabei soll den christlichenTheologen des Mittelalters nicht unterstellt werden,

Sie hätten avant la lettre bereits interkulturelle Philosophie betrieben. Es sollen je-

doch Ähnlichkeiten in der Struktur des Umgangs mit Differenz auf Seiten der mit-

telalterlichen Theologie wie der Interkulturellen Philosophie aufgezeigt werden.

Diese Ähnlichkeiten sollen auf die Annahme zurückgeführt werden, man habe mit

denjenigen, die man in gewisser Hinsicht als grundsätzlich anders begreift, doch

gemeinsam, philosophisch zu denken oder jedenfalls denken zu können. Dass man

zudem glaubt, genau darin ein Mittel der Überwindung von Konflikt zu besitzen,

1 Hier und im Folgendenwird durch die Großschreibung von »Interkultureller Philosophie« die

Bezugnahme auf die durch die genannten Autoren geprägte Denkrichtung markiert. Durch

das kleingeschriebene Adjektiv »interkulturell« wird hingegen eine entsprechende inhaltli-

che Charakterisierung ausgedrückt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Arne Moritz

soll ebenfalls gezeigt werden.Man erwartet –wenn auch nicht unmittelbar, so doch

nach philosophischem Dialog – in vernünftigen Überzeugungen übereinstimmen

zu können, um daraufhin Praxis in Orientierung an jenen vernünftigen Überzeu-

gungen konvergent und konfliktfrei zu gestalten. Insoweit aber solche strukturel-

len Ähnlichkeiten zwischen fiktiven mittelalterlichen Religionsdialogen und Inter-

kultureller Philosophie bestehen, teilen beide auch strukturell ähnliche Probleme,

wie abschließend gezeigt werden soll.

1. Kontext und Reichweite der folgenden Überlegungen

In demMaße, in dem das Interesse des vorliegenden Beitrags solchen eher grund-

sätzlichen Zusammenhängen zwischen mittelalterlicherTheologie und einer Rich-

tung der Gegenwartsphilosophie gilt, werden sich die folgenden Überlegungen

vielfach als indifferent gegenüber Unterschieden erweisen, die man in anderen

Zusammenhängen genauer zur Kenntnis nehmen würde. Sowohl die behandelten

mittelalterlichen Quellen als auch die hier einbezogenen Grundpositionen der In-

terkulturellen Philosophie sind unter einander jeweils weitaus verschiedener als

dies hier ausführlicher gewürdigt werden kann. Und auch wenn im Folgenden

über historische Differenzen hinweg Übereinstimmungen auf einer recht allge-

meinen Ebene aufgezeigt werden sollen, so ist der vorliegende Beitrag mit seinem

beschränkten Rahmen doch nicht der Ort, um die hier erwiesenen Strukturähn-

lichkeiten für jegliche Form der mittelalterlichen Bewältigung religiöser Differenz

in fiktiven Dialogen zu behaupten und auch nicht für jegliche Variante der pro-

grammatischen Selbstbestimmung innerhalb der philosophischen Richtung der

Interkulturellen Philosophie. In welchem beschränkten (und zudem in sich hete-

rogenen) Kontext werden also die folgenden Überlegungen entwickelt?

Mit den Collationes von Peter Abélard (1079-1142) wird ein im 12. Jahrhundert

verfasster Text aufgegriffen. Er stellt ein Gespräch zwischen einem Juden, einem

Christen und einem, jedenfalls in Andeutungen, einemmuslimischenHintergrund

zugeordneten Philosophen dar. Genau genommen handelt es sich um zwei Zwie-

gespräche, in denen sich nacheinander Christ und Jude und Christ und Philo-

soph/Muslim über die Vorzüge des jeweiligen Gesetzes (lex) streiten, dem sie fol-

gen, um sich anschließend dem – im Text letztlich ausbleibenden – Urteil eines

Richters (iudex) über die Vorzüge der jeweiligen Lehren zu unterwerfen. In dem

letztlich nicht urteilenden, den Leser*innen das Urteil überlassenden Richter hat

man bisweilen ein alter ego Abélards gesehen. Der vermutlich als Spätwerk Abélards

entstandene Dialog ist jedenfalls im Zusammenhang einer im 12. Jahrhundert all-

mählich einsetzenden, sich an antiken Bildungsgängen und klassischen Quellen

orientierenden Verwissenschaftlichung der christlichen Theologie des Mittelalters

zu sehen. Als Motor dieser Entwicklung können die Einrichtungen teils kirchli-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 161

cher, teils privater Lehrbetriebe (Schulen) gelten, in deren Kontext Abélard lehr-

te und schrieb und aus deren Strukturen später die europäischen Universitäten

hervorgehen sollten. Unter der Oberfläche des interreligiösen Dialogs bezieht sich

Abélard in seinem Werk auf die intrareligiösen Spannungen, die sich innerhalb

des Christentums aus den neuen Möglichkeiten einer wissenschaftlichen Theolo-

gie und der stärker ins Bewusstsein tretenden Alternative einer säkularen Ethik

ergaben. Jude, Christ und Philosoph/Muslim stehen als Kunstfiguren somit nicht

nur für die Auseinandersetzung um die jeweiligen Glaubensüberzeugungen, son-

dern auch für den Konflikt um bestimmte Realisierungsmöglichkeiten des Chris-

tentums (vgl. Abaelard 1996, 12f.).

Der Katalane bzw. Mallorquiner Raimundus Lullus bzw. Ramon Lull (1232/3-

1316) schrieb fast zwei Jahrhunderte später bereits im Kontext einer entwickelten,

an Universitäten intensiv betriebenen, christlichenTheologie. Trotz einiger Berüh-

rungspunkte mit dieser scholastischen Kultur in entsprechenden Ausbildungssta-

dien, blieb Lull ein origineller, scholastischen Lehrtraditionen nicht leicht zuzu-

ordnender Autodidakt. Mallorca als Lebensmittelpunkt des ansonsten ausgedehnt

reisenden Lulls war zudem durch einen großen muslimischen Bevölkerungsan-

teil geprägt. Lull pflegte auf dieser Grundlage auch den Austausch mit muslimisch

bzw. durch arabische Kultur geprägten wissenschaftlichen Lehrern. Anders als in

Abélards Fall weiß man außerdem, dass Lull nicht allein literarische Quellen der

unterschiedlichen religiösen Traditionen verarbeitete. Es ist bekannt, dass Lull auf

Reisen im Mittelmeerraum, insbesondere in Nordafrika auch ganz praktisch ver-

suchte, in der Begegnung mit Nicht-Christen ein ambitioniertes Programm der

Missionierung umzusetzen.

Lulls Interesse galt seit einer Reihe entsprechender Bekehrungserlebnisse der

Idee, religiöse Fragen mit den Mitteln einer von ihm selbst zu entwickelnden logi-

schen Kunst möglichst allgemeinverbindlich und allgemein akzeptabel zu beant-

worten, um auf dieseWeise Konflikte zwischen den Religionen nachhaltig zu über-

winden. Diesem Programm folgt auch das im Folgenden aufgegriffene, zwischen

1274 und 1276 verfasste Buch vomHeiden und den dreiWeisen (Liber de gentili et tribus

sapientibus). Unter Anleitung der allegorischen Darstellung der Intelligenz versu-

chen in diesem Buch ein Christ, ein Jude und ein Sarazene, einen nicht religiösen

Gesprächspartner mit den Mitteln der konsistenten Bestimmung von Begriffsbe-

ziehungen bzw. einer besonderen Art von Begriffsanalyse von der Existenz Gottes,

der Auferstehung der Seele nach dem Tod und den divergierenden Inhalten ihrer

jeweiligen Glaubensrichtungen zu überzeugen. Auch hier bleibt ein zunächst er-

wartetes Urteil der Dame Intelligenz über die Vorzüge der konkurrierenden Glau-

bensrichtungen aus. Lull nutzt dies, um in einem originellen Epilog zu schildern,

dass der Heide nunmehr zwar nicht mehr über die Ungewissheit der Existenz ei-

nes Gottes und des Lebens nach dem Tode trauern müsse – denn diese haben die

Weisen einmütig bewiesen – dass aber darüber hinaus nicht geteilte Glaubens-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Arne Moritz

überzeugungen verblieben sind, zwischen denen der Heide zu seinem Bedauern

nun doch selbst rational wählen müsse. Die Leser*innen werden, ähnlich wie bei

Abélard, und zwar explizit, vor dieselbe Wahl gestellt (vgl. Lull 1998, 248).

Das dritte fiktive Religionsgespräch, der Dialog über den Frieden im Glauben (De

pace fidei) des Nicolaus Cusanus (1401-1464) entstand 1453 im zeitlichen Umfeld der

Eroberung Konstantinopels durch den osmanischen Sultan Mehmed II. Das Reli-

gionsgespräch wird als Vision eines weisen Mannes präsentiert, der sich entsetzt

über die Grausamkeiten des Krieges in Konstantinopel, den er als Auseinander-

setzung um religiöse Glaubensüberzeugungen begreift, mit der Möglichkeit eines

dauerhaften Religionsfriedens beschäftigt habe. Auch in dieser Figur hat man ein

alter ego des Autors Cusanus vermutet. Bei den Akteuren des Religionsdialoges han-

delt es sich um Vertreter unterschiedlicher Völker (nationes),2 die auf Gott den Va-

ter, das göttlicheWort Christus und die christlichen Apostel Petrus und Paulus tref-

fen. Der Dialog des Cusanus endet in gewisser Hinsicht weniger offen als die bei-

den bereits präsentierten Religionsgespräche. In der beschriebenen Konstellation

kannman sich nämlich recht gut darauf einigen, wie der Friede in Glaubensdingen

erreicht werden kann. Man könne Unterschiede in den religiösen Riten zulassen,

solange die unterschiedlichen äußeren Handlungen jeweils auf übereinstimmen-

de geistige Gehalte verweisen (religio una in rituum varietate; Nikolaus von Kues

2003, 10). Der Text nimmt allerdings am Ende – dahingehend doch durchaus of-

fen – in den Blick, dass mit dieser Übereinkunft erst ein Anfang erreicht ist. Über

die bereits durchaus vielfältigen Untersuchungen im Dialog selbst hinaus sei an-

hand geeigneten Quellenmaterials noch weitaus differenzierter aufzuzeigen, dass

die Religionen sich nur in den Riten, nicht aber in ihren Glaubensüberzeugungen

unterscheiden – und dann seien anschließend auch noch die Gläubigen vom Er-

gebnis einer solchen Untersuchung praktisch zu überzeugen.

Der fast zweihundert Jahre nach Lull schreibende Cusanus war wie jener kein

Universitätstheologe (und übrigens einer der wenigen intensiven Lull-Leser seiner

Zeit). Intra- und interreligiöse Konflikte waren für ihn, von der primären Ausbil-

dung her Kirchenrechtler und seit jungen Jahren in unterschiedlichen kirchlichen

Funktionen und Ämtern tätig, auch Teil beruflicher Erfahrung und Praxis. Die-

ser Erfahrungshintergrund umfasste neben dem Krieg um Konstantinopel insbe-

sondere Konfliktthemen, die ab 1431 auf dem Basler Konzil verhandelt wurden.

Dies betraf vor allem die innerkirchliche Auseinandersetzung um die Theologie

und Religionspraxis der Hussiten in Böhmen, interreligiöse Begegnungen im Rah-

men einer Mission nach Konstantinopel während des Konzils von Ferrara/Florenz

(1438/39) und später auch Konflikte um die Glaubens- und Ordenspraxis, in die

2 Nedermann hat darauf hingewiesen, dass Cusanus’ Bezug auf Völker ihm erlaube, über rein

dogmatische Unterschiede hinaus auch die soziokulturelle Ausformung von Religion und so-

mit Aspekte kultureller Differenz in den Blick zu nehmen (vgl. Nedermann 2000, 85-97).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 163

Cusanus als päpstlicher Visitator und als Bischof von Brixen verwickelt wurde.

Die Verarbeitung dieser unterschiedlichen Konflikterfahrungen im Dialog De pace

fidei erfolgt allerdings keineswegs aus rein pragmatischer Perspektive. Vielmehr

gestaltete Cusanus diesen Dialog vor dem Hintergrund seiner höchst originellen,

durch unterschiedliche eher unorthodoxe theologische und philosophische Posi-

tionen geprägtenTheologie (neben Lullismus, italienischemHumanismus, und Al-

bertismus, können Mystik, Hermetik und Neuplatonismus als Einflüsse genannt

werden). Cusanus geht dabei zentral von einem durch seine Unendlichkeit aus-

gezeichneten Gott aus, auf den nur in einem Wissen um das Nichtwissenkönnen

(docta ignorantia) adäquat Bezug genommen werden kann (vgl. Nikolaus von Kues

2010, 1, 5, 10).

Die drei beschriebenen mittelalterlichen Religionsgespräche sollen im Folgen-

den in Bezug zu programmatischen Darstellungen der Richtung der Interkultu-

rellen Philosophie gesetzt werden wie man sie in einschlägigen Publikationen zur

Einführung vorfindet. Dass dieses Verfahren nicht jeder internen Differenzierung

Interkultureller Philosophie gerecht werden kann, ist Teil der bereits oben ange-

rissenen Unschärfe der vorliegenden Überlegungen. Mit den Einführungswerken

Hamid Reza Yousefis (geb. 1967), Ram Adhar Malls (geb. 1937) und Franz Martin

Wimmers (geb. 1942) wird jedoch Bezug auf Positionen genommen, die für die

Entwicklung der Richtung der Interkulturellen Philosophie im deutschen Sprach-

raum – und über diesen hinaus – von grundlegender Bedeutung waren und die

entsprechende Diskurse immer noch erheblich beeinflussen. Insbesondere Mall

kann geradezu als Begründer der Denkrichtung angesehen werden und hat ne-

ben Yousefi undWimmer nicht nur zur inhaltlichen Fundierung wichtige Beiträge

geleistet, sondern auch zur Institutionalisierung einer entsprechenden akademi-

schen Forschung und Lehre Grundlegendes beigetragen. Mit Yousefis und Malls

eher hermeneutisch und pragmatistisch geprägter Position und Wimmers eher

diskurstheoretisch beeinflusster Variante interkultureller Philosophie wird zudem

auch eine gewisse systematische Weite der Positionen eröffnet, an denen sich die

folgenden Überlegungen zu Zusammenhängen mit dem, was in fiktiven mittel-

alterlichen Religionsdialogen verhandelt wird, zu bewähren haben. Die Hoffnung

ist, dass diese Auswahl an Positionen aus der Interkulturellen Philosophie zwar

nicht Vollständigkeit beanspruchen kann, aber doch Exemplarisches aufgreift. An

geeigneter Stelle werden jeweils zudem Bezüge zu weiteren Positionen der Inter-

kulturellen Philosophie hergestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Arne Moritz

2. Dialog als Gegenstand und Vollzugsform Interkultureller Philosophie
und mittelalterliche Dialogfiktionen

Es mag zunächst insofern nicht abwegig erscheinen, fiktive Religionsgespräche

des Mittelalters auf die philosophische Richtung der Interkulturellen Philosophie

zu beziehen, als dem Dialog als Form des Philosophierens eine wichtige Stellung

innerhalb der Programmatik dieser Denkrichtung zukommt.Die folgende Aussage

Yousefis und Malls zeigt dies exemplarisch. Sie nimmt zugleich Bezug auf den in

dieser Hinsicht von seinem diskurstheoretischen Hintergrund her noch entschie-

deneren Ansatz Wimmers:

»Dialoge haben sich als die angemessene Form der interkulturellen Philosophie

erwiesen. Gleichrangigkeit, Achtung voreinander, Offenheit im Blick auf die zu

erwartenden Ergebnisse, Einbeziehung nicht-verbaler Kommunikationsformen,

Einsicht in die Grenzen des gegenseitigen Verstehens kennzeichnen solche Dia-

loge. […] Das Wort »Dialoge« wird hier bewußt in der Mehrzahl gebraucht. Denn

es geht um eine Vielzahl von Gesprächen in und mit den Philosophien verschie-

dener Kulturen. FranzMartinWimmer hat hierfür den Begriff des ›Polylogs‹ in die

interkulturell philosophische Arbeit eingeführt« (Yousefi und Mall 2005, 49).

In einer zugespitzten, an Kants Unterscheidung von Schul- und Weltbegriff der

Philosophie anschließenden Formulierung werden die in obigem Zitat bereits an-

klingenden normativen Erwartungen an die Teilnehmer derartiger Dialoge stärker

terminologisch expliziert:

»Philosophie dem Weltbegriff nach, […], verfährt stets dialogisch. Sie hat zum

Ziel, die Kommunikation »theoretisch« zu begründen und ›praktisch‹ zu ermögli-

chen. […] Ein Schritt in Richtung auf eine Verbesserung ist getan, wenn Vorbehalte

gegenüber fremden Kulturen einer kritischen Diagnose unterzogen werden. Im

Endeffekt ist eine Haltung anzustreben, welche dem Fremden eine Existenzbe-

rechtigung zugesteht, die auf der Grundlage einer toleranten Haltung zur Aner-

kennung ihrer Gleichwertigkeit führt. Interkulturelle Philosophie ist darauf aus,

globale Zusammenhänge der Philosophie in ihren geographischen Dimensionen

sichtbar zu machen […]« (ebd., 35).

Die Dialogkonzeption Interkultureller Philosophie zeigt sich hier als eng bezogen

auf normative Konzepte, deren Akzeptanz üblicherweise innerhalb politischer Ge-

meinschaften als funktional notwendig für die Möglichkeit von Kommunikation

angesehen werden.3 Insofern ist es konsequent, dass die theoretische und prakti-

sche Ermöglichung dialogischer Kommunikation als das Ziel Interkultureller Phi-

3 Otfried Höffe spricht im Rahmen einer ethikdidaktischen Beschäftigung mit gesellschaftli-

cher Pluralität von Normen, deren Anerkennung »die Voraussetzungen von Kommunikation

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 165

losophie formuliert wird und ein globaler Zusammenhang in den Blick genommen

wird. Dieser wird allerdings nicht – wie vom Kontext des Zitats her zu erwarten

– kosmopolitisch, mit Blick auf die Akteure verstanden, sondern als inhaltlicher

Zusammenhang philosophischen Denkens angesprochen.

Tatsächlich umfasst die Dialogkonzeption der Interkulturellen Philosophie

auch Vorstellungen darüber, wie philosophische Inhalte in globalen Zusam-

menhängen generiert werden sollen. Wimmer entwickelt in dieser Hinsicht das

Kriterium einer gleichmäßigen Beteiligung von Akteuren mit unterschiedlichen

kulturellen Hintergründen an philosophischen Dialogen. Dieses Kriterium ist

deutlich an diskursethische Überlegungen zur Begründung von Geltungsansprü-

chen durch symmetrische Kommunikationsbedingungen angelehnt:

»Thematische Fragen der Philosophie – also: Fragen nach der Grundstruktur der

Wirklichkeit, nach deren Erkennbarkeit und nach der Begründbarkeit vonWerten

und Normen sind so zu diskutieren, dass jeder behaupteten Lösung Dialoge oder

Polyloge möglichst differenter Traditionen vorangehen. Dies setzt eine Relativie-

rung der in den einzelnen Traditionen entwickelten Begriffe undMethoden eben-

so voraus wie einen neuen, nicht zentristischen Blick auf die Denkgeschichten der

Menschheit. Und es setzt drittens das Interesse von vielen Seiten voraus, einander

nicht nur kennen zu lernen, sondern in gemeinsamer Bemühung philosophierend

weiterzukommen« (Wimmer 2004, 51).

An anderer Stelle wird dies regelförmig wie folgt formuliert, wobei als Wahrheits-

kriteriumdie pragmatische Bewährung in unterschiedlichen kulturellen Kontexten

deutlich wird:

»In negativer Formulierung lautet die Regel: Halte keine philosophische These für

gut begründet, an derenZustandekommennurMenschen einer einzigen kulturel-

len Tradition beteiligt waren. Positiv formuliert lautet sie: Suche wo immer mög-

lich nach transkulturellerı Überlappungen von philosophischen Begriffen, da es

wahrscheinlich ist, dass gut begründete Thesen in mehr als nur einer kulturellen

Tradition entwickelt werden sind« (ebd., 67).4

Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen zum Dialog als Vollzugsform Inter-

kultureller Philosophie und zu mit ihm verbundenen normativen Erwartungen an

die Genese philosophischer Inhalte mag es naheliegend erscheinen, Bezüge zur

und die Basisbedingungen einer vernünftigen Konfliktbewältigung betreffen« (Höffe 1979,

475).

4 Der Dialog als Medium interkultureller Philosophie wird gegenüber einer monologischen

Methode des Vergleichs auch von Kimmerle (vgl. Kimmerle 2002, 80-87) vorgezogen, wo-

bei das Kriterium für die Aufnahme entsprechender Dialogpartner nicht durch einen engen

Philosophie-, sondern durch einen eherweiten Vernunftbegriff gegeben ist (vgl. ebd., 52-55).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Arne Moritz

mittelalterlichen Tradition fingierter Dialoge zwischen Vertretern unterschiedli-

cher Religionsgemeinschaften herzustellen. Der fiktive Charakter der mittelalter-

lichen Dialoge stellt allerdings offensichtlich einen wichtigen Unterschied gegen-

über demjenigen dar, was die Interkulturelle Philosophie als real stattfindendes

Dialoggeschehen ins Auge fasst.

Zum einen darf man sich jedoch in diesem Zusammenhang fragen, ob jenes

realistische Projekt interkultureller philosophischer Dialoge im Sinne weithin eta-

blierter internationaler wissenschaftlicher Kommunikationsmedien, wie akademi-

scher Konferenzen, Journals, Austauschprogrammen etc., nicht schon länger als

realisiert angesehen werden sollte.5 Zum anderen stellt gerade die literarische Gat-

tung des fiktiven Dialogs möglicherweise ein innerhalb der Interkulturellen Phi-

losophie noch zu wenig beachtetes Mittel zur Verfügung, interkulturelle Kommu-

nikationssituationen im Sinne der eben erläuterten Ansprüche auch für die Fäl-

le quasi »advokatorisch« zu gestalten (vgl. Habermas 1991, 155-158), in denen rea-

le Dialoge aufgrund kontingenter Rahmenbedingungen (räumliche oder zeitliche

Distanz, Sprachbarrieren, Beschränkungen freier Äußerungsmöglichkeiten etc.)

nicht möglich sind und nachhaltig unmöglich bleiben. Die Gattung des fingier-

ten Dialogs, die für mittelalterliche Autoren aufgrund ganz ähnlicher Umstände

attraktiv war, bietet über ihre literarischen Gestaltungsmöglichkeiten hinaus das

Potenzial, wirklich geäußerte, aber auch möglich erscheinende Gehalte realer Ge-

spräche in inhaltlich verdichteter, von den Kontingenzen, die Äußerungskontexte

prägen, befreiter Weise zur Darstellung zu bringen und mithin auch genauer und

besser zu verstehen. Derartige inhaltliche Verdichtungen müssen dabei nicht als

Konkurrenz realer Dialoge begriffen werden. Sie lassen sich vielmehr in frucht-

barer Weise in reale Kommunikationssituationen einbringen und vermögen diese

dann selbst inhaltlich zu orientieren und zusätzlich zu stimulieren. Die Traditi-

on fiktiver mittelalterlicher Religionsdialoge steht der dialogförmigen Konzeption

von Philosophie durch die Interkulturelle Philosophie somit also nicht nur einfach

formal nahe, sondern vermag mit ihrer Orientierung am Fingieren von Dialogen –

die sie mit anderen Traditionen der Geistesgeschichte teilt – möglicherweise auch

wichtige Impulse für die literarische Gestaltung interkulturellen Philosophierens

in einer durch Kontingenzen bestimmten Welt zu bieten.

5 Dem internationalen akademischen Betrieb gegenüber scheint innerhalb der Richtung der

Interkulturellen Philosophie aber eher das Vorurteil zu bestehen, er verhindere durch euro-

zentrische Strukturen den intendierten Austausch von Angehörigen unterschiedlicher Kul-

turen im Medium einer gemeinsamen Arbeit an philosophischen Problemen. Vgl. etwa

Weidtmann 2016, 120, der allerdings auch optimistischer einen Austausch kulturell eigen-

ständiger Philosophien in den Blick nimmt, wie sie sich in der Rezeption der abendländi-

schen Philosophie in unterschiedlichen Kulturräumen, vor dem Hintergrund von deren je

eigenständigen »Grunderfahrungen«, entwickelt haben (vgl. ebd., 220-224).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 167

Umgekehrt bietet die oben erwähnte, theoretische Beschäftigung Interkultu-

reller Philosophie mit dialogischer Kommunikation unter den Bedingungen von

Interkulturalität wiederum wichtige Anregungen für ein besseres Verständnis for-

maler Strukturen, die innerhalb der fingierten mittelalterlichen Religionsgesprä-

che gar nicht ausdrücklich reflektiert werden. So analysieren beispielsweise Yousefi

und Mall, dass »ein dialektisches Verhältnis zwischen dem Selbst- und Fremdver-

stehen« bestehe, sodass in interkulturellen Kontexten die Aufmerksamkeit nicht

nur der »inneren Dynamik der beiden Verstehensarten gelten solle, sondern auch

der Art und Weise, in der das »Selbstverstehen von A […] zum Gegenstand her-

meneutischen Verstehens von B« wird (Yousefi und Mall 2005, 112). Mit Blick auf

derartige formale Strukturen lassen sich Zugänge zur Interpretation der mittelal-

terlichen Dialoge anbahnen, die ansonsten mit Blick auf inhaltliche Aspekte leicht

in den Hintergrund gedrängt werden. Es lässt sich dann beispielsweise herausar-

beiten, inwiefern bereits die fingierte Kommunikationssituation dazu führt, dass

ein mittelalterlicher Christ (Cusanus, bzw. das von ihm fingierte göttliche Wort),

konfrontiert mit dem Fremdverstehen seiner interkulturellen Dialogpartner, kon-

kreter im Versuch, diesen die eigenen Überzeugungen verständlich zu machen,

also in einem Verstehen, das deren Verstehen antizipiert, mit der Notwendigkeit

einer Revision des Selbstverstehens seiner eigenen Überzeugungen (etwa von der

trinitarischen Struktur Gottes) konfrontiert wird.6

Nimmt man die Möglichkeit ernst, formale Strukturen, denen auf theoreti-

scher Ebene das Interesse Interkultureller Philosophie gilt, in fiktiven mittelal-

terlichen Dialogen aufdecken zu können, dann sind diese Dialoge jedoch nicht

nur potenzielles Anwendungsfeld für in der Interkulturellen Philosophie formu-

lierte Überlegungen. Vielmehr können die fiktiven Dialoge dann auch als ein po-

tenzielles Forschungsfeld betrachtet werden, in dem auch neue Erkenntnisse mit

Blick auf eine Theorie interkultureller Dialogkonstellationen möglich sind. Die in

diesem Beitrag versuchte Relektüre mittelalterlicher Religionsgespräche soll denn

auch weniger bestehende Überlegungen Interkultureller Philosophie in einen neu-

en Anwendungskontext bringen als einen neuen Kontext für eine weitergehende

Reflexion der Konzeption Interkultureller Philosophie gewinnen.

Einem derartigen Vorhaben kommt entgegen, dass der Philosophiebegriff der

Interkulturellen Philosophie ohnehin in programmatischer Art und Weise gegen-

über philosophischen Traditionen offen ist, in denen das philosophische Denken

in enger Verbindung mit religiösen Überzeugungen und Vollzügen besteht. Youse-

fi und Mall sprechen in diesem Zusammenhang davon, die Rolle von Philosophie

6 Vgl. Nikolaus von Kues 2010, 8, 24-29, die den Gesprächspartnern vorgelegte Konzeption von

Trinität als bezogen auf göttliche Fruchtbarkeit und Selbstentfaltung, die entlang des Ver-

gleichsmit bestimmten Phänomenen des Geistes und des göttlichen Schöpfungsakts entwi-

ckelt wird; sowie unten Abschnitt IV.3.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Arne Moritz

nicht im positivistischen Sinn auf die Rolle einer »Magd der Wissenschaften« eng-

zuführen (Yousefi und Mall 2005, 104). Auch wenn sie nicht zum Verständnis von

Philosophie als Magd der Theologie zurückkehren wollen, das sie dem Mittelalter

zuschreiben, propagieren Sie doch einen weiten Philosophiebegriff, in dem reli-

giöse Spiritualität und Philosophie als komplementäre Ergänzungen erscheinen,

deren Verhältnis dem von Anschauung und Begriff bei Kant ähnelt:

»Ein Leitgedanke der Interkulturalität ist die Berücksichtigung der religiös-spiri-

tuellen Dimension, die seit der Aufklärung vernachlässigt worden war. […] Inter-

kulturelles Denken berücksichtigt beide Dimensionen aufgrund der Erkenntnis,

daß eine Ausklammerung des Religiösen eine Denkart abstrakt macht, eine Ver-

nachlässigung der Vernunft sie blind bleiben läßt« (ebd., 28).

Während dieser weite Philosophiebegriff die folgenden Überlegungen zu Zusam-

menhängen zwischen fiktiven mittelalterlichen Religionsdialogen und Interkul-

tureller Philosophie zusätzlich plausibel erscheinen lassen mag, besteht in einer

anderen Hinsicht ein struktureller Unterschied zwischen den Dialogkonzeptionen

in beiden Feldern: Die hier ausgewählten mittelalterlichen Dialoge zeichnen sich

zwar gegenüber weniger friedlichen Tendenzen ihrer jeweiligen Entstehungszeit

dadurch aus, dass sie den interkulturellen Gesprächspartnern durchaus Respekt im

Sinne der eingangs in diesem Abschnitt angesprochenen normativen Erwartungen

entgegen bringen. Dabei scheint den christlichen Autoren der Dialoge jedoch stets

gewiss, dass sie sich mit ihren eigenen religiösen Überzeugungen im Besitz einer

absoluten Wahrheit befinden, zu der sie mit dem Ziel der Aufhebung des Konflikts

die anderen überzeugen möchten. Friedrich Niewöhner hat in einer Rezension ei-

nes Sammelbandes zur Gattung der fiktiven mittelalterlichen Religionsgespräche

diesen Umstand pointiert wie folgt formuliert:

»Der Titel des Buchs müsste eigentlich lauten: ›Wie sich einige Christen im Mit-

telalter ein Gesprächmit Juden undMuslimenmit dem Zweck vorstellten, sie von

der Wahrheit des Christentums zu überzeugen‹« (Niewöhner 2004, 16).

Dass diese Formulierung keineswegs übertrieben ist, lässt sich beispielhaft leicht

an Ramon Lull ausweisen, der seine dies betreffendeMotivation am ausdrücklichs-

ten äußert, wenn er seine oben angesprochenen Bekehrungserlebnisse u. a. wie

folgt wiedergibt:

»ein klar bestimmter, überstarker, ihm völlig überzeugender Befehl des Geistes:

er selbst würde später ein Buch gegen die Irrlehren der Ungläubigen verfassen,

das das beste der Welt sein würde« (Platzeck 1964, 35; =Vita coëtana, VI).

Diese Haltung Lulls ist offensichtlich nicht gut verträglich mit der oben angespro-

chenen Vorstellung Wimmers, Wahrheitsansprüche an pragmatische Bewährun-

gen in interkulturellen Kontexten zurück zu binden. Auch ist sie nur schwer an-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 169

schlussfähig an die von Yousefi und Mall vorgetragene Vorstellung einer philoso-

phia perennis, die in kooperativer Arbeitsteilung zwischen den Kulturen gesucht,

aber »niemals endgültig Gefundenes« werden könne (Yousefi und Mall 2005, 33).7

Nicht einmal Cusanus, bei dem man dies vielleicht aufgrund seiner Lehre vom

nichtwissenden Wissen des unendlichen Gottes erwarten würde, hat Wahrheit als

»Limesgestalt« philosophischer Erkenntnis bezeichnet, wie Yousefi und Mall dies

an anderer Stelle tun, um Absolutheits- und Letztbegründungsansprüchen eine

endgültige Absage zu erteilen und an deren Stelle eine fortgesetzte, interkulturell

arbeitsteilige Annäherungsbewegung an die Wahrheit zu setzen (vgl. ebd., 117).

Vor dem Hintergrund dieses offenkundigen Unterschieds im Wahrheitsver-

ständnis der hier in Zusammenhang gebrachten Autoren der mittelalterlichen Tra-

dition und der Interkulturellen Philosophie muss allerdings daran erinnert wer-

den, dass in demMaße, in dem–mit denWorten Lulls – »das beste Buch derWelt«,

also den anderen vorgelegte rationale Argumente, das Mittel der Überzeugung der

»Ungläubigen« darstellen sollten, doch wiederum strukturelle Übereinstimmun-

gen bestehen. Ihr Bewusstsein, in gewisser Weise im Besitz absoluter Wahrheit zu

sein, hat die mittelalterlichen Autoren bewogen, die auch von der Interkulturellen

Philosophie bevorzugten Mittel der rationalen Auseinandersetzung zu gebrauchen

und nicht deren Gebrauch zu verweigern.

3. Strukturentsprechungen

Auf der Grundlage der eben angestellten Überlegungen zur Dialogform als in

mehrfacher Weise verbindendem Element von Interkultureller Philosophie und

fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprächen sollen im Folgenden drei Entspre-

chungen in der Struktur beider genauer herausgearbeitet werden: die Verbindung

des philosophischen Erkenntnisinteresses mit einem praktischen Interesse, die

Einklammerung nicht philosophischer Erkenntnisquellen und nicht philoso-

phisch begründeter Geltungsansprüche und schließlich die Wahrnehmung der

Ausgangssituation als einer kulturellen.

Philosophisches Erkenntnisinteresse im Zusammenhang

praktischer Interessen

Der Verzicht auf Gewaltmittel zu Gunsten einer an rationaler Argumentation ori-

entierten Form des interkulturellen Austauschs war auf Seiten der Autoren der hier

betrachtetenmittelalterlichen Religionsgespräche nicht nur durch ihr Bewusstsein

motiviert, in gewisser Weise über die Wahrheit zu verfügen. Alle drei verstan-

den ihre jeweiligen Bemühungen um eine Verbreitung desjenigen, was sie für die

7 Zur Rezeption des frühneuzeitlich geprägten Begriffs bei Mall vgl. Mall 1995, 159-166.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Arne Moritz

Wahrheit hielten, als Beitrag zu einer Befriedung menschlichen Lebens in einem

praktischen Sinn. In einem als übermäßig gewaltsam empfundenen Umfeld ziel-

ten sie auf ein Ende der Gewalt ab und passten offenbar diesem Ziel die von ihnen

gebrauchten Mittel an. Eine erste wichtige Strukturähnlichkeit zwischen den fikti-

venmittelalterlichen Religionsgesprächen und Interkultureller Philosophie besteht

in dieser Kopplung eines praktischen Interesses an einer gesellschaftlichen Befrie-

dung mit dem philosophischen Erkenntnisinteresse.

Yousefi und Mall verleihen in diesem Sinn der Hoffnung Ausdruck, dass das

Modell des egalitär gestalteten philosophischen Diskurses zwischen den Kulturen,

das sie vertreten, auf andere Domänen der globalisierten Welt ausstrahlen und die

interkulturellen Begegnungen auch dort wenigstens graduell im Sinne einer Egali-

sierung der Kommunikationsbedingungen und eines Ausgleichs zwischen den In-

teressen verändern könne:

»lm Prozeß der Globalisierung sind vielfältige Interessen und Machtverhältnisse

im Spiel. Wenn es gelingt, im Bereich der Philosophie interkulturelle Dialoge zu

führen, die diesenNamen verdienen,wirkt sich dies auch auf andere Bereiche aus,

in denen Dialoge auf der Grundlage der Gleichrangigkeit nicht möglich sind, um

diese wenigstens ein Stück weit ›dialogischer‹ sein zu lassen« (Yousefi und Mall

2005, 49).

Dabei wird Globalisierung als konfliktauslösendes Aufeinandertreffen unter-

schiedlicher »Weltbilder und Wertesysteme in einem nie zuvor gekannten

Ausmaß« verstanden, welches es notwendig macht, »über Wege des friedli-

chen Miteinanders zwischen dem Eigenen und dem Fremden nachzudenken«

(ebd., 27). Interkultureller Philosophie kommt dabei eben nicht nur die eben

herausgestellte Funktion einer kooperativen Wahrheitssuche zu, sondern auch die

Funktion, im Medium der gemeinsamen philosophischen Verständigung

»die Mauer intrakulturellen, rein kulturgebundenen Denkens zu durchbrechen,

um den Weg für eine interkulturelle Orientierung und die Harmonisierung der

Begegnung verschiedener Kulturen, Religionen undWeltphilosophien zu ebnen«

(ebd., 12; vgl. entsprechend Paul 2008, 25-28).

In ähnlicher Weise geht es auch Cusanus nicht nur darum, eine philosophische

Einsicht in die Tatsache zu bewirken, dass Unterschiede zwischen den Religionen

eher auf rituell-äußerlicher als auf der Ebene der Glaubensinhalte bestehen. Er

zielt mittelbar auch darauf ab, dass diese Einsicht eine Harmonisierung mensch-

licher Praxis mit sich bringe. Dies soll geschehen, indem sich die Vollzüge der

unterschiedlichen religiösen Riten nunmehr in einen gemeinsamen inhaltlichen

Verweisungszusammenhang bringen lassen, der ihremögliche Anstößigkeit besei-

tigt. Gleich zu Beginn von De pace fidei wird diese Absicht in der folgenden Passage

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 171

zum Ausdruck gebracht, indem der allmächtige Gott entsprechend diesem Anlie-

gen adressiert wird:

»Niemand weicht nämlich von Dir ab, es sei denn, er kennt Dich nicht. Wenn es

Dir so zu handeln gefällt, werden Schwert und blanker Haß und jegliches Unheil

aufhören, und alle werden erkennen, wie es nur eine einzige Religion in der Riten-

Mannigfaltigkeit gibt (et cognoscent omnes quomodo non est nisi religio una in

rituum varietate). Wenn aber diese Riten-Verschiedenheit vielleicht nicht abzu-

schaffen sein wird oder (deren Beseitigung) nicht sinnvoll ist, dann soll wenigs-

tens, wieDu einer bist, (auch) die Religion [hier im Sinne der kultischenGottesver-

ehrung, A. M.] eine und die anbetende Verehrung eine sein« (Nikolaus von Kues

2010, 1,6, 7).

Bisweilen schiebt sich bei Cusanus das praktische Interesse an einer solchen Be-

friedung, die mit der philosophischen Einsicht in die Einheit des Glaubens bei be-

stehender Vielfalt der Riten verbunden wird, sogar gänzlich in den Vordergrund.

Etwa wenn in einer besonderen Art von sacrificium intellectus, gepaart mit stereoty-

pen Vorstellungen, festgestellt wird, dass man die dem buchstäblichen Sinn ihrer

heiligen Schrift verhafteten und somit der philosophischen Überzeugung nicht be-

sonders zugewandten Juden ignorieren könne, insoweit ihre bekannte Ohnmacht

keine Gefährdung des Friedens mit sich bringe:

»In ihren Schriften haben sie dies alles über Christus. Doch demWortsinn (littera-

lem sensum) folgend wollen sie nicht verstehen (intelligere). Dieser Widerstand

der Judenwird aber die Eintracht nicht verhindern. Denn sie sindwenige undwer-

den nicht die ganze Welt mit Waffen durcheinanderbringen (turbare) können«

(ebd., 12,41, 38f.).

Bei Abélard wird wie bei Cusanus die formale Gemeinsamkeit der Gottesvereh-

rung als Voraussetzung für die Möglichkeit einer zukünftigen friedlichen Überein-

kunft verstanden. Anders als bei Cusanus soll der Weg zu dieser aber nicht über

eine Einsicht in gemeinsame Inhalte des Glaubens verlaufen, auf welche die unter-

schiedlichen religiösen Praxen verweisen. Abélard folgt vielmehr der Vorstellung,

dass die Streitigkeiten im formalen Rahmen eines quasi prozessmäßig gestalteten

und per Richterspruch abgeschlossenen Verfahrens philosophischer Auseinander-

setzung beigelegt werden können:

»Menschen sind wir«, sagen sie, »die sich auf unterschiedliche Glaubensrichtun-

gen stützen. Eines einzigen Gottes Verehrer zu sein, bekennen wir nämlich alle

gleichermaßen, obwohl wir ihm mit einem unterschiedlichen Glauben und Le-

ben dienen. […] Weil wir indes schon lange über die unterschiedlichen Richtun-

gen unseres Glaubens miteinander Vergleiche anstellen und streiten, haben wir

uns schließlich deinem Richterspruch anheimgegeben« (Abaelard 1996, 9).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Arne Moritz

Die Annahme der Möglichkeit eines Abschlusses der philosophischen Untersu-

chung durch Richterspruch bei Abélard entspricht sicherlich nicht der zuvor

dargestellten Orientierung innerhalb der Interkulturellen Philosophie an einem

fortwährend zu betreibenden philosophischen Diskurs, welcher Wahrheit eher

als Annäherungsgröße versteht bzw. von fortgesetzter praktischer Bewährung

abhängig macht. Hinzu kommt, dass das angestrebte Urteil in Abélards Dialog

zwar letztlich ausbleibt, aber der Dialog durchaus nahelegt, dass diesbezüglich

dem philosophierenden Christen der Vorzug zu geben sei.8 Von diesen Einschrän-

kungen abgesehen, lässt sich aber dennoch feststellen, dass Abélards prozedural

geprägte Vorstellung von der Beilegung religiöser Streitigkeiten durch die In-

tegration in einen gemeinsamen Prozess philosophischen Argumentierens und

Urteilens noch eher den Annahmen der Interkulturellen Philosophie entspricht

als die diesbezüglichen Vorstellungen von Cusanus. Dieser erwartet ja den Erfolg

im Sinne des praktischen Interesses am Frieden nicht als Wirkung des proze-

duralen Rahmens des philosophischen Austauschs, sondern als Wirkungen einer

bestimmten, inhaltlich von allen Gesprächsteilnehmern zu erreichenden Einsicht.

Hinsichtlich dieser Unterscheidung steht Lull sicherlich näher bei Abélard als

bei Cusanus. Lull brachte im Sinne seiner besonderen Bemühungen um die Ent-

wicklung origineller logisch-formaler Mittel rationaler Überzeugung ohnehin ein

hohes Maß an Aufmerksamkeit für die prozeduralen Aspekte interreligiöser Kom-

munikation auf.Der gemeinschaftliche Gebrauch dieser Argumentationsmittel soll

letztlich dem auch bei Lull deutlich werdenden praktischen Interesse am Frieden

dienlich sein, insofern er eine Übereinstimmung in Überzeugungen mit sich zu

bringen verspricht:

»Und wenn sich unsere Diskussion so lange fortsetzte, bis wir alle drei uns zu ei-

nem einzigen Glauben und einer einzigen Religion bekennen und bis wir einen

Weg finden, wie wir einander ambesten ehren und dienen können, so daßwir zur

Eintracht gelangen?DennKrieg,Wirrsal,Mißgunst, Unrecht undSchandehindern

die Menschen daran, sich auf einen Glauben zu einigen« (Lull 1998, 249).

Ganz ähnlich wie bei Abélard legt Lulls Dialog zwar außerdem indirekt durchaus

ein Einstimmen in die Argumente des philosophierenden Christen nahe. Aber auch

bei ihmwird,wie bei Abélard und anders als bei Cusanus, die befriedendeWirkung

des philosophischen Diskurses nicht an bestimmte inhaltliche Übereinkünfte ge-

bunden. Das praktische Interesse, welches das philosophische Erkenntnisinteresse

begleitet, soll vielmehr auch bei Lull dahingehend erfüllt werden, dass der proze-

durale Rahmen der Untersuchung und Beratung philosophischer Gründe die Mög-

8 Vgl. etwa das wohlwollende Urteil, das dem Philosophen als Kontrahenten des Christen ge-

gen Ende in den Mund gelegt wird (vgl. ebd., 271).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 173

lichkeit einer Übereinkunft im philosophischen Urteil und einer an dieser Überein-

kunft orientierten Praxis bietet.

Enthaltung gegenüber nicht philosophischen Erkenntnisquellen

und Geltungsansprüchen

In beiden Varianten der praktisch interessierten Bemühung um philosophische Er-

kenntnis, der stärker inhaltlich akzentuierten des Cusanus und der stärker proze-

dural akzentuierten Abélards und Lulls, kommt bezogen auf das praktische In-

teresse entscheidende Bedeutung einer Enthaltung gegenüber Erkenntnisquellen

zu, die außerhalb der gemeinsamen, auf – wie man heute vielleicht sagen würde

– für jeden rational nachvollziehbare Gründe bezogenen Diskussion liegen. Na-

türlich enthalten die Dialoge jeweils eine ganze Reihe von Bezügen zu den prä-

senten religiösen Traditionen und deren autoritativen Texten (man denke nur an

das geschilderte Personal in Cusanus’ De pace fidei). Geltungsansprüche hinsicht-

lich Wahrheit und Falschheit sollen aber gerade nicht aus Tradition und Autorität

abgeleitet, sondern auf dem Wege des dialogischen Nachdenkens entwickelt und

an der Bewährung in diesem Prozess gemeinsamer Prüfung festgemacht werden.

»Wir sollten die Streitfrage diskutieren, wer von uns sich in der Wahrheit und wer

sich im Irrtum befindet!« (Lull 1998, 247), sagt Lull in diesem Sinn und verankert

die Hoffnung auf Erfolg in jenem Bemühen in der Natur des menschlichen Geistes:

»Es gehört zur Natur der Wahrheit, daß sie stärker im Geist verwurzelt ist als die

Falschheit, da Wahrheit und Sein in Einklang miteinander stehen, genauso wie

Falschheit undNicht-Sein. Deswegenmüßte notwendigerweise, wenn die Falsch-

heit hartnäckig von der Wahrheit und von vielen Menschen bekämpft wird, die

Wahrheit über die Falschheit siegen« (ebd.).

In dem Maße, in dem gerade die außerhalb des gemeinsamen philosophischen

Diskurses liegenden Erkenntnisquellen zu Glaubensüberzeugungen geführt ha-

ben, die für den nun zu überwindenden Konflikt als ursächlich verstanden werden

(ebd.), liegt der – zumindest temporäre – Verzicht darauf, sich dieser nicht-philo-

sophischen Erkenntnisquellen zu bedienen, nahe: »Denn da wir mit Hilfe von Au-

toritätsbeweisen zu keiner Übereinstimmung gelangen können, sollten wir durch

zwingende Vernunftgründe eine Übereinstimmung versuchen.« (ebd., 17) – sowird

das durch die Intelligenz inspirierte Gespräch der drei Weisen entsprechend ein-

geleitet.

Auch bei Cusanus wird in Verbindung mit demselben Ziel einer Überwindung

der gewaltsamen Auseinandersetzung der Religionen als ausschließliche Erkennt-

nisquelle der im Gespräch zu erreichende, einmütige Konsens installiert:

»Der Herr, König des Himmels und der Erde, hat das Seufzen der Ermordeten und

Gefesselten und der in Knechtschaft Geführten gehört, die um der Verschieden-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Arne Moritz

heit ihrer Religionen willen leiden. Und da alle, die solche Verfolgung ausüben

oder erleiden, aus keinem anderen Grund dazu bewegt werden als dem, daß sie

so ihr Heil zu fördern und ihrem Schöpfer zu gefallen glauben, hat sich der Herr

des Volkes erbarmt. Es ist Ihm recht (contentatur), daß alle Verschiedenheit der

Religionen durch gemeinsame Zustimmung (consensu) aller Menschen einmütig

auf eine einzige Religion zurückgeführt werde, die fortan unverletzlich sein soll«

(Nikolaus von Kues 2010, 3,9, 13).

Dieser Konsens soll jedoch nicht im Sinne bloßer Übereinkunft durch beliebige

Mittel erreicht werden, etwa durch Überredung, sondern indem durch die gemein-

same Anstrengung der zusammengerufenen Weisen die allen Menschen gegebene

»freie Vernunft« die »eine«Wahrheit erfasst und vorausliegende Irrtümer tilgt (vgl.

ebd., 3,8, 12f.).

Abélards Dialog reflektiert zudem die Notwendigkeit, nicht nur Erkenntnis-

quellen wie Autorität und Tradition jedenfalls temporär außer Kraft zu setzen, son-

dern auch andere Störungen der an Vernunftgründen orientierten Untersuchung

auszuschließen, auf sehr sensible Weise. Das Gespräch solle »der Erforschung der

Wahrheit« dienen und in gleichem Maße eben nicht »einem Schaugefecht der Ge-

nialität«, »unpassender Deklamation«, dem Zank »nach der Art von Kindern« –

und so müsse etwa immer auch Gelegenheit bleiben »schlecht Gesagtes zu berich-

tigen«, ohne dass der Betroffene in Scham versetzt werde (Abaelard 1996, 147). Den

Hintergrund dieser Überlegungen bildet auch hier die Festlegung des Gesprächs

darauf, »mit Vernunftgründen die Wahrheit zu erforschen und in allem nicht der

Meinung der Menschen, sondern der Führung der Vernunft zu folgen«, um den

Zustand andauernder Streitigkeiten über das religiös Geglaubte zu überwinden

(ebd., 9).

Es ist nicht schwer, dieser Beschränkung der fiktiven mittelalterlichen Religi-

onsdialoge auf den Gebrauch philosophischer Gründe zu entgegnen, dass es eine

mit denMitteln der Vernunft gar nicht leicht zu entscheidende Frage sei, was letzt-

lich als philosophischer Grund zähle und was nicht, auch wenn die genannten Ne-

gativformulierungen sicherlich plausibel seien. Im vorliegenden Zusammenhang

lässt sich diese Entgegnung sogar bekräftigen. Bereits die drei hier untersuchten

fiktiven Religionsdialoge handeln die Frage danach, was als einer der gesuchten

Vernunftgründe gelten könne, mit recht unterschiedlichem Ergebnis aus und prä-

sentieren entsprechend auch recht unterschiedliche Vollzüge des philosophischen

Vernunftgebrauchs. Im Kontext dieses Beitrags kommt es aber auf derartige Dif-

ferenzen weniger an als auf die Gemeinsamkeit der Enthaltung gegenüber nicht

philosophischen Erkenntnisquellen undGeltungsansprüchen.Diese bildet nämlich

eine zweite Strukturentsprechung zur philosophischen Richtung der Interkulturel-

len Philosophie.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 175

Trotz der zuvor erwähnten Offenheit dieser Richtung für die Einbettung phi-

losophischer Vernunft in heterogene Zusammenhänge wie unter anderem Religi-

on, begreift die Interkulturelle Philosophie den philosophischen Diskurs als das

Medium der von ihr propagierten interkulturellen Verständigung. Dabei soll »im

strikten Sinn überall in der Welt als Philosophie gelten […], wenn sich das Denken

nur auf sich selbst stellt« (Yousefi und Mall 2005, 54f.).9 Nicht nur diese Bestim-

mung des Philosophiebegriffs im Sinne einer reinen, autonomen Vernunft steht

den eben präsentierten Konzeptionen des Mittelalters nahe. Entsprechungen las-

sen sich auch hinsichtlich der Annahme finden, dass es eine »überlappende Uni-

versalität vernünftigen Denkens« gebe, die trotz aller »lokalen kulturellen Diffe-

renzen« im Medium von Vergleichen und Versuchen der Analogiebildung einen

vernünftigen Austausch über Kulturgrenzen hinweg ermögliche (vgl. ebd., 32). Und

noch die bereits vorgetragenen Erwartungen, dass ein solches interkulturelles Phi-

losophieren zu einer stärker egalitär geprägten und dem Ausgleich konfligierender

Interessen angemesseneren Kommunikation zwischen Angehörigen unterschiedli-

cher Kulturen beitragen könne, scheint den praxisbezogenen Erwartungen zu ent-

sprechen, welche die mittelalterlichen Autoren mit einer sich auf philosophische

Erkenntnisquellen und Geltungsansprüche beschränkenden Kommunikation ver-

banden.

Wahrnehmung der Ausgangssituation als kulturelle

In Reaktion auf die bislang hervorgehobenen strukturellen Entsprechungen von In-

terkultureller Philosophie und fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprächen mag

man vielleicht kritisch einwenden, dass trotz alledem ein basaler Unterschied zwi-

schen beiden bestehe, also trotz dem Übereinkommen in bestimmten praktischen

Erwartungen und in der geübten Enthaltsamkeit hinsichtlich nicht philosophi-

scher Erkenntnisquellen. Den mittelalterlichen Autoren gehe es eben um die Dif-

ferenz von Religionen und nicht von Kulturen und somit unterscheide sich auch

ihr gesamter Blick auf die in Rede stehenden Differenzen und die Möglichkeiten

sie im philosophierenden Dialog in Beziehung zu einander zu bringen.

Dieser Einwand ist nicht leicht von der Hand zu weisen. Es wäre auch erstaun-

lich, wenn diemittelalterlichen Autoren Differenz vornehmlich aus der besonderen

Perspektive wahrgenommen hätten, die sich als Kulturtheorie oder Kulturphiloso-

phie in der europäischen Neuzeit erst allmählich entwickelte. Umgekehrt vermag

der Einwand jedoch auch daran zu erinnern, dass auch die Perspektive der Kultu-

ren und ihrer Begegnung in gewisser Weise historisch kontingent und keineswegs

absolut zwingend ist. Einmal angenommen, philosophische Rationalität lasse sich

9 ZumübereinstimmendemBezug auf Philosophie als »Denkzusammenhang, der sich in jeder

Hinsicht nur der eigenenMittel desDenkens bedient«, bei gleichzeitiger Öffnung gegenüber

literarischenund künstlerischenAusdrucksformen solchenDenkens vgl. Kimmerle 2002, 54f.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Arne Moritz

tatsächlich in mannigfaltigen Varianten auf dem Globus antreffen, so ist damit

eben noch nicht ausgemacht, dass es sich bei diesen variierenden Erscheinungen

philosophischer Vernunft um differente Erscheinungen von Kulturen handelt.10

Im vorliegenden Zusammenhang liegt es allerdings näher, der Entgegenset-

zung von religionsbezogenen mittelalterlichen Dialogen und dem Kulturbezug der

Interkulturellen Philosophie auf andere Weise zu begegnen. Es lässt sich nämlich

durchaus dafür argumentieren, dass die hier betrachteten Autoren, eine gewisse

Aufmerksamkeit dafür aufbrachten, dass der religiöse Konflikt, von dem sie aus-

gingen, in gewisser Weise kulturell bestimmt war. Dies wird ausdrücklich nicht in

dem Sinn in Anspruch genommen, dass ein entsprechender, entwickelter Kultur-

begriff schon geprägt war.11 Aber es lässt sich doch zeigen, dass die Ausgangssi-

tuation auf eineWeise verstanden wird, die der Tatsache Rechnung trägt, dass sich

individuelle Vernunft im Zusammenhang vorgängiger Objektivationen und Insti-

tutionalisierungen intellektueller Tätigkeit ausbildet, weiterentwickelt und aus-

drückt, sodass der in den Religionsdialogen fingierte Prozess der Verständigung

dieser –mit denWorten Yousefis undMalls – »orthaft ortlosen Rationalität« Rech-

nung zu tragen hat (Yousefi und Mall 2005, 32).

Aus der umfassenderen Menge diesbezüglicher Beispiele in den mittelalterli-

chen Dialogen ragt eine Gruppe thematisch sehr ähnlich gelagerter Überlegun-

gen heraus, auf die deshalb hier ausführlicher Bezug genommen werden soll: Lulls

Dialog artikuliert die Bedeutung der Tradierung der in dem Religionsgespräch zur

Debatte stehenden religiösen Überzeugungen innerhalb von Familie und primärer

Sozialisation und die Resistenz entsprechender Überzeugungen gegenüber ratio-

nalen Infragestellungen:

»Als der Weise diese Worte gesprochen hatte, ergriff ein anderer das Wort und

sagte, daß der Glaube, den die Menschen von ihren Eltern und Vorfahren über-

nommen haben, so tief in ihnen verwurzelt sei, daß es völlig unmöglich sei, sie

durch Predigt oder Disputation noch sonst etwas Menschenmögliches von ihm

abzubringen. Deswegen würden sie, wenn man mit ihnen diskutieren wollte und

ihnen den Irrtum zeigen möchte, in dem sie sich befinden, sofort alles, was man

ihnen sagt, verächtlich abtunund sagen, in demjenigenGlaubenbleiben und ster-

ben zu wollen, den sie von ihren Eltern und ihren Vorfahren überliefert bekom-

men haben« (Lull 1998, 247).

10 Zweifel an der in der Interkulturellen Philosophie, jedenfalls heuristisch, vorausgesetzten

Homogenität von Kulturen und entsprechender homogener Prägungen ihrer Vertreter, hat

mit Blick auf das Gegenmodell der Transkulturalität seit den 1990er JahrenWolfgangWelsch

entwickelt (vgl. u. a. Welsch 2017). Vgl. auch o. Fn. 2.

11 Vgl. den Gebrauch von »cultura« im Sinne von Gottesverehrung, im Einklang mit der mittel-

alterlichen Verwendung, noch bei Nikolaus von Kues 2010, 6,18, 20; 19,68, 62.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 177

Abélard greift diesen Gesichtspunkt ebenfalls auf, fügt aber noch den Aspekt der

Habitualisierung während des Erwachsenenalters und der affektiven Bindung an

entsprechende Überzeugungen hinzu:

»Denn so ist einzelnen Menschen die Liebe zu ihrer eigenen Herkunft und zu de-

nen, mit denen sie erzogen werden, eingepflanzt worden, daß sie vor allem, was

gegen deren Glauben gesagt werden mag, zurückschrecken. Und indem sie ›Ge-

wohnheit in Anlage umwandeln‹, halten sie an dem, was immer sie als Kinder

gelernt haben, als Erwachsene beharrlich fest; und bevor sie das, was man sagt,

zu begreifen vermögen, behaupten sie, daß sie es glauben« (Abaelard 1996, 17).

Und auch Cusanus teilt diese kulturbezogene Wahrnehmung der Ausgangssitua-

tion, beschreibt diese jedoch eher von institutionalisierten Formen des religiösen

Kultes und entsprechenden Habitualisierungen her, die irrtümlich als unmittel-

bare Erscheinungen des Göttlichen verstanden werden und auf diese Weise der

vernunftorientierten Untersuchung entgegenstehen:

»Deshalb hast Du [Gott, A. M.] deinem Volk verschiedene Könige vorgesetzt und

ihm Seher (videntes), die man Propheten nennt, gegeben. Von diesen haben vie-

le (plerique) der Sendung durch Dich entsprechend in Deinem Namen Kulte und

Gesetze eingerichtet und so das ungebildete Volk unterwiesen. Diese Gesetze ak-

zeptierten sie demgemäß so, als hättest Du, der König der Könige, von Angesicht

zu Angesicht mit ihnen gesprochen; […] Doch es gehört mit zum irdischen Men-

schen, daß lange Gewohnheit, die wie etwas in die Natur Übergegangenes gilt, als

Wahrheit verteidigt wird. Daraus entstehen nicht geringe Meinungsverschieden-

heiten, wenn eine jede Gemeinschaft ihren Glauben demder anderen vorzieht»12

(Nikolaus von Kues 2010, 1,4, 9).

Diese Reihe von Beispielen mag im vorliegenden Zusammenhang genügen, um die

Annahme zu plausibilisieren, dass eine strukturelle Entsprechung zwischen fikti-

ven mittelalterlichen Religionsgesprächen und Interkultureller Philosophie auch

insofern besteht, dass bis zu einem gewissen Grad in beiden Feldern die kulturelle

Bedingtheit des angestrebten vernünftigen Diskurses in Betracht gezogen wird.

12 Darüber hinaus betont Cusanus aber auch in besonderer Weise die Abhängigkeit von Über-

zeugungen (und Irrtümern) von den zu einer bestimmten Zeit zur Verfügung stehenden und

stetemWandel unterliegenden Sprachen (vgl. Nikolaus vonKues 2010, 3,8, 12f.). Vgl. entspre-

chend auch Platzeck 1964, 35-37 (=Vita coëtana, VII-VIII), wo Lull das beste Buch derWelt, das

er zur Bekehrung der »Ungläubigen« verfassenwill, durchMaßnahmen zumFremdsprachen-

erwerb ergänzt sehen möchte, und Lulls »Kauf« eines Sarazenen, »mit dem er die arabische

Sprache lernte« (ebd., XI, 37).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Arne Moritz

4. Probleme Interkultureller Philosophie
in fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprächen

Nachdem bislang der Dialog als formale Gestalt von fiktiven mittelalterlichen Re-

ligionsgesprächen und Interkultureller Philosophie untersucht und auf die Ori-

entierung an praktischen Interessen, die Enthaltung gegenüber nicht-philosophi-

schen Erkenntnisquellen und auf die Reflexion kultureller Bedingtheit als Entspre-

chungen in beiden Feldern hingewiesen wurde, sollen abschließend eine Reihe von

Problemen herausgearbeitet werden, die sich vor dem bislang erarbeiteten Hinter-

grund als gemeinsame Probleme der Interkulturellen Philosophie und der fiktiven

mittelalterlichen Religionsgespräche darstellen. Letztere stehen dabei jeweils im

Fokus der Darstellung, im Sinne der oben entwickelten Annahme, dass neue Per-

spektiven auf entsprechende Probleme sich gerade in dem historisch ferner ste-

henden Kontext entwickeln lassen.

Interkulturelle Philosophiepräsumption ist weder normativ geboten

noch hermeneutisch sinnvoll

In den fiktivenmittelalterlichen Religionsgesprächen wird wie innerhalb der Inter-

kulturellen Philosophie bis zum Erweis des Gegenteils angenommen, die anderen

Gesprächspartner würden philosophieren oder seien jedenfalls in der Lage dazu,

ihre Überzeugungen in die Form des reinen, nicht durch Autorität und Tradition

und andere Einflüsse getrübten Denkens zu überführen, welches aus den oben ge-

nannten Gründen das Medium des gemeinsamen dialogischen Austauschs bilden

soll. Mall spricht in diesem Sinn auf optimistische Weise davon, dass Philosophie

ohne »Heimat« sei, also ihr Habitat nicht in einer bestimmten Weltregion besäße

(vgl. Yousefi und Mall 2005, 108).

Dabei wird in der Interkulturellen Philosophie reflektiert, dass entsprechende

philosophische Überzeugungen sich gerade auch in der Interaktion des philoso-

phischen Gesprächs noch formieren können und nicht unbedingt bereits vorweg in

derWeise vorliegenmüssen wie sie dann im interkulturellen Dialog zum Ausdruck

kommen. Yousefi und Mall betonen mit Bezug auf die Vorsilbe »inter« in diesem

Sinn das »Erlebnis eines Zwischen« das eintritt, »wenn sich philosophische Fragen

und Lösungsansätze imVergleich der welt-philosophischen Traditionen begegnen«

(Yousefi und Mall 2005, 107). Wimmers Kriterium für die Begründung philosophi-

scher Thesen, das oben bereits zitiert wurde, weist in eine ähnliche Richtung, in-

sofern es nach einer arbeitsteiligen Kooperation von Menschen unterschiedlicher

kultureller Traditionen im »Zustandekommen« solcher Thesen verlangt (vgl. Wim-

mer 2009, 67).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 179

Trotz zahlreicher Beglaubigungen der Präsumption13 eines kulturübergreifen-

den Philosophierens oder einer kulturübergreifenden Fähigkeit zu philosophie-

ren in der Interkulturellen Philosophie und trotz der möglichen egalisierenden

und emanzipatorischen Wirkungen dieser Philosophiepräsumption, was den Zu-

gang von Akteuren nicht europäischer und nicht nordamerikanischer Herkunft zur

Sphäre akademischen Philosophierens betrifft (Mall und Yousefi 2005, 12-26; 55),

soll die interkulturelle Philosophiepräsumption anhand zweier Beobachtungen zu

den mittelalterlichen Religionsgesprächen im Folgenden problematisiert werden.

Im Kern soll dabei zunächst darauf abgehoben werden, dass ein universeller

Respekt für den anderen Menschen als Gleichen – dem insbesondere in der Sphä-

re der interkulturellen Begegnung unbestritten hohe Bedeutung zukommt, weil

hier der entsprechende moralische Anspruch umstrittener sein mag als anderswo

(vgl. ebd., 35, 47, 83) – nicht unbedingt auf die Präsumption eines faktisch vorlie-

genden Philosophierens bzw. Philosophierenkönnens zu verpflichten scheint. Je-

denfalls lässt sich dies bezweifeln, wenn gleicher Respekt nicht metaphysisch über

die Teilhabe an bestimmten, ausgezeichneten Fähigkeiten des Menschen begrün-

det werden soll, sondern sparsamer, mit Blick auf gemeinsame Zugehörigkeit zu

einer politischen, in diesem Fall kosmopolitischen Gemeinschaft. Jemandem nicht

zuzuschreiben, er philosophiere oder er könne jedenfalls philosophieren, verletzt

gemäß dieser Überlegungen keine normativen Verpflichtungen, die dem Anderen

als Gleichem geschuldet werden. Entsprechend erwarten wir auch intrakulturell

keineswegs, dass andere den uns diesbezüglich geschuldeten gleichen Respekt da-

durch zum Ausdruck bringen, dass sie uns zuschreiben, wir würden philosophie-

ren oder könnten dies tun. Respekt gegenüber dem anderen als Gleichen zeigt sich

vielmehr intrakulturell gewöhnlich in ganz anderer Weise, in der Gewährleistung

rechtlicher Gleichheit, der Möglichkeit zur Partizipation in politischen Entschei-

dungsprozessen, Toleranz gegenüber der Konzeption des Guten, die der oder die

Andere verfolgt, und in einem gewissen Maß an Solidarität mit ihr oder ihm.

Aber auch rein pragmatisch bewährt sich gewöhnlich die gegenteilige Annah-

me, dass der Andere nicht philosophiere, und der Verzicht auf die Unterstellung

einer entsprechenden Fähigkeit im intrakulturellen Verhältnis zum Anderen recht

gut. Dies hängt mit einem zweiten, Aspekt der Philosophiepräsumption zusam-

men, der hier problematisiert werden soll: Es scheint auch in hermeneutischer

Hinsicht auf das Verstehen des Anderen keineswegs gerechtfertigt dem Anderen

mit dem Vorverständnis gegenüber zu treten, dass er philosophiere bzw. zumin-

dest mit einer entsprechenden Fähigkeit ausgestattet sei. Wir verstehen gewöhn-

13 Der Begriff erscheint passend, sofern er Annahmen bezeichnet, welche ohne zureichenden

Grund im Vorgriff auf eine noch ausstehende Bewährung erfolgen. Vgl. zur Bedeutung ent-

sprechender Annahmen (Rationalitätspräsumptionen) im Bereich der Hermeneutik Scholz

1999.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Arne Moritz

lich jedenfalls im intrakulturellen Zusammenhang den Anderen nicht besser, wenn

wir ihmmit einem solchen Vorverständnis gegenübertreten, sondern machen der-

artige Annahmen vomeindeutigenGegebensein bestimmter Selbstzuschreibungen

dieser Art des Denkens abhängig, die sich nicht immer im Gebrauch des Begriffs

Philosophie, aber doch in einer Familie gewisser charakteristischer Merkmale sol-

cher Rationalität zeigen. Es ist in diesem Zusammenhang entscheidend, darauf

hinzuweisen, dass die Philosophiepräsumption eben nicht die dem Verstehen zu-

trägliche Unterstellung von Rationalität schlechthin, also eine Form des principle of

charity bildet – weil eben Rationalität gegenüber Philosophie ein weiterer Begriff

ist und wir andere zwar aufgrund der Annahme der Rationalität ihrer sprachlichen

Ausdrücke verstehen, aber nicht aufgrund der generellen Annahme eines philoso-

phischen Sprechens.14 Man kann im Sinne dieser zweiten Problematisierung im

negativen Sinn davon sprechen, dass Philosophie keine Heimat besitze, also nicht

von vorne herein überall als heimisch angesehen werden sollte. Anderslautende

Annahmen müssten sich jedenfalls dem Verdacht aussetzen lassen, von einem ge-

wissen Philosophenhochmut geleitet zu sein.

Zusammen genommen entfalten die beiden Einwände solchem Hochmut ge-

genüber jedoch besonderes kritisches Potential: denn die Philosophiepräsumption

kann demnach auch auf interkultureller Ebene weder beanspruchen, dem Anderen

dasjenige zu geben, was ihm normativ geschuldet wird, und scheint ihm auf der

Ebene angemessenen Verstehens sogar weniger entgegenzubringen als angemes-

sen wäre. Mit Blick auf die oben genannte Vorstellung, dass gleicher Respekt sich

auch als Respekt gegenüber der Konzeption des Guten, die der oder die Andere

verfolgt, und in Ermöglichung einer gewissen Partizipation an Entscheidungspro-

zessen zeigen sollte, mag man in der hermeneutischen Problematik sogar mehr

als bloß ein Verstehensproblem sehen – in dem Maße, in dem angemessenes Ver-

ständnis eine Bedingung dafür darstellt, jene genannten Arten des Respekts gegen-

über dem Anderen zu zeigen. In diesen Hinsichten ist eine Reihe von Beispielen

aus den fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprächen aufschlussreich, in denen

sich zeigt, wie die Philosophiepräsumption einem angemessenen Verständnis des

Anderen und mithin auch seiner Berücksichtigung in einem praktischen Diskurs

entgegensteht.

14 Vgl. Scholz 1999, sowie die diesem Problem jedenfalls implizit entgegenkommenden Re-

deweisen von »interkultureller Vernunft« und »überlappender universaler Vernunft« (nicht

Philosophie) bei Yousefi undMall 2005, 32, und ähnlichWeidtmann 2016, 167f., die Rede von

einer interkulturellen Begegnung der abendländischen Philosophie mit anderen »Grunder-

fahrungen« mit »Weltcharakter« (die ebenfalls nicht Philosophien, sondern allenfalls, ebd.

223, »Grundphilosophien« genannt werden, und nicht notwendig in Form von Philosophie,

sondern in unterschiedlichen Formen der »Universalisierung« bewältigt werden, ebd., 229).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 181

Bei Abélard etwa zeigt sich recht deutlich, dass der Philosoph genau deshalb

sich nicht in der Lage erweist mit dem Juden in einen Diskurs über dessen rationa-

le Rechtfertigung bestimmter Praxen und normativer Vorstellungen einzutreten,

weil er dem Anderen unterstellt, er müsse statt der Rechtfertigung aus der überlie-

ferten geschichtlichen Begegnung von Gott und jüdischem Volk (so die im Dialog

vorgeführte Rationalität des jüdischen Gesprächspartners) einen Zugang zur phi-

losophischen, auf universelle Geltung ausgerichteten Form praktischer Gründe be-

sitzen und dieser im Verkehr mit Nicht-Juden den Vorrang einräumen. In diesem

Sinn bemerkt der Philosoph im Verlauf des Dialogs, der Andere müsse erkennen,

dass dessen praktische Gründe für ihn nicht nur keine Geltung entfalten könnten,

sondern gegenüber den natürlichen Morallehren auch obsolet seien:

»Bei dieser Abwägung unserer Befragung stelle ich fest, daß gewiß dies erreicht

worden ist: du kannst erkennen – auch wenn du es so auffassen magst, als ob das

Gesetz dir von Gott gegeben worden sei –, daß ich allein auf Grund der Autorität

deines Gesetzes nicht verpflichtet bin, mich unter dessen Bürde zu begeben, als

ob es notwendig wäre, jenem Gesetz, das uns Hiob durch sein Vorbild vorzeich-

nete, noch irgend etwas hinzuzufügen, oder jener Morallehre, die unsere Philo-

sophen über die Tugenden, die für die Glückseligkeit ausreichen, der Nachwelt

hinterlassen haben« (Abaelard 1996, 97).

In anderer Weise zeigt der Dialog über den Religionsfrieden des Cusanus solch

praktisch relevantes, auf der Philosophiepräsumption beruhendes Missverstehen

auf. Cusanus’ innovative, auf den Frieden zwischen den Religionen zielende Me-

thode, besteht in einer sukzessiven Umformung religiöser Glaubensüberzeugun-

gen im Gespräch. Es wird durch philosophierende, nur die natürliche Vernunft

gebrauchende Reflexion im Einzelfall gezeigt, dass unterschiedlichen religiösen

Überzeugungen jeweils gemeinsame Voraussetzungen vorausgehen, auf deren ge-

meinsamer Grundlage dann die eine Religion behauptet werden kann, die sich nur

in unterschiedlichen Riten ausdrücke und eine künftige friedliche Koexistenz be-

gründen könne. Cusanus’ Verfahren ist in diesem Sinn als »Präsuppositionsdialek-

tik« bezeichnet worden, als der Versuch durch dialektische Verfahren gemeinsam

Präsupponiertes herauszuarbeiten.

Cusanus führt in seinem Dialog etwa vor, inwiefern sogar Polytheisten sich

nicht der philosophischen Einsicht verschließen können, dass sie in der Benennung

der Vielheit ihrer Götter als Götter den Allgemeinbegriff der Gottheit, und somit

ein einziges Prinzip des Göttlichen voraussetzen, auf welches sie sich künftig in

Eintracht mit Anhängern monotheistischer Religionen beziehen können:

»Alle, die jemals mehrere Götter verehrten, setzten dabei voraus, daß es Gottheit

gibt. Diese beten sie nämlich in allen Göttern als solche, die anGottheit teilhaben,

an. Wie es nämlich ohneWeißsein nichts Weißes gibt, so gibt es auch ohne Gott-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Arne Moritz

heit keine Götter. Der Kult von Göttern schließtmithin das Bekenntnis zu Gottheit

ein. […]Wenn also alle, diemehrere Götter verehren, auf das blickten, was sie vor-

aussetzen, auf die Gottheit nämlich, die der Grund von allem ist, und diese – wie

der Verstand (ratio) selbst es gebietet – in ihr religiöses Bekenntnis (in religionem

manifestam) aufnehmen, so wie sie dies implizit bei allen, die sie Götter nennen,

tun, ist der Streit aufgehoben« (Nikolaus von Kues 2010, 6, 17-6, 18ff.).

Auch hier scheint demBemühen umVerständnis dessen,was polytheistische Über-

zeugungen inhaltlich umfassen und einer Berücksichtigung dieses Gehalts und sei-

ner rationalen Form imgemeinsamenDiskurs die Präsumption entgegenzustehen,

dass der Andere philosophieren könne und zwar gemäß einer platonisch inspirier-

ten, auf ein göttliches Prinzip hin orientierte Teilhabelehre, auf die man zudem

auch die eigenen religiösen Überzeugungen zurückführen könne.

In der Konsequenz derartiger Beobachtungen scheint statt einer interkultu-

rellen Philosophiepräsumption tatsächlich die sparsamere Annahme einer grund-

sätzlich gegebenen Rationalität des Anderen, eines Verfügens über Gründe, die

aber eben auch nicht philosophischer Natur sein können, und in der Regel auch

nicht philosophischer Natur sind, als angebrachter. Dem Anderen in einer Sphä-

re, die durch grundsätzlich kommunikationsermöglichende Normen bestimmt ist

(vgl. Yousefi undMall 2005, 35), dialogisch gegenüber zu treten, aber den Gründen,

durch welche die seiner Konzeption des Guten zugehörige Rationalität geprägt

ist, nicht prima facie einen philosophischen Charakter zu unterstellen, erscheint

vor dem Hintergrund der beiden aus der mittelalterlichen Tradition angeführten

Beispiele als Bedingung dafür, dass jene Gründe und deren Gehalt überhaupt in

den interkulturellen Diskurs eingehen können und ein entsprechender Respekt vor

dem Anderen als Gleichen überhaupt zur Entfaltung kommen kann.15

Interkulturelle Philosophiepräsumption verleitet

zu semantischer Idealisierung

Aufbauend auf der eben dargelegten Kritik an einer normativen und hermeneu-

tischen Unangemessenheit einer interkulturellen Philosophiepräsumption lassen

sich Beobachtungen formulieren, welche die Problematisierung Interkultureller

Philosophie als Kritik an einer idealisierendenTheorie der Bedeutung sprachlicher

Ausdrücke weiterentwickeln.

Sicherlich ist dabei zu betonen, dass Interkulturelle Philosophie mit Blick auf

ihren Ausgang von der Annahme kultureller Differenz durchaus sensibel dafür ist,

15 Entsprechende Alternativen zu philosophischen Ansprüchen darauf, die Rationalität politi-

scher Kommunikation nach den eigenen Maßstäben quasi totalitär bestimmen zu wollen,

hat Hannah Arendt formuliert (vgl. u. a. Arendt, 1967, 44-92: insbes. 61f.)

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 183

vorschnelle kulturübergreifende Gleichsetzungen zu vermeiden. So betonen You-

sefi undMall, dass Vergleichsgesichtspunkte nicht von einer insofern privilegierten

Kultur her zu gewinnen seien, sondern eher im kulturvergleichenden Prozess zu

konstituieren seien:

»Vergleiche hat es seit Menschengedenken gegeben. Vergleiche, die aus dem ei-

genen kulturellen Selbstverständnis heraus praktiziert werden, führen oft zu Ver-

zerrungen und interkulturellen Mißverständnissen. Deshalb gilt folgendes Prin-

zip: Das tertium comparationis darf in keine Kultur hineinfixiert werden. Kompa-

ratistik ohne interkulturelle Grundüberzeugungmacht keinen Sinn« (Yousefi und

Mall 2005, 29).

In ähnlicher Weise spricht Wimmer im bereits oben zitierten Zusammenhang

nicht von begrifflichen Übereinstimmungen, sondern von »Überlappungen« (vgl.

Wimmer 2004, 51), eine Redeweise derer sich auch Yousefi und Mall gelegent-

lich bedienen (vgl. Yousefi und Mall 2005, 32, 116). In stärker terminologischer

Ausdrucksweise ist vom Erfassen einer »analogischen Rationalität« die Rede,

die einen umspannenden Rahmen bilde, aber durch lokale kulturelle Differenzen

gekennzeichnet sei (vgl. ebd., 32). Sowohl Yousefi undMall wieWimmer entwerfen

entsprechend Modelle des Kulturvergleichs bzw. der Kommunikation im interkul-

turellen Diskurs, welche tatsächlich formal Analogiebildungen vorsehen. Aussagen

über Gleichartiges sollen mit Aussagen über Ungleichartiges verbunden werden,

durch welches jenes Gleichartige begleitet wird – etwa indem in interkultureller

Perspektive »Begriffskonkordanzen« erstellt, aber auch unterschiedliche Begriffs-

Konnotationen festgehalten werden, oder indem philosophische Positionen

unterschiedlicher kultureller Herkunft über ihre unterschiedliche Positionierung

innerhalb der Spannung grundlegender und von ihnen – so die Annahme –

insofern vorausgesetzter begrifflicher Oppositionen (z. B. materiell-immateriell)

rekonstruiert werden (vgl. Wimmer 2004, 110-114; Yousefi und Mall 2005, 73, 97,

111, 115; vgl. entsprechend auch Paul 2008, 29-41).16

Diese durchaus vorsichtige Annäherung unterschiedlicher kultureller Tradi-

tionen enthält jedoch offenbar nicht ausreichende Vorkehrungen gegen eine be-

stimmte Form der idealisierenden Angleichung hinsichtlich der Bedeutung kultu-

reller Ausdrucksleistungen. Dies lässt sich besonders plastisch daran zeigen, dass

Yousefi und Mall etwa auf folgende Parabel zurückgreifen, um die Übersetzbarkeit

bzw. Übertragbarkeit – auch philosophischer – Terminologie über Kulturgrenzen

hinweg zu illustrieren:

16 Wimmer zeigt jedoch deutliche Skrupel, was bestimmte Begriffe betrifft, die sich »als kaum

übertragbar« erwiesen haben (vgl. ebd., 110).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Arne Moritz

»Ein Inder, ein Chinese, ein Grieche und ein Araber, stritten darüber, was sie als

Nachtisch zum Käse kaufen wollten. Der Inder wollte angur kaufen; der Chinese

hingegen pú taó; während der Grieche auf dem Kauf von stafil bestand, wollte der

Araber nicht auf Inab verzichten.Weil sie sich nicht verständigen konnten, gingen

sie zu einem Übersetzer, der aller vier Sprachen mächtig war. Er wird damit be-

auftragt, ›Angur‹, ›pú taó‹, ›stafil‹ und ›Inab‹ zu kaufen. Nachdem der Übersetzer

zurückkam, freuten sich die Streitparteien; jeder hatte das, was er wollte, näm-

lich Weintrauben. Daß die Streitparteien nun wissen, daß Weintrauben in jeder

Sprache anders heißt, braucht nicht besonders erwähnt zu werden« (Yousefi und

Mall 2005, 33f.).

Übersetzbarkeit wird hier dadurch gewährleistet, dass Differenz sich auf die Ebe-

ne des Ausdrucks zu beschränken scheint und überdies eine Sphäre des »überlap-

penden Konsenses« besteht, im Sinne geteilter Überzeugungen und Praxen hin-

sichtlich der Beschaffenheit der Gegenstände des sprachlichen Bezugs und des ge-

eigneten Umgangs mit ihnen. Hinsichtlich solcher Konsense hoffen die Autoren

– nicht nur im Falle der Weintrauben und des Abendessens – auf das Bestehen

gemeinsamer »Anlagen und Bedürfnisse« der Menschen in unterschiedlichen Kul-

turen, die nahelegen, dass über Differenzen auf der Ausdrucksebene hinaus, die

Bezeichnungen auf etwas gehen, was zumindest in gemeinsam koordinierter Pra-

xis als dasselbe vorausgesetzt wird (vgl. ebd., 27, 116f.). Eine verwandte, für abs-

traktere Gegenstände noch geeignetere Variante dieses Umgangs mit kultureller

Differenz besteht darin, kulturelle Ausdrucksleistungen als durchaus divergierend

wahrzunehmen, aber doch als Antworten auf ein und dieselbe grundlegende, von

Menschen über Kulturgrenzen hinweg geteilte Fragestellung, die dann das tertium

comparationis bildet (vgl. ebd., 27; Weidtmann 2016, 53-66).

Bei der geschilderten Form der Bewältigung kultureller Differenz handelt es

sich aber offenbar, wie man mit Rücksicht auf die fiktiven mittelalterlichen Reli-

gionsgespräche sagen kann, um die Reaktivierung einer Art Archetyp, der nicht

erst in der gegenwärtigen Epoche attraktiv erschien sondern bereits den hier be-

trachteten mittelalterlichen Autoren. So suggeriert etwa Lulls Dialog, dass das von

Christen angenommene Weiterleben von Menschen nach ihrem Tod, nicht eine

Erscheinung sei, die auf besondere geschichtliche Ereignisse und Traditionen zu-

rückgeht, denen allein oder jedenfalls insbesondere im Kontext der christlichen

Tradition Bedeutung zukommt. Vielmehr charakterisiert der Dialog die Frage nach

dem ewigen Leben als unausweichlich für die natürliche menschliche Vernunft,

weil es in ihr letztlich um eine philosophisch konsistente Rekonstruktion des Got-

tesbegriffs hinsichtlich der Art undWeise gehe, wie sich göttliche Vollkommenheit

in ihren Handlungsprodukten zeige. Auf Grundlage dieser Rekonstruktion einer

für die Vernunft quasi unausweichlichen Fragestellung vermag der Text denn ent-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 185

sprechende Beschäftigungen mit derselben Frage etwa auch in der nicht-christli-

chen, jüdischen Tradition zu verorten (vgl. Lull 1998, 9, 30f.).

Während dies ein Beispiel aus der mittelalterlichen Tradition für die Annahme

der Universalität von Fragen ist, denen dann kulturell divergierende Antworten

zugeordnet werden, lässt sich in den hier betrachteten Religionsgesprächen auch

der analogisierende Vergleich nachweisen, der Differenz eher auf der Ebene des

Ausdrucks, nicht aber im Gemeinten, jedenfalls nicht im praktisch Intendierten

sieht. Abélard setzt in dieser Weise etwa die epikuräische Ethik und die christli-

che Rede vom Himmelreich über das gemeinsame Gemeinte des philosophischen

Glücksbegriffs zu einander in Beziehung:

»Dieses Glück nennt, wie ich glaube, Epikur Lust, euer Christus Himmelreich.Was

kommt es aber darauf an, mit welchem Namen es benannt wird, solange nur die

Sache dieselbe bleibt und weder das Glück verschieden ist noch bei den Philoso-

phen eine andere Absicht als bei den Christen vorausgesetzt wird, um gerecht zu

leben? Denn wie ihr, so nehmen auch wir uns hier vor, gerecht zu leben, damit wir

dort verherrlicht werden, und wir kämpfen hier gegen die Laster, damit wir durch

die Verdienste unserer Tugenden dort gekrönt werden und dadurch offenbar je-

nes höchste Gut als Lohn errungen haben« (Abaelard 1996, 143).

Bei Cusanus ruhen derartige Analogiebildungen auf der im vorigen Abschnitt ge-

schilderten Präsuppositionsdialektik auf. Der dort jeweils herauspräparierte allge-

meine Voraussetzungsgehalt religiöser Überzeugungen wird als das über die Aus-

drucksdifferenzen hinweg gemeinsame Bezeichnete präsentiert. Insofern bildet

die bereits geschilderte Umdeutung des Polytheismus ein Beispiel für diese Varian-

te semantischer Idealisierung. Polytheistische Äußerungen können auf Grundlage

der Präsuppositionsdialektik nicht weniger als monotheistische Äußerungen im

Sinne der Bezeichnung eines ersten göttlichen Prinzips verstanden werden. Auf

dieselbe Weise kann Cusanus auch hinsichtlich der Aussagen über Jesus Christus

in Neuem Testament und Koran nur Ausdrucksdifferenzen sehen, darüber hinaus

aber dasselbe Gemeinte, einen größtenMenschen, der in seiner Größtheit mit dem

göttlichen Wort zusammenfällt:

»Die Araber sagen nämlich, Christus allein sei der Höchste in dieser und in der

künftigenWelt und dasWort Gottes. Auch die, die Christus als Gott undMenschen

bezeichnen, sagen nichts anderes, als daß Christus allein der erhabenste Mensch

und das Wort Gottes ist« (Nikolaus von Kues 2010, 12,39, 38).

Das Prinzip, dass derartigen, über die Präsuppositionsdialektik ermöglichten Ana-

logiebildungen zu Grunde liegt, spricht Cusanus klar aus, wenn er festhält: »Die

Zeichen (signa) nehmen die Veränderung an, nicht das, das bezeichnet wird (si-

gnatum)« (ebd., 16,55, 51f.) bzw. an anderer Stelle: »Auch wenn in der Sprechweise

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Arne Moritz

Verschiedenheit (diversitas in dictione) erscheint, ist es dem Sinn nach dasselbe

(idem in sententia).« (ebd., 5,13, 16)

Der Blick auf die Art undWeise, in der die interkulturelle Philosophiepräsump-

tion in den fiktivenmittelalterlichen Religionsgesprächenmit der Idealisierung ge-

meinsamer, kulturübergreifender Ausdrucksgehalte bzw. Ausdruckskontexte (Fra-

gen) einhergeht, eröffnet möglicherweise besser als der unmittelbare Blick auf die

Interkulturelle Philosophie das Problematische dieser idealisierenden Bezugnah-

men auf kulturelle Differenz. Man kann sicherlich in beiden fraglichen Zusam-

menhängen die Absicht wertschätzen, über derartige Bedeutungszuschreibungen

potentielle Konflikte zu unterbinden, die ohne Divergenzen in der Sphäre des Ge-

meinten scheinbar gar nicht mehr aufbrechen müssen. Man muss zudem die An-

nahme, dass bestimmte Fragen aufgrund relativ stabiler anthropologischer Kon-

stanten bzw. Grundherausforderungen sich kulturübergreifend stellen könnten,

und dass entsprechende Antworten sich ähneln könnten, gar nicht vollständig ab-

lehnen. Und doch wirken die angeführten idealisierenden Zusammenführungen

der Bedeutungsgehalte von Ausdrücken unterschiedlicher kultureller Herkunft ei-

genwillig naiv. Sie scheinen einen Universalismus geistiger Gehalte vorauszuset-

zen, der nicht ausreichend sensibel dafür ist, wie sich semantische Differenzen aus

der jeweils unterschiedlichen Einbettung des Sprechens in das Ganze unterschied-

licher Lebensformen – im Sinne Wittgensteins – und in das Ganze unterschiedli-

cher Überzeugungssysteme – im Sinne des Überzeugungsholismus – ergeben.

Es ist hier sicherlich nicht der Ort, an dem die damit angegebenen Umrisse

einer angemesseneren, weniger idealistischen Semantik genauer auszumalen wä-

ren. Eine Replik auf die oben angeführte Parabel der Weintrauben mag aber an-

deuten, worum es bei der Kritik an der idealisierenden Semantik geht, die auf der

interkulturellen Philosophiepräsumption aufruht. »Käse« und »fromage« mögen

sich durchaus auf den scheinbar selben geistigen Gehalt beziehen oder jedenfalls

im Sinne einer konsentierenden Praxis der menschlichen Verarbeitung tierischer

Produkte und einer gleichartigen Beantwortung der Frage nach der Sicherstellung

menschlicher Proteinversorgung auf einander beziehen lassen.Wer aber durch die

Partizipation an den differenten Kulturen deutschen und französischen Gebrauchs

von Käse bzw. fromage genauer über die unterschiedlichen Lebensformen und

Überzeugungssysteme Bescheid weiß, in die die Reden von »Käse« und »fromage«

eingebettet sind,mag von der Idee einer universellen Ebene der Identität innerhalb

der Differenz hier eher abkommen. Zurück bleibt dann allenfalls noch eine Verbin-

dung der entsprechenden Gegenstände des Sprechens, die über einige Eigenschaf-

ten, eher partiell gebildet wird, nach dem Modell familienähnlicher Beziehungen,

wie sie Wittgenstein einer essentialistischen Semantik kritisch gegenüber gestellt

hat.17 Dass interkulturelle Philosophiepräsumption – in der neuzeitlichen wie in

17 Diese wird durchaus positiv gewürdigt in Mall 2005, 43-46.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 187

der mittelalterlichen Variante – die Rekonstruktion derartiger Differenzen bzw.

Diskontinuitäten zwischen kulturellen Ausdrücken unmöglich macht, indem sie

den Gehalt und Aussagekontext dieser kulturellen Ausdrücke im Sinne philosophi-

scher Universalisierungen zu reduzieren versucht, bildet den Kern der in diesem

Abschnitt entfalteten Kritik und führt weiter zu einer dritten Problematisierung.

Interkulturelle Philosophiepräsumption wirkt als Kontingenzbeseitigung

In einem abschließenden problematisierenden Zugriff soll es darum gehen, das-

jenige genauer zu thematisieren, das im Rahmen jener im vorigen Abschnitt be-

trachteten Universalisierungen verloren geht, wenn Ausdrücke unterschiedlicher

kultureller Kontexte auf ein umfassenderes Allgemeines philosophischer Gehalte

bzw. Aussagekontexte (Fragen) bezogen werden. Die eben bereits angesprochene

Einbettung kultureller Äußerungen in Lebensformen und Überzeugungssysteme

soll dabei als kontingenter, d. h. nicht notwendiger Kontext gewürdigt werden, in

dem sich etwa die historische Entstehung in der Zeit und in mehr oder weniger

abgegrenzten bzw.mehr oder weniger für einander durchlässigen geographischen

Räumen und menschlichen Gruppen objektiviert hat. Die Präsumption es handle

sich bei derartig Entstandenem um Philosophie oder jedenfalls um etwas mit Be-

zug zum Allgemeinen der Philosophie oder jedenfalls um etwas, dessen Konflikt-

haftigkeit sich durch den Bezug zu einem Allgemeinen der Philosophie abmildern

lässt, bringt es mit sich, dass darauf gezielt wird, die genannten Kontingenzen

zu eliminieren. Philosophie, insoweit sie Notwendiges thematisiert, auf der Ebene

konsistenter inhaltlicher Bestimmungen von Begriffen, der logischen Bestimmung

begrifflicher Beziehungen und der formalen Beziehungen der Elemente von Argu-

menten usw., wirkt sich dabei als Beseitigung des bloß Historischen, bloß lokal

Entstandenen, bloß Partikularen aus.

Auch zu dieser Problematik mag der Blick auf die fiktiven mittelalterlichen Re-

ligionsgesprächemöglicherweise eher einen Zugang zu ermöglichen als der unmit-

telbare Blick auf die Interkulturelle Philosophie. Beispiele lassen sich in den hier

genauer betrachteten mittelalterlichen Texten leicht finden. Bei Abélard etwa wird

der Glaube an den christlichen Gott in einem Gespräch, das in Orientierung am

Maßstab philosophischen Denkens geführt wird, letztlich zum für alle Gesprächs-

partner akzeptablen Glauben an ein ethisches höchstes Gut, auf dessen Genuss die

tugendhaften Akte instrumentell zielen – ohne dass etwa das Erscheinen Gottes

als Mensch in der Geschichte, die Kontingenzen seines Lebens und Leidens, die

Möglichkeit ihn nach dem Tod zu schauen, und anderes Nicht-Notwendiges, was

gewöhnlich in Abélards Umfeld zum Gehalt christlichen Glaubens gezählt wird,

über das Aufgehen in der Abstraktion des teleologischen Letztziels hinaus noch ei-

ne gewichtige Rolle spielen kann (oder nur noch so, dass eine transzendente Sphäre

der Erreichung jenes Letztziels angenommen wird):

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Arne Moritz

»Siehe da, unsere Disputation ist bis dahin geführt worden, daßwir als das höchs-

te Gut des Menschen oder, wie gesagt, als das Ziel selbst des Guten das Glück des

künftigen Lebens und als den Weg, auf dem man dorthin gelangt, die Tugenden

ansetzen« (Abaelard 1996, 139).

In ähnlicherWeise verlieren sich die Kontingenzen der christlichen Dreifaltigkeits-

lehre in den Allgemeinheiten der philosophischen Rekonstruktion, welche im cu-

sanischen Dialog über den Religionsfrieden erarbeitet und den Vertretern der an-

deren Religionen zur friedensstiftenden Übernahme angesonnen wird. Die Trini-

tät Gottes wird hier mit Bezug auf drei grundlegende Eigenschaften der von allen

Gesprächspartnern wahrnehmbaren Wirklichkeit (Vielheit, Ungleichheit und Ab-

getrenntheit) rekonstruiert. Erneut orientiert an Vorbildern der platonischen Tra-

dition wird zu diesen Eigenschaften jeweils ein ihnen gegenüber gegensätzliches

Prinzip angegeben, das einerseits als ontologisch vorgängig verstanden wird, und

in den drei – trinitarischen – Aspekten von Einheit, Gleichheit und Verbindung als

einheitlicher Ursprung der wahrnehmbaren Wirklichkeit vorliegen soll:

»Jene, welcheGott verehren, sollen Ihn als denUrsprung desUniversums anbeten;

in diesem einen Gesamt (universum) gibt es jedoch eine Vielheit, Ungleichheit

und Trennung von Teilen – die Vielzahl von Sternen, Bäumen, Menschen, Steinen

ist dem Sinn offenkundig –, der Ursprung aller Vielheit aber ist die Einheit; dar-

um ist der Ursprung der Vielheit die ewige Einheit. In demeinenUniversumfindet

man die Ungleichheit der Teile, da kein Teil dem andern ähnlich ist. Die Ungleich-

heit aber weicht von der Gleichheit der Einheit ab. Vor jeder Ungleichheit ist dem-

nach die ewige Gleichheit. In dem einen Gesamt findet sich die Unterscheidung

oder Trennung von Teilen. Vor aller Unterscheidung ist aber die Verknüpfung von

Einheit und Gleichheit. Von ihr weicht die Trennung oder Unterscheidung ab. Die

Verknüpfung ist also ewig« (Nikolaus von Kues 2010, 7,21, 22f.).

Auch in dieser prinzipientheoretischen Rekonstruktion von Trinität bleibt wenig

Raum für die Kontingenzen, an die in Cusanus’ Umfeld geglaubt wurde hinsicht-

lich des geschichtlichen Hervorbringens und Handelns des Schöpfergottes und des

Wirkens des göttlichen Geistes oder des inkarnierten göttlichen Sohnes in der ge-

schaffenen Wirklichkeit. Cusanus hat an anderer Stelle konsequenterweise auch

die Rede von Vater, Sohn und Geist als eher metaphorische bezeichnet, und man

hat ihm diesbezüglich einen »trinitätsphilosophischen« Ansatz zugeschrieben, ei-

ne Begriffsverbindung, welche die in diesem Abschnitt thematisierte Problematik

der Eliminierung von Kontingenz durch philosophische Universalisierung treffend

anzeigt (vgl. Flasch 1998, 352-357).

Das Problematische an derartigen Kontingenzbeseitigungen besteht darin,

dass sie im Sinne der intendierten Lösung eines praktischen Problems dasjenige

eliminieren, für das sie sich in der Wahrnehmung der praktischen Ausgangssitua-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 189

tion zunächst besonders sensibel gezeigt hatten und was nach der hier vertretenen

Auffassung für die fraglichen kulturellen Ausdrucksformen von elementarer Be-

deutung ist. Sie der kontingenten Einbettung zu berauben, die zuvor insbesondere

als Lebensformen und Überzeugungssysteme angesprochen wurden, heißt sie

selbst als kulturelle Erscheinungen zunichte zu machen. In dieser Gefahr steht

aber auch eine Interkulturelle Philosophie, die kulturelle Ausdrucksformen auf die

im vorigen Abschnitt beschriebene Weise auf philosophisch Allgemeines zurück-

führen will. Auch bezogen auf sie wäre es problematisch, wenn sie dasjenige, wofür

sie sich in der Wahrnehmung der Ausgangssituation zunächst als sensibel gezeigt

hat, dann prozedural beseitigen würde: das Kulturelle der anderen Kulturen, das

sie zunächst in seiner Besonderheit und Differenz in den Blick genommen hatte.

Dies wäre nicht zuletzt auch in der praktischen Absicht relevant, die Interkul-

turelle Philosophie bewegt: Ein stärker egalitäres und friedlicheres Kooperieren

von Kulturen dürfte sicher nicht erfolgreich durch die Beseitigung dessen, was

sie als Kulturen auszeichnet und differenziert, erreicht werden. Die friedliche

Kooperation wäre dann jedenfalls nicht mehr eine in kultureller Differenz.18

5. Alternativen

Wenn die vorausgegangenen Überlegungen überzeugend gezeigt haben sollten,

dass Interkulturelle Philosophie droht in eine Reihe von Problemen zu führen,

die nicht zuletzt ihren eigenen Ausgangswahrnehmungen und praktischen Am-

bitionen entgegenstehen, scheint es angemessen, über Alternativen nachzuden-

ken. Sowohl die praktischen Ziele wie wichtige Erkenntnisinteressen dieser philo-

sophischen Richtung könnten möglicherweise durch Formen der interkulturellen

Kooperation besser verfolgt werden, die auf die in diesem Beitrag problematisier-

te Engführung auf den Philosophiebegriff und die damit verbundenen Probleme

verzichten würden.

Im Kern ginge es dabei darum im Sinne moderner liberaler und kosmopoli-

tischer Modelle eine Sphäre zu verwirklichen, in der Akteuren mit unterschied-

lichem, zum Teil ja auch mutmaßlich gar nicht homogen geprägtem kulturellem

Hintergrund ausreichende Freiheitsspielräume undRessourcen zur Verfügung ste-

hen, um sie zu kooperativer Arbeit an selbst gewählten bzw. kooperativ verein-

18 Ähnliche Überlegungen bezogen auf Cusanus finden sich hinsichtlich einer Beseitigung der

Form religiösen Glaubens und der Missachtung der Bedeutung religiöser Riten im Religi-

onsfrieden in: Moritz 2006, 1-17: bes. 10-17. Mit Blick auf die Unterscheidung »einheitstheo-

retischer« und »differenztheoretischer« Ansätze bei Weidtmann (vgl. Weidtmann 2016, 52-

98), lässt sich das in diesem Abschnitt präsentierte Problem so beschreiben, dass differenz-

theoretische Ausgangsannahmen nicht vor einheitstheoretischen Bewältigungsstrategien

bewahren.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Arne Moritz

barten intellektuellen Projekten in die Lage zu versetzen. In diese Arbeit würden

die kulturellen Objektivationen intellektueller Aktivität und insbesondere auch da-

mit verbundene intellektuelle Fähigkeiten aus unterschiedlichsten Kulturräumen,

vermittelt über das freie Zusammenwirken der beteiligten Individuen, eingehen.

Dabei würde nicht grundsätzlich vorausgesetzt, dass man gemeinsam Philosophie

betreibt – auch wenn natürlich auch derart bestimmte Kooperationen durchaus

denkbar wären. Im Allgemeinen würde es aber darum gehen, über die Kooperati-

on und Arbeit an den gemeinsam bestimmten Zielen, einen dynamischen Prozess

der wechselseitigen Aneignung kultureller Objektivationen in Gang zu setzen, der

für deren jeweilige Einbettungen in unterschiedliche Lebensformen und Überzeu-

gungssysteme sensibel bleibt – anders als unter den hier problematisierten Bedin-

gungen einer interkulturellen Philosophiepräsumption. Philosophen unterschied-

lichster kultureller Herkunft könnten in derartigen Projekten mitarbeiten, um sich

selbst und anderen die Vermittlung philosophischen Denkens mit anderen Formen

der Rationalität zur Aufgabe zu machen, nicht aber die Reduktion der kulturel-

len Vielfalt auf das Universelle von Philosophie.19 Philosophie im interkulturellen

Kontext würde so selbst zu einem Teil von Kultur im Sinne des Begriffsverständ-

nisses bei Klassikern der Kulturphilosophie (vgl. Cassirer 2007, 462-468; Simmel

1996, 385-416), nämlich zum Teil eines Bildungsprozesses, in dem unterschiedlichs-

te kulturelle Objektivationen in der Individualität der Auseinandersetzung ihrer

Rezipienten eine einheitliche, neue Form gewinnen und in dieser objektiviert wer-

den. Vielleicht sollte man – unabhängig von deren eigenen Ansprüchen – auch die

Versuche innerhalb der Interkulturellen Philosophie, abendländische Philosophie-

tradition mit anderen intellektuellen Traditionen ins interkulturelle Gespräch zu

bringen, eher auf diese Weise deuten als im Sinne eines Wiederfindens von Philo-

sophie außerhalb ihrer Heimaten.

Literaturverzeichnis

Abaelard, Peter. 1996Gespräch eines Philosophen, eines Juden und eines Christen. Lat.-Dt.

herausgegeben von Hans-Wolfgang Krautz. Frankfurt a. M.: Insel.

Arendt, Hannah. 1967. »Wahrheit und Politik.« In dies., Wahrheit und Lüge in der

Politik: Zwei Essays, 44-92. München, Zürich: Piper.

19 Außerdem könnte der Philosophie sicherlich die wichtige Aufgabe zukommen, mit den ihr

eigenen Mitteln Bedingungen einer solchen interkulturellen Kommunikation zu klären, oh-

nedarüber hinaus in interkultureller Perspektive Philosophie zupräsupponieren (vgl. als ent-

sprechende Ansätze Fornet-Betancourt 1998, 38-53; Jammal 2012, 5-21 undWeidtmann 2016,

insbes. 167f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 191

Cassirer, Ernst. 2007. »Die Tragödie der Kultur.« In ders., Gesammelte Werke, Ham-

burger Ausgabe, herausgegeben von Birgit Recki, Bd. 24, 462-486. Hamburg:

Meiner.

Flasch, Kurt. 1998. Nikolaus von Kues: Geschichte einer Entwicklung. Frankfurt a. M.:

Klostermann.

Fornet-Betancourt, Raul. 1998. »Philosophische Voraussetzungen des interkultu-

rellen Dialogs.« Polylog 1: 38-53.

Habermas, Jürgen. 1991. »Erläuterungen zur Diskursethik.« In ders., Erläuterungen

zur Diskursethik, 119-226. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Höffe, Otfried. 1979. »Ethikunterricht in pluralistischer Gesellschaft.« In ders.,

Ethik und Politik: Grundmodelle und -probleme praktischer Philosophie, 453-481.

Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jammal, Elias. 2012. »Interkulturelle Philosophie und Interkulturalität.« interculture

journal 11, 16: 5-21.

Kimmerle, Heinz. 2002. Interkulturelle Philosophie: zur Einführung.Hamburg: Junius.

Lull, Ramon. 1998. Das Buch vom Heiden und den drei Weisen. Übersetzt und heraus-

gegeben von Theodor Pindl. Stuttgart: Reclam.

Mall, Ram Adhar. 1995. Philosophie im Vergleich der Kulturen: Interkulturelle Philosophie

– eine neue Orientierung. Darmstadt: Primus.

Mall, Ram Adhar. 2005. Ludwig Wittgensteins Philosophie interkulturell gelesen. Nord-

hausen: Traugott Bautz.

Moritz, Arne. 2006. »Die Andersheit des Anderen – noch einmal zum Problem der

Toleranz in Nikolaus von Kues’ Dialog De pace fidei.« Litterae Cusanae 6, 1: 1-17.

Nederman, Cary N. 2000. Worlds of Difference: European Discourses on Toleration C.

1100-C. 1550. University Park, PA: Pennsylvania State University Press.

Niewöhner, Friedrich. 2004. »Arme Heiden!: Rezension zu Matthias Lutz-

Bachmann, Alexander Fidora, Juden, Christen und Muslime. Religionsdialoge

im Mittelalter.« In Süddeutsche Zeitung, 13./14. November 2004, 16.

Nikolaus von Kues. 2003. De pace fidei/Der Friede im Glauben. Dt. Übers. v. Rudolf

Haubst. Trier: Paulinus.

Paul, Gregor. 2008. Einführung in die interkulturelle Philosophie. Darmstadt: WBG.

Platzeck, ErhardW. 1964.Das Leben des seligen Raimund Lull: Die ›Vita coëtana‹ und aus-

gewählte Texte zum Leben Lulls aus seinen Werken und Zeitdokumenten. Düsseldorf:

Patmos.

Simmel, Georg. 1996 »Der Begriff und die Tragödie der Kultur.« In ders.,Gesamtaus-

gabe, Bd. 14, herausgegeben von Otthein Rammstedt, 385-416. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.

Scholz, Oliver R. 1999. Verstehen und Rationalität: Untersuchungen zu den Grundlagen

von Hermeneutik und Sprachphilosophie. Frankfurt a. M.: Klostermann.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Arne Moritz

Swift, Jonathan. 1768. »Thoughts on Various Subjects.« In The works of the Reverend

Dr. Jonathan Swift, Dean of St. Patrick’s, Dublin in Nineteen Volumes, vol. X, 415-431.

Dublin: George Faulkner.

Weidtmann, Niels. 2016. Interkulturelle Philosophie: Aufgaben, Dimensionen, Wege. Tü-

bingen: Narr (UTB).

Welsch, Wolfgang. 2017. Transkulturalität: Realität-Geschichte-Aufgaben. Wien: nap:

new academic press.

Wimmer, Franz Martin. 2004. Interkulturelle Philosophie: eine Einführung. Wien: Fac-

ultas (UTB).

Yousefi, Hamid Reza und Ram Adhar Mall. 2005. Grundpositionen der interkulturellen

Philosophie. Nordhausen: Traugott Bautz.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

