Probleme fiktiver mittelalterlicher
Religionsgesprache (Abélard, Lull, Cusanus)
als Probleme Interkultureller Philosophie
(Yousefi, Mall, Wimmer)

Arne Moritz

We have just Religion enough to make us
hate, but not enough to make us love one
another

(Swift 1768, 415).

Jonathan Swifts Beobachtung, dass Religion zwar Ursachen fiir Konflikte, nicht
aber Mittel fiir deren Uberwindung zur Verfiigung stelle, scheint in dhnlicher Wei-
se auch die Autoren einiger fiktiver mittelalterlicher Religionsdialoge beschiftigt
zu haben, die im Folgenden niher betrachtet werden sollen. Jene christlichen Theo-
logen des Mittelalters (Peter Abélard, Ramon Lull und Nicolaus Cusanus) und die
fiktiven Dialoge, in denen sie Angehorige unterschiedlicher Religionen aufeinan-
dertreffen liefRen, sollen in Beziehung zu einigen programmatischen Grundposi-
tionen der neueren philosophischen Richtung der Interkulturellen Philosophie ge-
setzt werden, wie sie insbesondere von Hamid Reza Yousefil, Ram Adhar Mall und
Franz Martin Wimmer artikuliert wurden.!

Dabei soll den christlichen Theologen des Mittelalters nicht unterstellt werden,
Sie hitten avant la lettre bereits interkulturelle Philosophie betrieben. Es sollen je-
doch Ahnlichkeiten in der Struktur des Umgangs mit Differenz auf Seiten der mit-
telalterlichen Theologie wie der Interkulturellen Philosophie aufgezeigt werden.
Diese Ahnlichkeiten sollen auf die Annahme zuriickgefithrt werden, man habe mit
denjenigen, die man in gewisser Hinsicht als grundsitzlich anders begreift, doch
gemeinsam, philosophisch zu denken oder jedenfalls denken zu kénnen. Dass man
zudem glaubt, genau darin ein Mittel der Uberwindung von Konflikt zu besitzen,

1 Hier und im Folgenden wird durch die GroRschreibung von »Interkultureller Philosophie« die
Bezugnahme auf die durch die genannten Autoren gepréagte Denkrichtung markiert. Durch
das kleingeschriebene Adjektiv »interkulturell« wird hingegen eine entsprechende inhaltli-
che Charakterisierung ausgedriickt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Arne Moritz

soll ebenfalls gezeigt werden. Man erwartet — wenn auch nicht unmittelbar, so doch
nach philosophischem Dialog - in verniinftigen Uberzeugungen iibereinstimmen
zu konnen, um darauthin Praxis in Orientierung an jenen verniinftigen Uberzeu-
gungen konvergent und konfliktfrei zu gestalten. Insoweit aber solche strukturel-
len Ahnlichkeiten zwischen fiktiven mittelalterlichen Religionsdialogen und Inter-
kultureller Philosophie bestehen, teilen beide auch strukturell dhnliche Probleme,
wie abschlieRend gezeigt werden soll.

1. Kontext und Reichweite der folgenden Uberlegungen

In dem Mafle, in dem das Interesse des vorliegenden Beitrags solchen eher grund-
satzlichen Zusammenhingen zwischen mittelalterlicher Theologie und einer Rich-
tung der Gegenwartsphilosophie gilt, werden sich die folgenden Uberlegungen
vielfach als indifferent gegeniiber Unterschieden erweisen, die man in anderen
Zusammenhingen genauer zur Kenntnis nehmen wiirde. Sowohl die behandelten
mittelalterlichen Quellen als auch die hier einbezogenen Grundpositionen der In-
terkulturellen Philosophie sind unter einander jeweils weitaus verschiedener als
dies hier ausfithrlicher gewiirdigt werden kann. Und auch wenn im Folgenden
itber historische Differenzen hinweg Ubereinstimmungen auf einer recht allge-
meinen Ebene aufgezeigt werden sollen, so ist der vorliegende Beitrag mit seinem
beschrinkten Rahmen doch nicht der Ort, um die hier erwiesenen Strukturihn-
lichkeiten fiir jegliche Form der mittelalterlichen Bewiltigung religiéser Differenz
in fiktiven Dialogen zu behaupten und auch nicht fiir jegliche Variante der pro-
grammatischen Selbstbestimmung innerhalb der philosophischen Richtung der
Interkulturellen Philosophie. In welchem beschrinkten (und zudem in sich hete-
rogenen) Kontext werden also die folgenden Uberlegungen entwickelt?

Mit den Collationes von Peter Abélard (1079-1142) wird ein im 12. Jahrhundert
verfasster Text aufgegriffen. Er stellt ein Gesprich zwischen einem Juden, einem
Christen und einem, jedenfalls in Andeutungen, einem muslimischen Hintergrund
zugeordneten Philosophen dar. Genau genommen handelt es sich um zwei Zwie-
gespriche, in denen sich nacheinander Christ und Jude und Christ und Philo-
soph/Muslim iber die Vorziige des jeweiligen Gesetzes (lex) streiten, dem sie fol-
gen, um sich anschlieffend dem — im Text letztlich ausbleibenden - Urteil eines
Richters (judex) iiber die Vorziige der jeweiligen Lehren zu unterwerfen. In dem
letztlich nicht urteilenden, den Leser*innen das Urteil iiberlassenden Richter hat
man bisweilen ein alter ego Abélards gesehen. Der vermutlich als Spatwerk Abélards
entstandene Dialog ist jedenfalls im Zusammenhang einer im 12. Jahrhundert all-
mihlich einsetzenden, sich an antiken Bildungsgingen und klassischen Quellen
orientierenden Verwissenschaftlichung der christlichen Theologie des Mittelalters
zu sehen. Als Motor dieser Entwicklung konnen die Einrichtungen teils kirchli-

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

cher, teils privater Lehrbetriebe (Schulen) gelten, in deren Kontext Abélard lehr-
te und schrieb und aus deren Strukturen spiter die europdischen Universititen
hervorgehen sollten. Unter der Oberfliche des interreligiosen Dialogs bezieht sich
Abélard in seinem Werk auf die intrareligiosen Spannungen, die sich innerhalb
des Christentums aus den neuen Moglichkeiten einer wissenschaftlichen Theolo-
gie und der stirker ins Bewusstsein tretenden Alternative einer sikularen Ethik
ergaben. Jude, Christ und Philosoph/Muslim stehen als Kunstfiguren somit nicht
nur fir die Auseinandersetzung um die jeweiligen Glaubensiiberzeugungen, son-
dern auch fir den Konflikt um bestimmte Realisierungsmoglichkeiten des Chris-
tentums (vgl. Abaelard 1996, 12f.).

Der Katalane bzw. Mallorquiner Raimundus Lullus bzw. Ramon Lull (1232/3-
1316) schrieb fast zwei Jahrhunderte spater bereits im Kontext einer entwickelten,
an Universititen intensiv betriebenen, christlichen Theologie. Trotz einiger Berith-
rungspunkte mit dieser scholastischen Kultur in entsprechenden Ausbildungssta-
dien, blieb Lull ein origineller, scholastischen Lehrtraditionen nicht leicht zuzu-
ordnender Autodidakt. Mallorca als Lebensmittelpunkt des ansonsten ausgedehnt
reisenden Lulls war zudem durch einen groflen muslimischen Bevolkerungsan-
teil geprigt. Lull pflegte auf dieser Grundlage auch den Austausch mit muslimisch
bzw. durch arabische Kultur geprigten wissenschaftlichen Lehrern. Anders als in
Abélards Fall weifd man auflerdem, dass Lull nicht allein literarische Quellen der
unterschiedlichen religiésen Traditionen verarbeitete. Es ist bekannt, dass Lull auf
Reisen im Mittelmeerraum, insbesondere in Nordafrika auch ganz praktisch ver-
suchte, in der Begegnung mit Nicht-Christen ein ambitioniertes Programm der
Missionierung umzusetzen.

Lulls Interesse galt seit einer Reihe entsprechender Bekehrungserlebnisse der
Idee, religiose Fragen mit den Mitteln einer von ihm selbst zu entwickelnden logi-
schen Kunst moéglichst allgemeinverbindlich und allgemein akzeptabel zu beant-
worten, um auf diese Weise Konflikte zwischen den Religionen nachhaltig zu tiber-
winden. Diesem Programm folgt auch das im Folgenden aufgegriffene, zwischen
1274 und 1276 verfasste Buch vom Heiden und den drei Weisen (Liber de gentili et tribus
sapientibus). Unter Anleitung der allegorischen Darstellung der Intelligenz versu-
chen in diesem Buch ein Christ, ein Jude und ein Sarazene, einen nicht religiosen
Gesprichspartner mit den Mitteln der konsistenten Bestimmung von Begriffsbe-
ziehungen bzw. einer besonderen Art von Begriffsanalyse von der Existenz Gottes,
der Auferstehung der Seele nach dem Tod und den divergierenden Inhalten ihrer
jeweiligen Glaubensrichtungen zu iiberzeugen. Auch hier bleibt ein zunichst er-
wartetes Urteil der Dame Intelligenz iiber die Vorziige der konkurrierenden Glau-
bensrichtungen aus. Lull nutzt dies, um in einem originellen Epilog zu schildern,
dass der Heide nunmehr zwar nicht mehr tber die Ungewissheit der Existenz ei-
nes Gottes und des Lebens nach dem Tode trauern miisse — denn diese haben die
Weisen einmiitig bewiesen — dass aber dariiber hinaus nicht geteilte Glaubens-

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

161


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Arne Moritz

iberzeugungen verblieben sind, zwischen denen der Heide zu seinem Bedauern
nun doch selbst rational wihlen miisse. Die Leser*innen werden, ihnlich wie bei
Abélard, und zwar explizit, vor dieselbe Wahl gestellt (vgl. Lull 1998, 248).

Das dritte fiktive Religionsgesprich, der Dialog iiber den Frieden im Glauben (De
pace fidei) des Nicolaus Cusanus (1401-1464) entstand 1453 im zeitlichen Umfeld der
Eroberung Konstantinopels durch den osmanischen Sultan Mehmed II. Das Reli-
gionsgesprich wird als Vision eines weisen Mannes prisentiert, der sich entsetzt
iber die Grausambkeiten des Krieges in Konstantinopel, den er als Auseinander-
setzung um religiése Glaubensiiberzeugungen begreift, mit der Moglichkeit eines
dauerhaften Religionsfriedens beschiftigt habe. Auch in dieser Figur hat man ein
alter ego des Autors Cusanus vermutet. Bei den Akteuren des Religionsdialoges han-
delt es sich um Vertreter unterschiedlicher Volker (nationes),? die auf Gott den Va-
ter, das gottliche Wort Christus und die christlichen Apostel Petrus und Paulus tref-
fen. Der Dialog des Cusanus endet in gewisser Hinsicht weniger offen als die bei-
den bereits prisentierten Religionsgespriche. In der beschriebenen Konstellation
kann man sich nimlich recht gut darauf einigen, wie der Friede in Glaubensdingen
erreicht werden kann. Man kénne Unterschiede in den religiésen Riten zulassen,
solange die unterschiedlichen dufieren Handlungen jeweils auf iibereinstimmen-
de geistige Gehalte verweisen (religio una in rituum varietate; Nikolaus von Kues
2003, 10). Der Text nimmt allerdings am Ende — dahingehend doch durchaus of-
fen - in den Blick, dass mit dieser Ubereinkunft erst ein Anfang erreicht ist. Uber
die bereits durchaus vielfiltigen Untersuchungen im Dialog selbst hinaus sei an-
hand geeigneten Quellenmaterials noch weitaus differenzierter aufzuzeigen, dass
die Religionen sich nur in den Riten, nicht aber in ihren Glaubensiiberzeugungen
unterscheiden — und dann seien anschliefend auch noch die Gliubigen vom Er-
gebnis einer solchen Untersuchung praktisch zu iiberzeugen.

Der fast zweihundert Jahre nach Lull schreibende Cusanus war wie jener kein
Universititstheologe (und iibrigens einer der wenigen intensiven Lull-Leser seiner
Zeit). Intra- und interreligiose Konflikte waren fiir ihn, von der primiren Ausbil-
dung her Kirchenrechtler und seit jungen Jahren in unterschiedlichen kirchlichen
Funktionen und Amtern titig, auch Teil beruflicher Erfahrung und Praxis. Die-
ser Erfahrungshintergrund umfasste neben dem Krieg um Konstantinopel insbe-
sondere Konfliktthemen, die ab 1431 auf dem Basler Konzil verhandelt wurden.
Dies betraf vor allem die innerkirchliche Auseinandersetzung um die Theologie
und Religionspraxis der Hussiten in B6hmen, interreligiose Begegnungen im Rah-
men einer Mission nach Konstantinopel wihrend des Konzils von Ferrara/Florenz
(1438/39) und spiter auch Konflikte um die Glaubens- und Ordenspraxis, in die

2 Nedermann hat darauf hingewiesen, dass Cusanus’ Bezug auf Volker ihm erlaube, tiber rein
dogmatische Unterschiede hinaus auch die soziokulturelle Ausformung von Religion und so-
mit Aspekte kultureller Differenz in den Blick zu nehmen (vgl. Nedermann 2000, 85-97).

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

Cusanus als pipstlicher Visitator und als Bischof von Brixen verwickelt wurde.
Die Verarbeitung dieser unterschiedlichen Konflikterfahrungen im Dialog De pace
fidei erfolgt allerdings keineswegs aus rein pragmatischer Perspektive. Vielmehr
gestaltete Cusanus diesen Dialog vor dem Hintergrund seiner hochst originellen,
durch unterschiedliche eher unorthodoxe theologische und philosophische Posi-
tionen gepragten Theologie (neben Lullismus, italienischem Humanismus, und Al-
bertismus, kdnnen Mystik, Hermetik und Neuplatonismus als Einfliisse genannt
werden). Cusanus geht dabei zentral von einem durch seine Unendlichkeit aus-
gezeichneten Gott aus, auf den nur in einem Wissen um das Nichtwissenkonnen
(docta ignorantia) adiquat Bezug genommen werden kann (vgl. Nikolaus von Kues
2010, 1, 5, 10).

Die drei beschriebenen mittelalterlichen Religionsgespriche sollen im Folgen-
den in Bezug zu programmatischen Darstellungen der Richtung der Interkultu-
rellen Philosophie gesetzt werden wie man sie in einschligigen Publikationen zur
Einfithrung vorfindet. Dass dieses Verfahren nicht jeder internen Differenzierung
Interkultureller Philosophie gerecht werden kann, ist Teil der bereits oben ange-
rissenen Unschirfe der vorliegenden Uberlegungen. Mit den Einfithrungswerken
Hamid Reza Yousefis (geb. 1967), Ram Adhar Malls (geb. 1937) und Franz Martin
Wimmers (geb. 1942) wird jedoch Bezug auf Positionen genommen, die fur die
Entwicklung der Richtung der Interkulturellen Philosophie im deutschen Sprach-
raum — und ber diesen hinaus - von grundlegender Bedeutung waren und die
entsprechende Diskurse immer noch erheblich beeinflussen. Insbesondere Mall
kann geradezu als Begriinder der Denkrichtung angesehen werden und hat ne-
ben Yousefi und Wimmer nicht nur zur inhaltlichen Fundierung wichtige Beitrige
geleistet, sondern auch zur Institutionalisierung einer entsprechenden akademi-
schen Forschung und Lehre Grundlegendes beigetragen. Mit Yousefis und Malls
eher hermeneutisch und pragmatistisch gepragter Position und Wimmers eher
diskurstheoretisch beeinflusster Variante interkultureller Philosophie wird zudem
auch eine gewisse systematische Weite der Positionen eréffnet, an denen sich die
folgenden Uberlegungen zu Zusammenhingen mit dem, was in fiktiven mittel-
alterlichen Religionsdialogen verhandelt wird, zu bewihren haben. Die Hoffnung
ist, dass diese Auswahl an Positionen aus der Interkulturellen Philosophie zwar
nicht Vollstindigkeit beanspruchen kann, aber doch Exemplarisches aufgreift. An
geeigneter Stelle werden jeweils zudem Beziige zu weiteren Positionen der Inter-
kulturellen Philosophie hergestellt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

163


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Arne Moritz

2. Dialog als Gegenstand und Vollzugsform Interkultureller Philosophie
und mittelalterliche Dialogfiktionen

Es mag zunichst insofern nicht abwegig erscheinen, fiktive Religionsgespriche
des Mittelalters auf die philosophische Richtung der Interkulturellen Philosophie
zu beziehen, als dem Dialog als Form des Philosophierens eine wichtige Stellung
innerhalb der Programmatik dieser Denkrichtung zukommt. Die folgende Aussage
Yousefis und Malls zeigt dies exemplarisch. Sie nimmt zugleich Bezug auf den in
dieser Hinsicht von seinem diskurstheoretischen Hintergrund her noch entschie-
deneren Ansatz Wimmers:

»Dialoge haben sich als die angemessene Form der interkulturellen Philosophie
erwiesen. Gleichrangigkeit, Achtung voreinander, Offenheit im Blick auf die zu
erwartenden Ergebnisse, Einbeziehung nicht-verbaler Kommunikationsformen,
Einsicht in die Grenzen des gegenseitigen Verstehens kennzeichnen solche Dia-
loge. [..] Das Wort »Dialoge« wird hier bewufst in der Mehrzahl gebraucht. Denn
es geht um eine Vielzahl von Gesprachen in und mit den Philosophien verschie-
dener Kulturen. Franz Martin Wimmer hat hierfiir den Begriff des>Polylogs<in die
interkulturell philosophische Arbeit eingefiihrt« (Yousefi und Mall 2005, 49).

In einer zugespitzten, an Kants Unterscheidung von Schul- und Weltbegriff der
Philosophie anschliefdenden Formulierung werden die in obigem Zitat bereits an-
klingenden normativen Erwartungen an die Teilnehmer derartiger Dialoge stirker
terminologisch expliziert:

»Philosophie dem Weltbegriff nach, [..], verfahrt stets dialogisch. Sie hat zum
Ziel, die Kommunikation »theoretisch« zu begriinden und >praktisch<zu ermogli-
chen. [..] Ein Schrittin Richtung aufeine Verbesserung ist getan, wenn Vorbehalte
gegeniber fremden Kulturen einer kritischen Diagnose unterzogen werden. Im
Endeffekt ist eine Haltung anzustreben, welche dem Fremden eine Existenzbe-
rechtigung zugesteht, die auf der Grundlage einer toleranten Haltung zur Aner-
kennung ihrer Gleichwertigkeit fiihrt. Interkulturelle Philosophie ist darauf aus,
globale Zusammenhdange der Philosophie in ihren geographischen Dimensionen
sichtbar zu machen [..]« (ebd., 35).

Die Dialogkonzeption Interkultureller Philosophie zeigt sich hier als eng bezogen
auf normative Konzepte, deren Akzeptanz tiblicherweise innerhalb politischer Ge-
meinschaften als funktional notwendig fiir die Méglichkeit von Kommunikation
angesehen werden.? Insofern ist es konsequent, dass die theoretische und prakti-
sche Ermoglichung dialogischer Kommunikation als das Ziel Interkultureller Phi-

3 Otfried Hoffe spricht im Rahmen einer ethikdidaktischen Beschaftigung mit gesellschaftli-
cher Pluralitdt von Normen, deren Anerkennung »die Voraussetzungen von Kommunikation

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

losophie formuliert wird und ein globaler Zusammenhang in den Blick genommen
wird. Dieser wird allerdings nicht — wie vom Kontext des Zitats her zu erwarten
— kosmopolitisch, mit Blick auf die Akteure verstanden, sondern als inhaltlicher
Zusammenhang philosophischen Denkens angesprochen.

Tatsdchlich umfasst die Dialogkonzeption der Interkulturellen Philosophie
auch Vorstellungen dariiber, wie philosophische Inhalte in globalen Zusam-
menhingen generiert werden sollen. Wimmer entwickelt in dieser Hinsicht das
Kriterium einer gleichmifligen Beteiligung von Akteuren mit unterschiedlichen
kulturellen Hintergriinden an philosophischen Dialogen. Dieses Kriterium ist
deutlich an diskursethische Uberlegungen zur Begriindung von Geltungsansprii-
chen durch symmetrische Kommunikationsbedingungen angelehnt:

»Thematische Fragen der Philosophie — also: Fragen nach der Grundstruktur der
Wirklichkeit, nach deren Erkennbarkeit und nach der Begriindbarkeit von Werten
und Normen sind so zu diskutieren, dass jeder behaupteten Losung Dialoge oder
Polyloge méoglichst differenter Traditionen vorangehen. Dies setzt eine Relativie-
rung derin den einzelnen Traditionen entwickelten Begriffe und Methoden eben-
so voraus wie einen neuen, nicht zentristischen Blick auf die Denkgeschichten der
Menschheit. Und es setzt drittens das Interesse von vielen Seiten voraus, einander
nicht nur kennen zu lernen, sondern in gemeinsamer Bemithung philosophierend
weiterzukommen« (Wimmer 2004, 51).

An anderer Stelle wird dies regelférmig wie folgt formuliert, wobei als Wahrheits-
kriterium die pragmatische Bewihrung in unterschiedlichen kulturellen Kontexten
deutlich wird:

»In negativer Formulierung lautet die Regel: Halte keine philosophische These fiir
gut begriindet, an deren Zustandekommen nur Menschen einer einzigen kulturel-
len Tradition beteiligt waren. Positiv formuliert lautet sie: Suche wo immer mog-
lich nach transkulturelleri Uberlappungen von philosophischen Begriffen, da es
wahrscheinlich ist, dass gut begriindete Thesen in mehr als nur einer kulturellen
Tradition entwickelt werden sind« (ebd., 67).%

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen zum Dialog als Vollzugsform Inter-
kultureller Philosophie und zu mit ihm verbundenen normativen Erwartungen an
die Genese philosophischer Inhalte mag es naheliegend erscheinen, Beziige zur

und die Basisbedingungen einer verninftigen Konfliktbewaltigung betreffen« (Hoffe 1979,
475).

4 Der Dialog als Medium interkultureller Philosophie wird gegeniiber einer monologischen
Methode des Vergleichs auch von Kimmerle (vgl. Kimmerle 2002, 80-87) vorgezogen, wo-
bei das Kriterium fiir die Aufnahme entsprechender Dialogpartner nicht durch einen engen
Philosophie-, sondern durch einen eher weiten Vernunftbegriff gegeben ist (vgl. ebd., 52-55).

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

165


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Arne Moritz

mittelalterlichen Tradition fingierter Dialoge zwischen Vertretern unterschiedli-
cher Religionsgemeinschaften herzustellen. Der fiktive Charakter der mittelalter-
lichen Dialoge stellt allerdings offensichtlich einen wichtigen Unterschied gegen-
tiber demjenigen dar, was die Interkulturelle Philosophie als real stattfindendes
Dialoggeschehen ins Auge fasst.

Zum einen darf man sich jedoch in diesem Zusammenhang fragen, ob jenes
realistische Projekt interkultureller philosophischer Dialoge im Sinne weithin eta-
blierter internationaler wissenschaftlicher Kommunikationsmedien, wie akademi-
scher Konferenzen, Journals, Austauschprogrammen etc., nicht schon linger als
realisiert angesehen werden sollte.” Zum anderen stellt gerade die literarische Gat-
tung des fiktiven Dialogs moglicherweise ein innerhalb der Interkulturellen Phi-
losophie noch zu wenig beachtetes Mittel zur Verfiigung, interkulturelle Kommu-
nikationssituationen im Sinne der eben erliuterten Anspriiche auch fiir die Fil-
le quasi »advokatorisch« zu gestalten (vgl. Habermas 1991, 155-158), in denen rea-
le Dialoge aufgrund kontingenter Rahmenbedingungen (rdumliche oder zeitliche
Distanz, Sprachbarrieren, Beschrinkungen freier Auferungsméglichkeiten etc.)
nicht méglich sind und nachhaltig unmoglich bleiben. Die Gattung des fingier-
ten Dialogs, die fur mittelalterliche Autoren aufgrund ganz dhnlicher Umstinde
attraktiv war, bietet iiber ihre literarischen Gestaltungsmoglichkeiten hinaus das
Potenzial, wirklich geduflerte, aber auch moglich erscheinende Gehalte realer Ge-
spriche in inhaltlich verdichteter, von den Kontingenzen, die Aulerungskontexte
prigen, befreiter Weise zur Darstellung zu bringen und mithin auch genauer und
besser zu verstehen. Derartige inhaltliche Verdichtungen miissen dabei nicht als
Konkurrenz realer Dialoge begriffen werden. Sie lassen sich vielmehr in frucht-
barer Weise in reale Kommunikationssituationen einbringen und vermégen diese
dann selbst inhaltlich zu orientieren und zusitzlich zu stimulieren. Die Traditi-
on fiktiver mittelalterlicher Religionsdialoge steht der dialogférmigen Konzeption
von Philosophie durch die Interkulturelle Philosophie somit also nicht nur einfach
formal nahe, sondern vermag mit ihrer Orientierung am Fingieren von Dialogen —
die sie mit anderen Traditionen der Geistesgeschichte teilt - méglicherweise auch
wichtige Impulse fiir die literarische Gestaltung interkulturellen Philosophierens
in einer durch Kontingenzen bestimmten Welt zu bieten.

5 Dem internationalen akademischen Betrieb gegeniiber scheint innerhalb der Richtung der
Interkulturellen Philosophie aber eher das Vorurteil zu bestehen, er verhindere durch euro-
zentrische Strukturen den intendierten Austausch von Angehorigen unterschiedlicher Kul-
turen im Medium einer gemeinsamen Arbeit an philosophischen Problemen. Vgl. etwa
Weidtmann 2016, 120, der allerdings auch optimistischer einen Austausch kulturell eigen-
standiger Philosophien in den Blick nimmt, wie sie sich in der Rezeption der abendlandi-
schen Philosophie in unterschiedlichen Kulturraumen, vor dem Hintergrund von deren je
eigenstiandigen »Grunderfahrungen«, entwickelt haben (vgl. ebd., 220-224).

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

Umgekehrt bietet die oben erwihnte, theoretische Beschiftigung Interkultu-
reller Philosophie mit dialogischer Kommunikation unter den Bedingungen von
Interkulturalitit wiederum wichtige Anregungen fiir ein besseres Verstindnis for-
maler Strukturen, die innerhalb der fingierten mittelalterlichen Religionsgespri-
che gar nicht ausdriicklich reflektiert werden. So analysieren beispielsweise Yousefi
und Mall, dass »ein dialektisches Verhiltnis zwischen dem Selbst- und Fremdver-
stehen« bestehe, sodass in interkulturellen Kontexten die Aufmerksambkeit nicht
nur der »inneren Dynamik der beiden Verstehensarten gelten solle, sondern auch
der Art und Weise, in der das »Selbstverstehen von A [..] zum Gegenstand her-
meneutischen Verstehens von B« wird (Yousefi und Mall 2005, 112). Mit Blick auf
derartige formale Strukturen lassen sich Zuginge zur Interpretation der mittelal-
terlichen Dialoge anbahnen, die ansonsten mit Blick auf inhaltliche Aspekte leicht
in den Hintergrund gedringt werden. Es lisst sich dann beispielsweise herausar-
beiten, inwiefern bereits die fingierte Kommunikationssituation dazu fithrt, dass
ein mittelalterlicher Christ (Cusanus, bzw. das von ihm fingierte gottliche Wort),
konfrontiert mit dem Fremdverstehen seiner interkulturellen Dialogpartner, kon-
kreter im Versuch, diesen die eigenen Uberzeugungen verstindlich zu machen,
also in einem Verstehen, das deren Verstehen antizipiert, mit der Notwendigkeit
einer Revision des Selbstverstehens seiner eigenen Uberzeugungen (etwa von der
trinitarischen Struktur Gottes) konfrontiert wird.®

Nimmt man die Moglichkeit ernst, formale Strukturen, denen auf theoreti-
scher Ebene das Interesse Interkultureller Philosophie gilt, in fiktiven mittelal-
terlichen Dialogen aufdecken zu kénnen, dann sind diese Dialoge jedoch nicht
nur potenzielles Anwendungsfeld fiir in der Interkulturellen Philosophie formu-
lierte Uberlegungen. Vielmehr kénnen die fiktiven Dialoge dann auch als ein po-
tenzielles Forschungsfeld betrachtet werden, in dem auch neue Erkenntnisse mit
Blick auf eine Theorie interkultureller Dialogkonstellationen moglich sind. Die in
diesemn Beitrag versuchte Relektiire mittelalterlicher Religionsgespriche soll denn
auch weniger bestehende Uberlegungen Interkultureller Philosophie in einen neu-
en Anwendungskontext bringen als einen neuen Kontext fiir eine weitergehende
Reflexion der Konzeption Interkultureller Philosophie gewinnen.

Einem derartigen Vorhaben kommt entgegen, dass der Philosophiebegriff der
Interkulturellen Philosophie ohnehin in programmatischer Art und Weise gegen-
tiber philosophischen Traditionen offen ist, in denen das philosophische Denken
in enger Verbindung mit religivsen Uberzeugungen und Vollziigen besteht. Youse-
fi und Mall sprechen in diesem Zusammenhang davon, die Rolle von Philosophie

6 Vgl. Nikolaus von Kues 2010, 8, 24-29, die den Gesprachspartnern vorgelegte Konzeption von
Trinitat als bezogen auf gottliche Fruchtbarkeit und Selbstentfaltung, die entlang des Ver-
gleichs mit bestimmten Phanomenen des Geistes und des géttlichen Schépfungsakts entwi-
ckelt wird; sowie unten Abschnitt IV.3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

167


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Arne Moritz

nicht im positivistischen Sinn auf die Rolle einer »Magd der Wissenschaften« eng-
zufithren (Yousefi und Mall 2005, 104). Auch wenn sie nicht zum Verstindnis von
Philosophie als Magd der Theologie zuriickkehren wollen, das sie dem Mittelalter
zuschreiben, propagieren Sie doch einen weiten Philosophiebegriff, in dem reli-
giose Spiritualitit und Philosophie als komplementire Erginzungen erscheinen,
deren Verhiltnis dem von Anschauung und Begriff bei Kant dhnelt:

»Ein Leitgedanke der Interkulturalitit ist die Beriicksichtigung der religids-spiri-
tuellen Dimension, die seit der Aufkldarung vernachlissigt worden war. [...] Inter-
kulturelles Denken berticksichtigt beide Dimensionen aufgrund der Erkenntnis,
daf$ eine Ausklammerung des Religiosen eine Denkart abstrakt macht, eine Ver-
nachldssigung der Vernunft sie blind bleiben laft« (ebd., 28).

Wihrend dieser weite Philosophiebegriff die folgenden Uberlegungen zu Zusam-
menhingen zwischen fiktiven mittelalterlichen Religionsdialogen und Interkul-
tureller Philosophie zusitzlich plausibel erscheinen lassen mag, besteht in einer
anderen Hinsicht ein struktureller Unterschied zwischen den Dialogkonzeptionen
in beiden Feldern: Die hier ausgewihlten mittelalterlichen Dialoge zeichnen sich
zwar gegeniiber weniger friedlichen Tendenzen ihrer jeweiligen Entstehungszeit
dadurch aus, dass sie den interkulturellen Gesprichspartnern durchaus Respekt im
Sinne der eingangs in diesem Abschnitt angesprochenen normativen Erwartungen
entgegen bringen. Dabei scheint den christlichen Autoren der Dialoge jedoch stets
gewiss, dass sie sich mit ihren eigenen religiosen Uberzeugungen im Besitz einer
absoluten Wahrheit befinden, zu der sie mit dem Ziel der Aufthebung des Konflikts
die anderen tiberzeugen mochten. Friedrich NiewShner hat in einer Rezension ei-
nes Sammelbandes zur Gattung der fiktiven mittelalterlichen Religionsgespriche
diesen Umstand pointiert wie folgt formuliert:

»Der Titel des Buchs misste eigentlich lauten: sWie sich einige Christen im Mit-
telalter ein Gesprach mitJuden und Muslimen mit dem Zweck vorstellten, sie von
der Wahrheit des Christentums zu (iberzeugen« (Niewéhner 2004, 16).

Dass diese Formulierung keineswegs iibertrieben ist, lisst sich beispielhaft leicht
an Ramon Lull ausweisen, der seine dies betreffende Motivation am ausdriicklichs-
ten duflert, wenn er seine oben angesprochenen Bekehrungserlebnisse u. a. wie
folgt wiedergibt:

»ein klar bestimmter, (iberstarker, ihm véllig tiberzeugender Befehl des Ceistes:
er selbst wiirde spater ein Buch gegen die Irrlehren der Ungldubigen verfassen,
das das beste der Welt sein wiirde« (Platzeck 1964, 35; =Vita coétana, VI).

Diese Haltung Lulls ist offensichtlich nicht gut vertraglich mit der oben angespro-
chenen Vorstellung Wimmers, Wahrheitsanspriiche an pragmatische Bewihrun-
gen in interkulturellen Kontexten zuriick zu binden. Auch ist sie nur schwer an-

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

schlussfihig an die von Yousefi und Mall vorgetragene Vorstellung einer philoso-
phia perennis, die in kooperativer Arbeitsteilung zwischen den Kulturen gesucht,
aber »niemals endgiiltig Gefundenes« werden kénne (Yousefi und Mall 2005, 33).7
Nicht einmal Cusanus, bei dem man dies vielleicht aufgrund seiner Lehre vom
nichtwissenden Wissen des unendlichen Gottes erwarten wiirde, hat Wahrheit als
»Limesgestalt« philosophischer Erkenntnis bezeichnet, wie Yousefi und Mall dies
an anderer Stelle tun, um Absolutheits- und Letztbegriindungsanspriichen eine
endgiiltige Absage zu erteilen und an deren Stelle eine fortgesetzte, interkulturell
arbeitsteilige Anniherungsbewegung an die Wahrheit zu setzen (vgl. ebd., 117).

Vor dem Hintergrund dieses offenkundigen Unterschieds im Wahrheitsver-
stindnis der hier in Zusammenhang gebrachten Autoren der mittelalterlichen Tra-
dition und der Interkulturellen Philosophie muss allerdings daran erinnert wer-
den, dass in dem Maf3e, in dem — mit den Worten Lulls — »das beste Buch der Welt,
also den anderen vorgelegte rationale Argumente, das Mittel der Uberzeugung der
»Ungliubigen« darstellen sollten, doch wiederum strukturelle Ubereinstimmun-
gen bestehen. Ihr Bewusstsein, in gewisser Weise im Besitz absoluter Wahrheit zu
sein, hat die mittelalterlichen Autoren bewogen, die auch von der Interkulturellen
Philosophie bevorzugten Mittel der rationalen Auseinandersetzung zu gebrauchen
und nicht deren Gebrauch zu verweigern.

3. Strukturentsprechungen

Auf der Grundlage der eben angestellten Uberlegungen zur Dialogform als in
mehrfacher Weise verbindendem Element von Interkultureller Philosophie und
fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprachen sollen im Folgenden drei Entspre-
chungen in der Struktur beider genauer herausgearbeitet werden: die Verbindung
des philosophischen Erkenntnisinteresses mit einem praktischen Interesse, die
Einklammerung nicht philosophischer Erkenntnisquellen und nicht philoso-
phisch begriindeter Geltungsanspriiche und schliefSlich die Wahrnehmung der
Ausgangssituation als einer kulturellen.

Philosophisches Erkenntnisinteresse im Zusammenhang

praktischer Interessen

Der Verzicht auf Gewaltmittel zu Gunsten einer an rationaler Argumentation ori-
entierten Form des interkulturellen Austauschs war auf Seiten der Autoren der hier
betrachteten mittelalterlichen Religionsgespriche nicht nur durch ihr Bewusstsein
motiviert, in gewisser Weise iiber die Wahrheit zu verfigen. Alle drei verstan-
den ihre jeweiligen Bemithungen um eine Verbreitung desjenigen, was sie fiir die

7 Zur Rezeption des frithneuzeitlich gepriagten Begriffs bei Mall vgl. Mall 1995, 159-166.

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

169


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Arne Moritz

Wahrheit hielten, als Beitrag zu einer Befriedung menschlichen Lebens in einem
praktischen Sinn. In einem als iitbermiflig gewaltsam empfundenen Umfeld ziel-
ten sie auf ein Ende der Gewalt ab und passten offenbar diesem Ziel die von ihnen
gebrauchten Mittel an. Eine erste wichtige Strukturihnlichkeit zwischen den fikti-
ven mittelalterlichen Religionsgesprachen und Interkultureller Philosophie besteht
in dieser Kopplung eines praktischen Interesses an einer gesellschaftlichen Befrie-
dung mit dem philosophischen Erkenntnisinteresse.

Yousefi und Mall verleihen in diesem Sinn der Hoffnung Ausdruck, dass das
Modell des egalitir gestalteten philosophischen Diskurses zwischen den Kulturen,
das sie vertreten, auf andere Dominen der globalisierten Welt ausstrahlen und die
interkulturellen Begegnungen auch dort wenigstens graduell im Sinne einer Egali-
sierung der Kommunikationsbedingungen und eines Ausgleichs zwischen den In-
teressen verindern kénne:

»Im Prozef$ der Globalisierung sind vielfaltige Interessen und Machtverhiltnisse
im Spiel. Wenn es gelingt, im Bereich der Philosophie interkulturelle Dialoge zu
fithren, die diesen Namen verdienen, wirkt sich diesauch aufandere Bereiche aus,
in denen Dialoge auf der Grundlage der Gleichrangigkeit nicht méglich sind, um
diese wenigstens ein Stick weit >dialogischer«<sein zu lassen« (Yousefi und Mall
2005, 49).

Dabei wird Globalisierung als konfliktauslésendes Aufeinandertreffen unter-
schiedlicher »Weltbilder und Wertesysteme in einem nie zuvor gekannten
Ausmaf’« verstanden, welches es notwendig macht, »iiber Wege des friedli-
chen Miteinanders zwischen dem Eigenen und dem Fremden nachzudenken«
(ebd., 27). Interkultureller Philosophie kommt dabei eben nicht nur die eben
herausgestellte Funktion einer kooperativen Wahrheitssuche zu, sondern auch die
Funktion, im Medium der gemeinsamen philosophischen Verstindigung

»die Mauer intrakulturellen, rein kulturgebundenen Denkens zu durchbrechen,
um den Weg fiir eine interkulturelle Orientierung und die Harmonisierung der
Begegnung verschiedener Kulturen, Religionen und Weltphilosophien zu ebnen«
(ebd., 12; vgl. entsprechend Paul 2008, 25-28).

In dhnlicher Weise geht es auch Cusanus nicht nur darum, eine philosophische
Einsicht in die Tatsache zu bewirken, dass Unterschiede zwischen den Religionen
eher auf rituell-duflerlicher als auf der Ebene der Glaubensinhalte bestehen. Er
zielt mittelbar auch darauf ab, dass diese Einsicht eine Harmonisierung mensch-
licher Praxis mit sich bringe. Dies soll geschehen, indem sich die Vollziige der
unterschiedlichen religiosen Riten nunmehr in einen gemeinsamen inhaltlichen
Verweisungszusammenhang bringen lassen, der ihre mogliche Anstof3igkeit besei-
tigt. Gleich zu Beginn von De pace fidei wird diese Absicht in der folgenden Passage

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

zum Ausdruck gebracht, indem der allmichtige Gott entsprechend diesem Anlie-
gen adressiert wird:

»Niemand weicht ndmlich von Dir ab, es sei denn, er kennt Dich nicht. Wenn es
Dir so zu handeln gefallt, werden Schwert und blanker Haf und jegliches Unheil
aufhoéren, und alle werden erkennen, wie es nur eine einzige Religion in der Riten-
Mannigfaltigkeit gibt (et cognoscent omnes quomodo non est nisi religio una in
rituum varietate). Wenn aber diese Riten-Verschiedenheit vielleicht nicht abzu-
schaffen sein wird oder (deren Beseitigung) nicht sinnvoll ist, dann soll wenigs-
tens, wie Du einer bist, (auch) die Religion [hierim Sinne der kultischen Gottesver-
ehrung, A. M.] eine und die anbetende Verehrung eine sein« (Nikolaus von Kues
2010, 1,6, 7).

Bisweilen schiebt sich bei Cusanus das praktische Interesse an einer solchen Be-
friedung, die mit der philosophischen Einsicht in die Einheit des Glaubens bei be-
stehender Vielfalt der Riten verbunden wird, sogar ginzlich in den Vordergrund.
Etwa wenn in einer besonderen Art von sacrificium intellectus, gepaart mit stereoty-
pen Vorstellungen, festgestellt wird, dass man die dem buchstiblichen Sinn ihrer
heiligen Schrift verhafteten und somit der philosophischen Uberzeugung nicht be-
sonders zugewandten Juden ignorieren konne, insoweit ihre bekannte Ohnmacht
keine Gefihrdung des Friedens mit sich bringe:

»In ihren Schriften haben sie dies alles tiber Christus. Doch dem Wortsinn (littera-
lem sensum) folgend wollen sie nicht verstehen (intelligere). Dieser Widerstand
derJuden wird aber die Eintracht nicht verhindern. Denn sie sind wenige und wer-
den nicht die ganze Welt mit Waffen durcheinanderbringen (turbare) kénnen«
(ebd., 12,41, 38f.).

Bei Abélard wird wie bei Cusanus die formale Gemeinsamkeit der Gottesvereh-
rung als Voraussetzung fiir die Méglichkeit einer zukiinftigen friedlichen Uberein-
kunft verstanden. Anders als bei Cusanus soll der Weg zu dieser aber nicht iiber
eine Einsicht in gemeinsame Inhalte des Glaubens verlaufen, auf welche die unter-
schiedlichen religiésen Praxen verweisen. Abélard folgt vielmehr der Vorstellung,
dass die Streitigkeiten im formalen Rahmen eines quasi prozessmiRig gestalteten
und per Richterspruch abgeschlossenen Verfahrens philosophischer Auseinander-
setzung beigelegt werden konnen:

»Menschen sind wir«, sagen sie, »die sich auf unterschiedliche Glaubensrichtun-
gen stiitzen. Eines einzigen Gottes Verehrer zu sein, bekennen wir ndmlich alle
gleichermafien, obwohl wir ihm mit einem unterschiedlichen Glauben und Le-
ben dienen. [..] Weil wir indes schon lange (iber die unterschiedlichen Richtun-
gen unseres Glaubens miteinander Vergleiche anstellen und streiten, haben wir
uns schlieflich deinem Richterspruch anheimgegeben« (Abaelard 1996, 9).

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

m


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Arne Moritz

Die Annahme der Moglichkeit eines Abschlusses der philosophischen Untersu-
chung durch Richterspruch bei Abélard entspricht sicherlich nicht der zuvor
dargestellten Orientierung innerhalb der Interkulturellen Philosophie an einem
fortwihrend zu betreibenden philosophischen Diskurs, welcher Wahrheit eher
als Anniherungsgrofle versteht bzw. von fortgesetzter praktischer Bewihrung
abhingig macht. Hinzu kommt, dass das angestrebte Urteil in Abélards Dialog
zwar letztlich ausbleibt, aber der Dialog durchaus nahelegt, dass diesbeziiglich
dem philosophierenden Christen der Vorzug zu geben sei.® Von diesen Einschrin-
kungen abgesehen, lisst sich aber dennoch feststellen, dass Abélards prozedural
geprigte Vorstellung von der Beilegung religioser Streitigkeiten durch die In-
tegration in einen gemeinsamen Prozess philosophischen Argumentierens und
Urteilens noch eher den Annahmen der Interkulturellen Philosophie entspricht
als die diesbeziiglichen Vorstellungen von Cusanus. Dieser erwartet ja den Erfolg
im Sinne des praktischen Interesses am Frieden nicht als Wirkung des proze-
duralen Rahmens des philosophischen Austauschs, sondern als Wirkungen einer
bestimmten, inhaltlich von allen Gesprichsteilnehmern zu erreichenden Einsicht.

Hinsichtlich dieser Unterscheidung steht Lull sicherlich niher bei Abélard als
bei Cusanus. Lull brachte im Sinne seiner besonderen Bemithungen um die Ent-
wicklung origineller logisch-formaler Mittel rationaler Uberzeugung ohnehin ein
hohes Maf3 an Aufmerksambkeit fiir die prozeduralen Aspekte interreligiéser Kom-
munikation auf. Der gemeinschaftliche Gebrauch dieser Argumentationsmittel soll
letztlich dem auch bei Lull deutlich werdenden praktischen Interesse am Frieden
dienlich sein, insofern er eine Ubereinstimmung in Uberzeugungen mit sich zu
bringen verspricht:

»Und wenn sich unsere Diskussion so lange fortsetzte, bis wir alle drei uns zu ei-
nem einzigen Glauben und einer einzigen Religion bekennen und bis wir einen
Weg finden, wie wir einander am besten ehren und dienen kénnen, so dafd wir zur
Eintracht gelangen? Denn Krieg, Wirrsal, MifSgunst, Unrecht und Schande hindern
die Menschen daran, sich auf einen Glauben zu einigen« (Lull 1998, 249).

Ganz dhnlich wie bei Abélard legt Lulls Dialog zwar auflerdem indirekt durchaus
ein Einstimmen in die Argumente des philosophierenden Christen nahe. Aber auch
bei ihm wird, wie bei Abélard und anders als bei Cusanus, die befriedende Wirkung
des philosophischen Diskurses nicht an bestimmte inhaltliche Ubereinkiinfte ge-
bunden. Das praktische Interesse, welches das philosophische Erkenntnisinteresse
begleitet, soll vielmehr auch bei Lull dahingehend erfiillt werden, dass der proze-
durale Rahmen der Untersuchung und Beratung philosophischer Griinde die Még-

8 Vgl. etwa das wohlwollende Urteil, das dem Philosophen als Kontrahenten des Christen ge-
gen Ende in den Mund gelegt wird (vgl. ebd., 271).

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

lichkeit einer Ubereinkunft im philosophischen Urteil und einer an dieser Uberein-
kunft orientierten Praxis bietet.

Enthaltung gegeniiber nicht philosophischen Erkenntnisquellen

und Geltungsanspriichen

In beiden Varianten der praktisch interessierten Bemithung um philosophische Er-
kenntnis, der stirker inhaltlich akzentuierten des Cusanus und der stirker proze-
dural akzentuierten Abélards und Lulls, kommt bezogen auf das praktische In-
teresse entscheidende Bedeutung einer Enthaltung gegeniiber Erkenntnisquellen
zu, die auflerhalb der gemeinsamen, auf — wie man heute vielleicht sagen wiirde
— fiir jeden rational nachvollziehbare Griinde bezogenen Diskussion liegen. Na-
tiirlich enthalten die Dialoge jeweils eine ganze Reihe von Beziigen zu den pri-
senten religiésen Traditionen und deren autoritativen Texten (man denke nur an
das geschilderte Personal in Cusanus’ De pace fidei). Geltungsanspriiche hinsicht-
lich Wahrheit und Falschheit sollen aber gerade nicht aus Tradition und Autoritit
abgeleitet, sondern auf dem Wege des dialogischen Nachdenkens entwickelt und
an der Bewihrung in diesem Prozess gemeinsamer Priifung festgemacht werden.
»Wir sollten die Streitfrage diskutieren, wer von uns sich in der Wahrheit und wer
sich im Irrtum befindet!« (Lull 1998, 247), sagt Lull in diesem Sinn und verankert
die Hoffnung auf Erfolg in jenem Bemiihen in der Natur des menschlichen Geistes:

»Es gehort zur Natur der Wahrheit, dafd sie stiarker im Geist verwurzelt ist als die
Falschheit, da Wahrheit und Sein in Einklang miteinander stehen, genauso wie
Falschheit und Nicht-Sein. Deswegen miif3te notwendigerweise, wenn die Falsch-
heit hartnackig von der Wahrheit und von vielen Menschen bekdmpft wird, die
Wahrheit Giber die Falschheit siegen« (ebd.).

In dem Mafe, in dem gerade die aufierhalb des gemeinsamen philosophischen
Diskurses liegenden Erkenntnisquellen zu Glaubensiiberzeugungen gefithrt ha-
ben, die fiir den nun zu iiberwindenden Konflikt als ursichlich verstanden werden
(ebd.), liegt der — zumindest temporire — Verzicht darauf, sich dieser nicht-philo-
sophischen Erkenntnisquellen zu bedienen, nahe: »Denn da wir mit Hilfe von Au-
torititsbeweisen zu keiner Ubereinstimmung gelangen kénnen, sollten wir durch
zwingende Vernunftgriinde eine Ubereinstimmung versuchen.« (ebd., 17) — so wird
das durch die Intelligenz inspirierte Gesprich der drei Weisen entsprechend ein-
geleitet.

Auch bei Cusanus wird in Verbindung mit demselben Ziel einer Uberwindung
der gewaltsamen Auseinandersetzung der Religionen als ausschliefliche Erkennt-
nisquelle der im Gesprich zu erreichende, einmiitige Konsens installiert:

»Der Herr, Kénig des Himmels und der Erde, hat das Seufzen der Ermordeten und
Gefesselten und der in Knechtschaft Gefiihrten gehort, die um der Verschieden-

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

173


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Arne Moritz

heit ihrer Religionen willen leiden. Und da alle, die solche Verfolgung ausiiben
oder erleiden, aus keinem anderen Grund dazu bewegt werden als dem, daf sie
so ihr Heil zu férdern und ihrem Schépfer zu gefallen glauben, hat sich der Herr
des Volkes erbarmt. Es ist lhm recht (contentatur), daf alle Verschiedenheit der
Religionen durch gemeinsame Zustimmung (consensu) aller Menschen einmditig
auf eine einzige Religion zuriickgefiihrt werde, die fortan unverletzlich sein soll«
(Nikolaus von Kues 2010, 3,9, 13).

Dieser Konsens soll jedoch nicht im Sinne blofRer Ubereinkunft durch beliebige
Mittel erreicht werden, etwa durch Uberredung, sondern indem durch die gemein-
same Anstrengung der zusammengerufenen Weisen die allen Menschen gegebene
»freie Vernunft« die »eine« Wahrheit erfasst und vorausliegende Irrtiimer tilgt (vgl.
ebd., 3,8, 12f.).

Abélards Dialog reflektiert zudem die Notwendigkeit, nicht nur Erkenntnis-
quellen wie Autoritit und Tradition jedenfalls temporir auer Kraft zu setzen, son-
dern auch andere Stérungen der an Vernunftgriinden orientierten Untersuchung
auszuschlief3en, auf sehr sensible Weise. Das Gesprich solle »der Erforschung der
Wahrheit« dienen und in gleichem Mafie eben nicht »einem Schaugefecht der Ge-
nialitit«, »unpassender Deklamation«, dem Zank »nach der Art von Kindern« —
und so miisse etwa immer auch Gelegenheit bleiben »schlecht Gesagtes zu berich-
tigen, ohne dass der Betroffene in Scham versetzt werde (Abaelard 1996, 147). Den
Hintergrund dieser Uberlegungen bildet auch hier die Festlegung des Gesprichs
darauf, »mit Vernunftgriinden die Wahrheit zu erforschen und in allem nicht der
Meinung der Menschen, sondern der Fithrung der Vernunft zu folgen«, um den
Zustand andauernder Streitigkeiten iiber das religiés Geglaubte zu tiberwinden
(ebd., 9).

Es ist nicht schwer, dieser Beschrinkung der fiktiven mittelalterlichen Religi-
onsdialoge auf den Gebrauch philosophischer Griinde zu entgegnen, dass es eine
mit den Mitteln der Vernunft gar nicht leicht zu entscheidende Frage sei, was letzt-
lich als philosophischer Grund zihle und was nicht, auch wenn die genannten Ne-
gativformulierungen sicherlich plausibel seien. Im vorliegenden Zusammenhang
lasst sich diese Entgegnung sogar bekriftigen. Bereits die drei hier untersuchten
fiktiven Religionsdialoge handeln die Frage danach, was als einer der gesuchten
Vernunftgriinde gelten kénne, mit recht unterschiedlichem Ergebnis aus und pri-
sentieren entsprechend auch recht unterschiedliche Vollziige des philosophischen
Vernunftgebrauchs. Im Kontext dieses Beitrags kommt es aber auf derartige Dif-
ferenzen weniger an als auf die Gemeinsamkeit der Enthaltung gegeniiber nicht
philosophischen Erkenntnisquellen und Geltungsanspriichen. Diese bildet nimlich
eine zweite Strukturentsprechung zur philosophischen Richtung der Interkulturel-
len Philosophie.

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

Trotz der zuvor erwihnten Offenheit dieser Richtung fiir die Einbettung phi-
losophischer Vernunft in heterogene Zusammenhinge wie unter anderem Religi-
on, begreift die Interkulturelle Philosophie den philosophischen Diskurs als das
Medium der von ihr propagierten interkulturellen Verstindigung. Dabei soll »im
strikten Sinn iiberall in der Welt als Philosophie gelten [...], wenn sich das Denken
nur auf sich selbst stellt« (Yousefi und Mall 2005, 54f.).° Nicht nur diese Bestim-
mung des Philosophiebegriffs im Sinne einer reinen, autonomen Vernunft steht
den eben prisentierten Konzeptionen des Mittelalters nahe. Entsprechungen las-
sen sich auch hinsichtlich der Annahme finden, dass es eine »tiberlappende Uni-
versalitit verniinftigen Denkens« gebe, die trotz aller »lokalen kulturellen Diffe-
renzen« im Medium von Vergleichen und Versuchen der Analogiebildung einen
verniinftigen Austausch iiber Kulturgrenzen hinweg ermagliche (vgl. ebd., 32). Und
noch die bereits vorgetragenen Erwartungen, dass ein solches interkulturelles Phi-
losophieren zu einer stirker egalitir gepriagten und dem Ausgleich konfligierender
Interessen angemesseneren Kommunikation zwischen Angehérigen unterschiedli-
cher Kulturen beitragen kénne, scheint den praxisbezogenen Erwartungen zu ent-
sprechen, welche die mittelalterlichen Autoren mit einer sich auf philosophische
Erkenntnisquellen und Geltungsanspriiche beschrinkenden Kommunikation ver-
banden.

Wahrnehmung der Ausgangssituation als kulturelle

In Reaktion auf die bislang hervorgehobenen strukturellen Entsprechungen von In-
terkultureller Philosophie und fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprichen mag
man vielleicht kritisch einwenden, dass trotz alledem ein basaler Unterschied zwi-
schen beiden bestehe, also trotz dem Ubereinkommen in bestimmten praktischen
Erwartungen und in der geiibten Enthaltsamkeit hinsichtlich nicht philosophi-
scher Erkenntnisquellen. Den mittelalterlichen Autoren gehe es eben um die Dif-
ferenz von Religionen und nicht von Kulturen und somit unterscheide sich auch
ihr gesamter Blick auf die in Rede stehenden Differenzen und die Moglichkeiten
sie im philosophierenden Dialog in Beziehung zu einander zu bringen.

Dieser Einwand ist nicht leicht von der Hand zu weisen. Es wire auch erstaun-
lich, wenn die mittelalterlichen Autoren Differenz vornehmlich aus der besonderen
Perspektive wahrgenommen hitten, die sich als Kulturtheorie oder Kulturphiloso-
phie in der europiischen Neuzeit erst allmihlich entwickelte. Umgekehrt vermag
der Einwand jedoch auch daran zu erinnern, dass auch die Perspektive der Kultu-
ren und ihrer Begegnung in gewisser Weise historisch kontingent und keineswegs
absolut zwingend ist. Einmal angenommen, philosophische Rationalitit lasse sich

9 Zum (ibereinstimmendem Bezug auf Philosophie als»Denkzusammenhang, dersichinjeder
Hinsicht nur der eigenen Mittel des Denkens bedientc, bei gleichzeitiger Offnung gegeniiber
literarischen und kiinstlerischen Ausdrucksformen solchen Denkens vgl. Kimmerle 2002, 54f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

175


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Arne Moritz

tatsichlich in mannigfaltigen Varianten auf dem Globus antreffen, so ist damit
eben noch nicht ausgemacht, dass es sich bei diesen variierenden Erscheinungen
philosophischer Vernunft um differente Erscheinungen von Kulturen handelt.’®

Im vorliegenden Zusammenhang liegt es allerdings niher, der Entgegenset-
zung von religionsbezogenen mittelalterlichen Dialogen und dem Kulturbezug der
Interkulturellen Philosophie auf andere Weise zu begegnen. Es ldsst sich nimlich
durchaus dafiir argumentieren, dass die hier betrachteten Autoren, eine gewisse
Aufmerksamkeit dafiir aufbrachten, dass der religiose Konflikt, von dem sie aus-
gingen, in gewisser Weise kulturell bestimmt war. Dies wird ausdriicklich nicht in
dem Sinn in Anspruch genommen, dass ein entsprechender, entwickelter Kultur-
begriff schon geprigt war.™* Aber es lisst sich doch zeigen, dass die Ausgangssi-
tuation auf eine Weise verstanden wird, die der Tatsache Rechnung trigt, dass sich
individuelle Vernunft im Zusammenhang vorgingiger Objektivationen und Insti-
tutionalisierungen intellektueller Titigkeit ausbildet, weiterentwickelt und aus-
driickt, sodass der in den Religionsdialogen fingierte Prozess der Verstindigung
dieser — mit den Worten Yousefis und Malls — »orthaft ortlosen Rationalitit« Rech-
nung zu tragen hat (Yousefi und Mall 2005, 32).

Aus der umfassenderen Menge diesbeziiglicher Beispiele in den mittelalterli-
chen Dialogen ragt eine Gruppe thematisch sehr dhnlich gelagerter Uberlegun-
gen heraus, auf die deshalb hier ausfithrlicher Bezug genommen werden soll: Lulls
Dialog artikuliert die Bedeutung der Tradierung der in dem Religionsgesprich zur
Debatte stehenden religiésen Uberzeugungen innerhalb von Familie und primirer
Sozialisation und die Resistenz entsprechender Uberzeugungen gegeniiber ratio-
nalen Infragestellungen:

»Als der Weise diese Worte gesprochen hatte, ergriff ein anderer das Wort und
sagte, dafd der Glaube, den die Menschen von ihren Eltern und Vorfahren lber-
nommen haben, so tief in ihnen verwurzelt sei, dafd es vollig unmoglich sei, sie
durch Predigt oder Disputation noch sonst etwas Menschenmogliches von ihm
abzubringen. Deswegen wiirden sie, wenn man mit ihnen diskutieren wollte und
ihnen den Irrtum zeigen mochte, in dem sie sich befinden, sofort alles, was man
ihnen sagt, verdchtlich abtun und sagen, in demjenigen Glauben bleiben und ster-
ben zu wollen, den sie von ihren Eltern und ihren Vorfahren iiberliefert bekom-
men haben« (Lull 1998, 247).

10  Zweifel an der in der Interkulturellen Philosophie, jedenfalls heuristisch, vorausgesetzten
Homogenitat von Kulturen und entsprechender homogener Prigungen ihrer Vertreter, hat
mit Blick auf das Gegenmodell der Transkulturalitit seit den 1990er Jahren Wolfgang Welsch
entwickelt (vgl. u. a. Welsch 2017). Vgl. auch o. Fn. 2.

11 Vgl. den Gebrauch von »cultura«im Sinne von Gottesverehrung, im Einklang mit der mittel-
alterlichen Verwendung, noch bei Nikolaus von Kues 2010, 6,18, 20; 19,68, 62.

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

Abélard greift diesen Gesichtspunkt ebenfalls auf, fiigt aber noch den Aspekt der
Habitualisierung wihrend des Erwachsenenalters und der affektiven Bindung an
entsprechende Uberzeugungen hinzu:

»Denn so ist einzelnen Menschen die Liebe zu ihrer eigenen Herkunft und zu de-
nen, mit denen sie erzogen werden, eingepflanzt worden, daf sie vor allem, was
gegen deren Glauben gesagt werden mag, zurlickschrecken. Und indem sie >Ge-
wohnheit in Anlage umwandeln¢, halten sie an dem, was immer sie als Kinder
gelernt haben, als Erwachsene beharrlich fest; und bevor sie das, was man sagt,
zu begreifen vermogen, behaupten sie, daf sie es glauben« (Abaelard 1996, 17).

Und auch Cusanus teilt diese kulturbezogene Wahrnehmung der Ausgangssitua-
tion, beschreibt diese jedoch eher von institutionalisierten Formen des religiésen
Kultes und entsprechenden Habitualisierungen her, die irrtiimlich als unmittel-
bare Erscheinungen des Gottlichen verstanden werden und auf diese Weise der
vernunftorientierten Untersuchung entgegenstehen:

»Deshalb hast Du [Cott, A. M.] deinem Volk verschiedene Kdnige vorgesetzt und
ihm Seher (videntes), die man Propheten nennt, gegeben. Von diesen haben vie-
le (plerique) der Sendung durch Dich entsprechend in Deinem Namen Kulte und
Cesetze eingerichtet und so das ungebildete Volk unterwiesen. Diese Gesetze ak-
zeptierten sie demgemaf so, als hittest Du, der Kénig der Kénige, von Angesicht
zu Angesicht mit ihnen gesprochen; [..] Doch es gehért mit zum irdischen Men-
schen, daf lange Gewohnheit, die wie etwas in die Natur Ubergegangenes gilt, als
Wahrheit verteidigt wird. Daraus entstehen nicht geringe Meinungsverschieden-
heiten, wenn eine jede Gemeinschaft ihren Glauben dem der anderen vorzieht»'?
(Nikolaus von Kues 2010, 1,4, 9).

Diese Reihe von Beispielen mag im vorliegenden Zusammenhang geniigen, um die
Annahme zu plausibilisieren, dass eine strukturelle Entsprechung zwischen fikti-
ven mittelalterlichen Religionsgesprichen und Interkultureller Philosophie auch
insofern besteht, dass bis zu einem gewissen Grad in beiden Feldern die kulturelle
Bedingtheit des angestrebten verniinftigen Diskurses in Betracht gezogen wird.

12 Dariiber hinaus betont Cusanus aber auch in besonderer Weise die Abhingigkeit von Uber-
zeugungen (und Irrtiimern) von den zu einer bestimmten Zeit zur Verfiigung stehenden und
stetem Wandel unterliegenden Sprachen (vgl. Nikolaus von Kues 2010, 3,8,12f.). Vgl. entspre-
chend auch Platzeck 1964, 35-37 (=Vita coétana, VII-VIII), wo Lull das beste Buch der Welt, das
erzur Bekehrung der»Unglaubigen«verfassen will, durch Mafinahmen zum Fremdsprachen-
erwerb erginzt sehen mochte, und Lulls »Kauf« eines Sarazenen, »mit dem er die arabische
Sprache lernte« (ebd., X1, 37).

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Arne Moritz

4. Probleme Interkultureller Philosophie
in fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprachen

Nachdem bislang der Dialog als formale Gestalt von fiktiven mittelalterlichen Re-
ligionsgesprichen und Interkultureller Philosophie untersucht und auf die Ori-
entierung an praktischen Interessen, die Enthaltung gegeniiber nicht-philosophi-
schen Erkenntnisquellen und auf die Reflexion kultureller Bedingtheit als Entspre-
chungen in beiden Feldern hingewiesen wurde, sollen abschliefRend eine Reihe von
Problemen herausgearbeitet werden, die sich vor dem bislang erarbeiteten Hinter-
grund als gemeinsame Probleme der Interkulturellen Philosophie und der fiktiven
mittelalterlichen Religionsgespriche darstellen. Letztere stehen dabei jeweils im
Fokus der Darstellung, im Sinne der oben entwickelten Annahme, dass neue Per-
spektiven auf entsprechende Probleme sich gerade in dem historisch ferner ste-
henden Kontext entwickeln lassen.

Interkulturelle Philosophieprasumption ist weder normativ geboten

noch hermeneutisch sinnvoll

In den fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprichen wird wie innerhalb der Inter-
kulturellen Philosophie bis zum Erweis des Gegenteils angenommen, die anderen
Gesprichspartner wiirden philosophieren oder seien jedenfalls in der Lage dazu,
ihre Uberzeugungen in die Form des reinen, nicht durch Autoritit und Tradition
und andere Einfliisse getritbten Denkens zu iiberfithren, welches aus den oben ge-
nannten Griinden das Medium des gemeinsamen dialogischen Austauschs bilden
soll. Mall spricht in diesem Sinn auf optimistische Weise davon, dass Philosophie
ohne »Heimat« sei, also ihr Habitat nicht in einer bestimmten Weltregion besif3e
(vgl. Yousefi und Mall 2005, 108).

Dabei wird in der Interkulturellen Philosophie reflektiert, dass entsprechende
philosophische Uberzeugungen sich gerade auch in der Interaktion des philoso-
phischen Gesprichs noch formieren kénnen und nicht unbedingt bereits vorweg in
der Weise vorliegen miissen wie sie dann im interkulturellen Dialog zum Ausdruck
kommen. Yousefi und Mall betonen mit Bezug auf die Vorsilbe »inter« in diesem
Sinn das »Erlebnis eines Zwischen« das eintritt, »wenn sich philosophische Fragen
und Losungsansitze im Vergleich der welt-philosophischen Traditionen begegnen«
(Yousefi und Mall 2005, 107). Wimmers Kriterium fiir die Begriindung philosophi-
scher Thesen, das oben bereits zitiert wurde, weist in eine dhnliche Richtung, in-
sofern es nach einer arbeitsteiligen Kooperation von Menschen unterschiedlicher
kultureller Traditionen im »Zustandekommenc« solcher Thesen verlangt (vgl. Wim-
mer 2009, 67).

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

Trotz zahlreicher Beglaubigungen der Prisumption® eines kulturiibergreifen-
den Philosophierens oder einer kulturitbergreifenden Fihigkeit zu philosophie-
ren in der Interkulturellen Philosophie und trotz der moglichen egalisierenden
und emanzipatorischen Wirkungen dieser Philosophieprisumption, was den Zu-
gang von Akteuren nicht europiischer und nicht nordamerikanischer Herkunft zur
Sphire akademischen Philosophierens betrifft (Mall und Yousefi 2005, 12-26; 55),
soll die interkulturelle Philosophieprisumption anhand zweier Beobachtungen zu
den mittelalterlichen Religionsgesprichen im Folgenden problematisiert werden.

Im Kern soll dabei zunichst darauf abgehoben werden, dass ein universeller
Respekt fiir den anderen Menschen als Gleichen — dem insbesondere in der Sphi-
re der interkulturellen Begegnung unbestritten hohe Bedeutung zukommt, weil
hier der entsprechende moralische Anspruch umstrittener sein mag als anderswo
(vgl. ebd., 35, 47, 83) — nicht unbedingt auf die Prisumption eines faktisch vorlie-
genden Philosophierens bzw. Philosophierenkénnens zu verpflichten scheint. Je-
denfalls l4sst sich dies bezweifeln, wenn gleicher Respekt nicht metaphysisch iiber
die Teilhabe an bestimmten, ausgezeichneten Fihigkeiten des Menschen begriin-
det werden soll, sondern sparsamer, mit Blick auf gemeinsame Zugehérigkeit zu
einer politischen, in diesem Fall kosmopolitischen Gemeinschaft. Jemandem nicht
zuzuschreiben, er philosophiere oder er konne jedenfalls philosophieren, verletzt
gemifR dieser Uberlegungen keine normativen Verpflichtungen, die dem Anderen
als Gleichem geschuldet werden. Entsprechend erwarten wir auch intrakulturell
keineswegs, dass andere den uns diesbeziiglich geschuldeten gleichen Respekt da-
durch zum Ausdruck bringen, dass sie uns zuschreiben, wir wiirden philosophie-
ren oder konnten dies tun. Respekt gegeniiber dem anderen als Gleichen zeigt sich
vielmehr intrakulturell gewdhnlich in ganz anderer Weise, in der Gewihrleistung
rechtlicher Gleichheit, der Moglichkeit zur Partizipation in politischen Entschei-
dungsprozessen, Toleranz gegeniiber der Konzeption des Guten, die der oder die
Andere verfolgt, und in einem gewissen Maf an Solidaritit mit ihr oder ihm.

Aber auch rein pragmatisch bewihrt sich gewohnlich die gegenteilige Annah-
me, dass der Andere nicht philosophiere, und der Verzicht auf die Unterstellung
einer entsprechenden Fihigkeit im intrakulturellen Verhiltnis zum Anderen recht
gut. Dies hingt mit einem zweiten, Aspekt der Philosophieprisumption zusam-
men, der hier problematisiert werden soll: Es scheint auch in hermeneutischer
Hinsicht auf das Verstehen des Anderen keineswegs gerechtfertigt dem Anderen
mit dem Vorverstindnis gegeniiber zu treten, dass er philosophiere bzw. zumin-
dest mit einer entsprechenden Fihigkeit ausgestattet sei. Wir verstehen gewohn-

13 Der Begriff erscheint passend, sofern er Annahmen bezeichnet, welche ohne zureichenden
Grund im Vorgriff auf eine noch ausstehende Bewahrung erfolgen. Vgl. zur Bedeutung ent-
sprechender Annahmen (Rationalitatsprasumptionen) im Bereich der Hermeneutik Scholz
1999.

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

179


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Arne Moritz

lich jedenfalls im intrakulturellen Zusammenhang den Anderen nicht besser, wenn
wir ihm mit einem solchen Vorverstindnis gegeniibertreten, sondern machen der-
artige Annahmen vom eindeutigen Gegebensein bestimmter Selbstzuschreibungen
dieser Art des Denkens abhingig, die sich nicht immer im Gebrauch des Begriffs
Philosophie, aber doch in einer Familie gewisser charakteristischer Merkmale sol-
cher Rationalitit zeigen. Es ist in diesem Zusammenhang entscheidend, darauf
hinzuweisen, dass die Philosophieprisumption eben nicht die dem Verstehen zu-
trigliche Unterstellung von Rationalitit schlechthin, also eine Form des principle of
charity bildet — weil eben Rationalitit gegeniiber Philosophie ein weiterer Begrift
ist und wir andere zwar aufgrund der Annahme der Rationalitit ihrer sprachlichen
Ausdriicke verstehen, aber nicht aufgrund der generellen Annahme eines philoso-
phischen Sprechens.’ Man kann im Sinne dieser zweiten Problematisierung im
negativen Sinn davon sprechen, dass Philosophie keine Heimat besitze, also nicht
von vorne herein iiberall als heimisch angesehen werden sollte. Anderslautende
Annahmen miissten sich jedenfalls dem Verdacht aussetzen lassen, von einem ge-
wissen Philosophenhochmut geleitet zu sein.

Zusammen genommen entfalten die beiden Einwinde solchem Hochmut ge-
geniiber jedoch besonderes kritisches Potential: denn die Philosophieprisumption
kann demnach auch aufinterkultureller Ebene weder beanspruchen, dem Anderen
dasjenige zu geben, was ihm normativ geschuldet wird, und scheint ihm auf der
Ebene angemessenen Verstehens sogar weniger entgegenzubringen als angemes-
sen wire. Mit Blick auf die oben genannte Vorstellung, dass gleicher Respekt sich
auch als Respekt gegeniiber der Konzeption des Guten, die der oder die Andere
verfolgt, und in Erméglichung einer gewissen Partizipation an Entscheidungspro-
zessen zeigen sollte, mag man in der hermeneutischen Problematik sogar mehr
als blof3 ein Verstehensproblem sehen — in dem Mafle, in dem angemessenes Ver-
stindnis eine Bedingung dafiir darstellt, jene genannten Arten des Respekts gegen-
iiber dem Anderen zu zeigen. In diesen Hinsichten ist eine Reihe von Beispielen
aus den fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprichen aufschlussreich, in denen
sich zeigt, wie die Philosophieprisumption einem angemessenen Verstindnis des
Anderen und mithin auch seiner Beriicksichtigung in einem praktischen Diskurs
entgegensteht.

14 Vgl. Scholz 1999, sowie die diesem Problem jedenfalls implizit entgegenkommenden Re-
deweisen von »interkultureller Vernunft« und »iberlappender universaler Vernunft« (nicht
Philosophie) bei Yousefi und Mall 2005, 32, und dhnlich Weidtmann 2016, 167f., die Rede von
einer interkulturellen Begegnung der abendlandischen Philosophie mit anderen »Grunder-
fahrungen« mit »Weltcharakter« (die ebenfalls nicht Philosophien, sondern allenfalls, ebd.
223, »Grundphilosophien« genannt werden, und nicht notwendig in Form von Philosophie,
sondern in unterschiedlichen Formen der »Universalisierung« bewaltigt werden, ebd., 229).

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

Bei Abélard etwa zeigt sich recht deutlich, dass der Philosoph genau deshalb
sich nicht in der Lage erweist mit dem Juden in einen Diskurs iiber dessen rationa-
le Rechtfertigung bestimmter Praxen und normativer Vorstellungen einzutreten,
weil er dem Anderen unterstellt, er miisse statt der Rechtfertigung aus der tiberlie-
ferten geschichtlichen Begegnung von Gott und jiidischem Volk (so die im Dialog
vorgefiithrte Rationalitit des jiidischen Gesprichspartners) einen Zugang zur phi-
losophischen, auf universelle Geltung ausgerichteten Form praktischer Griinde be-
sitzen und dieser im Verkehr mit Nicht-Juden den Vorrang einriumen. In diesem
Sinn bemerkt der Philosoph im Verlauf des Dialogs, der Andere miisse erkennen,
dass dessen praktische Griinde fiir ihn nicht nur keine Geltung entfalten kénnten,
sondern gegeniiber den natiirlichen Morallehren auch obsolet seien:

»Bei dieser Abwdgung unserer Befragung stelle ich fest, daf gewifs dies erreicht
worden ist: du kannst erkennen —auch wenn du es so auffassen magst, als ob das
Gesetz dir von Gott gegeben worden sei —, dafd ich allein auf Grund der Autoritat
deines Gesetzes nicht verpflichtet bin, mich unter dessen Biirde zu begeben, als
ob es notwendig wire, jenem Cesetz, das uns Hiob durch sein Vorbild vorzeich-
nete, noch irgend etwas hinzuzufiigen, oder jener Morallehre, die unsere Philo-
sophen Uber die Tugenden, die fiir die Glickseligkeit ausreichen, der Nachwelt
hinterlassen haben« (Abaelard 1996, 97).

In anderer Weise zeigt der Dialog iiber den Religionsfrieden des Cusanus solch
praktisch relevantes, auf der Philosophieprisumption beruhendes Missverstehen
auf. Cusanus’ innovative, auf den Frieden zwischen den Religionen zielende Me-
thode, besteht in einer sukzessiven Umformung religiéser Glaubensiiberzeugun-
gen im Gesprich. Es wird durch philosophierende, nur die natiirliche Vernunft
gebrauchende Reflexion im Einzelfall gezeigt, dass unterschiedlichen religiosen
Uberzeugungen jeweils gemeinsame Voraussetzungen vorausgehen, auf deren ge-
meinsamer Grundlage dann die eine Religion behauptet werden kann, die sich nur
in unterschiedlichen Riten ausdriicke und eine kiinftige friedliche Koexistenz be-
griinden konne. Cusanus’ Verfahren ist in diesem Sinn als »Prasuppositionsdialek-
tik« bezeichnet worden, als der Versuch durch dialektische Verfahren gemeinsam
Prisupponiertes herauszuarbeiten.

Cusanus fithrt in seinem Dialog etwa vor, inwiefern sogar Polytheisten sich
nicht der philosophischen Einsicht verschliefen kénnen, dass sie in der Benennung
der Vielheit ihrer Gotter als Gotter den Allgemeinbegriff der Gottheit, und somit
ein einziges Prinzip des Gottlichen voraussetzen, auf welches sie sich kiinftig in
Eintracht mit Anhingern monotheistischer Religionen beziehen kénnen:

»Alle, die jemals mehrere Gotter verehrten, setzten dabei voraus, daf es Gottheit
gibt. Diese beten sie namlich in allen Géttern als solche, die an Gottheit teilhaben,
an. Wie es namlich ohne Weifsein nichts Weifles gibt, so gibt es auch ohne Gott-

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

181


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Arne Moritz

heit keine Gotter. Der Kult von Gottern schliefst mithin das Bekenntnis zu Gottheit
ein. [..] Wenn also alle, die mehrere Gotter verehren, auf das blickten, was sie vor-
aussetzen, auf die Gottheit namlich, die der Grund von allem ist, und diese — wie
der Verstand (ratio) selbst es gebietet—in ihr religiéses Bekenntnis (in religionem
manifestam) aufnehmen, so wie sie dies implizit bei allen, die sie Gotter nennen,
tun, ist der Streit aufgehoben« (Nikolaus von Kues 2010, 6, 17-6, 18ff.).

Auch hier scheint dem Bemithen um Verstindnis dessen, was polytheistische Uber-
zeugungen inhaltlich umfassen und einer Beriicksichtigung dieses Gehalts und sei-
ner rationalen Form im gemeinsamen Diskurs die Prisumption entgegenzustehen,
dass der Andere philosophieren konne und zwar gemif einer platonisch inspirier-
ten, auf ein gottliches Prinzip hin orientierte Teilhabelehre, auf die man zudem
auch die eigenen religiésen Uberzeugungen zuriickfithren kénne.

In der Konsequenz derartiger Beobachtungen scheint statt einer interkultu-
rellen Philosophieprisumption tatsichlich die sparsamere Annahme einer grund-
satzlich gegebenen Rationalitit des Anderen, eines Verfiigens itber Griinde, die
aber eben auch nicht philosophischer Natur sein kénnen, und in der Regel auch
nicht philosophischer Natur sind, als angebrachter. Dem Anderen in einer Spha-
re, die durch grundsitzlich kommunikationserméglichende Normen bestimmt ist
(vgl. Yousefi und Mall 2005, 35), dialogisch gegeniiber zu treten, aber den Griinden,
durch welche die seiner Konzeption des Guten zugehdrige Rationalitit geprigt
ist, nicht prima facie einen philosophischen Charakter zu unterstellen, erscheint
vor dem Hintergrund der beiden aus der mittelalterlichen Tradition angefiithrten
Beispiele als Bedingung dafiir, dass jene Griinde und deren Gehalt itberhaupt in
den interkulturellen Diskurs eingehen konnen und ein entsprechender Respekt vor

dem Anderen als Gleichen itberhaupt zur Entfaltung kommen kann.

Interkulturelle Philosophieprasumption verleitet
zu semantischer Idealisierung
Aufbauend auf der eben dargelegten Kritik an einer normativen und hermeneu-
tischen Unangemessenheit einer interkulturellen Philosophieprisumption lassen
sich Beobachtungen formulieren, welche die Problematisierung Interkultureller
Philosophie als Kritik an einer idealisierenden Theorie der Bedeutung sprachlicher
Ausdriicke weiterentwickeln.

Sicherlich ist dabei zu betonen, dass Interkulturelle Philosophie mit Blick auf
ihren Ausgang von der Annahme kultureller Differenz durchaus sensibel dafiir ist,

15 Entsprechende Alternativen zu philosophischen Anspriichen darauf, die Rationalitat politi-
scher Kommunikation nach den eigenen Mafistiben quasi totalitar bestimmen zu wollen,
hat Hannah Arendt formuliert (vgl. u. a. Arendt, 1967, 44-92: insbes. 61f.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

vorschnelle kulturiibergreifende Gleichsetzungen zu vermeiden. So betonen You-
sefi und Mall, dass Vergleichsgesichtspunkte nicht von einer insofern privilegierten
Kultur her zu gewinnen seien, sondern eher im kulturvergleichenden Prozess zu
konstituieren seien:

»Vergleiche hat es seit Menschengedenken gegeben. Vergleiche, die aus dem ei-
genen kulturellen Selbstverstindnis heraus praktiziert werden, fiihren oft zu Ver-
zerrungen und interkulturellen MiRverstandnissen. Deshalb gilt folgendes Prin-
zip: Das tertium comparationis darf in keine Kultur hineinfixiert werden. Kompa-
ratistik ohne interkulturelle Grundiiberzeugung macht keinen Sinn« (Yousefi und
Mall 2005, 29).

In hnlicher Weise spricht Wimmer im bereits oben zitierten Zusammenhang
nicht von begrifflichen Ubereinstimmungen, sondern von »Uberlappungen« (vgl.
Wimmer 2004, 51), eine Redeweise derer sich auch Yousefi und Mall gelegent-
lich bedienen (vgl. Yousefi und Mall 2005, 32, 116). In stirker terminologischer
Ausdrucksweise ist vom Erfassen einer »analogischen Rationalitit« die Rede,
die einen umspannenden Rahmen bilde, aber durch lokale kulturelle Differenzen
gekennzeichnet sei (vgl. ebd., 32). Sowohl Yousefi und Mall wie Wimmer entwerfen
entsprechend Modelle des Kulturvergleichs bzw. der Kommunikation im interkul-
turellen Diskurs, welche tatsichlich formal Analogiebildungen vorsehen. Aussagen
iiber Gleichartiges sollen mit Aussagen tiber Ungleichartiges verbunden werden,
durch welches jenes Gleichartige begleitet wird — etwa indem in interkultureller
Perspektive »Begriffskonkordanzen« erstellt, aber auch unterschiedliche Begriffs-
Konnotationen festgehalten werden, oder indem philosophische Positionen
unterschiedlicher kultureller Herkunft iiber ihre unterschiedliche Positionierung
innerhalb der Spannung grundlegender und von ihnen — so die Annahme -
insofern vorausgesetzter begrifflicher Oppositionen (z. B. materiell-immateriell)
rekonstruiert werden (vgl. Wimmer 2004, 110-114; Yousefi und Mall 2005, 73, 97,
111, 115; vgl. entsprechend auch Paul 2008, 29-41).16

Diese durchaus vorsichtige Anniherung unterschiedlicher kultureller Tradi-
tionen enthilt jedoch offenbar nicht ausreichende Vorkehrungen gegen eine be-
stimmte Form der idealisierenden Angleichung hinsichtlich der Bedeutung kultu-
reller Ausdrucksleistungen. Dies ldsst sich besonders plastisch daran zeigen, dass
Yousefi und Mall etwa auf folgende Parabel zuriickgreifen, um die Ubersetzbarkeit
bzw. Ubertragbarkeit — auch philosophischer — Terminologie iiber Kulturgrenzen
hinweg zu illustrieren:

16 Wimmer zeigt jedoch deutliche Skrupel, was bestimmte Begriffe betrifft, die sich »als kaum
Ubertragbar« erwiesen haben (vgl. ebd., 110).

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

183


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Arne Moritz

»Ein Inder, ein Chinese, ein Grieche und ein Araber, stritten dariiber, was sie als
Nachtisch zum Kase kaufen wollten. Der Inder wollte angur kaufen; der Chinese
hingegen pii tad; wiahrend der Grieche auf dem Kauf von stafil bestand, wollte der
Araber nicht auf Inab verzichten. Weil sie sich nicht verstindigen konnten, gingen
sie zu einem Ubersetzer, der aller vier Sprachen michtig war. Er wird damit be-
auftragt, >Angurs, >pti tads, >stafilc und >Inab< zu kaufen. Nachdem der Ubersetzer
zuriickkam, freuten sich die Streitparteien; jeder hatte das, was er wollte, ndim-
lich Weintrauben. DaR die Streitparteien nun wissen, dafl Weintrauben in jeder
Sprache anders heifdt, braucht nicht besonders erwihnt zu werden« (Yousefi und
Mall 2005, 33f).

Ubersetzbarkeit wird hier dadurch gewihrleistet, dass Differenz sich auf die Ebe-
ne des Ausdrucks zu beschrinken scheint und tiberdies eine Sphire des »iiberlap-
penden Konsenses« besteht, im Sinne geteilter Uberzeugungen und Praxen hin-
sichtlich der Beschaffenheit der Gegenstinde des sprachlichen Bezugs und des ge-
eigneten Umgangs mit ihnen. Hinsichtlich solcher Konsense hoffen die Autoren
— nicht nur im Falle der Weintrauben und des Abendessens — auf das Bestehen
gemeinsamer »Anlagen und Bediirfnisse« der Menschen in unterschiedlichen Kul-
turen, die nahelegen, dass iiber Differenzen auf der Ausdrucksebene hinaus, die
Bezeichnungen auf etwas gehen, was zumindest in gemeinsam koordinierter Pra-
xis als dasselbe vorausgesetzt wird (vgl. ebd., 27, 116f.). Eine verwandte, fiir abs-
traktere Gegenstinde noch geeignetere Variante dieses Umgangs mit kultureller
Differenz besteht darin, kulturelle Ausdrucksleistungen als durchaus divergierend
wahrzunehmen, aber doch als Antworten auf ein und dieselbe grundlegende, von
Menschen tiber Kulturgrenzen hinweg geteilte Fragestellung, die dann das tertium
comparationis bildet (vgl. ebd., 27; Weidtmann 2016, 53-66).

Bei der geschilderten Form der Bewiltigung kultureller Differenz handelt es
sich aber offenbar, wie man mit Riicksicht auf die fiktiven mittelalterlichen Reli-
gionsgespriche sagen kann, um die Reaktivierung einer Art Archetyp, der nicht
erst in der gegenwirtigen Epoche attraktiv erschien sondern bereits den hier be-
trachteten mittelalterlichen Autoren. So suggeriert etwa Lulls Dialog, dass das von
Christen angenommene Weiterleben von Menschen nach ihrem Tod, nicht eine
Erscheinung sei, die auf besondere geschichtliche Ereignisse und Traditionen zu-
riickgeht, denen allein oder jedenfalls insbesondere im Kontext der christlichen
Tradition Bedeutung zukommt. Vielmehr charakterisiert der Dialog die Frage nach
dem ewigen Leben als unausweichlich fiir die natiirliche menschliche Vernunft,
weil es in ihr letztlich um eine philosophisch konsistente Rekonstruktion des Got-
tesbegriffs hinsichtlich der Art und Weise gehe, wie sich gottliche Vollkommenheit
in ihren Handlungsprodukten zeige. Auf Grundlage dieser Rekonstruktion einer
fiir die Vernunft quasi unausweichlichen Fragestellung vermag der Text denn ent-

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

sprechende Beschiftigungen mit derselben Frage etwa auch in der nicht-christli-
chen, judischen Tradition zu verorten (vgl. Lull 1998, 9, 30f.).

Wihrend dies ein Beispiel aus der mittelalterlichen Tradition fiir die Annahme
der Universalitit von Fragen ist, denen dann kulturell divergierende Antworten
zugeordnet werden, lisst sich in den hier betrachteten Religionsgesprichen auch
der analogisierende Vergleich nachweisen, der Differenz eher auf der Ebene des
Ausdrucks, nicht aber im Gemeinten, jedenfalls nicht im praktisch Intendierten
sieht. Abélard setzt in dieser Weise etwa die epikuriische Ethik und die christli-
che Rede vom Himmelreich iiber das gemeinsame Gemeinte des philosophischen
Gliicksbegriffs zu einander in Beziehung:

»Dieses Gliick nennt, wie ich glaube, Epikur Lust, euer Christus Himmelreich. Was
kommt es aber darauf an, mit welchem Namen es benannt wird, solange nur die
Sache dieselbe bleibt und weder das Gliick verschieden ist noch bei den Philoso-
phen eine andere Absicht als bei den Christen vorausgesetzt wird, um gerecht zu
leben? Denn wie ihr, so nehmen auch wir uns hier vor, gerecht zu leben, damit wir
dort verherrlicht werden, und wir kimpfen hier gegen die Laster, damit wir durch
die Verdienste unserer Tugenden dort gekront werden und dadurch offenbar je-
nes hochste Gut als Lohn errungen haben« (Abaelard 1996, 143).

Bei Cusanus ruhen derartige Analogiebildungen auf der im vorigen Abschnitt ge-
schilderten Prisuppositionsdialektik auf. Der dort jeweils herauspraparierte allge-
meine Voraussetzungsgehalt religiser Uberzeugungen wird als das iiber die Aus-
drucksdifferenzen hinweg gemeinsame Bezeichnete prisentiert. Insofern bildet
die bereits geschilderte Umdeutung des Polytheismus ein Beispiel fiir diese Varian-
te semantischer Idealisierung. Polytheistische Auflerungen kénnen auf Grundlage
der Prisuppositionsdialektik nicht weniger als monotheistische Auferungen im
Sinne der Bezeichnung eines ersten gottlichen Prinzips verstanden werden. Auf
dieselbe Weise kann Cusanus auch hinsichtlich der Aussagen tiber Jesus Christus
in Neuem Testament und Koran nur Ausdrucksdifferenzen sehen, dariiber hinaus
aber dasselbe Gemeinte, einen grofiten Menschen, der in seiner Gréf3theit mit dem
gottlichen Wort zusammenfillt:

»Die Araber sagen ndmlich, Christus allein sei der Hochste in dieser und in der
kiinftigen Welt und das Wort Gottes. Auch die, die Christus als Gott und Menschen
bezeichnen, sagen nichts anderes, als dafs Christus allein der erhabenste Mensch
und das Wort Gottes ist« (Nikolaus von Kues 2010, 12,39, 38).

Das Prinzip, dass derartigen, iiber die Prasuppositionsdialektik erméglichten Ana-
logiebildungen zu Grunde liegt, spricht Cusanus klar aus, wenn er festhilt: »Die
Zeichen (signa) nehmen die Verinderung an, nicht das, das bezeichnet wird (si-
gnatum)« (ebd., 16,55, 51f.) bzw. an anderer Stelle: »Auch wenn in der Sprechweise

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

185


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Arne Moritz

Verschiedenheit (diversitas in dictione) erscheint, ist es dem Sinn nach dasselbe
(idem in sententia).« (ebd., 5,13, 16)

Der Blick auf die Art und Weise, in der die interkulturelle Philosophieprisump-
tion in den fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprichen mit der Idealisierung ge-
meinsamer, kulturiibergreifender Ausdrucksgehalte bzw. Ausdruckskontexte (Fra-
gen) einhergeht, eréffnet moglicherweise besser als der unmittelbare Blick auf die
Interkulturelle Philosophie das Problematische dieser idealisierenden Bezugnah-
men auf kulturelle Differenz. Man kann sicherlich in beiden fraglichen Zusam-
menhingen die Absicht wertschitzen, iiber derartige Bedeutungszuschreibungen
potentielle Konflikte zu unterbinden, die ohne Divergenzen in der Sphire des Ge-
meinten scheinbar gar nicht mehr aufbrechen miissen. Man muss zudem die An-
nahme, dass bestimmte Fragen aufgrund relativ stabiler anthropologischer Kon-
stanten bzw. Grundherausforderungen sich kulturiibergreifend stellen kénnten,
und dass entsprechende Antworten sich dhneln konnten, gar nicht vollstindig ab-
lehnen. Und doch wirken die angefithrten idealisierenden Zusammenfithrungen
der Bedeutungsgehalte von Ausdriicken unterschiedlicher kultureller Herkunft ei-
genwillig naiv. Sie scheinen einen Universalismus geistiger Gehalte vorauszuset-
zen, der nicht ausreichend sensibel dafiir ist, wie sich semantische Differenzen aus
der jeweils unterschiedlichen Einbettung des Sprechens in das Ganze unterschied-
licher Lebensformen — im Sinne Wittgensteins — und in das Ganze unterschiedli-
cher Uberzeugungssysteme - im Sinne des Uberzeugungsholismus - ergeben.

Es ist hier sicherlich nicht der Ort, an dem die damit angegebenen Umrisse
einer angemesseneren, weniger idealistischen Semantik genauer auszumalen wi-
ren. Eine Replik auf die oben angefiihrte Parabel der Weintrauben mag aber an-
deuten, worum es bei der Kritik an der idealisierenden Semantik geht, die auf der
interkulturellen Philosophieprisumption aufruht. »Kise« und »fromage« mogen
sich durchaus auf den scheinbar selben geistigen Gehalt beziehen oder jedenfalls
im Sinne einer konsentierenden Praxis der menschlichen Verarbeitung tierischer
Produkte und einer gleichartigen Beantwortung der Frage nach der Sicherstellung
menschlicher Proteinversorgung auf einander beziehen lassen. Wer aber durch die
Partizipation an den differenten Kulturen deutschen und franzésischen Gebrauchs
von Kise bzw. fromage genauer iiber die unterschiedlichen Lebensformen und
Uberzeugungssysteme Bescheid weif}, in die die Reden von »Kise« und »fromage«
eingebettet sind, mag von der Idee einer universellen Ebene der Identitit innerhalb
der Differenz hier eher abkommen. Zuriick bleibt dann allenfalls noch eine Verbin-
dung der entsprechenden Gegenstinde des Sprechens, die iiber einige Eigenschaf-
ten, eher partiell gebildet wird, nach dem Modell familiendhnlicher Beziehungen,
wie sie Wittgenstein einer essentialistischen Semantik kritisch gegeniiber gestellt
hat.’” Dass interkulturelle Philosophieprisumption — in der neuzeitlichen wie in

17 Diese wird durchaus positiv gewirdigt in Mall 2005, 43-46.

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

der mittelalterlichen Variante — die Rekonstruktion derartiger Differenzen bzw.
Diskontinuititen zwischen kulturellen Ausdriicken unméglich macht, indem sie
den Gehalt und Aussagekontext dieser kulturellen Ausdriicke im Sinne philosophi-
scher Universalisierungen zu reduzieren versucht, bildet den Kern der in diesem
Abschnitt entfalteten Kritik und fithrt weiter zu einer dritten Problematisierung.

Interkulturelle Philosophieprasumption wirkt als Kontingenzbeseitigung

In einem abschlieRenden problematisierenden Zugriff soll es darum gehen, das-
jenige genauer zu thematisieren, das im Rahmen jener im vorigen Abschnitt be-
trachteten Universalisierungen verloren geht, wenn Ausdriicke unterschiedlicher
kultureller Kontexte auf ein umfassenderes Allgemeines philosophischer Gehalte
bzw. Aussagekontexte (Fragen) bezogen werden. Die eben bereits angesprochene
Einbettung kultureller Auflerungen in Lebensformen und Uberzeugungssysteme
soll dabei als kontingenter, d. h. nicht notwendiger Kontext gewiirdigt werden, in
dem sich etwa die historische Entstehung in der Zeit und in mehr oder weniger
abgegrenzten bzw. mehr oder weniger fiir einander durchlissigen geographischen
Riumen und menschlichen Gruppen objektiviert hat. Die Prisumption es handle
sich bei derartig Entstandenem um Philosophie oder jedenfalls um etwas mit Be-
zug zum Allgemeinen der Philosophie oder jedenfalls um etwas, dessen Konflikt-
haftigkeit sich durch den Bezug zu einem Allgemeinen der Philosophie abmildern
lasst, bringt es mit sich, dass darauf gezielt wird, die genannten Kontingenzen
zu eliminieren. Philosophie, insoweit sie Notwendiges thematisiert, auf der Ebene
konsistenter inhaltlicher Bestimmungen von Begriffen, der logischen Bestimmung
begrifflicher Beziehungen und der formalen Beziehungen der Elemente von Argu-
menten usw., wirkt sich dabei als Beseitigung des blofy Historischen, blof3 lokal
Entstandenen, blof3 Partikularen aus.

Auch zu dieser Problematik mag der Blick auf die fiktiven mittelalterlichen Re-
ligionsgespriche moglicherweise eher einen Zugang zu erméglichen als der unmit-
telbare Blick auf die Interkulturelle Philosophie. Beispiele lassen sich in den hier
genauer betrachteten mittelalterlichen Texten leicht finden. Bei Abélard etwa wird
der Glaube an den christlichen Gott in einem Gesprich, das in Orientierung am
MafRstab philosophischen Denkens gefiihrt wird, letztlich zum fiir alle Gesprichs-
partner akzeptablen Glauben an ein ethisches hdchstes Gut, auf dessen Genuss die
tugendhaften Akte instrumentell zielen — ohne dass etwa das Erscheinen Gottes
als Mensch in der Geschichte, die Kontingenzen seines Lebens und Leidens, die
Moglichkeit ihn nach dem Tod zu schauen, und anderes Nicht-Notwendiges, was
gewohnlich in Abélards Umfeld zum Gehalt christlichen Glaubens gezihlt wird,
iiber das Aufgehen in der Abstraktion des teleologischen Letztziels hinaus noch ei-
ne gewichtige Rolle spielen kann (oder nur noch so, dass eine transzendente Sphire
der Erreichung jenes Letztziels angenommen wird):

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

187


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Arne Moritz

»Siehe da, unsere Disputation ist bis dahin gefithrt worden, daf wir als das hochs-
te Gut des Menschen oder, wie gesagt, als das Ziel selbst des Guten das Gliick des
kiinftigen Lebens und als den Weg, auf dem man dorthin gelangt, die Tugenden
ansetzen« (Abaelard 1996, 139).

In dhnlicher Weise verlieren sich die Kontingenzen der christlichen Dreifaltigkeits-
lehre in den Allgemeinheiten der philosophischen Rekonstruktion, welche im cu-
sanischen Dialog iiber den Religionsfrieden erarbeitet und den Vertretern der an-
deren Religionen zur friedensstiftenden Ubernahme angesonnen wird. Die Trini-
tit Gottes wird hier mit Bezug auf drei grundlegende Eigenschaften der von allen
Gesprachspartnern wahrnehmbaren Wirklichkeit (Vielheit, Ungleichheit und Ab-
getrenntheit) rekonstruiert. Erneut orientiert an Vorbildern der platonischen Tra-
dition wird zu diesen Eigenschaften jeweils ein ihnen gegeniiber gegensitzliches
Prinzip angegeben, das einerseits als ontologisch vorgingig verstanden wird, und
in den drei — trinitarischen — Aspekten von Einheit, Gleichheit und Verbindung als
einheitlicher Ursprung der wahrnehmbaren Wirklichkeit vorliegen soll:

»)ene, welche Gottverehren, sollen Ihn als den Ursprung des Universums anbeten;
in diesem einen Gesamt (universum) gibt es jedoch eine Vielheit, Ungleichheit
und Trennung von Teilen —die Vielzahl von Sternen, Biumen, Menschen, Steinen
ist dem Sinn offenkundig —, der Ursprung aller Vielheit aber ist die Einheit; dar-
um ist der Ursprung der Vielheit die ewige Einheit. In dem einen Universum findet
man die Ungleichheit der Teile, da kein Teil dem andern dhnlich ist. Die Ungleich-
heitaber weichtvon der Gleichheit der Einheitab. Vorjeder Ungleichheitist dem-
nach die ewige Gleichheit. In dem einen Gesamt findet sich die Unterscheidung
oder Trennung von Teilen. Vor aller Unterscheidung ist aber die Verknipfung von
Einheit und Gleichheit. Von ihr weicht die Trennung oder Unterscheidung ab. Die
Verkniipfung ist also ewig« (Nikolaus von Kues 2010, 7,21, 22f.).

Auch in dieser prinzipientheoretischen Rekonstruktion von Trinitit bleibt wenig
Raum fiir die Kontingenzen, an die in Cusanus’ Umfeld geglaubt wurde hinsicht-
lich des geschichtlichen Hervorbringens und Handelns des Schopfergottes und des
Wirkens des gottlichen Geistes oder des inkarnierten géttlichen Sohnes in der ge-
schaffenen Wirklichkeit. Cusanus hat an anderer Stelle konsequenterweise auch
die Rede von Vater, Sohn und Geist als eher metaphorische bezeichnet, und man
hat ihm diesbeziiglich einen »trinititsphilosophischen« Ansatz zugeschrieben, ei-
ne Begriffsverbindung, welche die in diesem Abschnitt thematisierte Problematik
der Eliminierung von Kontingenz durch philosophische Universalisierung treffend
anzeigt (vgl. Flasch 1998, 352-357).

Das Problematische an derartigen Kontingenzbeseitigungen besteht darin,
dass sie im Sinne der intendierten Losung eines praktischen Problems dasjenige
eliminieren, fir das sie sich in der Wahrnehmung der praktischen Ausgangssitua-

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

tion zunichst besonders sensibel gezeigt hatten und was nach der hier vertretenen
Auffassung fir die fraglichen kulturellen Ausdrucksformen von elementarer Be-
deutung ist. Sie der kontingenten Einbettung zu berauben, die zuvor insbesondere
als Lebensformen und Uberzeugungssysteme angesprochen wurden, heifit sie
selbst als kulturelle Erscheinungen zunichte zu machen. In dieser Gefahr steht
aber auch eine Interkulturelle Philosophie, die kulturelle Ausdrucksformen auf die
im vorigen Abschnitt beschriebene Weise auf philosophisch Allgemeines zuriick-
fithren will. Auch bezogen auf sie wire es problematisch, wenn sie dasjenige, wofir
sie sich in der Wahrnehmung der Ausgangssituation zunichst als sensibel gezeigt
hat, dann prozedural beseitigen wiirde: das Kulturelle der anderen Kulturen, das
sie zunichst in seiner Besonderheit und Differenz in den Blick genommen hatte.
Dies wire nicht zuletzt auch in der praktischen Absicht relevant, die Interkul-
turelle Philosophie bewegt: Ein stirker egalitires und friedlicheres Kooperieren
von Kulturen diirfte sicher nicht erfolgreich durch die Beseitigung dessen, was
sie als Kulturen auszeichnet und differenziert, erreicht werden. Die friedliche

Kooperation wire dann jedenfalls nicht mehr eine in kultureller Differenz.'®

5. Alternativen

Wenn die vorausgegangenen Uberlegungen tiberzeugend gezeigt haben sollten,
dass Interkulturelle Philosophie droht in eine Reihe von Problemen zu fiihren,
die nicht zuletzt ihren eigenen Ausgangswahrnehmungen und praktischen Am-
bitionen entgegenstehen, scheint es angemessen, iiber Alternativen nachzuden-
ken. Sowohl die praktischen Ziele wie wichtige Erkenntnisinteressen dieser philo-
sophischen Richtung kénnten moglicherweise durch Formen der interkulturellen
Kooperation besser verfolgt werden, die auf die in diesem Beitrag problematisier-
te Engfithrung auf den Philosophiebegriftf und die damit verbundenen Probleme
verzichten wiirden.

Im Kern ginge es dabei darum im Sinne moderner liberaler und kosmopoli-
tischer Modelle eine Sphire zu verwirklichen, in der Akteuren mit unterschied-
lichem, zum Teil ja auch mutmaflich gar nicht homogen geprigtem kulturellem
Hintergrund ausreichende Freiheitsspielriume und Ressourcen zur Verfiigung ste-
hen, um sie zu kooperativer Arbeit an selbst gewahlten bzw. kooperativ verein-

18 Ahnliche Uberlegungen bezogen auf Cusanus finden sich hinsichtlich einer Beseitigung der
Form religiosen Glaubens und der Missachtung der Bedeutung religioser Riten im Religi-
onsfrieden in: Moritz 2006, 1-17: bes. 10-17. Mit Blick auf die Unterscheidung »einheitstheo-
retischer« und »differenztheoretischer« Ansitze bei Weidtmann (vgl. Weidtmann 2016, 52-
98), lasst sich das in diesem Abschnitt prasentierte Problem so beschreiben, dass differenz-
theoretische Ausgangsannahmen nicht vor einheitstheoretischen Bewaltigungsstrategien
bewahren.

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

189


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Arne Moritz

barten intellektuellen Projekten in die Lage zu versetzen. In diese Arbeit wiirden
die kulturellen Objektivationen intellektueller Aktivitit und insbesondere auch da-
mit verbundene intellektuelle Fihigkeiten aus unterschiedlichsten Kulturriumen,
vermittelt iber das freie Zusammenwirken der beteiligten Individuen, eingehen.
Dabei wiirde nicht grundsitzlich vorausgesetzt, dass man gemeinsam Philosophie
betreibt — auch wenn natiirlich auch derart bestimmte Kooperationen durchaus
denkbar wiren. Im Allgemeinen wiirde es aber darum gehen, iiber die Kooperati-
on und Arbeit an den gemeinsam bestimmten Zielen, einen dynamischen Prozess
der wechselseitigen Aneignung kultureller Objektivationen in Gang zu setzen, der
fiir deren jeweilige Einbettungen in unterschiedliche Lebensformen und Uberzeu-
gungssysteme sensibel bleibt — anders als unter den hier problematisierten Bedin-
gungen einer interkulturellen Philosophieprisumption. Philosophen unterschied-
lichster kultureller Herkunft kénnten in derartigen Projekten mitarbeiten, um sich
selbst und anderen die Vermittlung philosophischen Denkens mit anderen Formen
der Rationalitit zur Aufgabe zu machen, nicht aber die Reduktion der kulturel-
len Vielfalt auf das Universelle von Philosophie.' Philosophie im interkulturellen
Kontext wiirde so selbst zu einem Teil von Kultur im Sinne des Begriffsverstind-
nisses bei Klassikern der Kulturphilosophie (vgl. Cassirer 2007, 462-468; Simmel
1996, 385-416), nimlich zum Teil eines Bildungsprozesses, in dem unterschiedlichs-
te kulturelle Objektivationen in der Individualitit der Auseinandersetzung ihrer
Rezipienten eine einheitliche, neue Form gewinnen und in dieser objektiviert wer-
den. Vielleicht sollte man — unabhingig von deren eigenen Anspriichen — auch die
Versuche innerhalb der Interkulturellen Philosophie, abendlindische Philosophie-
tradition mit anderen intellektuellen Traditionen ins interkulturelle Gesprich zu
bringen, eher auf diese Weise deuten als im Sinne eines Wiederfindens von Philo-
sophie auflerhalb ihrer Heimaten.

Literaturverzeichnis

Abaelard, Peter. 1996 Gespriich eines Philosophen, eines Juden und eines Christen. Lat.-Dt.
herausgegeben von Hans-Wolfgang Krautz. Frankfurt a. M.: Insel.

Arendt, Hannah. 1967. »Wahrheit und Politik.« In dies., Wahrheit und Liige in der
Politik: Zwei Essays, 44-92. Miinchen, Ziirich: Piper.

19 Auflerdem konnte der Philosophie sicherlich die wichtige Aufgabe zukommen, mit den ihr
eigenen Mitteln Bedingungen einer solchen interkulturellen Kommunikation zu klaren, oh-
nedariberhinausininterkultureller Perspektive Philosophie zu prasupponieren (vgl. als ent-
sprechende Ansitze Fornet-Betancourt 1998, 38-53; Jammal 2012, 5-21 und Weidtmann 2016,
insbes. 167f).

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

Cassirer, Ernst. 2007. »Die Tragddie der Kultur.« In ders., Gesammelte Werke, Ham-
burger Ausgabe, herausgegeben von Birgit Recki, Bd. 24, 462-486. Hamburg:
Meiner.

Flasch, Kurt. 1998. Nikolaus von Kues: Geschichte einer Entwicklung. Frankfurt a. M.:
Klostermann.

Fornet-Betancourt, Raul. 1998. »Philosophische Voraussetzungen des interkultu-
rellen Dialogs.« Polylog 1: 38-53.

Habermas, Jiirgen. 1991. »Erlduterungen zur Diskursethik.« In ders., Erlduterungen
zur Diskursethik, 119-226. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hoffe, Otfried. 1979. »Ethikunterricht in pluralistischer Gesellschaft.« In ders.,
Ethik und Politik: Grundmodelle und -probleme praktischer Philosophie, 453-481.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jammal, Elias. 2012. »Interkulturelle Philosophie und Interkulturalitit.« interculture
journal 11, 16: 5-2.1.

Kimmerle, Heinz. 2002. Interkulturelle Philosophie: zur Einfiihrung. Hamburg: Junius.

Lull, Ramon. 1998. Das Buch vom Heiden und den drei Weisen. Ubersetzt und heraus-
gegeben von Theodor Pindl. Stuttgart: Reclam.

Mall, Ram Adhar. 1995. Philosophie im Vergleich der Kulturen: Interkulturelle Philosophie
— eine neue Orientierung. Darmstadt: Primus.

Mall, Ram Adhar. 2005. Ludwig Wittgensteins Philosophie interkulturell gelesen. Nord-
hausen: Traugott Bautz.

Moritz, Arne. 2006. »Die Andersheit des Anderen — noch einmal zum Problem der
Toleranz in Nikolaus von Kues’ Dialog De pace fidei.« Litterae Cusanae 6, 1: 1-17.

Nederman, Cary N. 2000. Worlds of Difference: European Discourses on Toleration C.
1100-C. 1550. University Park, PA: Pennsylvania State University Press.

Niewodhner, Friedrich. 2004. »Arme Heiden!: Rezension zu Matthias Lutz-
Bachmann, Alexander Fidora, Juden, Christen und Muslime. Religionsdialoge
im Mittelalter.« In Siiddeutsche Zeitung, 13./14. November 2004, 16.

Nikolaus von Kues. 2003. De pace fidei/Der Friede im Glauben. Dt. Ubers. v. Rudolf
Haubst. Trier: Paulinus.

Paul, Gregor. 2008. Einfiihrung in die interkulturelle Philosophie. Darmstadt: WBG.

Platzeck, Erhard W. 1964. Das Leben des seligen Raimund Lull: Die >Vita coétana< und aus-
gewihlte Texte zum Leben Lulls aus seinen Werken und Zeitdokumenten. Diisseldorf:
Patmos.

Scholz, Oliver R. 1999. Verstehen und Rationalitit: Untersuchungen zu den Grundlagen
von Hermeneutik und Sprachphilosophie. Frankfurt a. M.: Klostermann.

Simmel, Georg. 1996 »Der Begriff und die Tragédie der Kultur.« In ders., Gesamtaus-
gabe, Bd. 14, herausgegeben von Otthein Rammstedt, 385-416. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.

191


https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Arne Moritz

Swift, Jonathan. 1768. »Thoughts on Various Subjects.« In The works of the Reverend
Dr. Jonathan Swift, Dean of St. Patrick’s, Dublin in Nineteen Volumes, vol. X, 415-431.
Dublin: George Faulkner.

Weidtmann, Niels. 2016. Interkulturelle Philosophie: Aufgaben, Dimensionen, Wege. Tii-
bingen: Narr (UTB).

Welsch, Wolfgang. 2017. Transkulturalitit: Realitit-Geschichte-Aufgaben. Wien: nap:
new academic press.

Wimmer, Franz Martin. 2004. Interkulturelle Philosophie: eine Einfiihrung. Wien: Fac-
ultas (UTB).

Yousefi, Hamid Reza und Ram Adhar Mall. 2005. Grundpositionen der interkulturellen
Philosophie. Nordhausen: Traugott Bautz.

hittps://dol.org/10.14361/9783839456972-011 - am 14.02.2026, 05:40:29.



https://doi.org/10.14361/9783839456972-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

