Die Tater zu Opfern, die Opfer zu Tatern machen -
Raume und Grenzen islamwissenschaftlicher

Politikdeutung

UDO STEINBACH (HAMBURG)

Die groe Annemarie Schimmel — doch wer kannte sie schon in einer breiteren
Offentlichkeit, bevor sie im Oktober 1995 den Friedenspreis des Borsenvereins
des Deutschen Buchhandels erhielt? Eine Islamwissenschaftlerin allzu reinen
Wassers, fanden viele Kritiker der Entscheidung. Dies schien sie auch noch
durch einen Lapsus zu bestitigen: Als Anfang Mai 1995 bekannt wurde, dass sie
die nidchste Preistragerin sein wiirde, trat sie am Abend in den Tagesthemen des
Ersten auf. Von Sabine Christiansen nach ihrer Einschitzung der ,,Fatwa Ayatol-
lah Khomeinis gegen Salman Rushdie gefragt, war sie sichtlich iiberfordert. Thr
Zodgern und ihre ausweichende Antwort waren geeignet, den Eindruck zu erwe-
cken, als hege sie wie immer geartete Sympathien mit dem Verdikt des Ayatol-
lah.'

Dass Frau Schimmel den Preis nach heftiger Kampagne doch erhielt, war die
bislang wichtigste Anerkennung der Tatsache, dass der islamwissenschaftliche
Beitrag zum ,Dialog der Kulturen® und mithin zur Gestaltung der Beziehungen
zwischen der islamischen Welt und dem Westen heute als wichtiger politischer
Beitrag zum Frieden gewertet werden kann. Tatsdchlich hat kein anderes geis-
teswissenschaftliches Fach in den letzten zwei Jahrzehnten eine derart tiefgrei-
fende Revolution seines politischen und gesellschaftlichen Stellenwertes durch-
gemacht wie die Islamwissenschaft (bzw. Orientalistik). In Deutschland geboren
im 18. Jahrhundert als Magd der Theologie hat sie bis weit nach dem Zweiten
Weltkrieg — Ausnahmen bestitigen die Regel — als Orchideenfach im Verborge-
nen gebliiht: interessant, aber fiir das Leben in dieser Welt nicht essentiell. Nicht
wenige deutsche Islamwissenschaftler taten das Thre, um diese Einschitzung zu

1 Annemarie Schimmel ist auch in ihrer Dankesrede anlésslich der Preisverleihung
noch einmal auf die Situation zuriickgekommen, die sie offenkundig bewegt hat.
Die Rede A. Schimmels zum Thema ,,Dem stillen Dialog verpflichtet” ist vom Bor-
senverein des Deutschen Buchhandels im Rahmen der Publikation ,,Friedenspreis
des Deutschen Buchhandels 1995, Frankfurt/M 1995, im Verlag der MVB ver6f-
fentlicht worden.

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | UDO STEINBACH

bestitigen; sie wandten sich bewusst von der Gegenwart der islamischen Welt
ab. Sie wollten ihr Bild von der so hohen Kultur der Vergangenheit nicht durch
eine ziemlich erniichternde Gegenwart verdunkeln lassen.

Der Verfasser dieses Beitrags erinnert sich noch, wie unverhohlen die Zunft
die Nase riimpfte, als er Anfang der siebziger Jahre begann, an einem Think
Tank der Bundesregierung (Stiftung Wissenschaft und Politik) das Nahost-
Referat aufzubauen: So etwas tat ein Orientalist nicht, der sich mit hochstem
akademischem Pridikat an einem mittelalterlichen arabischen Volksroman ver-
sucht hatte.? Es bedurfte eines Visionirs wie des Institutsdirektors Klaus Ritter,3
um nicht nur zu erkennen, dass die islamische Welt Gegenstand eines politischen
Think Tank der Regierung werden sollte, sondern dass es bei qualifizierter Be-
fassung mit ihr eines Islamwissenschaftlers bediirfen wiirde. Demgegeniiber wa-
ren andere fithrende Mitarbeiter am Institut so frei zu bekennen, dass der soeben
eingestellte Islamwissenschaftler iiberfliissig sei und erst dann von Nutzen sein
werde, wenn er iiber die NATO arbeite.

Die Masse der Islamwissenschaftler hatte mit der politischen Wirklichkeit
nicht viel zu tun und diese (in Gestalt der Politiker) nicht viel mit den Islamwis-
senschaftlern. Als ein Geistlicher einen Massenaufstand entfesselte und in Tehe-
ran einen Freund des Westens vom Thron stiirzte, stand die Politik vor einer von
den Weltstrategen nicht erwarteten Herausforderung. Khomeini hat der unpoliti-
schen Annemarie Schimmel vor der Kamera Sabine Christiansens Gewissensbis-
se bereitet, er hat aber zugleich die Islamwissenschaft zu einer Schliisseldisziplin
fir das Verstindnis grundlegender, den ,Westen‘ betreffender Entwicklungen
werden lassen. Aber — mancher wird sich noch erinnern — auch ldngst nicht alle
Orientalisten/Islamwissenschaftler wussten, was ein Ayatollah und wer Khomei-
ni war.

In den 28 Jahren seit dem Erfolg der Islamischen Revolution in Iran ist die is-
lamische Religion zu einer Bewegung geworden, die weltweit unmittelbar und
mittelbar auf ganz unterschiedliche Weise im politischen und gesellschaftlichen
Raum wirksam geworden ist. Der Islam ist gegenwiirtig wohl die einzige geistig-
politische Kraft, die weltweit Menschen betroffen macht. Uniibersehbar haben
breiteste Teile von Menschen in der islamisch gepréigten Welt ein Problem der
Akzeptanz mit Blick auf eine vom ,Westen® und insbesondere der Supermacht
USA politisch, wirtschaftlich, kulturell, zivilisatorisch (und militdrisch) geprég-
ten Welt.

Hinter der Wahrnehmung eines Grofteils von Offentlichkeit, Medien und Po-
litik steht seit etwa anderthalb Jahrzehnten das Paradigma vom ,clash of civiliza-

2 Udo Steinbach: Dhat al-Himma. Kulturgeschichtliche Untersuchungen zu einem
arabischen Volksroman, Wiesbaden: Steiner 1972.

3 Klaus Ritter griindete die als politischen Think Tank konzipierte ,,Stiftung Wissen-
schaft und Politik* (SWP) 1965 und war bis 1988 ihr erster Direktor. Er ist Neffe
des Islamwissenschaftlers Hellmut Ritter (1892-1971).

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 225

tions‘ d.h. einer auf Konflikt weisenden Grundténung vor allem der Beziehungen
zwischen der islamischen Welt und dem Westen. Der 11. September 2001, der
Kampf gegen den Terrorismus und die gewalttitigen Eruptionen seither, die vor
allem in Paléstina und im Irak (aber auch in Afghanistan) ihre Epizentren haben
und deren Auswirkungen zwischen Madrid und Bali zu verzeichnen sind, drohen
den ,clash of civilizations‘ zu einer self-fulfilling prophecy zu machen. Vor die-
sem Hintergrund kann sich die Islamwissenschaft nicht linger verweigern, in den
offentlichen Raum zu treten. Wo der Islam zur Rechtfertigung oder Mobilisie-
rung von Konflikten bemiiht wird, ist der Islamwissenschaftler/Orientalist her-
ausgefordert zu erkldren, und das heiflt ipso facto zu differenzieren. Im
schlimmsten Fall muss er erldutern, warum und mit welcher Zielsetzung im Na-
men von Religion Menschen getdtet werden. Wo es aber Tote gibt, sind in ho-
hem Mafle Emotionen freigesetzt; er muss den Grund fiir diese Emotionen ermit-
teln. Deshalb lduft der Islamwissenschaftler von Anfang an Gefahr, zwischen die
Fronten zu geraten — denn beide Seiten fiihlen sich als Opfer: Ein getoteter Ame-
rikaner oder Europier stiarkt die Wahrnehmung, ,der Westen® werde angegriffen.
Der Extremist im Irak oder Paléstina handelt aus der tiefsitzenden Uberzeugung,
die islamische Welt ihrerseits sei einmal mehr Opfer westlicher Aggression. Je-
der Versuch, zu erkldren und zu differenzieren, kann als Bemiihung wahrge-
nommen werden, zu verharmlosen bzw. das Opfer zum Titer und den Téter zum
Opfer zu machen.

Die Fragen, die zu stellen sind, sind nicht zuletzt deshalb schwierig, weil die
Antworten in den meisten Fillen nur Annidherungen an die ,Wahrheit* sein kon-
nen. Welche Rolle spielt die Religion wirklich — ist sie die treibende Kraft oder
wird sie zur Erreichung personlicher/politischer Ziele instrumentalisiert? In je-
dem Falle ist die Frage nach dem Wesenskern der islamischen Religion gestellt;
aber zugleich gilt es, deutlich zu machen, dass auch der Islam — wie jede andere
Religion — in unterschiedlichen gesellschaftlichen und politischen Kontexten un-
terschiedliche Erscheinungsformen annimmt. Damit richtet sich die Frage auf die
Gesellschaft, ihre politische und geistige Verfasstheit. Entscheidend ist auch der
internationale Kontext: Wer sind die Akteure; was sind ihre Ziele und ihre Wir-
kungsweise? Welche Verletzungen sind entstanden und entstehen weiterhin? Am
Ende richtet sich der Blick auf jeden einzelnen Titer; darauf, die Tat zu hinter-
fragen.

Der Blick vom Elfenbeinturm

In seiner Dankesrede anldsslich der Verleihung des Friedenspreises des Deut-
schen Buchhandels am 6. Oktober 2006 kommt der Soziologe Wolf Lepenies auf
diese Art der ,Forschung‘, die er ,,Gegnerforschung™ nennt, zu sprechen. Sie
miisse es nach Lage der Dinge auch geben: Es wire selbstmorderisch, auf ,,Geg-
nerforschung® zu verzichten. Notwendig sei es, der Militanz wehrhaft zu begeg-

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | UDO STEINBACH

nen — auch mit den Mitteln der Wissenschaft. Um das Phdnomen von Militanz
und Terror, das sich mit einem religiosen Méntelchen umgibt, an seiner Wurzel
zu verstehen, bediirfe es eines komplexeren Ansatzes. Hier reichten kulturelle
Zuweisungen nicht nur nicht aus, sondern seien auch Teil des Problems. Wenn
wir glaubten, die Ursachen des Terrors einzig in den Kulturideologien fremder
Volker finden zu konnen, seien wir lingst Kombattanten im ,Krieg der Kulturen®,
den die Fundamentalisten herbeibomben wollen.

,.Die Islamwissenschaft muss sich mit anderen Wissenschaften zusammentun: der Ge-
schichte, den Politik- und Gesellschaftswissenschaften. Immerhin — der Befund bleibt
giiltig: Heute gewinnt die Orient- oder Islamwissenschaft eine neue Bedeutung. Der El-
fenbeinturm reicht in die politische und gesellschaftliche Aktualitit: Es gibt Elfenbeim-

. .. 4
tiirme, von denen aus man weit sieht.*

Dass die im weiteren Sinne auf den ,Orient‘ gerichteten Wissenschaften objektiv
seien, ist spitestens seit der von dem Paldstina-stimmigen amerikanischen Lite-
raturwissenschaftler Edward Said in dem Buch Orientalism losgetretenen Debat-
te in Frage gestellt. Seine Kernthese, dass die westliche Orientalistik ein Bild von
der islamischen Welt entworfen habe, das von europdischen kolonialen und im-
perialen Interessen geleitet gewesen sei — die Wissenschaft als ancilla der Politik
—, hat das Selbstverstindnis des Faches tief erschiittert.’ Auch wenn Said selbst
seine These an englisch- und franzosischsprachiger Literatur festmacht, so haben
neuere Untersuchungen auch deutsche Wissenschaftler ausgemacht, deren Ar-
beitsergebnisse politische Beziige erkennen lassen.® Um Saids These ist es im
Laufe der Zeit stiller geworden; doch hat sie auch im Zusammenhang mit der
Greater Middle East Initiative des amerikanischen Priasidenten George W. Bush,
dem expliziten Versuch, die Region des Nahen und Mittleren Ostens — gegebe-
nenfalls mit gewalthaftem Nachdruck wie im Irak — nach westlichem Vorbild zu
demokratisieren, nichts an Aktualitit verloren. Zahlreiche Wissenschaftler haben
ihre Expertise hergegeben, zu beweisen, dass derartige Bemiihungen legitim,
machbar und erfolgreich sein konnen. Zahlreiche Wissenschaftler haben aber
auch klar gemacht, dass dies nach Lage der Dinge eine gefdhrliche Illusion sei.
Kaum ein Thema ist in den letzten Jahren derart prominent hervorgetreten, wie
das Thema ,Islam und Demokratie‘. An der Diskussion waren Islam- wie Poli-
tikwissenschaftler (in zahlreichen Fillen sind beide Ansitze in einer Person ver-
eint) beteiligt.

4 Dankesrede anlidsslich der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhan-

dels am 8. Oktober 2006 in der Frankfurter Paulskirche. In: Berliner Journal fiir So-

ziologie 17/1 (2007), S. 131-136.

Edward Said: Orientalism, New York: Pantheon Books 1978.

6 Alexander Haridi: Das Paradigma der ,,islamischen Zivilisation* — oder die Begriin-
dung der deutschen Islamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker (1876-1933),
Wiirzburg: Ergon 2005.

W

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 227

Fragwirdiger ,Universalismus'

Die Frage nach der Objektivitit der Politikwissenschaft und den ihr zugrunde lie-
genden Kriterien bei der Beurteilung politischer Tatbestinde mit Blick auf den
Nahen Osten ist beispielhaft an der Beurteilung der Gestalt eines der Fiihrer des
palédstinensischen Widerstandes gegen die zionistische Besiedlung Paléstinas, des
Mufti Hajj Amin al-Husaini, akut geworden. In jiingster Zeit sind ihm mehrere
Untersuchungen gewidmet worden.” Die Arbeit von Klaus Michael Mallmann
und Martin Ciippers erschlieBt neues Archivmaterial.® Eine der gegeniiber friihe-
ren Arbeiten schirfer hervortretende Erkenntnis ist, dass die nationalsozialisti-
sche Politik im Vorderen Orient, stirker als bisher deutlich gemacht, auf die Ver-
nichtung des Yishuv, des jiidischen Siedlungsraums in Palistina, ausgerichtet
gewesen sei. Der seit 1941 in Berlin residierende Mufti, der von der in Europa
angelaufenen Vernichtungsaktion gegen die Juden Kenntnis gehabt habe, sei an
diesen Aktivitidten als Spiritus rector maflgeblich beteiligt gewesen. In dem auf-
schlussreichen ,Epilog* setzen sich die Autoren kritisch mit den einschlidgigen
Untersuchungen der Geschichts- und Islamwissenschaften auseinander. ,,Gerade
innerhalb der Geschichts- und Islamwissenschaften fand die Nihe zwischen Na-
tionalsozialismus und der arabischen Welt bis in die jlingste Vergangenheit eine
eher nur sehr zweifelhafte Beachtung. Von einem Standpunkt, der die Kollabo-
ration des Mufti mit dem nationalsozialistischen Regime bei der mehr oder min-
der wissenschaftlich belegten Intention zur Vernichtung des Yishuv in den Vor-
dergrund riickt und zu einer vollig negativen Bewertung der personlichen wie po-
litischen Qualitédten des Mufti kommt, erscheinen die angeblich so differenzierten
Einschitzungen von Geschichts- und Islamwissenschaftlern bestenfalls blauzu-
gig, wenn nicht bewusst schonfirberisch. Diese hitten versucht, den Mufti im
Licht einer gezielten Diffamierungskampagne Englands und Israels als Realpoli-
tiker (,,Der Feind meines Feindes ist mein Freund*) ja schlicht als Patrioten zu
sehen. Den Vorwurf des Eurozentrismus lassen Mallmann und Ciippers nicht gel-
ten; es fithre an der Sache vorbei, ,,in einem derartigen Zusammenhang als fakti-
sche Absolution der arabischen Seite den Hinweis auf andersartige kulturelle
Umgangsformen einzufiihren®. Ein solcher Einwand bedeute nichts anderes, als
Individuen und ihr Tun auf diverse eherne Kulturkreise zu reduzieren und damit
zu entschuldigen sowie den Subjekten von vornherein faktisch jegliche Reflekti-
on menschlichen Handelns zu verwehren. ,,Die Kritik an solcherlei leichtfertigen
Zuschreibungen gar noch mit dem Vorwurf ,eurozentrischen‘ Denkens zu kon-

7  Gerhard Hopp u.a. (Hg.), Blind fiir die Geschichte? Arabische Begegnungen mit
dem Nationalsozialismus, Berlin: Klaus Schwarz 2004; Gerhard Hopp (Hg.), Mufti-
Papiere. Briefe, Memoranden, Reden und Aufrufe Amin al-Husainis aus dem Exil,
1940-45, Berlin: Klaus Schwarz 2001.

8 Klaus-Michael Mallmann/Martin Ciippers: Halbmond und Hakenkreuz. Das Dritte
Reich, die Araber und Paléstina, Darmstadt: WBG 2006.

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =


https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | UDO STEINBACH

tern, kommt einem katastrophalen Denkverbot gleich. Die Autoren reklamieren
die Position eines ,Universalismus‘, ,,der [...] fiir die Formulierung eines Urteils
iiber die Kollaboration von Arabern mit dem nationalsozialistischen Deutschland
von unverzichtbarer Bedeutung ist.“° Mit dieser ,universalistischen‘ Position zie-
hen sich die beiden Autoren jedoch auf einen Punkt zuriick, der der zionistischen
Bewegung eine nicht mehr zu hinterfragende Rechtfertigung verleiht und igno-
riert, dass durch sie die Lebensrechte palédstinensischer Araber einseitig in Frage
gestellt wurden.

Die Beteiligten der ,Islamischen Revolution® in Iran

Der Konflikt zwischen einem Universalismus (der von Mallmann und Ciippers
als ,,abendléndisches Denken im Gefolge der ,.Errungenschaften der Aufkld-
rung® gepriesen wird)'’ und einer Sichtweise, die tatsichlich kulturelle und reli-
giose Elemente bei der Erkldrung politischer Phdnomene in Betracht zieht, ist
spdtestens mit der Revolution in Iran (1978/79) aufgebrochen. Es war ein (schii-
tisch) islamischer Geistlicher, der einer verbreiteten Protestbewegung schlieilich
mit dem Islam entlehnten religiosen Konzepten ihre Durchschlagskraft verlieh,
sie zur Revolution eskalieren liel und beim Sturz der alten Ordnung Regie fiihr-
te. Nicht viele Orientalisten/Islamwissenschaftler gab es damals, die den Namen
Khomeini kannten; und nur wenige hatten seine Schrift von der hukumat-e isla-
mi, der ,,islamischen Regierung“, der die vilayat-e fagih, die Amtsfithrung des
anerkannten Gottesgelehrten, zugrunde liegen wiirde, gelesen. Die gegenwarts-
bezogene Islamwissenschaft war in Deutschland noch wenig entwickelt und nur
unzureichend vorbereitet und willens, aktuelle politische Entwicklungen zu
kommentieren — schlieBlich hatte es dazu noch keine wirklich nachhaltigen An-
ldasse gegeben. Das sollte sich dndern. Die Islamwissenschaft/Orientalistik trat
aus einem Schattendasein ins Rampenlicht der Offentlichkeit. Sie sollte Phino-
mene erkliren, die fiir die Politik, Medien und Offentlichkeit irritierend waren.
Dabei waren Konflikte programmiert. Der ,universalistische* common sense, in
dem sich der ,abendléndische’, die Aufkldrung hochhaltende Biirger eingerichtet
hatte, wiirde mit einer Sichtweise in Konflikt geraten, die in dem Geschehen eine
Logik sui generis erkennen wiirde; die rechtfertigen wiirde, wo aus der Sicht
westlicher Interessen, eines westlichen Werteverstindnisses, krasse Mittelalter-
lichkeit und Verletzungen eines modernen Verstdndnisses von Demokratie und
Menschenrechten geschehen wiirden. Sie wiirde allerdings zugleich deutlich ma-
chen miissen, an welchen Punkten die Erkldrung ihre Grenzen haben wiirde und
wo im Namen der Religion Geschehenes und Getanes vom Standpunkt ,univer-
saler Werte aus nicht mehr akzeptabel sein und Kritik, ja Verurteilung, ausge-

9 Vgl ebd,, S. 243-258, Zitate auf den S. 253, 257 und 258.
10 Ebd., S. 258.

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 229

sprochen werden miisste. Sie wiirde also konfliktbereit sein miissen — gegeniiber
der eigenen Gesellschaft ebenso wie gegeniiber den Akteuren, die im Namen der
islamischen Religion Werte verletzten, die in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhun-
derts Grundlage des globalen Zusammenlebens geworden waren.

Die Revolution im Iran bedeutete eine dramatische Herausforderung fiir das
Selbstverstdndnis und die gesellschaftliche Relevanz der Islamwissenschaft/Ori-
entalistik. Angesichts der Gewalthaftigkeit des Geschehens und der grof3en Zahl
der Opfer stellte sich die Frage nach der Rechtfertigung der Revolution als eines
Phinomens tiefgreifenden politischen Wandels: Wie stand es um die Legitimitit
der ,Islamischen Republik‘ im Lichte der augenfilligen Abweichungen des Sys-
tems der vilayat-e fagih von modernen Demokratiestandards? Wie stand es um
die Menschenrechte angesichts der Ubergriffe an und Verfolgungen von Men-
schen, die die islamischen Grundlagen des Systems nicht akzeptierten? Das Di-
lemma lag auf der Hand: Wiirden Werte, deren universale Geltung im Westen
gefordert wurde, uneingeschrinkt gelten miissen; oder wiirde das System eine ei-
gene Legitimation aus ihren reklamierten Wurzeln heraus haben und somit iiber
der Kritik vom Standpunkt westlicher Werte aus stehen? Wie Muhammad Kha-
tami, Staatsprasident Irans von 1997 bis 2005, noch im Jahre 2000 anldsslich der
Einweihung des ,Denkmals des Dialogs der Kulturen‘ im Schlosspark von Wei-
mar feststellte: Er spricht zundchst von der Notwendigkeit der Kritik von Traditi-
on und der Moderne; ,,wir konnen uns weder der Tradition, noch der Moderne
unterwerfen, aber auch nicht die eine der anderen opfern®. Die Errichtung der Is-
lamischen Republik sieht er im Licht der Losung des Spannungsverhiltnisses
von Tradition und Moderne: ,,Die neue religios-gesellschaftliche Ordnung wurde
im Iran etabliert, um auf die sich immer erneuernden Bediirfnisse und Fragestel-
lungen des heutigen Menschen Antworten zu finden.” Imam Khomeini habe so-
wohl auf der Erhaltung der Grundlagen der Religion als auch auf der Erhaltung
der Rolle des Volkes bestanden. Es gehe um die Etablierung der Volksherrschaft
im Einklang mit den traditionellen geistig-religiosen Grundlagen der Gesellschaft
bei gleichzeitiger Entwicklung einer modernen Zivilgesellschaft.''

Das Dilemma, das sich der Orientalistik/Islamwissenschaft stellte, lag auf der
Hand: Wie war das Geschehen zu erkldren, ohne zu rechtfertigen, was vom
Standpunkt universaler Werte nicht zu rechtfertigen war? Denn das Geschehen
hatte eine eigene, nachvollziehbare Logik: Die Urspriinge der Revolution lagen
in dem vom CIA im August 1953 unterstiitzten Putsch gegen die gewihlte sidku-
lare Regierung von Muhammad Musaddegh. Ein direkter Faden lie sich von
dessen Sturz zur Machtiibernahme Khomeinis Anfang 1979 ziehen. Ayatollah
Khomeini war ein Revolutiondr in dem Sinne, dass er eine Massenbewegung ge-

11 Weimarer Gesprich von Prisident Seyed Mohammad Khatami und Bundesprisi-
dent Johannes Rau am 12. Juli 2000 im Schloss zu Weimar. In: Seyed Mohammed
Khatami: Religiositit und Moderne, Heidelberg: deux mondes, 2001, o.S.

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | UDO STEINBACH

gen eine Ordnung in Gang setzte, die von der Masse der Iraner nicht gewollt war,
vom Ausland jedoch im Namen von dessen eigenen Interessen nachhaltig unter-
stiitzt wurde. Die Mobilisierung war nicht auf der Grundlage sékularer ,linker*
Denk- und Handlungsparadigmen erfolgt, die offensichtlich in Iran eine breite
Masse nicht zu erreichen vermochten. Khomeini war es gelungen, Elementen des
in Iran tief verwurzelten schiitisch-islamischen Glaubens eine Dynamik zu ver-
leihen, von der sich Millionen von Iranern mitgerissen fiihlten. Und von der Is-
lamischen Republik sagte Muhammad Khatami nach sieben Jahren gescheiterter
Anldufe, das System in der Weise zu veridndern, dass politischer Pluralismus,
Rechtstaatlichkeit und Menschenrechte respektiert wiirden, anlédsslich der Feiern
zum 25. Jahrestag der Revolution am 11. Februar 2004 (etwa eine Woche vor
den Parlamentswahlen, vor denen der Wichterrat etwa 3.000 Kandidaten des
Khatami-Lagers aus dem Rennen geworfen hatte): Demokratie in einem islami-
schen Rahmen sei der beste Kurs fiir das Land.

,Diejenigen, die einem westlichen Stil von Sdkularismus folgen, werden nicht nur die
Unabhéngigkeit, sondern auch die historische Identitét der iranischen Nation aufs Spiel
setzen. Und diejenigen, die die Demokratie unter dem Deckmantel des Islams untergra-
ben, stellen eine dhnliche Bedrohung dar und riskieren, die junge Generation zu ent-
fremden [...]. Wofiir ich immer gestanden habe und fiirderhin stehen werde, ist die drit-
te Option: Demokratie im Rahmenwerk der Religion vereinbar mit unserer Geschichte
und Religion.“12

Damit brachte Khatami zum Ausdruck, dass er das Prinzip der vilayat-e faqih als
Grundlage des politischen Systems in Iran akzeptiere. Die Islamwissenschaft war
zu erkldren bemiiht, in welcher Weise ,der Islam‘ in dem Geschehen wirksam
war. Das politische Dilemma des Widerspruchs zwischen einem westlich geprag-
tem universalen Demokratieparadigma und der gesellschaftlichen und politischen
Wirklichkeit in Iran hat sie naturgemif nicht zu 16sen vermocht. Dass die noch
immer anstehende politische und gesellschaftliche Modernisierung von Teilen
der islamischen Welt aber nicht ausschlieBlich gemél aus dem Westen entnom-
menen Blaupausen verlaufen wird, ist eine zentrale Einsicht, die durch die Er-
gebnisse der Wissenschaft untermauert worden ist. Die Herausforderung der is-
lamischen Welt mit Blick auf Entwicklung und Modernisierung wiirde darin lie-
gen, universale Standards mit dem Riickgriff auf Kultur und Religion zu einer
Synthese zu bringen. Dass dies im ,Westen* akzeptiert wird, ist eine Vorbedin-
gung fiir die Gestaltung der Beziehungen zur islamischen Welt.

Wohin Versuche fithren, westliche Demokratiemodelle tel quel in die islami-
sche Welt zu transplantieren, haben der durch die USA gewaltsam herbeigefiihrte
Sturz des irakischen Diktators Saddam Husain und das Scheitern der amerikani-
schen (aber auch von der Europidischen Union iibernommenen) Greater Middle

12 Weekly Press Digest (Teheran), Nr. 7, 7.2.-13.2.2004.

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 231

East Initiative gezeigt. Die Orientalistik/Islamwissenschaft hat sich intensiv an
der Diskussion zu Themen wie ,Islam und Demokratie‘ und ,Islam und Men-
schenrechte® beteiligt, die auch in der islamischen Welt in den letzten zwei Jahr-
zehnten nicht zuletzt im Zusammenhang mit den Bemithungen um demokratische
Reformen in Iran gefiihrt worden sind. Naturgem@8 sind die Ergebnisse kontro-
vers. Ganz grundsitzlich aber ist deutlich geworden, dass die vorstehend genann-
ten Begriffspaare einander nicht ausschlieBfen. In welcher Weise die Begriffe
miteinander kompatibel gemacht werden konnen, ist Gegenstand zahlreicher is-
lamwissenschaftlicher Arbeiten gewesen.

Der ,Dialog der Kulturen®

Die Auflosung des Dilemmas muss im politischen Raum erfolgen. Der Ausweg
aus dem Spannungsverhdltnis von Universalitit der Geltung grundlegender poli-
tischer und gesellschaftlicher Werte auf der einen, und der Legitimitit der Griin-
dung jeweils eigener Ordnungen auf der Grundlage von Tradition, Kultur und
Religion auf der anderen Seite lag in dem, was vage und bisweilen missverstand-
lich der ,Dialog der Kulturen‘ genannt wurde. Nach Lage der Dinge war es kein
Zufall, dass dieses Thema mit der Griindung und Konsolidierung der Islamischen
Republik an Aktualitit gewann. Mit dem Abschluss des irakisch-iranischen
Krieges durch den Waffenstillstand vom 20. August 1988 und dem Tod Khomei-
nis (3. Juni 1989) galt es zu ermitteln, auf welcher Grundlage sich kiinftig das
Zusammenleben ,westlicher’ Ordnungen und der Islamischen Republik Iran ges-
talten wiirde. Dass Deutschland im Rahmen der Europdischen Union dabei seit
1988 eine Vorreiterrolle annahm, war vor dem Hintergrund der Geschichte der
deutsch-iranischen Beziehungen kein Zufall. Symbolisch fiir diese Qualitédt der
Beziehungen war die Einweihung des Denkmals des Dialogs der Kulturen in
Weimar anlédsslich des Staatsbesuchs Khatamis in Deutschland im Juli 2000
durch die beiden Staatspriasidenten Muhammad Khatami und Johannes Rau. Auf
zwei unbesetzten Sesseln aus Granit wird durch Zitate aus ihren Dichtungen die
Gegenwart von Goethe und Hafiz imaginiert. Am Vorabend des Ereignisses hat-
ten die beiden Staatsoberhdupter mit dem Theologen Hans Kiing und dem Is-
lamwissenschaftler Josef van Ess iiber philosophische und theologische Aspekte
der Beziehungen zwischen der islamischen Welt und dem Westen ,dialogisiert*."

Der ,Dialog der Kulturen® ist — anders als es der Begriff suggeriert — kein rein
kulturelles Ereignis. Er umfasst zwar eine kulturelle Dimension, ist aber in seiner
Reichweite politisch zielorientiert und richtet sich auf die Zukunft einer interna-
tionalen Ordnung, in der ,culture matters‘. Deshalb wurden die Menschenrechte
in den Mittelpunkt des ,Dialogs der Kulturen‘ mit Iran gestellt. Die Teilnehmer

13 S.o. Anm. 14.

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | UDO STEINBACH

auf beiden Seiten kamen aus dem akademischen wie aus dem politisch-
diplomatischen Raum. Die Gegenwart der Islamwissenschaft war notwendig, um
die deutsche (,westliche‘) Delegation fiir die Legitimation von Riickfragen aus
dem iranischen (,islamischen‘) Raum zu sensibilisieren; so wie intime Kenner
Deutschlands (,des Westens®) auf der anderen Seite den iranischen Teilnehmern
verdeutlichen mussten, wo die essentiellen Anliegen der deutschen (westlichen)
Position lagen. Anliegen wie Anlage dieses ,Dialogs der Kulturen® aber reichten
weit liber die Kompetenzgebiete von Islamwissenschaft/Orientalistik und West-
Kennerschaft/Okzidentalistik hinaus. Das Ergebnis musste ein politisches sein
und damit das Selbstverstindnis der Akteure, aber auch die Grundlage des globa-
len Ordnungssystems berithren. So war die Wirkung des Dialogs der Kulturen
von Anfang an nur in langfristiger Perspektive zu sehen. War es ein Zufall, dass
Mitte der neunziger Jahre eine breite Bewegung in Iran Verdnderungen in der
demokratischen Verfasstheit und vertiefte Achtung der Menschenrechte einfor-
derte und 1997 Muhammad Khatami an die Macht wihlte? Auf deutscher Seite
war es Bundesprisident Roman Herzog, der die Logik des ,Dialogs der Kulturen*
unter den verinderten Bedingungen des ,culture matters‘ hervorhob."*

Er hielt auch die Laudatio bei der Verleihung des Friedenspreises des Deut-
schen Buchhandels im Oktober 1995 an die Islamwissenschaftlerin Professor
Annemarie Schimmel. Ohne auch nur ein Jota von der Geltung von Werten ab-
zugehen, auf die sich die internationale Gemeinschaft als ,global® geltend ver-
standigt hat (u.a. in der Menschenrechtserklirung der UNO von 1948) stellt Her-
zog fest, dass die political correctness ,keine legitime Schranke der verfassungs-
rechtlich verbiirgten Meinungsfreiheit sein kann.“ Am Beispiel amerikanischer,
britischer und russischer Literaturwissenschaftler macht er deutlich, dass die Be-
fassung mit deutscher Literatur und Kultur wihrend der Nazi-Barbarei geeignet
war, ein anderes, giiltigeres Verstidndnis der Deutschen zu vermitteln, ohne die
Furchtbarkeit des Regimes der Nazis zu relativieren. Die Aufgabe auch der Is-
lamgelehrten sieht er darin, jene Kenntnisse des Islams zu vermitteln, die die Ge-
sellschaft instand setzen, zu differenzieren und die Vielfalt von Religion und
Kultur zum Ausdruck zu bringen. Damit habe die Preistridgerin zum Frieden bei-
getragen und erhalte den Friedenspreis des Deutschen Buchhandels zu Recht."

Roman Herzog und Muhammad Khatami haben bis zum Ende der Amtszeit
des Bundesprisidenten einen immer wieder Offentlich gemachten Dialog der
Kulturen gefiihrt.'® Der Verfasser dieses Beitrags hatte die Ehre, gemeinsam mit

14 Roman Herzog (Hg.), Dialogue of Cultures — the Future of Relations between Wes-
tern and Islamic Societies (Report on a Conference held at the initiative of the Ger-
man President Roman Herzog), Berlin 1999.

15 Die Laudatio von Bundesprisident Roman Herzog ist zu finden unter: http\www.
bundespraesident.de\dokumente\-2.12136\Rede\dokument.htm.

16 Sayed Mohammed Khatami: ,,Auch die Tradition ist nicht ewig®, in: FAZ, 1. Au-
gust 1998; idem: ,,Keine Religion ist im Besitz der absoluten Wahrheit“, in: FAZ,

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =


https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 233

den engsten Mitarbeitern des Bundespriésidenten eine Sequenz von Projekten und
Veranstaltungen zu erarbeiten, in der der wissenschaftliche und politische Raum
auf westlicher wie muslimischer Seite aufs engste miteinander kommunizieren
sollten. Auf der Seite der Wissenschaft wiirde die Islamwissenschaft/Orientalistik
den anderen beteiligten Wissenschaften von der Politik- iiber die Erziehungs-
und Naturwissenschaften bis hin zu den Ingenieurwissenschaften das Feld ebnen,
indem sie kenntlich machte, wo deren Stellenwert fiir eine auch kulturell relevan-
te Dimension an Gemeinsamkeiten mit Vertretern der entsprechenden Diszipli-
nen aus dem islamischen Raum liegen wiirde. Die am 23. April 1999 verabschie-
dete ,Berliner Erkldrung* sollte Wegweisung fiir den weiteren Gang der Dinge
sein.'” Die Entwicklungen haben dann eine andere Richtung eingeschlagen. Auf
die Griinde dafiir kann an dieser Stelle nicht eingegangen werden. Mit dem 11.
September 2001 war schlieBlich eine Situation entstanden, in der zwar viel von
Dialog geredet wurde. Aber nunmehr hatten politische Extremisten das Wort und
das Heft des Handelns auf ihrer Seite. Ein christlicher Fundamentalist im Weiflen
Haus, der sich auszuziehen anschickte, in erkldrtermallen religioser Dimension
dem ,Greater Middle East‘ das Gute in Form westlich verstandener Demokratie
und Freiheit zu bringen; und Extremisten, die sich riisteten, iiber ,islamische*
Konzepte wie den dschihad Widerstand zu leisten und die islamische Welt von
den ,Kreuzfahrern‘ zu befreien. Der wirkliche Dialog blieb dabei auf der Strecke.
Die Wahl von Mahmud Ahmadineschad als Nachfolger Khatamis im Juni 2005
war nur eines — und noch eines der harmloseren — Ergebnisse dieser Entwick-
lung. Khatami, nach den Griinden befragt, warum der Prozess der Demokratisie-
rung in Iran nicht vorangekommen sei, sieht einen der Griinde in der Politik Wa-
shingtons: Beim Kampf gegen die Taliban im Gefolge des 11. September habe
Iran doch die Nordallianz in Afghanistan unterstiitzt und sei somit an der Seite
der USA gewesen. Wenig spdter aber, am 29. Januar 2002, habe Prisident
George W. Bush in seiner ,State of the Union‘ Botschaft Iran auf der ,Achse des
Bosen® festgemacht. Dies habe diejenigen in Iran bestérkt, die Demokratisierung
mit Amerikanisierung gleichgesetzt hitten. Dem Demokratisierungsprozess sei
mithin die Legitimitit verlorengegangen.

Dieses mag man als einen weiteren Beleg fiir das sattsam bekannte Argumen-
tationsmuster in der islamischen Welt werten, ,dem Westen® alle Probleme der
islamischen Welt anzulasten.'® Die Flucht vor der Wirklichkeit sollte auch kei-

26. September 1998; Roman Herzog: ,,Warum der Westen lernen muss, skeptisch
zu werden®, in: FAZ, 30. April 1999; Sayed Mohammed Khatami: ,,.Dialog der Zi-
vilisationen — 6stliche Spiritualitit und westliche Rationalitit®, in: Die Welt, 7. Au-
gust 1999.

17 Zur Berliner Erkldrung und der einschligigen Konferenz, aus der sie hervorgegan-
gen ist, s. Heiner Bielefeld in Orient 37 (1999), S. 38-47.

18 Bassam Tibi: Die Verschworung. Das Trauma arabischer Politik, Hamburg: Hoff-
mann und Campe 1993.

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | UDO STEINBACH

neswegs kleingeredet oder entschuldigt werden. Eine der Herausforderungen an
die islamische Welt ist, sich der Moderne und der Auseinandersetzung mit dieser
ohne Tabus zu stellen. Aber der Westen und seine Politik tragen eben Mitschuld
an den Verkrampfungen gegeniiber dem Modernisierungsprozess weithin in der
islamischen Welt. Zu Recht fordert deshalb Roman Herzog, dass wir fiir ,,unsere
Vorstellungen von Menschenwiirde und Menschenrechten kdmpfen und werben*
miissen, aber wir konnten das in Frieden tun — ,,niemand miisste mehr befiirch-
ten, dass hier eine Fortsetzung alter kolonialistischer Herrschaftsmethoden mit
ideologischen Mitteln stattfindet. Vor dem Hintergrund einer sich selbst erfiil-
lenden Prophezeiung eines ,Kampfes der Kulturen® sieht Herzog den interkultu-
rellen Dialog als ,,Teil einer rationalen Friedensstrategie®. Und deshalb begriifite
er die Verleihung des Friedenspreises an Annemarie Schimmel: ,,Und fiir diesen
Dialog braucht man Menschen, die zwischen Kulturen wandern und die iiber sie
Wissen vermitteln, die bereit und imstande sind, sich auch in fremde Begrifflich-
keiten und Erfahrungen hineinzudenken und so das Gelernte weiter zu vermit-

. . . . 19
teln, die auf diese Weise Briicken des Vertrauens bauen®.

Der ,islamische Terrorismus‘ — Tater zu Opfern machen?

Das Verbrechen des 11. September 2001 hat es weiter erschwert, das Selbstver-
standnis der Islamwissenschaft/Orientalistik als Briicke zu bestimmen. Die Les-
arten islamistisch begriindeter Gewalt lagen in der deutschen Offentlichkeit weit
auseinander. Die einen sahen sich im Kriegszustand. Die Brutalitiit des 11. Sep-
tember und nachfolgender Terrorakte bestétigte ihnen einmal mehr, dass sich der
Terrorismus gegen fundamentale Wertvorstellungen richtete, die dem weltweiten
menschlichen Zusammenleben im 21. Jahrhundert zugrunde liegen. Tatséchlich
ist nach dem Terrorakt des 11. September die Dimension des Konflikts in die
Nihe eines ,Dritten Weltkrieges® geriickt worden. Dieser Einschétzung einer ,is-
lamistischen Herausforderung® standen jene diametral gegeniiber, die in Terror
und Gewalttitigkeit im Wesentlichen eine Antwort auf eine Politik des Westens
— und insbesondere seiner Vormacht, der USA — sehen, die ihrerseits von riick-
sichtsloser Durchsetzung wirtschaftlicher Interessen, politischer — auch militéri-
scher — Dominanz und der Praktizierung doppelter Standards gekennzeichnet sei.
Islamistische Gewalttiter werden so zu einer islamischen Variante von Verlierern
der Globalisierung.

Man muss nicht notwendig zu letzterer Spezies gehoren, um in den Ruch der
Blaudugigkeit, der Verharmlosung oder der ,Terroristen-Versteher® zu kommen.
Wer aber hat die Deutungshoheit? Wenn es der Islam ist, der von Gewalttitern
instrumentalisiert wird, dann konnen diejenigen nicht abtauchen, aber auch nicht

19 S.o. Anm. 18.

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 235

iiberhort werden, die sich mit dieser Religion, ihren theologischen, historischen,
kulturellen und aktuellen politischen Erscheinungsformen, vertieft befassen. Die
Wissenschaft vom Islam und der islamisch geprigten Welt muss riskieren, ihre
Unschuld zu verlieren, und die Studierstube/den Horsaal zu verlassen, in dem sie
sich lange eingerichtet hatte; und sie muss sich der Herausforderung stellen, in
der Offentlichkeit die Geschehnisse zu erkliren — ganz im Sinne jenes Elfenbein-
turms von Wolf Lepenies, von dem aus man weit sieht.

Varianten der Deutung anzubieten, geschieht mit zwei interdependenten Ziel-
setzungen: Der Differenzierung und der Offnung von Riumen politischen Han-
delns als Reaktion auf ein Phidnomen, das nicht wegdiskutiert werden kann: die
Instrumentalisierung von Religion fiir politische Zwecke und zur Rechtfertigung
von Gewalt und Terror. Essentiell ist die Erkenntnis, dass es in der gewalthaften
Begegnung nicht um einen Zusammensto3 von Kulturen oder Religionen geht.
Die Herausforderung bleibt in ihrem Kern eine politische; und die Losung des
Problems liegt im politischen Raum. Nach dem Ende des Ost-West-Problems
sind politische Erblasten schirfer hervorgetreten als im internationalen System
vergangener Jahrzehnte. Neue politische Herausforderungen sind hinzugekom-
men. Im Nahen und Mittleren Osten treten sie mit besonderer Dramatik zutage.
Es liegt in bestimmten Wesensziigen von Religion, dass sich der Islam fiir die
Mobilisierung durch Konfliktparteien besonders ,wirksam‘ instrumentalisieren
lasst. Deshalb ist es auch wenig forderlich, das Konfliktgeschehen in der Gegen-
wart in die Dimension des ,Dritten Weltkrieges® zu stellen. Denn auf diese Weise
tritt man in die Falle jener extremistischen Minderheit unter Muslimen, die sich
ihrerseits in einer globalen Auseinandersetzung mit ,dem Westen® sehen. Die
Weltkriegsdimension verwischt die dringend notwendige Differenzierung. Sie
verstellt auch die Tatsache, dass die iiberwiltigende Mehrheit der iiber einer Mil-
liarde Muslime zwischen dem Atlantik und dem Pazifik dringlich selbst die Lo-
sung der Konflikte und Krisen und nicht zuletzt auch die Befreiung von politi-
schen Regimen wiinscht, die im 21. Jahrhundert unzeitgemil geworden sind.

Die nahezu globale Eskalation gewalthafter Entwicklungen seit dem Beginn
des Aufmarsches der USA gegen Saddam Husain Anfang 2002 und dem Fall des
baathistischen Regimes in Bagdad hat es unabdingbar gemacht, dass die Islam-
wissenschaft/Orientalistik noch weiter an die Politik- und Gesellschaftswissen-
schaften riicken, als dies ohnehin bereits der Fall gewesen ist. Der diffuse Terro-
rismus im Irak und im islamisch gepréigten Raum zwischen Casablanca und Bali,
der spitestens mit den Terrorakten in Madrid (Mérz 2004) und London (Juli
2005) auch nach Europa heriibergekommen ist, bedarf eines komplexen wissen-
schaftlichen Ansatzes. Das bezieht sich umso mehr auf jene Elemente des
,Dschihadismus®, die Selbstmordattentate als ,normale‘ Waffe des Kampfes zur
Erreichung welcher Ziele auch immer einsetzen.

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | UDO STEINBACH

Das Ergebnis muss ein sozialpsychologischer Befund sein, zu dem die Is-
lamwissenschaft/Orientalistik einen Beitrag leisten kann — ohne jedoch den An-
spruch zu erheben, ihrerseits das Phinomen erschopfend erkliren zu kénnen.”
Die Uberwindung des Phinomens wird denn auch nicht aus sich selbst heraus
und von selbst erfolgen; sie wird vielmehr nur das Ergebnis einer umfassenden
Anderung von Politik sein. Dies gilt mit Blick auf Teile der islamischen Welt,
d.h. ihre politische, wirtschaftliche und gesellschaftliche Verfasstheit. Dies gilt
aber auch mit Blick auf die Gestaltung der Bezichungen zwischen dem Westen
und der islamischen Welt, nicht zuletzt beim Umgang mit den Konflikten in der
Region des Nahen Ostens. Dass der Losung des Nahostkonflikts dabei eine
Schliisselrolle zukommt, braucht hier nicht einmal mehr wiederholt zu werden.
Aufgabe der Islamwissenschaftler ist es, deutlich zu machen, dass es ,den Islam*
nicht als unwandelbares theologisches System und schon gar nicht als verbindli-
ches politisches oder gesellschaftliches Konzept gibt. Mit Blick auf das Phéno-
men der Gewalt, die sich auf den Islam beruft, haben sie zu Recht immer wieder
darauf hingewiesen, in welcher Weise und in welchen Zusammenhéngen im 20.
Jahrhundert aus einer Religion im Sinne des Glaubens an Gott eine Ideologie im
Sinne der Ausrichtung des Handelns an selektiv und subjektiv vorgenommenen
Interpretationen von Elementen des Islams gemacht worden ist.

Der Islam in unserer Gesellschaft

Differenzierung aber tut auch Not, um den Frieden in unserer eigenen Gesell-
schaft nicht zu gefiahrden. Unabweisbar wird der Islam zu einer immer nachhalti-
ger sichtbaren Facette der gesellschaftlichen Wirklichkeit in Deutschland (und
Europa). Dabei leben alle Erscheinungsformen von Muslimen, welche die islami-
sche Welt selbst kennzeichnen, auch unter uns. Dazu gehoren Extremisten; die
iiberwiltigende Mehrheit aber sucht — jedoch ohne auf eine islamische Identitit
zu verzichten — an einer freiheitlichen Ordnung und den Chancen einer liberalen
Wirtschaftsordnung teilzuhaben. Auch in diesem Falle ist die Islamwissenschaft
nur eine Stimme in einer komplexen Antwort auf zahlreiche Fragen. Im Mittel-
punkt ihres Parts steht die Erorterung dariiber, ob und in welcher Weise sich der
Islam als Religion, aber insbesondere als religios-gesellschaftliches und religios-
politisches Phidnomen verdndern muss und kann, um auch Muslimen in den siku-
laren, liberalen, demokratisch verfassten und auf die Menschenrechte ausgerich-
teten Gesellschaften Europas ihren Platz zu geben. Dass dies keine leichte Auf-
gabe ist, ist angesichts des ,Unbehagens am Islam® in breitesten Teilen der Be-
volkerung nachvollziehbar. Und an keinem anderen Punkt der Gegenwart des Is-
lams und der Muslime ist die Islamwissenschaft derart verfiihrt, sich zur Bestéti-

20 Vgl. etwa Olivier Roy: Globalized Islam. The Search for a New Ummah, London:
Hurst 2004.

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 237

gung weltanschaulicher und politischer Konzepte, ja Vorurteile und Klischees,
instrumentalisieren zu lassen. So schieBen denn auch ,Islamwissenschaftler wie
Pilze aus dem Boden, die man als ,selbsternannt‘ zu qualifizieren geneigt ist.
Aber wo ist die Grenze zwischen genuinem und selbsternanntem Expertentum?
Sie ist um so schwerer zu ziehen, als die Medien eher geneigt sind, den ,Bauch*
zu bedienen; d.h. jenen Gefiihlen Nahrung zu geben, fiir die der Islam per defini-
tionem eine Religion ist, die mit der Moderne und damit auch mit modernen poli-
tischen und gesellschaftlichen Systemen inkompatibel ist. In dieser konfrontati-
ven und polarisierten Situation erscheinen diejenigen Islamwissenschaftler, die
auf die Vielfalt der Erscheinungsformen des Islams, die zahlreichen Ansitze der
Modernisierung iiberall in der islamischen Welt verweisen und mithin zu dem
Ergebnis kommen, dass es der islamischen Welt moglich sein wird, einen eige-
nen Weg in eine mittlerweile globale Moderne zu gehen, als blauédugig.

Der Islamwissenschaftler/Orientalist muss heute — nach seiner Entscheidung
fiir sein Fach — noch eine andere Entscheidung treffen: Wo er seine wissenschaft-
liche Tétigkeit ansiedelt — im Elfenbeinturm oder auf dem Elfenbeinturm. Wenn
er sich fiir letzteres entscheidet, ist er sichtbar und sieht vieles. Er ist Teil der Ge-
sellschaft; dieser muss er vermitteln, was er tut und ermittelt. Er benotigt heute —
wer hitte das Anfang der siebziger Jahre gedacht, als Moderne und Gegenwart
auch fiir die Islamwissenschaft/Orientalistik zum Thema wurden — Zivilcourage.
In seiner Arbeit sieht er sich mit Lobbies und Interessengruppen konfrontiert, die
politisch und gesellschaftlich besser vernetzt sind als er, der seine Unabhiingig-
keit bewahren muss. Im Gefolge des 11. September 2001 hat sich die Spannung
zwischen Vorurteilen und Interessen auf der einen und der Expertise des Islam-
wissenschaftlers/Orientalisten auf der anderen Seite verschirft. Wie ist das Ver-
hiltnis von Islam und Gewalt? Wo liegt der Ubergang von islamischer Frommig-
keit zu islamistischem Extremismus? Hier tun sich nicht selten unterschiedliche
Einstellungen zu jenem Establishment auf, das fiir die innere Sicherheit zustindig
ist. Ist der Islam in einer Weise modernisierbar, dass Muslime sich als europdi-
sche Biirger islamischen Glaubens in den europdischen Gesellschaften integrie-
ren? Gibt es also einen europdischen Islam, der mit dem Grundgesetz und der
Wertordnung kompatibel ist, auf dem das Grundgesetz beruht? Oder ist ,die
Scharia‘ ein unumstdBlich festes Rechtssystem, das unabdingbar eine Kluft zwi-
schen der ,islamischen Gemeinschaft® und der ,deutschen Gesellschaft® aufreif3t?
Hier legt sich der Islamwissenschaftler mit jenem breiten, hoch emotionalisierten
Strom in der deutschen Bevolkerung an, der ,den Islam‘ als das Gegenstiick
schlechthin zu den europdischen Errungenschaften, die durch Renaissance und
Aufkldrung erreicht wurden, wahrnimmt. Sie hatten ihre Hochgefiihle im Zu-
sammenhang mit dem ,Karikaturenstreit*.*' ,Muslime* seien unfihig, Biirgerrech-

21 Karikaturen in der dédnischen Zeitung ,.JJyllands-Posten®, die islamistische Gewalt
mit dem Propheten Muhammad in Verbindung brachten, fithrten 2005 zu teils hefti-

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | UDO STEINBACH

te im europdischen Sinne zu akzeptieren, zu denen das Recht auf freie Meinungs-
duBerung gehore. Den Fundamentalisten der Meinungsfreiheit ist selbstverstind-
lich, dass die hohen Giiter, die Europa durch die Geschichte der letzten Jahrhun-
derte geschaffen hat, nicht nachvollziehbar sind fiir die Angehorigen einer Reli-
gion, die nach weitest verbreiteten Einschitzungen das Mittelalter noch immer
nicht hinter sich gelassen hat.

An dieser Stelle treten Fronten mit Blick auf politische Herausforderungen
auch auflerhalb der eigenen Gesellschaft ins Bild. So etwa in der Frage nach der
Zukunft der Beziehungen zwischen der Tiirkei und der Europdischen Union. Die
,Abendldnder‘, die — wie in der Debatte um die Migration von Muslimen nach
Deutschland — unter sich bleiben wollen, sehen eine derartige Andersartigkeit der
Identititen zwischen ,Muslimen‘ und ,Europédern‘, dass die Mitgliedschaft der
Tiirkei in der EU ,,das Projekt der politischen Einheit Europas torpedieren* wiir-
de.”? Diese unhistorisch apodiktische und populistische Feststellung durch Unter-
suchungen zu korrigieren, die sich der Instrumente und Methoden der Turkologie
(als einer Kulturwissenschaft) bedienen, wird als ,kulturalistisch* abgetan.

Politisch besonders brisant konnen die gegensitzlichen Wahrnehmungen
werden, wenn Israel ins Bild tritt. Die Kritik an Israels Politik in den besetzten
Gebieten — welcher Islamwissenschaftler/Orientalist konnte sich ihrer enthalten —
wird nicht nur allzu leicht in die Ecke des Antisemitismus geschoben. Die Argu-
mentationskette pflegt vielmehr diese kritische Einstellung mit der in der Grund-
haltung konstruktiven und differenzierten Position des Zeitgeschichtlers/
Islamwissenschaftlers/Orientalisten gegeniiber dem Islam in einen Zusam-
menhang zu bringen: Zwischen Islam und Islamismus sowie sich islamisch recht-
fertigender Militanz nicht mehr differenzierend wird der Islamwissenschaft-
ler/Orientalist zum Parteigidnger eines ,Islams® abgestempelt, dessen Ziel die
Vernichtung Israels sei. Dabei wird die psychologische Dimension des Palistina-
Problems mit Blick auf den islamisch geprigten Nahen Osten, ja die islamische
Welt jenseits desselben, bewusst ausgeklammert. Die anhaltende Besatzung und
ihre gewalthaften Begleiterscheinungen wird von Arabern als tiefe Demiitigung
auch im Horizont der islamischen Religion wahrgenommen. Aus dieser Demiiti-
gung erwichst Gewaltbereitschaft. Wer vermochte diesen Zusammenhang besser
zu verstehen als der Islamwissenschaftler? In einer polarisierten politischen und
gesellschaftlichen Konstellation — sowohl mit Bezug auf Israel als auch auf den
Islam — kann es im Extrem zu existenzbedrohlichen Kampagnen kommen. Sie

gen und gewalttitigen Protesten unter den Muslimen in Europa und in der islami-
schen Welt. In Europa selbst standen sich zugleich kompromisslose Vertreter der
Meinungs- und kiinstlerischen Freiheit auf der einen und einer gebotenen Zurtick-
haltung angesichts muslimischer Empfindlichkeiten auf der anderen Seite gegen-
iiber.

22 Hans-Ulrich Wehler: ,,Verblendetes Harakiri. Der Tiirkei-Beitritt zerstort die EU*,
in: Aus Politik und Zeitgeschichte (APuZ), Nr. 33-34, 9. August 2004.

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 239

finden in der lapidaren Drohung: ,,Und so einer wird aus Steuermitteln bezahlt®,
gleichermaf3en ihren Brennpunkt und ihr Totschlagargument. Damit aber ist zum
Ausdruck gebracht, welchen hohen gesellschaftlichen Stellenwert die Islamwis-
senschaft/Orientalistik heute einnimmt. Dass er kontrovers sein muss, liegt in der
Natur der Sache.

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29. =



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

-014 - am 13.02.2026, 21:58:29.



https://doi.org/10.14361/9783839407158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

