pels waren.® Die rabbinischen Autorititen versuchten iiber Generatio-
nen hinweg, diese immanenten Nachteile und Méngel der gesetzlichen
Regeln auch dadurch zu iiberwinden, dass sie es dem Einzelnen aufer-
legten, einen moralisch hoheren, personlichen Standard zu verfol-
gen.% Er sollte in verschiedenen Situationen auf sein Recht verzichten
und Billigkeit iiben.®> Doch diese Forderung moralischen Verhaltens —
im Sinne von rechtlich nicht erzwingbaren Regeln — erzeugt kein ernstes
Kollisionsproblem zwischen zwei normativen Systemen. Wie schon
oben erwihnt, stellen moralische Forderungen gegeniiber dem Einzel-
nen einen integralen Teil des umfassenden religidsen normativen Sys-
tems dar.% Die moralischen Forderungen sind eine Erginzung zum
rechtlichen Teil des einheitlichen Systems.¢’

4. Der Rechtsfindungsprozess und die moralische Entscheidung

Die jiidische Rechtstradition war sich vollumfanglich bewusst, dass die
Personlichkeit des Richters einen entscheidenden Einfluss auf den
Rechtsentscheid ausiibt. Es wurde schon im Altertum erkannt, dass die
juristische Methode und Begriffswelt keine formallogische Deduktion
zur Losung eines rechtlichen Problemes bieten kdnnen. In der Tat, die
Weisen bestehen darauf, dass ein Erfordernis fiir die Ernennung eines
Richters seine Fahigkeit sei, "ein Reptil als ein reines Tier auf Grund
des biblischen Rechts zu erkliren".®® Nun aber ist ein Kriechtier das

63 TB. Bava Mezia, 30b. Vgl. B. Cohen, Letter and Spirit in Jewish and Roman Law,
in: Jewish and Roman Law I, New York 1966, S. 31-64.

64 Vgl. A. Lichtenstein, Does Jewish Tradition Recognize an Ethic Independent of Ha-
lakha?, in: Modern Jewish Ethics: Theory and Practice, M. Fox ed., Columbus, Ohio
1975, S. 62-88.

65 Uber die Problematik der Aequitas bei Maimonides siche I. Englard, The Problem
of Equity in Maimonides, in: Israel Law Review 21 (1986), 296-332; vgl. auch die
verschiedenen Beitrdge zu dieser Frage in: On Law and Equity in Maimonidean Ju-
risprudence — Reading The Guide for the Perplexed 111: 34, H. Ben-Menahem, B.
Lifshitz eds., Jerusalem 2004 (Hebréisch, ein Teil in Englisch).

66 Supra S. 24-26.

67 Vgl. A. Lichtenstein (Anm. 64), S. 67, 70-73, 83.

68 TB Sanhedrin 17 a.

33

hitps://doi.org/10.5771/9783845224893-33 - am 17.01.2028, 13:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845224893-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbol der Unreinheit und als solches ausdriicklich von der Bibel be-
schrieben.®” Dies zeigt aber, dass die Rabbiner iiberzeugt waren, dass
ein Richter mit Hilfe von rein juristischen Begriffen zu jedem Resultat
gelangen kann,’ auch zu einem, das — vom religiésen Standpunkt aus
gesehen — vollig absurd ist.”! Was hindert ihn also, zu einem solchen
Resultat zu kommen? Es ist sein Glaube, seine Weltanschauung, seine
personliche Verpflichtung und Loyalitdt zum religiosen Recht, kurz:
was im jiidischen Zusammenhang als Gottesfurcht bezeichnet wird.
Deshalb besteht die unverzichtbare Forderung darauf, dass der Richter
glidubig und gottesfiirchtig sein muss. Fehlt diese Voraussetzung, dann
kann weder dieser Richter noch sein Spruch als legitim vom religiosen
Standpunkte aus betrachtet werden. In den jiidischen Quellen gibt es
einen speziellen Ausdruck fiir den Vorgang einer juristisch scheinbar
stichhaltigen Begriindung, die aber zu einer Schlussfolgerung fiihrt, die
im ureigensten Sinne falsch ist: 73772 X2w 77IN2 0219 MP35, wortlich:
Enthiillung eines Antlitzes der Thora, das ungesetzlich ist.”> Doch bleibt
die Tatsache bestehen, dass auch der gottesfiirchtige Richter und Ent-
scheider, der sich dem Joch des Gesetzes vorbehaltslos unterwirft, seine
personliche, spezifisch religiose Einstellung und Ideologie in seinem
Entscheid zur Geltung bringen lassen kann und es auch meistens tut. Mit
anderen Worten: die personlichen, ethischen Vorstellungen des Ent-
scheiders — natiirlich im Rahmen der jiidisch-orthodoxen Religion —
fliessen im Rechtsfindungsprozess in den Entscheid hinein. Zwei Fak-

69 Leviticus 11, 29-30, 43-44.

70 Vgl. in diesem Zusammenhang die Formulierung vom Hamburger Oberrabbiner
Joseph Carlebach (1883-1942), Das gesetzestreue Judentum, Berlin 1936, S. 10-11:
"So ist die Entscheidung des ethischen Konflikts Gebundenheit und Freiheit in ei-
nem...Auf dem Grund des Gesetzes kann und soll die Individualitit, die Freiheit des
einzelnen, erwachsen; das Gesetz nur kann uns Freiheit geben...Diese Freiheit in der
Gebundenheit... ist das Geheimnis unserer pesonlichen und geistigen Freiheit und das
Wesen jiidischer Individualitit". Rabbiner Carlebach, eine hervorragende Person-
lichkeit und bedeutender Wissenschaftler, wurde von den Nazis bei Riga ermordet.

71 Im Talmud wird erzihlt, ein gelehrter Schiiler in Yavneh hétte 150 Griinde gefunden,
um das Kriechtier als rein zu erkldren; TB Eruvin 13 b.

72 Spriiche der Viter (Pirke Avot), I1I, 15. Im Namen von Rabbi Eleasar der Modai wird
erklért, dass wer dies tue, keinen Anteil an der kiinftigen Welt habe, auch wenn er
Thorakenntnisse und gute Taten besitze. Der Zusatz ""713775 X7w ("'das ungesetzlich
ist") scheint spéter hinzugefiigt worden zu sein; sieche Urbach (Anm. 41), S. 263.

34

https://doi.org/10.5771/9783845224893-33 - am 17.01.2026, 13:02:13. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.5771/9783845224893-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

toren tragen dazu das ihrige bei: Die allgegenwirtigen Meinungsver-
schiedenheiten in der Halacha,”® die dem Entscheider eine Wahl ermog-
lichen, und die vielfaltigen, gesetzlichen Generalklauseln, deren Kon-
kretisierung ethischen Vorstellungen Platz ldsst.

Der Einfluss von personlichen (moralischen) Ideologien auf die religios-
gesetzlichen Entscheidungen ist heute wohlbekannt und ich selbst be-
fasste mich in diesem Zusammenhang mit dem aktuellen Problem der
Riickgabe von Territorien im Heiligen Land nach jiidischem Recht.”
Ich zeigte, dass die grundsétzliche Meinungsverschiedenheit zwischen
zwei orthodoxen Rabbinern auf gegensitzlichen personlichen und po-
litischen Ideologien beruht. Ein weiteres modernes Beispiel — unter vie-
len —, das den Einfluss von personlichen Anschauungen illustrieren
kann, ist die scharfe Kontroverse zwischen Rabbiner Feinstein einerseits
und den Rabbinern Breisch und Teitelbaum anderseits, und zwar in Be-
zug auf die kiinstliche Befruchtung im allgemeinen und durch den Sa-
men eines Nichtjuden im besonderen.”> Wie der frithere Oberrabiner
Englands, Jakobovits, bemerkte, stinden im Hintergrunde dieser Mei-

73 Zur Problematik der Meinungsverschiedenheiten in der Halacha 4. Sagi, Halakhic
Praxis and the Word of God: A Study of Two Models, in: The Journal of Jewish
Thought and Philosophy 1 (1992), 305-329.

74 I Englard, Das Problem der Ubergabe von Territorien im Heiligen Land — Recht und
Ideologie, in: Hapraklit 41 (1993), 13-34 (in Hebriisch).

75 R. Moshe Feinstein (1895-1986), Igrot Moshe, Even Haezer, New York, Bne Brak
1961, 1, n0.71, 11, nos. 11, 42, IV, no. 32; R. Mordechai Yakov Breisch (1895-1976),
Helkat Yakov, Even Haezer, Tel Aviv 1992, nos. 12-21; R. Yoel Teitelbaum
(1887-1979), Divrei Yoel, Vol. 2, Even Haezer, New York 1982, nos. 107-110. Ein
extremes Beispiel ist die Ansicht des Rabbiners Mosche Schmuel Glasner
(1856-1924), Dor Revii, Cluj 1921, 26a-27 a, wonach alles, was in den Augen aller
Menschen verabscheungswiirdig sei, auch nach jiidischem Gesetz verboten sein miis-
se, auch wenn dies dort nicht ausdriicklich vermerkt sei. Denn es sei nicht statthaft,
dass nach jiidischem Gesetz etwas erlaubt sei, dass universal als unethisch betrachtet
werde, wie zum Beispiel das Verzehren von Menschenfleisch. Vgl. zu dieser Mei-
nung Sagi, Judaism (Anm. 26), S. 119, 151-152. Zur Rabbiner Glasners Einstellung
gegeniiber der miindlichen Lehre vgl. Y. Elman, Rabbi Moses Samuel Glasner: The
Oral Torah, in: Tradition: A Journal of Orthodox Jewish Thought 25 (3) 1991,
S. 63-69.

35

https://doi.org/10.5771/9783845224893-33 - am 17.01.2026, 13:02:13. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.5771/9783845224893-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nungsverschiedenheiten zwischen den beriihmten halachischen Autori-
titen unterschiedliche ethische Auffassungen.”®

Obwohl letztlich das entscheidende Ziel der Religion iiber das weltliche
Wohl — sowohl des Einzelnen wie auch das der Gemeinschaft — hinaus-
geht, so stellt dies doch einen wichtigen, wenn auch mittelbaren Zweck
des religiosen Gesetzes dar. Es kann deshalb nicht verwundern, dass die
Halacha in weiten Gebieten von weltlichen, utilitaristischen Erwégun-
gen beeinflusst ist. In vielen Fallen wurden bestehende Regeln gedndert
oder beschrinkt, um wichtige gesellschaftliche Interessen zu bewahren
oder zu erreichen, darunter auch solche rein wirtschaftlicher Natur. Doch
muss gesagt werden, dass das weltliche Wohl nicht als ein Endzweck
betrachtet wurde, sondern als ein Mittel zur Erreichung der letztlich
iiberweltlichen Berufung des Menschen. Die folgende talmudische Er-
zahlung ist — trotz ihrer sophistischen Wendung — ein beredtes Zeugnis
des jiidischen Bewusstseins vom relativen Wert menschlicher, gesell-
schaftlicher Interessen:””

Einst verhdngte ndmlich die ruchlose Regierung eine Verordnung, den
Sabbath nicht zu halten, die S6hne nicht zu beschneiden und Menstruie-
renden beizuwohnen. Da ging Rabbi Reuben der Sohn von Istrobili und
liess sich das Haar gomi [nach romischer Art] schneiden, sodann setzte er
sich zu ihnen und sprach: Wiinscht, wer einen Feind hat, dass dieser arm
werde, oder dass er reich werde? Sie erwiderten ihm: Dass er arm werde.
Da sprach er zu ihnen: So mdgen sie am Sabbath keine Arbeit verrichten,
damit sie verarmen. Da sprachen sie: Du hast recht. Hierauf sprach er: So
moge man [die Verordnung] autheben. Und sie hoben sie auf. Alsdann

76 Y. Jakobovits, Jewish Medical Ethics, New York 1975, S. 248-249. Zur Problematik
der kiinstlichen Befruchtung im jiidischen Recht und zu den halachischen Kontro-
versen, siehe D. Sinclair, Jewish Biomedical Law: Legal and Extra-Legal Dimensi-
ons, Oxford 2003, S. 68-120; idem, Assisted Reproduction in Jewish Law, in: Ford-
ham Urban L. J. 30 (2002), 71-106; Rabbi A. S. Cohen, Artificial Insemination, in:
Journal of Halacha and Contemporary Society, 13 (1987), 43-59; M. Drori, Artificial
Insemination: Is It Adultery?, in: Jewish Law and Current Legal Problems, N. Ra-
kover, ed., Jerusalem 1984, S. 203-216; vgl. D. Ellenson, Artificial Fertilization and
Procreative Autonomy: Two Contemporary Responsa, in: idem, After Emancipation:
Jewish Religious Responses to Modernity, Cincinnati 2004, S. 452-470.

77 Der Babylonische Talmud, Neu iibertragen durch L. Goldschmidt, 2. Aufl., 12. Band,
Berlin 1967, Meila 17 a, S. 277.

36

https://doi.org/10.5771/9783845224893-33 - am 17.01.2026, 13:02:13. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.5771/9783845224893-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sprach er zu ihnen: Wiinscht, wer einen Feind hat, dass dieser abmagere,
oder dass er kréftig werde? Sie erwiderten ihm: Dass er abmagere. Da
sprach er zu ihnen: So mogen sie ihre Kinder mit acht Tagen beschneiden,
damit sie abmagern. Da sprachen sie: Du hast recht. Hierauf sprach er [das-
selbe] und sie hoben es auf. Alsdann sprach er zu ihnen: Wiinscht, wer einen
Feind hat, dass dieser sich vermehre, oder dass er sich vermindere? Sie
erwiderten ihm: Dass er sich vermindere. — Wenn dem so ist, so lasset sie
keiner Menstruierenden beiwohnen. Da sprachen sie: Du hast recht. Hierauf
sprach er [dasselbe], und sie hoben es auf. Als sie aber spiter merkten, dass
er Jude sei, wurden [die Verordnungen] wieder hergestellt.

5. Der Gesinnungsaspekt

Ein weiterer wichtiger Aspekt der theozentrischen Ausrichtung der jii-
disch-religiosen Ideologie betrifft die erforderliche Gesinnung seitens
des Individuums, das sich gemass der religiosen Regel verhélt. Hier wird
verlangt, dass jede Person bei jeder gesetzesmissigen Handlung oder
Unterlassung den verbindlichen Charakter der Vorschrift bewusst als
von der Religion verordnet animmt. Einige jiidische Quellen werden
diesen zentralen Punkt illustrieren. So erwéhnt der Talmud im Namen
von Rabbi Hanina das fundamentale Prinzip: "Grosser der, der als Be-
fohlener handelt, als der, der nicht befohlen ist und handelt".”8

Die erforderliche Gesinnung ist also nicht das autonome, personliche
Pflichtgefiihl, sondern die bewusste Annahme des heteronomen Cha-
rakters von Gottes Befehl. Dieselbe Idee kommt zum Ausdruck auch im
Midrasch, der sich auf das Verbot des Schweinefleischs bezieht: "Man
sage nicht: 'Ich mag kein Schweinefleisch’', sondern: 'ich méchte wohl,
aber was soll ich tun, mein Vater im Himmel hat es mir verboten".”
Die Erfordernis einer solchen Gesinnung findet sich an verschiedenen
Orten in der umfangreichen rabbinischen Literatur. Ein hervorragendes
Beispiel bezieht sich auf die Erfiillung der sieben noachidischen Gebote,
die nach dem jiidisch-orthodoxen Verstindnis von Gott, mittels der

78 TB Avoda Zara 3 a, Bava Kama 38 a, 87 a, Kidduschin 31 a.
79 Sifra Qedoschim, XI, 22, im Namen von Rabbi Elazar ben Azaria.

37

https://doi.org/10.5771/9783845224893-33 - am 17.01.2026, 13:02:13. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - I


https://doi.org/10.5771/9783845224893-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

