
3. KAPITEL: Die Konstruktion der 

Volkskunde: Identitätspolitik 

Die konkurrierende Dynamik um Einfluss und Ordnung des gesell­
schaftlichen Ganzen bestimmt das universitäre Wissensfeld als komple­
xes Ineinander unterschiedlicher Positionen, Relationen und Deutungs­
modelle. Die Stabilisierung einer Disziplin in Form konstanter Identi­
tätsarbeit richtet sich immer gleichzeitig nach außen wie nach innen und 
schreibt sich direkt in die fachliche Episteme ein: Im Innen der Volks­
kunde wird die Substanz und Qualität einer volkskundlichen Kulturwis­
senschaft bzw. einer kulturwissenschaftlichen Volkskunde ebenso inten­
siv verhandelt, wie nach außen der Beweis der volkskundlich-diszipli­
nären Autorität als gesellschaftliche Deutungsinstanz erbracht und ver­
mittelt werden muss. Dazu benötigt das Fach ein differenziertes Ma­
nagement der unterschiedlichen Konkurrenzebenen: Die Volkskunde 
muss erstens in Form eines expliziten Komplexitätsmanagements vor­
und nachweisen, welche Erkenntnispotentiale im volkskundlich verwen­
deten und reklamierten Kulturbegriff enthalten sind. Zweitens stellt sich 
der Disziplin die Aufgabe, ihre spezifischen Fähigkeiten im Sinne eines 
Komptenzmanagements hinsichtlich der gesellschaftlichen (Neu-)Ord­
nung plausibel vorzuführen. Und drittens bedarf das Fach einer stabili­
sierten Existenz, deren Legitimität dieses anhand seiner spezifischen 
Expertise immer wieder- in reifiziertem Differenzmanagement- erring­
en muss. Gelingt dieses dreifache Konkurrenzmanagement, erreicht die 
Volkskunde eine deutungsstarke und zukunftsfahige Position im Kon­
kurrenzfeld um soziale Ordnungskonzepte in der späten Moderne. 

Im Folgenden konzentriert sich die diskursanalytische Rekonstruk­
tion des volkskundlichen Sprechens auf diese Dimension der Identitäts-

217 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

arbeit, anhand derer sich die Volkskundlerinnen ihrer inneren wie auch 
äußeren gemeinsamen Substanz und Profilierung im spätmodernen Uni­
versitätsmilieu, »dieser Stätte permanenter Konkurrenz um Wahrheit, 
zumal um die Wahrheit der sozialen wie der universitären Welt« (Bour­
dieu 1988: 11), zu versichern suchen. Die strategische Existenzsicherung 
basiert dabei auf der fachlichen Identität als legitimierte Institution, wie 
umgekehrt wiederum die kognitive Identität des Fachs von der institu­
tionellen Existenz abhängt (vgl. Toulmin 2005: 177). Die Arbeit an der 
eigenen Identität wird aufgrund dieses strukturellen Kontextes zur 
eigentlichen Identitätspolitik, die konkret und direkt anhand der diszipli­
nären Wissensproduktion verhandelt wird. Der institutionelle Rahmen 
wirkt in diesem Sinne nicht (nur) indirekt im Sinne des ermöglichenden 
Bedingungsfelds, sondern die Etablierung und Aufrechterhaltung der 
fachlichen Disziplinarität wird anhand des eigenen Wissens hergestellt 
und konsequent in die eigene Episteme eingeschrieben. 

Die folgende Diskurs(re-)konstruktion vollzieht sich dementspre­
chend als analytische Strukturbeschreibung der epistemischen Konstruk­
tion des volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Wissens im Hinblick 
auf dessen fachlich identitäre Aspekte. In konkrete Fragen gefasst heißt 
das: Wie legitimiert und definiert sich die Volkskunde als universitäre 
Institution? Anhand welcher Funktion qualifizieren die Volkskundlerin­
nen den Kulturbegriff? Welche legitime Position definieren sie - in der 
Universität wie in der Gesellschaft- für ihre Disziplin? Kurz: Wem und 
wozu soll das volkskundliche Wissen dienen? 

Konkurrenzmanagement 

So anspruchsvoll der spätmoderne gesellschaftliche Kontext in seiner 
materiellen Struktur und inneren Dynamik gestaltet ist, so komplex ge­
staltet sich die konkrete Aufgabe der Positionierung für die Volkskunde 
(wie auch für ihre konkurrierenden Mitdisziplinen). Die inhaltliche Ebe­
ne und die institutionelle Dimension, die theoretische Reflexion und die 
praktische Kooperation müssen in eine gemeinsame, sich gegenseitig 
stützende Relation gebracht werden (vgl. Schönert 1996: 196). Der irri­
tierende Evidenzverlust des Kulturbegriffs innerhalb des ganzen geistes­
und sozialwissenschaftliehen Umfelds, der wissenschaftlichen Autorität 
und der einzelnen disziplinären Institutionen zeitigt seine Folgen nicht 
allein im »äußeren« gesellschaftlichen und universitären Konkurrenz­
feld, sondern greift auch in die innerfachlichen Beziehungsfelder ein. 
Die wissenschaftlichen Disziplinen, die sowohl historisch als auch defi­
nitionsgemäß keine homogenen Bereiche mit einem statisch fundierten 

218 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

Profil darstellen, sind dementsprechend gefordert, nach innen wie nach 
außen der institutionell existenzbedrohenden Labilität entgegenzuarbei­
ten, denn: 

»Fächervielfalt ist kein Wert an sich, und das höhere Alter geisteswissen­

schaftlicher Fächer im Vergleich zu vielen Naturwissenschaften ist keine 
Überlebensgarantie, keine Versicherung gegen den Todesfall. Wohl aber wird 

man sagen dürfen, dass ein Fach, das heute an der Universität etabliert ist, 

zwei wichtige Prüfungen überstanden hat. Es ist erstens innerwissenschaftlich 
anerkannt, denn es hat sich in einem innerwissenschaftlichen Differenzie­

rungsprozess aus einem anderen Fach heraus entwickelt und als eigenes Fach 

verselbständigt. Und zweitens ist diese Etablierung als eigenständiges Fach 
auch außerwissenschaftlich bestätigt worden, denn sein Angebot wird ange­

nommen, und deshalb wird es finanziert. Fächer, die heute an der Universität 

bestehen, sind also zweifach legitimiert worden, wissenschaftlich und außer­
wissenschaftlich, und deshalb muss man starke Gründe haben, sie zu streichen 

oder so stark zu kürzen, dass sie nur verkümmert fortzubestehen in der Lage 

wären. Damit wird kein Bestandsschutz für die bestehenden Fächer gefordert, 
wohl aber Schutz davor, sie aus kurzatmigen Gründen zu streichen oder unver­

tretbar zu kürzen.« (Langewiesche 2004: 48f) 

Was Langewiesehe hier als Begründung und Postulat für die geistes­
und sozialwissenschaftliehen Fächer ins Feld führt, kann gleichzeitig als 
Beschreibung der andauernden (Selbst-)Legitimierungs- und Autorisie­
rungsstrategien gelesen werden. Die fachliche Homogenität muss in 
Sinn und Funktion einer »corporate identity« konstant prozeduralisiert 
werden, da ihre spezifische Form nie auf Zeit gestellt ist (noch aufgrund 
des wissenschaftsinternen Postulats der Innovation auf Zeit gestellt wer­
den kann). 

In diesem Sinn kann auch die Volkskunde per se keine Fachstabilität 
garantieren, die es ihr erlauben würde, die ganze Kraft und Energie für 
eine Außenprofilierung einzusetzen; auch für sie gilt, was Weingart als 
grundsätzliche Voraussetzung an kommunikativen Zusammenhängen 
für eine gelungene und stabile Herstellung von Wissen beschreibt: 

»Unstrittig ist die allgemeine Voraussetzung aller Wissensproduktion: Es 
muss einen Kommunikationszusammenhang von ausreichendem Umfang ge­

ben, der nach außen abgegrenzt und intern nach einem bestimmten Modus, be­

zogen auf einen spezifischen Gegenstand und mit spezifischen Methoden ope­
riert. Ein wichtiger, vielleicht der wichtigste Unterschied besteht in dem Um­

fang dieser Kommunikationszusammenhänge, damit dem Grad an Sicherheit 

des Wissens und dem Grad des Konsenses unter den an der Kommunikation 

219 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Beteiligten. Dies sind die Bedingungen der Stabilisierung des Wissens.« 
(Weingart 2001: 337f) 

Im Sinne einer konstanten Differenzierung und Entdifferenzierung, einer 
Annäherung an andere Fächer und Wissensinstitutionen bei gleichzeiti­
ger abgrenzender Eigenprofliierung muss die Volkskunde eine Sichtbar­
keit ihrer selbst herstellen, die ihre Rezeption und Legitimität garantiert. 

Das Feld mit seinen vielfaltigen Anforderungen - der im Wettbe­
werb zu erreichenden Existenzsicherung, der zu diesem Zweck immer 
wieder neu herzustellenden oder abzusichernden Kooperationen und Al­
lianzen mit wechselnden Partnern sowie die plausible Bearbeitung von 
polar unterschiedlichen Positionen und Thesen im Feld und der geglück­
te Relevanznachweis zur Stabilisierung der gesellschaftlichen Akzeptanz 
- macht die Identitätsarbeit zu einem ebenso multidimensionalen Pro­
jekt. Der Erfolg des volkskundlichen Identitätsmanagement steht konse­
quenterweise in dem reziproken Abhängigkeitsverhältnis von einem -
nach innen wie nach außen - akzeptabel kommunizierten wie rezipierten 
»Wir über uns«. 

Komplexitätsmanagement 

Die Infragestellung der Grundlagen der Volkskunde - wie sie repräsen­
tativ in ihren drei diskursiven Achsen eingeschrieben sind - fordert die 
Volkskunde doppelt heraus. Zum einen muss sie den Nachweis führen, 
dass »Kultur« infolge der begrifflichen Inflation keine leere Worthülse­
ohne wissenschaftlichen Wert und analytische Potenz - geworden ist. 
Und zum anderen muss sie plausibel machen, was ihr eigener Konnex zu 
dem Begriff darstellt. Noch komplizierter wird diese ohnehin schon an­
spruchsvolle Aufgabe durch die Unterschiedlichkeit des Publikums, 
demgegenüber die Volkskunde sowohl die epistemische Potenz des Kul­
turbegriffs als auch die Plausibilität seiner Verknüpfung mit der Volks­
kunde zur »Kultur«-Wissenschaft vertreten muss. Auf der einen Seite 
sieht sich die Disziplin der akademischen Fächergemeinschaft gegen­
über, die sich spätestens seit den 1990er Jahren zur (Auf-)Lösung der 
gegenwärtigen Krise explizit vor dem Horizont der »Kulturwissen­
schaft« verortet Auf der anderen Seite steht die Öffentlichkeit, der die 
Volkskunde ihr Angebot einer historisch adäquaten, gesellschaftlichen 
Profilierung als universitäres Fach glaubhaft zugrunde und vorlegen will 
(vgl. Weingart 2003: 117).1 

220 

Dieser Anforderung, sich einer interessierten und fordernden Öffentlich­
keit gegenüber zu orientieren, sehen sich auch die anderen geisteswissen­
schaftlichen Diszplinen gegenüber. Diese Situation ist nicht allein in der 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

Die Strategie, mithilfe derer die Volkskundlerinnen den Mitwissen­
schaftlerinnen wie der gesellschaftlichen Öffentlichkeit gegenüber an­
zeigen, dass »Kultur« im volkskundlichen Sinn keine wissenschaftlich 
unscharfe - und damit unbrauchbare - Beliebigkeit charakterisiert, son­
dern die Potenz der wirklichkeitsgemäßen Komplexitätsdurchdringung 
beinhaltet, liegt in der »Weitung« des Kulturbegriffs. Mit der adjektivi­
schen Qualifizierung des Kulturbegriffs zur inhaltlichen wie fachlichen 
Profilierung als »weiter Kulturbegriff« (Kaschuba 1995a: 29) bestim­
men und eröffnen die Volkskundlerinnen die ganze Wirklichkeit als ein 
- eben »weites« - Spektrum an unterschiedlichen Feldern des Lebens­
vollzugs, dessen komplexe Vernetzung und Bedingtheiten sie auf dem 
Fundament und unter der Blickrichtung der »Kultur« analytisch transpa­
rent werden lassen. 

Der »weite Kulturbegriff« erschließt auf der beschreibenden Ebene 
ein riesiges Feld an realen Phänomenen, an historischen Begebenheiten, 
an individuellen und kollektiven Lebensweisen, an Materialisierungen 
von Idealen oder Ideologien, an menschlichen Handlungsweisen und an 
Reaktionen auf die gegebenen Umstände. Als wissenschaftliches Ins­
trument, das die Relationierungen zwischen Mensch, Gesellschaft und 
Umwelt sieht- und verstehbar machen kann, bringt der weite Kulturbe­
griff allerdings nicht nur im positiv(istisch)en Sinn die gesamte Realität 
in den Blick der Forschung, sondern der Begriff dient grundsätzlich als 
theoretisches Fundament, als analytisches Instrument und als For­
schungsperspektive. Anhand dieser dreifachen Zurüstung des »weiten« 
Kulturbegriffs wird es den Volkskundlerinnen möglich, die gesellschaft­
lichen Probleme in ihrer Ursächlichkeit und die Machtfelder sowie die 
bestehenden Herrschaftsmechanismen freizulegen. 2 

spätmodernen Konkurrenz und Rechenschaftsforderung gegründet son­
dern im grundsätzlich modernen Denken selbst: »Dem komplexen Prozess 
der Ausbildung des modernen historischen Denkens korrespondierte 
schließlich ein breites, nicht mehr bloß gelehrtes Interesse an der Ge­
schichte. Historisch-politische Bildung wurde nun von den Trägerschich­
ten der Aufklärung als entscheidendes Moment der Ausbildung aufkläreri­
scher Subjektivität begriffen. Eine neuartige historische Wissbegierde, ein 
neuartiges historisches Bewusstsein durchdrang die entstehende kulturelle 
und politische Öffentlichkeit. Diese umfassende Sichtweise des modernen 
historischen Denkens erst ermöglicht, das sich in dem Prozess der Aufklä­
rung verstärkende und verändernde wissenschaftliche und gebildete Inte­
resse an der Geschichte zutreffend in den Blick zu bekommen.« (Bödeker 
1994: 296) 

2 Die Akzeptabilität dieser analytischen Potenzbildung des Kulturbegriffs 
liegt in der disziplinären Parallelität dieser Bemühung. Auch in der Sozio­
logie manifestiert sich die Problematisierung gesellschaftlicher Herr­
schaftsverhältnisse als Organisationsmuster der Wirklichkeitsanalyse (vgl. 

221 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Über die Herstellung solcher Transparenz und der damit angestreb­
ten Problematisierung verdeckter sozialer Regulierungsmechanismen 
entfaltet der »weite Kulturbegriff« ein reflexives Potential, das über sei­
ne theoretische und analytische Leistungsfahigkeit hinausgeht, denn mit 
der komplexen Darstellung der Realität gerät die Wissenschaft selbst in 
den Blick ihrer eigenen Wirklichkeitsanalyse. Die Konsequenz dieser -
anhand des weiten Kulturbegriffs ermöglichten - reflexiven Wendung 
auf die Wissenschaft selbst, ist die zur Reflexion der Gesellschaft in 
ihren- als Selbstverständlichkeit verhüllten- machtvollen Beziehungen 
und Strukturierungen, denn: » ... our actual job is a critical discovery of 
the self-evidence ... « (Köstlin 1996b: 179). Der »weite Kulturbegriff« 
verbindet so die analytische Repräsentationskraft eines wissenschaftli­
chen Konzepts mit der kritisch-reflexiven Potenz eines gesellschaftspoli­
tischen Instruments. 

Damit ist auf einer ersten Ebene die Plausibilität der begrifflichen 
Potenz von »Kultur« explizit nachgewiesen. Die Autorität, die diese 
Sinnkonstruktion grundsätzlich stützt, ist allerdings noch nicht erreicht. 
In Entsprechung zur zweifachen Öffentlichkeit, innerhalb derer sich die 
Volkskunde bewegt und positioniert- derjenigen der akademischen und 
der gesellschaftlichen Öffentlichkeit -muss das Fach eine doppelte Au­
torisierungsstrategie einsetzen. Im Feld der Universität bemüht sich die 
Volkskunde um autorisierenden Anschluss über die eine Wissenschaft 
qualifizierenden Charakteristika sowie über den innerwissenschaftlichen 
Anschluss an die Gehalte anderer Disziplinen: Profiliert der »weite Kul­
turbegriff« auf der einen Seite die Komplexität gesellschaftlicher Ord­
nung, so definiert er gleichzeitig das theoretische und methodische Profil 
der Volkskunde als »multi-sited ethnography« (vgl. Welz 1998: 184). 
Wenn Gisela Welz den Begriff der »multi-sited ethnography« in ihrer 
Antrittsvorlesung zur »Feldforschung unter Mobilitätsdruck« als spezifi­
sche Form der »Feldforschung« definiert, die sich selbst »im globalen 
>Dazwischen< der Reisewege und Kommunikationsverbindungen« loka­
lisiert ( ebd.), dann erreicht sie damit eine wissenschaftliche Autorisie­
rung des volkskundlichen Vorgehens, weil sie dieses mit anderen ausdif­
ferenzierten Fächern der Ethnowissenschaften teilt. Indem sie diese Me­
thodik im Verlauf des Artikels zur Metapher des Faches transformiert, 
bindet sie den die Methode anleitenden Kulturbegriff, die Methode 
selbst und das Fach in untrennbarer Weise zusammen. Die diskursiv 
ausgerichtete Praxis, die »multi-sited ethnography« als pars pro toto für 

222 

Pongs 2000: 26f). Mit der Akzeptabilisierung ergibt sich allerdings gleich­
zeitig die erneute Einbindung in ein Konkurrenzfeld, was die erneute Pro­
filierung und Einschreibung der spezifischen (je) fachlichen Potenz her­
vorbringt. 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

das ganze Fach zu platzieren, macht die vielfaltige Potenz des volks­
kundlichen Kulturbegriffs zum fachprofilierenden Synonym: Die Potenz 
des Kulturbegriffs geht vom begrifflichen Instrument auf das Fach selbst 
über. In diesem Sinn spiegelt der Begriff der multi-sited ethnography -
parallel zur begrifflichen Potenz von »Kultur« - die fachliche Kompe­
tenz komplexitätsadäquater Realitätstransparenz. 

Eine zusätzliche Verstärkung der universitär wissenschaftlichen 
Einbettung erreichen die Volkskundlerinnen anhand diversifizierter in­
nerwissenschaftlicher V erweise. Im Anschluss an Theorien, Thesen und 
Ergebnisse prominenter Vertreterinnen aus den Nachbarwissenschaften 
sichern sie sich deren Akzeptanz. Die Autorisierung der eigenen For­
schung funktioniert konsequenterweise durch den gegenseitigen Autori­
tätstransfer. Die Volkskundlerinnen folgen mit dieser innerwissenschaft­
lichen Strategie formal den Performanzkriterien (spät-)moderner Wis­
senschaft - das heißt, das eigene Vorgehen und Argumentieren intersub­
jektiv nachvollziehbar zu gestalten-, wobei die diskursive Intention da­
rüber hinausgehend der je eigenen disziplinären »Glaubwürdigkeit«, 
»Seriosität« und dem Aufweisen »fachliche[r] Kompetenz« dient (vgl. 
Amold 200lb: 26). 

Die Autorisierung der Volkskunde anhand wissenschaftlicher Glaub­
würdigkeit und fachlicher Querverweise übernimmt ihre Funktion auch 
im außerwissenschaftlichen Feld. Im positiven Anschluss an den Kultur­
begriff der britischen Cultural Studies (vgl. Kaschuba 1995a: 29f) läßt 
sich die ganze Breite soziapolitischer Orientierung von Kulturwissen­
schaft auffachern und gleichzeitig als Legitimitationsinstrument für die 
eigene Kultur- und Fachdefinition einführen. Über kurze fachhistorische 
Zusammenfassungen, die den Einfluss der britischen Cultural Studies 
bei der Demokratisierung der klassenhierarchisch strukturierten engli­
schen Gesellschaft nachweisen, explizieren und positionieren die Volks­
kundlerinnen gleichzeitig ihr eigenes gesellschaftsorientiertes Konzept 
in der Öffentlichkeit. 

Das Komplexitätsmanagement der Volkskunde basiert auf dieser in­
neren Verknüpfung von theoretischer, methodischer und analytischer 
Begriffspotenz von »Kultur«, das die inhaltliche mit der identitären Di­
mension volkskundlichen Wissen Schaffens verbindet. Anhand der 
gleichzeitig nach innen in die (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft wie 
nach außen in die gesellschaftliche Öffentlichkeit gerichteten Autorisie­
rungsstrategien, die die Volkskunde als »kulturwissenschaftliche« Ana­
lytikerirr komplexer Realität profilieren, erreicht die Disziplin eine inne­
re V ernetzung ihrer inhaltlichen wie institutionellen Intentionen, die de­
ren Unterscheidung in eine theoretische bzw. wissenschaftspolitische 

223 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Interessensebene praktisch verunmöglichen und somit das Fach stabili­
sieren. 

Kompetenzmanagement 

Im volkskundlichen Management der Komplexität von spätmoderner 
Gesellschaft erweist sich die Volkskunde bereits in einer ihrer wesentli­
chen Kompetenzen - und zwar als universitäre Disziplin wie auch als 
gesellschaftlich orientierte Wissensinstitution. In diesem Sinn führt sie 
parallel zu ihrer inhaltlichen Profilierung über den »weiten Kulturbe­
griff« immer auch die Rechenschaft über die soziale Relevanz solcher 
Forschung mit: Es geht dem Fach um die kritische Reflexion des gegen­
wärtigen Daseins, um die Beobachtung und Deutung der gegenwärtigen 
Existenzformen und um die Sichtbarmachung von politischen Eingriffen 
in den gesellschaftlichen Alltag durch unterschiedliche Instanzen anhand 
unterschiedlicher Darstellungen sozialer Gemeinschaft. Diese Perspekti­
vierung formiert sozusagen reziprok die Qualität - im Sinne einer 
Eigenschaft wie auch einer Wertigkeit - dieser analytischen Transpa­
renz. Die Darstellung der Realität wird zur Situationsdiagnose: »[Sig­
fried Giedions] Frage nach den Grenzen der industrietechnologischen 
Entwicklung stellt sich in den letzten Jahren immer stärker und unter 
verschärften Bedingungen. Das Problemlösungsversprechen der >High 
Tech< ist nicht eingelöst worden, ohne zugleich völlig neue Problemdi­
mensionen hervorzurufen.« (Hauser 1994: 11) 

AndreaHauser stellt ganz an den Anfang ihrer sachkulturellen For­
schungsarbeit - also noch vor der Explikation ihrer Fragestellung und 
theoretischen Verortung - eine zeitgenössische Gegenwartsskizze, die 
ihre Untersuchung in den Kontext aktueller Problembestände hinein­
stellt. Damit qualifiziert sie ihre Skizze und die daran anschließende 
Forschung als diagnostische Wirklichkeitswiedergabe, woraus sie die 
gesellschaftliche Relevanz ihres Erkenntrlisinteresses ableitet, denn: 

»>Nach allen naturwissenschaftlichen Erfolgen und technischen Großtaten fin­
den sich die Subjekte wieder in einer Welt voller Sachzwänge, Ungerechtig­

keiten und Bedrohungen.< Dass heute Technik als ein großes, undurchschauba­

res Machtsyndrom bedrohlich wirkt, hat m.E. damit zu tun, dass sie immer 
weniger gegenständlich erlebbar ist. Die enge Verbundenheit des Menschen 

mit den Geräten und Dingen in vorindustrieller Zeit -bis in den Körper hinein 
- wird durch die alles erfassende Computerisierung und Automatisierung, 

durch rein gedankliche und visuelle Vorgänge ersetzt.« (ebd.) 

224 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

An die grundlegend zusammenfassende Diagnose schließt Hauser die 
Aufzählung unterschiedlicher Symptome des kritischen Zustands an. 
Undurchschaubarkeit, Bedrohungsgefühle sow1e Entkörperlichung 
durch Computerisierung und Automatisierung zeigen an, dass der zeit­
genössische Gesellschaftszustand für die Menschen das Leben schwierig 
und unangenehm macht; es ihnen weitgehend entfremdet. Eine geraffte 
Zeitgeschichte von der Vorindustrialisierung bis zur Gegenwart, die 
Hauser im Folgenden anschließt, wirft assoziative, erfahrungsnahe 
Schlaglichter auf die Sachentwicklung als graduell zunehmende »Ent­
gegenständlichung«, die im Zeichen der zunehmenden Technisierung, 
Massenproduktion und des Massenkonsums steht (ebd.: 12). 

Im Blickwechsel von der eingangs geschilderten strukturellen Ent­
wicklung hin zum Menschen im Verlauf ihrer Einleitung erfasst die 
Diagnose Hausers sowohl die Konsequenzen als auch das subjektive 
Aneignungspotential der Technik für die Menschen: 

»So weist Wolfgang Sachs in seiner aufschlussreichen Untersuchung über die 
>Liebe zum Automobil< nach, dass das Auto heute mehr ist als ein Fortbewe­
gungsmittel, es ist zugleich Schutzraum, Machtinstrument und Fetisch, letzt­
lich kulturelles Symbol unserer Zeit. Er zeigt, wie vielschichtig und emotional 
aufgeladen unsere Beziehungen zu Sachen geworden sind.« (ebd.) 

Dieser Blickwechsel dient einerseits der Verknüpfung von Struktur und 
Praxis, in deren Mitte Hauser den Menschen platziert. Andererseits be­
gründet der Blickwechsel das (historische) Forschungsinteresse der 
Arbeit: »Der historischen Genese dieser Sachbeziehung geht die vorlie­
gende Untersuchung nach.« (ebd.) Anhand dieser vielfaltigen Verknüp­
fungen unterschiedlicher Blickrichtungen, Phänomenbereiche und Zei­
ten bewerkstelligt die Autorirr einen zwingenden Aktualitätsnachweis 
ihrer folgenden Forschung, die den historischen Zeitraum des 18. und 
19. Jahrhunderts in den Blick nimmt, denn letztlich präsentieren alle im 
Verlauf der Arbeit vorgelegten Ergebnisse den historischen Vorlauf der 
in der Einleitung entworfenen Gegenwartsdiagnose. Alle kommenden 
Analysen und Interpretationen des von Hauser sichtbar gemachten Zivi­
lisationsprozesses fungieren als diagnostische Symptombeschreibungen 
der gesellschaftlichen Entwicklung hin zum gegenwärtigen Zustand. 

In dieser analytisch-diagnostischen Weise weitet sich der volkskund­
liche Kompetenzerweis von der »kulturwissenschaftlich« ermöglichten 
Komplexitätstransparenz zu einer transparenten Qualifizierung der eige­
nen Zeit aus: Die volkskundliche Forschung führt ihren Rezipientinnen 
nicht nur den Stand der Dinge vor Augen, sondern vielmehr den Zustand 
der Gesellschaft. Indem der sofort ersichtliche Aktualitätsbezug und die 

225 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

darauf bezogene »kulturwissenschaftliche« Diagnosekompetenz an den 
allerersten Anfang des Buch gestellt werden, versucht Hauser - wie 
auch ihre Fachkolleginnen - der Schwierigkeit zu begegnen, die kom­
plexe Fähigkeit des Faches gegenüber der Gesellschaft deutlich zu ma­
chen, die mit der Offenheit und Diversität geistes- und sozialwissen­
schaftlicher Forschung seltener eine spezifische Kompetenz als vielmehr 
eine berufliche Inkompetenz und Nichtprofessionalität verbindet (vgl. 
Langewiesehe 2004: 47; Landfried 2004: 62ff; Luhmann 1992b: 80ft). 

Diese gesellschaftliche Fragilität der volkskundlichen - wie allge­
mein geistes-und sozialwissenschaftliehen- Strategie, anhand ihrer kri­
tischen Fähigkeit die eigene soziale Relevanz zu beweisen, manifestiert 
sich in der Notwendigkeit, das Stabilisierungsmanagement zu erweitern. 
Über die Darstellung der Symptome für die problematischen Bereiche 
der Gesellschaft hinausgehend kommentieren, modifizieren und erwei­
tern die Volkskundlerinnen ständig die sich selbst zugeschriebene Rolle. 
Das bedeutet, dass die Volkskunde erkannt hat, dass nicht allein die 
Darstellung und das Erkennen problematischer Phänomene oder Ver­
hältnisse innerhalb des sozialen Gefüges die Wichtigkeit der volkskund­
lichen Wissensinstanz qualifizieren und garantieren können. Das weiter­
führende Nachdenken - in Form und Sinn gesellschaftlicher Selbst­
Reflexion - über den eigenen Zustand und die eigene Zukunft, führt erst 
aus möglichen Aporien dieses Wissens hinaus in eine bessere, sinnvolle­
re Gesellschaft. 

Die volkskundlichen Fachvertreterinnen exerzieren und demonstrie­
ren diese Notwendigkeit in Form einer konstant mitgeführten disziplinä­
renwie gesellschaftlichen Selbstreflexion. Praktischjede Äußerung wird 
flankiert von einer Einschränkung, Relativierung, Warnung, von Schuld­
eingeständnissen und geforderten Neuorientierungen. Die darin enthal­
tene wissenschaftliche Bescheidenheit potenziert allerdings - geradezu 
paradox - die volkskundliche Kompetenz: Die Disziplin signalisiert da­
mit, dass sie sich nicht einläßt auf modische Trends, noch der Versu­
chung erliegt, ihre Position durch aktuelle Konjunkturen zu sichern. 
Ganz im Gegenteil ist sie sich ihrer eigenen Forschungsposition inmitten 
des zu untersuchenden Felds bewusst, und erkennt deshalb die Gefahren 
des selbstbewusst-blinden Vertrauens auf einmal erarbeitete Theorien 
und Ergebnisse. Sie reflektiert in jedem Feld ihrer Forschungstätigkeit 
die politische Manipulierbarkeit ihrer Thematisierungen und sie weiß 
um die Begrenztheit wissenschaftlicher Erkenntnis für die Veränderung 
gesellschaftlicher Realitäten. Gerade in dieser (exzessiven) Selbstrefle­
xität steckt die diskursive Potenz dieser volkskundlichen Stabilisie­
rungsstrategie. Mit der kritischen Thematisierung seiner selbst themati­
siert das Fach gleichzeitig auch die Wissenschaft an sich. Statt sich 

226 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

einem äußeren Diktat von wissenschaftlicher Legitimierung zu beugen, 
übernimmt die Disziplin selbst die Rolle der Legitimitätsdefinition. In 
der zum Nutzen der Gesellschaft durchgeführten Reflexion von Wissen­
schaft rechtfertigt sie einerseits diese Form ihrer Argumentation und er­
reicht andererseits die Umkehrung des Kräfteverhältnisses zugunsten der 
Volkskunde im wissenschaftlichen Konkurrenzfeld: Nicht die anderen 
gestehen in letzter Instanz der Volkskunde ihren Platz zu, sondern die 
Volkskunde selbst bestimmt ihre Position. 

Diese diskursiv strategische Drehung der wissenschaftlichen Autori­
sierung basiert auf dem historisch entfalteten Konflikt zwischen dem 
wissenschaftlichen »Ethos«- wie es Robert Merton in den 1930er erst­
mals formulierte (vgl. Weingart 2003: 15ft)- und den gesellschaftlichen 
Erwartungen an die Wissenschaft am Ende des 20. Jahrhunderts. Entge­
gen dem ursprünglichen Ethos - das als mythische Selbstbeschreibung 
interpretiert werden kann (vgl. Grundmann/Stehr 2005b: 414) -, das 
unter anderem die (ideelle, wirtschaftliche und staatliche) Interessenlo­
sigkeit zur Bedingung wissenschaftlicher Objektivität erklärte, fordert 
die gegenwärtige (unter anderem wirtschaftliche und staatliche) Öffent­
lichkeit eben diese Interessenorientierung der Wissenschaft an der eige­
nen Gesellschaft. Die Wissenschaft sieht sich genötigt bzw. vor die Not­
wendigkeit gestellt, ihre definitorisch formulierte Distanz zur Gesell­
schaft zu revidieren ( ebd.: 20f). In diese Revision eingeschlossen ist die 
ebenfalls in die moderne Wissenschaftsdefinition eingeschriebene 
Selbstverständlichkeit ihrer Autorität, deren Evidenzverlust die Wissen­
schaft selbst als Krisenstatus wahrnimmt (vgl. Kimmich/Thumfart 
2004b: 8) und den sie in neu verteilter Rollendefinition wiederherzustel­
len versucht. Dennoch bleibt der ambivalente Charakter des spätmoder­
nen Verhältnisses zwischen Wissenschaft und Öffentlichkeit ein kon­
stanter Faktor, der die wissenschaftlichen Äußerungen sowie die wissen­
schaftliche Praxis dynamisiert. So konkret sich die Vorstellungen hin­
sichtlich wissenschaftlicher Relevanz von Seiten unterschiedlicher ge­
sellschaftlicher Bereiche darstellen, so konkret äußert sich die Volks­
kunde - und mit ihr auch ihre geistes- und sozialwissenschaftliehen 
Mitdisziplinen (vgl. Osterhammel 1997: 398) - hinsichtlich ihrer Be­
deutsamkeit für die Gesellschaft. 

Werden im außerwissenschaftlichen Feld ökonomische Relevanzen 
der Geisteswissenschaften festgestellt, »wenn man etwa an die Wissens­
bedarfe transnational agierender Wirtschaftsunternehmen im Bereich 
interkultureller Kommunikation denkt oder mit Robert Reich daran 
glaubt, dass Symbolanalytiker die dominante Berufsgruppe der Wis­
sensökonomie darstellen« (Meier/Schimank 2004: 119), dann antwortet 
die Volkskunde in entsprechender Kohärenz mit ihrem Angebot der re-

227 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

flexiven Kulturanalyse »als Instrument interkultureller Bildung und an­
thropologischer Erkenntnis«, um damit »einen genuinen Beitrag zum 
Problem der Reintegration der technologischen Zivilisation in die gesell­
schaftliche Kultur der Zukunft zu leisten« (Bagus 1996: 200). Wird der 
außerwissenschaftliche Wissensprofit von geisteswissenschaftlichem 
Wissen für »die stetig wachsende Zahl der non-profit-Organisationen« 
(Meier/Schimank 2004: 119) geltend gemacht, verweist die Volkskunde 
auf ihre Kompetenz und ihr Interesse, »an wesentlichen Problemfragen 
der Gegenwart, die immer drängender werden und der Aufklärung vor 
der Gesellschaft harren« (Jacobeit 1997: 27), mitzuarbeiten. Oder 
scheint ein allgemeiner Gewinn geisteswissenschaftlicher Forschung im 
Zweck zu liegen, »die ubiquitäre Nachfrage nach Ethik [zu] bedienen« 
(Meier/Schimank 2004: 119), dann sehen die Volkskundlerinnen einen 
wesentlichen Teil ihrer Forschungsmotivation in den »kulturwissen­
schaftlichen« Potentialen, »die dunkle Dimension der Folklore öffentlich 
[zu] machen« (Seidenspinner 1996: 225) und in diesem Sinn »zur 
Überwindung der >Kulturmauer< und zur >Versöhnung der Differenzen< 
aktiv beizutragen« (Roth 1995: 170) sowie fatale Instrumentalisierungen 
(geistes-, sozial- oder kultur-)wissenschaftlichen Wissens »kompetent in 
die Schranken [zu] verweisen« (Kramer 1997: 87). 

Die Volkskundlerinnen präsentieren sich der Gesellschaft gegenüber 
anhand ihres diversifizierten und durchaus konkret applizierbaren Kom­
petenzensets als orientierende Instanz, die das Instrumentarium für ein 
gesellschaftliches Konfliktmanagement bereithält, sei es für gewaltbe­
setzte, kriegerische, wirtschaftliche, regionale oder nationale Problemla­
gen. Ihre fachliche Kompetenz qua »Kultur« generiert in wissenschaftli­
cher Analyse und kritischer Reflexion komplexes Wissen über die Ge­
sellschaft, das nicht nur dessen Relevanz in statu beweist sondern auch 
die Volkskunde quasi automatisch in ihre Rolle der gesellschaftlichen 
Dienstleisterin einsetzt. Die Selbstzuschreibung ihrer gesellschaftsorien­
tierenden Funktion platzieren die Volkskundlerinnen ebenso prominent 
wie nachhaltig: Die programmatisch relevanten Passagen finden sich 
jeweils am Ende eines Beitrags; das heißt, der Schluss ihrer Reflexion 
spiegelt gleichzeitig das Finale volkskundlicher Forschung. 

Die Wichtigkeit, ja geradezu Fundamentalität dieses Selbstverständ­
nisses für das Fach markiert die Autorität, die hier zur weiteren Rücken­
deckung herbeigerufen wird. Nicht mehr einzelne Autorinnen aus dem 
zeitgenössischen Theorierepertoire sozial- und geisteswissenschaftlicher 
Praxis werden beigezogen, sondern das ganze Programm einer philoso­
phisch fundierten Gesellschaftsidee wird zitiert: Die »Aufklärung« bil­
det den Boden und den Horizont für das volkskundliche Forschen (vgl. 
Bausirrger 1995: 245; Kaschuba 1995a: 45). In differenzierender Inter-

228 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

pretation dessen, was Aufklärung für die gegenwärtige Wissenschaft be­
deutet, umgeben die Volkskundlerinnen ihre Praxis mit dem Nimbus der 
Autorität. »Aufklärung« erscheint dabei als Mittel zum Zweck, um eine 
»Lösung der Probleme im Zusammenleben der Völker« (Roth 1995: 
177) zu finden bzw. innerhalb einer Gesellschaft gleiche subjektive wie 
objektive, gleiche individuelle wie kollektive Rechte für alle zu gewähr­
leisten (vgl. Lipp 1996: 110), das heißt in pragmatischerer Formulierung 
»rechtliche und wirtschaftliche Normalisierung« (Tschofen 1995b: 30) 
anzustreben. »Aufklärung« wird als Allgemeingut einer Gesellschaft de­
klariert, in dem Sinne dass » ... seriöses Denken nicht esoterisches Den­
ken« wird (Jacobeit 1997: 27) oder in letzter Konsequenz zum Ziel 
volkskundlicher Forschungstätigkeit erklärt, wie es Köstlin in seinem 
bereits zitierten Reflexionspostulat für die Wissenschaft formuliert hat 
(vgl. Köstlin 1996b) bzw. wie Kaschuba es provokativ zur Pointe seines 
Schlussfazits macht: »Dies alles mag naiv klingen und manchem viel­
leicht zu sehr nach >Aufklärung<. Doch wenn die Alternative dazu nur 
pessimistische Abgeklärtheit lautet, dann bekenne ich mich gern zu sol­
cher Naivität.« (Kaschuba 1995a: 45) Anhand dieses ideellen Ausgriffs 
erhält die grundlegende Potenz der Volkskunde die Qualität einer mora­
lischen Kompetenz, mittels derer die Disziplin ihre spezifische, gesell­
schaftsrelevante Position im Konkurrenzfeld um informierende Orientie­
rung der Gesellschaft zu festigen versucht. Die kritische »Aufklärung« 
einer diversifizierten Öffentlichkeit soll in diesem Sinn sowohl für ge­
sellschaftliche Institutionen und Repräsentantinnen wie auch für die in­
dividuellen Bürgerinnen als korrigierender Eingriff wahrgenommen 
werden können. Dementsprechend richtet sich die Volkskunde in und 
mit ihren Publikationen an ein diversifiziertes Publikum aufunterschied­
lichen Foren. Das Potential und die Akzeptabilität dieses Öffentlich­
Werdens liegt zu einem wesentlichen Teil in der neuartigen Kommuni­
kationsstruktur zwischen Wissenschaft und Öffentlichkeit, wie sie für 
das Ende des 20. Jahrhunderts typisch geworden und von Peter Weingart 
als Strategie der autorisierten Selbstpositionierung beschrieben worden 
ist: 

»Ein Beispiel für diese Form der gesellschaftlichen Beeinflussung der wissen­
schaftsinternen Reputationsstruktur ergibt sich aus der gewachsenen Bedeu­

tung der Massenmedien, insbesondere ihrer Funktion für die Aufmerksam­

keits- und Legitimationsbeschaffung. Der Rekurs seitens der Wissenschaft auf 
eine außerwissenschaftliche Öffentlichkeit hat eine lange Tradition. Dabei 

handelt es sich letztlich um den Versuch, innerwissenschaftliche Konflikte 

durch allgemeine soziale Zustimmung zu entscheiden und abzuschließen [ .. .]. 
Unter bestimmten Bedingungen wählen Wissenschaftler zuweilen den strate-

229 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

gischen >Umweg< über die Öffentlichkeit. Das geschieht insbesondere in Kri­
sensituationen, die nicht von der scientific community selbst gelöst werden 
können, wie die Etablierung der Grenzen einer neuen wissenschaftlichen Dis­
ziplin oder eines kontroversen neuen theoretischen Programms innerhalb einer 
Disziplin [ ... ]. Es geht also um die Mobilisierung von Legitimität im Hinblick 
auf die Sicherung und gegebenenfalls Expansion der Grenzen gegenüber der 
gesellschaftlichen Umwelt und die Konfliktregelung im Innem [ .. .].« (Wein­
gart 2003: 27f; Hervorhebung i.O.) 

Ob das adressierte Publikum auch tatsächlich als Rezipientinnen in die 
ihr zugedachte Rolle schlüpft, hat für die Analyse der diskursiven 
(Fach-)Wissenschaftspraxis kein Gewicht. Denn grundsätzlich gilt, was 
Weingart hinsichtlich der wissenschaftlichen Außenorientierung bereits 
anhand anderer Beispiele nachvollzogen hat: 

»Dabei handelt es sich um ein von verschiedenen Seiten jeweils unterschied­
lich projiziertes Publikum. Die Öffentlichkeit, der gegenüber die Wissenschaft 
legitimierungspflichtig ist, gibt es in keiner realen Form außer in Gestalt von 
Politikern, die wiederum unter Verweis auf die Öffentlichkeit Budget- und 
Prioritätenentscheidungen begründen, oder in Gestalt von Medien, die das 
Recht der Öffentlichkeit auf Aufklärung beschwören. Die Wirkungsmacht die­
ses Konstrukts besteht darin, dass es dennoch von allen Seiten geteilt wird. 
Politik, Wirtschaft und Medien berufen sich gleichermaßen auf die Öffentlich­
keit und unterstellen ihr bestimmte Interessen.« (Weingart 2001: 345) 

Was für die Wissenschaft gilt, gilt aufgrundihrer Selbstreflexivität vice 
versa für alle »aufgeklärten« Bürgerlnnen, was im Verständnis der 
Volkskundlerinnen zu entsprechenden Reaktionen aufunterschiedlichen 
Gesellschaftsebenen führen soll: »Falsche Argumente müssen sachlich 
bestritten und öffentlich zurückgewiesen werden. Unsere Aufgabe könn­
te der V ersuch sein, historische und humane Denkhorizonte in diesen öf­
fentlichen Diskurs einzuführen, um damit wieder Maßstäbe zu setzen 
und Augenmaß herzustellen.« (Kaschuba 1995a: 44f) Das in kritischer 
Analyse generierte Wissen der Volkskunde kann demgemäß in konse­
quenter öffentlicher Vermittlung die Potenz eines (weiten) gesellschafts­
politischen Korrektivs entfalten. 

Verweist die starke und stetige Wiedereinschreibung dieser volks­
kundlichen Selbstfunktionalisierung als gesellschaftliche Orientierungs­
und Korrekturinstanz zum einen auf die dynamisierende Konkurrenzsi­
tuation spätmoderner Wissensherstellung, so manifestiert sie zum ande­
ren die historische Spezifik dieses Aushandeins von gesellschaftlichen 
Ordnungsentwürfen mithilfe wissenschaftlichen Wissens. Die verschie­
denen Instanzen in diesem Feld übernehmen 

230 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

»die Funktion der Diskursivierung spezifischer und für maßgebliche gesell­
schaftliche Gruppierungen kontroverser issues [ .. .]. Die Diskursivierung meint 
die Prozeduralisierung von Kontroversen nach der Maßgabe, dass es bei der 
Lösung von politischen Konflikten nicht in erster Linie um die Herstellung 
von Konsens oder das Erreichen einer durch eine Mehrheit gestützte Entschei­
dung geht, sondern dass diese nur dann als nachhaltig legitim gelten kann, 
wenn sie zuvor Gegenstand eines Diskurses gewesen ist. Kennzeichnend für 

die Diskursivierung als Ressource der Legitimationssicherung sind deren 
Funktionen der Deliberation, Mediation, Informierung, Beratung und Empfeh­

lung.« (Weingart 2003: 101) 

Kohärent zu dieser Situation und die Akzeptanz der eigenen Diskurspra­
xis fördernd profiliert sich die Volkskunde als gesellschaftliche Media­
torin und orientierende Gesellschaftsanalytikerin, die gleichzeitig die ge­
sellschaftliche Öffentlichkeit informiert und orientiert. Volkskundliches 
Komplexitäts- und Kompetenzmanagement verbinden sich so einmal 
mehr zu einer untrennbaren Einheit, indem der relationierende Kultur­
begriff die reflektierte Transparenz und kritische Korrektur sozialer Zu­
stände ermöglicht, die der Gesellschaft in orientierender Weise für ihre 
Selbstfindung zur Verfügung gestellt werden. 

Differenzmanagement 

Mit der eigenen Profilierung der Volkskunde als analytisch-kritische 
Orientierungsinstanz ist trotz jedem damit verbundenen Potenzerweis 
noch keine individuell identifizierbare Position im gesellschaftlichen 
und wissenschaftlichen Konkurrenzfeld erreicht. Um anhand des inhalt­
lich begründeten Fachprofils eine eigenständige, institutionell kontinu­
ierliche Position zu erreichen, ist es notwendig, den Status der Volks­
kunde als individuelle, wissenschaftlich-akademische Disziplin immer 
wieder zu explizieren. Die Konkurrenz der 1990er Jahre, die unter ande­
rem begründet wird durch die stetig wieder eingeschriebene und wach­
gehaltene Krise einer kontinuierlich zunehmenden Ressourcenknappheit 
(vgl. Kimmich/Thumfart 2004a), verlangt in ihrer diskursiven Explika­
tion die existentielle Rechtfertigung jeder Institution durch ihre jeweilige 
unverwechselbare Spezifität. Nur diejenigen Disziplinen, die sich klar 
von den anderen unterscheiden, können in dieser diskursiven Logik ihr 
legitimes (Weiter-)Bestehen behaupten. Dass die Volkskunde ist, was 
sie zu sein behauptet, ist vor diesem Hintergrund keineswegs und nie 
selbstverständlich, sondern muss regelmäßig und unterschiedlichen Re­
zipientlnnen gegenüber verständlich gemacht werden. Ihre Legitimation 

231 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

als Wissenschaft und ihre Legitimität als individuelle Disziplin fordert 
die Volkskunde zu einem ununterbrochenen Differenzmanagement auf. 

Im Kontext dieser neuen Wissenskonkurrenzen unterliegt jeglicher 
Anspruch auf Legitimität der eigenen Äußerungen einem verstärkten 
Beweisdruck Was als Wissen lanciert wird, muss mit einem Autoritäts­
siegel versehen sein. Da mit der Konkurrenz um »sinnvolles« Wissen 
auch neue Bewegung in die bisherige zwischen- wie überfachliche Dy­
namik gekommen ist, verbindet sich der Autoritätsnachweis mit der je­
weiligen disziplinären Neupositionierung. Im Hinblick auf eine sichere 
Position bedeutet Dynamik aber auch eine ständige Labilität der Situa­
tion. Aufgrund dieser starken Betonung der jeweiligen Fachspezifik 
funktioniert jegliche Herstellung und Überprüfung von wissenschaftli­
chem Wissen, das allen als gemeinsames universitäres Grundanliegen 
gilt, nicht ohne Kolleginnen bzw. nicht ohne größeres Wissensumfeld. 
Denn: Wer soll das hergestellte Wissen kritisch evaluieren, wenn keine 
Personen oder Instanzen mit mureichender Kenntnis, das heißt Nähe bei 
gleichzeitig genügend kritischer Distanz zu dem Bereich vorhanden 
sind, in dem das neue Wissen produziert und platziert wird? Und wer 
soll an und mit diesem Wissen weiterarbeiten, wenn es keine Kennerin­
nen der untersuchten Felder gibt, die gleichzeitig auf der Suche nach 
Differenz bezüglich des bisher Bekannten sind? 

Bruno Latour beurteilt dementsprechend den disziplinären Wettbe­
werb als basale Notwendigkeit von Wissenschaft: »Der Streit der Fakul­
täten gehört nicht zu den beklagenswerten Aspekten der Wissenschaften, 
sondern ist einer ihrer Motoren.« (Latour 1994: 894; vgl. auch Kö­
nig/Lämmert 1999b: 8) Produktive Konkurrenz bei der Herstellung von 
neuem Wissen entsteht demnach in der ständigen Differenzierung und 
Entdifferenzierung aller beteiligten Akteurinnen (seien es Personen oder 
Institutionen) hinsichtlich ihrer gegenseitigen Stellungen und inhaltli­
chen Ansprüche, wie es Markus Amold anläßlich eines Forschungspro­
jekts zur Unterschiedlichkeit diverser » Wissenschaftskulturen« pointiert 
ausformuliert: 

»Damit wird aber nicht nur eine Grenze zwischen Universität und Umwelt ge­
zogen, sondern diese teilt bereits innerhalb der Universität das akademische 

Feld: Der Streit um die Stellung der Grundlagenwissenschaft ist auch ein Streit 

der Fakultäten, um deren akademische Reputation und ihren legitimen Vertre­
tungsanpruch für die Universität als solche. Dies hat aber wichtige Konse­

quenzen für die Analyse der Wissenschaftskultur einer Natur- oder einer Kul­

turwissenschaft Da eine Disziplin ihr Selbstbild und ihre Selbstdarstellung 
immer in einer Abgrenzung von einem (realen oder auch imaginären) Anderen 

findet, hat man auch deren weitere akademische und außerakademische Um-

232 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

weiten im Auge zu behalten. Selbstdarstellungen und Selbstbilder sind als sol­
che schon Teil jener Identität und sozialen Zusammenhalt sichernden >Arbeit 
an den Grenzen< (boundary work), bei dem man in konkreten sozialen Situa­
tionen versucht, Grenzen gegenüber den verschiedensten Umwelten immer 
neu zu ziehen. Wobei auf der einen Seite versucht wird, sich gegenüber be­
stimmten äußeren Einflüßen abzugrenzen, um auf der anderen Seite zugleich 
daran zu arbeiten, äußere Entwicklungen und Einflüsse auch in die eigene 
Wissenschaftskultur zu integrieren (seien es neue Generationen an Studieren­
den oder auch neue Forschungsfragen und -methoden). Diese beiden Aspekte 
zusammen - das Ausgrenzen und das Integrieren des Fremden -ergeben einen 
permanenten, von Spannungen beherrschten Dialog mit den verschiedenen 
Umwelten.« (Amold 2001b: 32; Hervorhebungen i.O.) 

Diese Dynamik zeigt in den 1990er Jahren eine historische Spezifik des 
von Latour als grundsätzlich definierten Streits der Fakultäten. Die wie­
derholte Evokation des Sparzwangs generiert einen diskursiv immer 
wieder neu eingeschriebenen Widerspruch aus einem allgemeinen wis­
senschaftlichen common sense, der alle Fakultäten und Disziplinen zur 
einen großen Autorität »Wissenschaft« zusammenbindet (vgl. Weingart 
1995: 11) bei gleichzeitiger Forderung nach sichtbarer disziplinärer Spe­
zifik. Für das Feld der Geistes- und Sozialwissenschaften- also auch für 
die Volkskunde - stellt sich damit die Herausforderung, in der Dynamik 
der Selbstpositionierung einerseits eine fachliche Unverwechselbarkeit 
zu statuieren und andererseits eine kommunikative Einbindung in einen 
größeren wissenschaftlichen Zusammenhang herzustellen. 

Kooperationen und Allianzen 

Wolfgang Kaschuba bedient sich in seiner programmatischen Antritts­
vorlesung aller drei oben genannten Strategien des Konkurrenzmanage­
ments und platziert diese mit erhöhter Sichtbarkeit am Anfang seiner 
Rede: Jetzt hat er die wohl größte Aufmerksamkeit seines Publikums, 
das gespannt ist auf seine Ausführungen. Noch bevor er sich konkret auf 
sein angekündigtes Thema konzentriert, positioniert er das Fach auf rund 
drei Seiten- also während etwa zehn Minuten seiner einstündigen Vor­
lesungszeit - in Differenzen setzender Weise. Er spricht ausführlich da­
rüber, dass es dem Fach angelegen sein muss, eine verbindende Integra­
tivität zu zeigen und das sowohl im universitär-wissenschaftlichen wie 
im gesellschaftlichen Bereich. Er formuliert die Forschungsanliegen und 
-desiderate der Disziplin und er entwirft letztendlich das - seine Ein­
gangsäußerungen abschließende - Profil der eigenen Fachwissenschaft: 
»Schließlich ist damit angezeigt, dass es nicht um die einfache Fort­
schreibung eines Kanons geht, sondern um die Neukonzipierung eines 

233 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Faches, das enge Horizonte überschreiten, das offen und integrationsfa­
hig sein will, das Austausch und Diskussion als Anstöße zu >produktiver 
Selbstverunsicherung< braucht.« (Kaschuba 1995a: 28) In einer balan­
cierenden Bewegung des interdisziplinären Leistungsvergleichs, zwi­
schen Anschlüssen an Bisheriges und Neuentwürfen und der gegenseiti­
gen produktiven Selbstverunsicherung bzw. Bestärkung mobilisiert Ka­
schuba die verschiedenen Ressourcen, die Kooperation im Sinne einer 
»systemübergreifende[n], im Diskurs wahrnehmbare[n] Solidarität, Rü­
ckendeckung, Zusammenschluss oder Zusammenarbeit zweier oder 
mehrerer in den Diskurs involvierter gesellschaftlicher Systeme, um den 
eigenen Standpunkt zu verbessern« charakterisieren (Kurath 2005: 34). 

Diese Balancierung der Selbstprofilierung im Kontext gegenseitiger 
Kooperation schlägt sich auch in der inhaltlich orientierten Textstruktu­
rierung nieder: 

»Neben dem Haupttext laufen die Fußnoten, in denen die Autoren zitiert wer­

den, die das Glück haben zumindest nicht ignoriert zu werden. Über die Fuß­
noten werden Beziehungen hergestellt, werden Links innerhalb des Archivs 

gelegt, mithilfe derer man sich orientieren kann. Noch mehr: Nimmt manjedes 

zitierte Werk für seinen Autor, dann läßt sich das Verweissystem der Zitate 
und Anmerkungen als soziale Verknüpfung der Wissenschaftler lesen, die zu­

sammen jene scientific community bilden, die sich um jenes Thema gebildet 

hat und zu der man sich selbst zählt. So versucht man nicht nur in jedem Buch 
die gerade aktuelle Ordnung eines Gebiets darzustellen, sondern bildet zu­

gleich intellektuelle Netzwerke ab, die lebende und tote Autoren [bzw. Diszi­

plinen; se] miteinander in Beziehung setzen.« (Amold 200lb: 20f; Hervor­
hebung i.O.) 

Über diese Strategie, sich beim Einbezug theoretischer Bestände explizit 
an inhaltlichen Aspekten zu orientieren, die von der Fragestellung vor­
gegeben werden, läßt sich mit jedem veröffentlichten Beitrag ein wis­
senschaftlicher Weg beschreiten, der interdisziplinär gepflastert ist, aber 
im Grunde als spezifischer, fachwissenschaftlicher dargestellt wird. 
Durch den Beizug außerfachlicher Autoritäten untermauert jeder Autor 
und jede Autorirr allerdings die eigene fachliche Position. Wenn auch 
subtil platziert, so stehen doch - im hier besprochenen Fall der Volks­
kunde - die volkskundlichen Reflexionen im Zentrum, die durch flankie­
rende fremddisziplinäre Zitate inhaltlich und in ihrer Positionierung be­
stätigt werden. Die Einbindung der zitierten Autoritäten funktioniert als 
gegenseitige Anbindung der verschiedenen Fächer, denn jede einzelne 
Disziplin erweist den anderen die Reverenz und sichert sich damit die 
eigene Rezeption; und sie macht aus ihren Konkurrentinnen ihre eigenen 
Kolleginnen und interessierten Leserinnen (vgl. Weingart 2003: 32f). 

234 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

Diese balancierende Strategie, durch Kooperationen disziplinäre Al­
lianzen zu schaffen, dient nicht nur der je eigenen institutionellen Ex­
istenzsicherung sondern übernimmt auch die Signalisierung bereits be­
stehender Fächerverbindungen innerhalb gemeinsamer Forschungspro­
jekte. Damit läßt sich eine wissenschaftliche und fachliche Selbstautori­
sierung betreiben, die dem universitären wie gesellschaftlichen Ruf nach 
Synergien herstellenden V ernetzungen entgegenkommt, ohne die eigene 
institutionelle Profilierung aufgeben zu müssen.3 Die Kooperation wird 
so zur eigentlichen Allianz, die der je gemeinsam-einsamen Existenzsi­
cherung dient. 

Sehr deutlich zeigen sich diese Allianzschlüsse auf der Ebene der 
Subjektpositionen. Im Feld der »kulturwissenschaftlichen Stadtfor­
schung« äußern sich auffallig viele Forscherinnen von hierarchisch und 
institutionell sehr unterschiedlichen Positionen. Die Allianzbildung 
funktioniert hier quer über die Fächer und die institutionellen Strukturen 
hinweg. Einerseits erreichen die einzelnen Wissenschaftlerinnen über 
das gemeinsame interdisziplinäre Feld die eigene disziplinäre Qualifika­
tion bzw. Position und andererseits begegnen sich disziplinär unter­
schiedliche Wissenschaften, die gemeinsam ein »neues« Feld etablieren 
und gleichzeitig je für sich selbst reklamieren. Die Allianz der verschie­
denen Positionsinhaberinnen sowie die Kumulation ihrer Qualifika­
tionsarbeiten verdichtet sich für das Fach der Volkskunde zu einer diszi­
plinären Positionsstärkung: Erstens demonstriert die Anhäufung der Ti­
tel und der darin enthaltenen Qualifikationen die akademische Anerken­
nung volkskundlicher Kompetenz. Die Position des Fachs erhält ihre le­
gitime Autorität anhand der akkreditierten Positionen ihrer Vertreter­
Innen. Zweitens verspricht die bereits über Jahre und gemeinsame Inte­
ressen hinweg funktionierende Zusammenarbeit, die eine starke Ver­
netzung dieser Personen nach sich zieht, eine längerfristige Verbindung 
der Wissenschaftlerinnen und ihrer Disziplinen. Gerade in dieser zeitli­
chen Dimension liegt ein wesentlicher Aspekt der disziplinären Exis­
tenzsicherung, denn die Kooperation funktioniert nicht nur im und für 
denjeweiligen Moment, sondern beinhaltet eine weit in die Zukunft rei­
chende Dimension: Konsequenz der nachvollziehbaren Karriereverläufe 

3 Dass besonders die institutionell kleineren Fächer dem Problem der kon­
kurrenzbedingten Labilität ausgeliefert sind, und sich zur eigenen Stabili­
sierung der dargestellten Kooperationsstrategie bedienen, dokumentieren 
Wolfgang Prinz und Peter Weingart in ihren 1990 veröffentlichten geistes­
wissenschaftlichen »Innenansichten« (vgl. Prinz/Weingart 1990: 14). In­
zwischen geht die Anforderung der Vernetzung - unter anderem mithilfe 
des Labels der Transdisziplinarität - bereits über die Institution der Uni­
versität hinaus in den Bereich unterschiedlicher gesellschaftlicher »Stake­
holder« (vgl. dazu Landfried 2004: 67; Langewiesehe 2004: 50f). 

235 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

innerhalb der kooperativen Forschungsprojekte ist die hohe Wahrschein­
lichkeit, dass eben diese Personen im weiteren Verlauf ihrer wissen­
schaftlichen Berufstätigkeit die wichtigen bzw. überhaupt vorhandenen 
akademischen Positionen einnehmen werden. Sie sind die Sicherungsin­
stanzen für die verschiedenen Positionierungen der Disziplinen im ge­
meinsamen Wissenschaftsfeld (vgl. Bourdieu 1988: 213ft). Und sie sind 
diejenigen, die dementsprechend die Grenzen und Differenzen zwischen 
den verschiedenen Fächern in der und für die Zukunft festlegen werden 
(vgl. Briegell999: 299). 

Diese Art der Kooperation und Allianzbildung qua Position ermög­
licht die flexible Sicherung der disziplinären Stellung. Die zeitweilige, 
nicht-institutionalisierte Zusammenarbeit ermöglicht die Manifestation 
der eigenen Fachposition (während der Dauer des gemeinsamen Pro­
jekts), ohne diese auf Dauer festzuschreiben und ohne eine eigendiszi­
plinäre Position innerhalb der Universität zugunsten einer forschungs­
orientierten Allianz aufzugeben. Damit entspricht sie der paradox orga­
nisierten Wissenschaftskonkurrenz der 1990er Jahre, die einerseits 
»lnterdisziplinarität« zugunsten einer Synergien schaffenden Zusam­
menarbeit fordert (vgl. König/Lämmert 1999b: 8) und die andererseits 
nur den unverwechselbar profilierten Fächern eine institutionelle Wei­
terexistenz innerhalb der Universität garantiert.4 

4 Manfred Briegel begründet diesen Zwiespalt als Ergebnis der universitä­
ren Doppelfunktion von Forschung und Lehre. Für die Forschung gilt sei­
nes Erachtens: »Es gibt keine Fächer. Es gibt nur Projekte und Interes­
sensgebiete, Schulen und Richtungen.« Für den Bereich der Lehre dage­
gen anerkennt er den Sinn von Fachdifferenzen und den damit verbunde­
nen institutionalisierten Grenzziehungen: »Die Ausbildung erfolgt nach 
wie vor disziplinär, und da mögen umgrenzte Fächer nützlich sein und 
ihren Sinn haben, da werden schon die staatlichen Stellen darauf sehen. 
Fächer sind also trotzdem, was ich gesagt habe, natürlich da und haben 
einen Namen.« (Briegell999: 297) 

236 

Peter Weingart dagegen legt das Gewicht für die Begründung sich auflö­
sender Fächergrenzen stärker auf »fluide Netzwerke intellektueller Kom­
munikation und darüber hinausgehender sozialer Interaktion, die die Dis­
ziplinengrenzen überschreiten. Soziametrische und bibliometrische Daten, 
wie sie Dogan auswertet, liefern die systematische Evidenz dafür, dass das 
überkommene System von Disziplinen nicht mehr länger das entscheiden­
de organisierende Prinzip der Wissensproduktion ist. Es wird von einem 
Netzwerk von Forschungsgebieten ersetzt, deren Ränder sich ständig ver­
ändern.« (Weingart 1995: 21) Aus diskursanalytischer Perspektive würde 
ich dagegen argumentieren, dass eben gerade die Aufrechterhaltung des 
Spannungsverhältnisses auf dem Postulat beruht, als je einzelnes Fach 
gleichzeitig disziplinäre Grenzziehungen und Fachüberschreitungen zu 
leisten. 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

Feldsicherung und expansive Kolonisierung 

Die Balance zwischen der eigenen und der interdisziplinären Wissen­
schaftspositionierung bestimmt nicht nur die institutionelle wie positio­
neHe Platzierungjeder Äußerung, sondern ebenso die Wahl der als fach­
lich definierten Forschungsfelder. Die thematische Feldsicherung zeigt 
sich dabei als Strategie der disziplinären Statussicherung, indem der 
gegenseitige, zwischenfachliche Leistungsvergleich als Entscheidungs­
kriterium für die legitime Zugehörigkeit eingesetzt wird. So gut sich die 
Notwendigkeit eines Faches qua inhaltlicher Claims begründen läßt, so 
leicht läßt sich ein Forschungsfeld dem einen Fach ab- und einem ande­
ren zuschlagen (vgl. Benoit 1994: 316). 

Die Selbstbestimmung der Volkskunde als »Kulturwissenschaft« 
ermöglicht ihr auf dieser Ebene eine doppelte Profilierungs- und Siche­
rungspraxis: Indem sie sich weiterhin als »Volkskunde« ausweist, kann 
sie über eine institutionelle Tradition die Ansprüche auf inhaltliche Fel­
der legitimieren. Über die zusätzliche Profilierung als »Kulturwissen­
schaft« ergeben sich neue Anspruchsforderungen auf Themenbereiche, 
denen sich die Disziplin bisher nur wenig zugewendet hat. Was Peter 
Weingart als allgemeine Entwicklung der Wissenschaft in einer zuneh­
mend wissensbasierten Gesellschaft beschreibt, kann im Blick auf die 
Volkskunde als deren spezifische Strategie einer Positionsstärkung 
durch Forschungskolonisierung verstanden werden: 

»Die innere Differenzierung der Wissenschaft ist gleichbedeutend mit ihrer 
Expansion, das heißt der Unterwerfung immer neuer Erfahrungsbereiche unter 
den analytischen Zugriff der Wissenschaft. Die Ausdifferenzierung in Diszi­
plinen, Subdisziplinen und hochspezialisierte Forschungsgebiete ist nicht nur 
die immer kleinteiligere Parzeliierung eines einmal abgesteckten Wissens­
territoriums. Es ist auch die Ausdehnung des wissenschaftlichen Blicks auf 
vordem außerhalb seiner Reichweite liegende Erfahrungsbereiche. [ ... ] Die 
durch die Spezialisierung vorangetriebene Expansion der Wissenschaft hat 
eine Verschiebung der institutionellen Grenzen zur Folge. Die Demarkations­
linie der Wissenschaft wird weiter mach außen< verlagert in Bereiche, die vor­
dem als außerhalb der wissenschaftlichen Beobachtung und Reflexion liegend 
galten: Politik und Wirtschaft werden verwissenschaftlicht, Ethik, Moral und 
soziale Werte werden Gegenstand wissenschaftlicher Diskurse.« (Weingart 
2001: 123ft) 

237 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Ersetzt man in Weingarts Äußerung die »Wissenschaft« konsequent 
durch Volkskunde, dann wird deutlich, wie sehr inner- und außerwissen­
schaftliche Entwicklungen ihre (gegenseitige) Entsprechung finden. 5 

Wie jede der bisher thematisierten Differenzierungsstrategien birgt 
auch diejenige der Feldexpansion eine problematische Konsequenz in 
sich: Die unter der Perspektive der »Kultur« immer weiter ausgreifende 
Kolonisierungspolitik der Volkskunde transformiert den fachlichen Zu­
ständigkeitsbereich zu einem »kulturwissenschaftlichen« Anspruch auf 
ein unendliches Wissensgebiet mit den Folgen einer fachlichen Dispari­
tät und Diffusion, wie sie Nikolaus Wegmann bereits für die Philologie 
des 19. Jahrhunderts beschrieben hat: 

»Gerade ihr sichtbarster Erfolg, die andauernde Expansion, provoziert eigene, 
selbst zu verantwortende Schwierigkeiten. Je weiter sich das Reich [ d.i. der 

Anspruch auf ein riesiges Wissensgebiet; se] ausdehnt, desto mehr rücken 

Zentrum und Peripherie auseinander, und das heißt zunächst einmal: Es wird 
für das Zentrum immer schwerer, die Kontrolle aufrechtzuerhalten. Wenn je­

doch die Randgebiete nicht mehr rückgebunden sind, dann steigt die Wahr­

scheinlichkeit, dass sie verlorengehen. Andere Größen und Mächte werden auf 
die führungslos gewordenen Gebiete zugreifen und eine territoriale Neuaus­

richtung zu ihren Gunsten versuchen.« (Wegmann 1999: 263) 

Fachliche Selbstverwandlung 

Die Prekarität der expansiven Stabilisierungspraxis bildet den Gegenpol 
zur institutionellen Prekarität der Volkskunde. Die quantitative (Unter-) 

5 Nicht nur die Volkskunde verfolgt - konsequenterweise - diese Strategie 
der kolonisierenden Felderweiterung ihrer eigenen Wissensproduktion, um 
gleichzeitig eine fachliche Spezifik und gesellschaftliche Relevanz zu be­
haupten. Mattbias Christen beurteilt die Integration des Kulturbegriffs und 
die damit verbundenen fachlichen Neuperspektivierungen der Germanistik 
in gleicher Weise: »Seit einigen Jahren dehnt die Literaturwissenschaft 
kontinuierlich die Grenzen ihrer Zuständigkeit aus und erobert ihre zeit­
weilig verloren geglaubte kulturpolitische Bedeutung zurück. Selbstbe­
wusst geht etwa der amerikanische New Historicism mit seiner Rede von 
der >poetics of culture< aufs Ganze: Kultur sei, literarischen Texten ver­
gleichbar, Resultat von Selbstauslegungs- und Repräsentationsprozessen 
(>self-fashioning<). Romane, Dramen und Gedichte werden nicht länger 
als in sich abgeschlossene Kunstwerke, sondern als durchläßige Medien 
verstanden, in denen im Spannungsfeld von Macht und Interesse >soziale 
Energien< zirkulieren. Diesen Kreislauf wieder in Gang zu bringen, wo ihn 
das Unverständnis für die politische Brisanz historischer Texte zum Erlie­
gen gebracht hat, ist das erklärte Ziel neuhistorischer Lektüren.« (Christen 
1997) 

238 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

Dotierung6 verunmöglicht dem Fach die eigene Differenzierung in sub­
disziplinäre Kommunikationszusammenhänge, die aufgrund der institu­
tionellen Stärke der Disziplin dennoch als ein Ganzes zusammengehal­
ten werden. In Ermangelung dieser inneren - nach außen sichtbaren -
Differenziertheit findet die Volkskunde einen »dritten« Weg, um die 
ausreichende (komplexe) Profilbildung in Kooperation und in Konkur­
renz der akademischen Fächer zu gewährleisten. Die an sich risikobehaf­
tete Inflation des Kulturbegriffs ermöglicht in diesem Kontext die 
grundsätzliche Anschlussfahigkeit der Volkskunde an eine große Breite 
der - universitär wie gesellschaftlich - vertretenen Wissensinstanzen. 
Anhand ihrer programmatischen Selbstqualifikation über den Kulturbe­
griff definiert sich das Fach theoretisch als »Subdisziplin« aller anderen 
Geistes- und Sozialwissenschaften und stellt sich so selbst eine Eintritts­
karte in alle möglichen disziplinären Forschungszusammenhänge aus. 
Innerhalb dieses interdisziplinären Kontextes platziert sie sich in ihrer 
Forschungs- und Publikationspraxis selbstbewusst als »Schlüsseldiszi­
plin« mit »interdisziplinärem Profil« (Jacobeit 1997). 

Die Labilität dieser Strategie liegt nicht allein in der Selbstqualifizie­
rung als (heimliche) Leitdisziplin sondern auch in der allgemeinen Ver­
breitung dieser Praxis im ganzen Feld der Geistes- und Sozialwissen­
schaften. Konkurriert wird so nicht nur um die qualifizierteste Profilie­
rung als eigenständiges Fach, sondern auch um die Position als Leitdis­
ziplin7, die die schwache Fachqualifikation stärken oder sogar kompen­
sieren soll. 8 Um dieser Instabilität ihrer führenden Selbstposition zu ent-

6 Vgl. die entsprechenden statistischen Zusammenstellungen zur Ausstat­
tung und Anzahl von »Volkskunde«-lnstituten an deutschsprachigen Uni­
versitäten in dem von Harm-Peer Zimmermann herausgegebenen Leitfa­
den zum Studium der »Volkskunde« an deutschsprachigen Universitäten 
(vgl. Zimmermann 2005). 

7 Die Konkurrenz um die Position als Leitdisziplin oder Leitwissenschaft 
läßt sich bereits im 19. Jahrhundert nachweisen und wird von ganz unter­
schiedlichen Fächern für sich selbst in Anspruch genommen (vgl. Prinz/ 
Weingart 1990: 12f; König/Lämmert 1999a: 11; Bourdieu 1988: 271). 

8 Fast schon als Parodie dieser Diskurspraxis liest sich die Frage nach den 
Entwicklungsmöglichkeiten der Germanistik unter dem disziplinär verbin­
denden wie spezifizierenden Label der »Kulturwissenschaft«, die Jörg 
Schönert im Rahmen eines Sammelbandes zur Literaturwissenschaft und 
(oder als) Kulturwissenschaft Mitte der 1990er Jahre formuliert hat: »Sol­
len Linguisten und Literaturwissenschaftler nicht nur die sprachlich ver­
fassten Texte (und die daraufbezogenen Handlungszusammenhänge) zum 
Gegenstand ihres wissenschaftlichen Interesses machen, sollen sie glei­
chermaßen die Körperbilder und Körperstimmen der Theaterauffuhrun­
gen, die Technostimmen und Technobilder der Rundfunk-, Film-, Fern­
seh- und Videoproduktionen einbeziehen? Soll sich aus den Nationalphilo­
logien des 19. Jahrhunderts also eine internationale, interkulturelle, inter-

239 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

gegnen, führen die Volkskundlerinnen - ebenso exzess1v w1e ihre 
Selbstreflexivität - ihre eigene Geschichte ins (Diskurs-)Feld ein. Im 
ständigen Rückbezug all ihrer gegenwärtigen Forschungsanstrengungen 
auf die historische Entwicklung dieser je spezifischen Forschung im 
Fach (vgl. Kaschuba 1995; Bausirrger 1995; Roth 1995; Lindner 1997) 
verknüpfen sie die eigene Vergangenheit in strategischer Intention mit 
der zukünftigen Orientierung als »kulturwissenschaftliche« Disziplin. 
Die Fundierung des Aktuellen auf traditionellen Fachwissensbeständen 
garantiert die inhaltliche wie institutionelle Substanz als Wissenschaft, 
auf der das neue Konzept aufgesetzt werden kann. Das Fach durchläuft 
damit eine Transformation, die die »romantisch«, »positivistisch« und 
»nationalsozialistisch kontaminierte« »Volks-Kunde« zur »Kultur­
Wissenschaft« läutert (vgl. Kaschuba 1995; Seidenspinner 1996; Köstlin 
1996b ). Die Kombination der kenntlich gemachten Fachtradition mit der 
zeitgenössischen Neuausrichtung als theoretisch fundierte, methodisch 
reflektierte und gesellschaftlich relevante Disziplin macht der wissen­
schaftlichen Außenwelt klar und deutlich, dass die volkskundliche Fach­
entwicklung als Metamorphose im Sinne eines »Werde, die du bist!« zu 
verstehen ist. Die Position des Faches ist keine aus dem Nichts entstan­
dene oder gar erst neu zu schaffende Position, sondern eine, die - gerrau 
wie die übrigen geisteswissenschaftlichen Fächer auch- eine dem Wan­
del von Zeit und Gesellschaft angepasste Neuprofilierung anvisiert. In 
diskursiv strategischer Ausrichtung homogenisieren die Volkskundler-

240 

mediale und interdisziplinäre Mega-Wissenschaft formieren - als Wissen­
schaft von Kommunikationen und Sinnkonstitutionen in ihren medialen 
Bedingungen, das heißt unter Berücksichtigung der materiellen und histo­
rischen Voraussetzungen medialer Gestaltung von Kultur? Kurzum: Soll 
die Germanistik den Fundus ihrer wissenschaftlichen Erfahrungen und 
Problemkonstellationen, ihrer Theorien und Verfahren dazu nutzen, um 
sich als Leitdisziplin einer Fächergruppe der Medienkulturwissenschaften 
zu verstehen? Soll der > Siegeszug der neuen Medien< nicht länger beklagt, 
sondern kritisch begleitet werden? Soll die Germanistik dabei als Flagg­
schiff einer neu zu formierenden Armada kulturreflektierender und wo­
möglich kulturgestaltender Wissenschaften segeln? Soll das neue Unter­
richtsfach >Medienerziehung< von Deutschlehrern übernommen werden? 
Ich halte inne in dieser entwicklungsfrohen Emphase. Denn zu fragen 
bleibt, ob sich eine krisengeplagte Disziplin wie die Germanistik dabei 
nicht übernehme, ob sie in ihrer theoretischen und methodologischen Zer­
streutheit solchen Aufgaben gewachsen sei - nämlich einen Objektbereich 
zu erforschen, der alle jene kulturellen Manifestationen seit dem frühen 
Mittelalter einschließt, die nach dem Muster von Texten gestaltet sind.« 
(Schönert 1996: 194f; Hervorhebungen i.O.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

Innen so ihre Tradition und Innovation zu einer einzigen, unverwechsel­
baren identitären Einheit.9 

Die Quadratur des Kreises aus integrativer Individualität, kooperati­
ver Allianzbildung und expansiver Feldsicherung bestimmt das volks­
kundliche Instrumentarium wie auch das Produkt des Differenzma­
nagements, das der Disziplin abgefordert wird. In einer triadischen Be­
wegung aus eigener Autoritätsattribution, eigener Positionsschaffung 
und eigener Felddefinition stabilisieren und reproduzieren die Volks­
kundlerlnnen ihre inhaltliche wie institutionelle Fachidentität als »boun­
dary work«. Die diskursive Konsequenz, die sich daraus ergibt, liegt auf 
zwei unterschiedlichen Ebenen. Erstens wird in definierter Regelmäßig­
keit das Fach in seinem inhaltlichen, wissenschaftlichen und gesell­
schaftlichen Profil immer wieder neu beschrieben und damit diskursiv 
eingeschrieben. Die reflexive Thematisierung des eigenen Fachprofils 
hinsichtlich seiner Wurzeln, seiner Potenzen und seiner gesellschaftli­
chen Notwendigkeit bildet eines der wesentlichen Traktanden auf der 
volkskundlichen Wissenschaftsagenda. Zweitens muss- aus existentiel­
ler Dringlichkeit - der Reflexivität ein ausgleichendes Stabilisierungs­
element beigestellt werden, auf welche Art und Weise das Fach zu the­
matisieren ist. Diesen Ausgleich findet die Volkskunde in ihrem »kul­
turwissenschaftlich« definierten Aufruf zur Selbstverwandlung, die Tra­
dition und Neupositionierung, fachliche Geschichte und Zukunft zu 
einem Einzigen zusammenbindet, das heißt stabilisiert. 

Resumee: lntegrative Abgrenzung 

Die Herausforderung, denen sich die zeitgenössischen Disziplinen im 
Feld der Geistes- und Sozialwissenschaften am Ende des 20. Jahrhun­
derts gegenübergestellt sehen, definieren nicht alle der betroffenen Fä­
cher in gleicher Weise. Verstehen die einen die Herausforderung als 
produktive Aufforderung, das je eigene disziplinäre Profil und dessen 
spezifische Potentiale einer aktuellen Reflexion zu unterziehen (vgl. 
Lichtblau 2002), beurteilt die Volkskunde die Situation als grundsätzli­
che Provokation ihrer eigenen inhaltlichen wie institutionellen Identität. 
So schwierig sich allerdings die Ambivalenz der Situation zeigt, die be­
inhaltet, sich weder in kooperativer Fächerumarmung als eigenständige 

9 Gleichzeitig beinhaltet die Kombination aus innovativer Produktion und 
tradierender Sicherung eine spannungsvolle Ambivalenz, die sowohl die 
Forschung als auch die Lehre immer wieder antreibt. Jegliche Innovation 
stellt das Bisherige in Frage und untergräbt damit dessen Autorität; und 
jegliche autoritative Traditionalisierung behindert innovativ ausgerichtetes 
Denken und somit auch neues Wissen. 

241 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Institution zu verlieren, noch in scharf gezeichneter Abgrenzung eine 
Selbstisolation zu riskieren, so diversifiziert reagiert die Volkskunde in 
ihrer strategischen Diskurspraxis auf diese Aufgabe. 

Jürgen Mittelstraß benennt in seiner diagnostischen Evaluation der 
»Geisteswissenschaften« schon Ende der 1980er Jahre vier grundsätzli­
che Aspekte, aufgrund derer die verschiedenen Disziplinen dieser Wis­
senschaftsrichtung in einer Krise gefangen sind: Erstens ist dies das 
Problem wachsender »>solation«, denn »[ d]ie geisteswissenschaftlichen 
Disziplinen untereinander haben sich, trotz aller üblichen Interdiszipli­
naritätsrhetorik, immer weniger zu sagen.« (Mittelstraß 1989: 29; Her­
vorhebungen i.O.) Zweitens kommen »Tendenzen intradisziplinärer 
Isolation« hinzu, weil sich die Spezialsprachen und -interessen auch in­
nerhalb der bisherigen disziplinären Institutionen immer stärker diffe­
renzieren und voneinander abgrenzen (ebd.: 29f; Hervorhebungen i.O.). 
Drittens werden die geistes- (und sozial-)wissenschaftlichen Fächer 
»zunehmend von (nicht immer hinreichend gegen Moden isolierten) 
Paradigmenwechseln oder (irritierender noch) von Paradigmengleich­
zeitigkeit heimgesucht«, was zu einer zusätzlichen Verstärkung der in­
ner- und intradisziplinären Vereinzelung beiträgt, denn immer öfter gilt 
als allgemeine Situation: »Schulen wetteifern um das disziplinäre Defi­
nitionsmonopol« (ebd.: 30; Hervorhebungen i.O.). Und viertens zeigen 
sich aufgrundder wachsenden Komplexität und Reflexivität der gesell­
schaftlichen Situation in der späten Modeme auffallige »Depotenzie­
rungsphänomene« der Geisteswissenschaften (ebd.; Hervorhebungen 
i.O.). 

Die Volkskundlerinnen bearbeiten in ihrer diskursiven Praxis eben­
diese von Mittelstraß diagnostizierten Problemfelder. Sie reagieren auf 
das geistes- und sozialwissenschaftliche Potenzproblem anhand ihrer -
in offensiv-defensiver Argumentation hergestellten - Profliierung des 
Kulturbegriffs als soziales Deutungsinstrument, das gleichzeitig auf die 
fachliche wie gesellschaftliche Selbstdeutung zurückwirkt. In Form von 
radikalisierter Selbstreflexivität präsentieren sie das Instrumentarium für 
eine analytische Transparenz der historisch komplexen Situation, um 
diese »neue« Sichtbarkeit als Orientierungsmöglichkeit für die Veror­
tung der je eigenen Position als Subjekt, als Gruppenmitglied, als Insti­
tution, als historisch eingebundenes Individuum, als Objekt von Normie­
rungen und Disziplinierungen und des Kollektivs als Ganzes in seiner 
komplexen strukturellen Organisation zur Verfügung zu stellen. In -
idealiter formulierter - Vorbildfunktion positionieren sie eine differen­
ziert integrierte Gesellschaftsordnung, zu deren Erreichung sie anhand 
konkreter Beispiele die Potentiale für ein sozial produktives Konflikt­
und Problemmanagement aufzeigen. In dreifacher Weise versucht das 

242 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. KAPITEL: IDENTITÄTSPOLITIK 

Fach letztlich auch der Anforderung nach Unverwechselbarkeif bei 
gleichzeitiger wissenschaftlicher Integration gerecht zu werden, das auf 
die Gefahr einer zunehmenden inner- und interdisziplinären Isolierung 
reagiert: Erstens indem es den Blick auf sein Gegenüber richtet, und die­
ses anhand unterschiedlicher Kooperationen zu Alliierten macht. Zwei­
tens indem es seine fachlichen Forschungsansprüche als institutionelle 
Claims formuliert, die seine traditionellen Felder sichert und neue kolo­
nisierend dazugewinnt Und drittens, indem es sich auf sich selbst kon­
zentriert und dort nach adäquaten Mitteln der Individuierung sucht. Über 
diese inhaltlich flexible und variationsreiche Diskurspraxis platzieren 
sich die Volkskundlerinnen aktiv im Konkurrenzfeld, in dem sie ihr 
Selbstverständnis - als spezifische, kompetente und sozial relevante 
Fachwissenschaft -, ihr eigenes Profil - als orientierungsgebende Deu­
tungsinstanz durch komplexitätsadäquate Realitätsdiagnostik - und ihre 
Selbstpositionierung - als »kulturwissenschaftliche« prima inter pares 
bzw. als gesellschaftlich integrative Leitinstitution - definieren, vertei­
digen und sozialisierend weitergeben. 

Die im fachlichen Wissen eingeschriebene und damit erreichte 
»Konstruktion der Volkskunde« beinhaltet die Herstellung, Implemen­
tierung und Tradierung der volkskundlichen und gesellschaftlichen 
Selbstdeutung, die auf deren (beider) Reproduktion bzw. Existenzsiche­
rung ausgerichtet ist. Darin liegt auch die Antwort auf die eingangs ge­
stellte Frage nach der Funktion und der legitimen Position des volks­
kundlichen Wissens in Wissenschaft und Gesellschaft: Die Volkskunde 
erschreibt sich ihre Legitimität anhand ihrer disziplinären Selbstprofilie­
rung als »Kulturwissenschaft«. Die Legitimität ergibt sich aus der 
volkskundlich-kulturwissenschaftlich konstruktiven Verknüpfung ihrer 
disziplinären Funktion und Position, indem sich die Volkskunde als 
»Kulturwissenschaft« - im Modus der orientierungsstiftenden Kultur­
analyse gesellschaftlicher Komplexität - zum Zweck der ordnungs- und 
identitätsermöglichenden Selbstdeutung mit dem Ziel der gesellschaftli­
chen Reproduktion funktional platziert. 

243 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408377-010 - am 13.02.2026, 13:43:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

