
6.	 Die aporetische Grenzverschiebung

Bei dieser schieren Endlosigkeit aufeinander verweisender aporetischer Unter­
scheidungen werden wir wieder zu keinem endgültigen Ergebnis kommen. 
Wir stoßen auf eine Unabgeschlossenheit des Fragens, die endlich selbst hin­
terfragt werden muss.

6.1	 Die Grenz verschiebung im Werk Derridas

Die »fines hominis« nehmen bei Derrida einen zentralen Platz ein, nicht nur 
in der Frage nach dem »postmodernen« Selbstverständnis des Menschen, 
sondern in der formalen Herangehensweise an seine Themen. Immer geht 
es dabei um die Formulierung einer Grenzlinie, die anhand von vorgefunden 
Unterscheidungen gezogen wird, um dann in einem weiterführenden philo­
sophischen Diskurs überschritten werden zu können.

Das hat eine erste Positionsbestimmung von Derridas Vorgehen zur Fol­
ge: Das Denken Derridas ist eine Konzentration auf Diskurse und nicht auf 
eine »Wirklichkeit da draußen«. Die Materialien des diskursiven Interesses be­
stehen bei Derrida aus vorgefundenen Texten, die in einer erst auf den zweiten 
Blick sichtbaren Widersprüchlichkeit offengelegt werden und unorthodoxer­
weise mit weiteren gebrochenen Texten konfrontiert werden. Derrida geht es 
dabei nicht darum, zufällig selbstwidersprüchlichen Basistexten eine Bor­
niertheit unterzuschieben, sondern um die kreative Verwendung dieser Wi­
dersprüche, die genutzt werden können, nicht nur um diese Textgrundlagen in 
einer wissenschaftstheoretischen Weise neu zu beurteilen, sondern vor allem 
um überraschende Verbindungen aufzuzeigen. Auf diese Weise werden in der 
Rekombination von bereits bestehenden Argumentationslinien Informationen 
kreiert. Die Vorgehensweise und Art der Vernetzung wird dabei durch den 
spezifischen Unterscheidungsgebrauch geregelt, den wir unter dem Namen 
»Différance« kennengelernt haben.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe288

6.1.1 Différance

Bei diesem unorthodoxen Differenzgebrauch handelt es sich um ein gestaffel­
tes Vorgehen, bei dem zunächst eine bestehende Diskussion zusammengefasst 
und in einer Hierarchie organisiert wird. Diese erste, verräumlichende Un­
terscheidung der Différance dient dabei der Herstellung eines thematischen 
Feldes, genauso wie einer ersten Reflexion, bei der sich zeigt, inwiefern dieses 
Feld hierarchisch strukturiert ist. Auf diese Hierarchie bezieht sich Derrida, 
indem er ihre Widersprüchlichkeit und Umkehrbarkeit herausstellt. Diese 
Grundstruktur wird aber noch einmal einer Reflexion zugeführt und erneut 
der Prägung durch eine verzeitlichende Unterscheidung unterzogen. Diese 
zweite Differenz erlaubt nicht nur das Aufscheinen der Limitierung der ersten 
Verräumlichung, sondern vor allem deren thematische Öffnung. Die Verzeitli­
chung stellt das Beobachten auf eine Perspektive der Selbstdistanzierung ein, 
die zuallererst zu einer Selbstreflexion und dann zu einer Perspektivverschie­
bung führt. Diese Art der gestaffelten Unterscheidung ist im dekonstruktiven 
Vorgehen Derridas berücksichtigt, wo von einer zersetzenden und einer ver­
setzenden Bewegung gesprochen werden kann.

Auf diese Weise kultiviert Derrida ein Denken der Aporie, das aber in die­
ser Gegenüberstellung von Unterscheidungen nicht zur Versperrung einer 
Selbstblockade, sondern zu einer geleiteten, schrittweisen Neuverbindung 
von Diskursen führt. Dementsprechend verweist die sprachliche Fassung der 
Différance über sich hinaus auf nahe liegende ethische Bereiche. Im Begriff 
der Chōra wird dementsprechend die sprachphilosophische Unterscheidung 
von Mythologie und philosophischem Logos auf ein politisches Feld übertra­
gen: Die Frage der wesentlichen Eigentlichkeit und der befremdlichen Un­
eigentlichkeit des philosophischen Diskurses wandelt sich in die Problema­
tik des Fremden. Das sokratische Fragen, das in einer Sinn produzierenden 
Hebammentechnik besteht, kulminiert auf diese Weise in der Interpretation 
des Zwischenwesens der Chōra, die ungeschlechtlich wie eine Hebamme an 
der Versorgung des Nachwuchses beteiligt ist, die der Sinnproduktion dient, 
ohne selbst darin eingespannt zu sein. Chōra sorgt für die Translokation der 
Benennungen; womit sie gleichzeitig für die Einbeziehung der politischen Fra­
ge nach dem Status des Fremden für das eigene Staatswesen sorgt. Sie vollzieht 
die sinnhafte Selbstentäußerung des Eigenen.

Die Unterscheidung von Eigenem und Fremden wird durch den Begriff 
des Ereignisses weiter behandelt. Derrida kann sich dabei auf eine Tradition 
der Ausdeutung des Ereignisses berufen: So dient der Ereignisbegriff bei Hei­
degger dazu, die abwesende Anwesenheit von Sinn zu thematisieren, ohne auf 
eine Subjekt-zentrierte Ontologie zurückgreifen zu müssen. Des Weiteren er­
laubt das Ereignis, wie es bei Hannah Arendt konturiert ist, einen homogenen 
Zeitbegriff aufzubrechen, um Handlungsfreiräume gegenüber einer bestim­

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Die aporetische Grenz verschiebung 289

menden Vergangenheit und einer unkontrollierbaren Zukunft zu schaffen. 
Beide Elemente finden bei Derrida Verwendung, einerseits die Berücksichti­
gung einer Ontologie-kritischen Konstitution des Ereignisses und andererseits 
die Zuspitzung des Ereignisbegriffs auf eine zeitliche Paradoxie. Das Ereig­
nis dient Derrida zum Übergang der paradoxen Formulierung von sprach­
licher Sinnkonstitution zur aporetischen Gestaltung der Ethik. Das Ereignis 
garantiert die Beschäftigung mit der Ethik der Gabe unter dem Paradigma 
des aporetisch verstellten Sinns: Im monströs-abgründigen Ereignis geben sich 
sinnhafte Bezüge zu erkennen, die sich in den paradoxen Formulierungen der 
Gabe, der Vergebung und der Hingabe in ihrer Brisanz ausdeuten lassen.

6.1.2 Gabe

Eine solche ereignishafte Gebrochenheit weist die Gabe in einer Grund­
unterscheidung von Geben und Nehmen auf. Eine Analyse dieser ökono­
mischen Transaktionen unternimmt Derrida direkt im Anschluss an seine 
sprachphilosophischen Untersuchungen: In der Ökonomie ereignet sich 
ein Abgleiten des Sinns, wie er auch in der Différance vonstatten geht. Zur 
Demonstration dieses Abgleitens zieht Derrida die Kritik von Bataille an He­
gel heran. Bataille wirft Hegel vor, zwar in der eigenen Philosophie eine Ver­
ausgabung des Sinns zu propagieren, diese aber nicht rückhaltlos genug zu 
praktizieren. Diesen Vorwurf unterstellt Derrida andeutungsweise Bataille 
selbst: Im Begriff des Potlatsch finden sich Hinweise, dass Bataille zwar eine 
Vergeudung des Sinns beabsichtigt, aber wiederum verdeckt dessen Rückkehr 
betreibt. Damit leitet Derrida in die autoaggressive Kreisläufigkeit der gaben­
haften Ökonomie ein.

Es lässt sich zeigen, dass eine am Paradigma der Zirkulation orientierte 
Ökonomie eine kritische Begleitung im Begriff des Geflechts erfahren kann. 
Ein verknotetes Geflecht entsteht in der Textinterpretation dadurch, dass die 
Lesart der Dekonstruktion ereignishafte Paradoxien (wie zum Beispiel die des 
aufeinander verweisenden Kreises und des Geflechts) zum Aufleuchten bringt 
und kreativ nutzen kann.

Dabei zeigt sich, dass die Ökonomie im Austausch von Waren und Gütern 
an ihre Grenzen stößt. Dies geschieht im Preis. Hier erfahren Güter durch eine 
symbolische Normierung eine Zweckentfremdung, die ihnen einen Waren­
charakter aufzwingt und so auf eine Funktion als Konsum- und Verbrauchs­
ware des Menschen einschränkt. Gleichzeitig jedoch – analog zur symboli­
schen Normierung der Sprache – werden die Dinge erst handhabbar, wenn sie 
als Ware oder als Tauschobjekt dem Einflussbereich des Menschen zugänglich 
sind.

Der Begriff der Ökonomie erweist sich in diesen Aporien als grundlegend 
für die Bestimmung der Gabe: Die Gabe drückt sich als paradox-unmöglich 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe290

aus. Wird sie als Tauschbeziehung angesehen, verfällt sie einer Spirale der 
Selbstvernichtung. Die unmittelbar vergeltende Gegengabe bewirkt, dass eine 
vorhergehende Gabe so gut wie ausgelöscht wird. Zum anderen verunmöglicht 
sich eine Gabe in der Herabwürdigung des Empfängers zu einem Schuldner. 

Diese beiden Grundzüge der Gabe, die Derrida entwirft, führen dazu, dass 
manche Kritiker den Vorwurf vertreten, eine solche verunmöglichte Gabe wür­
de verschwinden. Diesem Anwurf liegt das Missverständnis zugrunde, Derri­
da würde in einer assertorischen Redeweise an der Aufgabe scheitern, zu zei­
gen, was die Gabe ist. Fern von solchen existentiellen Fragestellungen geht es 
Derrida mehr um eine funktionale Fortentwicklung der Gabendiskussion und 
ihrer Einbettung in den abendländischen Sinndiskurs: Derrida geht es bei der 
Gabe darum, dass die Gabe zu erkennen gibt, inwieweit sich ein ontologisch 
orientierter Diskurs selbst versperrt, an Grenzen stößt und erst in einer weiter­
gehenden Anstrengung öffnet (der einer Beobachtung zweiter Ordnung, wie 
sie die Différance tätigen kann). Diese Öffnung, wie sie sich an der Gabe zei­
gen lässt, führt Derrida in seiner verzeitlichenden Interpretation der Autoren 
Marcel Mauss und Charles Baudelaire aus. Die Gabe ist der Paradebegriff für 
die sinnhafte Supplementierung, für die unterscheidungsgesteuerte Unabge­
schlossenheit und Weiterentwicklung von aufeinander verweisenden Spuren.

Am Gabenbegriff von Marcel Mauss gewinnt Derrida einen positiven Auf­
weis dieser gegebenen Supplementierung. Die Interpretation des vergeudenden 
Austauschs im Begriff des Potlatsch unterstützt die vorher unternommene 
Markierung der selbstverlöschenden Gabe. Die Gabe besteht auch in der de­
konstruierten Nomenklatur von Mauss darin, dass sie sich nur in ihrem Ver­
schwinden zu erkennen gibt.

Anhand der Ausdeutung der Kurzgeschichte von Charles Baudelaire »La 
fausse monnaie« entwirft Derrida in der Folge, eine solche produktive Ent­
wicklung einer im Verschwinden begriffenen Gabe: Das einzige, was bei aller 
Unmöglichkeit einer fast nicht existenten Gabe gegeben zu sein schein, ist 
dass durch sie ein Anlass zu unendlicher Spekulation gegeben wird. Durch 
die Gabe wird ein Einblick gewährt in die nicht-assertorische Vernetzung von 
aufeinander rekurrierenden Differenzen.

Die Gabe verweist in diesem Zug, sofern sie sich in die Gefahr der Selbst­
auslöschung begibt, auf die Vergebung: als ob der schuldhafte Warenverkehr 
auf eine Entschuldigung angewiesen wäre. Wie wenn der Mensch, der Dinge 
und Mitmenschen in einer symbolischen Normierung herabwürdigt, einer an­
deren Beziehung bedürftig wäre – einer Beziehung, die das eigene Verschwin­
den aporetisch mitberücksichtigt und damit den schuldhaften Bezug der Öko­
nomie unterbrechen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Die aporetische Grenz verschiebung 291

6.1.3 Vergebung

Die Vergebung setzt die Aporetik der Gabe fort. Sie versteigt sich in eine Ver­
unmöglichung ihrer Möglichkeitsbedingungen und kann auf diese Weise ein 
ethisches Feld strukturieren. Die Unmöglichkeit der Vergebung ergibt sich 
dabei nicht nur aus historischen Gründen, wie sie im Anschluss an Vladimir 
Jankélévitch nachvollzogen werden, sondern findet vor allem statt in einer ge­
stuften Externalisierung. Die Vergebung kann nicht nur in einem vergessen­
den Fortschreiten der Zeit bestehen (dies stellt vielmehr die größte Gefahr für 
die Vergebung dar) und nicht nur in einer intellektuellen Entschuldigung, die 
sich in einer Art von Tauschhandel selbst desavoiert. Die Vergebung weist in 
Mischformen Züge von Zirkularität und Bedingtheit auf, die sie eigentlich 
strikt ablehnt. Damit setzt sich sogar im Inneren der Vergebung eine Grenze 
fort, anhand derer das Wesen der Vergebung zu Tage tritt: die aporetische Ver­
stellung in ihrer Unmöglichkeit. Diese Unmöglichkeit der Vergebung äußert 
sich in ihrer Ereignishaftigkeit, ihrer Gabenhaftigkeit und der Intimität ihrer 
Beziehung zum Anderen. Nur diese Einstellung auf ihre Unmöglichkeit rei­
chert die Vergebung mit dem Anspruch des Unbedingten an: Sie ist keinerlei 
Bedingungen unterworfen.

Derrida würdigt diese Konzeption Jankélévitchs, indem er diese Unbe­
dingtheit in einen Selbstwiderspruch münden lässt: Jankélévitch propagiere 
einerseits die in ihrer Unbedingtheit allmächtige Vergebung und erlege ihr auf 
der anderen Seite doch wieder so etwas wie eine Bedingung auf: dass sie nur 
gewährt werden kann, wenn vorher reuig um Verzeihung gebeten worden ist. 
Dieser Hinweis auf einen Selbstwiderspruch zielt nicht darauf ab, Jankélévitch 
einen Denkfehler zu unterstellen, sondern betont die Begründung der Wider­
sprüchlichkeit in einer hyperbolischen Ethik, die sich einem unvereinbaren 
Dualismus von Gut und Böse ausgesetzt sieht und diese Gegensätzlichkeit nur 
in geordnete Widersprüchlichkeit überführen kann. 

Diese differenzierte Ordnung dient der erleichternden Einführung von 
Diskontinuitäten, die eine übermächtige Bestimmung durch eine kontinu­
ierliche Vergangenheit unterbricht und Raum schafft für einen echten Neu­
anfang in der Vergebung. Eine Vergebung, die aber nur dann gewährt werden 
kann, wenn Verzicht geübt wird auf eine angemessene zirkuläre Rekompensa­
tion. Eine Vergebung, die nur dann eintritt, wenn sie unbedingt und unmög­
lich erscheint. 

In dieser Widersprüchlichkeit kann die Aporetik von Ökonomie und An­
ökonomie der Gabe unter dem neuen Gesichtspunkt der Vergebung der 
Schuld erfassen und mit zusätzlichen Optionen anreichern. Das Problem lässt 
sich zwar so nicht endgültig lösen, die Aporetik der Gabe lässt sich so nicht auf 
einen ungebrochenen Sinn reduzieren, aber in alternativen Reformulierungen 
wird immer weiterer Sinn produziert. Die Verzweigung des Diskurses in auf­

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe292

einander verweisenden Aporien ermöglicht nicht nur die faszinierende Neu­
kombination von bestehenden Argumenten, sondern auch den Ausblick auf 
den Variantenreichtum bisher unbekannter Lösungsansätze. 

6.1.4 Opfer und Hingabe

Diese Anreicherung der Paradoxie der Gabe wird darin noch weiter getrieben, 
dass sich die Vergebung mit dem ethischen Konzept der aufopfernden Hin­
gabe in Verbindung bringen lässt. Eine Hingabe, deren aporetische Leitlinien 
sich am Beispiel des Opfers des Abraham ablesen lassen: anökonomisch, inso­
fern als jede Kommunikation und jeder Austausch unterbleibt, den Abraham 
mit seinen Mitmenschen führen könnte, um nicht dem absoluten Anspruch 
Gottes untreu zu werden, um seinen Sohn opfern zu können. Ökonomisch, 
weil Gott nach erfolgter Prüfung des Abraham die Unversehrtheit Isaaks ga­
rantiert und alle Privilegien zurückerstattet.

Dabei erbringt die Korrelation, die in dieser ökonoisch-anökonomischen 
Paradoxie des Opfers formuliert wird, sowohl die Verbindung einer Sinnfrage, 
auf die der Mensch in der Konfrontation mit dem Tod stößt, als auch die im­
mer währende Substiuierbarkeit des unabschließbaren Fragens. Im Begriff der 
aufopfernden Hingabe geschieht eine Transformation – und genau diese Kraft 
der Substitution nimmt Derrida für sein eigenes Vorgehen in Anspruch. In 
der fortschreitenden Dekonstruktion, die mit der Sinnerfüllung und der Sinn­
verwitterung spielt, passiert der Inbegriff der philosophischen Tätigkeit: das 
Staunen über die diskursive Verbundenheit der Welt, die sich derart in der 
Substiuierbarkeit der Probleme zeigt.

6.1.5 Bewertung dieses Vorgehens

Nach all dem, was wir uns über Jacques Derridas Denkweise erarbeitet haben, 
stellt sich schließlich erneut die Eingangsfrage, ob sich die Begriffe der pa­
radoxen Différance bei Derrida und der »postmodernen« Aporetik annähern 
lassen. Eine Denkrichtung, die sich durch eine formale Selbstwidersprüch­
lichkeit auszeichnet, und die sich daher nur selbst wieder in autologischen 
Aporien reproduzieren kann. Es haben sich im Verlauf der Arbeit allerdings 
einige Ähnlichkeiten herausgestellt zwischen Derridas Dekonstruktion und 
dem widersprüchlichen Bündel an Zuschreibungen, das gemeinhin als »Post-
moderne« bezeichnet wird, die über den problematischen Charakterzug der 
Selbstwidersprüchlichkeit hinausgehen.1 

1 | Diese zahlreichen Überschneidungspunkte — vor allem die paradoxe Selbstwidersprüch-

lichkeit — sprechen dafür, mit der Frage nach der »Postmoderne« zu beginnen, um auf das Den-

ken Derridas hinzuführen.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Die aporetische Grenz verschiebung 293

Auch Derridas Denken ist von einer gewissen Beliebigkeit durchzogen. Die 
zeigt sich in der Abkehr von einer assertorischen Sprechweise zugunsten einer 
Fragerücksicht, die mehr auf eine folgerichtige Anschlussfähigkeit von Dis­
kursen abgestellt ist. Insofern weist der Diskurs von Derrida ebenfalls selbst­
referentielle Züge auf, weil die Form der Aussage eine weitgehende Eigenstän­
digkeit gegenüber ihrem Inhalt aufweist. Bemerken kann man dies nicht nur 
in einer sprachlichen Verspieltheit in manchen Formulierungen,2 sondern 
vor allem in der Betonung der grammatologischen Eigenständigkeit der Form 
gegenüber einer logozentrischen Inhaltsfixiertheit. Eine solche Position wird 
jedoch nicht rückhaltlos und stetig durchgehalten. Sie taugt nicht als Metae­
rzählung. Was bei Derrida als Kritik am Logozentrismus, am Eurozentris­
mus, am Phallogozentrismus etc. aufscheint, wird immer wieder auch einer 
selbstreflexiven Kritik unterzogen und unterminiert. Derridas Texte weisen 
deshalb ein hohes Maß an Selbstreflexivität auf, weil immer der eigene Beob­
achterstandpunkt in die Beobachtung mit einfließt und diese gleichzeitig wie­
der unterspült. Ein solches Aufweichen wird auch dadurch begünstigt, dass 
die Begriffe bei Derrida immer mehrdeutig und polyvalent einer statischen 
Bezeichnung entkommen und seine Diskurse mit einer textuellen Offenheit 
ausstatten, die im Zug der Différance als verzeitlichende Bewegung beabsich­
tigt ist. Darüber hinaus lassen sich Anzeichen eines Eklektizismus bei Derrida 
feststellen. Die Auswahl seiner Bezugstexte erfolgt nicht nach einer bestimm­
ten Ordnung, es werden Texte von antiken, mittelalterlichen und neuzeitlichen 
Philosophen sowie poetische oder religiöse Schriften gleichberechtigt heran­
gezogen. Mit der Verwendung von Zitaten erreicht Derrida einen Bezug zu be­
reits bestehenden Diskursen, die er dann in einem neuen Kontext beleuchtet. 
Dabei geht er oft mit einer Ironie vor, durch die er seine Texte zusätzlich mit 
doppelbödigen Bedeutungen aufladen kann.3 Mit dem Attribut des Antihuma­

2 | Wir können uns diesbezüglich als Beispiel die Assoziationskette von »don«, »Gabe«, 

»gif t«, »Vergif tung«, »Vergebung«, »Hingabe« in Erinnerung rufen.

3 | Exemplarisch kann hier die Grammatologie herangezogen werden, die das Pathos 

von Saussure bei der Begründung einer neuen linguistischen Sprachwissenschaft iro-

nisch nachahmt: Nachdem Derrida wie Saussure eine neue Sprachwissenschaft ausge-

rufen hat, erweist er ihre Brüchigkeit. Vgl. Derrida, Jacques: G: 88: »Durch eine Substi-

tution, die keineswegs bloß verbal wäre, müßte man also im Programm des Cours de lin-

guistique générale das Wort Semiologie durch Grammatologie ersetzen: […]« und ders.: 

G: 99: »Diese Urschrif t, wenngleich ihr Begrif f durch die ›Arbitrarität des Zeichens‹ und 

die Dif ferenz thematisier t ist, kann nicht und wird niemals als Gegenstand einer Wissen-

schaft anerkannt werden können. Sie ist gerade das, was nicht auf die Form der Präsenz 

reduzier t werden kann. Also auf die Form, die alle Objektivität des Gegenstandes und 

alle Erkenntnisrelationen beherrscht. Aus diesem Grund wird der ›For tschritt‹, als wel-

chen wir ihn in der Nachfolge des Cours betrachten möchten, welcher seinerseits alle 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe294

nismus kann Derrida jedoch nicht ohne weiteres belegt werden. Derrida über­
prüft einen Begriff des Menschen, wie er von Heidegger skizziert wird, und 
deckt dabei dessen entgrenzende Attitüde auf. Die Frage nach dem Wesen des 
Menschen wird für Derrida zum Anlass, die Frage nach den Grenzen des Fra­
gen in die ursprüngliche Wesensbestimmung des Menschlichen einzuholen.

Beim Umschlag von »postmodernen« Charakteristika auf das Denken von 
Derrida zeigen sich einige Überschneidungspunkte, die jedoch auf keine we­
sensmäßige Übereinstimmung schließen lassen. Dies ist der Beliebigkeit der 
Zusammenstellung der »postmodernen« Wesenszüge zu verdanken, die sich 
in Selbstwidersprüchlichkeit und paradoxer Unheimlichkeit einem definitiven 
Zugriff entziehen. – Soweit sind wir bei unserer gescheiterten Bestimmung 
der »Postmoderne« gekommen, zu sagen, dass dieses Scheitern mit dem We­
sen der »Postmoderne« in Verbindung steht. Es muss bedacht werden, dass 
sich eine Subsumption der Différance unter dem Schlagwort der »Postmoder­
ne« genau deswegen verbietet. Das, was sich nicht auf einen Nenner bringen 
lässt, kann nicht unter einem Einheitskonzept benannt werden – und sei es das 
Konzept der Einheit als Zweiheit.

Vor allem aber muss ein definitiver Vergleich von »postmodernen« und 
Derrida’schen Wesenszügen unterbleiben, weil damit eine assertorische Ant­
wort nahegelegt wird: »Was ist der Wesenszug in Derridas Werken? Derrida 
ist wesentlich ein postmoderner Autor.« Bei einem Autor, der sich auf Beob­
achtungen zweiter Ordnung spezialisiert, ist eine solche Ausgangsfrage wegen 
thematischer Unangemessenheit zurückzuweisen. Diese auf eine Wesenheit 
abzielende Frage verfehlt das Thema des Derrida’schen Diskurses, dem es 
nicht wichtig ist, was definiert werden kann, sondern zu untersuchen, wie De­
finitionen und Grenzen verlaufen.

Bei dieser Grenzverschiebung, die in der durch die Différance geregelten 
Substitution geschieht, wird die Feststellung eines Sachverhaltes verweigert. 
Das Hauptaugenmerk bei dieser Art der Untersuchung, wie sie Derrida unter­
nimmt, hat sich von der definierenden Behauptung einer Wahrheit verschoben 
auf die funktionale Verknüpfung von sich ausdifferenzierenden Prozessen. 
Das Denken Derridas lässt sich somit als Beobachtung zweiter Ordnung klas­
sifizieren, dem es um das Aufzeigen von überraschenden blinden Flecken in 
der bisherigen Theorie geht. Wert wird dabei auf Anschlussfähigkeit gelegt: 
In der Verknüpfung, im Geflecht werden Aussagen getätigt, die zwar keinen 
Wahrheitswert mehr für sich beanspruchen können, da sie ihren Sinn gerade 
aus ihrer Selbstwidersprüchlichkeit beziehen, aber genau in diesem differen­
zierten Formenspiel informative Beziehungen aufscheinen lassen. Der Er­

nicht-kritischen Positionen des VI: Kapitels erschütter t, niemals einen neuen Begrif f 

der Schrif t zulassen.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Die aporetische Grenz verschiebung 295

kenntnisgewinn dieses Spiel liegt also im differenzgeleiteten Hinausblicken 
über die Grenzen der Definitionen. Im Übergehen der assertorischen Frage­
stellung lassen sich Diskurse neu beleuchten. 

Diese assertorische Indifferenz der ineinander verschobenen Unter­
scheidungen führt zur Stärkung eines »ewigen« Gesprächs. Konzepte wie 
Wahrheit oder Realität können nicht mehr zur Auszeichung von Hand­
lungsmöglichkeiten herangezogen werden. Alle in Frage kommenden Hand­
lungsoptionen erscheinen in einer metaphysisch gleich unbegründeten Ent­
scheidungslosigkeit. Daraus leitet sich ein ethischer Zwang zum Verständigen 
ab. Insofern kann die homogene Fortsetzung des sprachphilosophischen 
»Frühwerks« von Derrida im ethischen Spätwerk interpretiert werden: als 
Stärkung des ethischen Widerstreits unter den Bedingungen der sinngemä­
ßen Verstellung von Argumenten in Differenzen. Ein ethisches Problem, des­
sen Vielschichtigkeit differenziert dargestellt werden kann, drängt keine ein­
seitige Entscheidung auf, sondern bedarf einer Verabredung der am Diskurs 
beteiligten Interessenten. Darin kann man die Intention Derridas sehen, den 
ethischen Diskurs durch Aporien soweit zu irritieren, dass darüber ein Wider­
streit stattfinden kann.4

Der Nachteil einer solchen Denkweise, die sich in Selbstwidersprüchen 
organisiert, liegt damit in der Verzögerung von möglicherweise drängenden 
Problemen. Im differenziell desorientierten Gespräch passiert eine unerträg­
liche Vertagung, eine unkonzentrierte, sprunghafte Sachfremde, weil sich bei 
einem Thema die Aussicht auf ein weiteres und weitere immer wieder eröff­

4 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 117-118: »Avec celui de décision, le concept général 

de responsabilité se trouverait ainsi privé de cohérence, de conséquence et même 

d’identité à soi, paralysé par ce qu’on peut aussi bien appeler une aporie qu’une anti-

nomie. Cela ne l’a jamais empêché de ›fonctionner‹, comme on dit, au contraire — et il 

opère d’autant mieux qu’il est là pour dissimuler l’abîme ou saturer l’absence de fond-

ement, pour stabiliser un devenir chaotique dans ce qu’on appelle des conventions. Le 

chaos dit justement l’abîme, ou la bouche ouverte: aussi bien pour parler que pour sig-

nifier la faim. Ce qui se trouve ainsi à l’oeuvre dans les discours de tous les jours, dans 

l’exercice de la justice, et d’abord dans l’axiomatique du droit privé, public ou interna-

tional, dans la conduite de la politique intérieure, de la diplomatique et de la guerre, 

c’est un lexique de la responsabilité dont on ne dira pas qu’il ne correspond à aucun 

concept mais qu’il flotte sans rigueur autour d’un concept introuvable. Il correspond à 

une dénégation dont on sait que les ressources sont inépuisables. Il suffit de dénier, 

infatigablement, l’aporie ou l’antinomie, et de traiter d’irresponsables, de nihilistes, de 

relativistes, voire de poststructuralistes ou, pire, de déconstructionnistes, tous ceux 

qui continuent de s’inquiéter devant tant de bonne conscience.« — Eine verantwortliche 

Entscheidung speist sich aus dem skrupulösen Abwiegen von sich aporetisch wider-

sprechenden Argumenten.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe296

net. Das Gespräch der Dekonstruktion benimmt sich einer sofortigen Lösung; 
deshalb auch die Nähe zu einer messianischen Terminologie: der Hoffnung 
auf eine noch ungegenwärtige Erlösung,5 die sich erst im Kommen befindet.6 

6.2	K ritik an Derrida

Diese spurhafte Fortsetzung von einander reflektierenden Unterscheidungen 
bei Derrida erschwert gleichzeitig die Kritisierbarkeit seines Denkens. Wer de­
finitiv nichts sagt, entzieht sich der Kritik. – Zumindest einer Kritik, die eine 
Infragestellung des Bivalenzprinzips durch Derrida nicht bemerkt und so des­
sen Argumentation mit einer assertorischen Rede verwechselt. 

6.2.1 Kritik von Habermas

Zum Beispiel kommt Jürgen Habermas in seinem Werk »Der philosophische 
Diskurs der Moderne« zu der Einschätzung, dass Derrida einem von Heideg­
ger ererbten autologischen Widerspruch unterworfen ist.7 Dieser Vorwurf lässt 

5 | Zur Auflösung des momentanen Augenblicks: vgl. Derrida, Jacques: Gesetzeskraft, 50-51: 

»Deshalb ist die Erfahrung, die Prüfung des Unentscheidbaren, durch die […] jede Entschei-

dung hindurch muß, die den Namen einer Entscheidung verdient, niemals ein Vergangenes, 

Überholtes oder Überschrittenes, sie ist nie ein in der Entscheidung, durch die Entscheidung 

aufgehobenes […] Moment. Jeder Entscheidung, jeder sich ereignenden Entscheidung, jedem 

Entscheidungs-Ereignis wohnt das Unentscheidbare wie ein Gespenst inne, wie ein wesentli-

ches Gespenst. Sein Gespensterhaftes dekonstruiert im Inneren jede Gegenwarts-Versiche-

rung, jede Gewißheit, jede vermeintliche Kriteriologie […].«

6 | Den Begrif f des Messianismus erwähnen wir in einer Fußnote im Kapitel »2.3.3 Pa-

radoxierung bei Derrida« im Rahmen der zeitlichen Monstrosität des Ereignisses.

7 | Vgl. Habermas, Jürgen: Diskurs der Moderne, 123: »Es ist nun das Sein, das sich 

vom Seienden zurückgezogen hat und das seine unbestimmte Ankunft durch die fühl-

bar gemachte Abwesenheit und den wachsenden Schmerz der Entbehrung ankündigt. 

Das Denken, das diesem über die abendländische Philosophie verhängten Schicksal 

der Seinsvergessenheit nachgeht, hat eine katalysatorische Funktion. Das gleichzei-

tig aus der Metaphysik hervorgehende, in die Anfänge der Metaphysik zurückfragende, 

die Schranken der Metaphysik von innen übersteigende Denken teilt nicht mehr das 

Selbstver trauen einer auf ihre Autonomie pochenden Vernunft. Gewiß, die Schichten, 

unter denen das Sein verschüttet ist, müssen abgetragen werden. Aber die Arbeit der 

Destruktion dient anders als die Kraft der Reflexion, der Einübung in eine neue Hetero-

nomie. Sie richtet ihre Energie einzig auf die Selbstüberwindung und Selbstentsagung 

einer Subjektivität, die das Ausharren lernen muß und in Demut zergehen soll. Die Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Die aporetische Grenz verschiebung 297

sich darauf zuspitzen,8 dass Derrida eine anarchische Auflösung der Selbst­
vergewisserung der Vernunft betreibe. Gleichzeitig wird damit insinuiert, dass 
dies ein Problem für Derridas Denken darstellen müsste:9

»Derridas Dekonstruktion folgt getreulich der Heideggerschen Denkbewegung. Unfrei-

willig stellt er den umgekehrten Fundamentalismus dieses Denkens bloß, indem er die 

ontologische Dif ferenz und das Sein noch einmal durch die Dif färenz einer Schrif t über-

bietet, die einen schon in Bewegung gesetzten Ursprung wiederum eine Etage tiefer 

legt. So bleibt der Gewinn, den sich Derrida von der Grammatologie und einer scheinbar 

konkretisierenden Vertextung der Seinsgeschichte erhoff t haben mag, unbeträchtlich. 

nunft selbst kann nur in der unheilvollen Aktivität des Vergessens und Vertreibens tätig 

sein.«

8 | Mit dem Vorwurf, die autologische Anwendung der beständig dif ferierenden Sinnfül-

le würde sich Derrida in der Tradition von Heidegger in Selbstwidersprüche verhaspeln, 

die er dann nicht mehr sinnvoll auffangen kann, gehen noch weitere stillschweigende 

Missverständnisse einher. Etwa, dass Derrida im Zuge dessen verkürzt als jüdisch-

religiöser Mystiker dargestellt wird. Vgl. Habermas, Jürgen: Diskurs der Moderne, 

214-218. Vgl. Derrida, Jacques: Positionen, 145-148. — Oder an anderer Stelle als 

Irrationalist verunglimpft wird. Vgl. Habermas, Jürgen: Nachmetaphysisches Denken. 

Philosophische Aufsätze, Frankfur t a.M. 1988, 159-160: »Dieser negativ-ontologische 

Begrif f des Einen als des Überschwenglichen, das sich jedem begründenden Diskurs 

verweigert, öf fnet freilich die Bahn für eine selbstbezügliche Vernunftkritik, die noch 

das Denken von Nietzsche, Heidegger, und Derrida im Bannkreis der Metaphysik ein-

behält. Wann immer das Eine als absolute Negativität gedacht wird, als Entzug und 

Abwesen, als Widerstand gegen die propositionale Rede überhaupt, enthüllt sich der 

Grund des Rationalen als ein Abgrund des Irrationalen.« — Oder als »Jungkonservativer« 

politisch abgestempelt wird. Vgl. Habermas, Jürgen: Die Moderne — ein unvollendetes 

Projekt. Philosophisch-politische Aufsätze 1977-1990, Leipzig 1990, 52: »Sie verlegen 

die spontanen Kräfte der Imagination, der Selbster fahrung, der Affektivität ins Ferne 

und Archaische, und setzen der instrumentellen Vernunft manichäisch ein nur noch der 

Evokation zugängliches Prinzip entgegen, ob nun den Willen zur Macht oder die Souve-

ränität, das Sein oder eine dionysische Kraft des Poetischen. In Frankreich führt diese 

Linie von George Bataille über Foucault zu Derrida.«

9 | Vgl. Habermas, Jürgen: Diskurs der Moderne, 197: »Um meine These vorwegzu-

nehmen: auch Derrida entwindet sich den Zwängen des subjektphilosophischen Para-

digmas nicht. Sein Versuch, Heidegger zu überbieten, entgeht nicht der aporetischen 

Struktur des von aller Wahrheitsgeltung entkernten Wahrheitsgeschehens.« — Zu be-

haupten, für Derrida stelle es ein Problem dar, eine »aporetische Struktur« zu benutzen, 

zeugt nicht gerade von Sachkunde.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe298

Als Teilnehmer am philosophischen Diskurs der Moderne erbt Derrida die Schwächen ei-

ner Metaphysikkritik, die von der Intention der Ursprungsphilosophie nicht loskommt.«10

Wir haben uns im Lauf dieser Arbeit bemüht, die indefinite Redeweise von 
Derrida als Beobachtung zweiter Ordnung zu interpretieren, und sind deshalb 
an dieser Stelle in der Lage, die Kritik von Habermas als unbegründet zurück­
zuweisen: Was Habermas entgangen zu sein scheint,11 ist, dass Derrida keine 
Kritik – und schon gar keine Metaphysikkritik im Sinn Heideggers – betreibt, 
sondern die Grenzen der Metaphysikkritik beobachtbar macht. 

Derrida thematisiert die scheiternde Selbstvergewisserung des vernunft­
begabten Menschen, er inszeniert dieses Scheitern an wechselnden Kris­
tallisationspunkten (Schrift, Différance, Ereignis, Gabe, Vergebung, Hingabe) 
immer wieder, um es in seiner Funktionsweise herauszustellen. Die Aporetik der 
Différance wird dabei eingesetzt, um den Funktionsbereich der getesteten 
Konzepte sichtbar zu machen, und um strukturierte Beobachtungen über die­
se dynamischen Grenzüberschreitungen tätigen zu können.12 Der Metaphysik 
soll gar nicht entkommen werden, sie wird nicht kritisiert, um sie hinter sich 
lassen zu können, weil man derart über ein leistungsstärkeres System der Rea­
litätserfassung verfügt. Die Metaphysik soll an den Grenzen ihrer Leistungsfä­
higkeit gezeigt werden, die sich genau dort zeigen, wo sie von anderen Autoren 
wie Heidegger, Austin oder Saussure attackiert wurden.13

10 | Habermas, Jürgen: Diskurs der Moderne, 213-214.

11 | Zur weiteren Kritik der Kritik von Habermas an Derrida: Vgl. Weber, Christine: Phi-

losophien der Dif ferenz, 111-114. Vgl. Kimmerle, Heinz: Ist Derridas Denken Ursprungs-

philosophie? Zu Habermas‹ Deutung der philosophischen »Postmoderne«, in: Frank, 

Manfred, Raulet, Gérard u. Reijen, Willem van (Hg.): Die Frage nach dem Subjekt, Frank-

fur t a.M. 1988.

12 | Vgl. Risthaus, Peter: Onto-Topologie. Zur Entäußerung des unverfügbaren Ortes 

von Martin Heidegger zu Jacques Derrida und jenseits, Zürich Berlin 2009, 173: »Diese 

dif férance ist eine nicht zum Sein kommende Unentscheidbarkeit, die verräumlicht und 

temporalisier t, ohne selbst ›als solche‹ räumlich und/oder zeitlich zu sein — eben der 

unverfügbare Ort aller Dif ferenzierung. Das ist ein wahrlich gespenstisches Geschehen, 

entzieht es sich doch den begrif flichen Alternativen der ontologischen Tradition, siedelt 

sich in einem ›Zwischen‹ an, das dif ferenzier t, ohne Dif ferenz oder Identität werden zu 

können […].«

13 | Diese Stossrichtung der Kritik findet man bei Iris Därmann in einem anderen The-

ma for tgesetzt. Der Vorwurf lautet dort, dass sich Derrida mit seinem Werk genauso wie 

gegen die Metaphysik auch gegen einen Eurozentrismus wende, den er übersteigen wol-

le. Dieser Vorwurf ist auch hier zurückzuweisen. Derrida wendet sich nicht gegen einen 

untersuchten Text, weil er keine assertorischen Aussagen trif f t. Vielmehr beobachtet 

er, wie diese Texte sich dif férantiell unterbrechen und vernetzend for tsetzen lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Die aporetische Grenz verschiebung 299

6.2.2 Kritik von Frank

Auch Manfred Frank verwendet bei seiner Kritik an Derridas Denken eine 
retorsive Argumentation. In »Das Sagbare und das Unsagbare. Studien zur 
deutsch-französischen Hermeneutik«14 fußt der zentrale Vorwurf auf der An­
nahme, dass die Verwendung einer als »postmodern« bezeichneten Parado­
xie nicht ohne Rekurs auf ein Einheitskonzept vonstatten gehen kann. Dass 
Differenzen gar nicht ausgemacht werden können ohne den Bezug auf ein 
vereinheitlichendes Übergeordnetes, was aber die »postmodernen« Denker 
verschämt verschweigen.15

Im Hinblick auf Derrida bedeutet dies, dass die Différance als »Unent­
scheidbarkeit von Deutung«16 in einen Selbstwiderspruch verwickelt ist, den 
sie nicht aushalten kann. Frank begründet seine Einschätzung mithilfe von 
zwei Prämissen, auf denen sein Verständnis der Différance beruht und die in 
Kombination zu einem Widerspruch führen: Erstens könne auf Phänomene 
nur durch die Differenzierung eines Zeichens Bezug genommen werden. Und 
zweitens würden Zeichen nicht mehr präzise identifizieren können, da sie sich 
in einer unendlichen Differenzierung entziehen würden.17 Aufgrund beider 

Vgl. Därmann, Iris: Fremde Monde der Vernunft, 719: »Derridas Auseinandersetzung mit 

Mauss’ Essai sur le don bewegt sich auf dem Boden einer quasitranszendental ausgege-

benen Logik der Gabe von geradezu abschreckender Formalität, die ein universalistisch 

maskier tes, aber letzthin rückhaltloses Bekenntnis zum europäischen Idiom darstellt. 

Sie versucht fremdkulturelle Gabenverständnisse am exklusiven Maß dessen zu mes-

sen, was er als ›reine‹, im Zustand eines ›absoluten Vergessens‹ und des Nicht-Erschei-

nens begrif fene Gabe ausweist. So muß das anspruchsvolle Projekt der Dekonstruktio-

nen, dem Eurozentrismus zu entkommen, in Donner le temps, in De la grammatologie 

und auch andernorts wohl als gescheiter t angesehen werden.«

14 | Frank, Manfred: Das Sagbare und das Unsagbare. Studien zur deutsch-französi-

schen Hermeneutik, Frankfur t a.M. 1989.

15 | Vgl. Frank, Manfred: Sagbare und Unsagbare, 601: »[…] und darum täuscht sich, 

wer die eigentliche radikale Moderne (oder gar Post-Moderne) mit der Ablösung vom 

Gedanken des Absoluten beginnen lassen möchte. Ohne die Orientierung auf ein nicht-

relatives Eins könnten die verschiedenen in der Geschichte in Erscheinung getretenen 

Ausdeutungen desselben gar nicht in Widersprüche zueinander treten und sich also 

auch nicht vernichten.«

16 | Frank, Manfred: Sagbare und Unsagbare, 602.

17 | Vgl. Frank, Manfred: Sagbare und Unsagbare, 602-603: »Die erste ist die, daß 

Beziehung auf subjektive (mentale) Phänomene nur zeichenvermittelt geschehen kann. 

[…] Die zweite Überzeugung besagt, daß auch dann Zeichen niemals präzise identi-

fizierende Funktion ausüben können. […] Derrida rechtfer tigt seinen Satz durch eine 

radikalisierende Überbietung von Saussures Dif ferenzialitätsprinzip, demzufolge jedes 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe300

Prämissen kann man dann zum Urteil kommen, dass Derridas Aussagekraft 
am Ruin des Zeichenbegriffs scheitere, weil keine identifizierbaren Einheiten 
mehr hergestellt würden.18 Frank zufolge gehe Derrida zu weit, wenn er die 
Widersprüchlichkeit des Sinns in der Différance totalisiere. – So weit, dass er 
sogar die Sinnhaftigkeit der eigenen Aussage gefährde: Wenn die Différance 
so absolut gedacht werde, könne bei aller Beliebigkeit des Bedeutens nicht ein­
mal mehr sinnvoll von der Différance gesprochen werden.19 Derrida gehe auf 
diese Weise in einer nihilistischen Totalität des Nicht-Verstehens unter.20 Diese 
Unterminierung des Sinns in der Bedeutungsvervielfältigung der Différance 
führe zu einer ethischen Blockade. Die ethische Handlungskompetenz den 
Menschen würde durch ein rhetorisches Sprachgeplänkel seine Verankerung 
in der Vernünftigkeit verlieren. Wenn die Handlungen des Menschen nicht 
mehr in der Wahrheit gründen, bestünde die Gefahr, dass sie sich nur noch 
der Macht unterwürfen.21

Zeichen — da nicht ›von Natur‹ ar tikulier t — seine Identität durch Ausgrenzung seines 

Zeichenkörpers von dem aller anderen vermittelt. Nun gibt es keinen zwingenden Grund 

anzunehmen, daß die Kette der negativ vom ersten (zu identifizierenden) Zeichen fern-

zuhaltenden Oppositionsterme endlich wäre. Mithin sind die Grenzen der semantischen 

Identität seines Terms Funktionen eines offenen Systems permanenter Neudif ferenzie-

rung ohne mögliche Präsenz eines Terms mit sich selbst.«

18 | Vgl. Weber, Christine: Philosophien der Dif ferenz, 110: »Auch Manfred Frank ist in 

seiner Derrida-Kritik bestrebt, die Idee von bedeutungshaften Identitäten gegen Derri-

das Folgerungen aus seiner Konzeption der dif férance zu ver teidigen.«

19 | Vgl. Frank, Manfred: Sagbare und Unsagbare, 603: »Allerdings geht Derrida zu 

weit: Wäre, was er dif férance nennt, total, könnte man nicht einmal mehr sagen, was er 

sagt: nämlich daß Sinn immer als anderer realisier t wird (denn dazu wird eine minimale 

Sinn-Identität als Veränderungsrichtmaß er fordert). Es ist per formativ widersprüchlich, 

in Aussageform und in der Absicht des Verstandenwerdens zu behaupten, ein Zeichen 

könne zu jeder Zeit jedes Beliebige bedeuten. Richtig bleibt aber, daß kein Zeichen in 

der Deutung dauernden Bestand haben muß, die ich ihm in einer historisch und lebens-

geschichtlich motivier ten Interpretations-Situation faktisch gerade beilege.«

20 | Vgl. Frank, Manfred: Sagbare und Unsagbare, 606: »Insofern sind semantische 

dif férends im Verständigungshandeln wesenhaft programmiert; sie sind unausweich-

lich. Sie können aber auch nie total sein, denn noch ihre Feststellung nimmt die Mög-

lichkeit einer (wie immer unvollkommenen) Verständigung in Anspruch. In diesem Sinne 

ist es dann allerdings wahr, daß der dif férend Quelle aller Innovation und Grund dafür 

ist, daß unsere Welt mannigfaltig und individuell getönt bleibt und daß Konsens-Bil-

dungen uns nie zu einer uniformier ten, in allen Aspekten gleichgeschalteten Symbolik 

führen werden.«

21 | Vgl. Frank, Manfred: Conditio moderna. Essays, Reden, Programm, Leipzig 1993, 

122-123: »Nachdem die Sinn-Frage weite Bereiche des öffentlichen Lebens und ganze 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Die aporetische Grenz verschiebung 301

Dieser Sichtweise von Frank stellen wir jedoch entgegen, dass die Différan­
ce zwar ein Abgleiten des Sinns thematisiert und sogar eine Sinnverwitterung 
und Sinnrestauration vorführt, diese Selbstwidersprüchlichkeit aber gewollt 
ist. Die Différance führt sie auf diese Weise einem aufmerksamen Leser vor 
Augen. Die Selbstzersetzung ist integrativer Bestandteil der Argumentation, 
mit der Derrida die Wirkungsweise der Différance erläutert.22 Frank kann 
die autologische Aggressivität der Différance nicht würdigen, weil er in der 
zweiten Prämisse das Anliegen Derridas verfehlt. (Wir behaupten dies nicht, 
weil wir uns im Besitz einer wahreren Vorstellung vom authentischen Derrida 
wähnen, sondern weil uns die faszinierende Schattierung der Différance als 
dynamischer Aufbau von in sich verschränkten Unterscheidungen entgehen 
würde, würden wir mit Frank übereinstimmen.)

Die erste Prämisse geht davon aus, dass Derrida der Meinung sei, dass 
sich eine Realität nur durch zeichenhafte Differenzierung ausmachen lasse.23 
Bei dieser Aussage wird durch Frank der Eindruck erweckt, dass es Derrida 

Regionen von Wissenschaftsdisziplinen mit ihrem imperialen Anspruch durchdrungen 

hatte, meldete sich — erwartbar, aber doch desillusionierend — das Sinnlose. Gren-

zen der technischen (auch für vernünftig gehaltenen) Weltver fügung wurden sichtbar; 

der Mechanismus der hochindustrialisier ten Massengesellschaften erschien in einem 

Maße komplex und undurchschaubar, daß das Fernziel, die‹ Subsysteme zweckratio-

nalen Handelns den Leitzielen kommunikativer Vernunft zu unterwerfen‹, […] wie Hohn 

erschien; die Literaturwissenschaften entdeckten die Unausdeutbarkeit, die semanti-

sche ›Disseminalität‹ der Texte […] und verhöhnten die Naivität der Hermeneutik. ›Un-

übersichtlichkeit‹ wurde zum neuen Stichwort der geistigen Situation der Zeit. […] Die 

Deutungsreserven der […] Moderne schienen erschöpft; der trübe Gast des ›Postmo-

dernismus‹ pochte an die Tür. Harmonistische Konzepte gesellschaftlichen Konsensus 

wurden herausgefordert von ›agonistischen‹, […] die den Konflikt der Sprachspiele und 

Lebensformen für theoretisch unüberwindbar, praktisch nur durch zielblinde Macht 

für lösbar halten. […] Die verdächtig(t)e und als irrational diskreditier te deutsche 

Metaphysik(kritik) hatte, nach dem Niedergang des marxistischen Existentialismus, die 

Philosophie unseres französischen Nachbarlandes erobert und sich dort als resistent 

erwiesen gegen die Ethik des hermeneutischen Hinter fragens und Sinnsuchens — und 

gegen die Ethik im allgemeinen. Von dort kehrt sie als die dunkle (und verleugnete) Un-

terseite unserer eigenen philosophischen Kultur zu uns zurück.«

22 | Wir haben uns im Unterkapitel »1.5.2 Beobachtung« unter dem Stichwort »Iden-

tifizierung der Dif férance als Beobachtung 2. Ordnung« eingehend diesem Aspekt der 

Dif férance gewidmet.

23 | Vgl. Frank, Manfred: Sagbare und Unsagbare, 602: »Derrida teilt mit Schleierma-

cher zwei Grundüberzeugungen. Die erste ist die, daß Beziehung auf subjektive (men-

tale) Phänomene nur zeichenvermittelt geschehen kann (Saussure sprach bekanntlich 

davon, daß der Geist vor seiner sprachlichen Artikulation durch die ›chaîne phonatoire‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe302

um die Beschreibung von subjektiven (mentalen) Phänomenen gehen wür­
de, dass Derrida ein Interesse an assertorischen Aussagen hätte. Wir dagegen 
bemühen uns, zu betonen: Derrida geht es nicht um solche Beobachtungen 
erster Ordnung, bei denen ein Weltzustand festgestellt werden soll. Ihm geht 
es nicht darum, wahre Aussagen zu tätigen, sondern darum diese Aussagen 
auf ihre blinden Flecke zu überprüfen. Diese Überprüfung der Bedingung 
ihrer Möglichkeit aufgrund ihrer Unmöglichkeit wird dekonstruktiv erbracht, 
weil so einerseits gezeigt werden kann, wie eine Aussage die Grenzen ihres 
Definitionsbereichs bedingt und inwieweit sich diese Grenzen ausdehnen las­
sen, folgt man ihrer klandestinen Logik. Diese Dekonstruierbarkeit macht vor 
nichts Halt und zersetzt so auch die eigenen Grundfesten.24

Die zweite Prämisse Franks legt zugrunde, dass ein Zeichen, so wie es 
Derrida verstehe, keine bezeichnende Funktion mehr ausüben könne, weil die 
Bezeichnung immer nur durch Abgrenzung zu anderen Bezeichnungen ne­
gativ bestimmt wäre und so immer beliebig wechseln könne. Eine sinnvolle 
Sprechweise wäre dann nicht mehr möglich.25 

ebenso amorph sei wie die ›matière phonatoire‹ selbst […]) und erst durch die Ausfäl-

lung in ›unités pensée-son‹ Kontur annehme.«

24 | Vgl. Derrida, Jacques: Letter to a japanese friend, in: Wood, David u. Bernasconi, 

Robert (Hg.): Derrida, 4: »Deconstruction takes place, it is an event that does not await 

the deliberation, consciousness, or organization of a subject, or even of modernity. It 

deconstructs it-self. It can be deconstructed. [Ça se déconstruit.] The ›it‹ [ça] is not 

here an impersonal thing that is opposed to some egological subjectivity. It is in de-

construction (the Littré says, ›to deconstruct it-self [se déconstruire]… to lose its con-

struction‹). And the ›se‹ of ›se déconstruire,‹ which is not the reflexivity of an ego or of a 

consciousness, bears the whole enigma. […] To be very schematic I would say that the 

dif ficulty of defining and therefore also of translating the word ›deconstruction‹ stems 

from the fact that all predicates, all the defining concepts, all the lexical significations, 

and even the syntactic ar ticulations, which seem at one moment to lend themselves to 

this definition or to that translation, are also deconstructed or deconstructible, directly 

or otherwise etc.«

25 | Vgl. Frank, Manfred: Sagbare und Unsagbare, 602-603: »Die zweite Überzeugung 

besagt, daß auch dann Zeichen niemals präzise identifizierende Funktion ausüben kön-

nen. […] Derrida rechtfer tigt seinen Satz durch eine radikalisierende Überbietung von 

Saussures Dif ferenzialitätsprinzip, demzufolge jedes Zeichen — da nicht ›von Natur‹ 

ar tikulier t — seine Identität durch Ausgrenzung seines Zeichenkörpers von dem aller 

anderen vermittelt. Die Bedeutung des Zeichens a wäre also vermittelt durch Relationen 

des Anders-seins-als gegenüber den Zeichen b, c, d, e, f usw. Nun gibt es keinen zwin-

genden Grund anzunehmen, daß die Kette der negativen vom ersten (zu identifizieren-

den) Zeichen fernzuhaltenden Oppositionsterme endlich wäre. Mithin sind die Grenzen 

der […] Identität eines Terms Funktionen eines offenen Systems permanenter Neudif fe-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Die aporetische Grenz verschiebung 303

Wir gehen davon aus, dass es ein Problem für Franks Kritik darstellt, den 
komplexen Zeichenbegriff bei Saussure und Derrida nur ungenau erfasst zu 
haben, denn damit fällt diese zweite Prämisse in Bezug auf den Vorwurf der 
Beliebigkeit. Saussure wie auch Derrida legen ihren Zeichenbegriff durch 
mehrfache Differenzierungen fest. Das Zeichen ist dabei sowohl durch eine 
vertikale Unterscheidung der arbiträren Verbindung von signifiant und si­
gnifié bestimmt, und zudem durch eine horizontale Unterscheidung auf der 
Ebene der signifiants festgelegt. Das signifiant ist identifizierbar durch sei­
ne »Linearität«26, sein »verräumlichtes«27 Aufscheinen. Das signifié erlangt 
durch diese Differenzierungen bedeutenden Halt. Franks ungenauer Sprach­
gebrauch von »Zeichen« und »Termen« wie auch sein Buchstabenbeispiel wird 
dieser Komplexität nicht gerecht und verkennt daher die Verankerung des ver­
räumlichten Zeichens, von dem aus alle Veränderung nachvollziehbar bleibt. 
Insofern muss die Sprechweise vom beliebigen Bedeutungsumschwung, den 
ein Zeichen durch seine negative Bestimmung bei Derrida erfährt, korrigiert 
werden:28 Das Zeichen, wie es Derrida in seiner Dekonstruktion der Schriften 
herausarbeitet, weist stabilisierende, verräumlichende Elemente auf, an denen 
sich die Bedeutungsvariationen erst ablesen lassen.29 Die Différance kann in 
diesem Sinn als Beobachtungsinstrument für Veränderungen interpretiert 
werden, das eine Fortentwicklung von signifiés aus Differenzen erklären kann. 
Diese Fortentwicklung geschieht nicht chaotisch, sprunghaft oder willkürlich, 

renzierung ohne mögliche Präsenz eines Terms mit sich selbst. Das kann man theatrali-

scher mit Derrida auch so formulieren, daß jeder Zeichensinn von sich selbst getrennt, 

die Zeichenidentität also gespalten und die Sinnzuweisung jedes Zeichens zu etwas Un-

entscheidbaren wird. […] Wenn Derrida recht hat, bricht der dif férend nicht erst in der 

Diskussion um Geltungsansprüche von Aussagen oder Normvorschlägen, sondern be-

reits in der Festlegung des Verständnisses der Elemente aus, aus denen Sprachsysteme 

zusammengesetzt sind. Zeichensinn ist unentscheidbar. Allerdings geht Derrida zu weit: 

Wäre das, was er dif férance nennt, total, könnte man nicht einmal mehr sagen, was er 

sagt: nämlich daß Sinn immer als anderer realisier t wird (denn dazu wird eine minimale 

Sinn-Identität als Veränderungsrichtmaß er fordert).«

26 | Vgl. Saussure, Ferdinand de: linguistique générale, 103: »§3 caractère linéaire du 

signifiant”.

27 | Vgl. Derrida, Jacques: RP, 336.

28 | Vgl. Miller, Hillis J.: Derrida and literature, in: Cohen, Tom (Hg.): Derrida and the hu-

manities: a critical reader, Cambridge 2001, 59: »Literature is for Derrida the possibility 

for any utterance, writing, or mark to be iterated in innumerable contexts and to func-

tion in the absence of identifiable speaker, context, reference, or hearer. This does not 

mean that the referential function of language is suspended or annulled in literature.«

29 | Im Kapitel »1.2.2 Das iterier te Zeichen in seiner Widersprüchlichkeit« betonen wir 

dieses stabilisierende Element.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe304

wie es Frank mit seinem Diktum der Beliebigkeit annimmt, sondern in der 
Staffelung von Verräumlichung und Verzeitlichung.

6.2.3 Kritisierbarkeit von Derrida

Wir müssen davon ausgehen, dass es sich um ein Missverständnis handelt, 
wenn die Dekonstruktion mit einer assertorischen Sprechweise verwechselt 
wird. Denn die Différance ist an der Wahrheit nur insofern interessiert, als sie 
thematisiert, wie diese zustande kommt und wo sie an ihre Grenzen stößt: Dies 
tut sie, indem sie Diskurse zu Paradoxien organisiert und so neu verknüpft.30 
Die Dekonstruktion will keine Wahrheit verbreiten, sondern Diskurse in ihrer 
Anschlussfähigkeit verbreitern. Sie lebt von ihrer textuellen Fiktivität, wie eine 
Erzählung ist sie ausgedacht, undokumentarisch, selektiv. Sie kann aber so 
Diskurse neu verknüpfen und für weitere Zugriffe aufbereiten. Insofern ist 
eine Kritik an Derrida verfehlt, die nicht diese assertorische Indifferenz be­
rücksichtigt.

30 | Vgl. Derrida, Jacques u. Roudinesco, Elisabeth: Woraus wird morgen gemacht 

sein? Ein Dialog, Stuttgart 2006, 42: »Das Motiv der dif férance hat gegenüber den Dif-

ferenzen das Universalisierbare, daß es den Dif ferenzierungsprozeß über Grenzen jeg-

licher Ar t hinaus zu denken erlaubt: mag es sich dabei um kulturelle, nationale, sprach-

liche oder eben menschliche Grenzen handeln. Es gibt dif férance (mit einem a), sobald 

es lebendige Spur, ein Verhältnis von Leben/Tod oder Anwesenheit/Abwesenheit gibt.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009 - am 14.02.2026, 15:58:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

