from Grotius to Kant. — Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. — S. 184-187

Der Naturzustand zwischen Individuen ist gesellig, der Naturzustand zwischen Staa-
ten ist ein Kriegszustand. Die Individuen haben zunédchst nur das Bediirfnis nach
Sicherheit, nicht nach Uberlegenheit, sobald sie aber in einem Staat vereinigt sind,
verlieren sie das BewufBsein der Hilflosigkeit und sind zum Krieg bereit. Menschen
als erotische Wesen sind darauf angewiesen, Bindungen einzugehen. Staaten drangt
nichts zu Bindungen. Montesquieu ist damit gegen den Hobbesianismus der Natur-
rechtstradition gefeit, trigt aber wenig zur Tradition der Autonomie des Einzelmen-
schen bei Rousseau und Kant bei.

Spector, Céline

Montesquieu : pouvoirs, richesses et sociétés. — Paris : Presses Univ. de France,
2004. — 302 S. (Fondements de la politique)

Montesquicus Frage ist, ob in der Moderne, in einer Gesellschaft ohne politische
Tugend, Interesse ausreicht, um eine Gesellschaft zusammenzuhalten. Er unter-
scheidet zwei Formen des doux commerce: doux commerce des maniéres und doux
commerce économique. Es gibt bei Montesquieu nicht den Gegensatz der politi-
schen Tugend der Antike und des Handelsgeist der Moderne, sondern drei Wege:
politische Tugend, Handelsgeist und Sitten. In England ist der Handelsgeist ent-
scheidend, Frankreich braucht aber eine politische biirgerliche Gesellschaft. Das ist
kein Kompliment fiir England; das Fehlen der maniéres ist ein Mangel, Geld wird
viel zu sehr geschitzt, Ehre und Tugend zu wenig. Montesquieu war nicht naiv, was
die Wirkungen des Handels angeht, er macht auf die englischen kommerziellen
Kriege und auf die Seeherrschaft aufmerksam. Gegen die wilde Roheit der Tugend
Spartas setzt er die Sanftheit der modernen, feminin bestimmten Sitten. Was den
Handel doch zu einem Mittel der Zivilisation macht, ist nicht der Gewinn, sondern
der Verkehr, der Austausch, was den modernen Sitten am nichsten kommt. Sein
Muster ist nicht das kommerzielle England sondern das galante Frankreich. Eine
universalhistorische Entwicklung vom Geist der Eroberung zum Handelsgeist haben
erst William Robertson und Benjamin Constant.

6.8.2 Hume

David Hume, 1711-1776, geboren in Edinburgh in einer Juristenfamilie. Jurist, Phi-
losoph, Historiker. Heute mehr als Philosoph bekannt denn als Historiker, zu seinen
Lebzeiten umgekehrt. Bibliothekar der Juristischen Bibliothek in Edinburg, dann
Adelserzieher und im Dienste adeliger Patrone diplomatische Tatigkeit in Wien und
Paris. Under Secretary of State for the Northern Department (am besten zu iiber-
setzen als Staatssekretér, mit innenpolitischen und auflenpolitischen Aufgaben, auch
weniger eine eigenstéindige politische Position als eine Stellung, in der er die Arbeit
flir seinen Patron macht).

396

22.01.2026, 03:45:52. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergleiche zur Biographie:
E. C. Mossner, The Life of David Hume. — 1954
Gerhard Streminger, David Hume : sein Leben und sein Werk. — Paderborn 1994.

David Hume war gewi3 nicht der einfluBBreichste Philosoph des 18. Jahrhunderts,
aber lange hitte man denken kdnnen, daB3 er der einflulreichste des 20. Jahrhunderts
war. Zu diesem Hume als Vater des philosophischen Naturalismus, des Empirismus,
der analytischen Philosophie vergleiche:

Norman Kemp Smith, The Philosophy of David Hume : a Critical Study of its Ori-
gins and Central Doctrines. — London 1941

Barry Stroud, Hume. — London 1977

Jens Kulenkampff, David Hume. — 2. Aufl. — Miinchen 2003.

Vergleiche dagegen die Rekonstruktion des Humeschen Skeptizismus als ciceronia-
nischen Humanismus, als dialektische, aber nichtteleologische Transzendentalphilo-
sophie, die die Erfahrung der Lebenswelt gegen dogmatische Philosophie und Theo-
logie ausspielt:

Donald W. Livingston, Hume’s Philosophy of Common Life. — Chicago 1984; ders.,
Philosophical Melancholy and Delirium : Hume’s Pathology of Philosophy. — Chi-
cago 1998 (unten S. 405 referiert).

Seine Bedeutung fiir die Politische Wissenschaft liegt nicht allein in diesen an-
thropologischen und epistemologischen Arbeiten. Ein Teil seines essayistischen
Werkes gehort zu den Griindungsdokumenten der empirischen Wissenschaft in
Okonomie, Soziologie und Politikwissenschaft. Es wurde viel geschrieben iiber
Hume als angeblichen Begriinder konservativen Denkens, {iber Gerechtigkeit bei
Hume, iber Selbstinteresse und allgemeines Interesse. David Hume ist Adam
Smiths Vorgénger in der Theorie des unparteischen Zuschauers. Die Regierung wird
bei Hume iiberparteilich vorgestellt; unser Urteil steht auf Seiten der Regierung und
wenn wir nicht unseren Leidenschaften zu folgen pflegten, hitten wir keine Regie-
rung ndtig. Auch eine Konflikttheorie! Seine Darstellungen der englischen Ge-
schichte und sein hohes Staatsamt haben dazu eingeladen, ihn im zeitgendssischen
Parteienspektrum zu diskutieren.

Zur politischen Theorie vergleiche:

Duncan Forbes, Hume’s Philosophical Politics. — Cambridge 1975

David Miller, Philosophy and Ideology in Hume’s political thought. — Oxford 1981
Frederick G. Whelan, Order and Artifice in Hume’s Political Philosophy. — Prince-
ton, NJ 1985

Diladelfo Linares, Das politische Denken von David Hume. — Hildesheim 1984
Andrew Kolin, The Ethical Foundations of Hume’s Theory of Politics. — New York
1992

vor allem aber das unten S. 405 referierte Buch von Donald Livingston 1998.

Hume ist in der Wissenschaft von den Internationalen Beziehungen kein Unbekann-
ter. Sein Essay iliber Machtgleichgewicht ist einer der am haufigsten in Anthologien

397

22.01.2026, 03:45:52.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zur internationalen Politik abgedruckte Texte und er hat tatséchlich eine theoriege-
schichtliche Bedeutung fiir den Ubergang der Lehre vom Machtgleichwicht von der
Publizistik zur Wissenschaft. Hume versucht zu zeigen, dal Machgleichgewichts-
denken seit der Antike der auBenpolitischen Praxis zugrunde liegt. Damit ist eine
Wissenschaft von der AuBlenpolitik moglich. In der Regel wurde Hume aber nicht
als ein Begriinder einer Wissenschaft von den Internationalen Beziehungen gepriift,
sondern als Mahner zu einer klugen Praxis gelobt. Als einziger der Theoretiker der
Internationalen Beziehungen hat Raymond Aron sich auf Humes Denken eingelas-
sen: ,,David Hume schétzte die Gleichgewichtspolitik, weil er die Riesenreiche haf3-
te“ (Frieden und Krieg. — Frankfurt am Main 1963).

Fiir Hume ist die Basis politischer Verpflichtungen das Interesse der Biirger an Ord-
nung. Ohne innere Ordnung konnten die Biirger nicht iiberleben, internationale Ord-
nung geht sie nicht so unmittelbar an. Das Argument ist von Hobbes bekannt, von
Hume kommt die Begriindung aus den Grenzen der Sympathy. Friedrich V. Kra-
tochwil hat danach gefragt, ob eine ,humeanische* (regelutilitaristische) Begriin-
dung von Normen eher als eine ,,hobbesianische eine Basis fiir internationale Nor-
men abgeben konnte (The Humean Perspective on International Relations. — Prince-
ton, NJ 1981 = World Order Studies Program Occasional Paper 9) und die
,humeanische* Begriindung am Ende als unzuldnglich befunden (Rules, Norms, and
Decisions : on the Conditions of Political and Legal Reasoning in International
Relations and Domestic Affairs. — Cambridge 1989); mit Humes eigener Skepsis
gegeniiber einem solchen Begriindungsversuch in der internationalen Politik hat er
sich nicht befaflt. Ausgiebig haben sich dagegen Moralphilosophen mit Humes kur-
zem Text iiber internationale Moral beschéftigt. Sie gehen davon aus, da3 Humes
Moraltheorie eine Ethik ist und finden sie entsprechenden mangelhaft; Humes 14ssi-
ger Umgang mit dem Scheitern der Moral in internationalen Beziechungen zeigt
ihnen das Scheitern seiner Begriindung jeder Moral. Sogar die Einschitzung, ob
Humes Argumente den Wandel der internationalen Beziehungen (vor allem durch
Nuklearwaffen) iiberstanden haben, haben die Theoretiker der Internationalen Be-
ziehungen den Moralphilosophen {iiberlassen. Die Angemessenheit als realistische
Beobachtung ist nicht bestritten. Deshalb steht Hume hier bei den Soziologen: Es
gibt nur soviel internationale Gesellschaft, wie Bedarf an ihr empfunden wird.

Hume ist der Philosoph der Geselligkeit, auch des internationalen Verkehrs in Han-
del und Ideen. Fiir die Theorie des Friedens ist sein Essay iiber den Handel wichtig.
Die Grundidee, zwischen Handelsstaaten und Militdrstaaten zu unterscheiden, ist
von Montesquieu angeregt. Aber Hume ist der erste, der klar ausspricht, daf in der
Moderne die Riickkehr zur Militérpolitik, so gelegen sie den Machtpolitikern kom-
men mochte, keine Option mehr ist. Als Volkerrechtstheoretiker ist er konsequent
empirisch: die Neigung zum Frieden geht nur so weit wie die Bindung zwischen
Menschen geht, die internationale Moral liegt uns ferner als der Frieden in unserer
Gesellschaft. Die Verlautbarungen der Fiirsten, die dariiber hinausgehen, sind Heu-
chelei. Hume bedauert diese nationale Beschriankung nicht. In seinem Essay iiber die

398

22.01.2026, 03:45:52. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fortschritte der Wissenschaften und Kiinste wird die Existenz eines Staatensystems
als eine Voraussetzung des Fortschritts erkannt. Gerade aus dem internationalen
Verkehr begriindet Hume einen Kulturnationalismus ohne Chauvinismus. Humes
AuBerungen zum internationalen System sind nicht Randbemerkungen eines Wis-
senschaftstheoretikers sondern stehen im Zentrum seines skeptischen Humanismus,
wie ihn Donald Livingston beschrieben hat.

Wenn es mehr Hoffnung fiir den Frieden geben soll, muf3 auch bei Hobbes auf die
Religion zuriickgegriffen werden. Die eigentliche Aufgabe der Religion ist es, das
Herz der Menschen zu leiten, ihr Verhalten menschlicher zu machen, den Geist der
MaBigung, der Ordnung und des Gehorsams zu fordern. Hume sagt uns nicht, ob er
eine Chance sieht, da} die gereinigte Religion ihre Aufgabe erfiillen wird. Als Philo-
soph und Historiker konzentriert er sich auf das kritische Geschéft: Der Aberglauben
ist eine Hauptursache der Selbstsucht und damit des (Biirger-)Krieges.

Texte

A Treatise of Human Nature (1739-1740)

deutsche Ubersetzung: Ein Traktat iiber die menschliche Natur / iibers. von
Theodor Lipps. Mit einer neuen Einfilhrung hrsg. von Reinhard Brandt. —
Hamburg : Meiner, 1989 (Philosophische Bibliothek ; 283)

IIL, I, 11 Of the Laws of Nations

In fritheren Abschnitten von IILII (Of Justice and Injustice) hat Hume gezeigt, dal
die Liebe zur Menschheit kein natiirlicher Antrieb (passion) ist. Es haben sich Staa-
ten gebildet, weil die Menschen das Gegenwértige dem Fernen vorziehen. Die Staa-
ten kommen aus Interesse, aber es bilden sich Konventionen der Moral und der
Ehre, deren Einhaltung ein Eigengewicht erhilt.

Das Naturrecht (vor allem Achtung des Eigentums und des Versprechens) gilt auch
im Verkehr zwischen Staaten, aber Souverdnen billigen wir eine viel grofiere Frei-
heit zu in der Einschitzung, wie genau sie das Volkerrecht halten wollen, als Privat-
leuten in der Einschétzung, wie stark sie gesellschaftliche Konventionen halten
wollen. Verkehr zwischen Staaten ist notwendig (und deshalb billigen wir leichtfer-
tigen Vertragsbruch nicht), aber nicht so notwendig wie Verkehr innerhalb eines
Staates (deshalb entwickeln wir nicht eine genauso starke moralische Abneigung).
Das Verhiltnis von Vertragstreue und Vertragsbruch in internationalen Beziehungen
kann nur praktisch, nicht philosophisch bestimmt werden. Letztlich wissen alle, daf3
Moral eine Konvention ist, die Interesse folgt, sonst wiren wir nicht bereit, den
internationalen Vertragsbruch zu akzeptieren.

Of the Rise and Progress of the Arts and Sciences (1742)

in: Essays Moral, Political and Literary / ed. by Eugene F. Miller. — rev. ed —
Indianopolis : Liberty Fund, 1987. — S. 111-137

399

22.01.2026, 03:45:52. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hume nennt vier Bedingungen fiir den Fortschritt der Wissenschaften: 1., eine freie
Regierung. 2., ein Staatensystem mit einer Anzahl benachbarter aber doch unabhén-
giger Staaten, die durch Verkehr und politische Beziechungen verbunden sind. In
einem solchen System kann die Nachahmung wirken. Aber noch wichtiger ist, daf3
die Nachahmung begrenzt und die unbegrenzte Ausweitung ungepriifter Ideen ver-
hindert wird. In einem Staatensystem kann die 6ffentliche Meinung nicht durch
bloBe Ansteckung sich verbreiten, nur Natur und Vernunft (oder was denen sehr
dhnlich kommt) konnen sich allgemein durchsetzen. Die griechische Vielstaaterei
und das moderne europdische Staatensystem haben deshalb die grofiten Forschritte
gebracht, das Romische Reich und das Chinesische Reich haben nur eine Lehre
(Katholizismus, bzw. Konfuzianismus) sich ausbreiten lassen. 3., Republikanismus
ist am besten fiir neue Ideen, fiir ihre Kultivierung sind aber die zivilisierteren mo-
narchischen Staaten besser. 4., es ist nicht gut, wenn eine Nation die Wissenschaften
und Kiinste bereits zu perfekt von Nachbarn {ibernimmt, das behindert die eigene
Entfaltung. Das ist auch der Grund, warum einst glinzende Nationen kaum noch zu
neuen Ideen fahig sind.

Enquiry Concerning the Principles of Morals (1751)

deutsche Ubersetzung: Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral /
iibers. von Manfred Kiihn. — Hamburg : Meiner, 2003 (Philosophische Biblio-
thek ; 511)

Abschnitt 3 Of Justice

Ein Krieg ist Authebung der Gerechtigkeit zwischen den Feinden. Das Kriegsrecht
ist vom Nutzen bestimmt. Wenn eine zivilisierte Nation mit Barbaren Krieg fiihrt,
die keine Regeln beachten, dann muf3 auch sie die Beachtung dieser Regeln aufge-
ben und den Krieg so schédlich und blutig wie moglich fithren.

Wenn sich Familien zu einer Gesellschaft vereinen, die von anderen Gesellschaften
isoliert lebt, dann werden sich innerhalb dieser Gesellschaft Regeln der Gerechtig-
keit entwicklen, die aber nach aulen vollig nutzlos sind. Wenn aber verschiedene
Gesellschaften in einen Verkehr untereinander eintreten, dann erweitern sich die
Grenzen der Gerechtigkeit entsprechend der Intensivierung dieser Beziehungen
durch Wachstum des menschlichen Wissens oder durch Nutzen von Biindnisbezie-
hungen. Die Riicksicht auf Gerechtigkeit wéchst proportional zum Nutzen der Ge-
rechtigkeit.

Abschnitt 4  Of Political Society

Eine Vereinigung von Individuen kénnte ohne Regeln der Fairness und Gerechtig-
keit nicht bestehen. Nationen, die auch in Isolation leben konnen, sind deshalb nicht
so stark auf Gerechtigkeit verpflichtet. In Notfdllen kénnen deshalb Vertrdge und
Biindnisse miflachtet werden, wenn die Beachtung schwere Nachteile bringen wiir-
de. In Foderationen gibt es dagegen besonders starke Verpflichtungen, weil diese
Verbindungen von besonderem Nutzen fiir diese Staaten sind.

(Enquiry Concerning the Principles of Morals ist die Neufassung des dritten Teils
des Treatise of Human Nature; diese wenigen Sitze sind alles, was vom Abschnitt
iiber das Volkerrecht iibrig geblieben ist.)

400

22.01.2026, 03:45:52. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Of Commerce (1752)

in: Essays Moral, Political and Literary / ed. by Eugene F. Miller. — rev. ed —
Indianopolis : Liberty Fund, 1987. — S. 253-267

deutsche Ubersetzung: Uber Handel, in: Politische und 6konomische Essays /
iibers. von Susanne Fischer. Hrsg. von Udo Bermbach. — Hamburg : Meiner,
1988 (Philosophische Bibliothek ; 405) 2. Teilbd., S. 175-190

Die antiken Staaten waren am Krieg orientiert (wobei sich Hume nicht auf die re-
publikanische Form einlif3t). Auch heute kdonnten Souveréne eher an eigenes macht-
politisches Interesse als an das Gliick ihrer Untertanen denken. Aber die antiken
Staaten waren gegen die Natur, nicht nur Sparta. Der Handelsstaat ist dagegen na-
turgemél, weil Handel und Gewerbe sowohl die Macht des Souverdns wie das
Gliick der Untertanen verstérken.

Of the Balance of Power (1752)

in: Essays Moral, Political and Literary / ed. by Eugene F. Miller. — rev. ed. —
Indianopolis : Liberty Fund, 1987. — S. 332-341

deutsche Ubersetzung: Uber das Machtgleichgewicht, in: Politische und 6ko-
nomische Essays / iibers. von Susanne Fischer. Hrsg. von Udo Bermbach. —
Hamburg : Meiner, 1988 (Philosophische Bibliothek ; 405) 2. Teilbd., S. 255-
265

Hume zeigt an zahlreichen Beispielen, dal es bereits in der Antike eine Gleichge-
wichtspolitik gab. Das Gleichgewichtsprinzip ist also eine natiirliche Methode. Aber
die Englédnder haben zuviel Leidenschaft, zuwenig rationales Kalkiil in der Anwen-
dung dieser Methode und wissen nicht, wann sie (in ihren Kdmpfen mit Frankreich)
stoppen sollen. Er befiirchtet aber nicht, daB das Land immer kriegerischer wird,
sondern umgekehrt aus UberdruB am Krieg zu unkriegerisch. Der Essay gehort hier
in einen Kontext mit dem Thema des Handelsstaates. Aber das ist nur ein Moment:
Auch Staaten, die durch kriegerischen Erfolg zu ausgedehnt werden, verlieren den
kriegerischen Geist.

Literatur

Charmley, P. E.

The Conflict between Montesquieu and Hume : a Study of the Origins of Adam
Smith’s Universalism, in: Essays on Adam Smith / ed. by Andrew S. Skinner
and Thomas Wilson, 1975 (The Glasgow Edition of the Works and Correspon-
dence of Adam Smith : Associated Volume) S. 274-305

Humes Essay on National Characters 1748 ist eine Antwort auf den Klimadetermi-
nismus bei Montesquieu (wobei Montesquieus Besessenheit mit Klima offenbar
bereits eine Antwort auf Humes Zweifel im Treatise of Human Nature ist). Hume
gibt dem Handelsgeist Prioritdt: Wenn die Staaten durch Handel zusammenriicken,
gleicht sich auch ihr Charakter an. Er gibt zu, daf in der Geschichte die Vélker des

401

22.01.2028, 03:45:52. /de/t Access


https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nordens kriegerischer waren, aber das liegt an der Armut des Nordens, bzw. am
Reichtum des Siidens.

Der frithe Montesquieu sieht Europa als einen Staat mit mehreren Provinzen, vor
allem durch Handel zusammengehalten. In L Esprit des Lois sieht er dagegen keine
notwendige Interessenharmonie der Handelstaaten mehr; GroBbritannien ist der
dominierende Handelstaat und das System funktioniert zu seinen Gunsten.

Der frithe Hume mit seiner Theorie der sympathy hat keinen Platz fiir feste Grenzen
zwischen Menschen, wenn wir auch mit unseren Landsleuten eher sympatisieren. Im
Essay on National Characters verteidigt er diese Sicht gegen Montesquieu. Der
spitere Hume ist aber dann doch stirker von Montesquieus Klimadeterminismus
beeinfluflt und sieht das Problem 6konomischer Hegemonie. Erst in seinem letzten
O6konomischen Essay On the Jealousy of Trade 1758 hat er einen neuen Mechanis-
mus entwickelt: Langfristig ist es fiir einen Handelsstaat gut, wenn sich auch die
anderen Staaten 6konomisch entwickeln. Damit fithren sympathy und interest zum
selben Ziel. Der spite Hume ist beim frithen Montesquieu angekommen.

Ansonsten hat Hume durchaus eine Art Nationalismus: einen britisch-franzdsischen
Kulturstolz voller Mifitrauen gegen die wachsende Bedeutung der deutschen und
russischen Barbaren.

Mackie, J. L.

Hume’s Moral Theory. — London (u.a.) : Routledge and Kegan Paul, 1980 (In-
ternational Library of Philosophy) S. 113-118 International Justice (Treatise II
ii 11)

Im Nuklearzeitalter kann Humes Annahme, daf3 internationale Beziechungen unwich-
tiger sind als innerstaatliche, nicht stimmen. Aber schon fiir seine Zeit ist das Argu-
ment kritisierbar. Dal} Politiker international wenig an Frieden und Zusammenarbeit
orientiert sind, liegt daran, daf3 die internationale Ordnung weniger gefestigt ist, ein
Kriegszustand zwischen den Staaten herrscht (auch wenn nicht dauern gekampft
wird) und ein stabiles Rechtssystem fehlt. Internationale Gerechtigkeit ist der Test-
fall fiir Humes These, daf3 allein aus Selbstinteresse und allein durch Konventionen
eine Rechtordnung moglich ist, wenn Menschen klug genug wiren, entferntere Vor-
und Nachteile zu beurteilen. Das konnen Staaten nicht. Hume hat internationale
Moral nicht ernst genommen. Wir miissen sie ernst nehmen und deshalb Hume tiiber-
winden.

Harrison, Jonathan

Hume’s Theory of Justice. — Oxford : Clarendon Pr., 1981. — S. 229-241 Of The
Laws of Nations

Hume unterscheidet, dal Bruch des Voélkerrechts durch Fiirsten weniger getadelt
wird als Bruch gesellschaftlicher Normen und daB es fiir einen Fiirsten eher erlaubt
ist, das Volkerrecht zu brechen als gesellschaftliche Normen. Das sind aber zwei
unterschiedlich plausible Annahmen. Der Utilitarist mufl8 damit rechnen, dal es
irrational ist, da der Bruch des Vélkerrechts weniger mif3billigt wird. Hume sagt
nie, ob es im Interesse der Menschheit ist, Volkerrecht zu besitzen, oder ob es nur

402

22.01.2026, 03:45:52.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unser Interesse ist, die Regeln einzuhalten, weil wir sie haben. Offenbar meint Hu-
me, daBl es im Interesse aller Staaten ist, dal es Volkerrecht gibt und dal es ein-
gehalten wird, aber im Interesse des einzelnen Staates sein kann, daB er selber das
Volkerrecht nicht unbedingt einhélt. Die philosophische Bedeutung des Abschnittes
liegt darin, dal Hume Abstufungen des Guten voraussetzt (was Philosophen meist
scheuen), denn nur bei einer solchen Abstufung ist moglich, da3 eine Verpflichtung
einer anderen vorgezogen werden muf3. Harrison akzeptiert generell, dafl eine Ver-
pflichtung mehr Kraft haben kann, als eine andere, akzeptiert aber nicht speziell, da3
internationale Verpflichtungen weniger wichtig sein sollen. Als Beobachtung des
Verhaltens ist das richtig, als Rechtfertigung dieses Verhaltens ist es falsch. Der
Schaden, der durch Bruch internationaler Verpflichtungen entstehen kann, wird
nicht eingeschitzt. Da} im internationalen Bereich Erfahrung mehr lehren kann als
Philosophie, ist vollig unverstdndlich: Statt zu Moral kommt man so immer nur zu
einer Berechnung des Vorteils.

Im iibrigen der genaueste Kommentar zu Treatise 111 11.

Cohen, Marshall

Moral Scepticism and International Relations, in: Philosophy and Public Af-
fairs 13 (1984) 299-346 (S. 329-346 Hume and the Morality of Princes)
Neudruck in: International Ethics / ed. by Charles Beitz. — Princeton, NJ :
Princeton Univ. Pr., 1985. — S. 3-50 (S. 33-50)

Problematisch bei Hume ist, daB er nicht klar zwischen Konventionen des interna-
tionalen Verhaltens und der Notwendigkeit einer internationalen Moral unterschei-
det. Wir konnen nicht annehmen, daf internationale Regeln unwichtig sind, schon
gar nicht im Nuklearzeitalter. Hume kennt nur Regeln, die letztlich in jedermanns
Interesse sind. Der Zweck von Regeln ist aber gerade, die Durchsetzung besonderer
Interessen der Starken zu verhindern. Hume begeht den FehlschluB3, aus dem Fehlen
einer internationalen Rechtsordnung darauf zu schlieBen, daB3 die Staaten keine
Rechtsordnung brauchen. Ein ungeregelter Zustand ist im Interesse der Starken. Das
hat Hume gar nicht besprochen. Auf Humeanischer Grundlage kann es keine ange-
messene Philosophie internationaler Gerechtigkeit geben.

Robertson, John

The Scottish Enlightenment and the Militia Issue. — Edingburgh : Donald, 198S.
-S. 60-74. 211-225

Hume beurteilt die Militarfrage 6konomisch (in Of Commerce: die groBen antiken
Heere waren unnatiirlich), moralisch (in Of Luxury: Wohlstand macht nicht unkrie-
gerisch, die Kriege der kommerziellen Gesellschaften sind weniger grausam, aber
der Kriegsgeist, den Hume eher mit Disziplin identifiziert, wird verbessert) und in
Bezug auf die politische Freiheit (wo Hume nur vereinzelte, einander widerspre-
chende Bemerkungen hat, im Ganzen eher von stehenden Heeren abrit). Hume will
als politischer oder politikwissenschaftlicher Autor zur Moderation anleiten. Der
Streit um Miliz oder stehendes Heer (in Grofbritannien zudem ein Streit um Ver-
wendung fremder, kontinentaler Heere) war eines der Themen, die zu unverniinfti-

403

22.01.2026, 03:45:52.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ger Parteienbildung fiihrten. Seine AuBerungen sollen Dogmatismus in Militirfragen
vermeiden. Auf jeden Fall identifierziert er die modernen zivilisierten Monarchien,
die am besten Rechtstaatlichkeit garantieren, nicht mit ihren barbarischen Vorldu-
fern.

Ellin, Joseph

Hume on the Morality of Princes, in: Hume Studies 14 (1988) 111-160

Ellin bespricht die Beitrige von Mackie, Harrison, Cohen 1980 bis 1984 und kann
die Aufregung nicht verstehen. Hume bezweifelt nie, da3 Vertrdge eingehalten wer-
den miissen. Es ist auch kein Staatsraisontext (die Regeln werden nicht gebrochen,
weil internationale Politik bedeutend ist, sondern weil sie unbedeutend ist). Es geht
auch nicht darum, den Bruch von Moral zu empfehlen. Es geht allein darum, ob
Regeln, deren Befolgung wir im Privatleben erwarten, im internationalen Verkehr
genauso streng befolgt werden miissen. Ellins Beispiel (nicht Humes) ist Liige. Das
einzige Problem ist die Verletzung des Prinzips der Fairnel, denn es muf3 damit
gerechnet werden, da3 die Beachtung von Regeln in der internationalen Politik fiir
verschiedene Menschen verschieden bedeutend ist. Die Argumentation gegen Hume,
dal Beachtung der Regeln in internationaler Politik objektiv als wichtig gezeigt
werden kann, tiberzeugen Ellin gar nicht: Kriegsgefahr ist unwichtiger als das Ver-
schwinden innerer Ordnung. Hume und das von ihm referierte Urteil der Nationen
sehen ganz richtig, daB es keinen Weg gibt, international die Beachtung von Moral
zu regeln.

Ainslie, Donald C.

The Problem of the National Self in Hume’s Theory of Justice, in: Hume Stud-
ies 21 (1995) 289-314

Sympathy ist bei Hume an Ubereinstimmung gebunden in Sitten, Charakter, Her-
kunft, Sprache. Sympathy ist besonders stark, wenn sie kommuniziert wird. Es geht
dabei immer um Sympathy/Kommunikation zwischen zwei Individuen. Identifikati-
on mit der Gruppe ist nicht Humes Thema, auler daB er bemerkt, daB mit der GroB3e
der Gruppe die Sympathy schwicher wird. Er warnt vor zu krassen Annahmen iiber
Nationalcharakter, aber er nimmt das Konzept immer ernst. Der Stolz auf die eigene
Nation ist ein Stolz auf die eigene Gruppe, den es fiir alle Gruppen beginnend mit
der Familie gibt. Im Krieg ist der Nationalstolz besonders ausgeprégt; wir halten die
eigene Nation fiir gerecht, die fremde fiir ungerecht. Eine Nation braucht nicht un-
bedingt eine gemeinsame Kultur, sie braucht aber irgend etwas, auf das sie stolz sein
kann und das generelle Regeln geschaffen hat, die die Mitglieder mit ihrer Nation
verbinden.

Livingston, Donald W.

Philosophical Melancholy and Delirium : Hume’s Pathology of Philosophy. —
Chicago (u.a.) : Univ. of Chicago Pr., 1998. — 431 S.

Wegen der transzendentalphilosophischen Privilegierung der Lebenswelt bei Hume
gehoren Philosophie und Patriotismus zusammen, gegen das ,,selfish system™ von

404

22.01.2026, 03:45:52.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hobbes, Locke, Mandeville. Freiheit gibt es nur in historischen Formen, abstrakt
kann dariiber nicht diskutiert werden. Freiheit ist faBbar nur in historischen Erzih-
lungen der Erfahrung von Freiheit in einer gemeinsamen européischen Geschichte,
einem Prozel} der Bewulltwerdung von customs.

Humes politische Philosophie wendet sich gegen die republikanische Ideologie. In
der Antike waren Republiken unstabil und grausam, Monarchien véllig unertraglich.
Republiken haben Fortschritte gemacht, aber Monarchien haben viel groBere Fort-
schritte gemacht. Seine eigene Préiferenz gilt Forderationen, einer Hierarchie von
durch Reprisentativkorperschaften regierten Einheiten. Sein Ideal ist ein System
selbsténdiger Kleinstaaten, alle mit eigener Lebensweise.

Gegen ein republikanisches Reich war er immer gewesen, nur absolute Monarchien
behandeln alle Teile eines Reiches gleich. Entsprechend hat Hume die amerikani-
sche Sezession von Anfang an unterstiitzt, viel radikaler als sonst einer in GroBbri-
tannien und viel friiher als die Amerikaner selber. Er hatte die Kolonien mit staats-
rechtlichen Argumenten immer als fast souverdn angesehen (die Prinzipien, aus
denen spéter die Unabhéngigkeit tatsdchlich begriindet wurde, sind fiir ihn nur fal-
sche, dogmatische Philosophie). Fiir die Amerikanische Union, die er nicht mehr
erlebte, wiirde er keine Sympathien gehabt haben. Die Priaferenz fiir Kleinstaaten
war der Grund, warum er so entschlossen fiir die volle Sezession einzelner Kolonien
eintrat.

Der einzige legitime Kriegsgrund ist Verteidigung (wobei er einen Krieg zur Erhal-
tung des Gleichgewichts als Verteidigungskrieg anerkennt). Vor allem lehnt er
Kriege fiir den Handel ab; freier Handel bringt mehr als irgendein Krieg fiir den
Handel. Ein Argument gegen den britischen Krieg gegen die amerikanischen Kolo-
nien ist, da dieser Krieg auch Grofbritannien verwandeln werde (das richtet sich
gegen seine Freunde, die brutale Anti-Guerrilla-Strategien propagierten).

Long, David E.

“Every Man Supposed a Knave” : David Hume’s Political Realism, in: The
Realist Tradition and Contemporary International Relations / ed. by W. David
Clinton. — Baton Rouge : Lousiana State Univ. Pr., 2007 (Political Traditions in
Foreign Policy) S. 117-136

Humes Moraltheorie geht von einer konventionalistischen Grundlage aus, nur der
Brauch oder eine gewisse psychische Neigung konnen Moral festigen, nicht abstrak-
te Prinzipien. Seine Moraltheorie hat einen kommunitaristischen Aspekt. Wir kon-
nen nicht erwarten, dafl Moralregeln strikt eingehalten werden, wenn es schwer ist,
weiter Entferntes in unserem BewuBtsein zu halten. Hume ist weder an Machiavelli
orientiert (der verschiedene Moral fiir Fiirsten und Biirger hat) noch an Hobbes (der
nur Regeln kennt, wenn sie eine Regierung durchsetzen kann).

Politisch ist Hume ein Anhénger der Machtbalance und warnt vor iibermifBiger
Machtentfaltung, weil der Fortschritt auf einem System einer Vielzahl von Staaten
mit Verkehr untereinander beruht. Long interessiert sich weniger fiir Humes Analy-
se der Grenzen internationaler Moral, sondern dafiir, daB3 die gleiche Moral im In-
nern und nach auBlen wirkt. Er versucht eine humeanische Spekulation, was die

405

22.01.2026, 03:45:52. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ubermacht der USA noch ertragbar macht, so daB es zu keiner Gegenbalance
kommt: eine innere Verfassung, die von politischer Balance bestimmt ist.

Van de Haar, Edwin

David Hume and international Political Theory, in: Revue of International
Studies 34 (2008) 225-242

Hume startet mit Nation/Staat/Land, einer politischen Einheit, der Emotionen gelten,
vor allem Stolz. Er warnt davor diese Gefiihle zu iibertreiben, vor allem haben Be-
ziehungen einen hoheren Wert als Isolation. Es ist nicht zu erwarten, daf sich Staa-
ten untereinander anders verhalten als Individuen: sie sind auf gegenseitige Hilfe
angewiesen, aber nicht stindig zum Frieden geneigt. Der Krieg wird als Tatsache
akzeptiert, aber verlangt, dal es ein gerechter Krieg sein soll. Mit dem Fortschritt
der Zivilisation geht die Begierde nach Krieg zuriick. Kolonien nahm Hume zu-
nichst als Fakt hin, ist am Ende aber entschieden fiir amerikanische Unabhangigkeit.
Er ist immer fiir Freihandel, aber daB3 darauf Frieden folgen miisse, denkt er nicht
(und Adam Smith genauso wenig). Nach diesem Uberblick (fiir Van de Haar ist es
eine Entdeckung, daf es bei Hume mehr als Balance gibt) spielt er das iibliche briti-
sche Spiel der drei Traditionen: da Hume weder Realist noch Pazifist ist, kann er nur
Grotianer sein. Lernen kann von Hume vor allem die Englische Schule, deren Beg-
riff der Internationalen Gesellschaft historischer Bereicherung bedarf.

6.8.3 Smith

Adam Smith, 1723-1790, geboren in Kirkcaldy, Grafschaft Fife in einer Gentryfami-
lie. Professor der Moralphilosophie in Glasgow, Adelserzieher, Zollkommissar von
Schottland.

Vergleiche zur Biographie:
Ian S. Ross, The Life of Adam Smith. — Oxford 1995

Als Einflihrung vergleiche:
Karl Graf Ballestrem, Adam Smith. — Miinchen 2001

Fiir die Breite von Smiths Interessen vergleiche: Essays on Adam Smith / ed. by
Andrew S. Skinner and Thomas Wilson. — Oxford 1975 (The Glasgow Edition of
the Works and Correspondance of Adam Smith : Associated Volume)

Wihrend lange gestritten wurde, ob Smiths Moralphilosophie und Okonomie eine
einheitliche Lehre bilden (das sogenannte Adam Smith-Problem), besteht heute bei
Philosophen weitgehend Einigkeit, da3 es eine einheitliche Moralphilosophie bei
Smith gibt, in die Okonomie integriert ist. Aber es gibt lebhafte Diskussionen iiber
den Charakter dieser Moralphilosophie, auf welche Traditionen Smith zuriickgreift
und welche Bedeutung 6konomische Mechanismen innerhalb von Smiths Moralphi-

406

22.01.2026, 03:45:52.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

