
 396

from Grotius to Kant. – Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. – S. 184-187 
Der Naturzustand zwischen Individuen ist gesellig, der Naturzustand zwischen Staa-
ten ist ein Kriegszustand. Die Individuen haben zunächst nur das Bedürfnis nach 
Sicherheit, nicht nach Überlegenheit, sobald sie aber in einem Staat vereinigt sind, 
verlieren sie das Bewußsein der Hilflosigkeit und sind zum Krieg bereit. Menschen 
als erotische Wesen sind darauf angewiesen, Bindungen einzugehen. Staaten drängt 
nichts zu Bindungen. Montesquieu ist damit gegen den Hobbesianismus der Natur-
rechtstradition gefeit, trägt aber wenig zur Tradition der Autonomie des Einzelmen-
schen bei Rousseau und Kant bei. 

 
Spector, Céline 
Montesquieu : pouvoirs, richesses et sociétés. – Paris : Presses Univ. de France, 
2004. – 302 S. (Fondements de la politique) 
Montesquieus Frage ist, ob in der Moderne, in einer Gesellschaft ohne politische 
Tugend, Interesse ausreicht, um eine Gesellschaft zusammenzuhalten. Er unter-
scheidet zwei Formen des doux commerce: doux commerce des manières und doux 
commerce économique. Es gibt bei Montesquieu nicht den Gegensatz der politi-
schen Tugend der Antike und des Handelsgeist der Moderne, sondern drei Wege: 
politische Tugend, Handelsgeist und Sitten. In England ist der Handelsgeist ent-
scheidend, Frankreich braucht aber eine politische bürgerliche Gesellschaft. Das ist 
kein Kompliment für England; das Fehlen der manières ist ein Mangel, Geld wird 
viel zu sehr geschätzt, Ehre und Tugend zu wenig. Montesquieu war nicht naiv, was 
die Wirkungen des Handels angeht, er macht auf die englischen kommerziellen 
Kriege und auf die Seeherrschaft aufmerksam. Gegen die wilde Roheit der Tugend 
Spartas setzt er die Sanftheit der modernen, feminin bestimmten Sitten. Was den 
Handel doch zu einem Mittel der Zivilisation macht, ist nicht der Gewinn, sondern 
der Verkehr, der Austausch, was den modernen Sitten am nächsten kommt. Sein 
Muster ist nicht das kommerzielle England sondern das galante Frankreich. Eine 
universalhistorische Entwicklung vom Geist der Eroberung zum Handelsgeist haben 
erst William Robertson und Benjamin Constant. 

6.8.2 Hume  

David Hume, 1711-1776, geboren in Edinburgh in einer Juristenfamilie. Jurist, Phi-
losoph, Historiker. Heute mehr als Philosoph bekannt denn als Historiker, zu seinen 
Lebzeiten umgekehrt. Bibliothekar der Juristischen Bibliothek in Edinburg, dann 
Adelserzieher und im Dienste adeliger Patrone diplomatische Tätigkeit in Wien und 
Paris. Under Secretary of State for the Northern Department (am besten zu über-
setzen als Staatssekretär, mit innenpolitischen und außenpolitischen Aufgaben, auch 
weniger eine eigenständige politische Position als eine Stellung, in der er die Arbeit 
für seinen Patron macht).  

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396 - am 22.01.2026, 03:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 397 

Vergleiche zur Biographie: 
E. C. Mossner, The Life of David Hume. – 1954 
Gerhard Streminger, David Hume : sein Leben und sein Werk. – Paderborn 1994. 

 
David Hume war gewiß nicht der einflußreichste Philosoph des 18. Jahrhunderts, 
aber lange hätte man denken können, daß er der einflußreichste des 20. Jahrhunderts 
war. Zu diesem Hume als Vater des philosophischen Naturalismus, des Empirismus, 
der analytischen Philosophie vergleiche: 
Norman Kemp Smith, The Philosophy of David Hume : a Critical Study of its Ori-
gins and Central Doctrines. – London 1941 
Barry Stroud, Hume. – London 1977 
Jens Kulenkampff, David Hume. – 2. Aufl. – München 2003. 
Vergleiche dagegen die Rekonstruktion des Humeschen Skeptizismus als ciceronia-
nischen Humanismus, als dialektische, aber nichtteleologische Transzendentalphilo-
sophie, die die Erfahrung der Lebenswelt gegen dogmatische Philosophie und Theo-
logie ausspielt: 
Donald W. Livingston, Hume’s Philosophy of Common Life. – Chicago 1984; ders., 
Philosophical Melancholy and Delirium : Hume’s Pathology of Philosophy. – Chi-
cago 1998 (unten S. 405 referiert). 

 
Seine Bedeutung für die Politische Wissenschaft liegt nicht allein in diesen an-
thropologischen und epistemologischen Arbeiten. Ein Teil seines essayistischen 
Werkes gehört zu den Gründungsdokumenten der empirischen Wissenschaft in 
Ökonomie, Soziologie und Politikwissenschaft. Es wurde viel geschrieben über 
Hume als angeblichen Begründer konservativen Denkens, über Gerechtigkeit bei 
Hume, über Selbstinteresse und allgemeines Interesse. David Hume ist Adam 
Smiths Vorgänger in der Theorie des unparteischen Zuschauers. Die Regierung wird 
bei Hume überparteilich vorgestellt; unser Urteil steht auf Seiten der Regierung und 
wenn wir nicht unseren Leidenschaften zu folgen pflegten, hätten wir keine Regie-
rung nötig. Auch eine Konflikttheorie! Seine Darstellungen der englischen Ge-
schichte und sein hohes Staatsamt haben dazu eingeladen, ihn im zeitgenössischen 
Parteienspektrum zu diskutieren.  
Zur politischen Theorie vergleiche: 
Duncan Forbes, Hume’s Philosophical Politics. – Cambridge 1975 
David Miller, Philosophy and Ideology in Hume’s political thought. – Oxford 1981 
Frederick G. Whelan, Order and Artifice in Hume’s Political Philosophy. – Prince-
ton, NJ 1985 
Diladelfo Linares, Das politische Denken von David Hume. – Hildesheim 1984 
Andrew Kolin, The Ethical Foundations of Hume’s Theory of Politics. – New York 
1992 
vor allem aber das unten S. 405 referierte Buch von Donald Livingston 1998. 

 
Hume ist in der Wissenschaft von den Internationalen Beziehungen kein Unbekann-
ter. Sein Essay über Machtgleichgewicht ist einer der am häufigsten in Anthologien 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396 - am 22.01.2026, 03:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 398

zur internationalen Politik abgedruckte Texte und er hat tatsächlich eine theoriege-
schichtliche Bedeutung für den Übergang der Lehre vom Machtgleichwicht von der 
Publizistik zur Wissenschaft. Hume versucht zu zeigen, daß Machgleichgewichts-
denken seit der Antike der außenpolitischen Praxis zugrunde liegt. Damit ist eine 
Wissenschaft von der Außenpolitik möglich. In der Regel wurde Hume aber nicht 
als ein Begründer einer Wissenschaft von den Internationalen Beziehungen geprüft, 
sondern als Mahner zu einer klugen Praxis gelobt. Als einziger der Theoretiker der 
Internationalen Beziehungen hat Raymond Aron sich auf Humes Denken eingelas-
sen: „David Hume schätzte die Gleichgewichtspolitik, weil er die Riesenreiche haß-
te“ (Frieden und Krieg. – Frankfurt am Main 1963).  

 
Für Hume ist die Basis politischer Verpflichtungen das Interesse der Bürger an Ord-
nung. Ohne innere Ordnung könnten die Bürger nicht überleben, internationale Ord-
nung geht sie nicht so unmittelbar an. Das Argument ist von Hobbes bekannt, von 
Hume kommt die Begründung aus den Grenzen der Sympathy. Friedrich V. Kra-
tochwil hat danach gefragt, ob eine „humeanische“ (regelutilitaristische) Begrün-
dung von Normen eher als eine „hobbesianische“ eine Basis für internationale Nor-
men abgeben könnte (The Humean Perspective on International Relations. – Prince-
ton, NJ 1981 = World Order Studies Program Occasional Paper 9) und die 
„humeanische“ Begründung am Ende als unzulänglich befunden (Rules, Norms, and 

Decisions : on the Conditions of Political and Legal Reasoning in International 

Relations and Domestic Affairs. – Cambridge 1989); mit Humes eigener Skepsis 
gegenüber einem solchen Begründungsversuch in der internationalen Politik hat er 
sich nicht befaßt. Ausgiebig haben sich dagegen Moralphilosophen mit Humes kur-
zem Text über internationale Moral beschäftigt. Sie gehen davon aus, daß Humes 
Moraltheorie eine Ethik ist und finden sie entsprechenden mangelhaft; Humes lässi-
ger Umgang mit dem Scheitern der Moral in internationalen Beziehungen zeigt 
ihnen das Scheitern seiner Begründung jeder Moral. Sogar die Einschätzung, ob 
Humes Argumente den Wandel der internationalen Beziehungen (vor allem durch 
Nuklearwaffen) überstanden haben, haben die Theoretiker der Internationalen Be-
ziehungen den Moralphilosophen überlassen. Die Angemessenheit als realistische 
Beobachtung ist nicht bestritten. Deshalb steht Hume hier bei den Soziologen: Es 
gibt nur soviel internationale Gesellschaft, wie Bedarf an ihr empfunden wird. 

 
Hume ist der Philosoph der Geselligkeit, auch des internationalen Verkehrs in Han-
del und Ideen. Für die Theorie des Friedens ist sein Essay über den Handel wichtig. 
Die Grundidee, zwischen Handelsstaaten und Militärstaaten zu unterscheiden, ist 
von Montesquieu angeregt. Aber Hume ist der erste, der klar ausspricht, daß in der 
Moderne die Rückkehr zur Militärpolitik, so gelegen sie den Machtpolitikern kom-
men möchte, keine Option mehr ist. Als Völkerrechtstheoretiker ist er konsequent 
empirisch: die Neigung zum Frieden geht nur so weit wie die Bindung zwischen 
Menschen geht, die internationale Moral liegt uns ferner als der Frieden in unserer 
Gesellschaft. Die Verlautbarungen der Fürsten, die darüber hinausgehen, sind Heu-
chelei. Hume bedauert diese nationale Beschränkung nicht. In seinem Essay über die 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396 - am 22.01.2026, 03:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 399 

Fortschritte der Wissenschaften und Künste wird die Existenz eines Staatensystems 
als eine Voraussetzung des Fortschritts erkannt. Gerade aus dem internationalen 
Verkehr begründet Hume einen Kulturnationalismus ohne Chauvinismus. Humes 
Äußerungen zum internationalen System sind nicht Randbemerkungen eines Wis-
senschaftstheoretikers sondern stehen im Zentrum seines skeptischen Humanismus, 
wie ihn Donald Livingston beschrieben hat. 

 
Wenn es mehr Hoffnung für den Frieden geben soll, muß auch bei Hobbes auf die 
Religion zurückgegriffen werden. Die eigentliche Aufgabe der Religion ist es, das 
Herz der Menschen zu leiten, ihr Verhalten menschlicher zu machen, den Geist der 
Mäßigung, der Ordnung und des Gehorsams zu fördern. Hume sagt uns nicht, ob er 
eine Chance sieht, daß die gereinigte Religion ihre Aufgabe erfüllen wird. Als Philo-
soph und Historiker konzentriert er sich auf das kritische Geschäft: Der Aberglauben 
ist eine Hauptursache der Selbstsucht und damit des (Bürger-)Krieges. 

 
 

Texte 
 

A Treatise of Human Nature (1739-1740) 
deutsche Übersetzung: Ein Traktat über die menschliche Natur / übers. von 
Theodor Lipps. Mit einer neuen Einführung hrsg. von Reinhard Brandt. – 
Hamburg : Meiner, 1989 (Philosophische Bibliothek ; 283)  
III, II, 11 Of the Laws of Nations 
In früheren Abschnitten von III.II (Of Justice and Injustice) hat Hume gezeigt, daß 
die Liebe zur Menschheit kein natürlicher Antrieb (passion) ist. Es haben sich Staa-
ten gebildet, weil die Menschen das Gegenwärtige dem Fernen vorziehen. Die Staa-
ten kommen aus Interesse, aber es bilden sich Konventionen der Moral und der 
Ehre, deren Einhaltung ein Eigengewicht erhält. 
Das Naturrecht (vor allem Achtung des Eigentums und des Versprechens) gilt auch 
im Verkehr zwischen Staaten, aber Souveränen billigen wir eine viel größere Frei-
heit zu in der Einschätzung, wie genau sie das Völkerrecht halten wollen, als Privat-
leuten in der Einschätzung, wie stark sie gesellschaftliche Konventionen halten 
wollen. Verkehr zwischen Staaten ist notwendig (und deshalb billigen wir leichtfer-
tigen Vertragsbruch nicht), aber nicht so notwendig wie Verkehr innerhalb eines 
Staates (deshalb entwickeln wir nicht eine genauso starke moralische Abneigung). 
Das Verhältnis von Vertragstreue und Vertragsbruch in internationalen Beziehungen 
kann nur praktisch, nicht philosophisch bestimmt werden. Letztlich wissen alle, daß 
Moral eine Konvention ist, die Interesse folgt, sonst wären wir nicht bereit, den 
internationalen Vertragsbruch zu akzeptieren. 
 
Of the Rise and Progress of the Arts and Sciences (1742) 
in: Essays Moral, Political and Literary / ed. by Eugene F. Miller. – rev. ed –  
Indianopolis : Liberty Fund, 1987. – S. 111-137 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396 - am 22.01.2026, 03:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 400

Hume nennt vier Bedingungen für den Fortschritt der Wissenschaften: 1., eine freie 
Regierung. 2., ein Staatensystem mit einer Anzahl benachbarter aber doch unabhän-
giger Staaten, die durch Verkehr und politische Beziehungen verbunden sind. In 
einem solchen System kann die Nachahmung wirken. Aber noch wichtiger ist, daß 
die Nachahmung begrenzt und die unbegrenzte Ausweitung ungeprüfter Ideen ver-
hindert wird. In einem Staatensystem kann die öffentliche Meinung nicht durch 
bloße Ansteckung sich verbreiten, nur Natur und Vernunft (oder was denen sehr 
ähnlich kommt) können sich allgemein durchsetzen. Die griechische Vielstaaterei 
und das moderne europäische Staatensystem haben deshalb die größten Forschritte 
gebracht, das Römische Reich und das Chinesische Reich haben nur eine Lehre 
(Katholizismus, bzw. Konfuzianismus) sich ausbreiten lassen. 3., Republikanismus 
ist am besten für neue Ideen, für ihre Kultivierung sind aber die zivilisierteren mo-
narchischen Staaten besser. 4., es ist nicht gut, wenn eine Nation die Wissenschaften 
und Künste bereits zu perfekt von Nachbarn übernimmt, das behindert die eigene 
Entfaltung. Das ist auch der Grund, warum einst glänzende Nationen kaum noch zu 
neuen Ideen fähig sind. 

 
Enquiry Concerning the Principles of Morals (1751) 
deutsche Übersetzung: Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral / 
übers. von Manfred Kühn. – Hamburg : Meiner, 2003 (Philosophische Biblio-
thek ; 511)  
Abschnitt 3 Of Justice 
Ein Krieg ist Aufhebung der Gerechtigkeit zwischen den Feinden. Das Kriegsrecht 
ist vom Nutzen bestimmt. Wenn eine zivilisierte Nation mit Barbaren Krieg führt, 
die keine Regeln beachten, dann muß auch sie die Beachtung dieser Regeln aufge-
ben und den Krieg so schädlich und blutig wie möglich führen. 
Wenn sich Familien zu einer Gesellschaft vereinen, die von anderen Gesellschaften 
isoliert lebt, dann werden sich innerhalb dieser Gesellschaft Regeln der Gerechtig-
keit entwicklen, die aber nach außen völlig nutzlos sind. Wenn aber verschiedene 
Gesellschaften in einen Verkehr untereinander eintreten, dann erweitern sich die 
Grenzen der Gerechtigkeit entsprechend der Intensivierung dieser Beziehungen 
durch Wachstum des menschlichen Wissens oder durch Nutzen von Bündnisbezie-
hungen. Die Rücksicht auf Gerechtigkeit wächst proportional zum Nutzen der Ge-
rechtigkeit. 
Abschnitt 4 Of Political Society 
Eine Vereinigung von Individuen könnte ohne Regeln der Fairness und Gerechtig-
keit nicht bestehen. Nationen, die auch in Isolation leben können, sind deshalb nicht 
so stark auf Gerechtigkeit verpflichtet. In Notfällen können deshalb Verträge und 
Bündnisse mißachtet werden, wenn die Beachtung schwere Nachteile bringen wür-
de. In Föderationen gibt es dagegen besonders starke Verpflichtungen, weil diese 
Verbindungen von besonderem Nutzen für diese Staaten sind. 
(Enquiry Concerning the Principles of Morals ist die Neufassung des dritten Teils 
des Treatise of Human Nature; diese wenigen Sätze sind alles, was vom Abschnitt 
über das Völkerrecht übrig geblieben ist.) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396 - am 22.01.2026, 03:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 401 

Of Commerce (1752) 
in: Essays Moral, Political and Literary / ed. by Eugene F. Miller. – rev. ed – 
Indianopolis : Liberty Fund, 1987. – S. 253-267 
deutsche Übersetzung: Über Handel, in: Politische und ökonomische Essays / 
übers. von Susanne Fischer. Hrsg. von Udo Bermbach. – Hamburg : Meiner, 
1988 (Philosophische Bibliothek ; 405) 2. Teilbd., S. 175-190 
Die antiken Staaten waren am Krieg orientiert (wobei sich Hume nicht auf die re-
publikanische Form einläßt). Auch heute könnten Souveräne eher an eigenes macht-
politisches Interesse als an das Glück ihrer Untertanen denken. Aber die antiken 
Staaten waren gegen die Natur, nicht nur Sparta. Der Handelsstaat ist dagegen na-
turgemäß, weil Handel und Gewerbe sowohl die Macht des Souveräns wie das 
Glück der Untertanen verstärken. 

 
Of the Balance of Power (1752) 
in: Essays Moral, Political and Literary / ed. by Eugene F. Miller. – rev. ed. – 
Indianopolis : Liberty Fund, 1987. – S. 332-341 
deutsche Übersetzung: Über das Machtgleichgewicht, in: Politische und öko-
nomische Essays / übers. von Susanne Fischer. Hrsg. von Udo Bermbach. – 
Hamburg : Meiner, 1988 (Philosophische Bibliothek ; 405) 2. Teilbd., S. 255-
265 
Hume zeigt an zahlreichen Beispielen, daß es bereits in der Antike eine Gleichge-
wichtspolitik gab. Das Gleichgewichtsprinzip ist also eine natürliche Methode. Aber 
die Engländer haben zuviel Leidenschaft, zuwenig rationales Kalkül in der Anwen-
dung dieser Methode und wissen nicht, wann sie (in ihren Kämpfen mit Frankreich) 
stoppen sollen. Er befürchtet aber nicht, daß das Land immer kriegerischer wird, 
sondern umgekehrt aus Überdruß am Krieg zu unkriegerisch. Der Essay gehört hier 
in einen Kontext mit dem Thema des Handelsstaates. Aber das ist nur ein Moment: 
Auch Staaten, die durch kriegerischen Erfolg zu ausgedehnt werden, verlieren den 
kriegerischen Geist. 

 
 

Literatur 
 

Charmley, P. E. 
The Conflict between Montesquieu and Hume : a Study of the Origins of Adam 
Smith’s Universalism, in: Essays on Adam Smith / ed. by Andrew S. Skinner 
and Thomas Wilson, 1975 (The Glasgow Edition of the Works and Correspon-
dence of Adam Smith : Associated Volume) S. 274-305 
Humes Essay on National Characters 1748 ist eine Antwort auf den Klimadetermi-
nismus bei Montesquieu (wobei Montesquieus Besessenheit mit Klima offenbar 
bereits eine Antwort auf Humes Zweifel im Treatise of Human Nature ist). Hume 
gibt dem Handelsgeist Priorität: Wenn die Staaten durch Handel zusammenrücken, 
gleicht sich auch ihr Charakter an. Er gibt zu, daß in der Geschichte die Völker des 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396 - am 22.01.2026, 03:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 402

Nordens kriegerischer waren, aber das liegt an der Armut des Nordens, bzw. am 
Reichtum des Südens.  
Der frühe Montesquieu sieht Europa als einen Staat mit mehreren Provinzen, vor 
allem durch Handel zusammengehalten. In L’Esprit des Lois sieht er dagegen keine 
notwendige Interessenharmonie der Handelstaaten mehr; Großbritannien ist der 
dominierende Handelstaat und das System funktioniert zu seinen Gunsten. 
Der frühe Hume mit seiner Theorie der sympathy hat keinen Platz für feste Grenzen 
zwischen Menschen, wenn wir auch mit unseren Landsleuten eher sympatisieren. Im 
Essay on National Characters verteidigt er diese Sicht gegen Montesquieu. Der 
spätere Hume ist aber dann doch stärker von Montesquieus Klimadeterminismus 
beeinflußt und sieht das Problem ökonomischer Hegemonie. Erst in seinem letzten 
ökonomischen Essay On the Jealousy of Trade 1758 hat er einen neuen Mechanis-
mus entwickelt: Langfristig ist es für einen Handelsstaat gut, wenn sich auch die 
anderen Staaten ökonomisch entwickeln. Damit führen sympathy und interest zum 
selben Ziel. Der späte Hume ist beim frühen Montesquieu angekommen.  
Ansonsten hat Hume durchaus eine Art Nationalismus: einen britisch-französischen 
Kulturstolz voller Mißtrauen gegen die wachsende Bedeutung der deutschen und 
russischen Barbaren.  

 
Mackie, J. L. 
Hume’s Moral Theory. – London (u.a.) : Routledge and Kegan Paul, 1980 (In-
ternational Library of Philosophy) S. 113-118 International Justice (Treatise II 
ii 11) 
Im Nuklearzeitalter kann Humes Annahme, daß internationale Beziehungen unwich-
tiger sind als innerstaatliche, nicht stimmen. Aber schon für seine Zeit ist das Argu-
ment kritisierbar. Daß Politiker international wenig an Frieden und Zusammenarbeit 
orientiert sind, liegt daran, daß die internationale Ordnung weniger gefestigt ist, ein 
Kriegszustand zwischen den Staaten herrscht (auch wenn nicht dauern gekämpft 
wird) und ein stabiles Rechtssystem fehlt. Internationale Gerechtigkeit ist der Test-
fall für Humes These, daß allein aus Selbstinteresse und allein durch Konventionen 
eine Rechtordnung möglich ist, wenn Menschen klug genug wären, entferntere Vor- 
und Nachteile zu beurteilen. Das können Staaten nicht. Hume hat internationale 
Moral nicht ernst genommen. Wir müssen sie ernst nehmen und deshalb Hume über-
winden. 

 
Harrison, Jonathan 
Hume’s Theory of Justice. – Oxford : Clarendon Pr., 1981. – S. 229-241 Of The 
Laws of Nations 
Hume unterscheidet, daß Bruch des Völkerrechts durch Fürsten weniger getadelt 
wird als Bruch gesellschaftlicher Normen und daß es für einen Fürsten eher erlaubt 
ist, das Völkerrecht zu brechen als gesellschaftliche Normen. Das sind aber zwei 
unterschiedlich plausible Annahmen. Der Utilitarist muß damit rechnen, daß es 
irrational ist, daß der Bruch des Völkerrechts weniger mißbilligt wird. Hume sagt 
nie, ob es im Interesse der Menschheit ist, Völkerrecht zu besitzen, oder ob es nur 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396 - am 22.01.2026, 03:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 403 

unser Interesse ist, die Regeln einzuhalten, weil wir sie haben. Offenbar meint Hu-
me, daß es im Interesse aller Staaten ist, daß es Völkerrecht gibt und daß es ein-
gehalten wird, aber im Interesse des einzelnen Staates sein kann, daß er selber das 
Völkerrecht nicht unbedingt einhält. Die philosophische Bedeutung des Abschnittes 
liegt darin, daß Hume Abstufungen des Guten voraussetzt (was Philosophen meist 
scheuen), denn nur bei einer solchen Abstufung ist möglich, daß eine Verpflichtung 
einer anderen vorgezogen werden muß. Harrison akzeptiert generell, daß eine Ver-
pflichtung mehr Kraft haben kann, als eine andere, akzeptiert aber nicht speziell, daß 
internationale Verpflichtungen weniger wichtig sein sollen. Als Beobachtung des 
Verhaltens ist das richtig, als Rechtfertigung dieses Verhaltens ist es falsch. Der 
Schaden, der durch Bruch internationaler Verpflichtungen entstehen kann, wird 
nicht eingeschätzt. Daß im internationalen Bereich Erfahrung mehr lehren kann als 
Philosophie, ist völlig unverständlich: Statt zu Moral kommt man so immer nur zu 
einer Berechnung des Vorteils. 
Im übrigen der genaueste Kommentar zu Treatise II ii 11. 

 
Cohen, Marshall 
Moral Scepticism and International Relations, in: Philosophy and Public Af-
fairs 13 (1984) 299-346 (S. 329-346 Hume and the Morality of Princes) 
Neudruck in: International Ethics / ed. by Charles Beitz. – Princeton, NJ : 
Princeton Univ. Pr., 1985. – S. 3-50 (S. 33-50) 
Problematisch bei Hume ist, daß er nicht klar zwischen Konventionen des interna-
tionalen Verhaltens und der Notwendigkeit einer internationalen Moral unterschei-
det. Wir können nicht annehmen, daß internationale Regeln unwichtig sind, schon 
gar nicht im Nuklearzeitalter. Hume kennt nur Regeln, die letztlich in jedermanns 
Interesse sind. Der Zweck von Regeln ist aber gerade, die Durchsetzung besonderer 
Interessen der Starken zu verhindern. Hume begeht den Fehlschluß, aus dem Fehlen 
einer internationalen Rechtsordnung darauf zu schließen, daß die Staaten keine 
Rechtsordnung brauchen. Ein ungeregelter Zustand ist im Interesse der Starken. Das 
hat Hume gar nicht besprochen. Auf Humeanischer Grundlage kann es keine ange-
messene Philosophie internationaler Gerechtigkeit geben. 

 
Robertson, John 
The Scottish Enlightenment and the Militia Issue. – Edingburgh : Donald, 1985. 
– S. 60-74. 211-225 
Hume beurteilt die Militärfrage ökonomisch (in Of Commerce: die großen antiken 
Heere waren unnatürlich), moralisch (in Of Luxury: Wohlstand macht nicht unkrie-
gerisch, die Kriege der kommerziellen Gesellschaften sind weniger grausam, aber 
der Kriegsgeist, den Hume eher mit Disziplin identifiziert, wird verbessert) und in 
Bezug auf die politische Freiheit (wo Hume nur vereinzelte, einander widerspre-
chende Bemerkungen hat, im Ganzen eher von stehenden Heeren abrät). Hume will 
als politischer oder politikwissenschaftlicher Autor zur Moderation anleiten. Der 
Streit um Miliz oder stehendes Heer (in Großbritannien zudem ein Streit um Ver-
wendung fremder, kontinentaler Heere) war eines der Themen, die zu unvernünfti-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396 - am 22.01.2026, 03:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 404

ger Parteienbildung führten. Seine Äußerungen sollen Dogmatismus in Militärfragen 
vermeiden. Auf jeden Fall identifierziert er die modernen zivilisierten Monarchien, 
die am besten Rechtstaatlichkeit garantieren, nicht mit ihren barbarischen Vorläu-
fern. 

 
Ellin, Joseph 
Hume on the Morality of Princes, in: Hume Studies 14 (1988) 111-160 
Ellin bespricht die Beiträge von Mackie, Harrison, Cohen 1980 bis 1984 und kann 
die Aufregung nicht verstehen. Hume bezweifelt nie, daß Verträge eingehalten wer-
den müssen. Es ist auch kein Staatsraisontext (die Regeln werden nicht gebrochen, 
weil internationale Politik bedeutend ist, sondern weil sie unbedeutend ist). Es geht 
auch nicht darum, den Bruch von Moral zu empfehlen. Es geht allein darum, ob 
Regeln, deren Befolgung wir im Privatleben erwarten, im internationalen Verkehr 
genauso streng befolgt werden müssen. Ellins Beispiel (nicht Humes) ist Lüge. Das 
einzige Problem ist die Verletzung des Prinzips der Fairneß, denn es muß damit 
gerechnet werden, daß die Beachtung von Regeln in der internationalen Politik für 
verschiedene Menschen verschieden bedeutend ist. Die Argumentation gegen Hume, 
daß Beachtung der Regeln in internationaler Politik objektiv als wichtig gezeigt 
werden kann, überzeugen Ellin gar nicht: Kriegsgefahr ist unwichtiger als das Ver-
schwinden innerer Ordnung. Hume und das von ihm referierte Urteil der Nationen 
sehen ganz richtig, daß es keinen Weg gibt, international die Beachtung von Moral 
zu regeln. 
 
Ainslie, Donald C. 
The Problem of the National Self in Hume’s Theory of Justice, in: Hume Stud-
ies 21 (1995) 289-314 
Sympathy ist bei Hume an Übereinstimmung gebunden in Sitten, Charakter, Her-
kunft, Sprache. Sympathy ist besonders stark, wenn sie kommuniziert wird. Es geht 
dabei immer um Sympathy/Kommunikation zwischen zwei Individuen. Identifikati-
on mit der Gruppe ist nicht Humes Thema, außer daß er bemerkt, daß mit der Größe 
der Gruppe die Sympathy schwächer wird. Er warnt vor zu krassen Annahmen über 
Nationalcharakter, aber er nimmt das Konzept immer ernst. Der Stolz auf die eigene 
Nation ist ein Stolz auf die eigene Gruppe, den es für alle Gruppen beginnend mit 
der Familie gibt. Im Krieg ist der Nationalstolz besonders ausgeprägt; wir halten die 
eigene Nation für gerecht, die fremde für ungerecht. Eine Nation braucht nicht un-
bedingt eine gemeinsame Kultur, sie braucht aber irgend etwas, auf das sie stolz sein 
kann und das generelle Regeln geschaffen hat, die die Mitglieder mit ihrer Nation 
verbinden. 
 
Livingston, Donald W. 
Philosophical Melancholy and Delirium : Hume’s Pathology of Philosophy. –  
Chicago (u.a.) : Univ. of Chicago Pr., 1998. – 431 S. 
Wegen der transzendentalphilosophischen Privilegierung der Lebenswelt bei Hume 
gehören Philosophie und Patriotismus zusammen, gegen das „selfish system“ von 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396 - am 22.01.2026, 03:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 405 

Hobbes, Locke, Mandeville. Freiheit gibt es nur in historischen Formen, abstrakt 
kann darüber nicht diskutiert werden. Freiheit ist faßbar nur in historischen Erzäh-
lungen der Erfahrung von Freiheit in einer gemeinsamen europäischen Geschichte, 
einem Prozeß der Bewußtwerdung von customs. 
Humes politische Philosophie wendet sich gegen die republikanische Ideologie. In 
der Antike waren Republiken unstabil und grausam, Monarchien völlig unerträglich. 
Republiken haben Fortschritte gemacht, aber Monarchien haben viel größere Fort-
schritte gemacht. Seine eigene Präferenz gilt Förderationen, einer Hierarchie von 
durch Repräsentativkörperschaften regierten Einheiten. Sein Ideal ist ein System 
selbständiger Kleinstaaten, alle mit eigener Lebensweise. 
Gegen ein republikanisches Reich war er immer gewesen, nur absolute Monarchien 
behandeln alle Teile eines Reiches gleich. Entsprechend hat Hume die amerikani-
sche Sezession von Anfang an unterstützt, viel radikaler als sonst einer in Großbri-
tannien und viel früher als die Amerikaner selber. Er hatte die Kolonien mit staats-
rechtlichen Argumenten immer als fast souverän angesehen (die Prinzipien, aus 
denen später die Unabhängigkeit tatsächlich begründet wurde, sind für ihn nur fal-
sche, dogmatische Philosophie). Für die Amerikanische Union, die er nicht mehr 
erlebte, würde er keine Sympathien gehabt haben. Die Präferenz für Kleinstaaten 
war der Grund, warum er so entschlossen für die volle Sezession einzelner Kolonien 
eintrat. 
Der einzige legitime Kriegsgrund ist Verteidigung (wobei er einen Krieg zur Erhal-
tung des Gleichgewichts als Verteidigungskrieg anerkennt). Vor allem lehnt er 
Kriege für den Handel ab; freier Handel bringt mehr als irgendein Krieg für den 
Handel. Ein Argument gegen den britischen Krieg gegen die amerikanischen Kolo-
nien ist, daß dieser Krieg auch Großbritannien verwandeln werde (das richtet sich 
gegen seine Freunde, die brutale Anti-Guerrilla-Strategien propagierten). 
 
Long, David E. 
“Every Man Supposed a Knave” : David Hume’s Political Realism, in: The 
Realist Tradition and Contemporary International Relations / ed. by W. David 
Clinton. – Baton Rouge : Lousiana State Univ. Pr., 2007 (Political Traditions in 
Foreign Policy) S. 117-136 
Humes Moraltheorie geht von einer konventionalistischen Grundlage aus, nur der 
Brauch oder eine gewisse psychische Neigung können Moral festigen, nicht abstrak-
te Prinzipien. Seine Moraltheorie hat einen kommunitaristischen Aspekt. Wir kön-
nen nicht erwarten, daß Moralregeln strikt eingehalten werden, wenn es schwer ist, 
weiter Entferntes in unserem Bewußtsein zu halten. Hume ist weder an Machiavelli 
orientiert (der verschiedene Moral für Fürsten und Bürger hat) noch an Hobbes (der 
nur Regeln kennt, wenn sie eine Regierung durchsetzen kann). 
Politisch ist Hume ein Anhänger der Machtbalance und warnt vor übermäßiger 
Machtentfaltung, weil der Fortschritt auf einem System einer Vielzahl von Staaten 
mit Verkehr untereinander beruht. Long interessiert sich weniger für Humes Analy-
se der Grenzen internationaler Moral, sondern dafür, daß die gleiche Moral im In-
nern und nach außen wirkt. Er versucht eine humeanische Spekulation, was die 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396 - am 22.01.2026, 03:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 406

Übermacht der USA noch ertragbar macht, so daß es zu keiner Gegenbalance 
kommt: eine innere Verfassung, die von politischer Balance bestimmt ist.  

 
Van de Haar, Edwin 
David Hume and international Political Theory, in: Revue of International 
Studies 34 (2008) 225-242 
Hume startet mit Nation/Staat/Land, einer politischen Einheit, der Emotionen gelten, 
vor allem Stolz. Er warnt davor diese Gefühle zu übertreiben, vor allem haben Be-
ziehungen einen höheren Wert als Isolation. Es ist nicht zu erwarten, daß sich Staa-
ten untereinander anders verhalten als Individuen: sie sind auf gegenseitige Hilfe 
angewiesen, aber nicht ständig zum Frieden geneigt. Der Krieg wird als Tatsache 
akzeptiert, aber verlangt, daß es ein gerechter Krieg sein soll. Mit dem Fortschritt 
der Zivilisation geht die Begierde nach Krieg zurück. Kolonien nahm Hume zu-
nächst als Fakt hin, ist am Ende aber entschieden für amerikanische Unabhängigkeit. 
Er ist immer für Freihandel, aber daß darauf Frieden folgen müsse, denkt er nicht 
(und Adam Smith genauso wenig). Nach diesem Überblick (für Van de Haar ist es 
eine Entdeckung, daß es bei Hume mehr als Balance gibt) spielt er das übliche briti-
sche Spiel der drei Traditionen: da Hume weder Realist noch Pazifist ist, kann er nur 
Grotianer sein. Lernen kann von Hume vor allem die Englische Schule, deren Beg-
riff der Internationalen Gesellschaft historischer Bereicherung bedarf. 

6.8.3 Smith 

Adam Smith, 1723-1790, geboren in Kirkcaldy, Grafschaft Fife in einer Gentryfami-
lie. Professor der Moralphilosophie in Glasgow, Adelserzieher, Zollkommissar von 
Schottland.  

 
Vergleiche zur Biographie: 
Ian S. Ross, The Life of Adam Smith. – Oxford 1995 

 
Als Einführung vergleiche: 
Karl Graf Ballestrem, Adam Smith. – München 2001 

 
Für die Breite von Smiths Interessen vergleiche: Essays on Adam Smith / ed. by 
Andrew S. Skinner and Thomas Wilson. – Oxford 1975 (The Glasgow Edition of 
the Works and Correspondance of Adam Smith : Associated Volume) 

 
Während lange gestritten wurde, ob Smiths Moralphilosophie und Ökonomie eine 
einheitliche Lehre bilden (das sogenannte Adam Smith-Problem), besteht heute bei 
Philosophen weitgehend Einigkeit, daß es eine einheitliche Moralphilosophie bei 
Smith gibt, in die Ökonomie integriert ist. Aber es gibt lebhafte Diskussionen über 
den Charakter dieser Moralphilosophie, auf welche Traditionen Smith zurückgreift 
und welche Bedeutung ökonomische Mechanismen innerhalb von Smiths Moralphi-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396 - am 22.01.2026, 03:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-396
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

