KUNST UND ARCHITEKTUR ZUR ZEIT
MIR ALI SHIR NAVA°IS!

Joachim Gierlichs

Mir Ali Shir Navadi, 844 H./1441 in Herat geboren, gehort fraglos zu
den interessantesten Personlichkeiten der Timuridenzeit. Als Freund,
Vertrauter und politischer Weggefihrte Sultan Husayn Bayqgaras
(873-911 H./1469-1506) hat er als Philanthrop, Poet und Mizen
tber Jahrzehnte das politische, vor allem aber das kulturelle Leben
geprigt und beeinfluft.”

In der Bibliothek des Imam Reza Komplexes (Astane Qods) in
Mashhad wird eine Miniatur mit seiner Darstellung aufbewahrt, die in
dem bahnbrechenden Katalog zur groen Timuriden-Ausstellung in
Washington und Los Angeles 1989 in das erste Viertel des 16.
Jahrhunderts (1500-1525) datiert wird.” Der gealterte Ali Shir Nava‘i
steht hier mit gebeugtem Riicken und weilem Bart, sich auf einen
dinnen Stab aufstlitzend [Abb. 1]. In dhnlicher Haltung, allerdings
ohne Stab, mit weniger gekrimmtem Ricken und noch schwarzem
Bart ist er in einer (isolierten) Miniatur in der Art and History Trust
Collection dargestellt, die nach A. Soudavar Sultan Husayn Bayqaras
Krénung illustriert,’ eine Deutung, die allerdings nicht unumstritten

ist.’

' Der essayartige Beitrag entspricht im wesentlichen dem
Vortragstext, der anldfllich des Symposiums gehalten und mit
einer Reithe von Dias, von denen hier einige abgebildet werden,
llustriert wurde.

* Siehe zusammenfassend M. E. Subtelny, “Mir Ali Shir Nawa”, in:
EI’, vol. VII (1991) mit umfangteicher Bibliographie.

> Th. W. Lentz — G. D. Lowry, Timur and the Princely Vision.
Persian Art and Culture in the Fifteenth Century. Washington.
D.C. 1989 [Lentz/ Lowry 1989], 254, fig. 91. Farbig abgebildet bei
A. Soudavar, Art of the Persian Courts. Selections from the Art
and History Trust Collection. New York 1992, 80, fig. 7.

* A. Soudavar, Art of the Persian Courts. Selections from the Art and
History Trust Collection. New York 1992, cat. 29, 86 — 88; vgl.
137

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In meinem kurzen Beitrag mochte ich versuchen. Ali Shir Nava‘i
(,,der Melodische") ein wenig durch die Kunst und Architektur seiner
Epoche sprechen zu lassen. So soll er zunichst als Forderer bzw.
Auftraggeber der Architektur Herats vorgestellt werden, erginzt
durch einige Beispiele aus dem timuridischen Kunsthandwerk der
zweiten Halfte des 15. Jahrhunderts sowie einige illustrierte
Manuskripte bzw. Miniaturen, die auf die eine oder andere Weise mit
Ali Shir Nava’i in Zusammenhang gebracht werden kénnen. Dabei
miussen wir uns jedoch vergegenwirtigen, dal3 vieles von dem, was
Ali Shir Nava’i geschaffen, geférdert oder angeregt hat, verloren ist,
so dal3 wir nur ein fragmentarisches Bild erhalten.

Dies gilt ganz besonders fir die Stadt Herat, im heutigen
Afghanistan gelegen, die im Laufe der Jahrhunderte bis in die jingste
Zeit hinein immer wieder Zerstrungen ausgesetzt gewesen ist.’

auch die Miniatur “The wrestlers” (fol. 21a) aus Saadis Culistan
von 1486/ 891 in derselben Sammlung (Soudavar 1992, cat. 36a,
104 f), die sehr wahrscheinlich ebenfalls Ali Shir Navadi,
wiederum hervorgehoben zur Rechten des thronenden Sultans
Husayn Baykara, zeigt.

> Sh. Blair, Timurid Signs of Sovereignty, in: Oriente Moderno
(Istituto per ’Oriente C.A. Nallino, Napoli) n.s. 2, 1996, numero
monografico: La civilita timuride come fenomeno internazionale a
cura di Michele Bernardini, vol. II, 551 — 76, fig. 1, bes. 552 f. (dort
auch Erwihnung weiterer mdglicher Portraits, u.a. in Saadis
Gulistan von 1485/ 890 in der Bodleian Library [M. Subtelny, The
cult of ¢Abdullah Ansari under the Timurids, in: Gott ist schon
und Er liebt die Schonheit: Festschrift flir Annemarie Schimmel,
ed. by A. Giese und Ch. Biirgel. Bern 1994, 377 — 405]).

¢ Zu Herat und seiner Topographie sind die grundlegenden Arbeiten
von Terry Allen heranzuziehen. Siehe insbesondere T. Allen, A4
Catalogue of the Toponyms and Monuments of Timurid Herat. Cambridge,
Ma. 1981. Historische Aufnahmen finden sich u.a. bei O.
Niedermeyer und E. Diez. Afghanistan. Leipzig 1924. die auch
einen Stadtplan publiziert haben. Siche auch D. Brandenburg,

Herat. Eine timuridische Hanptstadt. Graz 1977.
138

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Timur z.B. verschonte bei seiner Eroberung im Jahre 1383 nur die
Zitadelle [Abb. 2] und die Gro3e Moschee.”’

In Herat, das unter Shah Rukh zu Beginn des 15. Jahrhunderts
anstelle von  Samarkand  Hauptstadt eines geschrumpften
Timuridenreiches wird, gelangt Sultan Husayn Bayqara am 10.
Ramadan 873 H./ 24. Mirz 1469 an die Macht. Ali Shir verlal3t
Samarkand, um in die Dienste des nur zwei Jahre élteren Freundes zu
treten, und fortan ist das Schicksal Ali Shirs eng mit dem Husayn
Bayqaras verbunden.

Ali Shir Nava’is Rolle als Bauherr ist aufgrund schriftlicher
Quellen relativ gut dokumentiert. Der Historiker Khwandamir
tberliefert eine lange Liste mit Bauten (Makarim al-Akblag), die Mir
Ali Shir errichtet oder restauriert haben soll, darunter befinden sich
zwei groBBe Komplexe in Herat.” Die insgesamt 135 BaumaBnahmen
beziehen sich auf:

14 Bricken

9 Bider

52 Karawansarays

19 Zisternen

1 Dar al-Huffaz (Raum fiir den Koranleser)
1 Hospital

5 Imarets (,,Suppenkiichen®)

7 Khanaqahs

3 Langurs (Riickzugsort fiir Sufis)
4 Medresen

20 Masjids.

16 dieser zahlreichen BaumaB3nahmen lassen sich heute noch
identifizieren, wobei es sich bei einigen Mallnahmen um

’ Die hier wiedergegebenen Dias von Herat stammen von Dr. Karl
Heinz Golzio, Bonn, der das Land im Jahre 1974, d.h. noch vor
der sowjetischen Invasion, bereist hat. Fur die Erlaubnis, die
Aufnahmen verwenden und publizieren zu diirfen, danke ich ihm
herzlich.

* 1. Golombek — D. Wilber, The Timurid architecture of Iran and Turan, 2
vols. Princeton, N. J. 1988 [Golombek/Wilber 1988], 63-65.
139

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Restaurierungen bestehender Gebdude und nicht um Neubauten
handelt. Die mit Abstand bedeutendsten Projekte in dieser Hinsicht
sind die Restaurierung bzw. Wiedererrichtung der Grofen Moschee
von Herat sowie die Grindung eines ganzen Komplexes von
Gebiuden zu wohltitigen Zwecken, die sog. Ikhlasiyah aulerhalb des
historischen Stadtzentrums.”

Der Komplex der Ikhlasiyah (begonnen 880 H./1475), von dem
sich keine baulichen Reste erhalten haben, lag gegentiber der Medrese
Sultan Husayn Bayqaras und nordéstlich des Komplexes der Gawhar
Shad. Er besal3 eine Moschee, eine Medrese, ein Khanaqah, ein Dar
al-Huffaz, ein Hospital sowie ein Bad. Dies geht u.a. aus der
detaillierten Beschreibung des Ali Shir hervor:

“In the year 880 his majesty the Sultan gave me a portion of land
in the area of Kushk-i Murghab [...] so that I might construct on
it a dwelling and a small garden for myself. Truly it is land of
good water and air, [...]. Since its fabric was old and in a sorry
state, I leveled it and in its place built a madrasah and a masjid.
And to the north of the masjid I built a dome for mellifluous
Quran readers to read the Quran in, which became known as the
dar al huffaz. In the two ivan halls of the madrasah, east and
west, I appointed two lecturers, one to teach law and the other
Hadith. In each circle of study eleven students are to be
occupied. This madrasah, since it has been built out of sincere
motives, is known as Ikhlasiyah. ‘Sincerity’. In the front of this
madrasah, on the southern side, has been built the public road of
a khanaqgah, in which, for the duration of the present
government, every day food is distributed to the poor and
destitute, and a yearly pension is granted to the indigent. In that
khanaqgah a dome was built for the people of the quarters to pray
in on days of snow and rain, when they cannot go to the masjid-i
jami® for prayer. The necessary khatib, imam, and kuranic
readers have been appointed for that place.”"’

Die Grofle Moschee [Abb. 3] wurde unter den Ghuriden im Jahre
597 H./1200 begonnen und im 14. Jahrhundert, als ein Khanaqah
und eine Medrese errichtet wurde, zweimal renoviert. Aus

? Golombek/Wilber 1988, SCN 56, Map 8 (Herat).

' Golombek/Wilber 1988, 64-65.
140

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ghuridischer Zeit hat sich kaum etwas erhalten, zu den wenigen
Resten dieser Periode gehorte das stark zerstorte Mausoleum des
Muhammad b. Sam (gest. 599 H./ 1202).

In timuridischer Zeit wurde vor 1436 — 37 (nach Samarqandi und
Khwandamir) die Moschee von Amir Jalal ad-Din Firuzshah (gest.
840 H./1436-37) erneuert. Dennoch befand sich die Hauptmoschee
der Stadt gegen Ende des 15. Jahrhunderts in einem beklagenswerten
Zustand, als Ali Shir 903 H./1498 mit ihrer grundlegenden
Renovierung begann.'" Der personliche Einsatz Ali Shirs bei der
Wiedererrichtung wird eloquent durch den Chronisten Khwandamir
im Makarim al-Akblag (fols. 148r-150v) geschildert, wenngleich hier
fraglos auch 79poi verwendet werden:

“Everyday he (‘Ali Shir) came himself and most days his hem
was tucked up into his belt like the other hired laborers
(muzdur-ha), giving bricks into the hand of the ustad and
working. Every few days the builders (mi‘maran), ustads and
artisans (pisheh varan) would be dress up in fine garments and
be entertained there. No doubt divine favor and princely help
facilitated the completion of a work normally taking three to
four years in only six months. The height of the ivan-i maqsurah
even surpassed the amit’s order by 6 to 7 cubits. When the basic
work was done and the foundations secured, poets composed
verses on the date ... [verses by Isfizari dated 904 follow.]”"

Bis 1944 durfte die Moschee im wesentlichen so bestanden haben,
wie sie durch Ali Shir um 1500 weitgehend neu errichtet worden war.
In diesem Jahr (1944) und insbesondere 1951 wurden jedoch massive
Eingriffe und Verinderungen in der Bausubstanz vorgenommen. So
wurden u.a. ebenerdige Minarette zuseiten des Magsurah-Iwans
errichtet, wihrend die originalen Minarette, die auf den Mauern
aufsallen, abgetragen wurden. Das von Minaretten flankierte
Monumentalportal im Osten der Moschee [Abb. 4] wurde in dieser
Zeit hinzugefiigt, und das ghuridische Mausoleum zerstort und durch
eine neue achteckige Konstruktion ersetzt. Von 1972 an hat dann

" Zum timuridischen Bau mit kurzer Baugeschichte der

Vorgingerbauten siche Golombek/Wilber 1988, cat. 78, 315-318
(mit ausfihrlicher Bibliographie).
"> Golombek/Wilber 1988, 317.
141

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine Werkstatt innerhalb des Moscheekomplexes Fayencemosaiken
hergestellt, mit denen die modernen Gebidudeteile verkleidet wurden
oder werden sollten."

Dafl  wir iberhaupt den wurspringlichen Grundri3 —der
timuridischen Moschee des Ali  Shir einigermalen sicher
rekonstruieren koénnen, verdanken wir der Tatsache, da3 im Jahre
1942 der Schweizer Architekt Ruedi Stuckert den Bau vermessen und
photographiert hat. Diese Dokumente wurden jedoch erst vier
Jahrzehnte spiter — im Jahre 1980 — publiziert." Auch wenn es sich
bei dem Plan von Stuckert nicht um eine Bauaufnahme nach
heutigen MaBstiben handelt, zeigt ein Vergleich der beiden
Grundrisse von Diez (um 1914) und Stuckert (1942) eindrucksvoll
den Unterschied und Zugewinn an Informationen.” Vom Typus
entspricht die Herater GroBe Moschee der GroBen Moschee in
Isfahan,' d.h. beiden liegt das in Iran und Mittelasien seit
seldschukischer Zeit weit verbreitete sog. ,,Vier-Iwan-Schema®
zugrunde: von einem groflen Hof im Zentrum gehen in vier

Y Diese Information findet sich ebenfalls bei Golombek/Wilber
1988, 316.

" R. Stuckert — B. Glitzer: Die GroB3e Moschee und das Mausoleum
des Ghiyat ud-Din in Herat, in: Afghanistan Jonrnal 7/1, 1980, 3-22.
Das gesamte Tagebuch von Rudolf Stuckert ist vor einigen Jahren
ver6ffentlicht worden: Rudolf Stuckert, Erinnerungen an Afghanistan
1940-1946.  Aus  dem  Tagebuch — eines  Schweizer — Architekten.
Schriftenreihe der Bibliotheca Afghanica, Band 11. Liestal 1994.

" Vgl. D. Brandenburg. a.2.0., 30 (E. Diez) und Golombek/Wilber
1988, Fig. 81 (Stuckert/Glitzer).

Die baugeschichtlich ebenso interessante wie komplizierte
Moschee mit mehr als einem Dutzend Bauphasen, ist seit den
1960er Jahren von einer italienischen Equipe untersucht worden
(G. E. Galdieri, Isfahan. Masgid-e Guma. Rom 1972-84).
Zusammenfassend siche J. M. Rogers, in: J. Sourdel — B. Spuler:
Die Kunst des Islam. Propylien Kunstgeschichte, Bd. 4. Berlin 1973,
296-299, Fig. 64-65 und O. Grabar, The Great Mosque of Isfaban.
London, New York 1990.

16

142

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Richtungen gréflere oder kleiner tberwdlbte Bogenhallen (Iwane)
ab."”

Im Hof der GroBlen Moschee stand ein groes Bronzebecken
[Abb. 5], das zu den herausragenden islamischen Metallarbeiten
gehort.” Das wahrscheinlich zweitgroBte islamische Metallbecken
tberhaupt weist eine Inschrift von Koranversen (mit Bezug zum
Paradies) auf und ist 767 H./ 1374-75 entstanden.” Als eine Art
Gegenstick ist das noch monumentalere Becken in der
Grabmoschee des Ahmad Yasawi, begonnen wohl ab ca. 1390 in
Yasi (heute Turkestan) im Stiden Kazachstans anzusehen. Das 1,50 in
hohe Becken mit einem Durchmesser von 2,50 m, das nach der
kazachischen Unabhidgigkeit aus der Eremitage in St. Peterburg
zurtckgefordert wurde, ist 801 H./1399 von Ahmad al-Aziz Tabrizi
(aus Tibriz) hergestellt worden [Abb. 6]. Die Inschriften weisen
darauf hin, dal es mit groler Wahrscheinlichkeit als Getrinke-
Ausschank fiir die Pilger gedient hat.

Der erhaltene Fayence-Dekor der groBen Moschee von Herat
stammt groftenteils aus nach-timuridischer Zeit, d.h. aus der
Safawidenepoche oder aus spiteren Restaurierungen [Abb. 7], so daf3
ich hier auf ein timuridisches Beispiel aus Iran um 1460 [Abb. 8]
zuriickgreifen mochte, das sich im Museum fiir Islamische Kunst in
Betlin® befindet und in der neu eingerichteten stindigen Ausstellung
im Pergamonmuseum ausgestellt ist. Es zeigt sehr schon die fir die
Timuridenzeit typische Technik des Fayencemosaiks. Hierbei werden

Die zT. sehr widersprichlichen Theorien zur Herkunft und
Entwicklung dieses Bautypus sind bei R. Hillenbrand, Isiamic
Architecture.  Form, Function, Meaning. New York 1994, 173-86

verarbeitet.

Ob und wie das Becken die Wirren der vergangenen Jahre
Uberstand, bzw. wo es sich heute befindet, ist dem Verfasser nicht
bekannt.

" Das Becken ist m. W. zuletzt von L. Komaroff, The Golden Disk of
Heaven. Metalwork of Timurid Iran. Costa Mesa, Ca. 1922, 22-24 (mit
Literaturangaben) behandelt worden.

* Als Geschenk Friedrich Sarres 1922 ins Museum gelangt. Siehe den
Katalog Islamische Kunst — Verborgene Schitze. Ausstellung des
Museums flr Islamische Kunst, Berlin. Berlin 1986, 224, Farbtaf.
S. 36.

143

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zunichst farbig glasierte Fliesen gebrannt, die dann in die fiir ein
vorgegebenes  Muster gewiinschte Form  zugehauen  bzw.
zugeschnitten werden. AnschlieBend werden die Einzelteile in einem
Stuckgrund mosaikartig aneinandergepal3t.

Mir Ali Shirs Rolle als Férderer bzw. Auftraggeber von Bauten ist
aus mehreren Griinden bemerkenswert. Mehr noch als die grof3e
Anzahl von Baumaf3nahmen — 135 sind bei Khwandamir erwihnt —
ist interessant, welche Gebiude er wo erbauen bzw. wiederherrichten
lieB. So hat Ali Shir eine Reihe von Karawansarays an der Strale von
Mashhad nach Gurgan® errichten lassen, was man wohl als Interesse
an der Forderung des Uberlandhandels interpretieren darf. Zudem
fallt auf, dal3 er fir eine grof3e Anzahl von kleineren Baumal3nahmen,
d.h. Reparaturarbeiten, verantwortlich war, was daflir sprechen
konnte, dal3 sich lokale Autorititen mit diesen Etrsuchen an ihn
gewandt haben durften, da er sonst wohl kaum darauf aufmerksam
geworden wire.”

Fir eine seiner beiden grofen Baumalnahmen in Herat, die
Grindung der Ikhlasiyah, eines Komplexes wohltitiger Institutionen,
existiert ein Vorbild in ilkhanidischer Zeit, als zu Beginn des 14.
Jahrhunderts die bertihmte Rashidiyya durch den Wesir Rashid ad-
Din in der Nihe von Sultaniyya ins Leben gerufen wurde. Auch
wenn Ali Shir nie die Position eines Wesirs bekleidet hat®, so wurden
thm als engem Berater und Vertrauten Sultan Husayns doch
vergleichbare Aufgaben tibertragen. Dies erklirt vielleicht auch sein
Engagement bei der Restaurierung, bzw. Neu-Errichtung der Grof3en

*' Dieses (alte) Gurgan ist nicht identisch mit der jetzigen Stadt
Gurgan, sondern mit dem Ort Gunbad-i Qabus, bekannt durch
das turmartige Mausoleum fiir Qabus b. Washmagir. einen
Prinzen der Ziyariden-Dynastie (928-1040) aus dem Jahre 397 H./
1006-07.

* Golombek und Wilber (Wilber/Golombek 1988. 65) geben zu
bedenken, dall er vielleicht zu solchen Petitionen regelrecht
ermutigt habe.

2 Obwohl er in der wissenschaftlichen Literatur immer wieder als

Wesir bezeichnet wird, legt M. Subtelny groflen Wert auf die
Feststellung, dal er offiziell weder diese Position bekleidet, noch
den Titel besessen habe. Siehe “Mir Ali Shir Nawa”, in: EI*, vol.
VII (1993) 91 (M. Subtelny).

144

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moschee eine Aufgabe, die eigentlich dem Herrscher selbst
zukommt. Moglicherweise war Sultan Husayn zu dieser Zeit jedoch
zu sehr in die militirische Auseinandersetzung mit seinem Sohn
Badi‘uzzaman (gest. 1514) verwickelt, so dal} er diese wichtige
Aufgabe an Ali Shir delegierte.

Im zweiten Teil mochte ich aus dem Bereich des timuridischen
Kunsthandwerks® zwei Materialgattungen herausgreifen, die
besonders charakteristisch fiir diese Periode sind — die Jade- und
Metallarbeiten.

Arbeiten aus Jade sind vor allem aus der Zeit Ulugh Begs (1394-
1449) uberliefert und kénnen in mehreren Fillen auch direkt mit ihm
in Verbindung gebracht werden, wie z.B. bei dem weillen Jadekrug
im Museo Gulbenkian in Lissabon, dessen Inschrift bestitigt, daf3 er
fir Ulugh Beg gearbeitet wurde.” Typisch ist der in einen
Drachenkopf —endende Henkel, ein Charakteristikum  der
Timuridenepoche, das sich insbesondere an Metallarbeiten findet.

Zu den wenigen Jadearbeiten aus der zweiten Hailfte des 15.
Jahrhunderts gehort als ein besonders schones Beispiel ein “wine
cup”, der 874 H./1470-71 fir Sultan Husayn geschaffen wurde [Abb.
9]. Er befindet sich heute in der Art and History Trust Collection, die
aus der Privatsammlung A. Soudavar hervorgegangen ist. Die
Inschrift lautet nach der englischen Ubersetzung von Wheeler
Thackston:

* Zum timuridischen Kunsthandwerk siehe die grundlegenden
Arbeiten von E. J. Grube, Notes on the Decorative Arts of the
Timurid Period, in: Gururajam-anjarika. Studi in onore di
Giuseppe Tucci, vol. I, Napoli 1974, 233 — 79; ders., Notes on the
Decorative Arts of the Timurid Period. 1I, in: Islamic Art 3,
1988/89. 175 — 208; ders., Notes on the Decorative Arts of the
Timurid Period, III. On a type of Timurid Pottery Design: The
Flying Bird-Pattern, in: Oriente Moderno (Istituto per I'Oriente
C.A. Nallino, Napoli) n.s. 2, 1996, numero monografico: La
civilita timuride come fenomeno internazionale a cura di Michele
Bernardini, vol. II, 601 — 09. Die letztgenannte Publikation (La
civilita timuride...) beinhaltet u.a. eine Reihe weiterer schr
informativer Aufsitze zur timuridischen Kunst, a.2.0., 533 — 681.

* Lentz/Lowry 1989, 144, fig. 46.
145

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

“This cup, which gives good news of rose coulered wine, is
more than a thousand of Jamshid‘s goblets. When it is filled with
rosey wine, you would say it is a cloud lit by the brilliance of the
sun.

This cup, which you can see pouring draughts like a cloud, is a
sea with whitlpools on every side. No. no, since it is constantl

p ty > y
full of agate wine, it is a mountain that is a mine of molten
rubies.””

Welche bedeutende Rolle in der manierierten Hofetikette der Genuf3
von Wein und anderen Getrinken spielte, dartiber berichtet auch der
letzte Timuridenprinz und Begriinder der Moghul-Dynastie Babur
(1483-1530), der wihrend seines kurzen Aufenthaltes in Herat im
Jahre 1506 an zahlreichen solchen ,,Parties® teilnahm. Eine visuelle
Vorstellung vermitteln verschiedene Miniaturen, die ,,Gartenparties®
oder Empfinge bei Hof illustrieren. Pars pro toto sei auf eine
Miniatur (follb-2a) aus dem Bustan des Saadi in Kairo, datiert Rajab
893 H./Juni 1488, verwiesen, die eine solche Feier am Hofe Sultan
Husayn Mirzas wiedergibt.”’

Sehr beliebt waren an den Timuridenhofen auch Metallarbeiten,
zumeist Kriige und Leuchter. Insgesamt haben sich mehrere
Dutzend timuridische Metallarbeiten erhalten, die in den letzten
Jahtren systematisch untersucht worden sind.” Dabei fillt auf, dal3
alle inschriftlich datierten Beispiele der spiten Timuridenzeit
angehoren und zumeist unter der Herrschaft Sultan Husayn Bayqaras
(1470-15006) entstanden sind, wie die datierten Metallkriige im British
Museum (dat. 903 H./1498) bzw. in der Keir Collection (dat. 901
H./1495) belegen. Der Krug im British Museum. dem wie dem
Exemplar in der Keir Collection heute der Henkel in Form eines
Drachenkopfes fehlt, wurde von Muhammad ibn Shamsaddin al-

* Lentz/Lowry 1989. 360 (cat. 150), Abb. S. 272; A. Soudavar. Art of
the Persian Courts. Selections from the Art and History Trust
Collection. New York 1992, cat, 32, 92 — 93, Farbabb. S. 92;
zuerst publiziert von A. Sarkisian, in: Syria 6, 1925, 274 — 79.

7 Lentz/Lowry 1989. cat.146. 286 (mit Farbabb.).

* L. Komaroff, The Golden Disk of Heaven. Metalwork of Timurid Iran.
Costa Mesa, Ca. 1992.
146

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ghuri fiir Sultan Husayn Bayqara gearbeitet.”” Als typische Technik
wird die Silbertauschierung angewandt, bei der diinne, eingelassene
Silberdrihte verwendet wurden. Neben Einlagen in Silber kommen
auch solche aus Gold vor, wie dies bei den genannten Messingkriigen
der Fall ist.

Zwei Krige im Turk ve Islam Eserleri Miizesi in Istanbul, datiert
1467 und 1474-75, geben indes auch einen Hinweis auf den
Herstellungsort der Objekte. Liel3 die #isba des Shir Ali Dimashqi
zundchst an Damaskus denken, wird sie jetzt eher auf den
gleichlautenden Stadtteil Samarkands bezogen™. Die Inschrift des
jungeren Kruges legt wiederum eine Verwendung als Weinkrug nahe.

Noch ganz in timuridischer Tradition steht ein Krug im Museum
fur Islamische Kunst in Berlin, datiert 910 H./ 1505, mit dichtem
Rankendekor, in  dem  die  vereinzelt  inkorporierten
Inschriftkartuschen  fast untergehen.”” Der in dieser Zeit
vorherrschende Pflanzendekor ist bereits vereinfacht und wird
flichendeckend eingesetzt. Der silbertauschierte Krug ist von Ala ad-
Din Shams ad-Din Muhammad al-Birjandi (aus Birjand in Khurasan,
Iran) gearbeitet, der an der Unterseite signiert hat [Abb. 10].

Wohl am bekanntesten ist Ali Shir Navais Interesse an Literatur
und Malerei und seine gezielte Férderung der Buchmalerei, der unter
den Timuridenprinzen seit Shah Rukh und Baysunqur eine besondere
Bedeutung zukommt.”

? Lentz/Lowry 1989. 360 (cat. 151. cat. 152), Abb. S. 273 (beide
Kriige).

¥ L. Komaroff, a.a.0.. 104; A. von GladiB, Islamische Metallarbeiten
des 9. bis 15. Jahrhunderts, in: Usbekistan. Erben der Seidenstrafe,
hrsg. von J. Kalter und M. Pavaloi. Stuttgart. London 1995. 135.
Abb. 221 u. 222 (Krug von 872 H./1467).

1A, von GladiB, 2.2.0.. 135 — 36, Abb. 221 u. 222. Siche auch
Islamische Kunst. Loseblattkatalog unpublizierter Werke aus
deutschen Museen. Hrsg. K. Brisch. Bd. 2, Berlin, Staatliche
Museen PreuBlischer Kulturbesitz, Museum fiir islamische Kunst.
Metall, Stein, Stuck, Holz, FElfenbein, Stoffe. Bearb. A.
Hauptmann-von Gladiss und J. Kroger. Mainz 1985, 167-168. Nr.
339,

In dem hier vorgegebenen Rahmen koénnen nur ganz wenige
Aspekte kurz angesprochen werden. Eine gute Vorstellung von

147

32

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der spit-timuridischen Epoche finden einige bedeutende
Verinderungen in der Malerei statt. So ist ein deutlicher Zuwachs an
Realismus in den Darstellungen festzustellen, kombiniert mit der
Auswahl neuer Sujets. Erstmals werden jetzt Szenen des tiglichen
Lebens mit grofler Detailtreue dargestellt, wie z.B. ,,der Bau des
Palastes von Khawarnaq™ (fol. 154b) aus dem beriihmten Khamsa des
Nizami in der British Library von 900 H./1494-95, wahrscheinlich
aus Herat [Abb. 11] oder ,die Errichtung der Masjid-i Jami® in
Samarkand® (fol. 359b-360a) — bekannt als Bibi Khanum Moschee
[Abb. 12] — aus dem Zafarnama von Sharafuddin Ali Yazdi (Herat ?,
872 H./1467-68).”

Gleichzeitig war es aber nicht nur Gblich, sondern wurde erwartet,
die literarischen und visuellen Werke der Vorginger genau zu
kennen, sie zu imitieren bzw. Teile daraus wiederzuverwenden. Als
Beispiel sei eine Miniatur (fol. 28a) aus dem Mantiq at-tayr von 888
H./1483 im Metropolitan Museum of Art in New York angefithrt.™
Die Szene ,,Der Bettler vor dem Konig* beinhaltet mehrere Figuren,
die eindeutig verschiedenen fritheren Miniaturen entlichen sind. So

der Fille des Materials, den verschiedenen Fragestellungen und
zahlreichen Problemen gibt der schon mehrfach erwihnte Katalog
von Lentz und Lowry. Desweiteren sei aus der Vielzahl von
Publikationen der immer noch konsultierenswerte Klassiker von I.
Stchoukine, Les Peintures des manuscrits timurides. Paris 1954 erwihnt.

¥ Lentz/Lowry 1989, 288-289. cat. 140 + 147 (mit Farbabb.). Zum
sog. Garrett Zafarname siche grundlegend E. Sims, The Garrett
Manuscript of the Zafar-Nama: A Study in Fifteenth-Century Timurid
Patronage. Ph.D. diss. (Institute of Fine Arts, New York University,
1973).

> Zum New Yorker Manuskript, das auBler Miniaturen aus dem 15.
Jahrhundert auch spitere (aus dem 17. Jh.) enthilt, siche “The
Language of the Birds”, M. G. Lukens, The Fifteenth-Century
Miniatures — E. J. Grube, The Seventeenth-Century Miniatures, in:
Metropolitan Museum of Art Bulletin 25. no. 9, 1967. 317-338,
fig. 1; 339-352 und M. Lukens Swietochowski, The Historical
Background and the illustrative Character of the Metropolitan
Museum’s Mantiq al-Tayr of 1483, in: R. Ettinghausen (ed.),
Islamic Art in the Metropolitan Musenm of Art. New York 1972, 39-72,
fig. 19. Farbig reproduziert bei Lentz/Lowry 1989, S. 279 (cat.
153).

148

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

findet sich der sitzende Herrscher weitgehend identisch im sog.
Baysunqur Shabnama von 1430,” wihrend die rot gekleidete Figur zu
seiner Rechten aus dem Shabnama tir Muhammad Juki, entstanden
um 1440. stammt.”

Bedeutende Kiinstler treten jetzt stirker aus ihrer Anonymitit
heraus, und werden gezielt geférdert von Herrschern und anderen
hochgestellten Mizenen, wie z.B. Mir Ali Shir.”” Als Miniaturenmaler
prigen Namen wie Shah Muzaffar, Sultan Ali und insbesondere
Behzad diese Epoche. Gerade letzterer, der nach dem Tode seiner
Mizene und Forderer Mir Ali Shir (gest. 1501) bzw. Sultan Husayn
(gest. 1506) am Safawidenhof unter Shah Ismail (1501-1524) und
seinem Nachfolger Shah Tahmasp (1524-1576) gearbeitet hat, galt
spiteren Generationen als der bedeutendste Maler und der
timuridische Kinstler par excellence.”

Zu den am hiufigsten kopierten und illustrierten Werken gehort
neben Firdausis Shabnama das Khamsa des Nizami, das sich u.a auch
Ali Shir Nava’l zum Vorbild genommen hat, als er seine eigene
Sammlung von funf Erzahlungen (&bamsa) schuf. Er schrieb seine
Werke jedoch nicht in persischer Sprache, sondern in Chaghatay-

¥ Lentz/ Lowry 1989, 279, cat. 153 (mit Farbabb.).

% Sam erhilt Rustams Portrait*; sieche Lentz/Lowry 1989, 278; die
Miniatur ist abgebildet u.a. bei B. Gray (ed.). The Arts of the Book.
Shambala 1979, fig. 113.

" Die frither zu stark betonte Anonymitit islamischer Kunst ist
zumindest teilweise zu revidieren. Siehe dazu u.a. M. Meinecke,
Zur sogenannten Anonymitit der Kinstler im islamischen
Mittelalter, in: Gail, A. (Hrsg.): Kiinstler und Werkstatt in den
orientalischen Gesellschaften. Graz 1982, 31-46.

* Zu Behzad ist trotz zahlreicher Publikationen und der jiingst
erschienenen Arbeit von E. Bahari, Bibzad. Master of Persian
Painting. London, New York 1996 noch lange nicht das letzte
Wort geschrieben, insbesondere wenn man bedenkt, dal3 z.B. in
der Klassischen Archiologie die dort jahrzehntelang mit Akribie
betriebene ,,Meisterforschung® in jlingster Zeit stark in Frage
gestellt wurde. Einen Uberblick iiber Behzads Lebensdaten und
sein Schaffen findet sich auch bei D. Brandenburg, Herat. Eine
timuridische Hauptstadt. Graz 1977, 63 ff., der sich allerdings z.T. auf
heute veraltete Literatur stiitzt.

149

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tirkisch, das dadurch erstmals in den Rang einer Literatursprache
erhoben wurde. Im Jahre 1499 hat er eine Abhandlung verfal3t
(Mubakamat al-lughatayn), in der er die tirkische Sprache mit dem
Persischen verglich, um schlieB8lich dem Tturkischen den Vorzug zu
geben.” Auch sein Lisan at-tayr, dem das berithmte Mantiq at-tayr des
Farid ad-Din Attar (gest. um 1220 in Nishapur) als Vorbild zugrunde
lag, wurde in Chaghatay (Turki) verfa3t. Fine Kopie aus dem Jahre
921 H./1515 hat sich im Topkapi Sarayi Mizesi (E.H. 1512) erhalten.
Sie enthilt u.a. eine doppelseitige Miniatur (fols. 108b + 109a), die
eine Episode aus ,,Layla und Majnun® illustriert.*

Auch Sultan Husayn Bayqara, der z.T. unter einem Synomym
schrieb," hat mehrere Gedichte in Chaghatay-Tiirkisch, zumeist in
der Form des ghazal, verfal3t. Eine heute unvollstindige Kopie seines
divan von ca. 1490 befindet sich im Tirk ve Islam Eserleri Miizesi in
Istanbul (Inv. Nr. 1926). Erhalten hat sich u.a. das auf zwei Blitter
verteilte Frontispiz der Handschrift.*

Gerade Ali Shir Nava’is Werke, die bekannte persische
»Klassiker wie z.B. Nizamis Kbamsa oder Farid ad-Din Attars Mantig
at-fayr in die tirkischsprachige Welt einfithrten, erfreuen sich nicht
nur grofler Beliebtheit, sondern haben auch — und dies ist
insbesondere im Falle des Lisan at-tayr nachweisbar — die noch in den
Anfingen steckende frithosmanische Buchmalerei stark beeinflu3t.”

» Siehe dazu — jedoch auch mit kritischen Anmerkungen —

Lentz/Lowry 1989, 262-263.

“ F. Cagman, Tirkische Miniaturmalerei, in: E. Akurgal (Hrsg.),
Kunst in der Tiirkei. Wirzburg 1980, 231-232. Abb. 160.

! Dies hat dazu gefiihrt, dal ihm z. T. Werke zugeschrieben wurden,
die nicht aus seiner Feder stammten. Das Majalis al-ushshag
(Zusammenkiinfte der Liebenden) ist von einem Zeitgenossen
Mir Ali Shirs verfaB3t worden, der in der Einleitung behauptete.
Sultan Husayn sei der Autor, was jedoch schon von Babur in
seinem Baburnama bestritten wurde. Siehe E. Niewohner, Der
Sultan im Bade. Hannover 1994, 190.

* Lentz/Lowry 1989, 358 (cat. 148). Abb. S. 268-169.

P N. M. Titley, Persian Miniature Painting and its influence on the art of
Turkey and India. Austin. London 1983, bes. 80. 142-43, 144, 233,
235, figs. 52-53, 78, 79; dies., Istanbul or Tabriz? The question of

150

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mir Ali Shir — zugleich Poet und Mizen — verfigte Uber die
finanziellen Mittel, um u.a. Kopien seiner eigenen umfangreichen
literarischen Werke in Auftrag zu geben. Dies kénnte auch erkliren,
warum gerade seine Bearbeitungen der Werke von Nizami, Amir
Khustraw Dihlawi und Attar in Iran, Transoxanien und in der Turkei
des 16. Jahrhunderts gleichermalen berithmt und weit verbreitet
waren.

provenance of three sixteenth century Nevai manuscripts, in:
Oriental Art, n.s. XXIV/3, 1978, 292-96.

151

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 1: Portrait Mir Ali Shir Nava’is. Mashhad, Bibliothek des Imam
Reza-Komplexes (Astane Qods), Miniatur, ca. 1500-1525
(reproduziert nach: A. Soudavar, Art of the Persian Courts.
Selections from the Art and History Trust Collection, New York
1992, 86, Fig. 7)

152

2.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 3: Herat, Grofte Moschee, Gesamtansicht 1975 (Dia K. H. Golzio,
Bonn)

153

2.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 5: Herat, Grofse Moschee, Hof mit Bronzgekessel (Dia K .H. Golzio,

Bonn)

154



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b/ i

Abb. 7: Herat, Groffe Moschee (Dia K. H. Golzio, Bonn)

155

2.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 8: Paneel in Fayencemosaik, Iran, um 1460. Berlin, Museum fur
islamische Kunst, Inv. Nr. I. 3916 (Dia Museum)

Abb. 9: “Wine cup” auns Jade fiir Sultan Husain, datiert 874 H./ 1470-71,
Houston, Art and History Trust Collection (reproduziert nach A.
Soudavar, Art of the Persian Courts. Selections from the Art and
History Trust Collection. New York 1992, Farbabb. S. 92)

156



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 10: Metallkrug, silbertanschiert, datiert 910 H./ 1505, signiert von
Ala ad-Din Shams ad-Din Muhammad al-Birjandi (aus Birjand in
Khurasan, Iran). Berlin, Museum fiir islamische Kunst, Inv. Nr. L.

6052 (Dia Museum)

157

2.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 11: Kbamsa des Nizanz, datiert 900 H./ 1494-95, Herat?, Miniatur
“Ban des Palastes von Khawarnag”. London, British Library, Or.
6810, fol. 154b (reproduziert nach: Lentz/ Lowry 1989, Farbabb.
S. 288)

158

2.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

: - : ~aia

Abb. 12: Samarkand, Magjid-i Jami' (Bibi Khanum-Moschee), erbaut von
Timur 1398-1405, Ansicht von Osten mit Blick auf das Portal,
Zustand 1995 (Dia J. Gierlichs, Berlin)

159

2.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Barbara Kellner-Heinkele ist Professorin fiir Turkologie am Institut
tir Turkologie der Freien Universitit Berlin.

Sigrid Kleinmichel ist Lehrbeauftragte am Institut fir Turkologie der
Freien Universitit Berlin.

160

- am 22.01.2026, 04:14:03,



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.

11.

12.

13.

ORIENT-INSTITUT
ISTANBUL

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN

Barbara Kellner-Heinkele, Sigrid Kleinmichel (Hrsg.), Mir ‘Alifir Nawa’i. Akten des
Symposiums ans Anlaf$ des 560. Geburtstages und des 500. Jabres des Todes von Mir ‘Alisir
Nawd’i am 23. April 2001. Wiirzburg 2003.

Bernard Heyberger, Silvia Naef (Eds.), La multiplication des images en pays d’Islam. De
Lestampe a la télévision (17-21 siécle). Actes du collogue Images : fonctions et langages.
Lincursion de I'image moderne dans I’Orient musulman et sa périphérie. Istanbul,
Uniwversité du Bosphore (Bogazigi Universitesi), 25 — 27 mars 1999. Wiirzburg 2003.

Maurice Cerasi with the collaboration of Emiliano Bugatti and Sabrina D’Agostiono,
The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture. Wirzburg
2004.

Angelika Neuwirth, Michael Hess, Judith Pfeiffer, Borte Sagaster (Eds.), Ghazal as
World Literature I1: From a Literary Genre to a Great Tradition. The Ottoman Gazel in Con-
text. Wiirzburg 2006.

Alihan Tére Saguni, Kutlukhan-Edikut Sakirov, Oguz Dogan (Cevirmenler), Kutluk-
han-Edikut Sakirov (Editor), Tiirkistan Kaygis:. Wirzburg 2006.

Olcay Akyildiz, Halim Kara, Borte Sagaster (Eds.), Autobiographical Themes in Turkish
Literature: Theoretical and Comparative Perspectives. Wiirzburg 2007.

Filiz Kiral, Barbara Pusch, Claus Schonig, Arus Yumul (Eds.), Cultural Changes in the
Turkic World. Wiirzburg 2007.

Ildiké Bellér-Hann (Ed.), The Past as Resource in the Turkic Speaking World. Wirzburg
2008.

Brigitte Heuer, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schonig (Hrsg.), ,Die Wunder der
Schipfung®. Mensch und Natur in der tiirksprachigen Welt. Wiirzburg 2012.

Christoph Herzog, Barbara Pusch (Eds.), Groups, Ideologies and Discourses: Glimpses of
the Turkic Speaking World. Wiirzburg 2008.

D. G. Tor, Violent Order: Religions Warfare, Chivalry, and the ‘Ayyar Phenomenon in the
Medieval Islamic World. Wiirzburg 2007.

Christopher Kubaseck, Giinter Seufert (Hrsg.), Deutsche Wissenschaftler im tiirkischen
Exil: Die Wissenschaftsmigration in die Tiirkei 1933-1945. Wirzburg 2008.

Barbara Pusch, Tomas Wilkoszewski (Hrsg.), Facetten internationaler Migration in die
Tiirkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persinliche Lebenswelten. Wiirzburg 2008.



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.
15.

16.
17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31

Kutlukhan-Edikut Sakirov (Ed.), Tiirkistan Kaygisi. Faksimile. In Vorbereitung.

Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David Sklare (Eds.), A Common Rationality:
Mu‘tazilism in Islam and Judaism. Wirzburg 2007.

Edward Badeen, Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit. Wiirzburg 2008.

Claudia Ulbrich, Richard Wittmann (Eds.): Fashioning the Self in Transcultural Settings:
The Uses and Significance of Dress in Self-Narrative. Wiirzburg 2015.

Christoph Herzog, Malek Sharif (Eds.), The First Ottoman Experiment in Democracy.
Wiirzburg 2010.

Dorothée Guillemarre-Acet, Impérialisme et nationalisme. LAllemagne, I'Empire ottoman
et la Turquie (1908 —1933). Wiirzburg 2009.

Marcel Geser, Zwischen Missionierung und ,Stirkung des Dentschtums®: Der Deutsche
Kindergarten in Konstantinopel von seinen Anfingen bis 1918. Wirzburg 2010.

Camilla Adang, Sabine Schmidtke (Eds.), Contacts and Controversies between Muslims,
Jews and Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Wiirzburg 2010.

Barbara Pusch, Ugur Tekin (Hrsg.), Migration und Tiirkei. Neue Bewegungen am Rande
der Europdiischen Union. Wirzburg 2011.

Tulay Giirler, Jude sein in der Tiirkei. Erinnerungen des Ebrenvorsitzenden der Jiidischen Ge-
meinde der Tiirkei Bensiyon Pinto. Herausgegeben von Richard Wittmann. Wiirzburg
2010.

Stefan Leder (Ed.), Crossroads between Latin Europe and the Near East: Corollaries of the
Frankish Presence in the Eastern Mediterranean (12" — 14" centuries). Wiirzburg 2011.

Borte Sagaster, Karin Schweifigut, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schonig (Hrsg.),
Hogsobbet: Erika Glassen zu Ebren. Wirzburg 2011.

Arnd-Michael Nohl, Barbara Pusch (Hrsg.), Bildung und gesellschafilicher Wandel in der
Tiirkei. Historische und aktuelle Aspekte. Wiirzburg 2011.

Malte Fuhrmann, M. Erdem Kabaday, Jurgen Mittag (Eds.), Urban Landscapes of
Modernity: Istanbul and the Rubr. In Vorbereitung.

Kyriakos Kalaitzidis, Post-Byzantine Music Manuscripts as a Source for Oriental Secular
Music (15th to Early 19th Century). Wirzburg 2012.

Hiuseyin Aguicenoglu, Zwischen Bindung und Abnabelung. Das ,,Mutterland* in der Pres-
se der Dobrudscha und der tiirkischen Zyprioten in postosmanischer Zeit. Wirzburg 2012.

Bekim Agai, Olcay Akyildiz, Caspar Hillebrand (Eds.), Venturing Beyond Borders — Re-
Sflections on Genre, Function and Boundaries in Middle Eastern Travel Writing. Wiirzburg
2013.

Jens Peter Laut (Hrsg.), Literatur und Gesellschaft. Kleine Schriften von Erika Glassen zur
tiirkischen Literaturgeschichte und zum Kulturwandel in der modernen Tiirkei. Wirzburg
2014.

- am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 ‘Tobias Heinzelmann, Populire religiose Literatur und Buchkultur im Osmanischen Reich.
Eine Studie zur Nutzung der Werke der Briider Yazicioglh. In Vorbereitung.

33. Martin Greve (Ed.), Writing the History of “Ottoman Music”, Wiirzburg 2015.

- am 22.01.2026, 04:14:03.



https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://doL.org/10.5771/8783956508970-137 - am 22.01.2026, 04:14:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T EXm—=


https://doi.org/10.5771/9783956506970-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

