Schluss: Transkulturalitat als Paradigma
fiir die Ausstellungs- und Vermittlungspraxis
in globalen Zusammenhangen

Wie die Analyse zeigt, ist die Auseinandersetzung mit dem Paradigma der Transkul-
turalitit fur die Ausstellungspraxis in den globalen Zusammenhingen der Kunst nicht
nur lohnenswert, sondern aufgrund gegenwirtiger wie vergangener Formen des kul-
turellen Zusammenlebens auch lingst fillig. Wenngleich auf die zu Beginn der Arbeit
gestellten Fragen nicht immer unmittelbare Antworten gefunden wurden, ergeben sich
aus der Analyse verschiedene theoretische und praktische Implikationen, die fiir einen
transkulturellen Zugang zur Kunst sowie fiir deren Zusammenstellung, Prasentation
und Vermittlung im Rahmen einer Ausstellung leitend sein konnen.

Die kulturwissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Transkulturalititspara-
digma bildet dabei nicht nur den zentralen Ausgangspunkt fiir ein zeitgemifles und
praxisorientiertes Verstindnis von Transkulturalitat. An ihr zeigt sich auch die Notwen-
digkeit einer Neuausrichtung verschiedener Praktiken fiir die Vermittlung von Kunst
iiber das Medium Ausstellung. Dariiber hinaus eroffnet sie ein Bedeutungsspektrum,
das in vielerlei Hinsicht fiir ein zeitlich und raumlich iibergreifendes Kulturverstindnis
im Kontext globaler Verhiltnisse produktiv gemacht werden kann. Damit verbundenen
ist auch die Frage nach den aktuellen Handlungsanforderungen an ausstellende Insti-
tutionen, nach deren gesellschaftlicher Funktion sowie deren kulturellem Bildungsauf-
trag. Einige Aspekte dieses Spektrums, die sich dabei als grundlegend erweisen, mochte
ich im Folgenden noch einmal hervorheben und zeigen, inwiefern diese fiir eine trans-
kulturelle Ausstellungspraxis allgemein produktiv gemacht werden kénnen.

Zunichst ist dies die Anerkennung eines Kulturbegriffs, der den gesellschaftlichen
Anforderungen des 21. Jahrhunderts Rechnung trigt. Dieser orientiert sich an den viel-
seitig miteinander verkniipften Lebensrealititen von Individuen und Gesellschaften
und beriicksichtigt nicht nur gegenwirtige kulturelle Verhiltnisse, sondern auch die
bis tief in die Geschichte hineinreichende freiwillige oder unfreiwillige Migration von
Menschen aufgrund unterschiedlicher Ursachen. Eine zentrale Erkenntnis ist dabei,
dass sich das Kulturverstindnis mit Bezug auf die soziologische, philosophische und
anthropologische Bedeutung von Transkulturalitit von der Idee einer kulturellen Ho-

am 14.02.2026, 10:22:13., @


https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348

Transkulturelle Ausstellungspraxis

mogenitit 16st. Anders als zuvor wird die kulturelle Identitit eines Menschen nicht
mehr ausnahmslos einer nationalen >Herkunft« zugeschrieben, die immer nur in Dif-
ferenz und im Kontrast zu einer >anderen< Abstammung gesehen werden kann und
damit auf eine Wesensbestimmung reduziert wird. Kulturelle Identitit ist unter die-
sen Vorzeichen vielmehr von Heterogenitit und Wandel geprigt und lisst sich nicht
festschreiben. Als produktiv fiir dieses Verstindnis haben sich einerseits die postko-
lonialen Konzepte von Appadurai und Bhabha sowie Welschs philosophisches Konzept
erwiesen, die auf die Problematik einer solchen Reduktion von Differenzen und kul-
tureller Identitit insbesondere mit Bezug auf den Kontakt von Kulturen hingewiesen
haben. Mit der daran ankniipfenden Perspektive auf die existierende Vielfalt von insbe-
sondere kulturellen Zugehorigkeiten und ihren Verstrickungen sowie Verflechtungen in
Raum und Zeit betont Transkulturalitit gleichermafien den dynamischen und prozes-
sualen Charakter von Kultur und deren stete Verinderbarkeit, die nicht an spezifische
geopolitische, nationalstaatliche oder ethnische Ideologien gebunden ist.

Ausgangspunket fiir die Beriicksichtigung eines solchen Kulturverstindnisses ist so-
mit die grundlegende Anerkennung von sowohl kulturell diversen Gesellschaftsstruktu-
ren als auch multiplen kulturellen Identititen, die sich kaum einheitlich determinieren
lassen, sondern sich vielmehr durch kontinuierliche Verinderungsprozesse von kul-
turellen Prigungen und Zugehérigkeiten jenseits nationalstaatlicher Kategorien aus-
zeichnen.

Deutlich wird auch, dass Transkulturalitit kein Modebegriff westlicher Pragung ist.
Er stellt vielmehr einen an individuellen Verinderungsprozessen orientierten Begriff
dar. Wie die Auseinandersetzung mit Ortiz’ anthropologischen Studien zu kulturel-
len Wandlungsprozessen in Kuba gezeigt hat, geht er aus kolonialen und dekolonialen
Diskursen in Lateinamerika hervor. Ebenso hat sich der Begriff als anschlussfihig an
Kulturstudien erwiesen, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Nord- und Stidameri-
ka durchgefithrt wurden und im Kontext dekolonialer Bewegungen insbesondere ein
antirassistisches, von biologistischen Vorstellungen abgekoppeltes Kulturverstindnis
einforderten. In diesem Sinne kann der Begriff Giltigkeit in verschiedenen kulturellen
Zusammenhingen beanspruchen.

Fir den Zugang zur Kunst verschiedener Kulturen sollten Werke und Kinst-
ler*innen somit generell hinsichtlich ihrer (de-)oder (post-)kolonialen Verstrickungen,
Geschichte(n) oder Biografie(n) reflektiert beziehungsweise — je nach inhaltlichem
Schwerpunkt der Ausstellung — auch diesbeziiglich thematisiert oder gekennzeichnet
werden. Hieraus leitet sich die Notwendigkeit ab, rassifizierende Zuschreibungen oder
biologistische Einordnungen von kulturellen oder sozialen Eigenschaften kritisch zu
betrachtet und zu tiberarbeiten.

Fiir ein tieferes Verstindnis von Transkulturalitit erweist sich der Umgang mit kul-
turellen Differenzen daher als ein Schliisselkriterium. Es stellt jedoch auch eine Er-
weiterung und Neuperspektivierung postkolonialer Theorien dar (z.B. der Hybriditit),
die in erster Linie an dichotomen (Welt-)Verhiltnissen ausgerichtet sind. Wenngleich
auch postkoloniale Theorien darauf abzielen, Diversitit und kulturelle Differenzen an-
zuerkennen sowie damit verbundene Hierarchien aufzulésen, schreiben sie die Dicho-
tomien, gegen die sie ankimpfen, doch auch immer wieder fest. Das Transkulturali-
titskonzept hat hingegen den Vorteil, den Blick von vornherein auf produktive Weise

am 14.02.2026, 10:22:13., @


https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schluss

fiir die vielfiltig verflochtenen Zusammenhinge von Kulturen zu schirfen und dabei
auch - tiber koloniale Verhiltnisse von Kulturen hinaus — Verhaltnisse der Diskrimi-
nierung, der Unterdriickung und des Widerstands in Vergangenheit wie Gegenwart zu
beriicksichtigen. Wenngleich der Fokus somit nicht auf Differenzen und Unterschiede
gerichtet wird, schliefdt die Orientierung an transkulturellen Lebenswirklichkeiten die
Existenz und stete Neuformierung von Differenzen keineswegs aus. Differenzen fith-
ren in dieser Perspektive aber fluide kulturelle Vernetzungen herbei und stellen so ein
konstitutives Element fiir relationale Verhiltnisse dar, wie etwa die Auseinanderset-
zung mit Welsch und Hannerz gezeigt hat. Vernetzungen und Beziehungen lassen sich
nicht einfach auf Dichotomien reduzieren oder entlang >vorbildhafter< Normen organi-
sieren, wie dies beispielsweise Glissant in seiner Poetik der Relation zeigt. Differenz lisst
sich mit Bhabha stattdessen als Form der kulturellen Interaktion verstehen, womit die
produktive Bedeutung von Differenzen in dynamischen Verhiltnissen und interaktiven
Situationen hervorgehoben wird. Transkulturalitit lisst sich demnach auch mit Theori-
en der Globalisierung in Verbindung bringen, in denen der Raum als Gestaltungsfaktor
sozialer Beziehungen bedeutsam wird.

Fir die Erstellung eines Ausstellungskonzepts oder -programms besteht die Her-
ausforderung folglich darin, Differenzen als ein produktives Potenzial zu begreifen be-
ziehungsweise kulturelle Unterschiede weder zu negieren noch als Ausgangspunkt der
inhaltlichen oder praktischen Auseinandersetzung mit Kunst heranzuziehen. Dies be-
deutet auch, iiber dichotome Kategorien hinaus verstirkt in relationalen Verhiltnissen
von Kulturen und Kulturgiitern zu denken und dies auch — etwa textuell oder visuell
— sichtbar werden zu lassen. In der Interaktion verschiedener Akteur*innen im Rah-
men eines Ausstellungsprojekts kann der Fokus in diesem Sinne auf die Herstellung
eines hierarchiefreien Raums gerichtet werden, in dem dafiir gesorgt wird, dass die
hier versammelten Menschen und Dinge mit ihren vielfiltigen kulturellen Prigungen
in gleichberechtigter Weise eingebunden und beteiligt sind.

Der praxisorientierte Ansatz von Kultur hat aus philosophischer Sicht eine weitere
Dimension von Transkulturalitit er6ffnet. Wie insbesondere die Auseinandersetzung
mit Welschs Bezug zur Situation der Rezeption von Kunst gezeigt hat, ist der trans-
kulturelle Zugang zu einem Werk weder an ein rein intellektuelles Konzept von Wissen
noch an die Reprisentation einer iibergeordneten Realitit gebunden. Der Zugang ba-
siert vielmehr auf einem praktischen Wissen, welches aus den Erlebnissen, Erfahrun-
gen und dem Handeln von Akteur*innen sowie den dabei jeweils individuell gewonnen
Erkenntnissen hervorgeht, wie dies Welsch in Anlehnung an Wittgenstein hervorgeho-
ben hat. Von Bedeutung ist dabei die Feststellung, dass Kunst grundsitzlich das Poten-
zial besitzt, kulturelle Kontexte auf dsthetischer und kognitiver Ebene zu transzendie-
ren.

In transkultureller Hinsicht gilt es daher insbesondere, die Bedeutungsvielfalt von
Kunst als Potenzial fiir die Rezeption verschiedener kultureller Kontexte von Kunst zu
verstehen. Das jeweils individuell gepragte kulturelle Wissen der Betrachter*innen, ihre
Erfahrungen und Erlebnisse sind daher ebenso von Bedeutung. Im Rahmen transkul-
tureller Rezeptionsprozesse konnen sie als Ausgangspunkt dienen.

Mit der Erkenntnis, dass sich Kultur in einem permanenten Herstellungsprozess
befindet und nicht an historischen Einheiten oder Grenzlinien endet, stellt Transkul-

am 14.02.2026, 10:22:13., @

349


https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350

Transkulturelle Ausstellungspraxis

turalitit aus kunstwissenschaftlicher Perspektive, wie sie etwa von Juneja und Krava-
gna vertreten wird, die Notwendigkeit dar, eine produktive Kritik an herkémmlichen
Methoden, Praktiken und Machtverhiltnissen der Disziplin Kunstgeschichte zu formu-
lieren. Denn wie die kritische Reflexion der Entstehungszusammenhinge des Fachs in
Europa zeigt, sind das Aufkommen und die institutionelle Verankerung der Disziplin
im 19. Jahrhundert mit der Herausbildung des Nationalstaats und, in der Folge, einem
vereinheitlichten Kultur- und Zivilisationsbegriff als Maf3stab fiir die wissenschaftliche
Erforschung der Welt verkniipft. Aus dieser Primisse, die insbesondere fiir die kolo-
nialen Expansionen Europas in weite Teile Afrikas, Amerikas, Asiens, Australiens und
Ozeaniens seit Ende des 15. Jahrhunderts geltend gemacht wurde, leitet sich die bis
heute hochproblematische Klassifizierung von Menschen und Dingen nach rdumlich
und zeitlich statischen und typisierenden Kriterien ab. Dementsprechend besteht das
produktive Potenzial des transkulturellen Ansatzes hier vor allem darin, einen kriti-
schen Blick auf die Kategorien der Kunstgeschichte und notwendigerweise auch auf
jene mit diesen verbundenen, diszipliniren und institutionellen Praktiken, Methoden
und Strukturen zu werfen. Damit ist auch der Anspruch verbunden, die Verankerung
der Disziplin in der westlichen Moderne zu reflektieren und zu untersuchen, welche
Werte und Maf3stibe damit tiber globale Grenzen hinweg in welcher Form verbreitet,
adaptiert, transformiert oder zuriickgewiesen wurden. Die mit Falser und Juneja aus
der transkulturellen Forschung abgeleitete kritische Infragestellung kunstgeschichtlich
motivierter Praktiken setzt folglich auch eine spezifische ethische Haltung voraus. Im
Sinne einer transkulturellen (Handlungs-)Praxis ist damit auch die Wissensproduktion
verschiedener Akteur*innen und Institutionen im Feld der Kunst zu befragen und ge-
gebenenfalls zu revidieren. Dabei geht es jedoch nicht darum, kanonisches Wissen zu
ignorieren, sondern darum, die Relativitit der jeweiligen Wissensproduktion transpa-
rent zu machen und neue Denkweisen zuzulassen oder zu erarbeiten.

Die transkulturelle Perspektive der Kunstwissenschaften erfordert demzufolge ins-
besondere die kritische Aufarbeitung der westlich verankerten Genese der kunsthisto-
rischen Disziplin. Zur Debatte stehen damit die aus dieser Genese hervorgegangenen
Prinzipien und Methoden, die den Kanon der Kunst prigen und dessen institutionelle
Verankerung sich bis heute in den Museen Europas findet.! Die Herausforderung be-
steht darin, das mit diesem Kanon verkniipfte Wissen hinsichtlich seiner Hierarchisie-
rungen und Klassifizierungen nicht nur grundlegend und unter Beteiligung moglichst
vielfiltiger kultureller Auffassungen zu hinterfragen, sondern auch zu dekonstruieren
und neue oder verschiittete kulturelle Verflechtungen von Menschen und Dingen offen
zu legen beziehungsweise zu erforschen.

Werden die genannten Aspekte des Transkulturalititsparadigmas, wie in dieser Ar-
beit exemplarisch vorgefiihrt, in Bezug zur Ausstellungspraxis in internationalen und
globalen Zusammenhingen gesetzt, erdffnet sich insbesondere in Europa ein weites
Feld kuratorischer Ansitze, in denen bisher nur selten explizit Bezug zu einem trans-
kulturellen Verstindnis hergestellt wurde. Implizit vorhandene oder anfingliche trans-

1 Zu hinterfragen ist hier insbesondere die mit dem Kolonialismus einhergehende Praxis der Ob-
jektivierung und Unterordnung von Menschen zur sogenannten swissenschaftlichen Erforschung«
und >Mission der Zivilisierung:.

am 14.02.2026, 10:22:13., @


https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schluss

kulturelle Ansitze zeichneten sich hier vor allem dadurch aus, dass Kurator*innen die
eurozentristische Perspektive auf Kunst oder Kiinstler*innen verschiedener Weltregio-
nen zugunsten einer gleichberechtigten Prisentation fir kulturell differente Perspekti-
ven und Narrative in globalen Zusammenhingen aufgaben. Eine grundlegende Voraus-
setzung dafiir war, in Theorie und Praxis weder die »Expansion< des westlichen Blicks
in »fremde« Weltregionen, noch die >Integration« exotisierter >Anderer« in den europii-
schen Kunstkanon — einschliefilich der Klassifizierung von Objekten nach etwa >Meis-
terwerken< — zum Maf3stab zu nehmen. Nach der im Jahr 1989 in Paris eréffneten Aus-
stellung Magiciens de la Terre und dem fiir ihre Zeit wegweisenden Konzept zeichneten
sich Ansitze einer transkulturellen Ausstellungspraxis bis zu den Anfingen des 21. Jahr-
hunderts etwa durch die Wahl gesellschaftlich virulenter Themen oder die Verwendung
ebensolcher Begriffe sowie die Auseinandersetzung mit den kulturellen Verhiltnissen
in verschiedenen Stidten, Lindern oder (Welt-)Regionen aus, iiber die auch offentliche
Diskurse in Gang gesetzt wurden. Auffillig ist zudem, dass die Biografien der damals
beteiligten Akteur*innen hiufig selbst mehrfache kulturelle Zugehérigkeiten erkennen
lassen.

Aus den Anfingen einer implizit und explizit transkulturellen Ausstellungspraxis
lasst sich demnach der grundlegende Anspruch ableiten, dichotome (Welt-)Verhiltnis-
se und kulturelle Hierarchien zu iiberwinden. Als mafRgeblich fiir die Umsetzung solch
eines Anspruchs in Ausstellungen stellt sich damit sowohl die Uberwindung eurozen-
tristischer Perspektiven auf (Kunst-)Werke und Kiinstler*innen aus aller Welt als auch
die gleichberechtigte Einbindung kulturell vielfiltiger Perspektiven der Kunstwelt. Die-
se Aspekte betreffen sowohl die inhaltliche Konzeption von Ausstellungen als auch die
Prisentation von Kunst sowie deren Vermittlung iiber die Beteiligung verschiedener
Akteur*innen.

In der documenta 12 lassen sich viele dieser Ansitze ausmachen. Eine transkulturelle
Perspektive zeigte sich hier zunichst im Zugang zur und im Umgang mit Kunst. Sie
fand hier aber auch Anwendung auf weitere grundlegende Praktiken des Kuratierens —
also des Versammelns, Ordnens, Prisentierens und Vermittelns —, womit das Format
der Ausstellung hinsichtlich neuer Prisentations- und zeitgemifler Vermittlungsfor-
men mafigeblich erweitert wurde. Hinsichtlich der zuvor genannten Transkulturali-
titsaspekte ist zudem hervorzuheben, dass mit der documenta 12 nicht mehr ein Thema
oder ein geopolitischer Raum im Zentrum des kuratorischen Konzepts stand, sondern
der grundlegende Anspruch, einen kulturell unvoreingenommenen Blick auf die Kunst
und die Lebensrealitit von Kiinstler*innen in ihren weltweiten Zusammenhingen zu
ermoglichen. Im Vergleich zu vorigen documenta-Folgen wurde dies insbesondere so-
wohl in der Prisentation und Gestaltung der Ausstellung als auch in der Vermittlung
von Kunst iiber verschiedene, die Ausstellung erweiternde Diskursformate und Hand-
lungsraume deutlich.

Mit dem Anspruch, die Migration von Formen zu erforschen, orientierten sich die
Kurator*innen in threm Konzept an den potenziell vielseitigen Verflechtungen von Sub-
jekten und Objekten in Vergangenheit und Gegenwart. Eine solche Programmatik lisst
sich als eine transkulturelle Ethik beschreiben, die von vornherein auf die vielfiltigen
Verbindungen von Kunst hinsichtlich ihrer historischen Betrachtungen sowie ihrer kul-
turellen und &sthetischen Prigungen gerichtet war. Auch wenn diese Verbindungen in

am 14.02.2026, 10:22:13., @

351


https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352

Transkulturelle Ausstellungspraxis

ihrer Vielfalt nicht umfinglich erliutert und transparent gemacht wurden und auch
keine expliziten Beziige zum Postkolonialismus, zu einer an ihn ankniipfenden Theorie
oder zu einer spezifisch ausgerichteten Geschichtsschreibung im Konzept hergestellt
wurden, verdeutlicht die Analyse der documenta 12, dass hier nicht nur verschiedene Ent-
wicklungen der Moderne in der Kunst, sondern auch die Geschichte des europiischen
Kolonialismus und seine Auswirkungen auf die Gegenwart beriicksichtigt wurden.?

Fir die Erstellung eines kuratorischen Ausstellungskonzepts mit transkultureller
Perspektive bedeutet dies, den inhaltlichen Fokus nicht allein auf eine — etwa geopoli-
tische — Weltregion zu legen. Vielmehr besteht die Herausforderung darin, eine Heran-
gehensweise zu entwickeln, die sich an Verkniipfungen und Verflechtungen von Men-
schen, Dingen und riumlichen Zusammenhingen orientiert und kulturelle Lebensrea-
lititen genauso wie Geschichtsschreibung(en) kritisch in Bezug auf Machtverhiltnisse
und deren Auswirkungen beriicksichtigt.

Beziiglich der Prisentation von (Kunst-)Werken hat sich im Kontext der documen-
ta 12 gezeigt, dass nicht in erster Linie gegensitzliche Entwicklungen oder dichotome
(Welt-)Verhiltnisse in den Kiinsten verschiedener Kulturen im Fokus standen, sondern
historische, dsthetische, tatsichliche oder auch hypothetische und fiktive Beziehungen
zwischen einzelnen Exponaten. Die Kombination von Werken, die herkdmmlicherweise
entweder der Kunst, dem Kunsthandwerk oder der Naturkunde zugeordnet und daher
gemifd den Normen herkémmlicher, westlicher Museumsgattungen nicht miteinander
in Verbindung gebracht, geschweige denn ausgestellt werden, war exemplarisch fir
diese Prisentationsform. Das — bisweilen irritierende — Kriterium der Differenz stellte
bei gleichzeitigem Fokus auf formale Gemeinsamkeiten der Exponate einen wesentli-
chen Ausgangspunkt fiir die Vermittlung von Kunst im Kontext der documenta 12 dar.

Das Potenzial transkultureller Parameter in der Prisentation von Kunst kommt
folglich vor allem dann zum Tragen, wenn Differenzen zwischen den Exponaten — et-
wa aufgrund unterschiedlicher Provenienzen oder raumzeitlicher Zusammenhinge -
nicht vorab iiber verallgemeinernde Kategorien vereinheitlicht oder negiert werden,
sondern in ihrer (Un-)Vergleichbarkeit oder (Un-)Vereinbarkeit ernstgenommen und
nebeneinandergestellt werden. Auf diese Weise konnen neuartige Konstellationen und
Zusammenhinge, etwa beziiglich der den Werken bisher zugedachten Kontexte, nicht
nur generiert, hervorgehoben sowie sichtbar gemacht und artikuliert werden, sondern
auch Widerspriiche verdeutlicht und zur Diskussion gestellt werden. Exponate stehen
dann nicht einfach fiir sich allein. Merkmale der Differenz konnen vielmehr gezielt fiir
die Betrachtung, Herstellung und Vermittlung relationaler Verhiltnisse in Kunst und
Lebenswelt produktiv gemacht werden.

Dieser spezifische Umgang mit Exponaten hat auch einen wesentlichen Einfluss
auf die Vermittlung von Wissen. Um die Vieldeutigkeit von (Kunst-)Werken und ih-
re bisweilen mehrfache kulturelle Prigung oder Zugehdorigkeit nicht einzuschrinken,
wurden Exponate ohne eine typisierende (z.B. epochale, nationale oder stilistische)
Einordnung und damit frei von der Festlegung auf einen alleinigen Kontext prisen-
tiert. Dass es den Kurator*innen dabei nicht — wie hiufig von Fachleuten unterstellt —

2 Damit kann insbesondere der Vorwurf, die documenta 12 sei hinter die postkoloniale Positionierung
der Documenta11 zuriickgegangen, als widerlegt gelten.

am 14.02.2026, 10:22:13., @


https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schluss

um die Ausléschung geschichtlicher Zusammenhinge im Sinne einer >Dekontextuali-
sierung« ging, sondern vielmehr um eine Revision kategorialer Festschreibungen von
Kunst, zeigt etwa die Gestaltung des Katalogs. Hier sind nicht nur Werke in der chro-
nologischen Reihenfolge ihrer Entstehung dargestellt, sondern auch Informationen zur
Provenienz der Exponate sowie zu den biografischen Angaben der Kiinstler*innen zu
finden. Die Beitrige zu den (Kunst-)Werken sind von verschiedenen Autor*innen aus
dem Feld der Kunst verfasst und bieten neben fachspezifischen Informationen anre-
gende Gedanken zur Interpretation der Exponate an. Sowohl die Ausstellung als auch
die sie begleitenden Medien unterstiitzten damit eine Vermittlung von Kunst, die nicht
etwa auf auktorialen Zielen basierte, sondern einen Raum der Verhandlung er6ffnen
sollte.

Als ein weiteres Merkmal einer transkulturellen kuratorischen Praxis lisst sich da-
mit die kritische Reflexion von kanonischem Wissen hervorheben. Fiir die Transfor-
mation dieses etablierten Wissenssystems leitet sich daraus der Anspruch ab, iber-
geordnetes (Fach-)Wissen, das herkdmmlicherweise auf >weiffem« Herrschaftswissen
aufbaut und den Zugang zur Kunst in Ausstellungen (etwa durch Werkinformatio-
nen und Wandtexte) regelt, zu relativieren und zu revidieren. Um kunstspezifisches
(Fach-)Wissen nicht als allein giiltiges Wissen zu begreifen oder darzustellen sowie die
Komplexitit und Bedeutungsvielfalt von (Kunst-)Werken nicht von vornherein in der
Prisentationeinzuschrinken, ist die potenzielle Vielfalt kultureller Kontexte von Kunst
offenzulegen und zur Diskussion zu stellen. Fiir die Rezeption von Kunst besteht die
Herausforderung darin, vielfiltige Bedeutungen zuzulassen und den subjektiven Blick
der Betrachter*innen fiir die Vermittlung von Kunst in elementarer Weise miteinzube-
ziehen. Dies kniipft wiederum an das praxisorientierte Verstindnis von Transkulturali-
tit an, denn die subjektive Erfahrung der Betrachter*innen erhilt hier im Vergleich zur
vermeintlich objektiven Sichtweise der Kunstgeschichte oder anderer »Autorititen< eine
vorrangige, wenn auch nicht alleinige Bedeutung. Auf diese Weise kann in einer ers-
ten Begegnung mit Kunst eine moglichst bedeutungsoffene, individuelle Betrachtung
begiinstigt und eine Situation der Faszination hervorgerufen werden, bevor weitere
Erkenntnisse — etwa iiber den Dialog mit anderen Personen oder tiber ausstellungsbe-
gleitende Medien — erworben werden kénnen. Eine solche Situation wurde im Rahmen
der documenta 12 beispielsweise durch die Gestaltung des Displays und der Ausstellung-
rdume unterstiitzt, die — im Gegensatz zur Idee der Neutralisierung durch den White
Cube - eine private und bisweilen wohnliche und damit vertraute Atmosphire (z.B.
durch farbige Winde und Teppiche oder Vorhinge) sowie Moglichkeiten des Verwei-
lens bieten sollte.

Mit einer undogmatischen und von der Vielfalt der Kunst und ihrer durch Zeit und
Raum verflochtenen Formen selbst abgeleiteten Methode, eine Ausstellung zu entwi-
ckeln, hinterfragten die Kurator*innen von Beginn ihrer Arbeit an den Kanon der Kunst
kritisch. Damit wurden weltweit tradierte, hierarchische und machtorientierte Maf3-
stibe sowohl des Kunstbetriebs als auch der Disziplin Kunstgeschichte zur Debatte ge-
stellt. Die kuratorische Leistung bestand jedoch nicht darin, ein angestammtes System
einfach durch ein Neues zu ersetzen. Vielmehr erdffnete ein solches Vorgehen neue
Sichtweisen auf Kunst und schuf einen Raum, in dem diese gemeinsam unter Bezug-
nahme auf die Realitit globaler Verhiltnisse mit anderen Akteur*innen verhandelbar

am 14.02.2026, 10:22:13., @

353


https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354

Transkulturelle Ausstellungspraxis

wurden. Die documenta 12 brachte damit eine lingst tiberfillige Reflexion der westlich
und hegemonial determinierten Grundfesten fiir den Zugang zur Kunst und ihrer Ver-
mittlung in Gang. Dabei bezogen die Kurator*innen selbst immer wieder 6ffentlich
Position und traten mit verschiedenen Akteur*innen — nicht zuletzt mit dem Publi-
kum - in Dialog. Sie stellten damit nicht nur ihre Auffassung zur Diskussion, sondern
nahmen letztlich auch die Moglichkeit in Kauf zu scheitern. Denn eine solche Debatte
lasst sich kaum abschlieflen und bringt keine endgiiltigen Ergebnisse hervor. In den
kritischen Stimmen des Fachpublikums zeigt sich vielmehr, dass die documenta 12 eine
in der Kunstgeschichte bis dato wenig bearbeitete Problematik zur Sprache brachte.

Die Frage nach angemessenen Methoden der Prisentation und Vermittlung von
(Kunst-)Werken unterschiedlicher Provenienz nach kulturell und sozial gleichberech-
tigten, global-kulturellen Kriterien markiert heute mehr denn je einen heiklen Punkt in
der Museums- und Ausstellungspraxis. Als generelles Kriterium fiir eine transkulturelle
Vermittlung von Kunst in Ausstellungen kann hier — neben dem grundlegenden Ziel,
die kulturelle Bedeutungsvielfalt von Kunst zu erforschen und sichtbar zu machen -
insbesondere das Verhandeln vielfiltiger Bedeutung(en) mit Bezug auf die globale Ver-
flechtung von (Macht-)Verhiltnissen in Vergangenheit wie Gegenwart benannt werden.
Dabei geht es nicht um Belehrung: In solchen Verhandlungsprozessen, die sich im Sin-
ne von Konflikt und Dissens durch unterschiedliche und widerstreitende Positionen
auszeichnen kénnen und nicht das Ziel eines nivellierenden Konsenses verfolgen und
damit unabschliefRbar bleiben, sind die Positionen aller an der Ausstellung Beteiligten —
vonseiten der Produktion wie der Rezeption — einzubeziehen. Dies bedeutet auch, die
kulturell, sozial und strukturell bedingten Privilegien der Beteiligten aufzudecken und
insbesondere damit einhergehende diskriminierende Kommunikations- oder Interak-
tionsformen zu reflektieren und zu itberwinden.

Als bedeutsam fiir die Durchfithrung eines transkulturellen Denk- und Handlungs-
models in der Ausstellungspraxis erweist sich daher eine frithzeitige Kontaktaufnahme
mit weiteren Akteur*innen aus unterschiedlichen lokalen Kontexten vor Ort und welt-
weit sowie die Einbindung formatiibergreifender, kulturell vielfiltig anschlusstihiger
Fragestellungen, wie dies die aus der Kunst heraus entwickelten Leitmotive der docu-
menta 12 zeigen. Die inhaltliche Auseinandersetzung mit der Bedeutung und weltwei-
ten Transformation der Moderne, mit dem Wert beziehungsweise den verschiedenen
Facetten menschlichen Lebens in der Gesellschaft und mit der kulturellen Ubersetzung
von Kunst fiir die Kulturelle Bildung in einer globalisierten Welt stellte damals nicht
nur eine komplexe Diskursproduktion zu virulenten Themen im Kontext verschiedener
gesellschaftlich-kultureller Verhiltnisse dar (Magazines N°1-3). Sie bildete insbesondere
auch den Anlass fiir die Herstellung, Gestaltung und Organisation weiterer ausstel-
lungsbezogener Formate fiir und mit der Offentlichkeit, wie sie etwa in den Transregio-
nalen Treffen des Magazines-Projekts, in den verschiedenen Projekten und Aktivititen des
Beirats und der Kunstvermittlung sowie in deren Zusammenfiithrung, Fortsetzung und
Reflexion im Programm und im Format der documenta 12 Halle stattfand. Als wesentlich
fiir eine transkulturelle Vermittlungspraxis erwies sich hier die Herstellung verschie-
dener (Ver-)Handlungsriume fir die Partizipation und Kollaboration mit disziplinir,
sozial wie auch kulturell heterogenen beziehungsweise diversen Akteur*innen. Die drei
zentralen Fragestellungen gaben zudem Anlass fiir einen Dialog mit den Besucher*in-

am 14.02.2026, 10:22:13., @


https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schluss

nen: Diese wurden als Expert*innen angesprochen und zur aktiven Teilnahme an der
Produktion der Ausstellung eingeladen. Das Angebot der Kunstvermittler*innen baute
dabei auf postkolonial und feministisch orientierten Ansitzen auf und verstand sich
weder als Dienstleistung noch als standardisierte, hierarchisierte Wissensweitergabe
an das Publikum.

So lasst sich anhand der documenta 12 exemplarisch aufzeigen, dass sich transkul-
turelle Methoden der Kunstvermittlung in Ausstellungen durch den gezielten Abbau
oppressiver Strukturen, privilegierter Positionen und hierarchischer Formen der Wis-
sensvermittlung hinsichtlich kultureller und sozialer Prigungen und Zugehorigkeiten —
etwa mit Bezug auf >Ethnie< und Religion sowie Klasse und Geschlecht — auszeichnen.
Diese Methoden kénnen nicht nur die Gestaltung kollaborativer und praxisbezogener
Formate fordern, die nicht zuletzt auch eine geteilte Autor*innenschaft begiinstigen,
sondern auch den relationalen, nicht-nivellierenden oder kategorisierenden Umgang
mit kulturellen Differenzen. Durch die konzeptionelle Verankerung einer transkultu-
rellen Auffassung und Vermittlung von Kunst itber das Medium Ausstellung kann die
Ausstellung selbst zu einer kritischen Instanz werden, iiber die Normen, Konventionen
und Hierarchien der kulturellen und sozialen Diskriminierung sowohl innerhalb der
ausstellenden Institution als auch gemeinsam mit der Offentlichkeit beziehungsweise
in Verbindung mit unterschiedlichen Biirger*innen — etwa in Form eines Beirats aus
internen und externen Personen — thematisiert, hinterfragt und verindert werden.

am 14.02.2026, 10:22:13., @

355


https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 10:22:13., @


https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

