
Schluss: Transkulturalität als Paradigma

für die Ausstellungs- und Vermittlungspraxis

in globalen Zusammenhängen

Wie die Analyse zeigt, ist die Auseinandersetzung mit dem Paradigma der Transkul-

turalität für die Ausstellungspraxis in den globalen Zusammenhängen der Kunst nicht

nur lohnenswert, sondern aufgrund gegenwärtiger wie vergangener Formen des kul-

turellen Zusammenlebens auch längst fällig. Wenngleich auf die zu Beginn der Arbeit

gestellten Fragen nicht immer unmittelbare Antworten gefunden wurden, ergeben sich

aus der Analyse verschiedene theoretische und praktische Implikationen, die für einen

transkulturellen Zugang zur Kunst sowie für deren Zusammenstellung, Präsentation

und Vermittlung im Rahmen einer Ausstellung leitend sein können.

Die kulturwissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Transkulturalitätspara-

digma bildet dabei nicht nur den zentralen Ausgangspunkt für ein zeitgemäßes und

praxisorientiertes Verständnis von Transkulturalität. An ihr zeigt sich auch die Notwen-

digkeit einer Neuausrichtung verschiedener Praktiken für die Vermittlung von Kunst

über das Medium Ausstellung. Darüber hinaus eröffnet sie ein Bedeutungsspektrum,

das in vielerlei Hinsicht für ein zeitlich und räumlich übergreifendes Kulturverständnis

im Kontext globaler Verhältnisse produktiv gemacht werden kann. Damit verbundenen

ist auch die Frage nach den aktuellen Handlungsanforderungen an ausstellende Insti-

tutionen, nach deren gesellschaftlicher Funktion sowie deren kulturellem Bildungsauf-

trag. Einige Aspekte dieses Spektrums, die sich dabei als grundlegend erweisen,möchte

ich im Folgenden noch einmal hervorheben und zeigen, inwiefern diese für eine trans-

kulturelle Ausstellungspraxis allgemein produktiv gemacht werden können.

Zunächst ist dies die Anerkennung eines Kulturbegriffs, der den gesellschaftlichen

Anforderungen des 21. Jahrhunderts Rechnung trägt. Dieser orientiert sich an den viel-

seitig miteinander verknüpften Lebensrealitäten von Individuen und Gesellschaften

und berücksichtigt nicht nur gegenwärtige kulturelle Verhältnisse, sondern auch die

bis tief in die Geschichte hineinreichende freiwillige oder unfreiwillige Migration von

Menschen aufgrund unterschiedlicher Ursachen. Eine zentrale Erkenntnis ist dabei,

dass sich das Kulturverständnis mit Bezug auf die soziologische, philosophische und

anthropologische Bedeutung von Transkulturalität von der Idee einer kulturellen Ho-

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013 - am 14.02.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 Transkulturelle Ausstellungspraxis

mogenität löst. Anders als zuvor wird die kulturelle Identität eines Menschen nicht

mehr ausnahmslos einer nationalen ›Herkunft‹ zugeschrieben, die immer nur in Dif-

ferenz und im Kontrast zu einer ›anderen‹ Abstammung gesehen werden kann und

damit auf eine Wesensbestimmung reduziert wird. Kulturelle Identität ist unter die-

sen Vorzeichen vielmehr von Heterogenität und Wandel geprägt und lässt sich nicht

festschreiben. Als produktiv für dieses Verständnis haben sich einerseits die postko-

lonialen Konzepte von Appadurai und Bhabha sowie Welschs philosophisches Konzept

erwiesen, die auf die Problematik einer solchen Reduktion von Differenzen und kul-

tureller Identität insbesondere mit Bezug auf den Kontakt von Kulturen hingewiesen

haben.Mit der daran anknüpfenden Perspektive auf die existierende Vielfalt von insbe-

sondere kulturellen Zugehörigkeiten und ihren Verstrickungen sowie Verflechtungen in

Raum und Zeit betont Transkulturalität gleichermaßen den dynamischen und prozes-

sualen Charakter von Kultur und deren stete Veränderbarkeit, die nicht an spezifische

geopolitische, nationalstaatliche oder ethnische Ideologien gebunden ist.

Ausgangspunkt für die Berücksichtigung eines solchen Kulturverständnisses ist so-

mit die grundlegende Anerkennung von sowohl kulturell diversen Gesellschaftsstruktu-

ren als auch multiplen kulturellen Identitäten, die sich kaum einheitlich determinieren

lassen, sondern sich vielmehr durch kontinuierliche Veränderungsprozesse von kul-

turellen Prägungen und Zugehörigkeiten jenseits nationalstaatlicher Kategorien aus-

zeichnen.

Deutlich wird auch, dass Transkulturalität keinModebegriff westlicher Prägung ist.

Er stellt vielmehr einen an individuellen Veränderungsprozessen orientierten Begriff

dar. Wie die Auseinandersetzung mit Ortiz’ anthropologischen Studien zu kulturel-

len Wandlungsprozessen in Kuba gezeigt hat, geht er aus kolonialen und dekolonialen

Diskursen in Lateinamerika hervor. Ebenso hat sich der Begriff als anschlussfähig an

Kulturstudien erwiesen, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Nord- und Südameri-

ka durchgeführt wurden und im Kontext dekolonialer Bewegungen insbesondere ein

antirassistisches, von biologistischen Vorstellungen abgekoppeltes Kulturverständnis

einforderten. In diesem Sinne kann der Begriff Gültigkeit in verschiedenen kulturellen

Zusammenhängen beanspruchen.

Für den Zugang zur Kunst verschiedener Kulturen sollten Werke und Künst-

ler*innen somit generell hinsichtlich ihrer (de-)oder (post-)kolonialen Verstrickungen,

Geschichte(n) oder Biografie(n) reflektiert beziehungsweise – je nach inhaltlichem

Schwerpunkt der Ausstellung – auch diesbezüglich thematisiert oder gekennzeichnet

werden. Hieraus leitet sich die Notwendigkeit ab, rassifizierende Zuschreibungen oder

biologistische Einordnungen von kulturellen oder sozialen Eigenschaften kritisch zu

betrachtet und zu überarbeiten.

Für ein tieferes Verständnis von Transkulturalität erweist sich der Umgangmit kul-

turellen Differenzen daher als ein Schlüsselkriterium. Es stellt jedoch auch eine Er-

weiterung und Neuperspektivierung postkolonialer Theorien dar (z.B. der Hybridität),

die in erster Linie an dichotomen (Welt-)Verhältnissen ausgerichtet sind. Wenngleich

auch postkoloniale Theorien darauf abzielen, Diversität und kulturelle Differenzen an-

zuerkennen sowie damit verbundene Hierarchien aufzulösen, schreiben sie die Dicho-

tomien, gegen die sie ankämpfen, doch auch immer wieder fest. Das Transkulturali-

tätskonzept hat hingegen den Vorteil, den Blick von vornherein auf produktive Weise

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013 - am 14.02.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schluss 349

für die vielfältig verflochtenen Zusammenhänge von Kulturen zu schärfen und dabei

auch – über koloniale Verhältnisse von Kulturen hinaus – Verhältnisse der Diskrimi-

nierung, der Unterdrückung und des Widerstands in Vergangenheit wie Gegenwart zu

berücksichtigen. Wenngleich der Fokus somit nicht auf Differenzen und Unterschiede

gerichtet wird, schließt die Orientierung an transkulturellen Lebenswirklichkeiten die

Existenz und stete Neuformierung von Differenzen keineswegs aus. Differenzen füh-

ren in dieser Perspektive aber fluide kulturelle Vernetzungen herbei und stellen so ein

konstitutives Element für relationale Verhältnisse dar, wie etwa die Auseinanderset-

zung mit Welsch und Hannerz gezeigt hat. Vernetzungen und Beziehungen lassen sich

nicht einfach auf Dichotomien reduzieren oder entlang ›vorbildhafter‹ Normen organi-

sieren, wie dies beispielsweise Glissant in seiner Poetik der Relation zeigt. Differenz lässt

sich mit Bhabha stattdessen als Form der kulturellen Interaktion verstehen, womit die

produktive Bedeutung von Differenzen in dynamischen Verhältnissen und interaktiven

Situationen hervorgehoben wird. Transkulturalität lässt sich demnach auchmitTheori-

en der Globalisierung in Verbindung bringen, in denen der Raum als Gestaltungsfaktor

sozialer Beziehungen bedeutsam wird.

Für die Erstellung eines Ausstellungskonzepts oder -programms besteht die Her-

ausforderung folglich darin, Differenzen als ein produktives Potenzial zu begreifen be-

ziehungsweise kulturelle Unterschiede weder zu negieren noch als Ausgangspunkt der

inhaltlichen oder praktischen Auseinandersetzung mit Kunst heranzuziehen. Dies be-

deutet auch, über dichotome Kategorien hinaus verstärkt in relationalen Verhältnissen

von Kulturen und Kulturgütern zu denken und dies auch – etwa textuell oder visuell

– sichtbar werden zu lassen. In der Interaktion verschiedener Akteur*innen im Rah-

men eines Ausstellungsprojekts kann der Fokus in diesem Sinne auf die Herstellung

eines hierarchiefreien Raums gerichtet werden, in dem dafür gesorgt wird, dass die

hier versammelten Menschen und Dinge mit ihren vielfältigen kulturellen Prägungen

in gleichberechtigter Weise eingebunden und beteiligt sind.

Der praxisorientierte Ansatz von Kultur hat aus philosophischer Sicht eine weitere

Dimension von Transkulturalität eröffnet. Wie insbesondere die Auseinandersetzung

mit Welschs Bezug zur Situation der Rezeption von Kunst gezeigt hat, ist der trans-

kulturelle Zugang zu einemWerk weder an ein rein intellektuelles Konzept von Wissen

noch an die Repräsentation einer übergeordneten Realität gebunden. Der Zugang ba-

siert vielmehr auf einem praktischen Wissen, welches aus den Erlebnissen, Erfahrun-

gen und dem Handeln von Akteur*innen sowie den dabei jeweils individuell gewonnen

Erkenntnissen hervorgeht, wie dies Welsch in Anlehnung an Wittgenstein hervorgeho-

ben hat. Von Bedeutung ist dabei die Feststellung, dass Kunst grundsätzlich das Poten-

zial besitzt, kulturelle Kontexte auf ästhetischer und kognitiver Ebene zu transzendie-

ren.

In transkultureller Hinsicht gilt es daher insbesondere, die Bedeutungsvielfalt von

Kunst als Potenzial für die Rezeption verschiedener kultureller Kontexte von Kunst zu

verstehen.Das jeweils individuell geprägte kulturelleWissen der Betrachter*innen, ihre

Erfahrungen und Erlebnisse sind daher ebenso von Bedeutung. Im Rahmen transkul-

tureller Rezeptionsprozesse können sie als Ausgangspunkt dienen.

Mit der Erkenntnis, dass sich Kultur in einem permanenten Herstellungsprozess

befindet und nicht an historischen Einheiten oder Grenzlinien endet, stellt Transkul-

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013 - am 14.02.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 Transkulturelle Ausstellungspraxis

turalität aus kunstwissenschaftlicher Perspektive, wie sie etwa von Juneja und Krava-

gna vertreten wird, die Notwendigkeit dar, eine produktive Kritik an herkömmlichen

Methoden, Praktiken undMachtverhältnissen der Disziplin Kunstgeschichte zu formu-

lieren. Denn wie die kritische Reflexion der Entstehungszusammenhänge des Fachs in

Europa zeigt, sind das Aufkommen und die institutionelle Verankerung der Disziplin

im 19. Jahrhundert mit der Herausbildung des Nationalstaats und, in der Folge, einem

vereinheitlichten Kultur- und Zivilisationsbegriff als Maßstab für die wissenschaftliche

Erforschung der Welt verknüpft. Aus dieser Prämisse, die insbesondere für die kolo-

nialen Expansionen Europas in weite Teile Afrikas, Amerikas, Asiens, Australiens und

Ozeaniens seit Ende des 15. Jahrhunderts geltend gemacht wurde, leitet sich die bis

heute hochproblematische Klassifizierung von Menschen und Dingen nach räumlich

und zeitlich statischen und typisierenden Kriterien ab. Dementsprechend besteht das

produktive Potenzial des transkulturellen Ansatzes hier vor allem darin, einen kriti-

schen Blick auf die Kategorien der Kunstgeschichte und notwendigerweise auch auf

jene mit diesen verbundenen, disziplinären und institutionellen Praktiken, Methoden

und Strukturen zu werfen. Damit ist auch der Anspruch verbunden, die Verankerung

der Disziplin in der westlichen Moderne zu reflektieren und zu untersuchen, welche

Werte und Maßstäbe damit über globale Grenzen hinweg in welcher Form verbreitet,

adaptiert, transformiert oder zurückgewiesen wurden. Die mit Falser und Juneja aus

der transkulturellen Forschung abgeleitete kritische Infragestellung kunstgeschichtlich

motivierter Praktiken setzt folglich auch eine spezifische ethische Haltung voraus. Im

Sinne einer transkulturellen (Handlungs-)Praxis ist damit auch die Wissensproduktion

verschiedener Akteur*innen und Institutionen im Feld der Kunst zu befragen und ge-

gebenenfalls zu revidieren. Dabei geht es jedoch nicht darum, kanonisches Wissen zu

ignorieren, sondern darum, die Relativität der jeweiligen Wissensproduktion transpa-

rent zu machen und neue Denkweisen zuzulassen oder zu erarbeiten.

Die transkulturelle Perspektive der Kunstwissenschaften erfordert demzufolge ins-

besondere die kritische Aufarbeitung der westlich verankerten Genese der kunsthisto-

rischen Disziplin. Zur Debatte stehen damit die aus dieser Genese hervorgegangenen

Prinzipien und Methoden, die den Kanon der Kunst prägen und dessen institutionelle

Verankerung sich bis heute in den Museen Europas findet.1 Die Herausforderung be-

steht darin, das mit diesem Kanon verknüpfte Wissen hinsichtlich seiner Hierarchisie-

rungen und Klassifizierungen nicht nur grundlegend und unter Beteiligung möglichst

vielfältiger kultureller Auffassungen zu hinterfragen, sondern auch zu dekonstruieren

und neue oder verschüttete kulturelle Verflechtungen von Menschen und Dingen offen

zu legen beziehungsweise zu erforschen.

Werden die genannten Aspekte des Transkulturalitätsparadigmas, wie in dieser Ar-

beit exemplarisch vorgeführt, in Bezug zur Ausstellungspraxis in internationalen und

globalen Zusammenhängen gesetzt, eröffnet sich insbesondere in Europa ein weites

Feld kuratorischer Ansätze, in denen bisher nur selten explizit Bezug zu einem trans-

kulturellen Verständnis hergestellt wurde. Implizit vorhandene oder anfängliche trans-

1 Zu hinterfragen ist hier insbesondere die mit dem Kolonialismus einhergehende Praxis der Ob-

jektivierung und Unterordnung von Menschen zur sogenannten ›wissenschaftlichen Erforschung‹

und ›Mission der Zivilisierung‹.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013 - am 14.02.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schluss 351

kulturelle Ansätze zeichneten sich hier vor allem dadurch aus, dass Kurator*innen die

eurozentristische Perspektive auf Kunst oder Künstler*innen verschiedener Weltregio-

nen zugunsten einer gleichberechtigten Präsentation für kulturell differente Perspekti-

ven und Narrative in globalen Zusammenhängen aufgaben. Eine grundlegende Voraus-

setzung dafür war, in Theorie und Praxis weder die ›Expansion‹ des westlichen Blicks

in ›fremde‹ Weltregionen, noch die ›Integration‹ exotisierter ›Anderer‹ in den europäi-

schen Kunstkanon – einschließlich der Klassifizierung von Objekten nach etwa ›Meis-

terwerken‹ – zum Maßstab zu nehmen. Nach der im Jahr 1989 in Paris eröffneten Aus-

stellung Magiciens de la Terre und dem für ihre Zeit wegweisenden Konzept zeichneten

sich Ansätze einer transkulturellen Ausstellungspraxis bis zu den Anfängen des 21. Jahr-

hunderts etwa durch die Wahl gesellschaftlich virulenter Themen oder die Verwendung

ebensolcher Begriffe sowie die Auseinandersetzung mit den kulturellen Verhältnissen

in verschiedenen Städten, Ländern oder (Welt-)Regionen aus, über die auch öffentliche

Diskurse in Gang gesetzt wurden. Auffällig ist zudem, dass die Biografien der damals

beteiligten Akteur*innen häufig selbst mehrfache kulturelle Zugehörigkeiten erkennen

lassen.

Aus den Anfängen einer implizit und explizit transkulturellen Ausstellungspraxis

lässt sich demnach der grundlegende Anspruch ableiten, dichotome (Welt-)Verhältnis-

se und kulturelle Hierarchien zu überwinden. Als maßgeblich für die Umsetzung solch

eines Anspruchs in Ausstellungen stellt sich damit sowohl die Überwindung eurozen-

tristischer Perspektiven auf (Kunst-)Werke und Künstler*innen aus aller Welt als auch

die gleichberechtigte Einbindung kulturell vielfältiger Perspektiven der Kunstwelt. Die-

se Aspekte betreffen sowohl die inhaltliche Konzeption von Ausstellungen als auch die

Präsentation von Kunst sowie deren Vermittlung über die Beteiligung verschiedener

Akteur*innen.

In der documenta 12 lassen sich viele dieser Ansätze ausmachen. Eine transkulturelle

Perspektive zeigte sich hier zunächst im Zugang zur und im Umgang mit Kunst. Sie

fand hier aber auch Anwendung auf weitere grundlegende Praktiken des Kuratierens –

also des Versammelns, Ordnens, Präsentierens und Vermittelns –, womit das Format

der Ausstellung hinsichtlich neuer Präsentations- und zeitgemäßer Vermittlungsfor-

men maßgeblich erweitert wurde. Hinsichtlich der zuvor genannten Transkulturali-

tätsaspekte ist zudem hervorzuheben, dass mit der documenta 12 nicht mehr ein Thema

oder ein geopolitischer Raum im Zentrum des kuratorischen Konzepts stand, sondern

der grundlegende Anspruch, einen kulturell unvoreingenommenen Blick auf die Kunst

und die Lebensrealität von Künstler*innen in ihren weltweiten Zusammenhängen zu

ermöglichen. Im Vergleich zu vorigen documenta-Folgen wurde dies insbesondere so-

wohl in der Präsentation und Gestaltung der Ausstellung als auch in der Vermittlung

von Kunst über verschiedene, die Ausstellung erweiternde Diskursformate und Hand-

lungsräume deutlich.

Mit dem Anspruch, die Migration von Formen zu erforschen, orientierten sich die

Kurator*innen in ihremKonzept an den potenziell vielseitigen Verflechtungen von Sub-

jekten und Objekten in Vergangenheit und Gegenwart. Eine solche Programmatik lässt

sich als eine transkulturelle Ethik beschreiben, die von vornherein auf die vielfältigen

Verbindungen von Kunst hinsichtlich ihrer historischen Betrachtungen sowie ihrer kul-

turellen und ästhetischen Prägungen gerichtet war. Auch wenn diese Verbindungen in

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013 - am 14.02.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 Transkulturelle Ausstellungspraxis

ihrer Vielfalt nicht umfänglich erläutert und transparent gemacht wurden und auch

keine expliziten Bezüge zum Postkolonialismus, zu einer an ihn anknüpfendenTheorie

oder zu einer spezifisch ausgerichteten Geschichtsschreibung im Konzept hergestellt

wurden, verdeutlicht die Analyse der documenta 12, dass hier nicht nur verschiedene Ent-

wicklungen der Moderne in der Kunst, sondern auch die Geschichte des europäischen

Kolonialismus und seine Auswirkungen auf die Gegenwart berücksichtigt wurden.2

Für die Erstellung eines kuratorischen Ausstellungskonzepts mit transkultureller

Perspektive bedeutet dies, den inhaltlichen Fokus nicht allein auf eine – etwa geopoli-

tische –Weltregion zu legen. Vielmehr besteht die Herausforderung darin, eine Heran-

gehensweise zu entwickeln, die sich an Verknüpfungen und Verflechtungen von Men-

schen, Dingen und räumlichen Zusammenhängen orientiert und kulturelle Lebensrea-

litäten genauso wie Geschichtsschreibung(en) kritisch in Bezug auf Machtverhältnisse

und deren Auswirkungen berücksichtigt.

Bezüglich der Präsentation von (Kunst-)Werken hat sich im Kontext der documen-

ta 12 gezeigt, dass nicht in erster Linie gegensätzliche Entwicklungen oder dichotome

(Welt-)Verhältnisse in den Künsten verschiedener Kulturen im Fokus standen, sondern

historische, ästhetische, tatsächliche oder auch hypothetische und fiktive Beziehungen

zwischen einzelnen Exponaten.Die Kombination vonWerken, die herkömmlicherweise

entweder der Kunst, dem Kunsthandwerk oder der Naturkunde zugeordnet und daher

gemäß den Normen herkömmlicher, westlicher Museumsgattungen nicht miteinander

in Verbindung gebracht, geschweige denn ausgestellt werden, war exemplarisch für

diese Präsentationsform. Das – bisweilen irritierende – Kriterium der Differenz stellte

bei gleichzeitigem Fokus auf formale Gemeinsamkeiten der Exponate einen wesentli-

chen Ausgangspunkt für die Vermittlung von Kunst im Kontext der documenta 12 dar.

Das Potenzial transkultureller Parameter in der Präsentation von Kunst kommt

folglich vor allem dann zum Tragen, wenn Differenzen zwischen den Exponaten – et-

wa aufgrund unterschiedlicher Provenienzen oder raumzeitlicher Zusammenhänge –

nicht vorab über verallgemeinernde Kategorien vereinheitlicht oder negiert werden,

sondern in ihrer (Un-)Vergleichbarkeit oder (Un-)Vereinbarkeit ernstgenommen und

nebeneinandergestellt werden. Auf diese Weise können neuartige Konstellationen und

Zusammenhänge, etwa bezüglich der den Werken bisher zugedachten Kontexte, nicht

nur generiert, hervorgehoben sowie sichtbar gemacht und artikuliert werden, sondern

auch Widersprüche verdeutlicht und zur Diskussion gestellt werden. Exponate stehen

dann nicht einfach für sich allein. Merkmale der Differenz können vielmehr gezielt für

die Betrachtung, Herstellung und Vermittlung relationaler Verhältnisse in Kunst und

Lebenswelt produktiv gemacht werden.

Dieser spezifische Umgang mit Exponaten hat auch einen wesentlichen Einfluss

auf die Vermittlung von Wissen. Um die Vieldeutigkeit von (Kunst-)Werken und ih-

re bisweilen mehrfache kulturelle Prägung oder Zugehörigkeit nicht einzuschränken,

wurden Exponate ohne eine typisierende (z.B. epochale, nationale oder stilistische)

Einordnung und damit frei von der Festlegung auf einen alleinigen Kontext präsen-

tiert. Dass es den Kurator*innen dabei nicht – wie häufig von Fachleuten unterstellt –

2 Damit kann insbesondere der Vorwurf, die documenta 12 sei hinter die postkoloniale Positionierung

der Documenta11 zurückgegangen, als widerlegt gelten.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013 - am 14.02.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schluss 353

um die Auslöschung geschichtlicher Zusammenhänge im Sinne einer ›Dekontextuali-

sierung‹ ging, sondern vielmehr um eine Revision kategorialer Festschreibungen von

Kunst, zeigt etwa die Gestaltung des Katalogs. Hier sind nicht nur Werke in der chro-

nologischen Reihenfolge ihrer Entstehung dargestellt, sondern auch Informationen zur

Provenienz der Exponate sowie zu den biografischen Angaben der Künstler*innen zu

finden. Die Beiträge zu den (Kunst-)Werken sind von verschiedenen Autor*innen aus

dem Feld der Kunst verfasst und bieten neben fachspezifischen Informationen anre-

gende Gedanken zur Interpretation der Exponate an. Sowohl die Ausstellung als auch

die sie begleitenden Medien unterstützten damit eine Vermittlung von Kunst, die nicht

etwa auf auktorialen Zielen basierte, sondern einen Raum der Verhandlung eröffnen

sollte.

Als ein weiteres Merkmal einer transkulturellen kuratorischen Praxis lässt sich da-

mit die kritische Reflexion von kanonischem Wissen hervorheben. Für die Transfor-

mation dieses etablierten Wissenssystems leitet sich daraus der Anspruch ab, über-

geordnetes (Fach-)Wissen, das herkömmlicherweise auf ›weißem‹ Herrschaftswissen

aufbaut und den Zugang zur Kunst in Ausstellungen (etwa durch Werkinformatio-

nen und Wandtexte) regelt, zu relativieren und zu revidieren. Um kunstspezifisches

(Fach-)Wissen nicht als allein gültiges Wissen zu begreifen oder darzustellen sowie die

Komplexität und Bedeutungsvielfalt von (Kunst-)Werken nicht von vornherein in der

Präsentationeinzuschränken, ist die potenzielle Vielfalt kultureller Kontexte von Kunst

offenzulegen und zur Diskussion zu stellen. Für die Rezeption von Kunst besteht die

Herausforderung darin, vielfältige Bedeutungen zuzulassen und den subjektiven Blick

der Betrachter*innen für die Vermittlung von Kunst in elementarer Weise miteinzube-

ziehen. Dies knüpft wiederum an das praxisorientierte Verständnis von Transkulturali-

tät an, denn die subjektive Erfahrung der Betrachter*innen erhält hier im Vergleich zur

vermeintlich objektiven Sichtweise der Kunstgeschichte oder anderer ›Autoritäten‹ eine

vorrangige, wenn auch nicht alleinige Bedeutung. Auf diese Weise kann in einer ers-

ten Begegnung mit Kunst eine möglichst bedeutungsoffene, individuelle Betrachtung

begünstigt und eine Situation der Faszination hervorgerufen werden, bevor weitere

Erkenntnisse – etwa über den Dialog mit anderen Personen oder über ausstellungsbe-

gleitende Medien – erworben werden können. Eine solche Situation wurde im Rahmen

der documenta 12 beispielsweise durch die Gestaltung des Displays und der Ausstellung-

räume unterstützt, die – im Gegensatz zur Idee der Neutralisierung durch den White

Cube – eine private und bisweilen wohnliche und damit vertraute Atmosphäre (z.B.

durch farbige Wände und Teppiche oder Vorhänge) sowie Möglichkeiten des Verwei-

lens bieten sollte.

Mit einer undogmatischen und von der Vielfalt der Kunst und ihrer durch Zeit und

Raum verflochtenen Formen selbst abgeleiteten Methode, eine Ausstellung zu entwi-

ckeln, hinterfragten die Kurator*innen von Beginn ihrer Arbeit an den Kanon der Kunst

kritisch. Damit wurden weltweit tradierte, hierarchische und machtorientierte Maß-

stäbe sowohl des Kunstbetriebs als auch der Disziplin Kunstgeschichte zur Debatte ge-

stellt. Die kuratorische Leistung bestand jedoch nicht darin, ein angestammtes System

einfach durch ein Neues zu ersetzen. Vielmehr eröffnete ein solches Vorgehen neue

Sichtweisen auf Kunst und schuf einen Raum, in dem diese gemeinsam unter Bezug-

nahme auf die Realität globaler Verhältnisse mit anderen Akteur*innen verhandelbar

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013 - am 14.02.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 Transkulturelle Ausstellungspraxis

wurden. Die documenta 12 brachte damit eine längst überfällige Reflexion der westlich

und hegemonial determinierten Grundfesten für den Zugang zur Kunst und ihrer Ver-

mittlung in Gang. Dabei bezogen die Kurator*innen selbst immer wieder öffentlich

Position und traten mit verschiedenen Akteur*innen – nicht zuletzt mit dem Publi-

kum – in Dialog. Sie stellten damit nicht nur ihre Auffassung zur Diskussion, sondern

nahmen letztlich auch die Möglichkeit in Kauf zu scheitern. Denn eine solche Debatte

lässt sich kaum abschließen und bringt keine endgültigen Ergebnisse hervor. In den

kritischen Stimmen des Fachpublikums zeigt sich vielmehr, dass die documenta 12 eine

in der Kunstgeschichte bis dato wenig bearbeitete Problematik zur Sprache brachte.

Die Frage nach angemessenen Methoden der Präsentation und Vermittlung von

(Kunst-)Werken unterschiedlicher Provenienz nach kulturell und sozial gleichberech-

tigten, global-kulturellen Kriterien markiert heute mehr denn je einen heiklen Punkt in

derMuseums- und Ausstellungspraxis. Als generelles Kriterium für eine transkulturelle

Vermittlung von Kunst in Ausstellungen kann hier – neben dem grundlegenden Ziel,

die kulturelle Bedeutungsvielfalt von Kunst zu erforschen und sichtbar zu machen –

insbesondere das Verhandeln vielfältiger Bedeutung(en) mit Bezug auf die globale Ver-

flechtung von (Macht-)Verhältnissen in Vergangenheit wie Gegenwart benannt werden.

Dabei geht es nicht um Belehrung: In solchen Verhandlungsprozessen, die sich im Sin-

ne von Konflikt und Dissens durch unterschiedliche und widerstreitende Positionen

auszeichnen können und nicht das Ziel eines nivellierenden Konsenses verfolgen und

damit unabschließbar bleiben, sind die Positionen aller an der Ausstellung Beteiligten –

vonseiten der Produktion wie der Rezeption – einzubeziehen. Dies bedeutet auch, die

kulturell, sozial und strukturell bedingten Privilegien der Beteiligten aufzudecken und

insbesondere damit einhergehende diskriminierende Kommunikations- oder Interak-

tionsformen zu reflektieren und zu überwinden.

Als bedeutsam für die Durchführung eines transkulturellen Denk- und Handlungs-

models in der Ausstellungspraxis erweist sich daher eine frühzeitige Kontaktaufnahme

mit weiteren Akteur*innen aus unterschiedlichen lokalen Kontexten vor Ort und welt-

weit sowie die Einbindung formatübergreifender, kulturell vielfältig anschlussfähiger

Fragestellungen, wie dies die aus der Kunst heraus entwickelten Leitmotive der docu-

menta 12 zeigen. Die inhaltliche Auseinandersetzung mit der Bedeutung und weltwei-

ten Transformation der Moderne, mit dem Wert beziehungsweise den verschiedenen

Facetten menschlichen Lebens in der Gesellschaft und mit der kulturellen Übersetzung

von Kunst für die Kulturelle Bildung in einer globalisierten Welt stellte damals nicht

nur eine komplexe Diskursproduktion zu virulentenThemen im Kontext verschiedener

gesellschaftlich-kultureller Verhältnisse dar (Magazines N° 1-3). Sie bildete insbesondere

auch den Anlass für die Herstellung, Gestaltung und Organisation weiterer ausstel-

lungsbezogener Formate für und mit der Öffentlichkeit, wie sie etwa in den Transregio-

nalen Treffen des Magazines-Projekts, in den verschiedenen Projekten und Aktivitäten des

Beirats und der Kunstvermittlung sowie in deren Zusammenführung, Fortsetzung und

Reflexion im Programm und im Format der documenta 12 Halle stattfand. Als wesentlich

für eine transkulturelle Vermittlungspraxis erwies sich hier die Herstellung verschie-

dener (Ver-)Handlungsräume für die Partizipation und Kollaboration mit disziplinär,

sozial wie auch kulturell heterogenen beziehungsweise diversen Akteur*innen. Die drei

zentralen Fragestellungen gaben zudem Anlass für einen Dialog mit den Besucher*in-

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013 - am 14.02.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schluss 355

nen: Diese wurden als Expert*innen angesprochen und zur aktiven Teilnahme an der

Produktion der Ausstellung eingeladen. Das Angebot der Kunstvermittler*innen baute

dabei auf postkolonial und feministisch orientierten Ansätzen auf und verstand sich

weder als Dienstleistung noch als standardisierte, hierarchisierte Wissensweitergabe

an das Publikum.

So lässt sich anhand der documenta 12 exemplarisch aufzeigen, dass sich transkul-

turelle Methoden der Kunstvermittlung in Ausstellungen durch den gezielten Abbau

oppressiver Strukturen, privilegierter Positionen und hierarchischer Formen der Wis-

sensvermittlung hinsichtlich kultureller und sozialer Prägungen und Zugehörigkeiten –

etwa mit Bezug auf ›Ethnie‹ und Religion sowie Klasse und Geschlecht – auszeichnen.

Diese Methoden können nicht nur die Gestaltung kollaborativer und praxisbezogener

Formate fördern, die nicht zuletzt auch eine geteilte Autor*innenschaft begünstigen,

sondern auch den relationalen, nicht-nivellierenden oder kategorisierenden Umgang

mit kulturellen Differenzen. Durch die konzeptionelle Verankerung einer transkultu-

rellen Auffassung und Vermittlung von Kunst über das Medium Ausstellung kann die

Ausstellung selbst zu einer kritischen Instanz werden, über die Normen, Konventionen

und Hierarchien der kulturellen und sozialen Diskriminierung sowohl innerhalb der

ausstellenden Institution als auch gemeinsam mit der Öffentlichkeit beziehungsweise

in Verbindung mit unterschiedlichen Bürger*innen – etwa in Form eines Beirats aus

internen und externen Personen – thematisiert, hinterfragt und verändert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013 - am 14.02.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463048-013 - am 14.02.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

