1 Ubertreibung und Montage.
Methodologische Vorbemerkung

Die Wahrheit kann man nicht beschreiben, nur erfin-
den. [...]
Es gibt keine Fiktion, die nicht auf Erfahrung beruht.

Max Frisch

GUNTHER Anders, Hannah Arendt und Hans Jonas sind im deutschen akademi-
schen Milieu der 1920er Jahre sozialisiert und als Denker vor allem durch
eine ebenso intensive wie fruchtbare Auseinandersetzung mit ihrem mafgebli-
chen Lehrer Martin Heidegger gepragt. Aus dieser Quelle — der Anverwandlung
und Revision Heideggerscher Denkfiguren — werden die Anderssche Anthropolo-
gie, Arendts Politiktheorie und Jonas’ biologische Philosophie gespeist. Originir
und originell geraten ihre Entwiirfe erst durch die Konfrontation und/oder Kombi-
nation einer an Heidegger erarbeiteten Position mit anderen Standpunkten bezie-
hungsweise Disziplinen und Problembereichen, mit Kant, Marx oder Jaspers, mit
Biologie, Technik, Politik. Es sind diese Mischungen und interdisziplindren Fusio-
nen, die nicht nur in Fachkreisen fiir Aufsehen, aber auch reichlich Widerspruch
sorgen. So zum Beispiel Hannah Arendts Begriff der Natalitit und ihr gegen Hei-
degger gerichteter Politikbegriff oder Hans Jonas’ fundamental-bio-ontologisch
fundierte Ableitung moralischer Pflicht aus dem bloen Dasein von Mensch und
Welt, seit Hume tendenziell als Sein-Sollen-Fehlschluss verpont. Allerdings weist
Jonas seine Leser stets ausdriicklich auf philosophische Grenzverletzungen hin.
Vermeintliche und tatsdchliche Verst6f3e gegen die (analytische) Hauptstromung
seines Faches sind ihm bewusst und werden als solche reflektiert.! Mit Giinther
Anders und Hannah Arendt hat er die Vorliebe fiir phdnomenologische Studien
und den interdisziplindren Ansatz sowie eine tiefe Abneigung gegen Denksyste-
me gemeinsam und er teilt mit ihnen, nicht inhaltlich, aber grundsétzlich und
in seinem Fall sogar in Kosmogonie und Theologie ausgreifend, den Zug ins
Ontologisch-Anthropologische, ins Normative. Methodisch verféhrt Jonas klas-
sisch diskursiv, man konnte auch sagen: konservativ. Er provoziert daher vor
allem philosophisch, wéhrend an Anders und Arendt auch deren eigenwillige
Methodik — im Doppelsinn — reizt. Beide rekurrieren auf konkrete Ereignisse
und historische Entwicklungen, auf die Sachen selbst. Weil sie die moderne Welt

1 Vgl exemplarisch Jonas 1987b.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 Die Welt als Vernichtungslager

jedoch als »iibersinnlich«, den Sinnen nicht mehr verlédsslich zugénglich begrei-
fen, kann man ihren Ansatz allenfalls noch als Neo-Phadnomenologie bezeichnen.
Methodischer Kern ihres antisystemischen, empirisch geséttigten, aber biswei-
len feuilletonistischen Philosophierens sind zwei Grundprinzipien, die sich in
Reinform vor allem bei Giinther Anders finden: Ubertreibung und Montage.

Methodische Ubertreibung

Ein friiher Interpret hat die Philosophie von Giinther Anders einmal als »[d]ialek-
tisches, assoziatives, impressionistisches, meditatives Nachdenken« bezeichnet,
»das philosophisch an singulédren Gegenstianden, Erfahrungen, Alltagserfahrungen
anzukniipfen versucht.<? Das stimmt weitgehend mit Anders’ Selbsteinschétzung
iiberein. Sein Denken entziindet sich an alltdglichen Gelegenheiten und Gegen-
stdnden, driickt sich in allgemeinverstdndlicher Sprache aus und steigt bei Bedarf
»aus der Reportage in philosophische Reflexionen« auf.® Im Gegensatz zu vielen
seiner berithmten Zeitgenossen setzt er dabei »nicht auf Eigentlichkeit und Tiefe,
sondern auf Anschaulichkeit und Aktualitét. Sein aufkldrerisches Selbstverstdand-
nis manifestiert sich im Stil.<* Er selbst bezeichnet seine Arbeiten in Analogie
zu Goethes Gelegenheitsdichtung als »Gelegenheitsphilosophie«, die sich, von ganz
konkreten Sachverhalten ausgehend und ohne gro3e Riicksicht auf die Tradition,
»im Senkrechtstart in den Himmel« philosophischer Abstraktion begibt.> Ob seine
Uberlegungen eher als philosophisch, soziologisch oder anders wahrgenommen
werden, darauf kommt es ihm nicht an. Man konne sie, schreibt Anders in den
methodologischen Nachbetrachtungen zum zweiten Band der Antiquiertheit, auch
als sozial- oder besser als technikpsychologische Reflexionen betrachten, wobei
er unter Technikpsychologie die Untersuchung und die Kritik des Einflusses ver-
steht, den die Technik auf den Menschen ausiibt.® Zwar iibernimmt er von seinem
Doktorvater Husserl den Fokus »auf die Sachen selbst« und die eigene Lebenswelt
sowie ein tiefes Misstrauen gegen philosophische Terminologie, {iberdehnt die
phinomenologische Methode aber radikal.” Denn moderne Phinomene lassen

2 Assall 1981: 25.
Anders 1994a: 11.

4 Bollenbeck 2007: 249. Anders’ in klarer, verstédndlicher Alltagssprache vorgetra-
genen Provokationen richten sich auch gegen die akademische Philosophie bzw.
den Sekundérliteraturberge aufhdufenden Universitéts-»Betrieb« (vgl. Anders 1993:
XXXVIIf.; 1987a: 181-202 bzw. 1992b). Als Universititsphilosoph eignete sich An-
ders wohl auch deshalb kaum. Genremix, Montage und methodische Ubertreibung
sowie ein zwischen Journalismus und Philosophie angesiedelter Schreibstil passen
nicht zu dem schwerfélligen Duktus akademischer Abhandlungen.

5  Anders 1980: 8 bzw. 1982: 342.

6 Vgl. Anders 1981: 415 bzw. 418 sowie 464, Anmerkung 4.

7  Zum Verhaltnis Anders — Husserl vgl. Hildebrandt 1992b sowie vor allem Wittulski
1992a und b. In seinen Tagebiichern aus Hiroshima formuliert Anders (1995: 32)
die grundlegende Differenz zu Husserl in einer stilisiert anmutenden, pragnanten
Anekdote: »Vor dreieinhalb Jahrzehnten in einem Arbeitszimmer in der Lorettostra-
Re in Freiburg. Verschanzt hinter einer Mauer von seit Jahrhunderten pausenlos
geschriebenen Analysen [...], sa} da an seinem Schreibtisch, menschlich véterlich,
wissenschaftlich unerbittlich, der alte Husserl, der mich zu sich bestellt hatte, um mir

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Ubertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 301

sich in Anders’ Augen gar nicht mehr als etwas »Sich-an-ihm-selbst-Zeigendes«
betrachten und verstehen: »Wer glaubt, die Welt sei so, wie er sie wahrnehme, der
phantasiert, weil er untertreibt.<® Die chdses modernes verschleiern ihre Bewandt-
nis, weil sie entweder zu komplex oder zu ausdruckslos sind, »also gewissermafen
nur nebenbei und zufiilligerweise auch >aussehen««® Heutzutage, meint Anders, muss
man die Dinge schon foltern, um ihr Wesen zu enthiillen.'?

Musterbeispiel eines solchen modernen Pseudo-Phénomens, das kein Phino-
men mehr im klassischen Sinn ist und von Anders einer neo-phdnomenologischen
Analyse-Tortur unterzogen wird, ist die Atombombe. An ihr demonstriert
er im ersten Band der Antiquiertheit — im Kontrast zur der eher klassisch-
phanomenologischen Schamanalyse im selben Buch — zum ersten Mal seine
neue Methode, deren zentrales Instrument die kalkulierte Ubertreibung ist; eine
»Ubertreibung in Richtung Wahrheit«:

»Wenn wir es fiir erforderlich halten, Wahrheiten, die von Interessengruppen unter-
driickt werden, sichtbar zu machen, dann miissen wir diese erst einmal pastoso, mit
zu dickem Pinselstrich, présentieren. Dazu gehort sogar, dafd wir Potentielles (selbst
dann, wenn wir nicht wissen, ob es sich je verwirklichen werde) so behandeln,
als wire es bereits etwas Faktisches; in jedem Falle aber, dal$ wir Erscheinungen,
die, weil ihnen Namen nicht vergénnt werden, snamenlos< gefahrlich bleiben, mit
Namen belegen.«!!

Prognostische Hermeneutik

Anders geht davon aus, dass gerade die vordergriindig besonders exponierten
oder »monstrosen« historischen Gegenstédnde und Sachverhalte wie die Atombom-
be oder die nationalsozialistische Judenvernichtung in der 6ffentlichen Wahr-
nehmung teils systematisch verharmlost, gewissermafen »untertrieben« werden.
Wenn diese Einschitzung stimmt, gilt es, die Verharmlosung und Bagatellisierung
in der Darstellung wieder auszugleichen, indem man systematisch iibertreibt,

ins Gewissen zu reden. Denn ihm war die ungeheuerliche Mér zu Ohren gekommen,
daf ich, als Gespenst verkleidet, wihrend einer Faschingsnacht auf der Kaiserstralle
[gemeint ist die 1777 nach Kaiser Joseph II. benannte Kaiser-Joseph-Straf3e; C.D.]
getanzt hitte; und er empfand die >allerernstesten Bedenken gegen derartige Allotriac
[...]. Ich schwieg. Um dem groRen Alten zu erkléren [...], daf die Welt nicht nur
aus >Gegensténden iiberhaupt« bestehe, und daf} Philosophieren und Tanzen einan-
der nicht ausschlieBen, dafiir war ich viel zu jung [...]. Aber was um Gottes willen
hitte der grand old man heute gesagt, wenn man ihm zugetragen hitte, ich hétte auf
dem Marktplatz von Kioto vor auf dem Pflaster sitzenden buddhistischen Priestern
und vor Blinden aus Hiroshima >philosophiert<? Und was hétte er geantwortet, wenn
ich ihm zu erkldren versucht hétte, dad dort zu stehen und dort zu lehren heute den
Aufgaben eines Philosophierenden nicht nur nicht widerspreche, sondern eine der
Hauptaufgaben der Philosophie darstelle?«
Anders 1996: 39.

9  Anders 1981: 423. Vgl. dazu auch die Ausfithrungen zur Antiquiertheit des Aussehens
ebd.: 34ff.

10 Vgl ebd.: 428. Zu Anders’ Methode allgemein vgl. auch Palandt 1999.

11  Anders 2002b: 141f. Vgl. dazu auch Anders 1980: 175.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 Die Welt als Vernichtungslager

laut Anders um so viel, wie gewohnlich untertrieben werde.!? Niichterne De-
skription und abstrakte Analyse fiihren in diesen Féllen nicht weiter. Fiir Anders
wird deshalb die Phantasie zur philosophischen Wahrnehmung von heute und
die »prognostische Hermeneutik« der Produkte, das vorausschauende Verstehen,
das die Wirkungen und Effekte eines Geréts oder eines Produkts vorwegnimmt,
zu ihrer Methode:'® »Phantasie hat, da ihr Gegenstand: die phantastische Wirk-
lichkeit, selbst phantastisch ist, als eine Methode der Empirie zu funktionieren, als
Wahrnehmungsorgan fiir das tatsdchlich Enorme.<!* Anders vergleicht diese Form
der Deutung, der Wiedersichtbarmachung des unkenntlich gemachten Wesens
der Dinge und ihrer Auswirkungen mit den Praktiken antiker Seher, nur dass
die Geddrme, die wir nach Anders prognostisch zu lesen haben, nicht mehr die
von Opfertieren sind, sondern eben jene der Technik. Als moderner Seher seziert
Anders »das >Innenleben« technologischer Strukturzusammenhénge und versucht
deren individuelle und kollektive Bedeutung zur Sprache zu bringen.«!®

Vorbild Heartfield

Vorbilder fiir methodische Ubertreibung und prognostische Auslegung findet Giin-
ther Anders in den 20er und 30er Jahren in Bertolt Brechts Verfremdungseffekt,
in Alfred Doblins Berlin Alexanderplatz und in den Collagen John Heartfields,
dem Erfinder der politischen Fotomontage.'® Wie spéter auch Anders geht Heart-

12 Vgl. Anders 1980: 236. Der Terminus »philosophische Ubertreibung« taucht bereits
in der Pathologie de la Liberté auf, wo Anders (1936/37: 28) im Bezug auf sein Portrit
des Nihilisten von »exagérations philosophiques« spricht. Den Fernsehmehrteiler
Holocaust, der das Schicksal der europdischen Juden am Beispiel der fiktiven jiidi-
schen Familie Weil} konkret nachvollziehbar macht, hat Anders (1996: 203) spater
auch als eine notwendige Untertreibung in Richtung Wahrheit gelobt. »[D]a heute
iiberhaupt nur Ubertreibung das Medium von Wahrheit sei«, befand neben Anders
auch Adorno (1971: 23).

13 Anders 1981: 425.

14 Anders 1996: 39. Gegen potenzielle Kritiker wendet Anders (2002b: 142) ein: »Wer
iiber solche >Ubertreibungenc (vielleicht sogar im Interesse der Wahrheit) queruliert,
der miil3te, wire er konsequent, auch tiber die Verwendung von Mikroskopen queru-
lieren, die ja auch ihre Gegenstéinde entstellen; nein, der mii3te sogar die gesamte
experimentelle Naturwissenschaft iiber Bord werfen. Denn wenn der Naturwissen-
schaftler eine Versuchsanordnung aufbaut, und das, was bei diesem Arrangement
geschieht, isoliert und vom Geschehen der Welt abhebt, dann siibertreibt« er ja
ebenfalls; svon Natur aus< kommt sein kiinstlich arrangiertes und isoliertes Naturge-
schehen ja niemals vor. — Und doch ist sein Versuch wahr, und zwar deshalb, weil
er uns die Chance gibt, die nicht-arrangierte Natur zu erkennen. Warum sollte, was
den Naturwissenschaftlern recht ist, uns nicht billig sein?«

15 Schraube 1998: 11.

16 Zu Brecht vgl. Anders 1993: 135-172; zu Doblin ebd.: XXVIIf., 3-41. Doblin und
Heartfield sind fiir Anders (ebd.: XL) Antipoden: »Wahrend dieser die Unertrag-
lichkeit der bloen Juxtaposition der Millionen von simultanen Dingen und Vor-
kommnissen der Riesenstadt dargestellt hat, hat umgekehrt der marxistisch nicht
ungeschulte Heartfield immer wieder durch Zusammenmontierung von Ereignissen,
die sich auf den ersten Blick nur zuféllig simultan abzuspielen scheinen, versucht,
den kausalen oder den Schuldzusammenhang zwischen diesen deutlich zu machen.«

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Ubertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 303

field von der »Unzulédnglichkeit des menschlichen Auges« aus, schaltet deshalb
»das Auge mit der Vernunft gleich« und entstellt in seinen Werken die Wirklich-
keit so, dass sie — aus seiner Sicht — wieder richtiggestellt wird.!” Seine Bilder
sind fiir Anders keine blof3en Abbilder, sondern Urteile in Bildform, die jedoch
im Unterschied zu politischen Propagandamontagen oder Fernsehbildern ihre
Urteilsform und ihren Montagecharakter keineswegs verschleiern, sondern aus-
driicklich hervorkehren. Indem Heartfield Phrasen, Liigen und Metaphern durch
»liberdeutliche Versinnlichung« karikiere, fiihre er sie ad absurdum, enthiille da-
mit aber zugleich ihre verborgene (Un-)Wahrheit. »[EJrfinden, um zu entdecken«,®
lautet Anders’ Kurzformel fiir Heartfields Technik, die einer methodologischen
Selbstanzeige gleichkommt. In der Darstellung derselben Sache bedient er sich
unterschiedlicher literarischer Gattungen, die er bei Bedarf kombiniert und in-
einander schneidet; von Gedichten, Fabeln und Erzdhlungen iiber Aphorismen,
(sokratische) Dialoge, Tagebuchaufzeichnungen, Essays, Zeitungsartikel, politi-
sche Erkldrungen und Manifeste bis hin zu philosophischen Abhandlungen reicht
das breite Spektrum, das Giinther Anders beherrscht. Immer wieder stilisiert oder
konstruiert er Beispiele, um seine Thesen zu stiitzen, erfindet fiir seine jeweiligen
Zwecke idealtypische Dialog- und Interviewpartner. Er zitiert eigene Fabeln oder
verweist auf »molussische Hausregel[n] «,'? kurze Sentenzen und Aphorismen,
die dem Kontext seiner antifaschistischen »Swiftiade«?® Die molussische Katakom-
be entstammen und die seine philosophischen Argumente illustrieren sollen. Er
provoziert, wiederholt und variiert unermiidlich und wird dabei bisweilen »iiber
seine Aufgabe und sein Ziel zum Dogmatiker.«?!

Vorbild Grosz

In einer Nachbemerkung zu Die Schrift an der Wand? legt Giinther Anders am
Beispiel von Tagebuchnotaten methodologische Rechenschaft ab. Seine Tagebii-
cher bildeten kein Kontinuum, so Anders. Was nicht wenigstens mittelbar zum
Hauptthema - die Zerstorung von Mensch und Welt in der Moderne — gehore,
werde aussortiert und fortgelassen. Alle Texte seien »durchweg retuschiert«. Die
geschilderten Erlebnisse werden von Anders nur dann festgehalten, wenn sie
exemplarischen Gehalt besitzen und der Autor meint, diesen fiir die Nachwelt
bergen beziehungsweise zu Enden denken zu miissen. Die »Aus- und Umarbei-
tung« der Skizzen, die den publizierten Tagebiichern zugrunde liegen, empfindet
Anders jedoch nicht als unecht — im Gegenteil: »Umgekehrt glaubte ich, daf}
sich nur solche Momentaufnahmen als rechtméf3ig, wenn man will: als >echtx
bewéhrt haben, die bei der Aus- und Umarbeitung, deren sie bedurften, erst

Dass beide Kiinstler zur selben Zeit in Berlin gearbeitet haben, hilt Anders fiir »eine
kulturhistorisch hochst bedeutsame Tatsache.«

17 Ebd.: 175f.

18 Ebd.: 179.

19 Anders 1981: 61.

20 Anders 1993: XXXIV.

21 Rohrwasser 1992: 131.

22 Der Band umfasst die spiter in Anders 1985 wieder versammelten Texte inklusive
Besuch im Hades (wieder abgedruckt in Anders 1996: 7-178).

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 Die Welt als Vernichtungslager

ihre volle Wahrheit gewannen.«** Anders verwendet die nachtriglich bearbeite-
te Wirklichkeit, die Realfiktion, um der Wirklichkeit niher zu kommen. Seine
Philosophie ist in weiten Teilen literarisch geprégt: »Die alltédgliche Erfahrung
wird typisiert, und als Vehikel der Botschaft dienen dann die verschiedensten
literarischen und semiliterarischen Formen: Der Brief, der Dialog, die Ansprache,
das Gedicht, die Fabel usw. Anders rechnet mit Publikum, er ist aus auf Wirkung.
Und um Wirkung erzielen zu konnen, braucht er die retuschierte Wahrheit, die
Fiktionalitit.<** Das heift jedoch keineswegs, dass diese Form der literarischen
oder auch feuilletonistischen, bisweilen drastischen Sprache philosophisch unpré-
zise geriete. In einem Essay iiber den Maler Georg Grosz — dem Giinther Anders
ebenfalls eine luzide, vielleicht seine faszinierendste, kunstkritische Analyse ge-
widmet hat — schreibt Mario Vargas Llosa: »Wenn die schematische Sicht mit
groller technischer Meisterschaft, mit einer klugen Kontrolle der formalen Mittel
- Linienfiihrung, Farbe, Perspektive, Komposition — einhergeht, kann sie in einer
iiberzeugenden geschaffenen Wirklichkeit Ausdruck finden, in einer alternativen
Welt zur gelebten Erfahrung.<*® Die Alternativwelt offenbart, wenn auch zum
Teil bis ins Groteske {ibersteigert, Seiten und Ziige an der Wirklichkeit, die ein
nicht-fiktionaler Blick nicht einfangt, gar nicht einfangen konnte. Es handelt sich
dabei um ein kreatives Kompositionsprinzip, das nicht nur von Kiinstlern befolgt
wird. Auch Max Webers Idealtypenbildung,?® auf die sowohl Anders als auch
Arendt zuriickgreifen, ist eine der Groszschen oder Heartfieldschen Stilisierung
verwandte Realfiktion.?’

Im Interview mit Matthias Greffrath betont Anders, die Rezeption von Kunst
und Musik sei ihm im Gegensatz zur Lektiire philosophischer Werke nie schwer
gefallen.?® Seine Kunstkritiken belegen dies eindrucksvoll. Auch wenn sie in
der offentlichen Wahrnehmung vom philosophischen CEuvre verschattet werden,
gehoren sie zum Besten, was Giinther Anders je geschrieben hat. Liest man diese
Texte allerdings vor der Folie seiner Hauptwerke, wird eine Eigenart augenfillig,
die viel iiber Anders’ Umgang mit den Gegenstédnden seiner Betrachtungen aus-
sagt. Er benutzt sie zugleich als Quelle und als Spiegel seiner Methode wie seiner

23 Anders 1967: 427.

24 Fetz 1993: 67. Vgl. auch ebd.: 70.

25 Llosa 2000: 73.

26 Vgl. Weber 1988a.

27 Hans Jonas konnte mit dieser Vorgehensweise offenbar wenig anfangen. In einem
Brief (hs.) an Giinther Anders vom 19. April 1980 meldet er »generellen Zweifel«
an, »ob die (mit unserer teuren Hannah geteilte) Methode des Ubertreibens, der
Extremisierung jeder wichtigen und richtigen Einsicht — ob diese sténdige Forcierung
des Arguments nicht der uns verbindenden, gleichen Sache eher schadet als niitzt,
den Verdacht des Idiosynkratischen erregt (auferdem das Trommelfell betdubt).
Aber das sind private, vielleicht temperamentsméRige Unterschiede. Ich neige, je
dlter je mehr, zum Wigen, Erwégen, Scheu vor overstatement, dem Glauben, da@ die
Dinge umsomehr Bedéchtigkeit in Plus- und Minusbuchung verlangen, je komplexer
sie werden u. je ungeheuerlicher in den Ausmaen. Rechnung mit der Psychologie
des Lesers kommt hinzu.« (OLA 237/04, ohne Signatur)

28 Vgl. Anders 1987a: 26.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Ubertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 305

Philosopheme. Wer iiber Anders’ methodisches und philosophisches Selbstver-
stdndnis Auskunft sucht, muss daher vor allem seine Schriften zur Kunst und
Literatur studieren. In der Kunst, etwa bei D6blin, den er wie Brecht, Kafka oder
Heartfield schon in jungen Jahren eingehend rezipiert, findet Anders die Figur des
»Menschen ohne Welt« beschrieben, ebenso wie die Gleichzeitigkeit des Ungleich-
zeitigen und Ungleichartigen, die sich in seiner Medientheorie niederschlégt. Den
Brechtschen Verfremdungseffekt und die Heartfieldsche Montagetechnik iiber-
fiihrt er in die Philosophie (zweifellos hat er auch die Montagetechnik seines
GroBvetters Walter Benjamins verinnerlicht). Doch kaum einem Kiinstler scheint
er sich als Philosoph, auch in der emotionalen Grundhaltung, so verbunden zu
fiihlen wie George Grosz. Wenn er diesem attestiert, seine Bilder seien »Anti-
bilder«, die nicht beanspruchten, »selige Inseln des >schonen Scheins« zu sein,
sondern umgekehrt insulare »(Horror-)Wahrheiten«, mit dem Ziel, die Tragheit
und Gleichgiiltigkeit der Massen aufzubrechen, dann spricht Anders zugleich {iber
seine eigene Philosophie: »Heiter ist das Leben? Héllisch wird die Kunst.<** Wie
fiir Grosz werden Empdrung und Trauer {iiber eine infernalische Realitét, in der
sich die meisten Menschen irgendwie eingerichtet haben, auch bei Anders zum
kreativen Antriebsmotor. Wie sein Vorbild Grosz will auch er die »Unheilsquali-
tit« der Welt treffen, nur mit Worten statt Pinselstrichen. »Im Unterschied zu den
Akademikern« — nach Anders jene Maler, »die auf der Alm, in ihrem verspéteten
Montmartre-Winkel oder im volkseigenen Atelier vom zerstorerischen Charakter
der gegenwértigen Welt noch nichts haben lduten horen, oder das Geldute nicht
wahrhaben wollen« - sei fiir Grosz »der Gegenstand seiner Kunst nicht die gegen-
stindliche Welt, sondern die Zerstorung der gegenstindlichen Welt.«>° Stirker kann
sich ein Kritiker kaum mit seinem Gegenstand solidarisieren. Leicht ldsst sich
iibertragen, wer in Anders Augen wohl die den akademischen Malern verwand-
ten universitiren Alm-Akademiker sind, die in ihrem Schwarzwald-Winkel nur
Kuhglocken lduten horen wollen.®! Grosz’ apokalyptische Moderne-Panoramen
kommen dem methodischen Uber- und Untertreiber Anders im Gegensatz dazu
wie »wie Linsen oder Teleskope«? vor, die das wahre, grausame, morderische
Gesicht der Welt offenbaren. Sie seien nicht eigentlich Bilder, sondern — ana-
log zur Kritischen Theorie — kritische Bilder, ja regelrechte Aufklarungs-Gerite,
dhnlich jenen philosophisch-therapeutischen Vehikeln, mit denen Anders seine
Zeitgenossen von ihrer (Apokalypse-)Blindheit befreien will.

29 Anders 1993: 204.

30 Ebd.: 206.

31 In einem fiinf Jahre spéiter veroffentlichten Vorwort zum Groszschen Bildband Ec-
ce Homo polemisiert Anders (ebd.: 243f.) mit Grosz offen gegen Heidegger. Als
Selbstaussage last sich zudem auch Anders’ (ebd.: 239) Feststellung werten, Grosz
habe »nicht nur Kunstschulen besucht, sondern auch die Schule der Welt, die Ka-
sernenhofe, die Schlachthiuser, die Schlachtfelder und Lazarette des Krieges, die
Kleineleutewohnungen, die patriotischen Vereinslokale der Provinz, die Puffs und
Bumslokale im Berlin der Kriegs- und Nachkriegsjahre.« Man fiihlt sich hier unmit-
telbar an die von Anders (1987a: 37f.) im Riickblick gepriesene Lebensschule seiner
diversen »odd jobs« aus der Emigrantenzeit erinnert.

32  Anders 1993: 208.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 Die Welt als Vernichtungslager

Zwar ist ihm im Gegensatz zum bildenden Kiinstler Grosz die motorische Mi-
mesis verwehrt, die er in dessen Maltechnik ausmacht, die Wiederholung des
Sujets im Stil — Beispiel: die Blutflecken einer Mordszene werden nicht gemalt,
sondern das Papier »in einen zweiten Tatort verwandelt«,> der von roter Farbe
vollgespritzt ist. Aber auch Anders versucht mit dem hdmmernden Duktus seiner
Sétze, den vielen Wiederholungen, Komparativen und Kausalsatzkaskaden, den
moralischen Affront, der von seinen »Sujets« ausgeht, stilistisch abzubilden. Als
Bruder im Geiste betrachtet Anders den Maler vor allem, wenn er ihn als malen-
den Marxisten bezeichnet, weil er »dem Aussehen der Welt so gegeniiberstand, wie
die Theoretiker des Marxismus den Ansichten iiber die Welt gegeniiberstehen.«>4
Grosz habe nicht erst Ideologien — zur Verschleierung wahrer Verhéltnisse pro-
duzierte Weltbilder —, sondern bereits die Wirklichkeit selbst fiir eine verfilschte
gehalten und in seinen Bildern an deren Demaskierung gearbeitet: »Wenn es
zum Wirklichen wesentlich gehort, sich als >Erscheinung< zu schminken, dann
wiirde es zu dessen wahren und kompletten Bilde gehoren, beides: Wahrheit und
Schminke zugleich zu zeigen.« Grosz habe »die opake Schminke des Wirklichen,
also die >Erscheinung« durchdrungen und »das der Erscheinung zugrundeliegen-
de Eingeweide der sWahrheit« mit sichtbar gemacht. Es ist sicher kein Zufall,
dass diese Sitze der zentralen methodischen Primisse, die Anders Jahre zuvor im
ersten Band der Antiquiertheit an den Anfang seiner Bombenphilosophie setzt, bis
in einzelne Formulierung hinein dhneln: »Wenn es zur Situation eines Gegenstan-
des wesentlich gehort, da er verundeutlicht, bagatellisiert oder verdrangt wird,
dann gehort es umgekehrt zu dessen Darstellung — das macht deren Wahrheit
dann aus - diese Verundeutlichung wieder gutzumachen und den Umrif} zu iiber-
treiben; und zwar um so viel, wie dieser gewdhnlich >untertrieben« wird.«® Es gibt
noch eine weitere frappante Kongruenz zwischen Anders und Grosz. Entgegen der
alten Zeichenweisheit Max Liebermanns — »Zeichnen heif3t auslassen«, und zwar
alles Unwesentliche — lasst Grosz nach Anders gerade das Wesentliche aus, »um
mit Hilfe des nichtgezeigten Wesens zu demonstrieren, dafs es zum >Wesen« des heutigen
Menschen gehort, daf sein sWesenc bereits geopfert ist.<>” Der Technikphilosoph An-
ders wiederum setzt die Dinge an die leere Subjektstelle, um die Randstiandigkeit
des Menschen, die Antiquiertheit seines Wesens zu demonstrieren.

Sprachkritik

In den Tagebiichern, insbesondere aber in Sprache und Endzeit, den in der Zeit-
schrift FORVM bis 1990 verdffentlichten Texten zum geplanten dritten Band der
Antiquiertheit, ergénzt Anders seine methodologischen Uberlegungen um einen
weiteren wichtigen Aspekt, der allen philosophischen Bemiihungen zwangsldu-
fig vorgeschaltet ist: den der Sprachkritik. »Jedes gesellschaftliche System, ob
ein feudales oder liberales, entwickelt eine Sprache, die das System bis in die
Nebensachen hinein affirmiert«, schreibt Max Frisch in seiner New Yorker Poe-

33 Anders 1993: 209.

34 Ebd.: 211.

35 Ebd. Vgl. dazu auch ebd.: 245f.
36  Anders 1980: 236.

37 Anders 1993: 228.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Ubertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 307

tikvorlesung. »Eine Herrschaftssprache, nicht nur von der herrschenden Schicht
gesprochen, als Alltagssprache, die wir lernen als Kind und lebenslédnglich ge-
brauchen, ohne zu wissen, dass sie uns mit Vorurteilen fiillt.« Eine Sprache,

»die aus einer Summe von Redensarten besteht und Klischees, geprédgt von den
Interessen der herrschenden Schicht, diese Sprache, die wir in der Schule lernen als
die einzig richtige Sprache, ist aber nicht unbedingt die Sprache unsrer Erfahrung.
Sie entfremdet uns also von unsern Erfahrungen. Viele erleben nicht so, wie diese
Sprache es behauptet. Wie man es sagt. Da viele aber nicht sagen kénnen, wie sie
erleben, fiihlen sie sich verpflichtet, so zu erleben, wie diese Herrschaftssprache es
der schweigenden Mehrheit vorschreibt. Wie man erlebt. Die Herrschaftssprache
hat die Tendenz, uns zu entmiindigen, um uns verfiigbar zu machen. Sie kastriert
uns politisch Tag fiir Tag«.3®

Und sie verschleiert die Effekte unseres Tuns, die eigentliche Bewandtnis unse-
rer Produkte. Fiir ziemlich aussichtslos hilt Giinther Anders demgegeniiber das
Unterfangen, der Herrschaftssprache mit den Mitteln der Sprache beizukommen:
»S0 wenig wie es uns moglich ist, mit dem abgeschossenen, noch so genau hin-
zielenden Pfeil den Mond zu treffen, weil der zu weit entfernt ist; so wenig ist es
uns moglich, mit Hilfe unserer Worter, auch der scheinbar streffendstens, unsere
Produkte und deren Effekte zu treffen. Weil diese zu grof sind.«*° Nicht nur
apokalypseblind seien wir, so Anders, sondern auch apokalypsestumm und, weil
bereits viel zu sehr an die Zeitgenossenschaft von Atombomben und Genoziden
aller Art gewdhnt, auch apokalypsetaub.*® Die Neologismen und Fachtermini der
Wissenschafts- und Techniksprache, fortschreitende globale Arbeitsteilung und
Spezialisierung, die Verherrlichung der Arbeit und von Arbeitspldtzen um jeden
Preis sowie die Liigensprache der Werbung beschédigen Anders zufolge unsere
Ausdrucksfihigkeit fundamental.* Wovon ich nichts wissen kann (wissen will,
wissen soll), dariiber muss ich schweigen, lief3e sich in Abwandlung Wittgen-
steins sagen. Und mit Marx kann man ergénzen: Die Produzierenden sind nicht
nur nicht im Besitz der Produktionsmittel, sie verfiigen ebenso wenig iiber die
Produktionssprache. Krypto-totalitir nennt Anders diese Situation.*?

Auch als Sprachkritiker folgt er dem gesellschaftskritischen Impuls, den er mit
der Frankfurter Schule teilt. Sprachkritik ist Vernunftkritik und Vernunftkritik
Kritik der politischen Technologie. Wenn Auschwitz und Hiroshima monstrose
Auswiichse der Vernunft und ihrer Vergegenstiandlichung, der Technik, sind, dann
heift das: »in der Vernunft lauern die Fallstricke der Technik noch einmal.«** An-
ders selbst bemiiht sich in seinen eigenen Texten daher um »Vokabelaskese«, das
heift er weigert sich, Worter zu benutzen, die »entweder (im Wittgensteinschen
Sinne) sinnleer, oder (im Marxschen Sinne) ideologisch oder (im Goebbelsschen
Sinne) absichtlich irrefiihrend« sind, die in sich bereits »Krypto-Meinungen dar-

38 Frisch 2008: 66f.

39 Anders 1990: 19.

40 Vgl. Anders 1989a.

41 Vgl. Anders 1989c und d.

42 Vgl. Anders 1989c: 52; 1989e: 63f.
43 Langenbach 1988: 34.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 Die Welt als Vernichtungslager

stellen«.** Sie gehoren fiir Anders auf eine Art schwarze Liste gesetzt, das heif3t
verboten. In Zeiten, in denen Atombomben, neuerdings: Mini-Nukes, oder ge-
netische Manipulationen am menschlichen Erbgut verharmlost und verbramt
werden, fordert er neue — aussagekraftige — Vokabeln, die sich im Gegensatz zu
technokratischen »Plastikwortern«,*® Buchstabe gewordenen Vorurteilen, Euphe-
mismen und Liigen, an der Enormitét des Gegenstandes infizieren. Kurzum: »In
unser moralisches Aufgabenbuch gehért auch die Linguistik.«*

Das impliziert fiir Anders auch den Abschied vom universitdren Jargon: »Diese
akademische Diktion tragt nicht. Eine andere Diktion ist nétig. Keine extravagan-
te. Vielmehr hat man >nur< den Schritt zuriick in die Normalsprache zu machen.
Im normalen Sprechen spricht man zu jemandem, und {iber Dinge, die diesen
Jemand betreffen, und in einem Tone, den dieser Jemand versteht.«* Notwen-
dig sei ferner, sich von wirklichen Fragen affizieren zu lassen, statt massenhaft
Qualifikationsarbeiten, Sekundérliteratur beziehungsweise »Bildungsstoff« herzu-
stellen.*® Anders’ sprach- und philosophiekritischem Programm - erstens: zuriick
zu den Sachen selbst und zu den wirklichen Fragen, zweitens: zuriick zur Normal-
sprache, drittens: Vokabelaskese und neue Begriffe — liegt somit ein moralischer,
in erster Linie kommunikativer Wahrheitsbegriff zugrunde, der seine gesamte
Methodik motiviert:

»Regel: Nur dann, wenn sich das >Uber und das »>Zu, das sujet [sic!] des Sprechens
und das angesprochene Subjekt >deckens; nur dann, wenn wir auf diejenigen abzielen
und diejenigen erreichen, die, weil es um deren Schicksal geht, von uns erreicht werden
miissen und ein Recht darauf haben, von uns erreicht zu werden; nur dann haben unsere
Aussagen »>Sinns, nur dann werden sie auch wirklich wahr. Eine Wahrheit, die einem un-
bestimmten oder gar einem falschen Adressaten mitgeteilt wird, ist nicht eigentlich
>swahre.«*?

Fiir Anders muss, will man im Sprechen den rechten Ton treffen, unzweideutig
Klar sein, »wer warum (bzw. wozu) wem was tiber etwas mitzuteilen wiinscht. Kann
diese fiinffache (konventionell gesprochen: >soziologische<) Frage nicht beant-
wortet werden, dann bleibt [...] alle Beschaftigung mit Rede und Schrifttum
miiRig.<>® Weil die Bombe ja nicht nur iiber den Dichern der Universitiiten hin-
ge, fiihle er sich verpflichtet, schreibt Anders am 6. Dezember 1963 an Theodor
W. Adorno, »einen Ton und eine Sprache zu finden, mit der ich die unhappily
happy crowd erreichen kann.« Und obwohl auch er den Massenstil der Popula-
risierung verabscheue - »Die fiir Mundharmonika bearbeitete Kunst der Fuge

44 Anders 1982: 129, 135.

45 Vgl. Porksen 1989.

46  Anders 2002b: 58. Vgl. dazu auch Anders 1987a: 79.

47 Anders 1992b: 6.

48 Vgl. Ebd.: 25 bzw. 1993: XXXVIIL Ahnlich heift es bei Arendt (2000a: 325) dazu:
»In historischen Untersuchungen ist es nicht wichtig, zu fertigen Definitionen zu gelangen,
sondern stdndig Unterscheidungen zu machen, und diese Unterscheidungen miissen der
Sprache, die wir sprechen, und dem Gegenstand, mit dem wir uns befassen, folgen.«

49  Anders 1989b: 30.

50 Anders 1989e: 21.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Ubertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 309

ist mir genau so grauenhaft wie Thnen, der popularwissenschaftliche Stil viel
schlimmer als der akademische Stil, von dem er polemisch abhéngt« — glaubt er,
»dass man zuweilen fiir Mundharmonika komponieren muss, weil die Leute kein
anderes Instrument haben, auf der [sic!] sie sich die heutige notwendige Melodie
vorblasen konnen.«>! Die Abgrenzung einer vermeintlich reinen, aber abgeho-
benen Wissenschaft gegeniiber allen Formen ihrer Popularisierung ist Anders
zufolge politisch brisant. Wer nicht popularisiere und den Menschen au8erhalb
der Universititen Rede und Antwort stehe, der hinterlasse nur ein Vakuum, in
dem sich schlieRlich weit schlimmere Populisatoren einzunisten drohen.>? Der
Riickzug des Philosophen von der Welt bezeugt nicht Erhabenheit, er beférdert
Esoterik.

Philosophie als Gesellschaftstherapie

Dass der Popularisierer, heute wiirde man sagen: der Feuilletonphilosoph An-
ders als arrivierter Universitiatsprofessor kaum vorstellbar ist — entsprechen-
de Stellenangebote lehnte er ab —, ist oft bemerkt und mit dem Hinweis auf
die Radikalitit seiner Thesen, den unkonventionellen Methodenmix und den
journalistischen Stil erklart worden. Es gibt jedoch noch einen weiteren, auch
methodischen Grund, warum Anders nicht in die Reihe akademischer Philo-
sophen passt: Obwohl er sich stets von seinem Vater abzugrenzen versuchte,
blieb er dem beriihmten Psychologen doch in mindestens einer Hinsicht treu.>

51 Brief (ms.) von Giinther Anders an Theodor W. Adorno vom 6. Dezember 1963 (OLA
237/04, ohne Signatur).

52 Vgl. Anders 1992b: 15f., 22f.

53 Die Frage des geistigen Einflusses von William Stern auf seinen Sohn ist bis heute
ungeklirt und z&hlt zu den groflen Leerstellen der Anders-Forschung. Wie der Phi-
losoph Anders ist auch der Psychologe Stern in seiner eigenen Disziplin heute — zu
Unrecht, wie Werner Deutsch mehrfach hinlénglich gezeigt hat (vgl. unléngst 2009)
— weitgehend vergessen. Dabei ist er eine herausragende wissenschaftliche Figur.
Er eroberte noch in seiner Breslauer Zeit »nach und nach andere Bereiche fiir die
Psychologie, indem er in Kooperation mit Praktikern aus Schule, Betrieb, Militir
und Rechtswesen Alltagsprobleme aufgreift und sie mit psychologischen Mitteln zu
beantworten sucht.« (Deutsch 1997: 76) Er prégte die Begriffe »Angewandte Psy-
chologie« und »Forensische Psychologie, fithrte eine bis heute giiltige Systematik
der Differentiellen Psychologie ein und begriindete das Konzept des Intelligenzquo-
tienten (IQ). Zudem trat er als erster psychologischer Sachversténdiger vor einem
deutschen Gericht auf (vgl. ebd.: 77). Trotz seines betrdchtlichen akademischen Re-
nommees blieb Stern, wie spéter sein Sohn, im Grunde zeitlebens ein Grenzginger
und Aullenseiter. Eine eigene Schule griindete auch er nicht. Erstaunlich, wie die
Sekunddrliteratur bis heute ignoriert oder marginalisiert, dass der junge Giinther
Anders sein Studium 1919 in Hamburg bei seinem eigenen Vater begann, an dessen
akademischen Rang heute noch eine Biiste in der Universitét erinnert. Der Sohn
diirfte die Schriften des Vaters, vermutlich sogar schon vor Studienbeginn, intensiv
rezipiert haben, insbesondere das dreibéndige philosophische Werk Person und Sache
(Stern 1906; 1918; 1924), in dessen Zentrum der Mensch als ganze Person steht. Ne-
ben einem ausgeprégten Interesse an interdisziplindrem, phdnomenologischem und
angewandtem Denken hat der Vater dem Sohn und Studenten wohl besonders diese
unbedingte Orientierung auf die Person vererbt, die sich sowohl in den Andersschen

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 Die Welt als Vernichtungslager

Er war nicht blo3 ein politischer Denker oder, in der entsprechenden Fach-
terminologie: ein Technik- und Sozialphilosoph. Philosophieren bedeutete fiir
ihn die investigative Enthiillung der zugeschiitteten Wahrheit des Menschen
iiber sich selbst. Man wiirde Anders’ moralischen Wahrheitsbegriff daher zu
eng fassen, wenn man ihn auf seinen sprachkritischen Pragmatismus reduzier-
te und nicht auch seinen therapeutischen Anspruch wahrnehmen wollte. Denn
dass Philosophie unbrauchbar beziehungsweise wirkungslos ist, wenn sie sich
einer falschen (Kunst-)Sprache bedient, das heif3t an ihren Adressaten vorbei-
redet, oder wenn sie ihren Gegenstand verfehlt, das gilt analog fiir erfolglose
Psychotherapien. Auch dabei gilt es, den richtigen Ton zu treffen und zu den
eigentlichen Ursachen hinter der &ufleren Fassade vorzudringen, wenn Men-
schen sich von ihren seelischen Verstrickungen befreien sollen. Und bevor das
im Idealfall gelingt, muss man sie fiir gewohnlich erst einmal dazu bringen,
ihre eigene Misere zu spiiren. Genau das empfiehlt Anders seinen Endzeitgenos-
sen angesichts ihrer Apokalypseblindheit.>* Es gelte, sich von der eigenen Lage
produktiv verstéren zu lassen.>® Anders’ friihe Anthropologie, die das Leiden
an der Kontingenz thematisiert und zum Ausgangspunkt einer kulturkritischen
Analyse macht - Stichwort nihilistischer Mensch -, die Schamanalyse aus dem
ersten Band der Antiquiertheit, die Geféllethese und die daraus resultierende
Forderung, sich endlich der Geschichte der Gefiihle anzunehmen,®® die Idee ei-
ner Psychologie und Psychopathologie der Dinge, schlief3lich das anriihrende
kontingenzphilosophische Fazit seines Lehrgedichts Mariechen (»Die Moral ist
einfach: Freu dich«*’) — all das belegt eindrucksvoll, wie sehr der Philosoph
zugleich als eine Art philosophierender Therapeut auftritt, der mit den Mitteln
eines psychologisch aufgeklédrten Verstandes, aber auch der Einfiihlung, nicht
blof3 entziindete Gedanken, sondern schwer beschiadigte Weltverhéltnisse (die
Hannah Arendt zufolge bekanntlich immer auch Selbstverhaltnisse sind) heilen
will.

Wahrscheinlich hat Anders’ ausgeprigter Intellektualismus, der in letzter In-
stanz meist triumphierte, diese Seite seines Philosophierens fiir ihn selbst im
Dunkeln gehalten. Doch misst Anders die Giite von Philosophie explizit auch
daran, ob sie denen niitzt, an die sie sich richtet, ob sie ihnen gut tut — und
das heifdt: ob sie ihnen zur Wahrheit {iber sich selbst verhilft, auch wenn sie
schmerzhaft ist, und ob sie dazu beitrégt, diese Wahrheit praktisch wirksam
werden zu lassen. Anders richtet die philosophische Frage nach dem guten Le-
ben an die Philosophie selbst. Sie hat nicht nur aufklarerische Funktion. Sie
ist auch Vehikel zu einer Selbst- und Welteinsicht, die auf den ganzen Men-
schen — die Person, die der Vater in den Mittelpunkt seiner Arbeit stellte —
abzielt. Der Denker Anders hat es nicht blof3 auf die reine Wahrheit abgese-

Friihschriften als auch in der spéteren Antiquiertheit niederschlégt. Zu Vater und
Sohn vgl. auch Schmidt 1991.
54 Vgl. Anders 2003: 108.
55 Vgl. Anders 1996: 189.
56 Vgl. dazu die Vorbemerkung tiber die Geschichte des Fiihlens in Anders 1997: 7-10.
57 Anders 1994c: 79.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Ubertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 311

hen, er will vor allem die endgiiltige Zerstorung der menschlichen Seele im
Zeitalter der zweiten und dritten industriellen Revolution verhindern. Dies ver-
sucht er, indem er alle seine kognitiven und kreativen Ressourcen mobilisiert,
um Protestbriefe aufzusetzen, Lehrgedichte zu verfassen und »Warnbilder«>®
zu malen, die an Herz und Hirn gleichermallen appellieren. Der Sarkasmus
und die bittere Ironie, die sein Werk durchstréomen, sind nicht Ausdruck des
Abgesangs auf eine sich selbst beseitigende Spezies, sondern umgekehrt ein
Zeichen von groRer Zuneigung, die sich im Ubrigen — nachzulesen im Marie-
chen oder in den Ketzereien — nicht nur auf die eigenen Artgenossen beschrankt
(siehe Kapitel 11.4.2, S. 458-462). In ihrem leidenschaftlichen Impuls ist die
Anderssche philosophie engagée so radikal diesseitig, dass sie sich am Ende als
Philosophie selbst aufhebt, wenn Anders ausruft: »Sei moralisch, obwohl Du,
daR >Sollen sein soll, nicht begriinden kannst, nein sogar fiir unbegriindbar
haltst.«>°

Systematik aprés coup

Wer auf diese Weise mit dem Herzen philosophiert, hat an Impact-Faktoren kein
Interesse. Das bedeutet jedoch nicht, dass das Anderssche Werk »trotz des [...]
impressionistischen Charakters«®° v6llig unakademisch und unsystematisch wire.
»Mit Verbliiffung stelle ich fest«, schreibt Anders in Lieben gestern, »daf3, ohne
daB ich von vornherein >Systemabsichten« verfolgt hétte, meine Schriften, auch
die thematisch diversesten, auch die okkasionellsten, eng zusammengehoren.«°!
Was sie zusammenhdlt und eine »Systematik aprés coup« ohne Systemanspruch
erzeugt,%? ist die philosophische Frage nach Wesen und Seele des Menschen
und seinem Schicksal in der modernen Welt. So erklart Anders in seinem Buch
iiber Weltraumfliige (Der Blick vom Mond), dieses habe urspriinglich »Die Anti-
quiertheit der Erde« heilen sollen, »weil ich damit den strengen systematischen
Zusammenhang zu zeigen wiinschte, in dem meine diversen Arbeiten stehen.
Tatsachlich darf ich wohl behaupten, da® alle meine seit der >Antiquiertheit
des Menschen« herausgekommenen Veroffentlichungen monographische Varia-
tionen des Hauptthemas des groReren Buches gewesen sind.<%® Die Systematik
aber entsteht hier wie dort allein dadurch, dass Anders’ politisch, moralisch und
existentiell brisante Gegenstidnde zum Thema macht — und nicht, weil er seine An-
tiquiertheitsthese »illustrieren« oder ein in sich schliissiges System konstruieren
will, dem sich die Realitit zu fiigen hatte.%*

58 Vgl. Anders 1965.

59 Anders 2002b: 51.

60 Anders 1981: 11.

61 Anders 1997: 10.

62 Anders 1981: 10.

63 Anders 1994a: 15.

64 So wenig systematisch Anders’ Philosophieren auch erscheine, sei es doch stets
durch dieselbe innere Struktur gekennzeichnet, so Margret Lohmann (1996a: 58):
»Die Reflexion wird immer veranlaf3t durch ein singuldres empirisches Phdnomen
der Lebenswirklichkeit«.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 Die Welt als Vernichtungslager

Denken ohne Geldnder

Den Primat der Sache — des Ereignisses — vor jeder noch so stimmigen Theorie
postuliert auch Hannah Arendt. In der Weigerung, sich selbst als Philosophin zu
betrachten, driickt sich nicht nur ihr Unbehagen gegeniiber esoterischen Fachter-
mini und akademischen Abhandlungen aus, sondern vor allem ein radikaler Bruch
mit der européischen akademischen Tradition der Vorkriegszeit. »Ich will Politik
sehen mit, gewissermalen, von der Philosophie unverstellten Augen«, erklart
sie einem ungldubigen Giinter Gaus im Fernsehinterview.®® Thre Denkungsart
charakterisiert sie im Freundes- und Kollegenkreis als »vielleicht ein wenig au-
Rerhalb des Normalen, ein wenig extravagant«.®® Wie Giinther Anders arbeitete
auch Hannah Arendt mit den Mitteln methodischer Ubertreibung und Montage
auf der Schnittstelle zwischen Philosophie und Journalismus, als »eine Art freier
Schriftsteller [.], irgend etwas zwischen einem Historiker und einem politischen
Publizisten«, wie sie 1945 an Jaspers schreibt.” Nur politisch aktiv wollte sie,
im Gegensatz zu Giinther Anders, nicht sein. Fiir den Sprung von der Theorie in
die Praxis fehlte ihr sowohl die Lust als auch der Mut, in ihren Augen auch das
passende Geschlecht: »Manner wollen immer furchtbar gern wirken; aber ich sehe
das gewissermafen von auflen. Ich selber wirken? Nein, ich will verstehen.«%®
Und dazu war ihr jedes addquate Mittel recht. Seyla Benhabibs Beschreibung der
Arendtschen Totalitarismus-Studie als »eine Mischung aus Geschichtsschreibung,
Philosophie, Journalismus und sogar Literaturbetrachtung«®® lisst sich grosso
modo auf das Gesamtwerk iibertragen,”® ebenso wie die Einschétzung Dan Diners,
der den Elementen und Urspriingen einen »kaleidoskopischen Charakter« attes-
tiert. Das Buch sei »eine Ansammlung aphoristischer, polemischer, analytischer,
biographischer und reflexiver Textsorten«.”! Es ist gerade diese »Mischung aus
Analyse, anspruchsvollem Journalismus, Philosophie, Psychologie, Literatur und
Anekdotex, die gleichermafen fasziniert und provoziert.”? Ingeborg Nordmann
attestiert Arendt einen »auergewdhnlichen Sinn fiir die Realitédtshaftigkeit der
Sprache und Montagetechnik der literarischen Avantgarde« und sieht in ihren
Schriften einen flieBenden »Wechsel von narrativen zu konstruktiven, von lite-
rarischen, philosophischen und historischen Passagen, ohne daf dieser Wechsel

65 Arendt 2005d: 47.

66 Ebd.: 114.

67 Arendt/Jaspers 1985: 59.

68 Arendt 2005d: 48.

69 Benhabib 2006b: 59. Auch Franziska Augstein (2006: 178) sieht in Arendts Schriften
»passagenweise eine journalistische Farbung«. Zudem vermischten sich »das stringen-
te SchluRfolgern und das intuitive Urteilen«. Und Helmut Kuhn (1960: 130), einer
der ersten deutschen Rezensenten der Vita activa, schreibt: »Die Verf. denkt mit der
systematischen Entschlossenheit eines deutschen Philosophen, aber sie schreibt mit
dem sprachlichen Hochglanz und dem Sinn fiir Aktualitat, die fiir die Oberschicht
des amerikanischen Journalismus charakteristisch ist.«

70 Wild 2006: 121.

71 Diner 2007: 37, 40.

72 Elon 2000: 19.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Ubertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 313

methodisch begriindet wird«.”®> Das stimmt nicht ganz. Im Totalitarismusbuch
rechtfertigt Arendt — auf einer (methodischen) Linie mit Giinther Anders - ihre Ex-
kurse ins Literarische damit, dass es gesellschaftliche Faktoren gebe, »von denen
die politische und wirtschaftliche Geschichte schweigt, die sich selbst unter der
Oberflache verzeichenbarer Ereignisse verbergen und fiir die wir daher auf Dich-
ter und Schriftsteller angewiesen sind«.”* Diese hielt sie einerseits fiir notwendige
Korrektive einer genuin wissenschaftlichen — und das heif3t bei Arendt meist: von
Theorie getriibten, pradeterminierten — Sicht, fiir Seismographen kommender
Umbriiche, Katastrophen und Neuanféinge.”> Andererseits nahm sie literarische
AuBerungen als historische Quellen ernst. Der literarische Blick und der Blick
auf Literatur, ebenso wie deren spezifischer Stil, werden von Arendt immer dort
eingesetzt, wo der wissenschaftliche nicht aus- oder hinreicht. So hielt sie bei-
spielsweise Joseph Conrads Heart of Darkness »geeigneter [...] als die einschlédgige
geschichtliche oder politische oder ethnologische Literatur«, um die Erfahrungen
der europdischen Kolonisatoren in Afrika zu erhellen, die ihrer Meinung nach fiir
die Bildung des Rassebegriffs des 20. Jahrhunderts entscheidend waren. Wolle
man das Entsetzen iiber die vermeintlich unzivilisierten, barbarischen Einwohner
Afrikas begreifen, aus dem heraus der Rassebegriff entstanden sei, diirfe man sich
»weder bei den Gelehrten der Volkerkunde« Auskunft holen, denn diese hatten
sich als Forscher ja gerade von allen Emotionen freizumachen, »noch bei den Ras-
sefanatikern, die vorgeben, iiber das Entsetzen erhaben zu sein«, aber auch nicht
»bei denen, die in ihrem berechtigten Kampf gegen Rassenvorstellungen aller
Art die versténdliche Tendenz haben, ihnen jegliche reale Erfahrungsgrundlage
{iberhaupt abzusprechen.«’® Von Franz Kafka entlehnt Arendt das Prinzip der
»Montage von Dingen, die eigentlich nicht zusammengehoren« und lernt bei ihm,
»wie Verkehrung innerhalb der Normalitédt funktioniert, wenn sie nicht als eine
evolutionére Figur betrachtet wird.«’” Der Wechsel von historischer Analyse zur

73  Nordmann 1998: 60; ebenso 1994: 38. Fiir Arendts Dekonstruktionsarbeit im Totali-
tarismusbuch lassen sich, so Nordmann (1997: 79) »keine Definitionen, Regeln und
Gesetze formulieren. Die Subjektivitédt der theoretischen Methode wird einsehbar
gemacht und durch keine geschichtsphilosophische Metatheorie kaschiert.«

74 Arendt 2005a: 210f. Barbara Hahn (2005: 97) zufolge wird in Arendts — deutsch-
sprachigen — Texten stidndig komponiert: »Keines ihrer theoretischen Biicher kommt
ohne eingesprengte Gedichtzeilen aus. In fast keinem ihrer Texte fehlt eine Referenz
auf poetische Sprache. Oft sind ihre Passagen selbst poetisch, rhythmisiert, laut-
lich durchgearbeitet.« Die Ansicht, dass Historiker Geschichtenerzéhler sind und
Geschichtsschreibung der Literatur néher steht als der Wissenschaft, hat auch ein
anderer prominenter Jaspers-Schiiler vertreten, der zugleich einer der polemischsten
Arendt-Kritiker war: Golo Mann (vgl. Fest 2004: 234ff. sowie Ludz/Wild 2011: 20).

75 Vgl. Arendt 2005a: 325.

76 Arendt 2005a: 407f.

77 Nordmann 1997: 82. Auch Thomas Wild (2006: 121) weist auf die »montageartige
Struktur« der Elemente und Urspriinge hin. Arendts zweites grof3es Vorbild fiir ihr
auf die konkrete Erscheinung und die Montage scheinbar disparater Fundstiicke,
Genres und Sachverhalte abzielendes methodisches Vorgehen ist neben Kafka auf3er-
dem Walter Benjamin, auch wenn Arendt in ihren philosophischen Arbeiten kaum
auf den Freund zu sprechen kommt. Das methodische Verwandtschaftsverhéltnis

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 Die Welt als Vernichtungslager

Literatur und umgekehrt hat bei Arendt also durchaus Methode. Er ist, obwohl
in sich keiner fest gefiigten Systematik folgend, keineswegs beliebig. Man darf
ihn inter- oder sogar transdisziplindr nennen.

Das gilt gleichermal3en fiir Arendts von Walter Benjamin inspirierte Technik,
sich aus dem Fundus der von ihr so genannten Tradition, der westlichen Phi-
losophiegeschichte bis 1945, wie in einem Steinbruch zu bedienen, aus dem
einzelne Elemente herausgebrochen und neu angeordnet werden, so dass, wie
Ingeborg Nordmann schreibt, eine »Topographie von Unterschieden« entstehe,
eine Landschaft, in der man sich dem Untersuchungsgegenstand von vielen Seiten
aus nahern koénne:”®
»Ich bediene mich, wo ich kann. Ich nehme, was ich kann und was mir paf3t. Das soll
heiflen, daf? ich nicht ldnger glaube, daf wir ...Ich denke, einer der gro8en Vorteile
unserer Zeit ist wirklich, was René Char, wie Sie wissen, gesagt hat: sUnserer Erb-
schaft ist keinerlei Testament vorausgegangen.« Das heif3t, es steht uns vollkommen
frei, uns aus den Topfen der Erfahrungen und Gedanken unserer Vergangenheit zu
bedienen.«”?

Arendt bewegte sich zwischen diesen Topfen bekanntlich »ohne Gelinder«.®
Das bedeutet zweierlei: Ihre Textinterpretationen waren, so Margaret Canovan,
»brillant und héufig aufklérerisch, aber manchmal auch ausgesprochen eigen-
méchtig.<®! In der Tat ist bei Arendt gelegentlich nicht ganz klar, »wo die eigenen
Kategorien der Autorin enden und wo die autoritativ eingefiihrten Klassikerzitate
beginnen«, wie Alfons Séllner konstatiert.3 Fachliteratur habe sie nie systema-
tisch zur Kenntnis genommen, wirft sie sich einmal selbst vor.®3 Doch zum einen
las Arendt viel, auch akademische Texte, zum anderen war es ihre tiefste Uberzeu-
gung, »daf man so zu denken anfangen mii3te, als wenn niemand zuvor gedacht
hiitte, und erst anschliefend beginnen sollte, von den anderen zu lernen.«3* Mit
dieser provokanten, von Heideggers suggestiver Kathederwirkung inspirierten
Haltung setzte sich die ansonsten durchaus konservative Bildungsbiirgerin iiber
elementare Grundsétze wissenschaftlichen Arbeitens hinweg. So bezeichnet Mi-

zeigt sich besonders deutlich am Ende von Arendts Benjamin-Essay, wo sich der
héufig zitierte Satz findet: »Die griechische Polis wird solange am Grunde unserer
politischen Existenz, auf dem Meeresgrunde also [auf dem Benjamin laut Arendt
wie ein »Perlentaucher« nach verborgenen Quellen schiirfte; C.D.], weiter da sein,
als wir das Wort >Politik< im Munde fiihren.« (Arendt 2006c: 95) Zum Verhiltnis
Arendt-Benjamin wie zur Kontroverse um Arendts Benjamin-Essay, in dem sie
zugleich Kafka ein Denkmal setzt, vgl. ausfiihrlich Schottker/Wizisla (Hg.) 2006.

78 Nordmann 1994: 12f.

79 Arendt 2005d: 124f., ohne Anmerkung.

80 Arendt 2005a: 42.

81 Canovan 1997: 83.

82 Sollner 1990: 202.

83 Vgl. Arendt 2005d: 112. Dasselbe behauptet auch Giinther Anders von sich. Es sei
seiner akademischen Ausbildung bei Husserl geschuldet, dass er von Philosophiege-
schichte wenig Ahnung habe. Aufferdem sei ihm die Rezeption der Klassiker immer
schwer gefallen (vgl. Anders 1987a: 25ff.).

84 Arendt 2005d: 113.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Ubertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 315

chael Greven ihr Denken als »leidenschaftlich, parteilich, voller Einseitigkeiten
und Entschiedenheit, wie sie dem wissenschaftlichen Betrieb nicht nur philoso-
phischer Seminare im 20. Jahrhundert fremd geworden sind.«®® Dieser quer zu
akademischen Gepflogenheiten stehende Stil sei oft &drgerlich, befindet Ursula
Ludz. Arendts Urteil wirke »altklug, besserwisserisch, zu allgemein, auch unge-
recht, insgesamt aber von philosophischer Reflexion und Gemeinsinn (>common
senseq) getragen«.®® Alles in allem, resiimiert Wolfgang Heuer, ist Arendts Denk-
weise eine Art Antithese zur geistigen Tradition der deutschen Wissenschaften:
»Essayistische Schriften, humanistischer Skeptizismus, Interdisziplinaritat und
Unabgeschlossenheit passen nicht zu einem Idealismus der Welterkldrung, zu
einer Suche nach Letztbegriindung und objektiver Wahrheit, der bis heute unser
Geistesleben pragt.«&’

Dass Hannah Arendt keine rechte Methode habe, gehort wohl auch deshalb
zu den haufigsten Feststellungen selbst der ihr gewogenen Interpreten. Anstelle
einer Methode habe sie »mit impressionistisch-einfiihlender Assoziationskraft
unterschiedliche Gegenstinde in eine von ontologischen Kategorien gepréagte
Gesamtsicht« zusammengefiigt, meint pars pro toto Hans Mommsen.®® Das ist
nicht rundheraus falsch. Von einer »systematischen Verweigerung wissenschaftli-
cher Methodologie«, wie Antonia Grunenberg sie unterstellt,®® kann allerdings
keine Rede sein. Zumindest ist unklar, wogegen sich der Vorwurf mangelnder
Methodologie in diesem Zusammenhang richtet. Denn {iiber ihre eigene Metho-
de hat Arendt durchaus 6ffentlich nachgedacht. Diesbeziigliche Uberlegungen
sind {iber das Denktagebuch, Anmerkungen, Briefe, Diskussionsbeitrige oder
Vorworte verstreut.”® Der Aufsatz Verstehen und Politik enthilt eine Skizze ihres
methodologischen Programms.®! Zu ihren priméren Arbeitswerkzeugen gehoren
Einbildungskraft und Phantasie ebenso wie der gesunde Menschenverstand: »Was
allein uns wirklich helfen kann«, betont Arendt in ihrem Fernsehgesprédch mit
Roger Errera, »ist >réfléchir«, Nachdenken. Und denken heif3t stets kritisch denken.
Und kritisch denken bedeutet stets dagegen sein.«’? Vor dem Hintergrund dieser
programmatischen AuRerung ist Arendts Neigung zu verstehen, »to overdraw
her arguments in a polemical fashion«,*® was sich, vor allem im Rahmen der

85 Greven 1993: 71.

86 Ludz 2000: 404.

87 Heuer 1997: 22. Schon zu Beginn von Arendts akademischer Karriere brach sich die-
se anti-akademische Grundhaltung Bahn. So interpretierte Arendt den Kirchenvater
Augustinus in ihrer Dissertation »buchstéblich und im besten Sinne undiszipliniert,
was ihr die Rezensenten sogleich als Versto3 gegen das wissenschaftliche Reinheits-
gebot ankreideten.« (Wild 2006: 21)

88 Mommsen 2005: 36. Wenige Seiten zuvor spricht Mommsen (ebd.: 26) noch von
einer »eigentiimlichen impressionistisch-deduzierenden Methode.«

89 Grunenberg 2006: 331.

90 Vgl. dazu auch Nordmann 1998: 61.

91 Vgl. Arendt 2000a: 110-127.

92 Arendt 2005d: 125.

93 Mommsen 2001: 224. In seinem Vorwort zum Eichmann-Report urteilt Mommsen
(2005: 36), Arendts unkonventioneller Methode seien »faszinierende Einsichten in

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 Die Welt als Vernichtungslager

Auseinandersetzung um ihr Eichmann-Buch, oft als Bumerang fiir die kompro-
misslose Denkerin erweist (und ein selbst gewdéhltes Schicksal ist, das sie mit
Giinther Anders teilt). »Ubertreiben« — natiirlich«, schreibt Arendt am 25. Januar
1952 an Karl Jaspers: »Sinnzusammenhinges, wie Sie sagen, sind anders kaum
darzustellen. Sie {ibertreiben auch nicht, sie préparieren nur heraus. Denken
iibertreibt iiberhaupt immer«. Zudem konne man vor dem Hintergrund des 20.
Jahrhunderts getrost sagen, »dal} die Realitét siibertrieben« ist. Unser Denken,
daR ja doch gewohnte Bahnen iiber alles liebt, kommt kaum nach.«>*

In solchen Fallen, und die sind fiir Arendt heute die Regel, hilft am Ende nur
noch réfléchir beziehungsweise, und dabei handelt es sich um eine weitere, von
Aristoteles inspirierte Methode Arendts: Unterschiede machen. »Ich beginne im-
mer alles [...], indem ich sage: A und B sind nicht dasselbe«, betont Arendt im
Gesprich mit Mary McCarthy.”® Angesichts einer bis ins Monstrdse verzerrten
Wirklichkeit und einer dieser nicht mehr gewachsenen Theoriebildung gilt es,
sich von methodologischen Vorurteilen frei zu machen und auf das Wesentliche
zu besinnen, ndmlich die Fahigkeit des menschlichen Geistes, zu differenzieren
und, auf dieser Basis, selbstdndig zu urteilen. Unter einem selbsténdigen Urteil
versteht Arendt dabei nicht die Subsumtion eines konkreten Einzelnen unter
ein Allgemeines (zum Beispiel: »Dies ist ein Baum«). Urteile dieser Art, die sich
eines bereits feststehenden Malf3stabs bedienen, bezeichnet Arendt auch als »Vor-
Urteile«. Sie sind nétig, um sich in der Welt zu orientieren, aber langst nicht
hinreichend. Sind die alten Mal3stdbe, die diesen Vor-Urteilen zugrunde liegen,
némlich unbrauchbar geworden, was nach Arendt seit dem (vermeintlichen)
Zivilisationsbruch offenkundig der Fall ist und nicht mehr durch den Einsatz
zurechtkonstruierter ErsatzmaRstidbe repariert werden kann, muss eben »ohne
Geldnder« — mal3stabslos — geurteilt werden. Wie dies gehen kann, liest Arendt
an Kants Modell des dsthetischen Urteils ab, in dem sie die eigentliche politische
Philosophie des Kénigsbergers begriindet sieht.”® Das maRstabslose Urteil ver-
fahrt nicht subsumierend, sondern reflektierend, es bedenkt mit, »wie sich der zu
beurteilende Gegenstand oder Sachverhalt aus Sicht eines oder mehrerer anderer
darstellen kénnte.«*”

Erkliren versus Erhellen

Damit héngt auch die quasi hermeneutische, bisweilen zirkuldre Argumentati-
on Arendts zusammen, von Ludger Liitkehaus am Beispiel des Natalitdtsbegriffs
herausgearbeitet (siehe Kapitel 1.1.2.3, S. 109-112). Sie ist demselben Verfahren
verpflichtet, das Glinther Anders in seinen Friihschriften verfolgt. Beiden Theo-

universelle Strukturen« zu danken, dies gehe aber »mitunter nicht ohne gewaltsame
Konstruktionen« ab.

94 Arendt/Jaspers 1985: 212.

95 Arendt 2005d: 114. An anderer Stelle heif3t es: »Ich kann nur das definieren, was
unterschieden ist, und, wenn iiberhaupt, nur dann zu Definitionen gelangen, wenn ich
Unterscheidungen mache.« (Arendt 2000a: 325) Zu Arendt als Neoaristotelikerin vgl.
Hoffe 1993: 17.

96 Vgl. Arendt 1993a: 17-23f. bzw. 1985 sowie Kap. 11.4.1.

97 Liidemann 2008: 39.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Ubertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 317

retikern geht es nicht darum, einen Vorgang oder eine Sache zu erkldren, das
heif3t aus vermeintlichen Ursachen und Pramissen gleichsam abzuleiten, sondern,
wenn moglich, aus unterschiedlichen oder quer zur gewohnten Wahrnehmung
stehenden Blickwinkeln zu erhellen (siehe Kapitel 1.1.1.1, S. 36f.). Fiir addquate
Lichteffekte sorgen Unterscheidung und Ubertreibung ebenso wie Collagierung
und Montage, aber auch eine an Max Webers Idealtypisierung orientierte Begriffs-
bildung. In Bezug auf ihre Definition von Macht, Gewalt, Stirke und Autoritit, im
Grunde aber fiir alle ihre Schliisselbegriffe giiltig, mahnt Arendt: »Wenn wir uns
solcher begrifflichen Unterscheidungen bedienen, diirfen wir nicht vergessen, dal
sie zwar keineswegs willkiirlich sind und den Phédnomenen in der Wirklichkeit
durchaus entsprechen, daf3 sie aber andererseits aus dieser Wirklichkeit gleichsam
herausprapariert sind und in begrifflicher Reinheit nur selten in ihr anzutreffen
sind.<*® Gleiches gilt von Andersschen Denkfiguren wie etwa dem historischen
oder nihilistischen Menschen. Ahnlich wie Anders entwickelt Arendt Figuren, Ty-
pologien und historische Modelle, um unter »Zuhilfenahme der in der Geschichte
niedergeschlagenen Erfahrungen«®® Gegenwirtiges besser zu verstehen. In die-
sen Denkiibungen, in der narrativen Struktur der Modell- und Idealtypenbildung
— man denke an die Geschichte der Kolonisierung und Ersetzung des antiken
offentlichen Raums durch die Gesellschaft - sieht Seyla Benhabib den methodolo-
gischen Kern des Arendtschen Denkens: »Solche Denkiibungen graben im Schutt
der Geschichte, um jene >Perlen« vergangener Erfahrungen, mit ihren sedimentier-
ten und verborgenen Bedeutungsschichten, zu bergen, um dann aus ihnen eine
Geschichte herauszulesen, die dem Denken als zukiinftige Orientierung dienen
kann. «!%

Kritik

Giinther Anders und Hannah Arendt gehen, so scheint es, ohne groen, manche In-
terpreten meinen: ganz ohne methodologischen Vorlauf und ohne methodischen
Werkzeugkasten in medias res und riskieren dadurch die Wertschitzung ihrer
Professionen. So spricht beispielsweise Stefan Broniowski Giinther Anders im
Kurzschlussverfahren rundweg ab, ein Philosoph zu sein, da er keine philosophi-
sche Methode habe.!?! Doch das trifft weder auf Anders noch auf Hannah Arendt
zu, und zwar aus mehreren Griinden. Zum einen, weil beider Philosophieren
erkennbar in akademischen Traditionen verankert ist, und sie sich aufSerdem an
anerkannten Methoden wie eben der Weberschen Idealtypenbildung orientieren.
Zum anderen, weil sie ihre Arbeiten, wenigstens ex post, auch methodologisch
reflektieren (siehe oben). Margret Lohmann konstatiert bei Anders gar ein »gera-

98 Arendt 2005c: 47. Der Eindruck einer »spirituellen Pseudo-Kausalitét«, der Arnold
Gehlen (1961: 484) bei der Arendt-Lektiire befiel, 14sst sich angesichts dieser und
anderer Stellungnahmen Arendts nicht nachvollziehen. Arendt war keineswegs der
Meinung, dass philosophische Ideen »reale Ereignismassen« auslosen. Sie hatte sicher
kein »bewuBtseinsmagische[s] Weltbild«.

99 Arendt 2000a: 282.

100 Benhabib 1991a: 149.

101 »Zum Philosophieren gehort eine philosophische Methode. Bei Anders findet sich
keine solche, also ist er kein Philosoph.« (Broniowski 2003: 143)

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318 Die Welt als Vernichtungslager

dezu leidenschaftliches Interesse an der Orientierung der Philosophie {iber sich
selbst«.192 Der Habitus der Distanz, mit dem sowohl Anders als auch Arendt der
philosophischen Tradition begegnen, um gerade das davon — auch methodisch —
unabhingige beziehungsweise abweichende Denken als philosophisch zu bestim-
men, darf vor diesem Hintergrund nicht als Beleg fiir methodologische Inkom-
petenz gelesen werden. Dies vorausgesetzt, hat Stefan Broniowski sich in einer
fiir die Methodenkritik an Anders nicht untypischen Weise von Anders’ Selbstin-
szenierung tduschen lassen. Zeitlebens hatte sich der Autor der Antiquiertheit als
AuBenseiter empfunden, aber auch selbstbewusst vom universitdren »Betrieb«
abgegrenzt, was die Autoritat seiner Schriften in gewissen gesellschaftlichen Krei-
sen zuséitzlich erhdhte und an den Universititen unterminierte. Auch deshalb
galt er in der Sekundirliteratur lange als ein unterschétzter und missachteter Un-
bekannter.!%® Véllig zu Recht widerspricht Broniowski diesem (Selbst-)Bild, das
ihn jedoch zugleich gefangen nimmt. Denn Giinther Anders’ Selbsteinschétzung
als AuRenseiter, Autodidakt und Sekundérliteraturverichter verstellt den Blick
auf seine akademischen Wurzeln, die strenge Denkschule Husserls, die intensive
Auseinandersetzung mit Freud, Marx und der Frankfurter Schule, die seinen Sinn
fiir Dialektik scharfte (und sich in seinem philosophischen Hauptwerk deutlich
niedergeschlagen hat), sowie der kiinstlerischen Avantgarde der Weimarer Zeit.
Sein Denken nihrte sich aus unterschiedlichen Quellen. Auch das hat ihn, ne-
ben seiner phédnomenologischen Grundausbildung, immer wieder zu kritischer
Selbst- und Methodenreflexion gezwungen. Vor allem aber bewahrte es seine
Philosophie vor mono-methodischer Sklerotisierung. So bleibt am Ende nur, dass
Anders’ (wie Arendts) Methodik hochst ungewohnlich, unkonventionell und —
freilich, wie ich meine, in einem guten Sinn - eklektisch ist. Nur folgt aus diesem
Umstand keineswegs, dass es sie nicht gibt oder dass sie zwangsldufig unphiloso-
phisch oder gar korrumpiert ware. Broniowski nimmt nicht nur Anders’ eigene
methodologische Ausfiihrungen nicht zur Kenntnis, er verwechselt aullerdem die
Abweichung von herkémmlichen Methoden mit der Abwesenheit von Methode
tiberhaupt, ohne wie Anders und Arendt zu beriicksichtigen, dass Epochenbriiche
oder neuartige Klassen von Gegenstdnden wie zum Beispiel Atombomben oder
Menschenklone den Riickgang auf traditionelle Denkwege fragwiirdig erscheinen
lassen und daher methodische Neuzugénge erfordern.'%*

102 Lohmann 1996a: 60.

103 Vgl. dazu Dries 2009: 19ff.

104 Dies zusammengenommen, bleibt rétselhaft, wie Broniowski zu seinem harschen
Urteil kommt. Zwar untersucht Anders tatsdchlich kaum einmal den konkreten
Gebrauch eines Produkts, wie Broniowski moniert. Dies ist aber auch nicht seine
Absicht. Dass er sich hingegen iiberhaupt nicht fiir »die Sachen selbst« interessieren
wiirde, ist schlicht abwegig. Absurd wird es, wenn Broniowski (2003: 141f.) Anders
unterstellt, ihm gehe es »um eine geradezu mystische Schau der Dinge, nicht um
rationale Analyse. Alles was Anders interessiert, ist er selbst, seine affektive Einstel-
lung zu den Dingen und die metaphysischen Spekulationen, die er iiber ihnen, die
darunter verschwinden, errichten kann.« Dem »angeblichen Kritiker« sei die Kritik
»ganz wurscht, er will Emotionen, er will beeindrucken, aufriitteln, einschiichtern.«
Auflerdem biete er keine »iiberpriifbaren Untersuchungen der Wirklichkeit« (ebd.:

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Ubertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 319

Das kann auch auf methodische Methodenzuriickhaltung hinauslaufen, oder
aber auf Methodenpluralismus. Schlie8lich geht es Anders und Arendt in un-
terschiedlicher Weise ja gerade darum, Vielfalt zu erhalten, und das schlie3t,
besonders bei Arendt, die Vielfalt der Perspektiven ein, auch der theoretisch-
methodischen. Im Lichte der Kritik mogen das réfléchir des Commonsense, das
Unterschiede machen im Sinne Aristoteles’, die methodische Ubertreibung und
Montage als untaugliche oder gar unzulassige Instrumente erscheinen. Dabei ist
der Weg in die Holle nicht nur mit guten Vorsétzen, sondern auch zahllosen
methodisch sauber gearbeiteten, aber fragwiirdigen Theorien gepflastert (man
denke zum Beispiel an Descartes’ verhingnisvolle Meinung iiber das Wesen der
Tiere oder die Homo oeconomicus-Pramisse der Wirtschaftswissenschaften). Ich
stimme deshalb Axel Honneth zu, wenn er iiber die fiir Arendts Werk insgesamt
beispielhafte Komposition der Elemente und Urspriinge schreibt: »Die Art und
Weise, in der sie in ihrem Totalitarismusbuch kunstvoll jene Schilderungen ein-
flieBen lasst, die Proust in seinem Roman iiber die Dreyfus-Afféare gibt, und auch
den Gebrauch, den sie immer wieder von journalistischen Texten und zeitge-
schichtlichen Untersuchungen im Zusammenhang philosophischer Erorterungen
macht, halte ich fiir mustergiiltig.«!% Dasselbe trifft auch auf den Andersschen
Methodenmix zu. Sowohl Anders als auch Arendt stehen daher bei Kapitel I1.2
methodisch Pate.

Methodologie

Es ist offensichtlich, dass der Versuch, die Philosopheme Giinther Anders’, Hannah
Arendts und Hans Jonas’ in synthetisierender Absicht zusammenzubringen und
weiterzudenken, nicht zwangslédufig die Zustimmung der Betroffenen erhalten
hitte. Zu stark haben sie sich voneinander unterschieden (oder zu unterscheiden
geglaubt), zu groB sind, in einzelnen Punkten, die Divergenzen. Nimmt man
Anders und Arendt jedoch methodisch ernst, steht einer Montage nichts im Weg.

41). Abgesehen von der Frage, wie viele Philosophien eigentlich eine (in welcher Hin-
sicht?) iiberpriifbare Untersuchung der Wirklichkeit (...) liefern, sind beispielsweise
zentrale Thesen der Andersschen Fernsehphilosophie heute medientheoretisches Ge-
meingut — ganz unabhéngig von Anders’ diesbeziiglichen Gefiihlsduflerungen. Dass
Anders dariiber hinaus in gewissen Fillen ganz bestimmte Emotionen wecken will,
ist eine triviale Feststellung, denn das ist zum Beispiel im Hinblick auf die Atombom-
be in der Tat sein erklértes Ziel. Was Anders (1993: 244) iiber George Grosz schreibt
—»Man sieht: Kunst, Philosophie und Politik in der Darstellung auseinanderzuhalten,
ist nicht mdglich, und das zu tun, wére auch hochst unnatiirlich« — gilt ebenso fiir
ihn. Und in der Tat gehort — auch hier spricht Anders, iiber Grosz dozierend, von sich
selbst — die Perspektive bei ihm »der Moral an, nicht der physikalischen oder phy-
siologischen Optik.« (ebd.: 245) Wie Grosz ein »Tendenzkiinstler« (vgl. ebd.: 213ff.)
ist, so ist Anders ein Tendenzphilosoph, dessen Position eindeutig und dessen Urteil
konsequent parteiisch ist (wie bei vielen bedeutenden intellektuellen Zeitgenossen).
Zum Begriff des Tendenzdichters und seiner Analogate vgl. auch ebd.: 147-150.
Dariiber hinaus hat schon Margret Lohmann (1996a: 55-139) hinlénglich gezeigt,
dass und inwiefern Giinther Anders sowohl ein elaboriertes Methodenverstindnis
als auch eine Methode hat.
105 Honneth 2002: 44.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320 Die Welt als Vernichtungslager

Dariiber hinaus hat Hannah Arendt den liberalen Umgang mit ihrem Werk sogar
ausdriicklich legitimiert: »>Immer wenn man etwas schreibt, es in die Welt hinaus-
schickt und es 6ffentlich wird, ist es jedem offenbar freigestellt, damit zu tun, was
er will, und so sollte es sein. Ich habe daran nichts auszusetzen. Man sollte nicht
versuchen, die Kontrolle {iber alles zu behalten, was mit den eigenen Gedanken
passieren kénnte.«'% Ich bediene mich daher im geistigen Steinbruch meiner
Protagonisten wie sie sich selbst bei anderen, jedoch nicht ohne auf Bruchlinien
hinzuweisen. Mit Ursula Pasero formuliert: Das Werk von Anders, Arendt und
Jonas »wird als Werkstatt aufgesucht«,'%” aber so, dass deutlich bleibt, wo das
Ausgangsmaterial sich der Synthetisierung verweigert, obwohl ich diese grund-
satzlich fiir méglich, begriindbar und sinnvoll halte. Das gilt auch fiir den Ausblick
in Kapitel I1.4. Hier wie dort erdffnet die Montage, auch dann, wenn sie sich nicht
nahtlos zusammenfiigt, neue Perspektiven auf Vertrautes, Anders, Arendt und
Jonas eingeschlossen. Der Standpunkt dieser Perspektive ist die Liicke zwischen
Vergangenheit und Zukunft, in der das Alte noch nicht Vergangen und das Neue
noch nicht angebrochen und in der doch beides schon prisent ist.!%® Uber allen
Ausfiihrungen steht ein methodologisches Motto, das ich von Ernst Schraube
entlehne, der iiber Anders’ Technikphilosophie schreibt: »Seine [Anders; C.D.]
prognostischen Interpretationen der Verdnderungen menschlicher Subjektivitat
sind [...] Anti-Modelle, Warnbilder, mit der Absicht ausgestellt, daB sie nicht Rea-
litat werden.«'%° Das bedeutet zweierlei: Zunichst, dass die moderne Welt Gefahr
lauft, sich in eine ausweglose Lage zu mandvrieren. Anders, Arendt und Jonas
haben sie in ihren Werken ausfiihrlich beschrieben und analysiert. Seit Beginn der
1990er Jahre, nach dem Tod von Anders und Jonas, sind neue Anhaltspunkte fiir
ihre Krisendiagnose hinzugekommen, manche Entwicklung hat sich unterdessen
verschérft. Indem ich im Folgenden auf diese Entwicklungen fokussiere, folge ich
zugleich Walter Benjamin, der in Uber den Begriff der Geschichte befand, »daR der
»Ausnahmezustands, in dem wir leben, die Regel ist. Wir miissen zu einem Begriff
der Geschichte kommen, der dem entspricht.« Den Historischen Materialismus
gegen den Historismus ins Feld fithrend, empfahl Benjamin, die Geschichte »ge-
gen den Strich zu biirsten« und hinter den aus fernen Zeiten zu uns Heutigen
heriiberragenden Kulturgiitern nicht nur die Arbeit der Genies, sondern auch
den »namenlosen Fron ihrer Zeitgenossen« wahrzunehmen.!'° Die beriihmteste
Gedankenfigur aus Benjamins Essay ist der von Paul Klees Bild Angelus Novus
abgeschaute »Engel der Geschichte«, dessen vom Schrecken gezeichnetes Antlitz
der Vergangenheit zugewendet ist:

106 Remarks to the American Society of Christian Ethics (1973), Library of Congress MSS
Box 70, S. 011828, zitiert nach Canovan 1997: 83.

107 So Ursula Pasero (1995: 329) iiber den Ansatz Elisabeth Nordmanns in deren Arendt-
Einfiihrung (1994).

108 Die Situation, in der Hannah Arendt schreibt, macht das, was sie iiber die moderne
Welt sagt, notwendigerweise unvollstdndig und provisorisch, so Maurice Weyemberg
(1992: 162): »[O]n ne peut faire l'histoire de I’histoire-qui-se-fait, car on n’en connait
pas le terme.« In diesem Sinne sind auch die folgenden Ausfithrungen zu verstehen.

109 Schraube 1998: 153.

110 Benjamin 1990a: 696f.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Ubertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 321

»Wo eine Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Ka-
tastrophe, die unablédssig Triimmer auf Triimmer h&uft und sie ihm vor die FiiBe
schleudert. Er mochte wohl verweilen, die Toten wecken und das Zerschlagene
zusammenfiigen. Aber ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Fliigeln
verfangen hat und so stark ist, da} der Engel sie nicht mehr schlieBen kann. Dieser
Sturm treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Riicken kehrt, wihrend
der Triimmerhaufen vor ihm zum Himmel wiéchst. Das, was wir den Fortschritt
nennen, ist dieser Sturm.«!11

Genau in diesem Sinne fokussiert die in Kapitel II.2 skizzierte Theorie auf die
Hinterbiihne der Geschichte, auf die nicht intendierten Nebenfolgen technologi-
scher Revolutionen, die externen Kosten des globalen Kapitalismus, den Preis der
Entpolitisierung des Politischen. Die Geschichte, die sie erzéhlt, ist nicht die Ge-
schichte der Sieger, aber auch keine Apotheose der Apokalypse. Denn sie bleibt
mit Anders, Arendt und Jonas durchweg dem Kontingenzprinzip verpflichtet.
Giinther Anders hat es ins Zentrum seiner frithen Anthropologie gesetzt und in
den Suggestions for New Types of Pictures ausdriicklich als Strukturmerkmal von
Geschichte herausgestellt (siehe Kapitel I.1.1.1, S. 39ff.). Hans Jonas fiirchtete
zwar, die Menschheit komme »dem bosen Ende niiher«,!'? das aber nicht zwangs-
laufig. Und die Totalitarismusforscherin Hannah Arendt war eine Theoretikerin
der funktionalen Aquivalenz avant la lettre. Der Totalitarismus erschien ihr als eine
mogliche historische Losung des Problems der krisenhaften modernen Massenge-
sellschaft der 20er und 30er Jahre. Hitler und Stalin waren fiir sie jedoch »nicht
die unausweichliche Folge bestimmter historischer Ereignisse. Der Gesichtspunkt,
daR die geschichtliche Entwicklung auch eine andere Richtung hitte nehmen
konnen, soll nicht verloren gehen, so Ingeborg Nordmann,!!?

Hannah Arendt hat im dritten Teil ihres Totalitarismusbuchs die Strukturele-
mente und Wesensmerkmale eines aus ihrer Sicht v6llig neuartigen Phdnomens
rekonstruiert und diese in den ersten Teilen historisch verortet. Dabei ordnete sie
ihr Material so an, dass — in Verbindung mit einem missverstindlichen Titel''* —
der Eindruck einer historischen Genese oder gar Notwendigkeit entstehen konnte.
Dies war nicht Arendts Absicht und sie ist nicht die meine. Unter Verwendung
von Methoden, Gedankenfiguren und Analysen meiner Protagonisten, ergianzt
durch eigene Uberlegungen und empirische Daten, versuche ich die gegenwér-
tigen Elemente einer kiinftigen totalitdaren Weltsituation zu identifizieren und
wage eine historische Prognose unter Kontingenzvorbehalt, genauer: mache einen
Flucht- oder Kristallisationspunkt aus, in dem sich diese Elemente und spezifi-
sche Entwicklungslinien in Zukunft wahrscheinlich verdichten beziehungsweise
kreuzen werden. Sinn und Zweck aller Bemiihungen ist — analog zur Methode
der Andersschen Friihschriften — nicht die abschlieRende Erkldrung, sondern eine
vorlaufige Erhellung. Zuspitzungen und Vereinfachungen sind den Prinzipien der

111 Ebd.: 697f.

112 Vgl. Jonas 1993a.

113 Nordmann 1998: 59. Vgl. ebenso Elisabeth Young-Bruehl (2004: 290).
114 Vgl. Arendt 1998a: 43f.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322 Die Welt als Vernichtungslager

methodischen Ubertreibung und der hermeneutischen Phantasie geschuldet.!®
Den anthropologischen Entwiirfen der philosophischen Dreieckskonstellation An-
ders — Arendt — Jonas entnehme ich dariiber hinaus einen normativen Rahmen,
in dessen Mittelpunkt der Mensch als weltoffenes Wesen steht. Wohl und Wehe
dieses Wesens sind der inhérente ethische Mal3stab der hier zur Diskussion ste-
henden genuin philosophischen Theorie der Moderne. Sie ist ohne ihr normatives
Fundament ebenso wenig denkbar wie ohne permanente Riickbindung an die
Empirie.

»Es liegt in der Natur der geisteswissenschaftlichen Methodex, schreibt Han-
nah Arendt in Vita activa, »dal sie geschichtliche Zusammenhénge mit groRer
Konsequenz und Stimmigkeit darstellen und serkldren< kann [...]. Was in solchen
Betrachtungen nur leider immer wieder verlorengeht, ist die Wirklichkeit selbst«.
Da alle Ideen und Begriffe als Produkte des Geistes so eng miteinander verwoben
sind, »daf es niemals unmdglich ist, das Eine aus einem Anderen zu entwickeln
und abzuleiten«,''® wird die Empirie zum unverzichtbaren Korrektiv des bloRen
Theoretisierens.!'” Sie kommt in vier Unterkapiteln (II.2.1-4) ausfiihrlich, aber
dem Umfang der Theorieskizze entsprechend zwangslaufig selektiv, zu Wort
und ist zugleich die Absicherung gegen die Gefahr, dass insbesondere Arendts
Begriffe, die sich derzeit groBer 6ffentlicher Beliebtheit erfreuen, zu »griffigen
Miinzen im Diskurs« verkommen, »abgelost von den historischen Erfahrungen,
fiir deren Beschreibung und Analyse sie geschaffen wurden.«!'!® Es geht also auch
darum, zu fragen, wie wirklichkeitstauglich und zukunftsfest die alten Begriffe
sind. Behalten sie ihre Deutungskraft jenseits der Ereignisse, die sie einst gepragt
haben? Lassen sie sich auf andere Ereignisse und Entwicklungen {ibertragen? Es
ist Karl Jaspers, der Hannah Arendt in Reaktion auf ihre Totalitarismusstudie auf
diese Fragen aufmerksam macht und zugleich den Fallstrick benennt, iiber den
eine allzu gewisse, kontingenzblinde Antwort stolpern muss:

»Nachdem das Neue gezeigt ist, darf man fragen nach den Analogien dieses Neuen
in der Geschichte. Das wird gewif3 nicht leicht sein, und man darf es sich gewif3
nicht zu billig machen. Und unter allen Umstidnden darf man die Verwirklichung des
Gesamttypus dieses Neuen, so wie es von Ihnen konstruiert ist, bezweifeln fiir jetzt
und fiir immer, denn die Totalverwirklichung ist nicht mdglich aufer in Grenzféllen
einer bloBen Ausnahme.«!19

115 Vgl. dazu auch Arendt 2000a: 245. Dort heif3t es mit konkretem Bezug auf Arendts
Verstédndnis der Amerikanischen Revolution, dass geschichtliche Vereinfachungen
zugleich grob sein konnten und berechtigt, »ja sogar notig, wenn wir denkend und
erinnernd zu verstehen versuchen.«

116 Arendt 2002a: 399.

117 »Was ist der Gegenstand unseres Denkens?«, fragt Arendt (2005d: 81) rhetorisch
wihrend einer Diskussionsveranstaltung. Antwort: »Die Erfahrung! Nichts ande-
res! Und wenn wir den Boden der Erfahrung verlieren, dann gelangen wir in alle
moglichen Arten von Theorien.«

118 Weigel 1997: 14.

119 Arendt/Jaspers 1985: 245.

- am 14.02.2026, 18:51:31. @]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

