
1 Übertreibung und Montage. 

Methodologische Vorbemerkung 

Die Wahrheit kann man nicht beschreiben, nur erfin­
den. [ ... ] 
Es gibt keine Fiktion, die nicht auf Erfahrung beruht. 

Max Frisch 

GÜNTHER Anders, Hannah Arendt und Hans Jonas sind im deutschen akademi­
schen Milieu der 1920er Jahre sozialisiert und als Denker vor allem durch 

eine ebenso intensive wie fruchtbare Auseinandersetzung mit ihrem maßgebli­
chen Lehrer Martin Heidegger geprägt. Aus dieser Quelle - der Allverwandlung 
und Revision Heideggerscher Denkfiguren - werden die Anderssehe Anthropolo­
gie, Arendts Politiktheorie und Jonas' biologische Philosophie gespeist. Originär 
und originell geraten ihre Entwürfe erst durch die Konfrontation und/ oder Kombi­
nation einer an Heidegger erarbeiteten Position mit anderen Standpunkten bezie­
hungsweise Disziplinen und Problembereichen, mit Kant, Marx oder Jaspers, mit 
Biologie, Technik, Politik. Es sind diese Mischungen und interdisziplinären Fusio­
nen, die nicht nur in Fachkreisen für Aufsehen, aber auch reichlich Widerspruch 
sorgen. So zum Beispiel Hannah Arendts Begriff der Natalität und ihr gegen Hei­
degger gerichteter Politikbegriff oder Hans Jonas' fundamental-bio-ontologisch 
fundierte Ableitung moralischer Pflicht aus dem bloßen Dasein von Mensch und 
Welt, seit Hume tendenziell als Sein-Sollen-Fehlschluss verpönt. Allerdings weist 
Jonas seine Leser stets ausdrücklich auf philosophische Grenzverletzungen hin. 
Vermeintliche und tatsächliche Verstöße gegen die (analytische) Hauptströmung 
seines Faches sind ihm bewusst und werden als solche reflektiert. 1 Mit Günther 
Anders und Hannah Arendt hat er die Vorliebe für phänomenologische Studien 
und den interdisziplinären Ansatz sowie eine tiefe Abneigung gegen Denksyste­
me gemeinsam und er teilt mit ihnen, nicht inhaltlich, aber grundsätzlich und 
in seinem Fall sogar in Kosmogonie und Theologie ausgreifend, den Zug ins 
Ontologisch-Anthropologische, ins Normative. Methodisch verfährt Jonas klas­
sisch diskursiv, man könnte auch sagen: konservativ. Er provoziert daher vor 
allem philosophisch, während an Anders und Arendt auch deren eigenwillige 
Methodik - im Doppelsinn - reizt. Beide rekurrieren auf konkrete Ereignisse 
und historische Entwicklungen, auf die Sachen selbst. Weil sie die moderne Welt 

Vgl. exemplarisch Jonas 1987b. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 Die Weft als Vernichtungslager 

jedoch als »übersinnlich«, den Sinnen nicht mehr verlässlich zugänglich begrei­
fen, kann man ihren Ansatz allenfalls noch als Neo-Phänomenologie bezeichnen. 
Methodischer Kern ihres antisystemischen, empirisch gesättigten, aber biswei­
len feuilletonistischen Philosophierens sind zwei Grundprinzipien, die sich in 
Reinform vor allem bei Günther Anders finden: Übertreibung und Montage. 

Methodische Übertreibung 
Ein früher Interpret hat die Philosophie von Günther Anders einmal als »[d]ialek­
tisches, assoziatives, impressionistisches, meditatives Nachdenken« bezeichnet, 
»das philosophisch an singulären Gegenständen, Erfahrungen, Alltagserfahrungen 
anzuknüpfen versucht.«2 Das stimmt weitgehend mit Anders' Selbsteinschätzung 
überein. Sein Denken entzündet sich an alltäglichen Gelegenheiten und Gegen­
ständen, drückt sich in allgemeinverständlicher Sprache aus und steigt bei Bedarf 
»aus der Reportage in philosophische Reflexionen« auf.3 Im Gegensatz zu vielen 
seiner berühmten Zeitgenossen setzt er dabei >>nicht auf Eigentlichkeit und Tiefe, 
sondern auf Anschaulichkeit und Aktualität. Sein aufklärerisches Selbstverständ­
nis manifestiert sich im Stil.«4 Er selbst bezeichnet seine Arbeiten in Analogie 
zu Goethes Gelegenheitsdichtung als »Gelegenheitsphilosophie«, die sich, von ganz 
konkreten Sachverhalten ausgehend und ohne große Rücksicht auf die Tradition, 
»im Senkrechtstart in den Himmel« philosophischer Abstraktion begibt.5 Ob seine 
Überlegungen eher als philosophisch, soziologisch oder anders wahrgenommen 
werden, darauf kommt es ihm nicht an. Man könne sie, schreibt Anders in den 
methodologischen Nachbetrachtungen zum zweiten Band der Antiquiertheit, auch 
als sozial- oder besser als technikpsychologische Reflexionen betrachten, wobei 
er unter Technikpsychologie die Untersuchung und die Kritik des Einflusses ver­
steht, den die Technik auf den Menschen ausübt.6 Zwar übernimmt er von seinem 
Doktorvater Husserl den Fokus »auf die Sachen selbst« und die eigene Lebenswelt 
sowie ein tiefes Misstrauen gegen philosophische Terminologie, überdehnt die 
phänomenologische Methode aber radikal. 7 Denn moderne Phänomene lassen 

2 Assall1981: 25. 
3 Anders 1 994a: 11. 
4 Bollenheck 2007: 249. Anders' in klarer, verständlicher Alltagssprache vorgetra­

genen Provokationen richten sich auch gegen die akademische Philosophie bzw. 
den Sekundärliteraturberge aufhäufenden Universitäts-»Betrieb<< (vgl. Anders 1993: 
XXXVIIf.; 1987a: 181-202 bzw. 1992b). Als Universitätsphilosoph eignete sich An­
ders wohl auch deshalb kaum. Genremix, Montage und methodische Übertreibung 
sowie ein zwischen Journalismus und Philosophie angesiedelter Schreibstil passen 
nicht zu dem schwerfälligen Duktus akademischer Abhandlungen. 

s Anders 1980: 8 bzw. 1982: 342. 
6 Vgl. Anders 1981: 415 bzw. 418 sowie 464, Anmerkung 4. 
7 Zum Verhältnis Anders- Husserl vgl. Hildebrandt 1992b sowie vor allem Wittulski 

1992a und b. In seinen Tagebüchern aus Hiroshima formuliert Anders (1995: 32) 
die grundlegende Differenz zu Husserl in einer stilisiert anmutenden, prägnanten 
Anekdote: »Vor dreieinhalb Jahrzehnten in einem Arbeitszimmer in der Lorettostra­
ße in Freiburg. Verschanzt hinter einer Mauer von seit Jahrhunderten pausenlos 
geschriebenen Analysen [ ... ], saß da an seinem Schreibtisch, menschlich väterlich, 
wissenschaftlich unerbittlich, der alte Husserl, der mich zu sich bestellt hatte, um mir 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Übertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 301 

sich in Anders' Augen gar nicht mehr als etwas >>Sich-an-ihm-selbst-ZeigendeS<< 
betrachten und verstehen: »Wer glaubt, die Welt sei so, wie er sie wahrnehme, der 
phantasiert, weil er untertreibt.<<8 Die chOses modernes verschleiern ihre Bewandt­
nis, weil sie entweder zu komplex oder zu ausdruckslos sind, >>also gewissermaßen 
nur nebenbei und zufälligerweise auch >aussehen<.<<9 Heutzutage, meint Anders, muss 
man die Dinge schon foltern, um ihr Wesen zu enthüllen.10 

Musterbeispiel eines solchen modernen Pseudo-Phänomens, das kein Phäno­
men mehr im klassischen Sinn ist und von Anders einer neo-phänomenologischen 
Analyse-Tortur unterzogen wird, ist die Atombombe. An ihr demonstriert 
er im ersten Band der Antiquiertheit - im Kontrast zur der eher klassisch­
phänomenologischen Schamanalyse im selben Buch - zum ersten Mal seine 
neue Methode, deren zentrales Instrument die kalkulierte Übertreibung ist; eine 
»Übertreibung in Richtung Wahrheit<<: 

»Wenn wir es für erforderlich halten, Wahrheiten, die von Interessengruppen unter­
drückt werden, sichtbar zu machen, dann müssen wir diese erst einmal pastoso, mit 
zu dickem Pinselstrich, präsentieren. Dazu gehört sogar, daß wir Potentielles (selbst 
dann, wenn wir nicht wissen, ob es sich je verwirklichen werde) so behandeln, 
als wäre es bereits etwas Faktisches; in jedem Falle aber, daß wir Erscheinungen, 
die, weil ihnen Namen nicht vergönnt werden, >namenlos< gefahrlieh bleiben, mit 
Namen belegen.«11 

Prognostische Hermeneutik 
Anders geht davon aus, dass gerade die vordergründig besonders exponierten 
oder »monströsen<< historischen Gegenstände und Sachverhalte wie die Atombom­
be oder die nationalsozialistische Judenvernichtung in der öffentlichen Wahr­
nehmung teils systematisch verharmlost, gewissermaßen »Untertrieben<< werden. 
Wenn diese Einschätzung stimmt, gilt es, die Verharmlosung und Bagatellisierung 
in der Darstellung wieder auszugleichen, indem man systematisch übertreibt, 

ins Gewissen zu reden. Denn ihm war die ungeheuerliche Mär zu Ohren gekommen, 
daß ich, als Gespenst verkleidet, während einer Faschingsnacht auf der Kaiserstraße 
[gemeint ist die 1777 nach Kaiser Joseph II. benannte Kaiser-Joseph-Straße; C.D.] 
getanzt hätte; und er empfand die >alleremstesten Bedenken gegen derartige Allotria< 
[ . .. ].Ich schwieg. Um dem großen Alten zu erklären [ ... ],daß die Welt nicht nur 
aus >Gegenständen überhaupt< bestehe, und daß Philosophieren und Tanzen einan­
der nicht ausschließen, dafür war ich viel zu jung [ ... ] . Aber was um Gottes willen 
hätte der grand old man heute gesagt, wenn man ihm zugetragen hätte, ich hätte auf 
dem Marktplatz von Kioto vor auf dem Pflaster sitzenden buddhistischen Priestern 
und vor Blinden aus Hiroshima >philosophiert<? Und was hätte er geantwortet, wenn 
ich ihm zu erklären versucht hätte, daß dort zu stehen und dort zu lehren heute den 
Aufgaben eines Philosophierenden nicht nur nicht widerspreche, sondern eine der 
Hauptaufgaben der Philosophie darstelle?<< 

8 Anders 1996: 39. 
9 Anders 1981: 423. Vgl. dazu auch die Ausführungen zur Antiquiertheit des Aussehens 

ebd.: 34ff. 
10 Vgl. ebd.: 428. Zu Anders' Methode allgemein vgl. auch Palandt 1999. 
11 Anders 2002b: 141f. Vgl. dazu auch Anders 1980: 175. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 Die Weft als Vernichtungslager 

laut Anders um so viel, wie gewöhnlich untertrieben werde. 12 Nüchterne De­
skription und abstrakte Analyse führen in diesen Fällen nicht weiter. Für Anders 
wird deshalb die Phantasie zur philosophischen Wahrnehmung von heute und 
die »prognostische Hermeneutik<< der Produkte, das vorausschauende Verstehen, 
das die Wirkungen und Effekte eines Geräts oder eines Produkts vorwegnimmt, 
zu ihrer Methode:13 »Phantasie hat, da ihr Gegenstand: die phantastische Wirk­
lichkeit, selbst phantastisch ist, als eine Methode der Empirie zu funktionieren, als 
Wahrnehmungsorganfür das tatsächlich Enonne.«14 Anders vergleicht diese Form 
der Deutung, der Wiedersichtbarmachung des unkenntlich gemachten Wesens 
der Dinge und ihrer Auswirkungen mit den Praktiken antiker Seher, nur dass 
die Gedärme, die wir nach Anders prognostisch zu lesen haben, nicht mehr die 
von Opfertieren sind, sondern eben jene der Technik. Als moderner Seher seziert 
Anders »das >Innenleben< technologischer Strukturzusammenhänge und versucht 
deren individuelle und kollektive Bedeutung zur Sprache zu bringen.«15 

Vorbild Heartfie/d 
Vorbilder für methodische Übertreibung und prognostische Auslegung findet Gün­
ther Anders in den 20er und 30er Jahren in Bertolt Brechts Verfremdungseffekt, 
in Alfred Döblins Berlin Alexanderplatz und in den Collagen John Heartfields, 
dem Erfinder der politischen Fotomontage.16 Wie später auch Anders geht Heart-

12 Vgl. Anders 1980: 236. Der Terminus »philosophische Übertreibung« taucht bereits 
in der Pathologie de la Liberte auf, wo Anders (1936/ 37: 28) im Bezug auf sein Porträt 
des Nihilisten von >>exagerations philosophiques« spricht. Den Fernsehmehrteiler 
Holocaust, der das Schicksal der europäischen Juden am Beispiel der fiktiven jüdi­
schen Familie Weiß konkret nachvollziehbar macht, hat Anders (1996: 203) später 
auch als eine notwendige Untertreibung in Richtung Wahrheit gelobt. »[D]aß heute 
überhaupt nur Übertreibung das Medium von Wahrheit sei«, befand neben Anders 
auch Adomo (1971: 23). 

13 Anders 1981: 425. 
14 Anders 1996: 39. Gegen potenzielle Kritiker wendet Anders (2002b: 142) ein: »Wer 

über solche >Übertreibungen< (vielleicht sogar im Interesse der Wahrheit) queruliert, 
der müßte, wäre er konsequent, auch über die Verwendung von Mikroskopen queru­
lieren, die ja auch ihre Gegenstände >entstellen<; nein, der müßte sogar die gesamte 
experimentelle Naturwissenschaft über Bord werfen. Denn wenn der Naturwissen­
schaftler eine Versuchsanordnung aufbaut, und das, was bei diesem Arrangement 
geschieht, isoliert und vom Geschehen der Welt abhebt, dann >übertreibt< er ja 
ebenfalls; >von Natur aus< kommt sein künstlich arrangiertes und isoliertes Naturge­
schehen ja niemals vor. -Und doch ist sein Versuch wahr, und zwar deshalb, weil 
er uns die Chance gibt, die nicht-arrangierte Natur zu erkennen. Warum sollte, was 
den Naturwissenschaftlern recht ist, uns nicht billig sein?« 

15 Schraube 1998: 11. 
16 Zu Brecht vgl. Anders 1993: 135-172; zu Döblin ebd.: XXVIIf. , 3-41. Döblin und 

Heartfield sind für Anders (ebd. : XL) Antipoden: »Während dieser die Unerträg­
lichkeit der bloßen Juxtaposition der Millionen von simultanen Dingen und Vor­
kommnissen der Riesenstadt dargestellt hat, hat umgekehrt der marxistisch nicht 
ungeschulte Heartfield immer wieder durch Zusammenmontierung von Ereignissen, 
die sich auf den ersten Blick nur zufällig simultan abzuspielen scheinen, versucht, 
den kausalen oder den Schuldzusammenhang zwischen diesen deutlich zu machen.« 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Übertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 303 

field von der >>Unzulänglichkeit des menschlichen Auges« aus, schaltet deshalb 
>>das Auge mit der Vernunft gleich« und entstellt in seinen Werken die Wirklich­
keit so, dass sie- aus seiner Sicht- wieder richtiggestellt wird. 17 Seine Bilder 
sind für Anders keine bloßen Abbilder, sondern Urteile in Bildform, die jedoch 
im Unterschied zu politischen Propagandamontagen oder Fernsehbildern ihre 
Urteilsform und ihren Montagecharakter keineswegs verschleiern, sondern aus­
drücklich hervorkehren. Indem Heartfield Phrasen, Lügen und Metaphern durch 
>>Überdeutliche Versinnlichung« karikiere, führe er sie ad absurdum, entllülle da­
mit aber zugleich ihre verborgene (Un-)Wahrheit. >>[Eirfinden, um zu entdecken«, 18 

lautet Anders' Kurzformel für Heartfields Technik, die einer methodologischen 
Selbstanzeige gleichkommt. In der Darstellung derselben Sache bedient er sich 
unterschiedlicher literarischer Gattungen, die er bei Bedarf kombiniert und in­
einander schneidet; von Gedichten, Fabeln und Erzählungen über Aphorismen, 
(sokratische) Dialoge, Tagebuchaufzeichnungen, Essays, Zeitungsartikel, politi­
sche Erklärungen und Manifeste bis hin zu philosophischen Abhandlungen reicht 
das breite Spektrum, das Günther Anders beherrscht. Immer wieder stilisiert oder 
konstruiert er Beispiele, um seine Thesen zu stützen, erfindet für seine jeweiligen 
Zwecke idealtypische Dialog- und Interviewpartner. Er zitiert eigene Fabeln oder 
verweist auf >>molussische Hausregel[n] «, 19 kurze Sentenzen und Aphorismen, 
die dem Kontext seiner antifaschistischen >>Swiftiade«20 Die molussische Katakom­
be entstammen und die seine philosophischen Argumente illustrieren sollen. Er 
provoziert, wiederholt und variiert unermüdlich und wird dabei bisweilen >>Über 
seine Aufgabe und sein Ziel zum Dogmatiker.<<21 

Vorbild Grosz 
In einer Nachbemerkung zu Die Schrift an der Wand22 legt Günther Anders am 
Beispiel von Tagebuchnotaten metllodologische Rechenschaft ab. Seine Tagebü­
cher bildeten kein Kontinuum, so Anders. Was nicht wenigstens mittelbar zum 
Haupttllema- die Zerstörung von Mensch und Welt in der Moderne- gehöre, 
werde aussortiert und fortgelassen. Alle Texte seien >>durchweg retuschiert«. Die 
geschilderten Erlebnisse werden von Anders nur dann festgehalten, wenn sie 
exemplarischen Gehalt besitzen und der Autor meint, diesen für die Nachwelt 
bergen beziehungsweise zu Enden denken zu müssen. Die >>Aus- und Umarbei­
tung« der Skizzen, die den publizierten Tagebüchern zugrunde liegen, empfindet 
Anders jedoch nicht als unecht - im Gegenteil: >>Umgekehrt glaubte ich, daß 
sich nur solche Momentaufnahmen als rechtmäßig, wenn man will: als >echt< 
bewährt haben, die bei der Aus- und Umarbeitung, deren sie bedurften, erst 

Dass beide Künstler zur selben Zeit in Berlin gearbeitet haben, hält Anders für >>eine 
kulturhistorisch höchst bedeutsame Tatsache." 

17 Ebd.: 175f. 
18 Ebd.: 179. 
19 Anders 1981: 61. 
20 Anders 1993: XXXIV. 
21 Rohrwasser 1992: 131. 
22 Der Band umfasst die später in Anders 1985 wieder versammelten Texte inklusive 

Besuch im Hades (wieder abgedruckt in Anders 1996: 7-178). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 Die Weft als Vernichtungslager 

ihre volle Wahrheit gewannen.<<23 Anders verwendet die nachträglich bearbeite­
te Wirklichkeit, die Realfiktion, um der Wirklichkeit näher zu kommen. Seine 
Philosophie ist in weiten Teilen literarisch geprägt: >>Die alltägliche Erfahrung 
wird typisiert, und als Vehikel der Botschaft dienen dann die verschiedensten 
literarischen und semiliterarischen Formen: Der Brief, der Dialog, die Ansprache, 
das Gedicht, die Fabel usw. Anders rechnet mit Publikum, er ist aus auf Wirkung. 
Und um Wirkung erzielen zu können, braucht er die retuschierte Wahrheit, die 
Fiktionalität.<<24 Das heißt jedoch keineswegs, dass diese Form der literarischen 
oder auch feuilletonistischen, bisweilen drastischen Sprache philosophisch unprä­
zise geriete. In einem Essay über den Maler Georg Grosz - dem Günther Anders 
ebenfalls eine luzide, vielleicht seine faszinierendste, kunstkritische Analyse ge­
widmet hat- schreibt MarioVargas Llosa: >>Wenn die schematische Sicht mit 
großer technischer Meisterschaft, mit einer klugen Kontrolle der formalen Mittel 
- Linienführung, Farbe, Perspektive, Komposition - einhergeht, kann sie in einer 
überzeugenden geschaffenen Wirklichkeit Ausdruck finden, in einer alternativen 
Welt zur gelebten Erfahrung.<<25 Die Alternativwelt offenbart, wenn auch zum 
Teil bis ins Groteske übersteigert, Seiten und Züge an der Wirklichkeit, die ein 
nicht-fiktionaler Blick nicht einfängt, gar nicht einfangen könnte. Es handelt sich 
dabei um ein kreatives Kompositionsprinzip, das nicht nur von Künstlern befolgt 
wird. Auch Max Webers Idealtypenbildung,26 auf die sowohl Anders als auch 
Arendt zurückgreifen, ist eine der Groszsehen oder Heartfieldschen Stilisierung 
verwandte Realfiktion. 27 

Im Interview mit Matthias Greffrath betont Anders, die Rezeption von Kunst 
und Musik sei ihm im Gegensatz zur Lektüre philosophischer Werke nie schwer 
gefallen. 28 Seine Kunstkritiken belegen dies eindrucksvoll. Auch wenn sie in 
der öffentlichen Wahrnehmung vom philosophischen CEuvre verschattet werden, 
gehören sie zum Besten, was Günther Anders je geschrieben hat. Liest man diese 
Texte allerdings vor der Folie seiner Hauptwerke, wird eine Eigenart augenfällig, 
die viel über Anders' Umgang mit den Gegenständen seiner Betrachtungen aus­
sagt. Er benutzt sie zugleich als Quelle und als Spiegel seiner Methode wie seiner 

23 Anders 1967: 427. 
24 Fetz 1993: 67. Vgl. auch ebd.: 70. 
25 Llosa 2000: 73. 
26 Vgl. Weber 1988a. 
27 Hans Jonas konnte mit dieser Vorgehensweise offenbar wenig anfangen. In einem 

Brief (hs.) an Günther Anders vom 19. April 1980 meldet er »generellen Zweifel« 
an, >>Ob die (mit unserer teuren Hannah geteilte) Methode des Übertreibens, der 
Extremisierung jeder wichtigen und richtigen Einsicht- ob diese ständige Forderung 
des Arguments nicht der uns verbindenden, gleichen Sache eher schadet als nützt, 
den Verdacht des Idiosynkratischen erregt (außerdem das Trommelfell betäubt). 
Aber das sind private, vielleicht temperamentsmäßige Unterschiede. Ich neige, je 
älter je mehr, zum Wägen, Erwägen, Scheu vor overstatement, dem Glauben, daß die 
Dinge umsomehr Bedächtigkeit in Plus- und Minusbuchung verlangen, je komplexer 
sie werden u. je ungeheuerlicher in den Ausmaßen. Rechnung mit der Psychologie 
des Lesers kommt hinzu.<< (ÖLA 237/ 04, ohne Signatur) 

28 Vgl. Anders 1987a: 26. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Übertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 305 

Philosopheme. Wer über Anders' methodisches und philosophisches Selbstver­
ständnis Auskunft sucht, muss daher vor allem seine Schriften zur Kunst und 
Literatur studieren. In der Kunst, etwa bei Döblin, den er wie Brecht, Kafka oder 
Heartfield schon in jungen Jahren eingehend rezipiert, findet Anders die Figur des 
>>Menschen ohne Welt« beschrieben, ebenso wie die Gleichzeitigkeit des Ungleich­
zeitigen und Ungleichartigen, die sich in seiner Medientheorie niederschlägt. Den 
Brechtsehen Verfremdungseffekt und die Heartfieldsche Montagetechnik über­
führt er in die Philosophie (zweifellos hat er auch die Montagetechnik seines 
Großvetters Walter Benjamins verinnerlicht). Doch kaum einem Künstler scheint 
er sich als Philosoph, auch in der emotionalen Grundhaltung, so verbunden zu 
fühlen wie George Grosz. Wenn er diesem attestiert, seine Bilder seien »Anti­
bilder«, die nicht beanspruchten, »Selige Inseln des >Schönen Scheins<« zu sein, 
sondern umgekehrt insulare »(Horror-)Wahrheiten<<, mit dem Ziel, die Trägheit 
und Gleichgültigkeit der Massen aufzubrechen, dann spricht Anders zugleich über 
seine eigene Philosophie: »Heiter ist das Leben? Höllisch wird die Kunst.<<29 Wie 
für Grosz werden Empörung und Trauer über eine infernalische Realität, in der 
sich die meisten Menschen irgendwie eingerichtet haben, auch bei Anders zum 
kreativen Antriebsmotor. Wie sein Vorbild Grosz will auch er die »Unheilsquali­
tät<< der Welt treffen, nur mit Worten statt Pinselstrichen. »Im Unterschied zu den 
Akademikern<< - nach Anders jene Maler, »die auf der Alm, in ihrem verspäteten 
Montmartre-Winkel oder im volkseigenen Atelier vom zerstörefischen Charakter 
der gegenwärtigen Welt noch nichts haben läuten hören, oder das Geläute nicht 
wahrhaben wollen<< - sei für Grosz »der Gegenstand seiner Kunst nicht die gegen­
ständliche Welt, sondern die Zerstörung der gegenständlichen Welt.<<30 Stärker kann 
sich ein Kritiker kaum mit seinem Gegenstand solidarisieren. Leicht lässt sich 
übertragen, wer in Anders Augen wohl die den akademischen Malern verwand­
ten universitären Alm-Akademiker sind, die in ihrem Schwarzwald-Winkel nur 
Kuhglocken läuten hören wollen. 31 Grosz' apokalyptische Moderne-Panoramen 
kommen dem methodischen Über- und Untertreiber Anders im Gegensatz dazu 
wie »wie Linsen oder Teleskope<<32 vor, die das wahre, grausame, mörderische 
Gesicht der Welt offenbaren. Sie seien nicht eigentlich Bilder, sondern - ana­
log zur Kritischen Theorie - kritische Bilder, ja regelrechte Aufklärungs-Geräte, 
ähnlich jenen philosophisch-therapeutischen Vehikeln, mit denen Anders seine 
Zeitgenossen von ihrer (Apokalypse-)Blindheit befreien will. 

29 Anders 1993: 204. 
30 Ebd.: 206. 
31 In einem fünf Jahre später veröffentlichten Vorwort zum Groszsehen Bildband Ec­

ce Homo polemisiert Anders (ebd.: 243f.) mit Grosz offen gegen Heidegger. Als 
Selbstaussage läst sich zudem auch Anders' (ebd.: 239) Feststellung werten, Grosz 
habe »nicht nur Kunstschulen besucht, sondern auch die Schule der Welt, die Ka­
sernenhöfe, die Schlachthäuser, die Schlachtfelder und Lazarette des Krieges, die 
Kleineleutewohnungen, die patriotischen Vereinslokale der Provinz, die Puffs und 
Bumslokale im Berlin der Kriegs- und Nachkriegsjahre.<< Man fühlt sich hier unmit­
telbar an die von Anders (1987a: 37f.) im Rückblick gepriesene Lebensschule seiner 
diversen »odd jobs« aus der Emigrantenzeit erinnert. 

32 Anders 1993: 208. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 Die Weft als Vernichtungslager 

Zwar ist ihm im Gegensatz zum bildenden Künstler Grosz die motorische Mi­
mesis verwehrt, die er in dessen Maltechnik ausmacht, die Wiederholung des 
Sujets im Stil - Beispiel: die Blutflecken einer Mordszene werden nicht gemalt, 
sondern das Papier »in einen zweiten Tatort verwandelt<<, 33 der von roter Farbe 
vollgespritzt ist. Aber auch Anders versucht mit dem hämmernden Duktus seiner 
Sätze, den vielen Wiederholungen, Komparativen und Kausalsatzkaskaden, den 
moralischen Affront, der von seinen »Sujets« ausgeht, stilistisch abzubilden. Als 
Bruder im Geiste betrachtet Anders den Maler vor allem, wenn er ihn als malen­
den Marxisten bezeichnet, weil er »dem Aussehen der Welt so gegenüberstand, wie 
die Theoretiker des Marxismus den Ansichten über die Welt gegenüberstehen.«34 

Grosz habe nicht erst Ideologien- zur Verschleierung wahrer Verhältnisse pro­
duzierte Weltbilder -, sondern bereits die Wirklichkeit selbst für eine verfälschte 
gehalten und in seinen Bildern an deren Demaskierung gearbeitet: >>Wenn es 
zum Wirklichen wesentlich gehört, sich als >Erscheinung< zu schminken, dann 
würde es zu dessen wahren und kompletten Bilde gehören, beides: Wahrheit und 
Schminke zugleich zu zeigen.« Grosz habe »die opake Schminke des Wirklichen, 
also die >Erscheinung«< durchdrungen und »das der Erscheinung zugrundeliegen­
de Eingeweide der >Wahrheit«< mit sichtbar gemacht.35 Es ist sicher kein Zufall, 
dass diese Sätze der zentralen methodischen Prämisse, die Anders Jahre zuvor im 
ersten Band der Antiquiertheit an den Anfang seiner Bombenphilosophie setzt, bis 
in einzelne Formulierung hinein ähneln: »Wenn es zur Situation eines Gegenstan­
des wesentlich gehört, daß er verundeutlicht, bagatellisiert oder verdrängt wird, 
dann gehört es umgekehrt zu dessen Darstellung- das macht deren Wahrheit 
dann aus- diese Verundeutlichung wieder gutzumachen und den Umriß zu über­
treiben; und zwar um so viel, wie dieser gewöhnlich >Untertrieben< wird.«36 Es gibt 
noch eine weitere frappante Kongruenz zwischen Anders und Grosz. Entgegen der 
alten Zeichenweisheit Max Liebermanns - »Zeichnen heißt auslassen«, und zwar 
alles Unwesentliche -lässt Grosz nach Anders gerade das Wesentliche aus, »Um 
mit Hilfe des nichtgezeigten Wesens zu demonstrieren, daß es zum >Wesen< des heutigen 
Menschen gehört, daß sein >Wesen< bereits geopfert ist.«37 Der Technikphilosoph An­
ders wiederum setzt die Dinge an die leere Subjektstelle, um die Randständigkeit 
des Menschen, die Antiquiertheit seines Wesens zu demonstrieren. 

Sprachkritik 

In den Tagebüchern, insbesondere aber in Sprache und Endzeit, den in der Zeit­
schrift FORVM bis 1990 veröffentlichten Texten zum geplanten dritten Band der 
Antiquiertheit, ergänzt Anders seine methodologischen Überlegungen um einen 
weiteren wichtigen Aspekt, der allen philosophischen Bemühungen zwangsläu­
fig vorgeschaltet ist: den der Sprachkritik »Jedes gesellschaftliche System, ob 
ein feudales oder liberales, entwickelt eine Sprache, die das System bis in die 
Nebensachen hinein affirmiert«, schreibt Max Frisch in seiner New Yorker Poe-

33 Anders 1993: 209. 
34 Ebd.:211. 
35 Ebd. Vgl. dazu auch ebd.: 245f. 
36 Anders 1980: 236. 
37 Anders 1993: 228. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Übertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 307 

tikvorlesung. »Eine Herrschaftssprache, nicht nur von der herrschenden Schicht 
gesprochen, als Alltagssprache, die wir lernen als Kind und lebenslänglich ge­
brauchen, ohne zu wissen, dass sie uns mit Vorurteilen füllt.<< Eine Sprache, 

»die aus einer Summe von Redensarten besteht und Klischees, geprägt von den 
Interessen der herrschenden Schicht, diese Sprache, die wir in der Schule lernen als 
die einzig richtige Sprache, ist aber nicht unbedingt die Sprache unsrer Erfahrung. 
Sie entfremdet uns also von unsem Erfahrungen. Viele erleben nicht so, wie diese 
Sprache es behauptet. Wie man es sagt. Da viele aber nicht sagen können, wie sie 
erleben, fühlen sie sich verpflichtet, so zu erleben, wie diese Herrschaftssprache es 
der schweigenden Mehrheit vorschreibt. Wie man erlebt. Die Herrschaftssprache 
hat die Tendenz, uns zu entmündigen, um uns verfügbar zu machen. Sie kastriert 
uns politisch Tag für Tag<<. 38 

Und sie verschleiert die Effekte unseres Tuns, die eigentliche Bewandtnis unse­
rer Produkte. Für ziemlich aussichtslos hält Günther Anders demgegenüber das 
Unterfangen, der Herrschaftssprache mit den Mitteln der Sprache beizukommen: 
>>So wenig wie es uns möglich ist, mit dem abgeschossenen, noch so genau hin­
zielenden Pfeil den Mond zu treffen, weil der zu weit entfernt ist; so wenig ist es 
uns möglich, mit Hilfe unserer Wörter, auch der scheinbar >treffendsten<, unsere 
Produkte und deren Effekte zu treffen. Weil diese zu groß sind.<<39 Nicht nur 
apokalypseblind seien wir, so Anders, sondern auch apokalypsestumm und, weil 
bereits viel zu sehr an die Zeitgenossenschaft von Atombomben und Genoziden 
aller Art gewöhnt, auch apokalypsetaub.40 Die Neologismen und Fachtermini der 
Wissenschafts- und Techniksprache, fortschreitende globale Arbeitsteilung und 
Spezialisierung, die Verherrlichung der Arbeit und von Arbeitsplätzen um jeden 
Preis sowie die Lügensprache der Werbung beschädigen Anders zufolge unsere 
Ausdrucksfähigkeit fundamental. 41 Wovon ich nichts wissen kann (wissen will, 
wissen soll), darüber muss ich schweigen, ließe sich in Abwandlung Wittgen­
steins sagen. Und mit Marx kann man ergänzen: Die Produzierenden sind nicht 
nur nicht im Besitz der Produktionsmittel, sie verfügen ebenso wenig über die 
Produktionssprache. Krypta-totalitär nennt Anders diese Situation.42 

Auch als Sprachkritiker folgt er dem gesellschaftskritischen Impuls, den er mit 
der Frankfurter Schule teilt. Sprachkritik ist Vernunftkritik und Vernunftkritik 
Kritik der politischen Technologie. Wenn Auschwitz und Hiroshima monströse 
Auswüchse der Vernunft und ihrer Vergegenständlichung, der Technik, sind, dann 
heißt das: >>in der Vernunft lauern die Fallstricke der Technik noch einmal.<<43 An­
ders selbst bemüht sich in seinen eigenen Texten daher um » Vokabelaskese<<, das 
heißt er weigert sich, Wörter zu benutzen, die >>entweder (im Wittgensteinschen 
Sinne) sinnleer, oder (im Marxschen Sinne) ideologisch oder (im Goebbelsschen 
Sinne) absichtlich irreführend<< sind, die in sich bereits »Krypta-Meinungen dar-

38 Frisch 2008: 66f. 
39 Anders 1990: 19. 
40 Vgl. Anders 1989a. 
41 Vgl. Anders 1989c und d. 
42 Vgl. Anders 1989c: 52; 1989e: 63f. 
43 Langenbach 1988: 34. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 Die Weft als Vernichtungslager 

stellen<<. 44 Sie gehören für Anders auf eine Art schwarze Liste gesetzt, das heißt 
verboten. In Zeiten, in denen Atombomben, neuerdings: Mini-Nukes, oder ge­
netische Manipulationen am menschlichen Erbgut verharmlost und verbrämt 
werden, fordert er neue- aussagekräftige- Vokabeln, die sich im Gegensatz zu 
technokratischen >>Plastikwörtern<<,45 Buchstabe gewordenen Vorurteilen, Euphe­
mismen und Lügen, an der Enormität des Gegenstandes infizieren. Kurzum: »In 
unser moralisches Aufgabenbuch gehört auch die Linguistik.<<46 

Das impliziert für Anders auch den Abschied vom universitären Jargon: »Diese 
akademische Diktion trägt nicht. Eine andere Diktion ist nötig. Keine extravagan­
te. Vielmehr hat man >nUr< den Schritt zurück in die Normalsprache zu machen. 
Im normalen Sprechen spricht man zu jemandem, und über Dinge, die diesen 
Jemand betreffen, und in einem Tone, den dieser Jemand versteht.<<47 Notwen­
dig sei ferner, sich von wirklichen Fragen affizieren zu lassen, statt massenhaft 
Qualifikationsarbeiten, Sekundärliteratur beziehungsweise »Bildungsstoff<< herzu­
stellen. 48 Anders' sprach- und philosophiekritischem Programm - erstens: zurück 
zu den Sachen selbst und zu den wirklichen Fragen, zweitens: zurück zur Normal­
sprache, drittens: Vokabelaskese und neue Begriffe -liegt somit ein moralischer, 
in erster Linie kommunikativer Wahrheitsbegriff zugrunde, der seine gesamte 
Methodik motiviert: 

»Regel: Nur dann, wenn sich das >Über< und das >ZU<, das sujet [sie!] des Sprechens 
und das angesprochene Subjekt >decken<; nur dann, wenn wir auf diejenigen abzielen 
und diejenigen erreichen, die, weil es um deren Schicksal geht, von uns erreicht werden 
müssen und ein Recht darauf haben, von uns erreicht zu werden; nur dann haben unsere 
Aussagen >Sinn<, nur dann werden sie auch wirklich wahr. Eine Wahrheit, die einem un­
bestimmten oder gar einem falschen Adressaten mitgeteilt wird, ist nicht eigentlich 
>wahr<.<<49 

Für Anders muss, will man im Sprechen den rechten Ton treffen, unzweideutig 
klar sein, »Wer warum (bzw. wozu) wem was über etwas mitzuteilen wünscht. Kann 
diese fünffache (konventionell gesprochen: >soziologische<) Frage nicht beant­
wortet werden, dann bleibt [ . . . ] alle Beschäftigung mit Rede und Schrifttum 
müßig.«50 Weil die Bombe ja nicht nur über den Dächern der Universitäten hän­
ge, fühle er sich verpflichtet, schreibt Anders am 6. Dezember 1963 an Theodor 
W. Adorno, »einen Ton und eine Sprache zu finden, mit der ich die unhappily 
happy crowd erreichen kann.<< Und obwohl auch er den Massenstil der Popula­
risierung verabscheue - »Die für Mundharmonika bearbeitete Kunst der Fuge 

44 Anders 1982: 129, 135. 
45 Vgl. Pörksen 1989. 
46 Anders 2002b: 58. Vgl. dazu auch Anders 1987a: 79. 
47 Anders 1992b: 6. 
48 Vgl. Ebd.: 25 bzw. 1993: XXXVIII. Ähnlich heißt es bei Arendt (2000a: 325) dazu: 

»In historischen Untersuchungen ist es nicht wichtig, zu fertigen Definitionen zu gelangen, 
sondern ständig Unterscheidungen zu machen, und diese Unterscheidungen müssen der 
Sprache, die wir sprechen, und dem Gegenstand, mit dem wir uns befassen, folgen.« 

49 Anders 1989b: 30. 
so Anders 1989e: 21. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Übertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 309 

ist mir genau so grauenhaft wie Ihnen, der popularwissenschaftliche Stil viel 
schlimmer als der akademische Stil, von dem er polemisch abhängt« - glaubt er, 
»dass man zuweilen für Mundharmonika komponieren muss, weil die Leute kein 
anderes Instrument haben, auf der [sie!] sie sich die heutige notwendige Melodie 
vorblasen können.«51 Die Abgrenzung einer vermeintlich reinen, aber abgeho­
benen Wissenschaft gegenüber allen Formen ihrer Popularisierung ist Anders 
zufolge politisch brisant. Wer nicht popularisiere und den Menschen außerhalb 
der Universitäten Rede und Antwort stehe, der hinterlasse nur ein Vakuum, in 
dem sich schließlich weit schlimmere Populisatoren einzunisten drohen. 52 Der 
Rückzug des Philosophen von der Welt bezeugt nicht Erhabenheit, er befördert 
Esoterik. 

Philosophie als Gesellschaftstherapie 
Dass der Popularisierer, heute würde man sagen: der Feuilletonphilosoph An­
ders als arrivierter Universitätsprofessor kaum vorstellbar ist - entsprechen­
de Stellenangebote lehnte er ab -, ist oft bemerkt und mit dem Hinweis auf 
die Radikalität seiner Thesen, den unkonventionellen Methodenmix und den 
journalistischen Stil erklärt worden. Es gibt jedoch noch einen weiteren, auch 
methodischen Grund, warum Anders nicht in die Reihe akademischer Philo­
sophen passt: Obwohl er sich stets von seinem Vater abzugrenzen versuchte, 
blieb er dem berühmten Psychologen doch in mindestens einer Hinsicht treu. 53 

51 Brief (ms.) von Günther Anders an Theodor W. Adorno vom 6. Dezember 1963 (ÖLA 
237 !04, ohne Signatur). 

52 Vgl. Anders 1992b: 15f., 22f. 
53 Die Frage des geistigen Einflusses von William Stern auf seinen Sohn ist bis heute 

ungeklärt und zählt zu den großen Leerstellen der Anders-Forschung. Wie der Phi­
losoph Anders ist auch der Psychologe Stern in seiner eigenen Disziplin heute - zu 
Unrecht, wie Wemer Deutsch mehrfach hinlänglich gezeigt hat (vgl. unlängst 2009) 
- weitgehend vergessen. Dabei ist er eine herausragende wissenschaftliche Figur. 
Er eroberte noch in seiner Breslauer Zeit >>nach und nach andere Bereiche für die 
Psychologie, indem er in Kooperation mit Praktikern aus Schule, Betrieb, Militär 
und Rechtswesen Alltagsprobleme aufgreift und sie mit psychologischen Mitteln zu 
beantworten sucht.<< (Deutsch 1997: 76) Er prägte die Begriffe >>Angewandte Psy­
chologie<< und >>Forensische Psychologie<<, führte eine bis heute gültige Systematik 
der Differentiellen Psychologie ein und begründete das Konzept des Intelligenzquo­
tienten (IQ). Zudem trat er als erster psychologischer Sachverständiger vor einem 
deutschen Gericht auf (vgl. ebd.: 77). Trotz seines beträchtlichen akademischen Re­
nommees blieb Stern, wie später sein Sohn, im Grunde zeitlebens ein Grenzgänger 
und Außenseiter. Eine eigene Schule gründete auch er nicht. Erstaunlich, wie die 
Sekundärliteratur bis heute ignoriert oder marginalisiert, dass der junge Günther 
Anders sein Studium 1919 in Harnburg bei seinem eigenen Vater begann, an dessen 
akademischen Rang heute noch eine Büste in der Universität erinnert. Der Sohn 
dürfte die Schriften des Vaters, vermutlich sogar schon vor Studienbeginn, intensiv 
rezipiert haben, insbesondere das dreibändige philosophische Werk Person und Sache 
(Stern 1906; 1918; 1924), in dessen Zentrum der Mensch als ganze Person steht. Ne­
ben einem ausgeprägten Interesse an interdisziplinärem, phänomenologischem und 
angewandtem Denken hat der Vater dem Sohn und Studenten wohl besonders diese 
unbedingte Orientierung auf die Person vererbt, die sich sowohl in den Anderssehen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 Die Welt als Vernichtungslager 

Er war nicht bloß ein politischer Denker oder, in der entsprechenden Fach­
terminologie: ein Technik- und Sozialphilosoph. Philosophieren bedeutete für 
ihn die investigative Enthüllung der zugeschütteten Wahrheit des Menschen 
über sich selbst. Man würde Anders' moralischen Wahrheitsbegriff daher zu 
eng fassen, wenn man ihn auf seinen sprachkritischen Pragmatismus reduzier­
te und nicht auch seinen therapeutischen Anspruch wahrnehmen wollte. Denn 
dass Philosophie unbrauchbar beziehungsweise wirkungslos ist, wenn sie sich 
einer falschen (Kunst-)Sprache bedient, das heißt an ihren Adressaten vorbei­
redet, oder wenn sie ihren Gegenstand verfehlt, das gilt analog für erfolglose 
Psychotherapien. Auch dabei gilt es, den richtigen Ton zu treffen und zu den 
eigentlichen Ursachen hinter der äußeren Fassade vorzudringen, wenn Men­
schen sich von ihren seelischen Verstrickungen befreien sollen. Und bevor das 
im Idealfall gelingt, muss man sie für gewöhnlich erst einmal dazu bringen, 
ihre eigene Misere zu spüren. Genau das empfiehlt Anders seinen Endzeitgenos­
sen angesichts ihrer Apokalypseblindheit 54 Es gelte, sich von der eigenen Lage 
produktiv verstören zu lassen.55 Anders' frühe Anthropologie, die das Leiden 
an der Kontingenz thematisiert und zum Ausgangspunkt einer kulturkritischen 
Analyse macht- Stichwort nihilistischer Mensch -, die Schamanalyse aus dem 
ersten Band der Antiquiertheit, die Gefällethese und die daraus resultierende 
Forderung, sich endlich der Geschichte der Gefühle anzunehmen, 56 die Idee ei­
ner Psychologie und Psychopathologie der Dinge, schließlich das anrührende 
kontingenzphilosophische Fazit seines Lehrgedichts Marieehen (»Die Moral ist 
einfach: Freu dich«57 ) - all das belegt eindrucksvoll, wie sehr der Philosoph 
zugleich als eine Art philosophierender Therapeut auftritt, der mit den Mitteln 
eines psychologisch aufgeklärten Verstandes, aber auch der Einfühlung, nicht 
bloß entzündete Gedanken, sondern schwer beschädigte Weltverhältnisse (die 
Hannah Arendt zufolge bekanntlich immer auch Selbstverhältnisse sind) heilen 
will. 

Wahrscheinlich hat Anders' ausgeprägter Intellektualismus, der in letzter In­
stanz meist triumphierte, diese Seite seines Philosophierens für ihn selbst im 
Dunkeln gehalten. Doch misst Anders die Güte von Philosophie explizit auch 
daran, ob sie denen nützt, an die sie sich richtet, ob sie ihnen gut tut - und 
das heißt: ob sie ihnen zur Wahrheit über sich selbst verhilft, auch wenn sie 
schmerzhaft ist, und ob sie dazu beiträgt, diese Wahrheit praktisch wirksam 
werden zu lassen. Anders richtet die philosophische Frage nach dem guten Le­
ben an die Philosophie selbst. Sie hat nicht nur aufklärerische Funktion. Sie 
ist auch Vehikel zu einer Selbst- und Welteinsicht, die auf den ganzen Men­
schen - die Person, die der Vater in den Mittelpunkt seiner Arbeit stellte -
abzielt. Der Denker Anders hat es nicht bloß auf die reine Wahrheit abgese-

Frühschriften als auch in der späteren Antiquiertheit niederschlägt. Zu Vater und 
Sohn vgl. auch Schmidt 1991. 

54 Vgl. Anders 2003: 108. 
55 Vgl. Anders 1996: 189. 
56 Vgl. dazu die Vorbemerkung über die Geschichte des Fühlens in Anders 1997: 7-10. 
57 Anders 1994c: 79. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Übertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 311 

hen, er will vor allem die endgültige Zerstörung der menschlichen Seele im 
Zeitalter der zweiten und dritten industriellen Revolution verhindern. Dies ver­
sucht er, indem er alle seine kognitiven und kreativen Ressourcen mobilisiert, 
um Protestbriefe aufzusetzen, Lehrgedichte zu verfassen und >>Warnbilder<<58 

zu malen, die an Herz und Hirn gleichermaßen appellieren. Der Sarkasmus 
und die bittere Ironie, die sein Werk durchströmen, sind nicht Ausdruck des 
Abgesangs auf eine sich selbst beseitigende Spezies, sondern umgekehrt ein 
Zeichen von großer Zuneigung, die sich im Übrigen - nachzulesen im Marie­
ehen oder in den Ketzereien -nicht nur auf die eigenen Artgenossen beschränkt 
(siehe Kapitel 11.4.2, S. 458-462). In ihrem leidenschaftlichen Impuls ist die 
Anderssehe philosophie engagee so radikal diesseitig, dass sie sich am Ende als 
Philosophie selbst aufhebt, wenn Anders ausruft: >>Sei moralisch, obwohl Du, 
daß >Sollen sein soll<, nicht begründen kannst, nein sogar für unbegründbar 
hältst.<<59 

Systematik apres coup 
Wer auf diese Weise mit dem Herzen philosophiert, hat an Impact-Faktoren kein 
Interesse. Das bedeutetjedoch nicht, dass das Anderssehe Werk >>trotz des [ ... ] 
impressionistischen Charakters<<60 völlig unakademisch und unsystematisch wäre. 
>>Mit Verblüffung stelle ich fest<<, schreibt Anders in Lieben gestern, >>daß, ohne 
daß ich von vornherein >Systemabsichten< verfolgt hätte, meine Schriften, auch 
die thematisch diversesten, auch die okkasionellsten, eng zusammengehören.<<61 

Was sie zusammenhält und eine >>Systematik apres coup<< ohne Systemanspruch 
erzeugt,62 ist die philosophische Frage nach Wesen und Seele des Menschen 
und seinem Schicksal in der modernen Welt. So erklärt Anders in seinem Buch 
über Weltraumflüge (Der Blick vom Mond), dieses habe ursprünglich >>Die Anti­
quiertheit der Erde<< heißen sollen, >>weil ich damit den strengen systematischen 
Zusammenhang zu zeigen wünschte, in dem meine diversen Arbeiten stehen. 
Tatsächlich darf ich wohl behaupten, daß alle meine seit der >Antiquiertheit 
des Menschen< herausgekommenen Veröffentlichungen monographische Varia­
tionen des Hauptthemas des größeren Buches gewesen sind.<<63 Die Systematik 
aber entsteht hier wie dort allein dadurch, dass Anders' politisch, moralisch und 
existentiell brisante Gegenstände zum Thema macht- und nicht, weil er seine An­
tiquiertheitsthese >>illustrieren<< oder ein in sich schlüssiges System konstruieren 
will, dem sich die Realität zu fügen hätte.64 

58 Vgl. Anders 1965. 
59 Anders 2002b: 51. 
60 Anders 1981: 11. 
61 Anders 1997: 10. 
62 Anders 1981: 10. 
63 Anders 1994a: 15. 
64 So wenig systematisch Anders' Philosophieren auch erscheine, sei es doch stets 

durch dieselbe innere Struktur gekennzeichnet, so Margret Lohmann (1996a: 58): 
>>Die Reflexion wird immer veranlaßt durch ein singuläres empirisches Phänomen 
der Lebenswirklichkeit«. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 Die Welt als Vernichtungslager 

Denken ohne Geländer 
Den Primat der Sache - des Ereignisses - vor jeder noch so stimmigen Theorie 
postuliert auch Hannah Arendt. In der Weigerung, sich selbst als Philosophin zu 
betrachten, drückt sich nicht nur ihr Unbehagen gegenüber esoterischen Fachter­
mini und akademischen Abhandlungen aus, sondern vor allem ein radikaler Bruch 
mit der europäischen akademischen Tradition der Vorkriegszeit. »Ich will Politik 
sehen mit, gewissermaßen, von der Philosophie unverstellten Augen«, erklärt 
sie einem ungläubigen Günter Gaus im Fernsehinterview.65 Ihre Denkungsart 
charakterisiert sie im Freundes- und Kollegenkreis als »vielleicht ein wenig au­
ßerhalb des Normalen, ein wenig extravagant«.66 Wie Günther Anders arbeitete 
auch Hannah Arendt mit den Mitteln methodischer Übertreibung und Montage 
auf der Schnittstelle zwischen Philosophie und Journalismus, als »eine Art freier 
Schriftsteller [.], irgend etwas zwischen einem Historiker und einem politischen 
Publizisten«, wie sie 1945 an Jaspers schreibt.67 Nur politisch aktiv wollte sie, 
im Gegensatz zu Günther Anders, nicht sein. Für den Sprung von der Theorie in 
die Praxis fehlte ihr sowohl die Lust als auch der Mut, in ihren Augen auch das 
passende Geschlecht: »Männer wollen immer furchtbar gern wirken; aber ich sehe 
das gewissermaßen von außen. Ich selber wirken? Nein, ich will verstehen.«68 

Und dazu war ihr jedes adäquate Mittel recht. Seyla Benhabibs Beschreibung der 
Arendtschen Totalitarismus-Studie als >>eine Mischung aus Geschichtsschreibung, 
Philosophie, Journalismus und sogar Literaturbetrachtung<<69 lässt sich grosso 
modo auf das Gesamtwerk übertragen/0 ebenso wie die Einschätzung Dan Diners, 
der den Elementen und Ursprüngen einen >>kaleidoskopischen Charakter<< attes­
tiert. Das Buch sei >>eine Ansammlung aphoristischer, polemischer, analytischer, 
biographischer und reflexiver Textsorten<<.71 Es ist gerade diese >>Mischung aus 
Analyse, anspruchsvollem Journalismus, Philosophie, Psychologie, Literatur und 
Anekdote<<, die gleichermaßen fasziniert und provoziert. 72 Iogeborg Nordmann 
attestiert Arendt einen >>außergewöhnlichen Sinn für die Realitätshaftigkeit der 
Sprache und Montagetechnik der literarischen Avantgarde<< und sieht in ihren 
Schriften einen fließenden >>Wechsel von narrativen zu konstruktiven, von lite­
rarischen, philosophischen und historischen Passagen, ohne daß dieser Wechsel 

65 Arendt 2005d: 47. 
66 Ebd.: 114. 
67 Arendt/ Jaspers 1985: 59. 
68 Arendt 2005d: 48. 
69 Benhabib 2006b: 59. Auch Franziska Augstein (2006: 178) sieht in Arendts Schriften 

>>passagenweise eine journalistische Färbung<<. Zudem vermischten sich »das stringen­
te Schlußfolgern und das intuitive Urteilen«. Und Helmut Kuhn (1960: 130), einer 
der ersten deutschen Rezensenten der Vita activa, schreibt: »Die Verf. denkt mit der 
systematischen Entschlossenheit eines deutschen Philosophen, aber sie schreibt mit 
dem sprachlichen Hochglanz und dem Sinn für Aktualität, die für die Oberschicht 
des amerikanischen Journalismus charakteristisch ist.<< 

70 Wild 2006: 121. 
71 Diner 2007: 37, 40. 
72 Elon 2000: 19. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Übertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 313 

methodisch begründet wird«. 73 Das stimmt nicht ganz. Im Totalitarismusbuch 
rechtfertigt Arendt- auf einer (methodischen) Linie mit Günther Anders- ihre Ex­
kurse ins Literarische damit, dass es gesellschaftliche Faktoren gebe, »von denen 
die politische und wirtschaftliche Geschichte schweigt, die sich selbst unter der 
Oberfläche verzeichenbarer Ereignisse verbergen und für die wir daher auf Dich­
ter und Schriftsteller angewiesen sind«.74 Diese hielt sie einerseits für notwendige 
Korrektive einer genuin wissenschaftlichen- und das heißt bei Arendt meist: von 
Theorie getrübten, prädeterminierten - Sicht, für Seismographen kommender 
Umbrüche, Katastrophen und Neuanfänge.75 Andererseits nahm sie literarische 
Äußerungen als historische Quellen ernst. Der literarische Blick und der Blick 
auf Literatur, ebenso wie deren spezifischer Stil, werden von Arendt immer dort 
eingesetzt, wo der wissenschaftliche nicht aus- oder hinreicht. So hielt sie bei­
spielsweise Joseph Conrads Heart of Darkness >>geeigneter [ .. . ] als die einschlägige 
geschichtliche oder politische oder ethnologische Literatur«, um die Erfahrungen 
der europäischen Kolonisatoren in Afrika zu erhellen, die ihrer Meinung nach für 
die Bildung des Rassebegriffs des 20. Jahrhunderts entscheidend waren. Wolle 
man das Entsetzen über die vermeintlich unzivilisierten, barbarischen Einwohner 
Afrikas begreifen, aus dem heraus der Rassebegriff entstanden sei, dürfe man sich 
>>weder bei den Gelehrten der Völkerkunde« Auskunft holen, denn diese hatten 
sich als Forscher ja gerade von allen Emotionen freizumachen, >>noch bei den Ras­
sefanatikern, die vorgeben, über das Entsetzen erhaben zu sein«, aber auch nicht 
>>bei denen, die in ihrem berechtigten Kampf gegen Rassenvorstellungen aller 
Art die verständliche Tendenz haben, ihnen jegliche reale Erfahrungsgrundlage 
überhaupt abzusprechen.</6 Von Pranz Kafka entlehnt Arendt das Prinzip der 
>>Montage von Dingen, die eigentlich nicht zusammengehören<< und lernt bei ihm, 
>>wie Verkehrung innerhalb der Normalität funktioniert, wenn sie nicht als eine 
evolutionäre Figur betrachtet wird.</7 Der Wechsel von historischer Analyse zur 

73 Nordmann 1998: 60; ebenso 1994: 38. Für Arendts Dekonstruktionsarbeit im Totali­
tarismusbuch lassen sich, so Nordmann (1997: 79) >>keine Definitionen, Regeln und 
Gesetze formulieren. Die Subjektivität der theoretischen Methode wird einsehbar 
gemacht und durch keine geschichtsphilosophische Metatheorie kaschiert.« 

74 Arendt 2005a: 210f. Barbara Hahn (2005: 97) zufolge wird in Arendts- deutsch­
sprachigen - Texten ständig komponiert: >>Keines ihrer theoretischen Bücher kommt 
ohne eingesprengte Gedichtzeilen aus. In fast keinem ihrer Texte fehlt eine Referenz 
auf poetische Sprache. Oft sind ihre Passagen selbst poetisch, rhythmisiert, laut­
lich durchgearbeitet.<< Die Ansicht, dass Historiker Geschichtenerzähler sind und 
Geschichtsschreibung der Literatur näher steht als der Wissenschaft, hat auch ein 
anderer prominenter Jaspers-Schüler vertreten, der zugleich einer der polemischsten 
Arendt-Kritiker war: Golo Mann (vgl. Fest 2004: 234ff. sowie Ludz/Wild 2011: 20). 

75 Vgl. Arendt 2005a: 325. 
76 Arendt 2005a: 407f. 
77 Nordmann 1997: 82. Auch Thomas Wild (2006: 121) weist auf die >>montageartige 

Struktur<< der Elemente und Ursprünge hin. Arendts zweites großes Vorbild fiir ihr 
auf die konkrete Erscheinung und die Montage scheinbar disparater Fundstücke, 
Genres und Sachverhalte abzielendes methodisches Vorgehen ist neben Kafka außer­
dem Walter Benjamin, auch wenn Arendt in ihren philosophischen Arbeiten kaum 
auf den Freund zu sprechen kommt. Das methodische Verwandtschaftsverhältnis 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 Die Welt als Vernichtungslager 

Literatur und umgekehrt hat bei Arendt also durchaus Methode. Er ist, obwohl 
in sich keiner fest gefügten Systematik folgend, keineswegs beliebig. Man darf 
ihn inter- oder sogar transdisziplinär nennen. 

Das gilt gleichermaßen für Arendts von Walter Benjamin inspirierte Technik, 
sich aus dem Fundus der von ihr so genannten Tradition, der westlichen Phi­
losophiegeschichte bis 1945, wie in einem Steinbruch zu bedienen, aus dem 
einzelne Elemente herausgebrochen und neu angeordnet werden, so dass, wie 
Iogeborg Nordmann schreibt, eine »Topographie von Unterschieden<< entstehe, 
eine Landschaft, in der man sich dem Untersuchungsgegenstand von vielen Seiten 
aus nähern könne?8 

>>Ich bediene mich, wo ich kann. Ich nehme, was ich kann und was mir paßt. Das soll 
heißen, daß ich nicht länger glaube, daß wir .. .Ich denke, einer der großen Vorteile 
unserer Zeit ist wirklich, was Rene Char, wie Sie wissen, gesagt hat: >Unserer Erb­
schaft ist keinerlei Testament vorausgegangen.< Das heißt, es steht uns vollkommen 
frei, uns aus den Töpfen der Erfahrungen und Gedanken unserer Vergangenheit zu 
bedienen.<<79 

Arendt bewegte sich zwischen diesen Töpfen bekanntlich >>Ohne Geländer<<. 80 

Das bedeutet zweierlei: Ihre Textinterpretationen waren, so Margaret Canovan, 
>>brillant und häufig aufklärerisch, aber manchmal auch ausgesprochen eigen­
mächtig.<<81 In der Tat ist bei Arendt gelegentlich nicht ganz klar, >>WO die eigenen 
Kategorien der Autorio enden und wo die autoritativ eingeführten Klassikerzitate 
beginnen<<, wie Alfons Söllner konstatiert. 82 Fachliteratur habe sie nie systema­
tisch zur Kenntnis genommen, wirft sie sich einmal selbst vor. 83 Doch zum einen 
las Arendt viel, auch akademische Texte, zum anderen war es ihre tiefste Überzeu­
gung, >>daß man so zu denken anfangen müßte, als wenn niemand zuvor gedacht 
hätte, und erst anschließend beginnen sollte, von den anderen zu lernen.<<84 Mit 
dieser provokanten, von Heideggers suggestiver Kathederwirkung inspirierten 
Haltung setzte sich die ansonsten durchaus konservative Bildungsbürgerio über 
elementare Grundsätze wissenschaftlichen Arbeitens hinweg. So bezeichnet Mi-

zeigt sich besonders deutlich am Ende von Arendts Benjamin-Essay, wo sich der 
häufig zitierte Satz findet: >>Die griechische Polis wird solange am Grunde unserer 
politischen Existenz, auf dem Meeresgrunde also [auf dem Benjamin laut Arendt 
wie ein >>Perlentaucher<< nach verborgenen Quellen schürfte; C.D.], weiter da sein, 
als wir das Wort >Politik< im Munde führen.<< (Arendt 2006c: 95) Zum Verhältnis 
Arendt-Benjamin wie zur Kontroverse um Arendts Benjamin-Essay, in dem sie 
zugleich Kafka ein Denkmal setzt, vgl. ausführlich Schöttker/Wizisla (Hg.) 2006. 

78 Nordmann 1994: 12f. 
79 Arendt 2005d: 124f., ohne Anmerkung. 
80 Arendt 2005a: 42. 
81 Canovan 1997: 83. 
82 Söllner 1990: 202. 
83 Vgl. Arendt 2005d: 112. Dasselbe behauptet auch Günther Anders von sich. Es sei 

seiner akademischen Ausbildung bei Husserl geschuldet, dass er von Philosophiege­
schichte wenig Ahnung habe. Außerdem sei ihm die Rezeption der Klassiker immer 
schwer gefallen (vgl. Anders 1987a: 25ff.). 

84 Arendt 2005d: 113. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Übertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 315 

chael Greven ihr Denken als »leidenschaftlich, parteilich, voller Einseitigkeiten 
und Entschiedenheit, wie sie dem wissenschaftlichen Betrieb nicht nur philoso­
phischer Seminare im 20. Jahrhundert fremd geworden sind.<<85 Dieser quer zu 
akademischen Gepflogenheiten stehende Stil sei oft ärgerlich, befindet Ursula 
Ludz. Arendts Urteil wirke >>altklug, besserwisserisch, zu allgemein, auch unge­
recht, insgesamt aber von philosophischer Reflexion und Gemeinsinn (>common 
sense<) getragen<<. 86 Alles in allem, resümiert Wolfgang Heuer, ist Arendts Denk­
weise eine Art Antithese zur geistigen Tradition der deutschen Wissenschaften: 
>>Essayistische Schriften, humanistischer Skeptizismus, Interdisziplinarität und 
Unabgeschlossenheit passen nicht zu einem Idealismus der Welterklärung, zu 
einer Suche nach Letztbegründung und objektiver Wahrheit, der bis heute unser 
Geistesleben prägt.<<87 

Dass Hannah Arendt keine rechte Methode habe, gehört wohl auch deshalb 
zu den häufigsten Feststellungen selbst der ihr gewogenen Interpreten. Anstelle 
einer Methode habe sie >>mit impressionistisch-einfühlender Assoziationskraft 
unterschiedliche Gegenstände in eine von ontologischen Kategorien geprägte 
Gesamtsicht<< zusammengefügt, meintparspro toto Hans Mommsen.88 Das ist 
nicht rundheraus falsch. Von einer >>systematischen Verweigerung wissenschaftli­
cher Methodologie<<, wie Antonia Grunenberg sie unterstellt, 89 kann allerdings 
keine Rede sein. Zumindest ist unklar, wogegen sich der Vorwurf mangelnder 
Methodologie in diesem Zusammenhang richtet. Denn über ihre eigene Metho­
de hat Arendt durchaus öffentlich nachgedacht. Diesbezügliche Überlegungen 
sind über das Denktagebuch, Anmerkungen, Briefe, Diskussionsbeiträge oder 
Vorworte verstreut.90 Der Aufsatz Verstehen und Politik enthält eine Skizze ihres 
methodologischen Programms.91 Zu ihren primären Arbeitswerkzeugen gehören 
Einbildungskraft und Phantasie ebenso wie der gesunde Menschenverstand: >>Was 
allein uns wirklich helfen kann<<, betont Arendt in ihrem Fernsehgespräch mit 
Roger Errera, >>ist >reflechir<, Nachdenken. Und denken heißt stets kritisch denken. 
Und kritisch denken bedeutet stets dagegen sein.«92 Vor dem Hintergrund dieser 
programmatischen Äußerung ist Arendts Neigung zu verstehen, >>to overdraw 
her arguments in a polemical fashion«,93 was sich, vor allem im Rahmen der 

85 Greven 1993: 71. 
86 Ludz 2000: 404. 
87 Heuer 1997: 22. Schon zu Beginn von Arendts akademischer Karriere brach sich die­

se anti-akademische Grundhaltung Bahn. So interpretierte Arendt den Kirchenvater 
Augustinus in ihrer Dissertation >>buchstäblich und im besten Sinne undiszipliniert, 
was ihr die Rezensenten sogleich als Verstoß gegen das wissenschaftliche Reinheits­
gebot ankreideten.« (Wild 2006: 21) 

88 Mommsen 2005: 36. Wenige Seiten zuvor spricht Mommsen (ebd.: 26) noch von 
einer >>eigentümlichen impressionistisch-deduzierenden Metllode.« 

89 Grunenberg 2006: 331. 
90 Vgl. dazu auch Nordmann 1998: 61. 
91 Vgl. Arendt 2000a: 110-127. 
92 Arendt 2005d: 125. 
93 Mommsen 2001: 224. In seinem Vorwort zum Eichmann-Report urteilt Mommsen 

(2005: 36), Arendts unkonventioneller Metllode seien ,,faszinierende Einsichten in 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 Die Welt als Vernichtungslager 

Auseinandersetzung um ihr Eichmann-Buch, oft als Bumerang für die kompro­
misslose Denkerio erweist (und ein selbst gewähltes Schicksal ist, das sie mit 
Günther Anders teilt). >»Übertreiben< - natürlich«, schreibt Arendt am 25. Januar 
1952 an Karl Jaspers: >>>Sinnzusammenhänge<, wie Sie sagen, sind anders kaum 
darzustellen. Sie übertreiben auch nicht, sie präparieren nur heraus. Denken 
übertreibt überhaupt immer«. Zudem könne man vor dem Hintergrund des 20. 
Jahrhunderts getrost sagen, >>daß die Realität >übertrieben< ist. Unser Denken, 
daß ja doch gewohnte Bahnen über alles liebt, kommt kaum nach.«94 

In solchen Fällen, und die sind für Arendt heute die Regel, hilft am Ende nur 
noch reflichir beziehungsweise, und dabei handelt es sich um eine weitere, von 
Aristoteles inspirierte Methode Arendts: Unterschiede machen. >>Ich beginne im­
mer alles [ ... ], indem ich sage: A und B sind nicht dasselbe«, betont Arendt im 
Gespräch mit Mary McCarthy.95 Angesichts einer bis ins Monströse verzerrten 
Wirklichkeit und einer dieser nicht mehr gewachsenen Theoriebildung gilt es, 
sich von methodologischen Vorurteilen frei zu machen und auf das Wesentliche 
zu besinnen, nämlich die Fähigkeit des menschlichen Geistes, zu differenzieren 
und, auf dieser Basis, selbständig zu urteilen. Unter einem selbständigen Urteil 
versteht Arendt dabei nicht die Subsumtion eines konkreten Einzelnen unter 
ein Allgemeines (zum Beispiel: >>Dies ist ein Baum«). Urteile dieser Art, die sich 
eines bereits feststehenden Maßstabs bedienen, bezeichnet Arendt auch als >>Vor­
Urteile«. Sie sind nötig, um sich in der Welt zu orientieren, aber längst nicht 
hinreichend. Sind die alten Maßstäbe, die diesen Vor-Urteilen zugrunde liegen, 
nämlich unbrauchbar geworden, was nach Arendt seit dem (vermeintlichen) 
Zivilisationsbruch offenkundig der Fall ist und nicht mehr durch den Einsatz 
zurechtkonstruierter Ersatzmaßstäbe repariert werden kann, muss eben >>ohne 
Geländer« - maßstabslos - geurteilt werden. Wie dies gehen kann, liest Arendt 
an Kants Modell des ästhetischen Urteils ab, in dem sie die eigentliche politische 
Philosophie des Königshergers begründet sieht.96 Das maßstabslose Urteil ver­
fahrt nicht subsumierend, sondern reflektierend, es bedenkt mit, >>wie sich der zu 
beurteilende Gegenstand oder Sachverhalt aus Sicht eines oder mehrerer anderer 
darstellen könnte.«97 

Erklären versus Erhellen 
Damit hängt auch die quasi hermeneutische, bisweilen zirkuläre Argumentati­
on Arendts zusammen, von Ludger Lütkehaus am Beispiel des Natalitätsbegriffs 
herausgearbeitet (siehe Kapitel1.1.2.3, S. 109-112). Sie ist demselben Verfahren 
verpflichtet, das Günther Anders in seinen Frühschriften verfolgt. Beiden Theo-

universelle Strukturen« zu danken, dies gehe aber »mitunter nicht ohne gewaltsame 
Konstruktionen« ab. 

94 Arendt/Jaspers 1985: 212. 
95 Arendt 2005d: 114. An anderer Stelle heißt es: >>Ich kann nur das definieren, was 

unterschieden ist, und, wenn überhaupt, nur dann zu Definitionen gelangen, wenn ich 
Unterscheidungen mache.« (Arendt 2000a: 325) Zu Arendt als Neoaristotelikerin vgl. 
Höffe 1993: 17. 

96 Vgl. Arendt 1993a: 17-23f. bzw. 1985 sowie Kap. 11.4.1. 

97 Lüdemann 2008: 39. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Übertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 317 

retikern geht es nicht darum, einen Vorgang oder eine Sache zu erklären, das 
heißt aus vermeintlichen Ursachen und Prämissen gleichsam abzuleiten, sondern, 
wenn möglich, aus unterschiedlichen oder quer zur gewohnten Wahrnehmung 
stehenden Blickwinkeln zu erhellen (siehe Kapitell.l.l.l, S. 36f.). Für adäquate 
Lichteffekte sorgen Unterscheidung und Übertreibung ebenso wie Collagierung 
und Montage, aber auch eine an Max Webers Idealtypisierung orientierte Begriffs­
bildung. In Bezug auf ihre Definition von Macht, Gewalt, Stärke und Autorität, im 
Grunde aber für alle ihre Schlüsselbegriffe gültig, mahnt Arendt: »Wenn wir uns 
solcher begrifflichen Unterscheidungen bedienen, dürfen wir nicht vergessen, daß 
sie zwar keineswegs willkürlich sind und den Phänomenen in der Wirklichkeit 
durchaus entsprechen, daß sie aber andererseits aus dieser Wirklichkeit gleichsam 
herauspräpariert sind und in begrifflicher Reinheit nur selten in ihr anzutreffen 
sind.«98 Gleiches gilt von Anderssehen Denkfiguren wie etwa dem historischen 
oder nihilistischen Menschen. Ähnlich wie Anders entwickelt Arendt Figuren, Ty­
pologien und historische Modelle, um unter »Zuhilfenahme der in der Geschichte 
niedergeschlagenen Erfahrungen«99 Gegenwärtiges besser zu verstehen. In die­
sen Denkübungen, in der narrativen Struktur der Modell- und Idealtypenbildung 
- man denke an die Geschichte der Kolonisierung und Ersetzung des antiken 
öffentlichen Raums durch die Gesellschaft- sieht Seyla Benhabib den methodolo­
gischen Kern des Arendtschen Denkens: »Solche Denkübungen graben im Schutt 
der Geschichte, um jene >Perlen< vergangener Erfahrungen, mit ihren sedimentier­
ten und verborgenen Bedeutungsschichten, zu bergen, um dann aus ihnen eine 
Geschichte herauszulesen, die dem Denken als zukünftige Orientierung dienen 
kann.«100 

Kritik 
Günther Anders und Hannah Arendt gehen, so scheint es, ohne großen, manche In­
terpreten meinen: ganz ohne methodologischen Vorlauf und ohne methodischen 
Werkzeugkasten in medias res und riskieren dadurch die Wertschätzung ihrer 
Professionen. So spricht beispielsweise Stefan Broniowski Günther Anders im 
Kurzschlussverfahren rundweg ab, ein Philosoph zu sein, da er keine philosophi­
sche Methode habe.101 Doch das trifft weder auf Anders noch auf Hannah Arendt 
zu, und zwar aus mehreren Gründen. Zum einen, weil beider Philosophieren 
erkennbar in akademischen Traditionen verankert ist, und sie sich außerdem an 
anerkannten Methoden wie eben der Webersehen Idealtypenbildung orientieren. 
Zum anderen, weil sie ihre Arbeiten, wenigstens ex post, auch methodologisch 
reflektieren (siehe oben). Margret Lohmann konstatiert bei Anders gar ein >>gera-

98 Arendt 2005c: 47. Der Eindruck einer »spirituellen Pseudo-Kausalität«, der Amold 
Gehlen (1961: 484) bei der Arendt-Lektüre befiel, lässt sich angesichts dieser und 
anderer Stellungnahmen Arendts nicht nachvollziehen. Arendt war keineswegs der 
Meinung, dass philosophische Ideen >>reale Ereignismassen« auslösen. Sie hatte sicher 
kein >>bewußtseinsmagische[s] Weltbild«. 

99 Arendt 2000a: 282. 
100 Benhabib 1991a: 149. 
101 >>Zum Philosophieren gehört eine philosophische Methode. Bei Anders findet sich 

keine solche, also ist er kein Philosoph.« (Broniowski 2003: 143) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 Die Welt als Vernichtungslager 

dezu leidenschaftliches Interesse an der Orientierung der Philosophie über sich 
selbst«.102 Der Habitus der Distanz, mit dem sowohl Anders als auch Arendt der 
philosophischen Tradition begegnen, um gerade das davon - auch methodisch -
unabhängige beziehungsweise abweichende Denken als philosophisch zu bestim­
men, darf vor diesem Hintergrund nicht als Beleg für methodologische Inkom­
petenz gelesen werden. Dies vorausgesetzt, hat Stefan Broniowski sich in einer 
für die Methodenkritik an Anders nicht untypischen Weise von Anders' Selbstin­
szenierung täuschen lassen. Zeitlebens hatte sich der Autor der Antiquiertheit als 
Außenseiter empfunden, aber auch selbstbewusst vom universitären »Betrieb<< 
abgegrenzt, was die Autorität seiner Schriften in gewissen gesellschaftlichen Krei­
sen zusätzlich erhöhte und an den Universitäten unterminierte. Auch deshalb 
galt er in der Sekundärliteratur lange als ein unterschätzter und missachteter Un­
bekannter.103 Völlig zu Recht widerspricht Broniowski diesem (Selbst-)Bild, das 
ihn jedoch zugleich gefangen nimmt. Denn Günther Anders' Selbsteinschätzung 
als Außenseiter, Autodidakt und Sekundärliteraturverächter verstellt den Blick 
auf seine akademischen Wurzeln, die strenge Denkschule Husserls, die intensive 
Auseinandersetzung mit Freud, Marx und der Frankfurter Schule, die seinen Sinn 
für Dialektik schärfte (und sich in seinem philosophischen Hauptwerk deutlich 
niedergeschlagen hat), sowie der künstlerischen Avantgarde der Weimarer Zeit. 
Sein Denken nährte sich aus unterschiedlichen Quellen. Auch das hat ihn, ne­
ben seiner phänomenologischen Grundausbildung, immer wieder zu kritischer 
Selbst- und Methodenreflexion gezwungen. Vor allem aber bewahrte es seine 
Philosophie vor mono-methodischer Sklerotisierung. So bleibt am Ende nur, dass 
Anders' (wie Arendts) Methodik höchst ungewöhnlich, unkonventionell und­
freilich, wie ich meine, in einem guten Sinn- eklektisch ist. Nur folgt aus diesem 
Umstand keineswegs, dass es sie nicht gibt oder dass sie zwangsläufig unphiloso­
phisch oder gar korrumpiert wäre. Broniowski nimmt nicht nur Anders' eigene 
metlwdologische Ausführungen nicht zur Kenntnis, er verwechselt außerdem die 
Abweichung von herkömmlichen Methoden mit der Abwesenheit von Methode 
überhaupt, ohne wie Anders und Arendt zu berücksichtigen, dass Epochenbrüche 
oder neuartige Klassen von Gegenständen wie zum Beispiel Atombomben oder 
Menschenklone den Rückgang auf traditionelle Denkwege fragwürdig erscheinen 
lassen und daher metlwdische Neuzugänge erfordern.104 

102 Lohmann 1996a: 60. 
103 Vgl. dazu Dries 2009: 19ff. 
104 Dies zusammengenommen, bleibt rätselhaft, wie Broniowski zu seinem harschen 

Urteil kommt. Zwar untersucht Anders tatsächlich kaum einmal den konkreten 
Gebrauch eines Produkts, wie Broniowski moniert. Dies ist aber auch nicht seine 
Absicht. Dass er sich hingegen überhaupt nicht für »die Sachen selbst« interessieren 
würde, ist schlicht abwegig. Absurd wird es, wenn Broniowski (2003: 141f.) Anders 
unterstellt, ihm gehe es »um eine geradezu mystische Schau der Dinge, nicht um 
rationale Analyse. Alles was Anders interessiert, ist er selbst, seine affektive Einstel­
lung zu den Dingen und die metaphysischen Spekulationen, die er über ihnen, die 
darunter verschwinden, errichten kann.« Dem »angeblichen Kritiker<< sei die Kritik 
>>ganz wurscht, er will Emotionen, er will beeindrucken, aufrütteln, einschüchtern.<< 
Außerdem biete er keine »überprüfbaren Untersuchungen der Wirklichkeit<< (ebd.: 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Übertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 319 

Das kann auch auf methodische Methodenzurückhaltung hinauslaufen, oder 
aber auf Methodenpluralismus. Schließlich geht es Anders und Arendt in un­
terschiedlicher Weise ja gerade darum, Vielfalt zu erhalten, und das schließt, 
besonders bei Arendt, die Vielfalt der Perspektiven ein, auch der theoretisch­
methodischen. Im Lichte der Kritik mögen das refiechir des Commonsense, das 
Unterschiede machen im Sinne Aristoteles', die methodische Übertreibung und 
Montage als untaugliche oder gar unzulässige Instrumente erscheinen. Dabei ist 
der Weg in die Hölle nicht nur mit guten Vorsätzen, sondern auch zahllosen 
methodisch sauber gearbeiteten, aber fragwürdigen Theorien gepflastert (man 
denke zum Beispiel an Descartes' verhängnisvolle Meinung über das Wesen der 
Tiere oder die Homo oeconomicus-Prämisse der Wirtschaftswissenschaften). Ich 
stimme deshalb Axel Honneth zu, wenn er über die für Arendts Werk insgesamt 
beispielhafte Komposition der Elemente und Ursprünge schreibt: »Die Art und 
Weise, in der sie in ihrem Totalitarismusbuch kunstvoll jene Schilderungen ein­
fließen lässt, die Proust in seinem Roman über die Dreyfus-Affäre gibt, und auch 
den Gebrauch, den sie immer wieder von journalistischen Texten und zeitge­
schichtlichen Untersuchungen im Zusammenhang philosophischer Erörterungen 
macht, halte ich für mustergültig.<<105 Dasselbe trifft auch auf den Anderssehen 
Methodenmix zu. Sowohl Anders als auch Arendt stehen daher bei Kapitel 11.2 
methodisch Pate. 

Methodologie 
Es ist offensichtlich, dass der Versuch, die Philosopheme Günther Anders', Hannah 
Arendts und Hans Jonas' in synthetisierender Absicht zusammenzubringen und 
weiterzudenken, nicht zwangsläufig die Zustimmung der Betroffenen erhalten 
hätte. Zu stark haben sie sich voneinander unterschieden (oder zu unterscheiden 
geglaubt), zu groß sind, in einzelnen Punkten, die Divergenzen. Nimmt man 
Anders und Arendt jedoch methodisch ernst, steht einer Montage nichts im Weg. 

41). Abgesehen von der Frage, wie viele Philosophien eigentlich eine (in welcher Hin­
sicht?) überprüfbare Untersuchung der Wirklichkeit(. .. ) liefern, sind beispielsweise 
zentrale Thesen der Anderssehen Fernsehphilosophie heute medientheoretisches Ge­
meingut - ganz unabhängig von Anders' diesbezüglichen Gefühlsäußerungen. Dass 
Anders darüber hinaus in gewissen Fällen ganz bestimmte Emotionen wecken will, 
ist eine triviale Feststellung, denn das ist zum Beispiel im Hinblick auf die Atombom­
be in der Tat sein erklärtes Ziel. Was Anders (1993: 244) über George Grosz schreibt 
- >>Man sieht: Kunst, Philosophie und Politik in der Darstellung auseinanderzuhalten, 
ist nicht möglich, und das zu tun, wäre auch höchst unnatürlich<<- gilt ebenso für 
ihn. Und in der Tat gehört- auch hier spricht Anders, über Grosz dozierend, von sich 
selbst - die Perspektive bei ihm >>der Moral an, nicht der physikalischen oder phy­
siologischen Optik.<< (ebd.: 245) Wie Grosz ein »Tendenzkünstler<< (vgl. ebd.: 213ff.) 
ist, so ist Anders ein Tendenzphilosoph, dessen Position eindeutig und dessen Urteil 
konsequent parteiisch ist (wie bei vielen bedeutenden intellektuellen Zeitgenossen). 
Zum Begriff des Tendenzdichters und seiner Analogate vgl. auch ebd.: 147-150. 
Darüber hinaus hat schon Margret Lohmann (1996a: 55-139) hinlänglich gezeigt, 
dass und inwiefern Günther Anders sowohl ein elaboriertes Methodenverständnis 
als auch eine Methode hat. 

105 Honneth 2002: 44. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 Die Weft als Vernichtungslager 

Darüber hinaus hat Hannah Arendt den liberalen Umgang mit ihrem Werk sogar 
ausdrücklich legitimiert: >>Immer wenn man etwas schreibt, es in die Welt hinaus­
schickt und es öffentlich wird, ist es jedem offenbar freigestellt, damit zu tun, was 
er will, und so sollte es sein. Ich habe daran nichts auszusetzen. Man sollte nicht 
versuchen, die Kontrolle über alles zu behalten, was mit den eigenen Gedanken 
passieren könnte.«106 Ich bediene mich daher im geistigen Steinbruch meiner 
Protagonisten wie sie sich selbst bei anderen, jedoch nicht ohne auf Bruchlinien 
hinzuweisen. Mit Ursula Pasero formuliert: Das Werk von Anders, Arendt und 
Jonas »wird als Werkstatt aufgesucht<<,107 aber so, dass deutlich bleibt, wo das 
Ausgangsmaterial sich der Synthetisierung verweigert, obwohl ich diese grund­
sätzlich für möglich, begründbar und sinnvoll halte. Das gilt auch für den Ausblick 
in Kapitel II.4. Hier wie dort eröffnet die Montage, auch dann, wenn sie sich nicht 
nahtlos zusammenfügt, neue Perspektiven auf Vertrautes, Anders, Arendt und 
Jonas eingeschlossen. Der Standpunkt dieser Perspektive ist die Lücke zwischen 
Vergangenheit und Zukunft, in der das Alte noch nicht Vergangen und das Neue 
noch nicht angebrochen und in der doch beides schon präsent ist.108 Über allen 
Ausführungen steht ein methodologisches Motto, das ich von Ernst Schraube 
entlehne, der über Anders' Technikphilosophie schreibt: »Seine [Anders; C.D.] 
prognostischen Interpretationen der Veränderungen menschlicher Subjektivität 
sind [ . .. ] Anti-Modelle, Warnbilder, mit der Absicht ausgestellt, daß sie nicht Rea­
lität werden.<<109 Das bedeutet zweierlei: Zunächst, dass die moderne Welt Gefahr 
läuft, sich in eine ausweglose Lage zu manövrieren. Anders, Arendt und Jonas 
haben sie in ihren Werken ausführlich beschrieben und analysiert. Seit Beginn der 
1990er Jahre, nach dem Tod von Anders und Jonas, sind neue Anhaltspunkte für 
ihre Krisendiagnose hinzugekommen, manche Entwicklung hat sich unterdessen 
verschärft. Indem ich im Folgenden auf diese Entwicklungen fokussiere, folge ich 
zugleich Walter Benjamin, der in Über den Begriff der Geschichte befand, »daß der 
>Ausnahmezustand<, in dem wir leben, die Regel ist. Wir müssen zu einem Begriff 
der Geschichte kommen, der dem entspricht.<< Den Historischen Materialismus 
gegen den Historismus ins Feld führend, empfahl Benjamin, die Geschichte »ge­
gen den Strich zu bürsten<< und hinter den aus fernen Zeiten zu uns Heutigen 
herüberragenden Kulturgütern nicht nur die Arbeit der Genies, sondern auch 
den »namenlosen Fron ihrer Zeitgenossen<< wahrzunehmen.U 0 Die berühmteste 
Gedankenfigur aus Benjamins Essay ist der von Paul Klees Bild Angelus Novus 
abgeschaute »Engel der Geschichte<<, dessen vom Schrecken gezeichnetes Antlitz 
der Vergangenheit zugewendet ist: 

106 Remarks to the American Society of Christian Ethics (1973), Library of Congress MSS 
Box 70, S. 011828, zitiert nach Canovan 1997: 83. 

107 So Ursula Pasero (1995: 329) über den Ansatz Elisabeili Nordmanns in deren Arendt­
Einführung (1994). 

108 Die Situation, in der Hannah Arendt schreibt, macht das, was sie über die moderne 
Welt sagt, notwendigerweise unvollständig und provisorisch, so Maurice Weyemberg 
(1992: 162): »[O]n ne peut faire l'histoire de l'histoire-qui-se-fait, car on n'en connalt 
pas Je terme.<< In diesem Sinne sind auch die folgenden Ausführungen zu verstehen. 

109 Schraube 1998: 153. 
110 Benjamin 1990a: 696f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Übertreibung und Montage. Methodologische Vorbemerkung 321 

»Wo eine Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Ka­
tastrophe, die unablässig Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm vor die Füße 
schleudert. Er möchte wohl verweilen, die Toten wecken und das Zerschlagene 
zusammenfiigen. Aber ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Flügeln 
verfangen hat und so stark ist, daß der Engel sie nicht mehr schließen kann. Dieser 
Sturm treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Rücken kehrt, während 
der Trümmerhaufen vor ihm zum Himmel wächst. Das, was wir den Fortschritt 
nennen, ist dieser Sturm.<<111 

Genau in diesem Sinne fokussiert die in Kapitel 11.2 skizzierte Theorie auf die 
Hinterbühne der Geschichte, auf die nicht intendierten Nebenfolgen technologi­
scher Revolutionen, die externen Kosten des globalen Kapitalismus, den Preis der 
Entpolitisierung des Politischen. Die Geschichte, die sie erzählt, ist nicht die Ge­
schichte der Sieger, aber auch keine Apotheose der Apokalypse. Denn sie bleibt 
mit Anders, Arendt und Jonas durchweg dem Kontingenzprinzip verpflichtet. 
Günther Anders hat es ins Zentrum seiner frühen Anthropologie gesetzt und in 
den Suggestions for New Types of Pictures ausdrücklich als Strukturmerkmal von 
Geschichte herausgestellt (siehe Kapitell.l.l.l, S. 39ff.). Hans Jonas fürchtete 
zwar, die Menschheit komme »dem bösen Ende näher<<, 112 das aber nicht zwangs­
läufig. Und die Totalitarismusforscherio Hannah Arendt war eine Theoretikerin 
der funktionalen Äquivalenz avant la lettre. Der Totalitarismus erschien ihr als eine 
mögliche historische Lösung des Problems der krisenhaften modernen Massenge­
sellschaft der 20er und 30er Jahre. Hitler und Stalin waren für sie jedoch »nicht 
die unausweichliche Folge bestimmter historischer Ereignisse. Der Gesichtspunkt, 
daß die geschichtliche Entwicklung auch eine andere Richtung hätte nehmen 
können, soll nicht verloren gehen<<, so Iogeborg NordmannY3 

Hannah Arendt hat im dritten Teil ihres Totalitarismusbuchs die Strukturele­
mente und Wesensmerkmale eines aus ihrer Sicht völlig neuartigen Phänomens 
rekonstruiert und diese in den ersten Teilen historisch verortet. Dabei ordnete sie 
ihr Material so an, dass- in Verbindung mit einem missverständlichen Titel114 -

der Eindruck einer historischen Genese oder gar Notwendigkeit entstehen konnte. 
Dies war nicht Arendts Absicht und sie ist nicht die meine. Unter Verwendung 
von Methoden, Gedankenfiguren und Analysen meiner Protagonisten, ergänzt 
durch eigene Überlegungen und empirische Daten, versuche ich die gegenwär­
tigen Elemente einer künftigen totalitären Weltsituation zu identifizieren und 
wage eine historische Prognose unter Kontingenzvorbehalt, genauer: mache einen 
Flucht- oder Kristallisationspunkt aus, in dem sich diese Elemente und spezifi­
sche Entwicklungslinien in Zukunft wahrscheinlich verdichten beziehungsweise 
kreuzen werden. Sinn und Zweck aller Bemühungen ist - analog zur Methode 
der Anderssehen Frühschriften - nicht die abschließende Erklärung, sondern eine 
vorläufige ErheBung. Zuspitzungen und Vereinfachungen sind den Prinzipien der 

111 Ebd.: 697f. 
112 Vgl. Jonas 1993a. 
113 Nordmann 1998: 59. Vgl. ebenso Elisabeth Young-Bruehl (2004: 290). 
114 Vgl. Arendt 1998a: 43f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 Die Weft als Vernichtungslager 

methodischen Übertreibung und der hermeneutischen Phantasie geschuldet.115 

Den anthropologischen Entwürfen der philosophischen Dreieckskonstellation An­
ders - Arendt- Jonas entnehme ich darüber hinaus einen normativen Rahmen, 
in dessen Mittelpunkt der Mensch als weltoffenes Wesen steht. Wohl und Wehe 
dieses Wesens sind der inhärente ethische Maßstab der hier zur Diskussion ste­
henden genuin philosophischen Theorie der Moderne. Sie ist ohne ihr normatives 
Fundament ebenso wenig denkbar wie ohne permanente Rückbindung an die 
Empirie. 

>>Es liegt in der Natur der geisteswissenschaftlichen Methode«, schreibt Han­
nah Arendt in Vita activa, >>daß sie geschichtliche Zusammenhänge mit großer 
Konsequenz und Stimmigkeit darstellen und >erklären< kann [ . .. ]. Was in solchen 
Betrachtungen nur leider immer wieder verlorengeht, ist die Wirklichkeit selbst<<. 
Da alle Ideen und Begriffe als Produkte des Geistes so eng miteinander verwoben 
sind, >>daß es niemals unmöglich ist, das Eine aus einem Anderen zu entwickeln 
und abzuleiten<<, 116 wird die Empirie zum unverzichtbaren Korrektiv des bloßen 
TheoretisierensY7 Sie kommt in vier Unterkapiteln (II.2.1-4) ausführlich, aber 
dem Umfang der Theorieskizze entsprechend zwangsläufig selektiv, zu Wort 
und ist zugleich die Absicherung gegen die Gefahr, dass insbesondere Arendts 
Begriffe, die sich derzeit großer öffentlicher Beliebtheit erfreuen, zu >>griffigen 
Münzen im Diskurs<< verkommen, >>abgelöst von den historischen Erfahrungen, 
für deren Beschreibung und Analyse sie geschaffen wurden.<<118 Es geht also auch 
darum, zu fragen, wie wirklichkeitstauglich und zukunftsfest die alten Begriffe 
sind. Behalten sie ihre Deutungskraft jenseits der Ereignisse, die sie einst geprägt 
haben? Lassen sie sich auf andere Ereignisse und Entwicklungen übertragen? Es 
ist Karl Jaspers, der Hannah Arendt in Reaktion auf ihre Totalitarismusstudie auf 
diese Fragen aufmerksam macht und zugleich den Fallstrick benennt, über den 
eine allzu gewisse, kontingenzblinde Antwort stolpern muss: 

>>Nachdem das Neue gezeigt ist, darf man fragen nach den Analogien dieses Neuen 
in der Geschichte. Das wird gewiß nicht leicht sein, und man darf es sich gewiß 
nicht zu billig machen. Und unter allen Umständen darf man die Verwirklichung des 
Gesamttypus dieses Neuen, so wie es von Ihnen konstruiert ist, bezweifeln für jetzt 
und für immer, denn die Totalverwirklichung ist nicht möglich außer in Grenzfällen 
einer bloßen Ausnahme.«119 

115 Vgl. dazu auch Arendt 2000a: 245. Dort heißt es mit konkretem Bezug auf Arendts 
Verständnis der Amerikanischen Revolution, dass geschichtliche Vereinfachungen 
zugleich grob sein könnten und berechtigt, »ja sogar nötig, wenn wir denkend und 
erinnernd zu verstehen versuchen.<< 

116 Arendt 2002a: 399. 
117 »Was ist der Gegenstand unseres Denkens?<<, fragt Arendt (2005d: 81) rhetorisch 

während einer Diskussionsveranstaltung. Antwort: »Die Erfahrung! Nichts ande­
res! Und wenn wir den Boden der Erfahrung verlieren, dann gelangen wir in alle 
möglichen Arten von Theorien. << 

118 Weigel1997: 14. 
119 Arendt/ Jaspers 1985: 245. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

