
602 Rezensionen

antepasado prestigioso; o si, en cambio, prefiere la
hipótesis de una reencarnación stricto sensu, en la cual
la homonimia es signo de una identificación plena entre
el niño y su ancestro.

El tercer capı́tulo describe las pruebas de iniciación
durante la pubertad, mediante las cuales los jóvenes
ganan su pasaje al estatus de madurez; y, lo que
es más o menos lo mismo, la condición de aptitud
matrimonial. En el caso de las mujeres, se trata del
rito llamado kikuchikuy. En particular, se describe la
qquicun huarmi, la primera menstruación de las niñas,
y el qquicuchicuni, una borrachera festiva con que los
familiares acostumbraban celebrar esta ocasión. Luego
de someter a la muchacha a un ayuno de tres dı́as, su
padrino le explicaba los deberes femeninos, y luego
le imponı́a su nombre definitivo. En el caso de los
muchachos, se celebraban unas grandes borracheras
llamadas warachikuy, durante las cuales los padrinos
les colocaban los primeros waras de adorno. También
les imponı́an un nombre definitivo (generalmente de
antepasados prestigiosos) que deberı́an llevar hasta la
muerte. Luego los azotaban recordándoles sus deberes
de valentı́a en la guerra, veneración a las huacas
y obediencia al Inca; y los obligaban a demostrar
todo el tiempo una gran resistencia fı́sica frente al
ayuno, el sueño y el acoso del enemigo. Finalmente
un baño ceremonial sellaba el pasaje de los jóvenes
hacia el mundo adulto. González Carré explica estas
costumbres por el carácter expansionista y militar del
estado cuzqueño, y las vincula con la rica tradición oral
relativa a los hermanos Ayar.

La influencia económica y militar del estado cuz-
queño en la vida ceremonial también se hace sentir en el
matrimonio, que convertı́a a la persona en ciudadano in-
caico con plenos derechos, facultades y obligaciones. En
el cuarto capı́tulo, en efecto, se analiza la reunión entre
los parientes de ambas familias, en la cual los parientes
mayores informaban a la joven pareja de sus deberes
y obligaciones conyugales; las ocasiones en que habı́a
un perı́odo de servicio postmarital; la finalidad polı́tica
del matrimonio, que iba más allá a los eventuales lazos
afectivos entre los cónyuges; y finalmente el sirvinakuy,
generalmente llamado “matrimonio de prueba”.

El último capı́tulo está dedicado a la funebria. Al
describir cómo se embalsamaban a las momias y se
las enterraba con sus pertenencias, González Carré
apoya su argumentación sobre datos provenientes de
la arqueologı́a, rastreando el origen de estas prácticas
y creencias relativas a la vida ultraterrena en culturas
como Chavı́n, Moche y Nasca. En el velorio, llamado
pacaricuy, los familiares y amigos se reunı́an a comer y
a beber relatando las hazañas más notorias del difunto en
un tono lastimero; también habı́a lamentaciones rituales,
muchas veces a cargo de lloronas especialistas. Si el
muerto era muy querido, o gozaba de una alta posición
social, podı́a suceder que la gente embriagara y luego
enterrara con el difunto a algunos de sus parientes,
mujeres o sirvientes. Luego se acostumbraba a quemar
o tirar a un rı́o las ropas del muerto. Finalmente todos se
bañaban, se ponı́an vestimentas oscuras y se abstenı́an

de manifestar alegrı́a en público. En algunos casos,
incluso, los parientes se cortaban el pelo. El mes de
noviembre se dedicaba especialmente a atender a los
ancestros. El autor, en este sentido, hace especial énfasis
en demostrar cómo las diferencias entre las diversas
clases sociales se proyectaba hacia la vida ultraterrena,
originando diversos tipos de “culto a los muertos” (138).

Para concluir diremos que, si bien son copiosas las
referencias a fuentes como Blas Valera, Garcilaso de la
Vega, Guamán Poma de Ayala, Martı́n de Murúa, Fer-
nando de Montesinos, Bernabé Cobo, Betanzos, Cieza
de León, De las Casas o Cristóbal de Molina, llama
poderosamente la atención la ausencia casi absoluta de
la literatura andinista. Murra, Zuidema o Urton brillan
por su ausencia, y ni siquiera los trabajos de Marı́a
Rostworowski – que prologa el volumen – son utiliza-
dos. No se trata aquı́ de aferrarse dogmáticamente a un
academicismo inflexible, sino únicamente de sugerir que
la argumentación bien pudo haberse beneficiado de los
datos acopiados por otras investigaciones que trataron
los mismos temas elegidos por González Carré. Por citar
tan sólo un ejemplo, la discusión hipersimplificada de
la alianza matrimonial entre el pueblo, la nobleza y el
Inca, plagada de expresiones como “endogamia clasista”
(104), “castas” (114) o “pureza de sangre” (115), pali-
dece ante una obra como “Inca Civilization in Cuzco”,
que revela la dificultad de incurrir en simplificaciones
excesivas (por ej. el pueblo es monógamo, la poligamia
una prerrogativa de la nobleza, etc.).

Exactamente lo mismo puede decirse con respecto
a la analı́tica explicativa y el bagaje teórico y concep-
tual empleados por González Carré. En general no hay
una utilización cabal – y por momentos ni siquiera
parcial – de la literatura antropológica, ni una pro-
blematización de los conceptos más básicos. El em-
pleo de epı́tetos como “mágico” o “supersticioso” como
conceptos analı́ticos no habla bien del arsenal conceptual
sobre el cual se sustenta la investigación, compuesto
por diccionarios de sociologı́a y antropologı́a más que
por obras relevantes sobre temas como el padrinazgo,
el compadrazgo, el parentesco y la alianza, el mito, el
ritual o el estudio comparado de las religiones. Pese al
interés innegable de su temática, todo indica entonces
que “Ritos de tránsito en el Perú de los Incas” tendrá más
fortuna como obra de divulgación que como referente
indispensable para la literatura antropológica sobre las
culturas andinas. Diego Villar

Gottlieb, Alma: The Afterlife Is Where We Come
from. The Culture of Infancy in West Africa. Chicago:
The University of Chicago Press, 2004. 404 pp. ISBN
0-226-30502-3. Price: $ 25.00

A. Gottlieb, professeur d’anthropologie à l’Université
de l’Illinois, s’est fait connaı̂tre depuis une vingtaine
d’années par des publications sur les Beng, une ethnie
minoritaire de Côte d’Ivoire, implantée au Nord-Est du
monde baoulé, à la limite de la zone forestière et de
la savane. Le présent ouvrage, dont le titre ne manque
pas d’intriguer, est consacré à la “culture de l’enfance”

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-602 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:35:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-602


Rezensionen 603

propre à ce groupe. Il se singularise par un mode de
rédaction très personnel, puisque l’auteur fait sans cesse
référence à son vécu propre en tant que chercheur,
animatrice avec son mari d’un petit centre de santé,
mais aussi mère de famille. “I came to Beng babies
through my own” (4), reconnaı̂t-elle d’entrée de jeu.
Son souci de resituer sa recherche dans l’histoire de
sa propre existence est d’autant plus apparent que le
champ qu’elle observe interfère sans cesse avec sa vie
familiale au point qu’elle s’interroge sur la manière dont
les croyances et coutumes beng influencent ses propres
pratiques de soin et d’éducation.

Dans une première partie, où la société beng est
rapidement présentée, où sont passées en revue les
questions de méthode et où une réflexion est menée sur
ce que pourrait être cette “anthropologie de l’enfance”
qui a si peu retenu l’attention des professionnels, est
posée la question centrale du livre: “Do babies have
culture?”

Cette interrogation imprimera son orientation à toute
la seconde partie. A première vue, le texte est struc-
turé de manière classique en fonction des principales
étapes du développement psycho-moteur et des tech-
niques correspondantes de “childtraining”: alimentation
(allaitement, sevrage, etc.), bains et soins de propreté,
portage, couchage, stimulations sociales, apprentissage
langagier, soins au moment de la section du cordon, de la
dentition et en cas de maladie, etc. Mais l’observation est
menée ici avec une finesse et une perspicacité qu’on ne
trouve que rarement ailleurs, et à chaque étape l’auteur
s’interroge sur l’arrière-plan culturel qui façonne et im-
prègne ces pratiques et l’idéologie qui leur donne sens.
Car il faut répondre à des questions comme: pourquoi
une mère donne-t-elle à son bébé deux bains par jour?
pourquoi est-il dangereux pour celui-ci de se regarder
dans une glace? pourquoi, avant de l’allaiter, faut-il lui
faire boire quelques gorgées d’eau? pourquoi le protéger
contre la rosée, la pleine et la nouvelle lune ou tel
type d’oiseaux? quelle est la raison d’être de lavements
réguliers? etc.

Comme en de nombreuses cultures africaines, le
point fort de l’idéologie sous-jacente réside dans le
fait que l’enfant est perçu très concrètement comme
la réincarnation d’un défunt dont l’identité peut être
décelée. Emergeant à peine du monde invisible, il flotte
encore dans une sorte d’entre-deux, ce qui le rend fragile
et vulnérable; non seulement il garde le souvenir de sa
vie antérieure, mais il demeure en relation familière avec
les êtres qui peuplent l’autre versant de la réalité, bons
et mauvais, et les parents qu’il a eus là-bas ont encore
une influence sur lui; il comprend tous les idiomes
humains, et l’acquisition de ce que sera sa langue
maternelle relèvera davantage de mécanismes d’oubli
que d’apprentissage; le petit enfant (comme d’ailleurs
déjà le foetus) est censé avoir une conscience, une
expérience, un savoir et une volonté propres, parfois
même un statut éminent, en un mot “une culture”, dont
il est impératif de tenir compte au mieux.

Très attentive aux problèmes de santé, aux inci-
dences de la pauvreté et à la situation globale au

plan socio-politique (en une région démunie affectée
récemment par la guerre civile), l’auteur montre com-
ment les croyances et les pratiques héritées de la tradi-
tion demeurent très vivantes dans un contexte qui leur
est devenu largement étranger. Face à la maladie, ce
n’est pas la même chose de raisonner en termes de
salubrité et de lutte contre le dénuement, ou en termes
de sorcellerie et de lutte contre les mauvais esprits. Et
pourtant, les deux raisonnements sont amenés à coexis-
ter et à constamment interférer. L’aspect comparatif des
choses n’est pas absent de ce travail: pour bien mettre en
évidence la spécificité des données africaines, elles sont
systématiquement mises en parallèle et en opposition
avec celles d’Amérique ou d’Europe. L’abondante docu-
mentation photographique rend les choses très vivantes
et proches. Quant à la bibliographie, elle déborde dans
sa surabondance de très loin le cas beng: elle porte
d’une manière très générale sur les recherches récentes
concernant la venue au monde et la petite enfance; en
liaison avec les notes qui accompagnent le texte, elle
informe utilement le lecteur européen sur ce qui se
publie à ce sujet en Amérique du Nord.

Le livre d’A. Gottlieb m’apparaı̂t comme un modèle
du genre: simple, clair, nuancé, approfondi, pétri d’hu-
manité, se référant constamment et sur un mode très
empathique à l’expérience de terrain, il sait marier
dans leur complexité données intemporelles et circon-
stancielles. Pas seulement un bon livre, mais aussi un
beau livre. Pierre Erny

Grosfilley, Anne: L’Afrique des textiles. Aix-en-
Provence: Editions Edisud, 2004. 175 pp. ISBN 2-7449-
0445-7. Prix: € 35,00

Wieder ist ein neuer Band über afrikanische Tex-
tilien, “L’Afrique des textiles”, herausgekommen, und
es stellt sich die Frage, ob zu diesem Thema nicht
schon alles gesagt wurde. Sowohl Überblickswerke als
auch spezialisierte Arbeiten zu bestimmten Textilgrup-
pen gibt es reichlich und in guter Qualität: “Textiles af-
ricains: couleurs et créativité à l’échelle d’un continent”
(John Gillow; Paris 2003), “Textiles africains” (Michèle
Coquet; Paris 1998), “The Art of African Textiles”
(Duncan Clarke; London 1997), “The Art of African
Textiles” (hrsg. von John Picton; London 1995), “Af-
rican Textiles” (Christopher Spring; 1989), “African
Textiles and Decorative Arts” (Roy Sieber; New York
1972). Ein Blick auf das Inhaltsverzeichnis gibt aller-
dings schon den ersten Hinweis auf neue Fragestellun-
gen sowie auf Textilprodukte, die bislang noch nicht als
besondere afrikanische Ausdrucksformen anerkannt und
insofern auch nicht in Museumssammlungen aufgenom-
men wurden.

Neben den industriellen Baumwollstoffen, den so-
genannten wax prints und fancies, den gewebten und
handgefärbten bzw. bedruckten Stoffen, finden wir hier
erstmalig ein Kapitel, das der Technik der Serigrafie
gewidmet ist, einer Technik, die sich im städtischen Um-
feld unabhängig von traditionell geprägten Handwerker-
kasten herausgebildet und sich über nationale Grenzen

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-602 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:35:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-602

