602

antepasado prestigioso; o si, en cambio, prefiere la
hipétesis de una reencarnacién stricto sensu, en la cual
la homonimia es signo de una identificacién plena entre
el nifio y su ancestro.

El tercer capitulo describe las pruebas de iniciacion
durante la pubertad, mediante las cuales los jovenes
ganan su pasaje al estatus de madurez; y, lo que
es mds o menos lo mismo, la condicién de aptitud
matrimonial. En el caso de las mujeres, se trata del
rito llamado kikuchikuy. En particular, se describe la
qquicun huarmi, la primera menstruacién de las nifias,
y el gquicuchicuni, una borrachera festiva con que los
familiares acostumbraban celebrar esta ocasion. Luego
de someter a la muchacha a un ayuno de tres dias, su
padrino le explicaba los deberes femeninos, y luego
le imponia su nombre definitivo. En el caso de los
muchachos, se celebraban unas grandes borracheras
llamadas warachikuy, durante las cuales los padrinos
les colocaban los primeros waras de adorno. También
les imponian un nombre definitivo (generalmente de
antepasados prestigiosos) que deberian llevar hasta la
muerte. Luego los azotaban recorddndoles sus deberes
de valentia en la guerra, veneracion a las huacas
y obediencia al Inca; y los obligaban a demostrar
todo el tiempo una gran resistencia fisica frente al
ayuno, el suefio y el acoso del enemigo. Finalmente
un bafio ceremonial sellaba el pasaje de los jovenes
hacia el mundo adulto. Gonzalez Carré explica estas
costumbres por el cardcter expansionista y militar del
estado cuzqueilo, y las vincula con la rica tradicién oral
relativa a los hermanos Ayar.

La influencia econémica y militar del estado cuz-
queiio en la vida ceremonial también se hace sentir en el
matrimonio, que convertia a la persona en ciudadano in-
caico con plenos derechos, facultades y obligaciones. En
el cuarto capitulo, en efecto, se analiza la reunion entre
los parientes de ambas familias, en la cual los parientes
mayores informaban a la joven pareja de sus deberes
y obligaciones conyugales; las ocasiones en que habia
un periodo de servicio postmarital; la finalidad politica
del matrimonio, que iba mds all4 a los eventuales lazos
afectivos entre los conyuges; y finalmente el sirvinakuy,
generalmente llamado “matrimonio de prueba”.

El dltimo capitulo estd dedicado a la funebria. Al
describir como se embalsamaban a las momias y se
las enterraba con sus pertenencias, Gonzdlez Carré
apoya su argumentacién sobre datos provenientes de
la arqueologia, rastreando el origen de estas practicas
y creencias relativas a la vida ultraterrena en culturas
como Chavin, Moche y Nasca. En el velorio, llamado
pacaricuy, los familiares y amigos se reunian a comer y
a beber relatando las hazafias mds notorias del difunto en
un tono lastimero; también habia lamentaciones rituales,
muchas veces a cargo de lloronas especialistas. Si el
muerto era muy querido, o gozaba de una alta posicién
social, podia suceder que la gente embriagara y luego
enterrara con el difunto a algunos de sus parientes,
mujeres o sirvientes. Luego se acostumbraba a quemar
o tirar a un rio las ropas del muerto. Finalmente todos se
bafiaban, se ponian vestimentas oscuras y se abstenian

Rezensionen

de manifestar alegria en publico. En algunos casos,
incluso, los parientes se cortaban el pelo. El mes de
noviembre se dedicaba especialmente a atender a los
ancestros. El autor, en este sentido, hace especial énfasis
en demostrar como las diferencias entre las diversas
clases sociales se proyectaba hacia la vida ultraterrena,
originando diversos tipos de “culto a los muertos” (138).

Para concluir diremos que, si bien son copiosas las
referencias a fuentes como Blas Valera, Garcilaso de la
Vega, Guaman Poma de Ayala, Martin de Murua, Fer-
nando de Montesinos, Bernabé Cobo, Betanzos, Cieza
de Ledn, De las Casas o Cristobal de Molina, llama
poderosamente la atencion la ausencia casi absoluta de
la literatura andinista. Murra, Zuidema o Urton brillan
por su ausencia, y ni siquiera los trabajos de Maria
Rostworowski — que prologa el volumen — son utiliza-
dos. No se trata aqui de aferrarse dogmaticamente a un
academicismo inflexible, sino Ginicamente de sugerir que
la argumentacion bien pudo haberse beneficiado de los
datos acopiados por otras investigaciones que trataron
los mismos temas elegidos por Gonzalez Carré. Por citar
tan sélo un ejemplo, la discusién hipersimplificada de
la alianza matrimonial entre el pueblo, la nobleza y el
Inca, plagada de expresiones como “endogamia clasista”
(104), “castas” (114) o “pureza de sangre” (115), pali-
dece ante una obra como “Inca Civilization in Cuzco”,
que revela la dificultad de incurrir en simplificaciones
excesivas (por €j. el pueblo es mondgamo, la poligamia
una prerrogativa de la nobleza, etc.).

Exactamente lo mismo puede decirse con respecto
a la analitica explicativa y el bagaje tedrico y concep-
tual empleados por Gonzélez Carré. En general no hay
una utilizacién cabal — y por momentos ni siquiera
parcial — de la literatura antropoldgica, ni una pro-
blematizacién de los conceptos mas bdsicos. El em-
pleo de epitetos como “mégico” o “supersticioso” como
conceptos analiticos no habla bien del arsenal conceptual
sobre el cual se sustenta la investigacién, compuesto
por diccionarios de sociologia y antropologia mas que
por obras relevantes sobre temas como el padrinazgo,
el compadrazgo, el parentesco y la alianza, el mito, el
ritual o el estudio comparado de las religiones. Pese al
interés innegable de su temdtica, todo indica entonces
que “Ritos de transito en el Pert de los Incas” tendra mas
fortuna como obra de divulgacién que como referente
indispensable para la literatura antropoldgica sobre las
culturas andinas. Diego Villar

Gottlieb, Alma: The Afterlife Is Where We Come
from. The Culture of Infancy in West Africa. Chicago:
The University of Chicago Press, 2004. 404 pp. ISBN
0-226-30502-3. Price: $ 25.00

A. Gottlieb, professeur d’anthropologie a I’Université
de I'Illinois, s’est fait connaitre depuis une vingtaine
d’années par des publications sur les Beng, une ethnie
minoritaire de Cote d’Ivoire, implantée au Nord-Est du
monde baoulé, a la limite de la zone forestiere et de
la savane. Le présent ouvrage, dont le titre ne manque
pas d’intriguer, est consacré a la “culture de 1’enfance”

Anthropos 100.2005

untersagt,

am 12.01.2026, 03:35:56.
m

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-602

Rezensionen

propre a ce groupe. Il se singularise par un mode de
rédaction tres personnel, puisque 1’auteur fait sans cesse
référence a son vécu propre en tant que chercheur,
animatrice avec son mari d’un petit centre de santé,
mais aussi mere de famille. “I came to Beng babies
through my own” (4), reconnait-elle d’entrée de jeu.
Son souci de resituer sa recherche dans I’histoire de
sa propre existence est d’autant plus apparent que le
champ qu’elle observe interfere sans cesse avec sa vie
familiale au point qu’elle s’interroge sur la maniere dont
les croyances et coutumes beng influencent ses propres
pratiques de soin et d’éducation.

Dans une premiere partie, ou la société beng est
rapidement présentée, ol sont passées en revue les
questions de méthode et ou une réflexion est menée sur
ce que pourrait étre cette “anthropologie de 1’enfance”
qui a si peu retenu l’attention des professionnels, est
posée la question centrale du livre: “Do babies have
culture?”

Cette interrogation imprimera son orientation a toute
la seconde partie. A premiere vue, le texte est struc-
turé de maniére classique en fonction des principales
étapes du développement psycho-moteur et des tech-
niques correspondantes de “childtraining”: alimentation
(allaitement, sevrage, etc.), bains et soins de propreté,
portage, couchage, stimulations sociales, apprentissage
langagier, soins au moment de la section du cordon, de la
dentition et en cas de maladie, etc. Mais I’ observation est
menée ici avec une finesse et une perspicacité qu’on ne
trouve que rarement ailleurs, et a chaque étape 1’auteur
s’interroge sur 1’arriére-plan culturel qui faconne et im-
prégne ces pratiques et I’idéologie qui leur donne sens.
Car il faut répondre a des questions comme: pourquoi
une mere donne-t-elle a son bébé deux bains par jour?
pourquoi est-il dangereux pour celui-ci de se regarder
dans une glace? pourquoi, avant de I’allaiter, faut-il lui
faire boire quelques gorgées d’eau? pourquoi le protéger
contre la rosée, la pleine et la nouvelle lune ou tel
type d’oiseaux? quelle est la raison d’étre de lavements
réguliers? etc.

Comme en de nombreuses cultures africaines, le
point fort de l'idéologie sous-jacente réside dans le
fait que I’enfant est pergu trés concrétement comme
la réincarnation d’un défunt dont I’identité peut Etre
décelée. Emergeant a peine du monde invisible, il flotte
encore dans une sorte d’entre-deux, ce qui le rend fragile
et vulnérable; non seulement il garde le souvenir de sa
vie antérieure, mais il demeure en relation familiere avec
les étres qui peuplent 1’autre versant de la réalité, bons
et mauvais, et les parents qu’il a eus la-bas ont encore
une influence sur lui; il comprend tous les idiomes
humains, et 1’acquisition de ce que sera sa langue
maternelle relevera davantage de mécanismes d’oubli
que d’apprentissage; le petit enfant (comme d’ailleurs
déja le foetus) est censé avoir une conscience, une
expérience, un savoir et une volonté propres, parfois
méme un statut éminent, en un mot “une culture”, dont
il est impératif de tenir compte au mieux.

Tres attentive aux problemes de santé, aux inci-
dences de la pauvreté et a la situation globale au

Anthropos 100.2005

untersagt,

am 12.01.2026, 03:35:56.
m

603

plan socio-politique (en une région démunie affectée
récemment par la guerre civile), I’auteur montre com-
ment les croyances et les pratiques héritées de la tradi-
tion demeurent tres vivantes dans un contexte qui leur
est devenu largement étranger. Face a la maladie, ce
n’est pas la méme chose de raisonner en termes de
salubrité et de lutte contre le dénuement, ou en termes
de sorcellerie et de lutte contre les mauvais esprits. Et
pourtant, les deux raisonnements sont amenés a coexis-
ter et a constamment interférer. L.”aspect comparatif des
choses n’est pas absent de ce travail: pour bien mettre en
évidence la spécificité des données africaines, elles sont
systématiquement mises en parallele et en opposition
avec celles d’Amérique ou d’Europe. L’abondante docu-
mentation photographique rend les choses trés vivantes
et proches. Quant a la bibliographie, elle déborde dans
sa surabondance de tres loin le cas beng: elle porte
d’une maniere tres générale sur les recherches récentes
concernant la venue au monde et la petite enfance; en
liaison avec les notes qui accompagnent le texte, elle
informe utilement le lecteur européen sur ce qui se
publie a ce sujet en Amérique du Nord.

Le livre d’A. Gottlieb m’apparait comme un modele
du genre: simple, clair, nuancé, approfondi, pétri d’hu-
manité, se référant constamment et sur un mode tres
empathique a I’expérience de terrain, il sait marier
dans leur complexité données intemporelles et circon-
stancielles. Pas seulement un bon livre, mais aussi un
beau livre. Pierre Erny

Grosfilley, Anne: L’Afrique des textiles. Aix-en-
Provence: Editions Edisud, 2004. 175 pp. ISBN 2-7449-
0445-7. Prix: € 35,00

Wieder ist ein neuer Band {iiber afrikanische Tex-
tilien, “L’Afrique des textiles”, herausgekommen, und
es stellt sich die Frage, ob zu diesem Thema nicht
schon alles gesagt wurde. Sowohl Uberblickswerke als
auch spezialisierte Arbeiten zu bestimmten Textilgrup-
pen gibt es reichlich und in guter Qualitit: “Textiles af-
ricains: couleurs et créativité a I’échelle d’un continent”
(John Gillow; Paris 2003), “Textiles africains” (Michele
Coquet; Paris 1998), “The Art of African Textiles”
(Duncan Clarke; London 1997), “The Art of African
Textiles” (hrsg. von John Picton; London 1995), “Af-
rican Textiles” (Christopher Spring; 1989), “African
Textiles and Decorative Arts” (Roy Sieber; New York
1972). Ein Blick auf das Inhaltsverzeichnis gibt aller-
dings schon den ersten Hinweis auf neue Fragestellun-
gen sowie auf Textilprodukte, die bislang noch nicht als
besondere afrikanische Ausdrucksformen anerkannt und
insofern auch nicht in Museumssammlungen aufgenom-
men wurden.

Neben den industriellen Baumwollstoffen, den so-
genannten wax prints und fancies, den gewebten und
handgefirbten bzw. bedruckten Stoffen, finden wir hier
erstmalig ein Kapitel, das der Technik der Serigrafie
gewidmet ist, einer Technik, die sich im stédtischen Um-
feld unabhingig von traditionell geprigten Handwerker-
kasten herausgebildet und sich iiber nationale Grenzen

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-602

