URSULA STENGER

Care-Erfahrungen in der Kita
im Anthropozin

Phinomenologische Erkundungen
zwischenmenschlicher, gesellschaftlicher,
okologischer und spiritueller Dimensionen von Care

Care wird hier als ein relationales Phinomen untersucht, das auf viel-
faltige Weise auf die Herausforderung des Anthropozins antwortet, uns
selbst als Teil des Planeten Erde begreifen zu lernen und von einer (kind-
zentrierten) anthropozentrischen Padagogik zu einem Denken und Han-
deln in Relationen zu kommen (vgl. Hétie 2023).

Care-Prozesse erzeugen oder aktualisieren Beziige und Beziehungen,
konnen Zugehorigkeit entstehen lassen, indem vieldimensionale (auch
wechselseitige) Bediirfnisse von Menschen und mehr-als-Menschen
wahrgenommen und beantwortet werden. Die dabei wirksamen zwi-
schenmenschlichen, gesellschaftlichen, okologischen und spirituellen
Care-Praktiken und Prozesse werden hier untersucht. Diese werden zu-
nichst Care-theoretisch u.a. mit Mortari (2022), Tronto (1993 & 2013)
und Bellacasa (2017) betrachtet, bevor mein Beitrag phinomenologisch-
posthumanistisch erkundend an Beispielen aus der Naturkita >Lotus«
entlanggeht, die mich vertrauensvoll iber viele Jahre in Feldbesuchen
und Begegnungen mitgenommen hat, um andere Fragen zu stellen und
wichtige Dimensionen von Care zu verstehen. Kinder sind nicht auto-
matisch Care-receiver, verletzlich und schutzbediirftig, vielmehr geht es
in den analysierten Beispielen darum, wie Kinder ausgehend von einem
relationalen Verstindnis in bestimmten Situationen sich selbst als Sor-
gende in Beziehungen wahrnehmen und so handeln kénnen. Wie kon-
nen junge Kinder lernen, Care-Beziehungen einzugehen und zu schit-
zen? Wie kann Care im Alltag einer Kita in Zeiten sozial-6kologischer
Krisen erfahrbar und padagogisch angeregt werden? Care wird hier an-
hand von Analysen eines St. Martins- und anderer Rituale mit Hara-
way (2018) in Form von Geschichten untersucht. Die vielschichtigen
Dimensionen von Care werden anhand der Beispiele zirkuldr erarbeitet
als kritisch-spekulativer Beitrag zu einem Netz von Firsorge, das sich
zwischen Kindern/Padagog:innen, Eltern, also menschlichen und mehr-
als-menschlichen Akteur:innen, Materialititen sowie wissenschaftlichen
Blicken als ein »thinking and living with care« (Bellacasa 2017: 20) im
gesellschaftlichen, 6kologischen und spirituellen Raum aufspannt. Von

241

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

URSULA STENGER

da aus wiren auch Bildung und Erziehung in frither Kindheit im Kon-
text 6kologisch-ethischer Fragen im Anschluss an Bilgi & Stenger (2020
& 2021) neu zu denken.

1. Care-theoretische Zugiange

Care als zwischenmenschliches Geschehen

Grundlegend wird Care mit Dietrich & Uhlendorf (2020) als relationa-
les, fragiles, auf Vulnerabilitit und Bedirfnisse antwortendes offenes Ge-
schehen gesehen (vgl. ebd.: 11). Damit geraten auch Machtaspekte und
Abhingigkeitsverhaltnisse in den Blick (vgl. ebd.). Sorgeverhiltnisse und
-praktiken sind dabei immer auch als historisch-kulturell gerahmte zu
interpretieren (vgl. ebd.: 12).

Hiinersdorf wiederum thematisiert die emotionale und leibliche Dimen-
sion des Berithrt-Werdens, des Affiziert-Seins im Prozess des Carings im
Anschluss an Merleau-Ponty (vgl. 1986: 244) als »Offnung auf das Sein«
hin (Hiinersdorf 2021: 48) bzw. als ein »Offnen gegeniiber dem Anderen
in der Gegenwart« (ebd.: 50). In diesen Care-Prozessen entstehen Bedeu-
tungen und Bedeutsamkeiten zwischen den Beteiligten, die »weder klar
auf mich, noch auf den anderen zuriickgefihrt werden konnen« (ebd.:
48). Als >relational-leibliche Praxis< entgehen Care-Tatigkeiten, -Beziige
und -Prozesse einer Optimierung, die andere Bereiche der Kita inzwischen
durchdringt (vgl. ebd.: 56). Stellvertretend wird mit Mortari die Fursorge-
erfahrung und damit verbunden die Care-Beziehung als zwischenmensch-
liches Geschehen zwischen Care-giver und -receiver in phanomenologi-
schen Analysen betrachtet (vgl. ebd.: 62f). Vielfiltige Bediirfnisse, die nicht
selbststandig befriedigt werden konnen, werden vom Care-giver in aktiver
Prasenz mitfihlend wahrgenommen und auf heilsame, verantwortliche
und respektvolle Weise so beantwortet, dass Care-receiver Raum haben
fiir eigene, auch existenzielle Antworten und Bewegungen in diesen Begeg-
nungen (vgl. 70 & 171), z.B. in einer Pflegesituation. In diesen Begegnun-
gen sind ethische Aspekte im Prozess relevant, insofern die Frage, was ein
gutes Leben ist (vgl.: 76), sich immer wieder ganz konkret stellt. Diese Fra-
ge richtet sich nicht nur darauf, was an gefithlten Bediirfnissen im Raum
ist, also was ganz konkret fehlt oder besorgt werden muss (z.B. wickeln
oder Essen geben), sondern auch darauf, welche ontologischen Moglich-
keiten des Da-Seins in der Firsorge zum Aufblihen kommen konnen (vgl.
ebd.: 9). In einem guten und gelingenden ethischen Care-Prozess kann die
Ko-Existenz, das Mitsein mit dem anderen Menschen, so empfunden wer-
den, dass beide sich im Raum und Moment der Begegnung genahrt fiih-
len und spiiren, was das Leben lebenswert macht (vgl. ebd.: 22, 33, 79).

242

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZAN

Die leibhaftigen und affektiven Aspekte von Care-Tatigkeiten beriih-
ren auch seelische, das Individuum tibersteigende Dimensionen, denn es
gilt, Care-receiver sensitiv und mit Mitgefiihl zu beriihren, aber nicht
zu dominieren. » When touching the other her/his transcendence must
be respected« (ebd.: 173 f). Grobe oder sanfte Worte und Handlungen
wirken auf Korper und Seele, die in diesen Berithrungen aufblithen oder
auch verletzt werden konnen. Die Einzigartigkeit jedes Menschen weist
in ihrem Sein und ihren Moglichkeiten weit iiber das hinaus, wie dieser
Mensch im Moment seiner Bediurftigkeit sichtbar ist.

Gesellschaftliche Dimensionen von Care

Mit Tronto wird Care als eine solidarische, gesellschaftliche, auch ethi-
sche Praxis gesehen, die iiber eine anteilnehmende, individuell-unterstiit-
zende, verantwortliche Praxis zwischenmenschlicher Versorgung und de-
ren Resonanz hinausgeht. Als politische Praxis antwortet Care auf unser
aller Bedarf an Fursorge und auf Vulnerabilititen im gesellschaftlichen
Kontext, situativ und kollektiv, anders als marktbasierte Strategien (vgl.
Tronto 2013). Care wird von Tronto (2000) als eine demokratische Stra-
tegie gesehen, die auf der Grundlage unser aller Verletzbarkeit und Leben
in eingebetteten Care-Beziehungen und Kontexten arbeitet. Care wird hier
so definiert: » Auf der allgemeinen Ebene ist Fursorgen eine Gattungstatig-
keit, die alles umfasst, was wir tun, um unsere Welt so zu erhalten, fortdau-
ern zu lassen und wiederherzustellen, dass wir so gut wie moglich in ihr
leben kénnen. Diese Welt umfasst unseren Leib, unser Selbst und unsere
Umwelt, die wir in einem komplexen, lebenserhaltenden Netz miteinan-
der verflechten« (Tronto 2000: 26). Obwohl hier die Umwelt mitgedacht
wird, beziehen sich die Uberlegungen von Tronto zunichst vordringlich
auf soziale und politische Fragen, auf gesellschaftliche und politische In-
stitutionen (vgl. ebd.: 27), die so gestaltet sein sollten, dass die Fiirsor-
geverhaltnisse und Prozesse darin wahrgenommen werden und sichtbar
sind, dass Verantwortung hierfur iibernommen wird. Dafiir notwendig
ist es, Kompetenz, Reflexion und Engagement sowie Entgegenkommen
zu entwickeln (vgl. ebd.), damit Vertrauen entstehen kann, dass es nicht
zum Ausschluss von Differenten kommt, sondern fiir alle so gesorgt wird:
»Dass wir so gut wie moglich (in der Welt) leben konnen.« (ebd.: 27.)
Care ist also eine politische Strategie, die immer auch in konkreten Pra-
xen und Beziehungen gelebt wird, als kollektiv-situative Fursorge und als
solidarisches Prinzip. Dementsprechend bezeichnet Winker im Anschluss
an Tronto »Care Revolution als Transformationsstrategie« (2015: 139
ff) mit einer ihrer Bedeutung angemessen sichtbaren Care-Arbeit im Zen-
trum, um das »gesellschaftliche Zusammenleben ausgehend von mensch-
lichen Bediirfnissen zu gestalten« (ebd.: 143). Damit gehen sowohl Tronto

243

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

URSULA STENGER

als auch Winker dariiber hinaus, zu kritisieren, dass der gesellschaftliche
Zusammenhalt durch prekare Beschaftigungsverhaltnisse, primire Orien-
tierung an 6konomischer Produktion und mangelnde Anerkennung von
Care-Tatigkeiten gefahrdet sei (vgl. Gottschlich/Hackfort 2022: 308), z.B.
von Pflegekriften oder Erzieher:innen. Die Autorinnen entwerfen konkre-
te transformatorische Schritte, wie demokratische Gesellschaften ausge-
hend von Care neu gedacht und anders gelebt werden konnten.

Okologische Dimensionen von Care: Care als Geschehen
auch mit mehr als menschlichen Entititen und Lebewesen

Posthumanistisch orientierte Erkundungen von Care nimmt Bellacasa
2017 vor, indem sie »things, objects, other animals, living beings, orga-
nisms, physical forces, spiritual entities, and humans« (ebd.: 1) einbezieht.
Damit geht eine enorme Erweiterung der Kontexte und Orte einher, die
Care-beduirftig sind (ebd.: 10). Ihre Aufmerksambkeit richtet sich dabei in
einem relationalen Sinne auf lebendige Netze und Kreisldaufe von Care
(vgl. ebd.: 20), in die materiell-korperliche wie kulturelle und spirituel-
le Aspekte/Akteure eingewoben sind: Wasser und Luft, Boden, Pflanzen,
Menschen u. a. stehen in wechselseitigen Abhingigkeiten und Wirksam-
keiten, die situative ethische und politische Handlungen nétig machen
(vgl.: 42 & 217). Leben und Denken mit Care hat das Anliegen, in Ver-
bindung mit den/m Betroffenen/m wechselseitige Kreisldufe von Fiirsor-
ge aufrechtzuerhalten und so natureculture Beziehungen zu verindern
(vgl. ebd.: 20). »Care is a force distributed across a multiplicity of agen-
cies and materials and supports our worlds as a thick mesh of relational
obligations« (ebd.). Menschen haben dabei eine besondere Verantwor-
tung, bisherige zerstorerische Beziehungen zu veriandern, indem Care als
ethisch-politisch verantwortliche, zugleich affektive-vitale und materiel-
le Beziehungen, Berithrungen und Handlungen zum Tragen kommen um
best-mogliche Entwicklungen und Verbindungen in den situierten Net-
zen von Care zu unterstiitzen, in, mit und von denen wir leben (vgl. ebd.).

Wie aber kann man sich die damit verbundenen Transformationspro-
zesse zu nachhaltigeren Gestaltungsformen vorstellen? Diese Frage stel-
len Gottschilch und Hackfort (2022) und verweisen auf » Care-Prinzipi-
en« wie z.B. »Langfristperspektive, Beriicksichtigung von Eigenzeiten«
und »Eigenheiten« von Beteiligten (vgl. ebd.: 309). Darin verbinden sich
ethische Prinzipien, (Transformations-)Praxen und »polit-6konomische
Strukturkritik« (vgl. ebd.: 3171).

Mit Caring with Nature/s betonen Gottschilch und Katz (2020) die
Notwendigkeit von Transformationen, die sich aus einer politischen
Theorie von Care ergeben und sich in Caring with Praxen zeigen, die
von Mitgefiihl und Sorge fiireinander geprigt sind (vgl. ebd.: 6). Das

244

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZAN

abendlandische Dualismus-Konzept (von Subjekt-Objekt, Mensch-Na-
tur) sowie das moderne Subjektverstindnis (»autonom, rational, sou-
verdn« (ebd.: 7) werden kritisiert, aber zugleich die Notwendigkeit be-
tont, in den konstitutiven, auch emotional geprigten Relationalitdten
mit mehr-als-Menschlichen Welten (iiber posthumanistisch-neumateria-
listische Zuginge hinausgehend) die eigene Rolle als Menschen mit ih-
rer Verantwortung zu leben, zu reflektieren und einzutiben (vgl. ebd.: 12)

Spirituelle Aspekte von Care

Warum sollen spirituelle Aspekte von Care in Zeiten sozial-6kologischer
Krisen einbezogen werden? Indigene Zuginge sehen einen untrennbaren
Zusammenhang von 6kologischen und spirituellen Zugingen und Erfah-
rungen, indem sie uns Menschen als Teil der Natur, der Erde, des Kos-
mos ansehen und nicht als auSerhalb davon (vgl. Straub 2016). Spiritu-
alitdt kann dieses Da-Sein als Erdbewohner uiber ein diskursives Wissen
hinaus erfahrbar werden lassen. »Wir miissen die Fiirsorge fir die Seele
als Teil der Fuirsorge fiir die Erde betrachten« (Kumar 2015: 150), heifst
es im Kontext spiritueller Okologie.

Spiritual Care ist ein wichtiger Aspekt der Palliativmedizin (vgl. Peng-
Keller 2020), der, — so hier die These — von friither Kindheit an, unabhin-
gig von Religion, Korper und Seele, Gemeinschaften und Orte auf die-
sem Planeten mit Pelluchon erndhren und zu einer 6kologischen Ethik
beitragen kann (vgl. Pelluchon 2020). Puchalski et al. (2009) definieren
Spiritualitit so: »Spirituality is the aspect of humanity that refers to the
way individuals seek and express meaning and purpose and the way they
experience their connectedness to the moment, to self, to others, to na-
ture, and to the significant or sacred« (ebd.: 887). Martina Ebner (2018)
sieht Spiritualitidt von Kindern ebenfalls als Prasenzerfahrung, als Gefiihl
von Verbundenheit mit anderen, mit Natur, mit Gott/etwas Gottlichem,
als eingebettet-sein in eine Mitwelt. Oft sind nach Ebner Erfahrungen
von Spiritualitit bei Kindern mit sinnlich-dsthetischen Erfahrungen ver-
bunden, Erfahrungen, in denen man spiirt, was wichtig und wertvoll ist,
in denen man ganz gegenwartig ist (vgl. ebd.). Nach Hofer (2018) kon-
nen in der Stille, in der Natur, beim Singen, Summen und Spielen beson-
ders berithrende Momente auch in der Kita entstehen, wenn man ganz
im Hier und Jetzt da ist, an etwas Geheimnisvollem oder Wunderbarem
teilnehmen kann, das sinnstiftend erfahren wird. Mitgefiihl, achtsame
Wahrnehmung und Berthrung, Herzensbildung sind Versuche, Aspekte
spiritueller Bildung von Kindern zu beschreiben (vgl. ebd.).

Fin Gefiihl von Verbundenheit kann fiir Wohlbefinden, Stressreduk-
tion sorgen und so der Resilienzforderung dienen. Es erscheint als kom-
plementir zur Ich-Autonomie bedeutsam.

245

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

URSULA STENGER

2. Phinomenologische Erkundungen
von Care in Kita-Ritualen

Methodisches Vorgehen und Orientierung

Das Datenmaterial dieser Studie entstammt in Form von Beobachtungen
dem BMBF Projekt RaumQualititen. Dariiber hinaus wurden im An-
schluss daran von mir Gesprache mit der hauptsichlich beteiligten Pada-
gogin Gerda und mit anderen Fachkriften gefiihrt, aufgenommen und
phianomenologisch analysiert, indem mit Brinkmann (201 §) und Stenger,
Stieve u.a. (2023) Erfahrungen von Care in den Blick genommen werden,
die zwischen den beteiligten Menschen, weiteren Lebewesen und Objek-
ten entstehen und Riaume von Care konstituieren. Phinomenologisch
geht es nicht darum zu behaupten, dass alle Beteiligten genau diese (je
unterschiedlichen) Erfahrungen machen, sondern in den Analysen mog-
liche Erfahrungsraume von Care zuginglich zu machen und zu einem
Verstindnis der Vieldimensionalitidt von Care beizutragen. Das Daten-
material wird hier im Anschluss an Haraway in Form von Geschichten
aufbereitet, welche vielfiltige Formen von Vernetzung von Sinnspuren,
Bezugen und Erfahrungen nachvollziehbar machen konnen (vgl. Stenger,
Vitek et al. 2023b: 183-189). Fiir die hier versammelten Analysen von
Kita-Ritualen war es hilfreich, die oben entwickelten Theorieperspekti-
ven orientierend als mogliche Blicke immer wieder einzubeziehen, mit
denen jeweils andere Aspekte der Care-Prozesse und Praktiken sichtbar
werden konnen. Vor der Publikation erfolgte eine responsive Erkundung
des Textes mit der Pidagogin Gerda.

2.1 St. Martin in der Kita—Care
als zwischenmenschliches und gesellschaftliches Gescheben

Die Erzieherin Gerda wird von der Frage bewegt, wie Rituale ihren Sinn
im Miteinander entfalten konnen, jenseits von Kommerz und Konsum.
St Martin ist ein wichtiges, hier verbreitetes kulturelles Ereignis. Kinder
haben Gelegenheit in ihrer Stadt an einem St. Martin-Umzug teilzuneh-
men. Aber wie kann St. Martin in der Kita ankommen? Muss es das fiir
uns gewohnte Bild des weifSen Mannes auf hohem Ross sein, der den
geteilten Mantel an einen Bedurftigen herunterreicht, fragt sie sich mit
ihren Kolleg:innen.

Gerda wiinscht sich ein Ritual, bei dem St. Martin wirklich ankommt
in der Kita, das nicht einfach nur wiederholt, wie es immer war. Etwas
stort sie daran. Auf den Care-Diskurs zuruckgreifend, konnte man das
Bild des klassischen St. Martin so interpretieren, dass Machtdifferenz

246

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZAN

und Asymmetrie von Care hier besonders deutlich werden. Es gibt einen
Care-giver und einen -receiver in einer Interaktion zwischen Menschen.
Ein Bediirfnis wird wahrgenommen und St. Martin teilt, was er hat. Im
Bild bleibt es jedoch bei der Einbahnstrafle, von oben nach unten. Der
weifle Mann als Care-giver scheint hier fiir den Kita-Kontext nicht an-
schlussfihig genug zu sein.

Gerda wihlt einen anderen Weg:

e —T

Abb. 1: obne Titel (Fotografie der Pidagogin Gerda)

»Wir alle wollten Helfer:innen sein und ein feines Gespur dafiir 6ffnen«.

In der Kita Lotus formt sie mit roten Blattern den Umriss eines Herzens
und fragt die Kinder, wann und wie sie fireinander sorgen. Die Kinder
erzihlen, wie sie andere Menschen oder Lebewesen mit ihren Bediirf-
nissen wahrgenommen haben oder von diesen wahrgenommen worden
sind und wie fursorglich geantwortet wurde: Ein Kind hat einem ande-
ren in die Jacke geholfen, sie teilen, was in den Brotdosen ist. Einander
zuhoren, von einer Katze getrostet werden, Pizzateig fiir alle produzieren
und danke fiir eine gute Idee wird u.a. genannt. Die Aussagen der Kin-
der werden rund um das Blitterherz aufgeschrieben und: Immer, wenn
so etwas geschieht, durfen die Kinder einen roten oder rosa Punkt in das
Herz kleben, sodass es sich fiillt, mit der Zeit.

247

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

URSULA STENGER

Was geschieht hier? Das Herz als Symbol liebevoller Zuwendung ist
nicht nur gemalt, sondern auch mit roten Blittern gestaltet, schon ge-
zackt wirkt es (doppelt) bedeutungsvoll. Die Kinder erzihlen Erfahrun-
gen von Firsorge, hier nur summarisch aufgefithrt. Es sind nahe zwi-
schenmenschliche Erfahrungen, eine Bedurftigkeit wird wahrgenommen
und man hilft, teilt, dankt, hort zu usw., und das tut gut, dem anderen,
auch dem Gebenden. Aber auch eine Katze kann ein Kind trosten, das
erfahren wir hier. Und das Tun fiir die Gemeinschaft kann Fiirsorge sein,
wie das Helfen beim Kochen. Die Verbundenheit mit anderen wahrzu-
nehmen schafft Freude, auch Momente von Dankbarkeit. Viele Kinder
achten verstarkt mit Wohlwollen darauf, im Tun und im Erzahlen, z.B.
vom Pizzateig. Sicher, Teig herstellen ist auch bildend: was gehort in den
Teig und wie viel?

Das Herz an der Wand fullt sich, gekniipfte Beziehungen von Care
werden splrbar, bekommen Worte, Aufmerksambkeit, ein Begehren ist
geweckt, Fiirsorge wahrzunehmen, zu geben, zu empfangen, zu erzih-
len. Mit dem Herz und der regelmafSigen Praktik schafft Gerda einen
menschlichen und zugleich pidagogischen Raum, in dem verbal, emotio-
nal, materiell sichtbar erkundet wird, was auf welche Weise zum Woh-
le anderer/oder auch aller etwas geschieht. Auch das ist Care, — diesem
Raum Gewicht und Gestalt zu geben. Was macht ein gutes Leben aus,
— das ist fir die Kinder konkrete materiell-korperliche Handlung und
ethische Erkundung.

Die Geschichte geht aber noch weiter:

Uber ihren Sohn lernt Gerda Amir kennen, einen Mann mit syrischen
Whurzeln, dem sein Vater auf dem Totenbett sagt, er solle sich »um Men-
schen kiimmern «. Amir nimmt das ernst, griindet eine Obdachlosenhilfe.
Gerda lidt Amir in die Kita ein, — er kommt mit seinem Kiltebus, setzt
sich draufSen, (wo auch die Kinder fast immer sind) mit den U3 und U3
Kindern zusammen. Er erzihlt, legt seine Matte in ihre Mitte und fiihrt
am eigenen Leib vor, was drauflen geschieht, auch wenn es kalt ist. Die
Kinder horen gebannt zu, stellen Fragen. Auch er bringt einen Punkt im
Herz an, halt lang inne.

Spater geht die Kita in den Wald, die Kinder mit ihren Lichter-Laternen.

Sein Besuch bewegt: Alle tiberlegen und fragen, was er fiir den Kaltebus
brauchen konnte und beginnen zu sammeln. An einem Nachmittag kom-
men Eltern und ziehen mit den Kindern Kerzen,- sie wollen auch Licht
bringen. Lange noch spielen die Kinder Kiltebus, erzihlen davon, ihre Aus-
sagen werden aufgenommen, um sie auch anderen zuginglich zu machen.

St. Martin war da, unerwartet, in anderer Gestalt.

Was geschieht hier? Gerda ist offen fur das, was ihr Sohn erzahlt, was
in ihrer Umgebung geschieht, — fiir Amir, der wiederum von seinem Va-
ter angeregt oder aufgefordert wird, sich zu »kimmern um andere« und

248

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZAN

Care zu seinem Beruf macht. Nun sind nicht mehr die Erfahrungen der
Kinder das Hauptthema, etwas kommt herein in die Kita, erweitert den
lebensweltlichen Horizont und verbindet sich doch mit dem Herz das
da hingt, als Ort von herzoffener Erkundung von und Erinnerung an
Care. Mit Tronto wird eine gesellschaftliche Dimension, die Bediirftig-
keit der Obdachlosen, die draufSen und unbehaust sind, in die Kita hi-
neingenommen. Performativ, korperlich nah erzahlt Amir und beriihrt
die Kinder, das Team. Sie wollen helfen, nehmen die Eltern mit und wer-
den selbst zu Helfenden, weben mit Bellacasa am Netz von Care mit
(2017: 20), indem sie Licht bringen nach drauflen, auch Laternen durfen
dabei sein. Das Kaltebus-Spiel und die Erzahlungen der Kinder tiber ldn-
gere Zeit konnen auf das Bewegt-Sein, das probeweise Ubernehmen der
Rollen und Seinsweisen und das Verstehen-Wollen der Kinder hinweisen.
Auch diese Form von Care wird dokumentiert, soll erinnert, wichtig ge-
nommen werden: Erkundungen von Care in Erzahlungen und Praktiken
schaffen ethische Orientierung.

2.2 Lebendige Netze von Care mit mehr-als-menschlichen Lebewesen
(Bellacasa)

Care bezieht sich hier auf das Kniipfen, Erleben und Erfahren von Ver-
bindungen und Verbundenheit mit anderen Lebewesen, in der Natur, mit
anderen Menschen. Wie tritt man mit diesen Lebewesen, mit Pflanzen,
Tieren, Wasser und Erde in Kontakt, ganz konkret? Mehrere Beispiele
sollen unterschiedliche Aspekte kurz aufrufen:

Ein Karnevalswagen wird selbst gebastelt aus Restmaterialien, be-
stiickt mit Figuren aus fritheren Projekten. Die Kinder ziehen mit dem
Holz-Wagen durch den Wald und werfen aus Stoff-Beutelchen, die sie
umgebunden haben, Korner fiir die Tiere. Auch hier kehrt sich das er-
wartbare Verhiltnis um. Anders als im Karneval werden die Kinder
selbst zu Schenkenden fiir andere Lebewesen, werden nicht beworfen
und uberschiittet mit Kamelle, siif8, billig und in viel Plastik (Feldbeob-
achtung).

Ein weiteres Beispiel von Care ist mit den vielen Beeten in der Kita
verbunden, fiir deren Besorgung man Wissen und Praktiken entwickeln
muss, damit alle Pflanzen das bekommen, was sie brauchen. Firsorge
um Kriuter, Rosmarin und Pfefferminze ist auch verbunden mit vielen
sinnlichen Wahrnehmungen. Wie kann man in Verbindung treten: Sinn-
lich, den Duft wahrnehmend, giefSend im Sommer, erntend und kochend
zum Wiirzen und fiir Tee im Herbst (vgl. Stenger 2022).

Aufschlussreich ist ein Besuch von Schleiereulen in einem Sommer, die
im offenen Bau- und Essensraum der Kita briiten. »Die Eulen nehmen
den Raum,« wie Gerda (2021) sagt, und die Kinder sorgen sich, wollen

249

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

URSULA STENGER

Ny
A
-‘——4.__*_\-_‘__. - " |
| ra i OF

Abb. 3: obne Titel (Quelle: eigene Fotografie)

250

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19.


https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZAN

wissen, wie sie leben, als der NABU da ist. Sie malen, spielen und erzah-
len von den Eulen, untersuchen die Gewolle und rekonstruieren Maus-
Skelette dabei (vgl. das Eulenbeispiel: Stenger, Vitek et al. 2023: 217-
225). Bildung griindet in allen Aspekten in den Sorgebeziehungen die
wiederum von den Piadagog:innen besorgt werden.

Ein weiteres Beispiel einer Feldbeobachtung zeigt eine Mausbeerdi-
gung. Alle toten Tiere, die gefunden werden, werden in dieser Kita mit
einer Zeremonie auf einem dafiir angelegten Friedhof aufSerhalb des Ki-
ta-Hofes bestattet. Ein totes Tier ist kein Mull. Sie wiinschen dem toten
Tier etwas zum Abschied, manche singen ein improvisiertes Lied fiir das
Lebewesen, das gerade sein Leben beendete.

In Praktiken, die im Alltag Raum einnehmen, konnen unterschiedliche
Gefiihle im Miteinander erfahren, gestaltet und geteilt werden, achtsa-
me Formen der Zuwendung erprobt werden und mit Bellacasa ein »li-
ving web of care« (2017: 20) gekniipft und empfunden werden, in dem
wir Menschen ein Teil sind, eingebettet und zugleich verantwortlich fur
die Auswirkungen von Handlungen, im Miteinander-Leben mit Eulen,
Mausen und Pfefferminze.

Alle Beispiele von Care mit mehr-als-menschlichen Lebewesen be-
rihren auf unterschiedliche Weise die vier Dimensionen: 1. Erfahrung
von Verbundenheit/Relationalitit, 2. vielfiltige, auch asthetische For-
men der Erkundung und Erforschung relevanten Wissens fiir ein Mit-
einander-Leben, 3. Praktiken (und Rituale) im Miteinander mit ihren
dabei moglichen Erfahrungen und 4. Werte, die diese Care-Beziechun-
gen und Praktiken orientieren. Pddagogische Formate, die hier hilf-
reich sind, wurden an anderer Stelle beschrieben (vgl. Stenger 2024).
AnschliefSend an Gottschlich und Kratz (2022 & 2020) konnte man
sagen, politische Transformationen gesellschaftlicher Naturverhaltnis-
se realisieren sich in der Kita und reichen dariiber hinaus. Auch wenn
in all diesen Situationen spirituelle Momente, z.B. von gefiithlter Ver-
bundenheit auftreten konnen, soll nun expliziter der Fokus darauf ge-
richtet werden.

2.3 Spiritual Care im Advent

Drei Jahre vorher fragt Gerda das Team, wie sie die Rituale in der Kita
erleben. Sie haben fiir sie ihre erfullende Kraft verloren und Gerda moch-
te etwas verdandern. Alle sind bereit, sich auf den Weg zu machen, mit-
zugehen, teilen dhnliche Empfindungen. Spiritual Care beginnt also als
Selbstsorge bei den Erwachsenen und ihren eigenen Bediirfnissen nach
einem beriithrenden, erfilllenden Ritual fiir alle. Spiritual Care ist keine
Veranstaltung nur fir Kinder, sondern 6ffnet ein gemeinsames Erleben.
Ein Advents-Ritual kultiviert die Erwartung der Ankunft des Gottlichen,

251

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

URSULA STENGER

das auch in Gestalt des Geheimnisvollen, einer Verbundenheit in der
Gruppe erfahrbar sein kann.

Im Vorfeld des Advents wird eine Ecke des Ateliers freigeraumt, die seit-
liche Wand mit den Kindern bemalt und Steine gesucht, die am ersten
Morgen des Advents auf einem geschmiickten Podest liegen. Das Ritual
wird bis Weihnachten tiglich werktags morgens wiederholt.

Es beginnt immer gleich, indem Gerda den Schluss eines Gedichts von
Paul Celan zitiert, welches auch an der Stirnseite der Wand auf einem
grofSen Papier, von hinten beleuchtet, steht:

»es ist Zeit, dass man weif3!

Es ist Zeit, dass der Stein sich zu blithen bequemt,
dass der Unrast ein Herz schligt.

Es ist Zeit, dass es Zeit wird.

Es ist Zeit.« (Paul Celan 1986: 37)

Nichts wird erklirt, kommentiert, erldutert. Es ist Zeit, dass man weif3.
Aber dieses Wissen ist ein anderes. »Es ist Zeit, dass der Stein sich zu
blithen bequemt«. Staunen, sich wundern, etwas Geheimnisvolles wahr-
nehmen, ohne es vollstindig zu begreifen, all das spiirt man. Das Unbe-
greifliche schafft einen Raum, in dem Anderes sein darf: »Dass der Un-
rast ein Herz schlidgt«. Wieder das Herz. »Es ist Zeit, dass es Zeit wird«.
Ein Wunsch, ein Ausruf! »Es ist Zeit.« Die andere Zeit beginnt mit dem
Ende des Gedichts. Auch als Gerda es mir zitiert, in einem Café bei Ing-
wertee, spiire ich, dass ein besonderer Raum ge6ffnet wird.

Auf das Gedicht folgen zwei Weihnachtslieder, die gesungen werden, ei-
nes im Kanon. »Da ist ein Dunkel, ein helles Funkeln« und »bald, bald
ist helle Weihnacht«. Beide sind noch nicht verbunden mit Kitsch und
Klingeling. Die Kinder spielen mit den Steinen, Nach dem Singen gibt
es eine erlebte Weihnachtsgeschichte zu horen, dann folgt ein Vorblick
auf den Tag und ein gemeinsam erkundender Riickblick auf das Ritual:
Gibt es den Wunsch, etwas daran zu dndern?

Etwas dunkel ist es im Raum noch frith am Morgen im Winter, — die Ker-
zen leuchten, das Singen mischt sich mit dem Klingen der Steine, die die
Kinder im Sitzen in die Hand nehmen, wiegen, aufeinanderschlagen, neu
anordnen. Beim grofSen Herbstfest hatte Gerda Kita-Eltern und ehemalige
Kita-Kinder gefragt, ob sie in einem >Tonstudio« in der Kita eine Geschich-
te von Weihnachten erzihlen mochten, — was immer sie wollen, vielleicht
aus ihrer Kindheit? Jeden Tag im Advent gibt es nun eine andere Geschich-
te zu Weihnachten zu horen, — eine erlebte. Danach sagen die Kinder, kiir-
zer als sonst im Morgenkreis, was und wo sie beginnen wollen und darauf
gibt es eine kurze Reflexionsrunde zum Ritual. Was ist uns aufgefallen,
gibt es Impulse, etwas zu verindern? In dem gemeinsamen Resonanzraum
konnen Gestaltungsimpulse rasch Form gewinnen, kein langes Abwigen
ist notig. Der Klang der Steine wird erwahnt und dass die Kinder selbst

252

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZAN

Musik machen wollen, die man wiederholen kann. Es werden kleine Dreh-
orgeln besorgt und jeden Morgen stanzt ein anderes Kind eine Melodie, die
es nach dem Singen vorspielt, — in die Stille hinein. Und die Steine werden
angemalt, geschmiickt, werden blithend, wie im Gedicht. Der Raum wird,
auch jenseits des Rituals im Dezember ein zentrierender Ort. Viele Akti-
vititen finden in seiner Nihe statt, auch Eltern halten sich da gerne auf.

T

Abb. 4: obne Titel (Quelle: Fotografie der Abb. 5: obne Titel (Quelle: Foto-
Pidagogin Gerda) grafie der Pidagogin Gerda

Was macht diesen spirituellen Raum aus und was wird hier wie besorgt?
Seine Form ist nicht tibertragbar, sie entsteht mit den Menschen. Gerda
sieht sich selbst als: »Forschende«, die jene braucht, »die mit mir auf die
Reise gehen«, in Resonanz, die »Offenheit der Augen« sehend und das
»Pulsierende« spiirend (vgl. Gerda 2023). Eine »nicht fassbare Konzen-
tration und Dichte« entsteht, so Gerda, eine »Prisenz, die ganz frei« ist
(vgl. ebd.). Im Folgenden fasse ich ihre Worte zusammen: Jede:r ist einge-
laden, keine Ermahnungen sind notig, weil die Form sich mit allen Men-
schen in dem Moment in Resonanz bildet. Alle sind auf ihre personliche
Weise »Empfangende und Kreierende« (ebd.), sind beteiligt. »Ganz frei
und in Liebe entsteht das Spirituelle« (ebd.) Es ist eine Einladung, kein
Uberwiltigen. Eine Prisenz, als Sein mit den anderen, mit den Steinen,
der Dunkelheit, dem Licht. Da zu sein. Spiritual Care ist keine blofSe Be-
ziehungsarbeit, sondern eine Offnung in ein weiteres, auch spirituelles
Empfinden. Noch einmal Gerda:

253

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

URSULA STENGER

»Ein Freiraum ist da, er entsteht. Es gilt ihn zu erspiiren. Ich verfolge
nicht mehr irgendetwas, ich lasse zu, was passiert, was ich nicht steu-
ern kann. Ich bin selbst Resonanzkorper. Wir sind alle Anwesende im
Empfang, niemand ist ausgeschlossen. Ich muss mich nicht kiimmern,
um kein Kind. Das Ereignis entwickelt eine Kraft, dass wir in der An-
wesenheit sein konnen, alle sind eigenverantwortlich, — es kann passie-
ren oder nicht. Es stort nichts. Die Kinder sind unterschiedlich intensiv
anwesend. Es ist eine Einladung in einen Raum, den wir zusammen auf-
rechterhalten konnen, — es gibt verschiedene Arten von Anwesenheit da-
rin. Das wird nicht benannt. Es ist offen und beweglich, wie die Wind-
haut eines Eies« (Gerda 2023).

Alle Aufmerksamkeit ist darauf gerichtet: Wie es sich ereignen darf:

» Welche Fursorge braucht Spiritualitit, damit sie erfahrbar wird in un-
serem Alltag, damit sie als ein Quell der Lebendigkeit entstehen kann.
Es braucht Behutsamkeit, Wachheit, Resonanz. Immer in Resonanz zu
sein, mit dem, was werden kann, — wir tasten uns heran« (Gerda 2023).

Spiritual Care bedeutet einen gemeinsamen Erfahrungsraum mit Kin-
dern und Erwachsenen zu 6ffnen, einen spirituellen Raum zu besorgen,
— in diesem Falle, bestehende Advents-Rituale zu erneuern und eige-
ne Formen miteinander zu kreieren, die Gedichte, Lieder, Objekte, Ge-
schichten, kulturelle Traditionen einzubeziehen, die fiir die am Ritual
Beteiligten stimmig sind und sie bertihren und damit eine Tir 6ffnen
konnen in einen lebendigen, spirituellen Resonanzraum, der zwischen
ihnen entsteht.

Wenn nun die hier beschriebenen Erfahrungsmomente mit Forschun-
gen zu kindlicher Spiritualitit von Adams (2023), Hyde (2008) so-
wie Ebner und Hofer (vgl. in Caloun et al. 2018) zusammengesehen
werden, so lidsst sich ein Gewahr-werden von Relationalitit und eine
Achtsamkeit auf Momente von Verbundenheit, von Gegenwirtigkeit
im Augenblick als zentrale Momente spiritueller Erfahrung wahrneh-
men. Ein Sinn fiirs Geheimnisvolle, staunen und wundern, etwas spii-
ren und dem nachgehen, (vgl. Hay/Nye 2006 74ff), triumen und 4sthe-
tisches Wahrnehmen sind Wege, um sich verbunden, verortet, gestarkt
zu fuhlen.

In alltidglichen Situationen zwischenmenschlicher Art, in fiirsorglichen
Begegnungen und Beriihrungen, aber auch im gesellschaftlichen Raum
als Mitgefiihl mit den Obdachlosen oder in natureculture Erfahrungen,
z.B. bei einer Mausbeerdigung sind spirituelle Momente méglich, die
Verbundenheit und sinnhaft empfundene Gegenwirtigkeit spiirbar wer-
den lassen. Mit all diesen Erfahrungen ist es moglich zu erleben, sich
selbst zu transzendieren, sich als Teil eines grofSeren Ganzen wahrzuneh-
men, an dem die Einzelnen auf unterschiedliche Weise teilnehmen kon-
nen. Das Spirituelle kann viele Namen haben.

254

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZAN

Spiritual Care achtet im Alltag und in Ritualen auf solche Erfahrungen,
die stirkend, wohltuend und sinnstiftend erfahren werden kénnen, wie
es in den Kita-Ritualen zuginglich wurde.

3. Zusammenschau:
Dimensionen von Care-Erfahrungen

Wenn nun die Geschichten und Forschungen zu Care zusammenfassend
betrachtet werden, so zeigen sich wichtige Aspekte ab.

1. Care-Erfabrung als Care-Momente im Alltag

Care-Erfahrungen sind durch das Wahrnehmen und Beantworten von
Bedirfnissen bestimmt, die in der Kita nicht immer sprachlich gedaufSert
werden: Etwa beim Anziehen oder beim Essen entstehen solche Momen-
te, in denen durch Gesten und Unterstiitzungen Care Relationen als kon-
kret gelebte Riaume von Bezogenheit entstehen, in denen achtsam und
zugewandt wechselseitig gespiirt wird, was gerade gebraucht und dar-
auf geantwortet wird (vgl. auch Bilgi/Stenger 2021: 69—76). Care be-
deutet nicht nur die duflere Verrichtung, sondern zugleich ein inneres in
Beziehung treten, in dem Gefiihle zirkulieren oder auch geteilt werden,
indem in und durch die Care-Erfahrung ein Gefiihl von Verbundenheit
entstehen kann. Indirekt wird durch sensibel abgestimmte Care-Ges-
ten signalisiert, wenn der Care-Akt nicht rein mechanisch ausgefithrt
wird: Du wirst nicht allein gelassen, dir wird geholfen, fur dich wird ge-
sorgt, bis du es selbst kannst. Dieser letzte Aspekt ist wichtig, damit kei-
ne Uberbehiitung oder kein iibergriffiges dem Kind Abnehmen geschieht
bei dem, was es selbst gerade lernt. Dies ist ein Balance-Akt. Mit Mortari
(vgl. 2022: 9) wird klar, es geht nicht nur um Bedurfnisse, sondern auch
um das Aufblihen des Lebens, um die Entdeckung neuer Moglichkeiten
durch Care, indem etwa eine Einladung zum Malen der Versorgung der
Eulenbabys gegeben wird (s. Abb.2).

2. Pidagogische Ermoglichung und Entstehung
von » Cultures of Care« (Mortari), von »webs of care« (Bellacasa)

Care-Erfahrungen, die hier untersucht wurden, finden in der Instituti-
on Kita statt. Die Pddagogin Gerda befragt mit ihrem Team kritisch ge-
wohnte Kita-Rituale (s. auch Wulf et al. 2004) und empfindet sie nicht
als lebendig und ndhrend, auch fiir sich selbst. Selbst-Fiirsorge ist wich-
tig, denn wenn die Padagogin nichts oder nur formal Wiederholtes spiirt,

255

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

URSULA STENGER

dann kann sie ihre Erfahrung als eine bedeutsame und spiirbare auch
Kindern nicht zeigen, sie nicht einladen, daran teilzunehmen und mit
ihr diese Erfahrung auszubauen und als eine kulturelle Praxis sinnhaft
zu gestalten. Thr kritisches Fragen fiihrt sie auch dazu, dass Kinder nicht
nur St. Martin zusehen mochten, wie er hilft, sondern dass alle, auch die
Kinder eigentlich selbst Care-giver und aktiv in Care-Beziehungen ein-
gebunden sein wollen: diese Erfahrung also am eigenen Leib erlebt ha-
ben und dann von ihr erzihlen. So entwickelt sie den ersten Teil, in dem
Kinder tiber das Herz und das Erzdhlen von eigenen Care-Erfahrungen
eine Aufmerksamkeit und Wertschdatzung fiir Care-Akte und Care-Be-
ziehungen entwickeln, indem sie also lernen auf Care zu achten. Care
wird so herausgehoben aus den spontan sich ergebenden unscheinbaren
Gesten in ein wichtiges, durch wiederholtes Betrachten und Erzihlen,
durch Aufschreiben und symbolische Darstellung Raum geben und Ver-
orten von Care. Care wird tiber das Kita-Ritual Teil der Kita-Kultur, eine
Care-Kultur kann sich bilden, in der auf das Wohlergehen aller geach-
tet wird. Care-Kulturen schaffen wiederkehrende Formen und Erwar-
tungen in korperlich-materiellen-sozialen und spirituellen Verflechtun-
gen. Als solche bediirfen sie der Pflege und Firsorge der Pidagog:innen,
die mit den Beteiligten vor Ort stimmige Formen finden und entwickeln
(Herz, Kilte-Bus), die echte, auch kreative Beteiligung ermoglichen und
anregen (Musik machen, Eltern-Weihnachts-Geschichten erzihlen) und
wirkliche Care-Kulturen entwickeln, die durch die Beteiligten-Mitwir-
kungen entstehen und zugleich auf sie zurtickwirken.

Care-Kulturen sind einerseits Verortungen, indem etwa der Platz des
Adventsrituals wochenlang zentrierend auf Kinder, Eltern und Team
wirkt, — mit Klepacki & Jorrisen (2023) konnte man im Anschluss an
Brown (2016) von Rootedness sprechen, also von Verwurzelungen und
Netzwerken, die Ressourcen erschliefSen, nicht mehr tragfihige oder le-
bensforderliche Verbindungen kritisch verandern (Resistance) und so
die Resilienz nicht nur von Kindern und Menschen, sondern von Orten
mit all ihren Lebewesen und Entitiaten mitgestalten und sichtbar ma-
chen (z.B. durch Dinge, Geschichten, Dokumentationen). Damit gehen
sie iber die gegenwartigen Beteiligten hinaus und antworten auf gesell-
schaftliche Herausforderungen wie Obdachlose, als auch in der Kal-
te Unbehauste, oder Tiere und Pflanzen, mehr-als-Menschen und ande-
re Entitdten. Die Dimensionen zwischenmenschlicher leiblich-seelischer
und erziahlter Care-Erfahrungen wie gesellschaftlicher und 6kologisch-
spiritueller Dimensionen sind in der Kita-Kultur nicht analytisch ge-
trennt, sondern durchwirken sich, indem Formen ihrer Ausgestaltung
und Beantwortung gesucht und praktiziert werden, indem etwa die
tote Maus begraben wird und damit die mitfithlende Trauer eine Ge-
stalt und eine Umgangsform bekommt. Care-Erfahrungen sind damit
einerseits padagogisch gestaltete, sozial-rituell-performativ entstehende

256

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZAN

Erfahrungen zwischen allen Beteiligten, die auch innere Resonanzen,
Empfindungen auslosen, wie maogliche (spirituelle) Verbindungen, Ver-
bundenbeit und sinnbafter Prisenz. Didaktische Formate und Impulse
in diesem Zusammenhang habe ich (2024) an anderer Stelle erforscht.

3. Care-Ethik

Care-Ethik, wie sie aus den hier entwickelten Theorien und Beispielana-
lysen dargelegt werden kann, entspringt einer relationalen Sicht. Men-
schen konnen nur it anderen leben, anderen Menschen wie mehr-als-
Menschen, auf das sie existenziell angewiesen sind. Ethische Werte und
Orientierungen ergeben sich aus der Frage, was ein gutes Leben fiir alle
sein kann (vgl. Mortari: 76) und wie Care- ethische Beziehungen kulti-
viert werden konnen, ohne die geteilte, partizipative Welten nicht mog-
lich scheinen (vgl. ebd.: 138). Mit Bellacasa (2017) werden in diese
geteilten Welten nicht nur Tiere und Pflanzen, sondern auch andere En-
titaten wie Boden mit ihren multispecies-Bewohner:innen einbezogen in
eine spekulative Ethik der Firsorge, um die Lebendigkeit und Frucht-
barkeit 6kologischer Netzwerke wahrzunehmen, firsorglich zu behan-
deln und zu erhalten (vgl. ebd.), in denen wir Menschen nur ein Teil sind.
Es geht nicht nur um uns. Dabei sind viele Ebenen betroffen: Wahrneh-
mungsfahigkeit, Mitgefuhl und Sensibilitat, um die Auswirkungen von
Handlungen auf andere spiiren zu lernen, um zu begreifen, was notig ist,
fur ein gutes Zusammen-Leben auf dem Planeten in Beziehungen und
in diesen Netzen von Relationen verantwortlich zu handeln und fiirei-
nander zu sorgen.

Von da aus wiren Bildung und Erziehung, — und das ist eine Ver-
héltnisbestimmung, — in Care-Beziehungen, -Verantwortungen, -Struk-
turen zu griinden. Bildung wire von Care aus nicht kindzentriert, nicht
menschenzentriert, sondern aus lebendigen, fiirsorglichen Verbindungen
auch mit anderen Lebewesen hervorgehend. Sorge wird hier mit Bilgi
& Stenger (2021) zur Basisdimension von Bildung, die eine 6kologisch-
ethische Dimension hat.

4. Ausblick: »Thinking with care« (Bellacasa)

Auch wir Wissenschaftler:innen sind mit unseren Forschungen Teil die-
ser »webs of care« (Bellacasa 2017: 20) mit unseren epistemologischen
Zugingen, unseren Arten des Forschens, Untersuchens, Erkundens. Eine
Betrachtung der Wirklichkeit von aufSerhalb ist nicht moglich, da unse-
re Fragen und Methoden des Untersuchens Einfluss nehmen, Wirkungen
erzeugen bei denen, die beforscht werden oder mit denen wir forschen

257

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

URSULA STENGER

(vgl. ebd.: 1o & 20) und bei denen, die diese so gewonnen Erkennt-
nisse wahrnehmen (Wissenschaft, Politik, Offentlichkeit). In jeder For-
schung wird auch ein Weltverhaltnis vorausgesetzt, transportiert, verhan-
delt, verschoben, fiir das Forschende mitverantwortlich sind, auch wenn
dies nicht immer explizit diskutiert wird. Materielle und geistige, 6kolo-
gische und politische Prozesse lassen sich nur analytisch trennen, sie wir-
ken zirkuldr und wechselseitig einander sich durchdringend. »Thinking
with care« (ebd.: 19) bedeutet, iiber die ethischen Standards in der qua-
litativen Forschung hinausgehend, auch die Aus- und Wechselwirkungen
unserer Auswahl von Forschungsfragen, der Art wie wir sie stellen und
den Erkenntnissen, die dann produziert und kommuniziert werden einzu-
beziehen. Dabei wire nicht nur das Wohlbefinden der Beforschten durch
die Wirkung der Forschungsmethode zu adressieren, sondern auch zu
fragen, welche Arten von Erkenntnissen im Sinne von care-relations ins-
gesamt forderlich sein konnten und sich nicht abzutrennen von den Fel-
dern, in denen die Ergebnisse wirken. Denn »caring thinking and kno-
wing as touch« (ebd.: 19) begreift »caring knowledge« nicht nur abstrakt,
es tastet sich voran, beriihrbar und berithrend, um die Materialitit, Exis-
tenzialitat, Reziprozitit und Korperlichkeit dessen,was wir denken und
erfahren, spurbar zu machen mit all ihren »Zwangslagen und Erbschaf-
ten« mit den Konsequenzen auf andere und damit starkende, transforma-
tive Netze von Verbundenheit »with care« weiter zu weben. » Thinking
with care« sucht mehr Beteiligung und Nihe mit den Mit-Forschenden/
Beforschten, beriicksichtigt dabei aber auch planetare Dimensionen, also
auch Auswirkungen auf mehr-als-menschliche Wesen, Wasser, Erde, Luft
usw. Das geht einher mit anderen Arten des Sprechens, Forschens, Er-
zdhlens: »einer emphatischen, poetisch(er)en Sprache, die dem Denken
in Relationen entspricht« (Gottschilch/Hackfort 2022: 312). Und damit
misste sich auch die Wissenschaft mit Braidotti immer wieder neu fragen:
»Welche Art von Wissen und geistigen Werten wir heute als Gesellschaft
hervorbringen« (Braidotti 2014: 16). Und welche Arten von Wissen und
Werten wir fur ein fursorgliches Leben auf dem Planeten brauchen?

Literatur

Adams, Kate (2023): »Children’s spirituality. spiritual voice(s) on journeys
to finding meaning and purpose«, in: Johanna Wyn/Helen Cahill/Hernan
Cuervo (Hg.), Handbook of children and youth studies, Cham: Spring-
er Nature, 1-15.

Bilgi, Oktay/Ursula Stenger (2020): » Betreuung — Padagogisch-anthropologische
Notizen zu kindheitspadagogischen Dimensionen der Sorge«, in: Cornelie
Dietrich/Niels Uhlendorf/Frank Beiler/Olaf Sanders (Hg.), Anthropologie
der Sorge, Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 154-166.

258

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZAN

- (2021): »Betreuung. Phinomenologische Notizen zu Sorgebeziehungen
und -praktiken in der Piadagogik der frithen Kindheit«, in: Oktay Bilgi/
Ulf Sauerbrey/Ursula Stenger (Hg.), Betreuung — ein friihpidagogischer
Grundbegriff?, Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 60-8o.

Braidotti, Rosi (2014): Posthumanismus, Frankfurt u. New York: Campus
Verlag.

Brinkmann, Malte (2015): »Phinomenologische Methodologie und Empi-
rie in der Pidagogik. Ein systematischer Entwurf fiir die Rekonstruktion
padagogischer Erfahrungen«, in: Malte Brinkmann/Richard Kubac/Seve-
rin Sales Rodel (Hg.), Pidagogische Erfahrung. Theoretische und empiri-
sche Perspektiven, Wiesbaden: Springer VS, 33-60.

Brown, Katrina (2016): Resilience, Development and Global Change, New
York: Routledge.

Caloun, Elisabeth/Silvia Habringer-Hagleitner (2018): Spiritualititsbildung
in Theorie und Praxis, Stuttgart: Kohlhammer.

Celan, Paul (1986): Gesammelte Werke. Erster Band, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp Taschenbuch.

de La Bellacasa, Maria Puig (2017): Matters of Care: Speculative Ethics in
More than Human Worlds, Minneapolis u. London: University of Min-
nesota Press.

Dietrich, Cornelie/Niels Uhlendorf (2020): »Einleitung«, in: Cornelie Diet-
rich/Niels Uhlendorf/Frank Beiler/Olaf Sanders (Hg.), Anthropologien der
Sorge im Pidagogischen, Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 9—-15.

Ebner, Martina (2018): » Zur spirituellen Kompetenz von Kindern: Was brin-
gen Kinder fiir spirituelle Bildung mit?«, in: Elisabeth Caloun/Silvia Ha-
bringer-Hagleitner (Hg.), Spiritualititsbildung in Theorie und Praxis: Ein
Handbuch, Stuttgart: Kohlhammer, 63-82.

Fisher, Berenice/Joan Tronto (1990): » Toward a Feminist Theory of Caringx,
in: Emily K. Abel/ Majida K. Nelson (Hg), Circles of Care. Work and Iden-
tity in Women’s Lives, Albany: State University of New York Press, 3 5-62.

Gerda (Pidagogin), Kita Lotus (2021-2023): Unveriffentlichte Gesprichs
-Transkripte.

Gottschlich, Daniela/Sarah Hackfort (2022): »Care«, in: Daniela Gott-
schlich/Sarah Hackfort/Tobias Schmitt/Uta von Winterfeld (Hg.), Hand-
buch Politische Okologie. Theorien, Konflikte, Begriffe, Methoden, Biele-
feld: transcript, 307-314.

Gottschlich, Daniela/Christine Katz (2020): »Caring with Nature/s: Zur
transformativen Bedeutung von Care in More Than Human Worlds«,
Gender(ed) Thoughts (2020/1), 7—29.

Haraway, Donna (2018): Unrubig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im
Chthuluzdn, Frankfurt u. New York: Campus Verlag.

Hay, David/Rebecca Nye (2006): The Spirit of the Child, London u. Phila-
delphia: Jessica Kingsley Publishers.

Hétier, Renaud (2023): »Care«, in: Nathanaél Wallenhorst/Christoph Wulf
(Hg.), Handbook of the Anthropocene. Humans between Heritage and
Future, Schweiz: Springer Nature, 1681-1685.

259

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

URSULA STENGER

Hofer, Roswitha (2018): » Achtsam mit Kindern leben — Spiritualitit im
Kindergarten >pflegen<«, in: Elisabeth Caloun/Silvia Habringer-Hagleit-
ner (Hg.), Spiritualititsbildung in Theorie und Praxis, Stuttgart: Kohl-
hammer, 85-194.

Hinersdorf, Bettina (2021): »Betreuung als entleerte« Sorge? Ein phinome-
nologisch-existenzialanalytischer Versuch«, in: Oktay Bilgi/Ulf Sauerbrey/
Ursula Stenger (Hg.), Betreuung — ein friithpdidagogischer Grundbegriff?,
Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 46—59.

Hyde, Brendan (2008): Children and Spirituality. Searching for Meaning
and Connectedness, London u. Philadelphia: Jessica Kingsley Publishers.

Klepacki, Leopold/Benjamin Jorissen (2023): »Freiheit und Entanglement:
Kulturelle Resilienz als relationale Bildungstheorie«, Paragrana (2023/32),
168-180.

Kumar, Satish (2015): »Die drei Dimensionen der Okologie. Erdboden, See-
le, Gesellschaft«, in: Llewellyn Vaughan-Lee (Hg.), Spirituelle Okologie.
Der Ruf der Erde, Saarbriicken: Neue Erde, 141-156.

Mortari, Luigina (2022): The Philosophy of Care, Wiesbaden: Springer VS.

Merleau-Ponty, Maurice (1986): Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miin-
chen: Wilhelm Fink Verlag.

Pelluchon, Corine (2020): Wovon wir leben. Eine Philosophie der Erndb-
rung und der Umwelt, Darmstadt: WBG.

Peng-Keller, Simon (2020): »Spiritual Care: Grundgestalten, Leitmodelle und
Entwicklungsperspektiven«, Spiritual Care. Zeitschrift fiir Spiritualitiit in
den Gesundbeitsberufen (2020/2), 127-135.

Puchalski, Christina/Betty Ferrell/Rose Virani/Shirley Otis-Green/Pamela
Baird/Janet Bull/Harvey Chochinov/George Handzo/Holly Nelson-Becker/
Maryjo Prince-Paul/Karen Pugliese/Daniel Sulmasy (2009): »Improving the
Quality of Spiritual Care as a Dimension of Palliative Care«, Journal of Pal-
liative Medicine (2009/3), 885-904.

Stenger, Ursula (2022): »Der Duft von Pfefferminze. Phinomenologie als Zu-
gang zu Naturbeziehungen in der frihen Kindheit«, Journal Phinomeno-
logie (2022/57), 22—-32.

Stenger, Ursula/Kristina Vitek (2023): » Raumportraits von KiTa Kulturen«, in:
Claus Stieve/ Ursula Stenger/Michéle Zirves/Antonina Poliakova/Kristina
Vitek/Leonard Rapp/Ann-Cathrin Heidrich (2023): Wie Raumqualititen
entstehen. Erfabrungsriume in Kindertageseinrichtungen, Weinheim: Beltz,
182—-307.

Stenger, Ursula/Claus Stieve/Michele Zirves/Kristina Vitek/Antonina Poliakova
(2023): »Topographien kultureller Raume. Raumgqualititen in Kindertage-
seinrichtungen«, in: Bernhard Kalicki/Kristine Blatter/Stefan Michl/Regine
Schelle (Hg.), Qualititsentwicklung in der Friiben Bildung. Akteure — Or-
ganisationen — Systeme, Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 141-173.

Stenger, Ursula/Kristina Vitek/Antonina Poliakova/Ann-Cathrin Heidrich
(2023): »Raumportraits in KiTa Kulturen«, in: Claus Stieve/Ursula Stenger/
Michele Zirves/Antonina Poliakova/Kristina Vitek/Leonard Rapp/Ann-
Cathrin Heidrich, Wie Raumqualititen entstehen — Erfabrungsriume in

260

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZAN

Kindertageseinrichtungen, Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 182—307.

Stenger, Ursula (2024): »Kollaborationen zwischen Kindern, Padagog:innen,
Igeln und Baumen: Padagogisch-didaktische Formen des Lebens und Ler-
nens in Kitas im Anthropozin«, in: Oktay Bilgi/Christina Huf/Markus
Kluge/Ursula Stenger/Claus Stieve/Ulrich Wehner (Hg.), Zur Verwoben-
heit von Natur und Kultur. Theoriebildung und Forschungsperspektiven
in der Pidagogik der frithen Kindheit, Weinheim u. Basel: Beltz Juventa,
1T0-130.

Straub, Ute (2016): » All my relations< - indigene Ansitze und Relationalitat
in der Sozialen Arbeit«, in: Frank Friichtel/Mischa Strassner, Relationa-
le Sozialarbeit. ersammelnde, vernetzende und kooperative Hilfeformen,
Weinheim: Beltz Juventa.

Tronto, Joan (1993): Moral Boundaries. A Political Argument for an Ethic of
Care, New York: Routledge.

Tronto, Joan (2000): »Demokratie als fiirsorgliche Praxis«, Feministische
Studien (2000/18), 25—42.

Tronto, Joan (2013): Caring Democracy. Markets, Equality, and Justice,
New York u. London: New York University Press.

Winker, Gabriele (2015): Care Revolution. Schritte in eine solidarische Ge-
sellschaft. Bielefeld: transcript.

Wulf, Christoph/Birgit Althans/Kathrin Audehm/Constanze Bausch/Michael
Gohlich/Benjamin Jorissen/Ruprecht Mattig/Anja Tervooren/Monika Wag-
ner-Willi/Jorg Zirfas (2004): Bildung im Ritual. Schule, Familie, Jugend,
Medien, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

261

hitps://dol.org/10.5771/9783748053234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

