
241

Ursula Stenger

Care-Erfahrungen in der Kita  
im Anthropozän 

Phänomenologische Erkundungen  
zwischenmenschlicher, gesellschaftlicher,  

ökologischer und spiritueller Dimensionen von Care

Care wird hier als ein relationales Phänomen untersucht, das auf viel-
fältige Weise auf die Herausforderung des Anthropozäns antwortet, uns 
selbst als Teil des Planeten Erde begreifen zu lernen und von einer (kind-
zentrierten) anthropozentrischen Pädagogik zu einem Denken und Han-
deln in Relationen zu kommen (vgl. Hétie 2023). 

Care-Prozesse erzeugen oder aktualisieren Bezüge und Beziehungen, 
können Zugehörigkeit entstehen lassen, indem vieldimensionale (auch 
wechselseitige) Bedürfnisse von Menschen und mehr-als-Menschen 
wahrgenommen und beantwortet werden. Die dabei wirksamen zwi-
schenmenschlichen, gesellschaftlichen, ökologischen und spirituellen 
Care-Praktiken und Prozesse werden hier untersucht. Diese werden zu-
nächst Care-theoretisch u.a. mit Mortari (2022), Tronto (1993 & 2013) 
und Bellacasa (2017) betrachtet, bevor mein Beitrag phänomenologisch-
posthumanistisch erkundend an Beispielen aus der Naturkita ›Lotus‹ 
entlanggeht, die mich vertrauensvoll über viele Jahre in Feldbesuchen 
und Begegnungen mitgenommen hat, um andere Fragen zu stellen und 
wichtige Dimensionen von Care zu verstehen. Kinder sind nicht auto-
matisch Care-receiver, verletzlich und schutzbedürftig, vielmehr geht es 
in den analysierten Beispielen darum, wie Kinder ausgehend von einem 
relationalen Verständnis in bestimmten Situationen sich selbst als Sor-
gende in Beziehungen wahrnehmen und so handeln können. Wie kön-
nen junge Kinder lernen, Care-Beziehungen einzugehen und zu schät-
zen? Wie kann Care im Alltag einer Kita in Zeiten sozial-ökologischer 
Krisen erfahrbar und pädagogisch angeregt werden? Care wird hier an-
hand von Analysen eines St. Martins- und anderer Rituale mit Hara-
way (2018) in Form von Geschichten untersucht. Die vielschichtigen 
Dimensionen von Care werden anhand der Beispiele zirkulär erarbeitet 
als kritisch-spekulativer Beitrag zu einem Netz von Fürsorge, das sich 
zwischen Kindern/Pädagog:innen, Eltern, also menschlichen und mehr-
als-menschlichen Akteur:innen, Materialitäten sowie wissenschaftlichen 
Blicken als ein »thinking and living with care« (Bellacasa 2017: 20) im 
gesellschaftlichen, ökologischen und spirituellen Raum aufspannt. Von 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

da aus wären auch Bildung und Erziehung in früher Kindheit im Kon-
text ökologisch-ethischer Fragen im Anschluss an Bilgi & Stenger (2020 
& 2021) neu zu denken. 

1. Care-theoretische Zugänge 

Care als zwischenmenschliches Geschehen

Grundlegend wird Care mit Dietrich & Uhlendorf (2020) als relationa-
les, fragiles, auf Vulnerabilität und Bedürfnisse antwortendes offenes Ge-
schehen gesehen (vgl. ebd.: 11). Damit geraten auch Machtaspekte und 
Abhängigkeitsverhältnisse in den Blick (vgl. ebd.). Sorgeverhältnisse und 
-praktiken sind dabei immer auch als historisch-kulturell gerahmte zu 
interpretieren (vgl. ebd.: 12). 

Hünersdorf wiederum thematisiert die emotionale und leibliche Dimen-
sion des Berührt-Werdens, des Affiziert-Seins im Prozess des Carings im 
Anschluss an Merleau-Ponty (vgl. 1986: 244) als »Öffnung auf das Sein« 
hin (Hünersdorf 2021: 48) bzw. als ein »Öffnen gegenüber dem Anderen 
in der Gegenwart« (ebd.: 50). In diesen Care-Prozessen entstehen Bedeu-
tungen und Bedeutsamkeiten zwischen den Beteiligten, die »weder klar 
auf mich, noch auf den anderen zurückgeführt werden können« (ebd.: 
48). Als ›relational-leibliche Praxis‹ entgehen Care-Tätigkeiten, -Bezüge 
und -Prozesse einer Optimierung, die andere Bereiche der Kita inzwischen 
durchdringt (vgl. ebd.: 56). Stellvertretend wird mit Mortari die Fürsorge-
erfahrung und damit verbunden die Care-Beziehung als zwischenmensch-
liches Geschehen zwischen Care-giver und -receiver in phänomenologi-
schen Analysen betrachtet (vgl. ebd.: 62f). Vielfältige Bedürfnisse, die nicht 
selbstständig befriedigt werden können, werden vom Care-giver in aktiver 
Präsenz mitfühlend wahrgenommen und auf heilsame, verantwortliche 
und respektvolle Weise so beantwortet, dass Care-receiver Raum haben 
für eigene, auch existenzielle Antworten und Bewegungen in diesen Begeg-
nungen (vgl. 70 & 171), z.B. in einer Pflegesituation. In diesen Begegnun-
gen sind ethische Aspekte im Prozess relevant, insofern die Frage, was ein 
gutes Leben ist (vgl.: 76), sich immer wieder ganz konkret stellt. Diese Fra-
ge richtet sich nicht nur darauf, was an gefühlten Bedürfnissen im Raum 
ist, also was ganz konkret fehlt oder besorgt werden muss (z.B. wickeln 
oder Essen geben), sondern auch darauf, welche ontologischen Möglich-
keiten des Da-Seins in der Fürsorge zum Aufblühen kommen können (vgl. 
ebd.: 9). In einem guten und gelingenden ethischen Care-Prozess kann die 
Ko-Existenz, das Mitsein mit dem anderen Menschen, so empfunden wer-
den, dass beide sich im Raum und Moment der Begegnung genährt füh-
len und spüren, was das Leben lebenswert macht (vgl. ebd.: 22, 33, 79).

URSULA STENGER

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

Die leibhaftigen und affektiven Aspekte von Care-Tätigkeiten berüh-
ren auch seelische, das Individuum übersteigende Dimensionen, denn es 
gilt, Care-receiver sensitiv und mit Mitgefühl zu berühren, aber nicht 
zu dominieren. »When touching the other her/his transcendence must 
be respected« (ebd.: 173 f). Grobe oder sanfte Worte und Handlungen 
wirken auf Körper und Seele, die in diesen Berührungen aufblühen oder 
auch verletzt werden können. Die Einzigartigkeit jedes Menschen weist 
in ihrem Sein und ihren Möglichkeiten weit über das hinaus, wie dieser 
Mensch im Moment seiner Bedürftigkeit sichtbar ist. 

Gesellschaftliche Dimensionen von Care

Mit Tronto wird Care als eine solidarische, gesellschaftliche, auch ethi-
sche Praxis gesehen, die über eine anteilnehmende, individuell-unterstüt-
zende, verantwortliche Praxis zwischenmenschlicher Versorgung und de-
ren Resonanz hinausgeht. Als politische Praxis antwortet Care auf unser 
aller Bedarf an Fürsorge und auf Vulnerabilitäten im gesellschaftlichen 
Kontext, situativ und kollektiv, anders als marktbasierte Strategien (vgl. 
Tronto 2013). Care wird von Tronto (2000) als eine demokratische Stra-
tegie gesehen, die auf der Grundlage unser aller Verletzbarkeit und Leben 
in eingebetteten Care-Beziehungen und Kontexten arbeitet. Care wird hier 
so definiert: »Auf der allgemeinen Ebene ist Fürsorgen eine Gattungstätig-
keit, die alles umfasst, was wir tun, um unsere Welt so zu erhalten, fortdau-
ern zu lassen und wiederherzustellen, dass wir so gut wie möglich in ihr 
leben können. Diese Welt umfasst unseren Leib, unser Selbst und unsere 
Umwelt, die wir in einem komplexen, lebenserhaltenden Netz miteinan-
der verflechten« (Tronto 2000: 26). Obwohl hier die Umwelt mitgedacht 
wird, beziehen sich die Überlegungen von Tronto zunächst vordringlich 
auf soziale und politische Fragen, auf gesellschaftliche und politische In-
stitutionen (vgl. ebd.: 27), die so gestaltet sein sollten, dass die Fürsor-
geverhältnisse und Prozesse darin wahrgenommen werden und sichtbar 
sind, dass Verantwortung hierfür übernommen wird. Dafür notwendig 
ist es, Kompetenz, Reflexion und Engagement sowie Entgegenkommen 
zu entwickeln (vgl. ebd.), damit Vertrauen entstehen kann, dass es nicht 
zum Ausschluss von Differenten kommt, sondern für alle so gesorgt wird: 
»Dass wir so gut wie möglich (in der Welt) leben können.« (ebd.: 27.) 
Care ist also eine politische Strategie, die immer auch in konkreten Pra-
xen und Beziehungen gelebt wird, als kollektiv-situative Fürsorge und als 
solidarisches Prinzip. Dementsprechend bezeichnet Winker im Anschluss 
an Tronto »Care Revolution als Transformationsstrategie« (2015: 139 
ff) mit einer ihrer Bedeutung angemessen sichtbaren Care-Arbeit im Zen
trum, um das »gesellschaftliche Zusammenleben ausgehend von mensch-
lichen Bedürfnissen zu gestalten« (ebd.: 143). Damit gehen sowohl Tronto 

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

als auch Winker darüber hinaus, zu kritisieren, dass der gesellschaftliche 
Zusammenhalt durch prekäre Beschäftigungsverhältnisse, primäre Orien-
tierung an ökonomischer Produktion und mangelnde Anerkennung von 
Care-Tätigkeiten gefährdet sei (vgl. Gottschlich/Hackfort 2022: 308), z.B. 
von Pflegekräften oder Erzieher:innen. Die Autorinnen entwerfen konkre-
te transformatorische Schritte, wie demokratische Gesellschaften ausge-
hend von Care neu gedacht und anders gelebt werden könnten. 

Ökologische Dimensionen von Care: Care als Geschehen  
auch mit mehr als menschlichen Entitäten und Lebewesen

Posthumanistisch orientierte Erkundungen von Care nimmt Bellacasa 
2017 vor, indem sie »things, objects, other animals, living beings, orga-
nisms, physical forces, spiritual entities, and humans« (ebd.: 1) einbezieht. 
Damit geht eine enorme Erweiterung der Kontexte und Orte einher, die 
Care-bedürftig sind (ebd.: 10). Ihre Aufmerksamkeit richtet sich dabei in 
einem relationalen Sinne auf lebendige Netze und Kreisläufe von Care 
(vgl. ebd.: 20), in die materiell-körperliche wie kulturelle und spirituel-
le Aspekte/Akteure eingewoben sind: Wasser und Luft, Böden, Pflanzen, 
Menschen u. a. stehen in wechselseitigen Abhängigkeiten und Wirksam-
keiten, die situative ethische und politische Handlungen nötig machen 
(vgl.: 42 & 217). Leben und Denken mit Care hat das Anliegen, in Ver-
bindung mit den/m Betroffenen/m wechselseitige Kreisläufe von Fürsor-
ge aufrechtzuerhalten und so natureculture Beziehungen zu verändern 
(vgl. ebd.: 20). »Care is a force distributed across a multiplicity of agen-
cies and materials and supports our worlds as a thick mesh of relational 
obligations« (ebd.). Menschen haben dabei eine besondere Verantwor-
tung, bisherige zerstörerische Beziehungen zu verändern, indem Care als 
ethisch-politisch verantwortliche, zugleich affektive-vitale und materiel-
le Beziehungen, Berührungen und Handlungen zum Tragen kommen um 
best-mögliche Entwicklungen und Verbindungen in den situierten Net-
zen von Care zu unterstützen, in, mit und von denen wir leben (vgl. ebd.). 

Wie aber kann man sich die damit verbundenen Transformationspro-
zesse zu nachhaltigeren Gestaltungsformen vorstellen? Diese Frage stel-
len Gottschilch und Hackfort (2022) und verweisen auf »Care-Prinzipi-
en« wie z.B. »Langfristperspektive, Berücksichtigung von Eigenzeiten« 
und »Eigenheiten« von Beteiligten (vgl. ebd.: 309). Darin verbinden sich 
ethische Prinzipien, (Transformations-)Praxen und »polit-ökonomische 
Strukturkritik« (vgl. ebd.: 311).

Mit Caring with Nature/s betonen Gottschilch und Katz (2020) die 
Notwendigkeit von Transformationen, die sich aus einer politischen 
Theorie von Care ergeben und sich in Caring with Praxen zeigen, die 
von Mitgefühl und Sorge füreinander geprägt sind (vgl. ebd.: 6). Das 

URSULA STENGER

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

abendländische Dualismus-Konzept (von Subjekt-Objekt, Mensch-Na-
tur) sowie das moderne Subjektverständnis (»autonom, rational, sou-
verän« (ebd.: 7) werden kritisiert, aber zugleich die Notwendigkeit be-
tont, in den konstitutiven, auch emotional geprägten Relationalitäten 
mit mehr-als-Menschlichen Welten (über posthumanistisch-neumateria-
listische Zugänge hinausgehend) die eigene Rolle als Menschen mit ih-
rer Verantwortung zu leben, zu reflektieren und einzuüben (vgl. ebd.: 12)

Spirituelle Aspekte von Care

Warum sollen spirituelle Aspekte von Care in Zeiten sozial-ökologischer 
Krisen einbezogen werden? Indigene Zugänge sehen einen untrennbaren 
Zusammenhang von ökologischen und spirituellen Zugängen und Erfah-
rungen, indem sie uns Menschen als Teil der Natur, der Erde, des Kos-
mos ansehen und nicht als außerhalb davon (vgl. Straub 2016). Spiritu-
alität kann dieses Da-Sein als Erdbewohner über ein diskursives Wissen 
hinaus erfahrbar werden lassen. »Wir müssen die Fürsorge für die Seele 
als Teil der Fürsorge für die Erde betrachten« (Kumar 2015: 150), heißt 
es im Kontext spiritueller Ökologie.

Spiritual Care ist ein wichtiger Aspekt der Palliativmedizin (vgl. Peng-
Keller 2020), der, – so hier die These – von früher Kindheit an, unabhän-
gig von Religion, Körper und Seele, Gemeinschaften und Orte auf die-
sem Planeten mit Pelluchon ernähren und zu einer ökologischen Ethik 
beitragen kann (vgl. Pelluchon 2020). Puchalski et al. (2009) definieren 
Spiritualität so: »Spirituality is the aspect of humanity that refers to the 
way individuals seek and express meaning and purpose and the way they 
experience their connectedness to the moment, to self, to others, to na-
ture, and to the significant or sacred« (ebd.: 887). Martina Ebner (2018) 
sieht Spiritualität von Kindern ebenfalls als Präsenzerfahrung, als Gefühl 
von Verbundenheit mit anderen, mit Natur, mit Gott/etwas Göttlichem, 
als eingebettet-sein in eine Mitwelt. Oft sind nach Ebner Erfahrungen 
von Spiritualität bei Kindern mit sinnlich-ästhetischen Erfahrungen ver-
bunden, Erfahrungen, in denen man spürt, was wichtig und wertvoll ist, 
in denen man ganz gegenwärtig ist (vgl. ebd.). Nach Hofer (2018) kön-
nen in der Stille, in der Natur, beim Singen, Summen und Spielen beson-
ders berührende Momente auch in der Kita entstehen, wenn man ganz 
im Hier und Jetzt da ist, an etwas Geheimnisvollem oder Wunderbarem 
teilnehmen kann, das sinnstiftend erfahren wird. Mitgefühl, achtsame 
Wahrnehmung und Berührung, Herzensbildung sind Versuche, Aspekte 
spiritueller Bildung von Kindern zu beschreiben (vgl. ebd.).

Ein Gefühl von Verbundenheit kann für Wohlbefinden, Stressreduk-
tion sorgen und so der Resilienzförderung dienen. Es erscheint als kom-
plementär zur Ich-Autonomie bedeutsam. 

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

2. Phänomenologische Erkundungen  
von Care in Kita-Ritualen

Methodisches Vorgehen und Orientierung

Das Datenmaterial dieser Studie entstammt in Form von Beobachtungen 
dem BMBF Projekt RaumQualitäten. Darüber hinaus wurden im An-
schluss daran von mir Gespräche mit der hauptsächlich beteiligten Päda
gogin Gerda und mit anderen Fachkräften geführt, aufgenommen und 
phänomenologisch analysiert, indem mit Brinkmann (2015) und Stenger, 
Stieve u.a. (2023) Erfahrungen von Care in den Blick genommen werden, 
die zwischen den beteiligten Menschen, weiteren Lebewesen und Objek-
ten entstehen und Räume von Care konstituieren. Phänomenologisch 
geht es nicht darum zu behaupten, dass alle Beteiligten genau diese (je 
unterschiedlichen) Erfahrungen machen, sondern in den Analysen mög-
liche Erfahrungsräume von Care zugänglich zu machen und zu einem 
Verständnis der Vieldimensionalität von Care beizutragen. Das Daten-
material wird hier im Anschluss an Haraway in Form von Geschichten 
aufbereitet, welche vielfältige Formen von Vernetzung von Sinnspuren, 
Bezügen und Erfahrungen nachvollziehbar machen können (vgl. Stenger, 
Vitek et al. 2023b: 183–189). Für die hier versammelten Analysen von 
Kita-Ritualen war es hilfreich, die oben entwickelten Theorieperspekti-
ven orientierend als mögliche Blicke immer wieder einzubeziehen, mit 
denen jeweils andere Aspekte der Care-Prozesse und Praktiken sichtbar 
werden können. Vor der Publikation erfolgte eine responsive Erkundung 
des Textes mit der Pädagogin Gerda.

2.1 St. Martin in der Kita–Care  
als zwischenmenschliches und gesellschaftliches Geschehen

Die Erzieherin Gerda wird von der Frage bewegt, wie Rituale ihren Sinn 
im Miteinander entfalten können, jenseits von Kommerz und Konsum. 
St Martin ist ein wichtiges, hier verbreitetes kulturelles Ereignis. Kinder 
haben Gelegenheit in ihrer Stadt an einem St. Martin-Umzug teilzuneh-
men. Aber wie kann St. Martin in der Kita ankommen? Muss es das für 
uns gewohnte Bild des weißen Mannes auf hohem Ross sein, der den 
geteilten Mantel an einen Bedürftigen herunterreicht, fragt sie sich mit 
ihren Kolleg:innen. 

Gerda wünscht sich ein Ritual, bei dem St. Martin wirklich ankommt 
in der Kita, das nicht einfach nur wiederholt, wie es immer war. Etwas 
stört sie daran. Auf den Care-Diskurs zurückgreifend, könnte man das 
Bild des klassischen St. Martin so interpretieren, dass Machtdifferenz 

URSULA STENGER

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

und Asymmetrie von Care hier besonders deutlich werden. Es gibt einen 
Care-giver und einen -receiver in einer Interaktion zwischen Menschen. 
Ein Bedürfnis wird wahrgenommen und St. Martin teilt, was er hat. Im 
Bild bleibt es jedoch bei der Einbahnstraße, von oben nach unten. Der 
weiße Mann als Care-giver scheint hier für den Kita-Kontext nicht an-
schlussfähig genug zu sein. 

Gerda wählt einen anderen Weg:

»Wir alle wollten Helfer:innen sein und ein feines Gespür dafür öffnen«. 

In der Kita Lotus formt sie mit roten Blättern den Umriss eines Herzens 
und fragt die Kinder, wann und wie sie füreinander sorgen. Die Kinder 
erzählen, wie sie andere Menschen oder Lebewesen mit ihren Bedürf-
nissen wahrgenommen haben oder von diesen wahrgenommen worden 
sind und wie fürsorglich geantwortet wurde: Ein Kind hat einem ande-
ren in die Jacke geholfen, sie teilen, was in den Brotdosen ist. Einander 
zuhören, von einer Katze getröstet werden, Pizzateig für alle produzieren 
und danke für eine gute Idee wird u.a. genannt. Die Aussagen der Kin-
der werden rund um das Blätterherz aufgeschrieben und: Immer, wenn 
so etwas geschieht, dürfen die Kinder einen roten oder rosa Punkt in das 
Herz kleben, sodass es sich füllt, mit der Zeit. 

Abb. 1: ohne Titel (Fotografie der Pädagogin Gerda)

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

Was geschieht hier? Das Herz als Symbol liebevoller Zuwendung ist 
nicht nur gemalt, sondern auch mit roten Blättern gestaltet, schön ge-
zackt wirkt es (doppelt) bedeutungsvoll. Die Kinder erzählen Erfahrun-
gen von Fürsorge, hier nur summarisch aufgeführt. Es sind nahe zwi-
schenmenschliche Erfahrungen, eine Bedürftigkeit wird wahrgenommen 
und man hilft, teilt, dankt, hört zu usw., und das tut gut, dem anderen, 
auch dem Gebenden. Aber auch eine Katze kann ein Kind trösten, das 
erfahren wir hier. Und das Tun für die Gemeinschaft kann Fürsorge sein, 
wie das Helfen beim Kochen. Die Verbundenheit mit anderen wahrzu-
nehmen schafft Freude, auch Momente von Dankbarkeit. Viele Kinder 
achten verstärkt mit Wohlwollen darauf, im Tun und im Erzählen, z.B. 
vom Pizzateig. Sicher, Teig herstellen ist auch bildend: was gehört in den 
Teig und wie viel?

Das Herz an der Wand füllt sich, geknüpfte Beziehungen von Care 
werden spürbar, bekommen Worte, Aufmerksamkeit, ein Begehren ist 
geweckt, Fürsorge wahrzunehmen, zu geben, zu empfangen, zu erzäh-
len. Mit dem Herz und der regelmäßigen Praktik schafft Gerda einen 
menschlichen und zugleich pädagogischen Raum, in dem verbal, emotio
nal, materiell sichtbar erkundet wird, was auf welche Weise zum Woh-
le anderer/oder auch aller etwas geschieht. Auch das ist Care, – diesem 
Raum Gewicht und Gestalt zu geben. Was macht ein gutes Leben aus, 
– das ist für die Kinder konkrete materiell-körperliche Handlung und 
ethische Erkundung. 

Die Geschichte geht aber noch weiter:

Über ihren Sohn lernt Gerda Amir kennen, einen Mann mit syrischen 
Wurzeln, dem sein Vater auf dem Totenbett sagt, er solle sich »um Men-
schen kümmern«. Amir nimmt das ernst, gründet eine Obdachlosenhilfe. 
Gerda lädt Amir in die Kita ein, – er kommt mit seinem Kältebus, setzt 
sich draußen, (wo auch die Kinder fast immer sind) mit den U3 und Ü3 
Kindern zusammen. Er erzählt, legt seine Matte in ihre Mitte und führt 
am eigenen Leib vor, was draußen geschieht, auch wenn es kalt ist. Die 
Kinder hören gebannt zu, stellen Fragen. Auch er bringt einen Punkt im 
Herz an, hält lang inne. 

Später geht die Kita in den Wald, die Kinder mit ihren Lichter-Laternen.

Sein Besuch bewegt: Alle überlegen und fragen, was er für den Kältebus 
brauchen könnte und beginnen zu sammeln. An einem Nachmittag kom-
men Eltern und ziehen mit den Kindern Kerzen,– sie wollen auch Licht 
bringen. Lange noch spielen die Kinder Kältebus, erzählen davon, ihre Aus-
sagen werden aufgenommen, um sie auch anderen zugänglich zu machen.

St. Martin war da, unerwartet, in anderer Gestalt.

Was geschieht hier? Gerda ist offen für das, was ihr Sohn erzählt, was 
in ihrer Umgebung geschieht, – für Amir, der wiederum von seinem Va-
ter angeregt oder aufgefordert wird, sich zu »kümmern um andere« und 

URSULA STENGER

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


249

Care zu seinem Beruf macht. Nun sind nicht mehr die Erfahrungen der 
Kinder das Hauptthema, etwas kommt herein in die Kita, erweitert den 
lebensweltlichen Horizont und verbindet sich doch mit dem Herz das 
da hängt, als Ort von herzoffener Erkundung von und Erinnerung an 
Care. Mit Tronto wird eine gesellschaftliche Dimension, die Bedürftig-
keit der Obdachlosen, die draußen und unbehaust sind, in die Kita hi
neingenommen. Performativ, körperlich nah erzählt Amir und berührt 
die Kinder, das Team. Sie wollen helfen, nehmen die Eltern mit und wer-
den selbst zu Helfenden, weben mit Bellacasa am Netz von Care mit 
(2017: 20), indem sie Licht bringen nach draußen, auch Laternen dürfen 
dabei sein. Das Kältebus-Spiel und die Erzählungen der Kinder über län-
gere Zeit können auf das Bewegt-Sein, das probeweise Übernehmen der 
Rollen und Seinsweisen und das Verstehen-Wollen der Kinder hinweisen. 
Auch diese Form von Care wird dokumentiert, soll erinnert, wichtig ge-
nommen werden: Erkundungen von Care in Erzählungen und Praktiken 
schaffen ethische Orientierung.

2.2 Lebendige Netze von Care mit mehr-als-menschlichen Lebewesen 
(Bellacasa)

Care bezieht sich hier auf das Knüpfen, Erleben und Erfahren von Ver-
bindungen und Verbundenheit mit anderen Lebewesen, in der Natur, mit 
anderen Menschen. Wie tritt man mit diesen Lebewesen, mit Pflanzen, 
Tieren, Wasser und Erde in Kontakt, ganz konkret? Mehrere Beispiele 
sollen unterschiedliche Aspekte kurz aufrufen: 

Ein Karnevalswagen wird selbst gebastelt aus Restmaterialien, be-
stückt mit Figuren aus früheren Projekten. Die Kinder ziehen mit dem 
Holz-Wagen durch den Wald und werfen aus Stoff-Beutelchen, die sie 
umgebunden haben, Körner für die Tiere. Auch hier kehrt sich das er-
wartbare Verhältnis um. Anders als im Karneval werden die Kinder 
selbst zu Schenkenden für andere Lebewesen, werden nicht beworfen 
und überschüttet mit Kamelle, süß, billig und in viel Plastik (Feldbeob-
achtung).

Ein weiteres Beispiel von Care ist mit den vielen Beeten in der Kita 
verbunden, für deren Besorgung man Wissen und Praktiken entwickeln 
muss, damit alle Pflanzen das bekommen, was sie brauchen. Fürsorge 
um Kräuter, Rosmarin und Pfefferminze ist auch verbunden mit vielen 
sinnlichen Wahrnehmungen. Wie kann man in Verbindung treten: Sinn-
lich, den Duft wahrnehmend, gießend im Sommer, erntend und kochend 
zum Würzen und für Tee im Herbst (vgl. Stenger 2022). 

Aufschlussreich ist ein Besuch von Schleiereulen in einem Sommer, die 
im offenen Bau- und Essensraum der Kita brüten. »Die Eulen nehmen 
den Raum,« wie Gerda (2021) sagt, und die Kinder sorgen sich, wollen 

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250

Abb. 2: ohne Titel (Quelle: eigene Fotografie)

Abb. 3: ohne Titel (Quelle: eigene Fotografie)

URSULA STENGER

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


251

wissen, wie sie leben, als der NABU da ist. Sie malen, spielen und erzäh-
len von den Eulen, untersuchen die Gewölle und rekonstruieren Maus-
Skelette dabei (vgl. das Eulenbeispiel: Stenger, Vitek et al. 2023: 217–
225). Bildung gründet in allen Aspekten in den Sorgebeziehungen die 
wiederum von den Pädagog:innen besorgt werden. 

Ein weiteres Beispiel einer Feldbeobachtung zeigt eine Mausbeerdi-
gung. Alle toten Tiere, die gefunden werden, werden in dieser Kita mit 
einer Zeremonie auf einem dafür angelegten Friedhof außerhalb des Ki-
ta-Hofes bestattet. Ein totes Tier ist kein Müll. Sie wünschen dem toten 
Tier etwas zum Abschied, manche singen ein improvisiertes Lied für das 
Lebewesen, das gerade sein Leben beendete. 

In Praktiken, die im Alltag Raum einnehmen, können unterschiedliche 
Gefühle im Miteinander erfahren, gestaltet und geteilt werden, achtsa-
me Formen der Zuwendung erprobt werden und mit Bellacasa ein »li-
ving web of care« (2017: 20) geknüpft und empfunden werden, in dem 
wir Menschen ein Teil sind, eingebettet und zugleich verantwortlich für 
die Auswirkungen von Handlungen, im Miteinander-Leben mit Eulen, 
Mäusen und Pfefferminze. 

Alle Beispiele von Care mit mehr-als-menschlichen Lebewesen be-
rühren auf unterschiedliche Weise die vier Dimensionen: 1. Erfahrung 
von Verbundenheit/Relationalität, 2. vielfältige, auch ästhetische For-
men der Erkundung und Erforschung relevanten Wissens für ein Mit-
einander-Leben, 3. Praktiken (und Rituale) im Miteinander mit ihren 
dabei möglichen Erfahrungen und 4. Werte, die diese Care-Beziehun-
gen und Praktiken orientieren. Pädagogische Formate, die hier hilf-
reich sind, wurden an anderer Stelle beschrieben (vgl. Stenger 2024). 
Anschließend an Gottschlich und Kratz (2022 & 2020) könnte man 
sagen, politische Transformationen gesellschaftlicher Naturverhältnis-
se realisieren sich in der Kita und reichen darüber hinaus. Auch wenn 
in all diesen Situationen spirituelle Momente, z.B. von gefühlter Ver-
bundenheit auftreten können, soll nun expliziter der Fokus darauf ge-
richtet werden.

2.3 Spiritual Care im Advent

Drei Jahre vorher fragt Gerda das Team, wie sie die Rituale in der Kita 
erleben. Sie haben für sie ihre erfüllende Kraft verloren und Gerda möch-
te etwas verändern. Alle sind bereit, sich auf den Weg zu machen, mit-
zugehen, teilen ähnliche Empfindungen. Spiritual Care beginnt also als 
Selbstsorge bei den Erwachsenen und ihren eigenen Bedürfnissen nach 
einem berührenden, erfüllenden Ritual für alle. Spiritual Care ist keine 
Veranstaltung nur für Kinder, sondern öffnet ein gemeinsames Erleben. 
Ein Advents-Ritual kultiviert die Erwartung der Ankunft des Göttlichen, 

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252

das auch in Gestalt des Geheimnisvollen, einer Verbundenheit in der 
Gruppe erfahrbar sein kann.

Im Vorfeld des Advents wird eine Ecke des Ateliers freigeräumt, die seit-
liche Wand mit den Kindern bemalt und Steine gesucht, die am ersten 
Morgen des Advents auf einem geschmückten Podest liegen. Das Ritual 
wird bis Weihnachten täglich werktags morgens wiederholt.

Es beginnt immer gleich, indem Gerda den Schluss eines Gedichts von 
Paul Celan zitiert, welches auch an der Stirnseite der Wand auf einem 
großen Papier, von hinten beleuchtet, steht:

»es ist Zeit, dass man weiß! 
Es ist Zeit, dass der Stein sich zu blühen bequemt, 
dass der Unrast ein Herz schlägt. 
Es ist Zeit, dass es Zeit wird. 
Es ist Zeit.« (Paul Celan 1986: 37)

Nichts wird erklärt, kommentiert, erläutert. Es ist Zeit, dass man weiß. 
Aber dieses Wissen ist ein anderes. »Es ist Zeit, dass der Stein sich zu 
blühen bequemt«. Staunen, sich wundern, etwas Geheimnisvolles wahr-
nehmen, ohne es vollständig zu begreifen, all das spürt man. Das Unbe-
greifliche schafft einen Raum, in dem Anderes sein darf: »Dass der Un-
rast ein Herz schlägt«. Wieder das Herz. »Es ist Zeit, dass es Zeit wird«. 
Ein Wunsch, ein Ausruf! »Es ist Zeit.« Die andere Zeit beginnt mit dem 
Ende des Gedichts. Auch als Gerda es mir zitiert, in einem Café bei Ing-
wertee, spüre ich, dass ein besonderer Raum geöffnet wird. 

Auf das Gedicht folgen zwei Weihnachtslieder, die gesungen werden, ei-
nes im Kanon. »Da ist ein Dunkel, ein helles Funkeln« und »bald, bald 
ist helle Weihnacht«. Beide sind noch nicht verbunden mit Kitsch und 
Klingeling. Die Kinder spielen mit den Steinen, Nach dem Singen gibt 
es eine erlebte Weihnachtsgeschichte zu hören, dann folgt ein Vorblick 
auf den Tag und ein gemeinsam erkundender Rückblick auf das Ritual: 
Gibt es den Wunsch, etwas daran zu ändern?

Etwas dunkel ist es im Raum noch früh am Morgen im Winter, – die Ker-
zen leuchten, das Singen mischt sich mit dem Klingen der Steine, die die 
Kinder im Sitzen in die Hand nehmen, wiegen, aufeinanderschlagen, neu 
anordnen. Beim großen Herbstfest hatte Gerda Kita-Eltern und ehemalige 
Kita-Kinder gefragt, ob sie in einem ›Tonstudio‹ in der Kita eine Geschich-
te von Weihnachten erzählen möchten, – was immer sie wollen, vielleicht 
aus ihrer Kindheit? Jeden Tag im Advent gibt es nun eine andere Geschich-
te zu Weihnachten zu hören, – eine erlebte. Danach sagen die Kinder, kür-
zer als sonst im Morgenkreis, was und wo sie beginnen wollen und darauf 
gibt es eine kurze Reflexionsrunde zum Ritual. Was ist uns aufgefallen, 
gibt es Impulse, etwas zu verändern? In dem gemeinsamen Resonanzraum 
können Gestaltungsimpulse rasch Form gewinnen, kein langes Abwägen 
ist nötig. Der Klang der Steine wird erwähnt und dass die Kinder selbst 

URSULA STENGER

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


253

Musik machen wollen, die man wiederholen kann. Es werden kleine Dreh-
orgeln besorgt und jeden Morgen stanzt ein anderes Kind eine Melodie, die 
es nach dem Singen vorspielt, – in die Stille hinein. Und die Steine werden 
angemalt, geschmückt, werden blühend, wie im Gedicht. Der Raum wird, 
auch jenseits des Rituals im Dezember ein zentrierender Ort. Viele Akti-
vitäten finden in seiner Nähe statt, auch Eltern halten sich da gerne auf. 

Was macht diesen spirituellen Raum aus und was wird hier wie besorgt? 
Seine Form ist nicht übertragbar, sie entsteht mit den Menschen. Gerda 
sieht sich selbst als: »Forschende«, die jene braucht, »die mit mir auf die 
Reise gehen«, in Resonanz, die »Offenheit der Augen« sehend und das 
»Pulsierende« spürend (vgl. Gerda 2023). Eine »nicht fassbare Konzen-
tration und Dichte« entsteht, so Gerda, eine »Präsenz, die ganz frei« ist 
(vgl. ebd.). Im Folgenden fasse ich ihre Worte zusammen: Jede:r ist einge-
laden, keine Ermahnungen sind nötig, weil die Form sich mit allen Men-
schen in dem Moment in Resonanz bildet. Alle sind auf ihre persönliche 
Weise »Empfangende und Kreierende« (ebd.), sind beteiligt. »Ganz frei 
und in Liebe entsteht das Spirituelle« (ebd.) Es ist eine Einladung, kein 
Überwältigen. Eine Präsenz, als Sein mit den anderen, mit den Steinen, 
der Dunkelheit, dem Licht. Da zu sein. Spiritual Care ist keine bloße Be-
ziehungsarbeit, sondern eine Öffnung in ein weiteres, auch spirituelles 
Empfinden. Noch einmal Gerda:

Abb. 4: ohne Titel (Quelle: Fotografie der 
Pädagogin Gerda)

Abb. 5: ohne Titel (Quelle: Foto-
grafie der Pädagogin Gerda

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

»Ein Freiraum ist da, er entsteht. Es gilt ihn zu erspüren. Ich verfolge 
nicht mehr irgendetwas, ich lasse zu, was passiert, was ich nicht steu-
ern kann. Ich bin selbst Resonanzkörper. Wir sind alle Anwesende im 
Empfang, niemand ist ausgeschlossen. Ich muss mich nicht kümmern, 
um kein Kind. Das Ereignis entwickelt eine Kraft, dass wir in der An-
wesenheit sein können, alle sind eigenverantwortlich, – es kann passie-
ren oder nicht. Es stört nichts. Die Kinder sind unterschiedlich intensiv 
anwesend. Es ist eine Einladung in einen Raum, den wir zusammen auf-
rechterhalten können, – es gibt verschiedene Arten von Anwesenheit da-
rin. Das wird nicht benannt. Es ist offen und beweglich, wie die Wind-
haut eines Eies« (Gerda 2023).

Alle Aufmerksamkeit ist darauf gerichtet: Wie es sich ereignen darf:

»Welche Fürsorge braucht Spiritualität, damit sie erfahrbar wird in un-
serem Alltag, damit sie als ein Quell der Lebendigkeit entstehen kann. 
Es braucht Behutsamkeit, Wachheit, Resonanz. Immer in Resonanz zu 
sein, mit dem, was werden kann, – wir tasten uns heran« (Gerda 2023).

Spiritual Care bedeutet einen gemeinsamen Erfahrungsraum mit Kin-
dern und Erwachsenen zu öffnen, einen spirituellen Raum zu besorgen, 
– in diesem Falle, bestehende Advents-Rituale zu erneuern und eige-
ne Formen miteinander zu kreieren, die Gedichte, Lieder, Objekte, Ge-
schichten, kulturelle Traditionen einzubeziehen, die für die am Ritual 
Beteiligten stimmig sind und sie berühren und damit eine Tür öffnen 
können in einen lebendigen, spirituellen Resonanzraum, der zwischen 
ihnen entsteht. 

Wenn nun die hier beschriebenen Erfahrungsmomente mit Forschun-
gen zu kindlicher Spiritualität von Adams (2023), Hyde (2008) so-
wie Ebner und Hofer (vgl. in Caloun et al. 2018) zusammengesehen 
werden, so lässt sich ein Gewahr-werden von Relationalität und eine 
Achtsamkeit auf Momente von Verbundenheit, von Gegenwärtigkeit 
im Augenblick als zentrale Momente spiritueller Erfahrung wahrneh-
men. Ein Sinn fürs Geheimnisvolle, staunen und wundern, etwas spü-
ren und dem nachgehen, (vgl. Hay/Nye 2006 74ff), träumen und ästhe-
tisches Wahrnehmen sind Wege, um sich verbunden, verortet, gestärkt 
zu fühlen.

In alltäglichen Situationen zwischenmenschlicher Art, in fürsorglichen 
Begegnungen und Berührungen, aber auch im gesellschaftlichen Raum 
als Mitgefühl mit den Obdachlosen oder in natureculture Erfahrungen, 
z.B. bei einer Mausbeerdigung sind spirituelle Momente möglich, die 
Verbundenheit und sinnhaft empfundene Gegenwärtigkeit spürbar wer-
den lassen. Mit all diesen Erfahrungen ist es möglich zu erleben, sich 
selbst zu transzendieren, sich als Teil eines größeren Ganzen wahrzuneh-
men, an dem die Einzelnen auf unterschiedliche Weise teilnehmen kön-
nen. Das Spirituelle kann viele Namen haben.

URSULA STENGER

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

Spiritual Care achtet im Alltag und in Ritualen auf solche Erfahrungen, 
die stärkend, wohltuend und sinnstiftend erfahren werden können, wie 
es in den Kita-Ritualen zugänglich wurde.

3. Zusammenschau:  
Dimensionen von Care-Erfahrungen

Wenn nun die Geschichten und Forschungen zu Care zusammenfassend 
betrachtet werden, so zeigen sich wichtige Aspekte ab. 

1. Care-Erfahrung als Care-Momente im Alltag

Care-Erfahrungen sind durch das Wahrnehmen und Beantworten von 
Bedürfnissen bestimmt, die in der Kita nicht immer sprachlich geäußert 
werden: Etwa beim Anziehen oder beim Essen entstehen solche Momen-
te, in denen durch Gesten und Unterstützungen Care Relationen als kon-
kret gelebte Räume von Bezogenheit entstehen, in denen achtsam und 
zugewandt wechselseitig gespürt wird, was gerade gebraucht und dar-
auf geantwortet wird (vgl. auch Bilgi/Stenger 2021: 69–76). Care be-
deutet nicht nur die äußere Verrichtung, sondern zugleich ein inneres in 
Beziehung treten, in dem Gefühle zirkulieren oder auch geteilt werden, 
indem in und durch die Care-Erfahrung ein Gefühl von Verbundenheit 
entstehen kann. Indirekt wird durch sensibel abgestimmte Care-Ges-
ten signalisiert, wenn der Care-Akt nicht rein mechanisch ausgeführt 
wird: Du wirst nicht allein gelassen, dir wird geholfen, für dich wird ge-
sorgt, bis du es selbst kannst. Dieser letzte Aspekt ist wichtig, damit kei-
ne Überbehütung oder kein übergriffiges dem Kind Abnehmen geschieht 
bei dem, was es selbst gerade lernt. Dies ist ein Balance-Akt. Mit Mortari 
(vgl. 2022: 9) wird klar, es geht nicht nur um Bedürfnisse, sondern auch 
um das Aufblühen des Lebens, um die Entdeckung neuer Möglichkeiten 
durch Care, indem etwa eine Einladung zum Malen der Versorgung der 
Eulenbabys gegeben wird (s. Abb.2).

2. Pädagogische Ermöglichung und Entstehung  
von »Cultures of Care« (Mortari), von »webs of care« (Bellacasa) 

Care-Erfahrungen, die hier untersucht wurden, finden in der Instituti-
on Kita statt. Die Pädagogin Gerda befragt mit ihrem Team kritisch ge-
wohnte Kita-Rituale (s. auch Wulf et al. 2004) und empfindet sie nicht 
als lebendig und nährend, auch für sich selbst. Selbst-Fürsorge ist wich-
tig, denn wenn die Pädagogin nichts oder nur formal Wiederholtes spürt, 

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

dann kann sie ihre Erfahrung als eine bedeutsame und spürbare auch 
Kindern nicht zeigen, sie nicht einladen, daran teilzunehmen und mit 
ihr diese Erfahrung auszubauen und als eine kulturelle Praxis sinnhaft 
zu gestalten. Ihr kritisches Fragen führt sie auch dazu, dass Kinder nicht 
nur St. Martin zusehen möchten, wie er hilft, sondern dass alle, auch die 
Kinder eigentlich selbst Care-giver und aktiv in Care-Beziehungen ein-
gebunden sein wollen: diese Erfahrung also am eigenen Leib erlebt ha-
ben und dann von ihr erzählen. So entwickelt sie den ersten Teil, in dem 
Kinder über das Herz und das Erzählen von eigenen Care-Erfahrungen 
eine Aufmerksamkeit und Wertschätzung für Care-Akte und Care-Be-
ziehungen entwickeln, indem sie also lernen auf Care zu achten. Care 
wird so herausgehoben aus den spontan sich ergebenden unscheinbaren 
Gesten in ein wichtiges, durch wiederholtes Betrachten und Erzählen, 
durch Aufschreiben und symbolische Darstellung Raum geben und Ver-
orten von Care. Care wird über das Kita-Ritual Teil der Kita-Kultur, eine 
Care-Kultur kann sich bilden, in der auf das Wohlergehen aller geach-
tet wird. Care-Kulturen schaffen wiederkehrende Formen und Erwar-
tungen in körperlich-materiellen-sozialen und spirituellen Verflechtun-
gen. Als solche bedürfen sie der Pflege und Fürsorge der Pädagog:innen, 
die mit den Beteiligten vor Ort stimmige Formen finden und entwickeln 
(Herz, Kälte-Bus), die echte, auch kreative Beteiligung ermöglichen und 
anregen (Musik machen, Eltern-Weihnachts-Geschichten erzählen) und 
wirkliche Care-Kulturen entwickeln, die durch die Beteiligten-Mitwir-
kungen entstehen und zugleich auf sie zurückwirken. 

Care-Kulturen sind einerseits Verortungen, indem etwa der Platz des 
Adventsrituals wochenlang zentrierend auf Kinder, Eltern und Team 
wirkt, – mit Klepacki & Jörrisen (2023) könnte man im Anschluss an 
Brown (2016) von Rootedness sprechen, also von Verwurzelungen und 
Netzwerken, die Ressourcen erschließen, nicht mehr tragfähige oder le-
bensförderliche Verbindungen kritisch verändern (Resistance) und so 
die Resilienz nicht nur von Kindern und Menschen, sondern von Orten 
mit all ihren Lebewesen und Entitäten mitgestalten und sichtbar ma-
chen (z.B. durch Dinge, Geschichten, Dokumentationen). Damit gehen 
sie über die gegenwärtigen Beteiligten hinaus und antworten auf gesell-
schaftliche Herausforderungen wie Obdachlose, als auch in der Käl-
te Unbehauste, oder Tiere und Pflanzen, mehr-als-Menschen und ande-
re Entitäten. Die Dimensionen zwischenmenschlicher leiblich-seelischer 
und erzählter Care-Erfahrungen wie gesellschaftlicher und ökologisch-
spiritueller Dimensionen sind in der Kita-Kultur nicht analytisch ge-
trennt, sondern durchwirken sich, indem Formen ihrer Ausgestaltung 
und Beantwortung gesucht und praktiziert werden, indem etwa die 
tote Maus begraben wird und damit die mitfühlende Trauer eine Ge-
stalt und eine Umgangsform bekommt. Care-Erfahrungen sind damit 
einerseits pädagogisch gestaltete, sozial-rituell-performativ entstehende 

URSULA STENGER

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

Erfahrungen zwischen allen Beteiligten, die auch innere Resonanzen, 
Empfindungen auslösen, wie mögliche (spirituelle) Verbindungen, Ver-
bundenheit und sinnhafter Präsenz. Didaktische Formate und Impulse 
in diesem Zusammenhang habe ich (2024) an anderer Stelle erforscht.

3. Care-Ethik

Care-Ethik, wie sie aus den hier entwickelten Theorien und Beispielana-
lysen dargelegt werden kann, entspringt einer relationalen Sicht. Men-
schen können nur mit anderen leben, anderen Menschen wie mehr-als-
Menschen, auf das sie existenziell angewiesen sind. Ethische Werte und 
Orientierungen ergeben sich aus der Frage, was ein gutes Leben für alle 
sein kann (vgl. Mortari: 76) und wie Care- ethische Beziehungen kulti-
viert werden können, ohne die geteilte,  partizipative Welten nicht mög-
lich scheinen (vgl. ebd.: 138). Mit Bellacasa (2017) werden in diese 
geteilten Welten nicht nur Tiere und Pflanzen, sondern auch andere En-
titäten wie Böden mit ihren multispecies-Bewohner:innen einbezogen in 
eine spekulative Ethik der Fürsorge, um die Lebendigkeit und Frucht-
barkeit ökologischer Netzwerke wahrzunehmen, fürsorglich zu behan-
deln und zu erhalten (vgl. ebd.), in denen wir Menschen nur ein Teil sind. 
Es geht nicht nur um uns. Dabei sind viele Ebenen betroffen: Wahrneh-
mungsfähigkeit, Mitgefühl und Sensibilität, um die Auswirkungen von 
Handlungen auf andere spüren zu lernen, um zu begreifen, was nötig ist, 
für ein gutes Zusammen-Leben auf dem Planeten in Beziehungen und 
in diesen Netzen von Relationen verantwortlich zu handeln und fürei-
nander zu sorgen.

Von da aus wären Bildung und Erziehung, – und das ist eine Ver-
hältnisbestimmung, – in Care-Beziehungen, -Verantwortungen, -Struk-
turen zu gründen. Bildung wäre von Care aus nicht kindzentriert, nicht 
menschenzentriert, sondern aus lebendigen, fürsorglichen Verbindungen 
auch mit anderen Lebewesen hervorgehend. Sorge wird hier mit Bilgi 
& Stenger (2021) zur Basisdimension von Bildung, die eine ökologisch-
ethische Dimension hat. 

4. Ausblick: »Thinking with care« (Bellacasa)

Auch wir Wissenschaftler:innen sind mit unseren Forschungen Teil die-
ser »webs of care« (Bellacasa 2017: 20) mit unseren epistemologischen 
Zugängen, unseren Arten des Forschens, Untersuchens, Erkundens. Eine 
Betrachtung der Wirklichkeit von außerhalb ist nicht möglich, da unse-
re Fragen und Methoden des Untersuchens Einfluss nehmen, Wirkungen 
erzeugen bei denen, die beforscht werden oder mit denen wir forschen 

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

(vgl. ebd.: 10 & 20) und bei denen, die diese so gewonnen Erkennt-
nisse wahrnehmen (Wissenschaft, Politik, Öffentlichkeit). In jeder For-
schung wird auch ein Weltverhältnis vorausgesetzt, transportiert, verhan-
delt, verschoben, für das Forschende mitverantwortlich sind, auch wenn 
dies nicht immer explizit diskutiert wird. Materielle und geistige, ökolo-
gische und politische Prozesse lassen sich nur analytisch trennen, sie wir-
ken zirkulär und wechselseitig einander sich durchdringend. »Thinking 
with care« (ebd.: 19) bedeutet, über die ethischen Standards in der qua-
litativen Forschung hinausgehend, auch die Aus- und Wechselwirkungen 
unserer Auswahl von Forschungsfragen, der Art wie wir sie stellen und 
den Erkenntnissen, die dann produziert und kommuniziert werden einzu-
beziehen. Dabei wäre nicht nur das Wohlbefinden der Beforschten durch 
die Wirkung der Forschungsmethode zu adressieren, sondern auch zu 
fragen, welche Arten von Erkenntnissen im Sinne von care-relations ins-
gesamt förderlich sein könnten und sich nicht abzutrennen von den Fel-
dern, in denen die Ergebnisse wirken. Denn »caring thinking and kno-
wing as touch« (ebd.: 19) begreift »caring knowledge« nicht nur abstrakt, 
es tastet sich voran, berührbar und berührend, um die Materialität, Exis-
tenzialität, Reziprozität und Körperlichkeit dessen,was wir denken und 
erfahren, spürbar zu machen mit all ihren »Zwangslagen und Erbschaf-
ten« mit den Konsequenzen auf andere und damit stärkende, transforma-
tive Netze von Verbundenheit »with care« weiter zu weben. »Thinking 
with care« sucht mehr Beteiligung und Nähe mit den Mit-Forschenden/
Beforschten, berücksichtigt dabei aber auch planetare Dimensionen, also 
auch Auswirkungen auf mehr-als-menschliche Wesen, Wasser, Erde, Luft 
usw. Das geht einher mit anderen Arten des Sprechens, Forschens, Er-
zählens: »einer emphatischen, poetisch(er)en Sprache, die dem Denken 
in Relationen entspricht« (Gottschilch/Hackfort 2022: 312). Und damit 
müsste sich auch die Wissenschaft mit Braidotti immer wieder neu fragen: 
»Welche Art von Wissen und geistigen Werten wir heute als Gesellschaft 
hervorbringen« (Braidotti 2014: 16). Und welche Arten von Wissen und 
Werten wir für ein fürsorgliches Leben auf dem Planeten brauchen?

Literatur

Adams, Kate (2023): »Children’s spirituality. spiritual voice(s) on journeys 
to finding meaning and purpose«, in: Johanna Wyn/Helen Cahill/Hernan 
Cuervo (Hg.), Handbook of children and youth studies, Cham: Spring-
er Nature, 1–15.

Bilgi, Oktay/Ursula Stenger (2020): »Betreuung – Pädagogisch-anthropologische 
Notizen zu kindheitspädagogischen Dimensionen der Sorge«, in: Cornelie 
Dietrich/Niels Uhlendorf/Frank Beiler/Olaf Sanders (Hg.), Anthropologie 
der Sorge, Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 154–166.

URSULA STENGER

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

– (2021): »Betreuung. Phänomenologische Notizen zu Sorgebeziehungen 
und -praktiken in der Pädagogik der frühen Kindheit«, in: Oktay Bilgi/
Ulf Sauerbrey/Ursula Stenger (Hg.), Betreuung – ein frühpädagogischer 
Grundbegriff?, Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 60–80.

Braidotti, Rosi (2014): Posthumanismus, Frankfurt u. New York: Campus 
Verlag.

Brinkmann, Malte (2015): »Phänomenologische Methodologie und Empi-
rie in der Pädagogik. Ein systematischer Entwurf für die Rekonstruktion 
pädagogischer Erfahrungen«, in: Malte Brinkmann/Richard Kubac/Seve-
rin Sales Rödel (Hg.), Pädagogische Erfahrung. Theoretische und empiri-
sche Perspektiven, Wiesbaden: Springer VS, 33–60.

Brown, Katrina (2016): Resilience, Development and Global Change, New 
York: Routledge.

Caloun, Elisabeth/Silvia Habringer-Hagleitner (2018): Spiritualitätsbildung 
in Theorie und Praxis, Stuttgart: Kohlhammer.

Celan, Paul (1986): Gesammelte Werke. Erster Band, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp Taschenbuch.

de La Bellacasa, Maria Puig (2017): Matters of Care: Speculative Ethics in 
More than Human Worlds, Minneapolis u. London: University of Min-
nesota Press.

Dietrich, Cornelie/Niels Uhlendorf (2020): »Einleitung«, in: Cornelie Diet-
rich/Niels Uhlendorf/Frank Beiler/Olaf Sanders (Hg.), Anthropologien der 
Sorge im Pädagogischen, Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 9–15.

Ebner, Martina (2018): »Zur spirituellen Kompetenz von Kindern: Was brin-
gen Kinder für spirituelle Bildung mit?«, in: Elisabeth Caloun/Silvia Ha-
bringer-Hagleitner (Hg.), Spiritualitätsbildung in Theorie und Praxis: Ein 
Handbuch, Stuttgart: Kohlhammer, 63–82.

Fisher, Berenice/Joan Tronto (1990): »Toward a Feminist Theory of Caring«, 
in: Emily K. Abel/ Majida K. Nelson (Hg), Circles of Care. Work and Iden-
tity in Women’s Lives, Albany: State University of New York Press, 35–62.

Gerda (Pädagogin), Kita Lotus (2021–2023): Unveröffentlichte Gesprächs 
-Transkripte. 

Gottschlich, Daniela/Sarah Hackfort (2022): »Care«, in: Daniela Gott-
schlich/Sarah Hackfort/Tobias Schmitt/Uta von Winterfeld (Hg.), Hand-
buch Politische Ökologie. Theorien, Konflikte, Begriffe, Methoden, Biele-
feld: transcript, 307–314.

Gottschlich, Daniela/Christine Katz (2020): »Caring with Nature/s: Zur 
transformativen Bedeutung von Care in More Than Human Worlds«, 
Gender(ed) Thoughts (2020/1), 7–29.

Haraway, Donna (2018): Unruhig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im 
Chthuluzän, Frankfurt u. New York: Campus Verlag.

Hay, David/Rebecca Nye (2006): The Spirit of the Child, London u. Phila-
delphia: Jessica Kingsley Publishers. 

Hétier, Renaud (2023): »Care«, in: Nathanaël Wallenhorst/Christoph Wulf 
(Hg.), Handbook of the Anthropocene. Humans between Heritage and 
Future, Schweiz: Springer Nature, 1681–1685.

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

Hofer, Roswitha (2018): »Achtsam mit Kindern leben – Spiritualität im 
Kindergarten ›pflegen‹«, in: Elisabeth Caloun/Silvia Habringer-Hagleit-
ner (Hg.), Spiritualitätsbildung in Theorie und Praxis, Stuttgart: Kohl-
hammer, 85–194.

Hünersdorf, Bettina (2021): »Betreuung als ›entleerte‹ Sorge? Ein phänome-
nologisch-existenzialanalytischer Versuch«, in: Oktay Bilgi/Ulf Sauerbrey/
Ursula Stenger (Hg.), Betreuung – ein frühpädagogischer Grundbegriff?, 
Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 46–59.

Hyde, Brendan (2008): Children and Spirituality. Searching for Meaning 
and Connectedness, London u. Philadelphia: Jessica Kingsley Publishers. 

Klepacki, Leopold/Benjamin Jörissen (2023): »Freiheit und Entanglement: 
Kulturelle Resilienz als relationale Bildungstheorie«, Paragrana (2023/32), 
168–180.

Kumar, Satish (2015): »Die drei Dimensionen der Ökologie. Erdboden, See-
le, Gesellschaft«, in: Llewellyn Vaughan-Lee (Hg.), Spirituelle Ökologie. 
Der Ruf der Erde, Saarbrücken: Neue Erde, 141–156.

Mortari, Luigina (2022): The Philosophy of Care, Wiesbaden: Springer VS.
Merleau–Ponty, Maurice (1986): Das Sichtbare und das Unsichtbare, Mün-

chen: Wilhelm Fink Verlag.
Pelluchon, Corine (2020): Wovon wir leben. Eine Philosophie der Ernäh-

rung und der Umwelt, Darmstadt: WBG. 
Peng-Keller, Simon (2020): »Spiritual Care: Grundgestalten, Leitmodelle und 

Entwicklungsperspektiven«, Spiritual Care. Zeitschrift für Spiritualität in 
den Gesundheitsberufen (2020/2), 127–135. 

Puchalski, Christina/Betty Ferrell/Rose Virani/Shirley Otis-Green/Pamela 
Baird/Janet Bull/Harvey Chochinov/George Handzo/Holly Nelson-Becker/
Maryjo Prince-Paul/Karen Pugliese/Daniel Sulmasy (2009): »Improving the 
Quality of Spiritual Care as a Dimension of Palliative Care«, Journal of Pal-
liative Medicine (2009/3), 885–904. 

Stenger, Ursula (2022): »Der Duft von Pfefferminze. Phänomenologie als Zu-
gang zu Naturbeziehungen in der frühen Kindheit«, Journal Phänomeno-
logie (2022/57), 22–32.

Stenger, Ursula/Kristina Vitek (2023): »Raumportraits von KiTa Kulturen«, in: 
Claus Stieve/ Ursula Stenger/Michèle Zirves/Antonina Poliakova/Kristina 
Vitek/Leonard Rapp/Ann-Cathrin Heidrich (2023): Wie Raumqualitäten 
entstehen. Erfahrungsräume in Kindertageseinrichtungen, Weinheim: Beltz, 
182–307.

Stenger, Ursula/Claus Stieve/Michèle Zirves/Kristina Vitek/Antonina Poliakova 
(2023): »Topographien kultureller Räume. Raumqualitäten in Kindertage-
seinrichtungen«, in: Bernhard Kalicki/Kristine Blatter/Stefan Michl/Regine 
Schelle (Hg.), Qualitätsentwicklung in der Frühen Bildung. Akteure – Or-
ganisationen – Systeme, Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 141–173.

Stenger, Ursula/Kristina Vitek/Antonina Poliakova/Ann-Cathrin Heidrich 
(2023): »Raumportraits in KiTa Kulturen«, in: Claus Stieve/Ursula Stenger/
Michèle Zirves/Antonina Poliakova/Kristina Vitek/Leonard Rapp/Ann-
Cathrin Heidrich, Wie Raumqualitäten entstehen – Erfahrungsräume in 

URSULA STENGER

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

Kindertageseinrichtungen, Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 182–307.
Stenger, Ursula (2024): »Kollaborationen zwischen Kindern, Pädagog:innen, 

Igeln und Bäumen: Pädagogisch-didaktische Formen des Lebens und Ler-
nens in Kitas im Anthropozän«, in: Oktay Bilgi/Christina Huf/Markus 
Kluge/Ursula Stenger/Claus Stieve/Ulrich Wehner (Hg.), Zur Verwoben-
heit von Natur und Kultur. Theoriebildung und Forschungsperspektiven 
in der Pädagogik der frühen Kindheit, Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 
110–130.

Straub, Ute (2016): »›All my relations‹ – indigene Ansätze und Relationalität 
in der Sozialen Arbeit«, in: Frank Früchtel/Mischa Strassner, Relationa-
le Sozialarbeit. ersammelnde, vernetzende und kooperative Hilfeformen, 
Weinheim: Beltz Juventa.

Tronto, Joan (1993): Moral Boundaries. A Political Argument for an Ethic of 
Care, New York: Routledge.

Tronto, Joan (2000): »Demokratie als fürsorgliche Praxis«, Feministische 
Studien (2000/18), 25–42. 

Tronto, Joan (2013): Caring Democracy. Markets, Equality, and Justice, 
New York u. London: New York University Press.

Winker, Gabriele (2015): Care Revolution. Schritte in eine solidarische Ge-
sellschaft. Bielefeld: transcript.

Wulf, Christoph/Birgit Althans/Kathrin Audehm/Constanze Bausch/Michael 
Göhlich/Benjamin Jörissen/Ruprecht Mattig/Anja Tervooren/Monika Wag-
ner-Willi/Jörg Zirfas (2004): Bildung im Ritual. Schule, Familie, Jugend, 
Medien, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

CARE-ERFAHRUNGEN IN DER KITA IM ANTHROPOZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241 - am 18.01.2026, 09:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

