III. Transzendentale Theorie und Praxis

Husserl bezieht den praktischen Zielsinn der Theorie auf das in ihr
sich konstituierende Vernunftideal und auf das grundlegende
praktische Interesse der Daseinssorge. Beziiglich beider Momente
tritt Theorie in universale Funktion fiir die Praxis, und zwar, wie
gezeigt, derart, dal die teleologische Konzeption einer ,Ver-
nunftmenschheit® die spezifische Weise ist, wie Theorie das
Grundinteresse des Lebens nach Sicherung des Daseins erfiillt.
Wenn die durch universale Theorie sich verwirklichende Vernunft
das praktische Streben nach Sicherung am nachhaltigsten zu
erfiillen verspricht, dann ist ein solches Leben aus Vernunft das
letztleitende Ziel nicht nur der Theorie, sondern der Praxis selbst.
Praxis vermag dieses Ziel aber nicht aus eigener Kraft zu erreichen,
es bedarf hierzu der Theorie. Dies setzt aber wiederum voraus, daf3
die Theorie selbst auf festem Boden steht, daB ihre Praxis ihrer
eigenen, der theoretischen Zweckidee entspricht. Da3 die Theorie
aber gerade ihren Zwecksinn als universale Wissenschaft nicht
verwirklicht hat, ist Husserls grundlegende These von Anfang an,
und spéter lautet sie, daB sich die Idee universaler Wissenschaft erst
in der transzendentalen Phanomenologie erfiille. Hierin liegt die
schon genannte Aporie: Wenn transzendentale Theorie die Praxis in
der Durchfilhrung einer universalen Epoché des Weltlebens
iibersteigt, wie kann sie dann fiir die Praxis noch eine Funktion
{ibernehmen?

Dieser Aporie sowie Vorschldgen zu ihrer Auflosung wollen wir
uns nun zuwenden. Es sollen die wesentlichen Schritte Husserls, die
dieser zur Realisierung der Idee universaler Wissenschaft unter-
nahm, daraufhin befragt werden, inwiefern diese Versuche zur
Konsolidierung des rein Theoretischen ein stufenweises Zuriick-
driangen von Positionen auflertheoretischer Praxis darstellen. Es ent-

181

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hiillt sich damit vollends das dialektische Verhiltnis von Praxis und
Theorie bei Husserls. Zum einen: Praxis behindert auf spezifische
Weise das, was aus ihr selbst kam, zu ihr gehort und fiir sie titig
sein soll, tendiert gegen die Etablierung universaler Theorie: Praxis
versus theoretische Praxis. Dies hat wiederum zur Folge, daBl die
Praxis als Theorie sich gegen sich selbst wendet, um Theorie und
dadurch sich selbst im ganzen ,wahr‘ zu machen: theoretische
Praxis versus Praxis (1.). Gibt es aber fiir die selbstéindig gewordene
Theorie noch die Moglichkeit der Gegenwendung, erreicht sie die
Praxis iiberhaupt noch? Transzendentale Theorie versus Praxis? (2.)

1. Praxis versus Theorie versus Praxis

Husserls zahlreiche Anldufe in der Konzeption einer Philosophie als
universaler Wissenschaft war begleitet von einer Kritik an fakti-
schen Gebilden von Wissenschaft und Philosophie. Unsere These
lautet, dal diese Kritik in engem Zusammenhang mit der Pro-
blematik von Theorie und Praxis steht. Den Beleg dafiir soll eine
Interpretation von einigen der wichtigsten Etappen der Husserl-
schen Denkentwicklung erbringen.

Eine Philosophie als strenge Wissenschaft zu begriinden war das
Ziel, das Husserl lebenslang verfolgte. Da3 der Philosophie eine
analoge Strenge wie den faktisch zur Ausbildung gelangten ,exak-
ten‘ Wissenschaften zukommen miisse, daf} sie aber eine solche in
ihrer langen Geschichte nicht habe entwickeln konnen, war schon
die Ansicht des jungen Husserl.”® Doch zum einen beschrinkte

24 ber dieses frithe Unbehagen spricht Husserl in einem Brief an Amnold Metzger
vom 4.9.1919: ,, Aber nun fand ich [...], da die zeitgengssische Philosophie, die mit
ihrer Wissenschaftlichkeit so grof that, vollig versagte [...]. Und nicht nur die
damalige, auch alle historisch iiberkommene Philosophie versagte [...] (HuaDok
11,4, 408 f.). Dieser Brief ist im ibrigen ein Zeugnis dafiir, da Husserl im
Riickblick seine frithe Kritik an der Philosophie in den Rahmen des Praxisbezugs
der Philosophie stellt. Nicht nur aus rein theoretischen Erwédgungen, sondern aus
wunséglicher seelischer Not“ (ebd. 408) sei seine Kritik an der Philosophie erwach-
sen. Damals habe er aber noch nicht bemerkt, daB die Unvollkommenheit der
Philosophie (,iiberall Unklarheit, unausgereifte Vagheit, Halbheit, wo nicht gar
intellektuelle Unredlichkeit [ebd. 409]) die ,innere Hohlheit der die gesamte

182

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Husserl hier seine Kritik auf die Philosophie, sprach noch nicht von
einem Versagen der Wissenschaften und damit der faktisch rea-
lisierten Weisen der Rationalitit. Zum anderen stellte er noch kaum
die Frage nach der praktischen Bedeutsamkeit der Theorie, ja
behandelte tiberhaupt kaum das Verhdltnis von Theorie und
Praxis.””® Es soll zunichst untersucht werden, ob es im Frithwerk
Husserls nicht doch Perspektiven in Richtung auf die spétere Fas-
sung des Verhiltnisses von Theorie und Praxis gibt, d. h. Anzeichen
fiir die Dialektik, dal Theorie eine Sonderform der Praxis und
funktional auf diese bezogen ist. Sowohl in den Prolegomena zu
den Logischen Untersuchungen wie im Ansatz zur transzendentalen
Wende um 1905-1907 sind solche Anzeichen in der Tat nach-
zuweisen. Damit wird deutlich, dal schon Husserls friihe Philo-
sophie latent von der Problematik des gegenseitigen Abhéngig-
keitsverhaltnisses von Theorie und Praxis durchzogen ist. Zugleich
kann so belegt werden, daB Husserls Versuch, Philosophie als
strenge Wissenschaft zu begriinden, dem Bestreben gleichkommen,
reine Theorie frei von praktischen Einmengungen zu etablieren.

1.1. Die Logischen Untersuchungen

Husserls Kritik, die er in den Prolegomena an der psychologi-
stischen Deutung der Logik iibt, impliziert eine Konfrontation von
Theorie und Praxis. Der Psychologismus ist eine Weise der Theorie,
der in den Logischen Untersuchungen kritisierte entstammt der
Philosophie - im Gegensatz zu dem im Logos-Artikel behandelten
(s.u.). Er ist aber an Voraussetzungen gekniipft, die ihn in die Praxis
zuriickbinden. Dies zeigt Husserl in den Prolegomena implizit auf -
implizit, weil sein thematisches Interesse der Begriindung der
Moglichkeit einer reinen Logik gilt. Der Ansatz des Psycholo-

europdische Kultur beherrschenden Willensrichtungen® widerspiegelte (ebd. 408).
Somit trage die Theorie generell Verantwortung fiir die gemeinschaftliche Praxis
(,,Der Intellect ist Diener des Willens®, ebd. 409).

205 Noch hatte ich kein Auge fiir praktische und kulturelle Realitdten, noch keine
Menschen- und Vélkerkenntnis, noch lebte ich in einem fast ausschlieBlich theo-
retischen Arbeitswillen [...].* (Brief an A. Metzger, HuaDok II1,4, 408)

183

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gismus wire demnach fiir die Begriindung der reinen Logik insofern
untauglich, als er an Voraussetzungen gebunden ist, die sich als
auBertheoretische erweisen. Husserl macht diese praktischen Vor-
aussetzungen nicht eigens zum Thema. Ziel seiner Kritik sind die
von den psychologistischen Auffassungen formulierten Sétze zur
Begriindung der Logik auf psychologischer Basis.

In den Prolegomena wirft Husserl ,,zumal der psychologisch fun-
dierten Logik der Gegenwart“ eine ,,Mifldeutung der theoretischen
Grundlagen“ vor (Hua XVIII, 22), die zu einer Metabasis, dem
Ubergriff psychologischer Methodik auf das Feld der Logik, fiihrte
(ebd.). Dieses Vorgehen erfolgt aus praktischer Motivation: Aus-
schlaggebend ist nicht ,eine objektiv geschlossene Einheit“ des
jeweiligen Wissensgebiets, sondern ,Willkiir“ (ebd. 21). Jede
Grenziiberschreitung besitzt ihr Fundament in der Tendenz zu will-
kiirlicher Verabsolutierung erkannter Evidenz. Diese Tendenz ist a-
theoretisch und verweist auf auflertheoretische Praxis, indem sie
nicht auf den Aufweis wahren Seins, sondern auf die Bildung einer
Weltanschauung zielt. (Fiir den spiteren Husserl korrespondiert
Weltanschauung mit endlicher Praxis und nicht mit der auf
Unendlichkeit bezogenen universalen Theorie.)

Zu dieser praktischen Tendenz der psychologistischen Deutung
stimmt, da} sie die Logik von ihrer praktischen Seite her, als
,Kunstlehre‘, zu fassen sucht. Die Prolegomena wollen die Frage
diskutieren, ,,ob es nur der praktische Gesichtspunkt sei, welcher
das Recht der Logik als einer eigenen wissenschaftlichen Disziplin
begriinde” (ebd. 46). Husserl will nicht generell die logische
Kunstlehre zuriickweisen, sondern zeigen, dafl das normative und
praktische Absehen der Logik diese nicht nur nicht erschopft,
sondern ihr eigentliches, theoretisches Wesen nicht trifft. [hm geht
es somit auch nicht um die Alternative reiner Logik im traditio-
nellen Sinn vs. Logik als Kunstlehre. Ersterer wirft er vor, die Logik
als eine a priori normative Wissenschaft zwar zu postulieren, den
Beweis ihrer Begriindbarkeit aber schuldig zu bleiben; letzterer eine
Verfilschung des rein Logischen, indem sie dieses nur als ein empi-
risch Allgemeines auffaBt’®® Demgegeniiber bediirfe es ,einer

206 Vgl. Husserls Brief an P. Natorp vom 14./15.3.1897 (Hua X VIII, S. XXXII f.).

184

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kldrung der wesentlichen Ziele einer reinen Logik®“ (ebd. 23) - ein
Vorhaben, das in die Forderung nach einer reinen apriorischen
Wissenschaftstheorie miindet (vgl. ebd. 244).

Damit wird eine ,,Wissenschaftslehre® als normativ-praktische
Disziplin (ebd. 27) nicht iiberfliissig, sondern in ihrem Geltungsbe-
reich lediglich begrenzt, und zwar im wesentlich dadurch, daB
erkannt wird, daB sie rein theoretische Disziplinen voraussetzt (ebd.
53, 59).207 Gesetze dariiber zu formulieren, was sein soll, setzt die
Einsicht in das voraus, was ist (ebd. 53). Die Ausbildung ge-
sicherter normativer und praktischer Disziplinen hidngt somit von
der Sicherung der entsprechenden rein theoretischen Disziplinen
und damit von der begriindeten Bedingung der Moglichkeit von
Theorie iiberhaupt ab. Die wissenschaftstheoretischen Uberlegun-
gen Husserls in den Prolegomena dienen somit nicht nur der
Riickfiihrung der normativ-praktischen Disziplin der Logik auf die
ihr zugrundeliegenden rein theoretischen Fundamente, sondern in
eins damit der Absicherung der formalen Logik selbst.

Wie Husserl bereits zu Beginn der Prolegomena ausfiihrt, gehort
zum Wesen von Wissenschaft Einheit eines systematischen Begriin-
dungszusammenhangs (ebd. 30). Jede Begriindung fiihrt auf
,»arundgesetze“ (ebd. 234), und die Einheit der aus einer Grund-
gesetzlichkeit deduktiv zu erhaltenen Gesetze bildet die ,,Einheit der
systematisch vollendeten Theorie® (ebd.). Dergestalt ist formale
Logik schon iibergeordnete Wissenschaft im Sinn der mathesis
universalis, da sie die (objektiven) Bedingungen der Moglichkeit
von Theoriebildung gemdl dem Prinzip der Einheit eines syste-
matischen Begriindungszusammenhangs zum Thema macht. Und
doch ist sie selbst noch unbegriindet, insofern sie die subjektiven

27 Dies bleibt Husserls Auffassung. Vgl. z.B. die Ausfiihrungen in ,,Phdnomeno-
logie und Erkenntnistheorie® (1917), worin er die formale Ontologie (formale
Logik, formale Mathematik, formale Mannigfaltigkeitslehre etc. miteinbegreifend)
als die eigentlich ,theoretische* Disziplin, als ,,formale Wissenschaftstheorie, von
den praktisch-normativen Disziplinen unterscheidet. Das Verhaltnis der ersteren zu
letzteren bestimmt er als ein ,,dienendes*: Die Theorie bietet mit ihren , radikalsten
Prinzipien der Normierung® einen ,,Schatz der Methode*, der in den normativ-
praktischen Disziplinen Anwendung finden kann (Hua XXV, 131). Bemerkenswert
ist hier auch, da8 Husserl auf eine Praxisfunktion der reinen Theorie fiir das ins
Praktische gewendete Theoretische hinweist.

185

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bedingungen der Moglichkeit von reiner Theorie, als Bedingungen
der Moglichkeit theoretischen Erkennens iiberhaupt (ebd. 239),
nicht behandelt. Dies wird die Aufgabe einer in phinomeno-
logischer Forschung®® verankerten Erkenntnistheorie.

Die Prolegomena lassen sich somit auch als der umfassende
Versuch lesen, die Bedingung der Maglichkeit reiner Theorie zu
erweisen, einer Theorie frei von praktischen Vereinnahmungen
(wofiir der Psychologismus nur ein Beispiel ist). In Hinblick auf die
in den Logischen Untersuchungen unternommenen Bemiihungen
zur Begriindung einer reinen Theorie des Logischen erscheinen die
Bemiihungen der traditionellen Logik wie auch der auf Psychologie
gegriindeten Logik als ungeniigend, um Theorie konsequent zu
verwirklichen wie auch gleichzeitig sie vom Zugriff des Praktischen
freizuhalten. In diesem Sinn implizieren bereits die Prolegomena
eine Auseinandersetzung der Theorie mit der Praxis.

1.2. Die Vorlesungen von 1906-1907

Mit Blick auf Husserls weiteren Denkweg ist zu fragen, welche
Begrenzungen seitens der Praxis es sind, die die Radikalisierung der
Theorie zu phénomenologischer Immanenzpsychologie und Tran-
szendentalphdnomenologie vorbereiten. Fiir die Fundierung der
formalen Logik und ihre Begriindung als reiner Theorie erdffneten
die Prolegomena zwar schon eine Perspektive fiir die erforderlichen
erkenntnisheoretischen Forschungen, aber die Etablierung der
Erkenntnistheorie in Absetzung von psychologistischen Deutungen
wurde dort noch nicht Thema; Gegenstand bildete die Zuriick-
weisung der psychologistischen Interpretation der Logik als einer
nur praktischen Kunstlehre. In der Sechsten Logischen Unter-
suchung, die sich die phidnomenologische Aufkliarung der Er-
kenntnis zum Ziel setzt, findet eine Diskussion der psychologi-
stischen Standpunkte nicht statt. In der Konzeption der phinome-

2% Phanomenologisch® bezeichnet in den Logischen Untersuchungen bekanntlich
noch noetische Forschung im Sinn deskriptiver Psychologie, als ,Phinomenologie’
der Erlebnisse und Erlebnisklassen; der intentionale Gegenstand ist in eine korre-
lative Analyse noch nicht einbezogen (vgl. Anm. 227).

186

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nologischen Reduktion hingegen spielt von Anbeginn an die Ab-
wendung psychologistischer Deutungsmuster eine zentrale Rolle.
Bei seiner Vorstellung der Reduktionsthematik in der Winter-
vorlesung 1906/1907 bezeichnete Husserl die Differenz zwischen
der erkenntnistheoretischen und phanomenologischen Forschungs-
richtung einerseits und der psychologischen und empirisch-natur-
wissenschaftlichen andererseits als den ,,wahrhaft archimedischen
Punkt der Philosophie® (Hua XXIV, 211); diese Differenz sei eine
,,Nuance*, aber eine solche, die ,.entscheidend ist fiir die Konsti-
tution einer moglichen und der einzig moglichen Erkenntnistheorie
und damit einer wahren Philosophie* (ebd.).

Husserl fiihrt die phanomenologische Reduktion im Zusam-
menhang mit der Problematik von Transzendenz und Immanenz ein.
Um das in direkter Anschauung aufweisbare absolut Gegebene
freizulegen, sollen durch die Reduktion alle transzendenten Set-
zungen ausgeschaltet werden. Die hierfiir relevante Bedeutung von
Transzendenz bestimmt Husserl in der Kontrastierung zu Evidenz:
Transzendent ist alles, was nicht absolut selbstgegeben ist (Hua II,
35). Die solcherart gekennzeichnete Immanenz erweist sich fiir ihn
als ,der notwendige Charakter aller erkenntnistheoretischen Er-
kenntnis“, wohingegen ,jede Anleihe aus der Sphire der Tran-
szendenz, m.a.W. jede Griindung der Erkenntnistheorie auf Psy-
chologie und welche natiirliche Wissenschaft immer, ein nonsens
ist* (ebd. 33).

Die empirische Psychologie taugt Husserl zufolge zur
Aufklarung der erkenntnistheoretischen Probleme nicht, weil sie
selbst transzendente Erkenntnis ist und als solche die Beziehung auf
Transzendentes nicht thematisch machen kann. Das psychologische
Phédnomen ist nicht selbstgegeben im Sinn der Evidenz in der
absoluten Immanenz, sondern lediglich ,,quasigegeben (ebd. 45);
als Resultat transzendierender Apperzeption verweist es auf
transzendente Sinngehalte. Demgegeniiber sei das reine Phanomen
der Phianomenologie in phidnomenologisch gereinigter Immanenz,
die nicht Immanenz im Sinn innerer Wahrnehmung ist, absolut
gegeben. Zum inneren Charakter des reinen Phdnomens gehort
auch der Bezug auf Transzendentes als solcher, der in eins mit der
evidenten Erfassung des reinen Phanomens anschaulich fabar wird

187

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

(ebd. 37). Auch der erkenntnistheoretische Psychologismus (Hus-
serl nennt hier auch den Anthropologismus und Biologismus) macht
sich einer Metdbasis schuldig (ebd. 39). Diese Grenziiberschreitung
besteht darin, dal die transzendierende Apperzeptionsweise der
empirischen Psychologie (wie iiberhaupt aller natiirlichen Wis-
senschaft) zur Grundlage genommen wird, Wesen und Struktur der
Erkenntnis zu kldren, wohingegen es fiir Husserl erforderlich ist, die
Bedingung der Moglichkeit fiir jeden transzendierenden Aktvollzug
selbst einsichtig zu machen. Diese Art der Metabasis bedeutet nicht
nur den Ubergriff eines methodischen Prinzips auf ein fremdes
Gebiet (wie im Fall der psychologistischen Interpretation der
Logik), der eine Vermengung der Gebiete - hier der Psychologie
und der Erkenntnistheorie - zur Folge hat; sie betrifft nicht nur die
psychologische Methode, sondern das Vorgehen aller natiirlichen
Wissenschaft: Metéabasis meint hier vor allem den Ubergriff seitens
einer Grundhaltung, einer solchen, in der sich alle Wissenschaft,
sofern sie natiirliche, nicht-transzendentale ist, hilt. Der Fehler, den
die Psychologie als psychologische Erkenntnistheorie begeht, ist
nicht, daB3 sie als Psychologie transzendierende Wissenschaft ist,
sondern daB sie der Ansicht ist, sie sei legitimiert, die Probleme der
Erkenntniskritik zu 16sen. Husserl entdeckt hier einen generellen
Zug des (positiv)wissenschaftlichen, aber auch des vorwissen-
schaftlichen Lebens iiberhaupt: Die Metabasis, die sich in der
erkenntnistheoretischen Position der empirischen Psychologie aus-
spricht, ist letztlich eine Metabasis des gesamten welterfahrenden
Lebens, das in seiner Geradehin-Einstellung, sich selbst in Richtung
Welt iibersteigend bei Innerweltlichem zu sein, die Form einer
Metabasis aufweist.”"’

2% yogl. Husserls knappe Kennzeichnung des ,natiirlichen BewuBtseins“ in der
Vorlesung von 1906/1907: ,Der naturgemdfle methodische Ausgangspunkt, von
dem aus der Standpunkt der phdnomenologischen Apperzeption zu gewinnen ist, ist
die Psychologie oder, was auf dasselbe hinauskommt, die empirisch-natiirliche
Apperzeption. Das préteron pros hemas ist das natiirliche BewuBtsein. Vom
natiirlichem BewuBtsein muf uns die Erkenntnistheorie, und das ist ihr erstes, zum
philosophischen Bewuftsein, vom empirischen zum phinomenologischen erheben.*
(Hua XX1V, 212)

188

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Metabasis, die der Psychologismus in der Logik vollzog und die
sich als eine einzelwissenschaftliche Grenziiberschreitung gab und
darin auf das Motivierende praktischer Weltsicht nur indirekt
verwies, wird jetzt, im Fall der am Leitfaden der erkenntniskri-
tischen Problematik erkannten Hypostasierung, von einer Metabasis
abgeldst, die nicht allein auf die Verabsolutierung eines einzel-
wissenschaftlichen Methodenprinzips, sondern allen Weltlebens
selbst zielt, ja dieses in seiner Grundstruktur selbst ausmacht. Diese
Metabasis des Weltlebens bezeichnet Husserl als natiirliche: Der
Stil des derart apperzipierenden BewulBtseins ist die filir den
Menschen aufgrund der Ich-Mensch-Apperzeption erste Weise der
Auffassung. Dies zeigt noch einen weiteren Unterschied in beiden
Weisen der Metabasis: Die Metabasis des natiirlichen Weltlebens
ist gegeniiber den einzelnen Verabsolutierungen des praktischen
Lebens, ja gegeniiber der Tendenz dieses Lebens zur Verabso-
lutierung, vorgédngig. Damit aber wird das Verhiltnis von natiir-
licher Grundapperzeption und Praxis rétselhaft: Weltleben als
natiirliches ist mit praktischem Weltleben nicht identisch. Denn die
natiirliche Apperzeption fundiert alle Praxis in threm Sinnverstehen.
Andererseits ist aber nicht alle Praxis natiirlich, wenn anders eine
aufgrund der transzendentalphdnomenologischen Aufdeckung der
natiirlichen Apperzeption fundamental modifizierte, neue Praxis
moglich sein soll. Dal} dies letztlich die Perspektive aller phano-
menologischen Betitigung ist, lautet Husserls grundlegende These,
wie er sie seit seines programmatischen Logos-Artikels immer
expliziter formulierte.

1.3. Der Logos-Artikel

Wie erwihnt spricht Husserl schon zu Beginn seines Logos-Artikels
von der ,ethisch-religiosen Aufgabe, die Wissenschaft fiir das
Leben zu iibernehmen habe. Diese Funktion der Theorie fiir die
Praxis wird dort nicht ausdriicklich behandelt, es wird auch nicht
bestimmt, worin genau sie bestehen soll, sie wird aber, auch hier
indirekt, in Husserls Kritik am Psychologismus und Historizismus
thematisch. Diese Kritik dehnt sich auf die Wissenschaften aus und

189

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

unterscheidet sich darin von Husserls bis dahin geiibter Kritik am
Psychologismus. Wie schon der Titel der Schrift zum Ausdruck
bringt, geht es in erster Linie darum, den Wissenschaftscharakter
von Philosophie zu bestimmen, und des weiteren um die Frage, wo
die Grenze einzelwissenschaftlichen Handelns verlduft und wo
Einzelwissenschaft in Grenziiberschreitung sich genuin philosophi-
sche Zielsetzungen aneignet, die sie aufgrund ihrer Forschungs-
grundlage nie erflillen kann. Dazu stimmt, daB der im Logos-Artikel
verhandelte Psychologismus anders als der in den Logischen Un-
tersuchungen oder in der Idee der Phdnomenologie kritisierte nicht
eine philosophische These verabsolutiert, sondern aus den
Wissenschaften resp. den Naturwissenschaften erwéchst. Mit seiner
eine universale und absolute Deutung der Gesamtwirklichkeit
anstrebenden Absicht gibt er sich nichtsdestotrotz philosophisch,
pseudophilosophisch (Husserls Kritik richtet sich nicht gegen die
ihm zugrundeliegende Wissenschaft und ihre Erkenntnisse).

Der Psychologismus, gegen den sich Husserl im Logos-Artikel
wendet, fiigt sich in den Naturalismus ein, fiir den alles Seiende von
psychophysischer Natur ist. Husserl will hier nicht nachweisen, daf3
Psychologie die Grundlegung fiir die reinen Normwissenschaften
wie Logik, Axiologie und Praktik nicht zu bewerkstelligen vermag;
dies in Hinblick auf die reine Logik gezeigt zu haben, war das
Verdienst der Logischen Untersuchungen. Es geht Husserl darum,
»gegen den erkenntnistheoretischen Psychologismus und Physi-
zismus“ Stellung zu nehmen (Hua XXV, 13). Die Argumentation
auf erkenntnistheoretischem Gebiet erfolgt hier aber nicht in einer
Diskussion des Transzendenzproblems wie in den Vorlesungen der
Jahre 1906/1907 und 1907; tiberhaupt werden weder die phino-
menologische noch die transzendentale Epoché und Reduktion
behandelt. Stattdessen will Husserl den naturalistischen Ansatz, der
ihm zufolge zu einer Naturalisierung des BewuBtseins, der Ideen
und der Vernunft fiihrt (vgl. ebd. 9 f.), dadurch widerlegen, daB} er
zeigt, daB die empirische Methode naturwissenschaftlicher For-
schung die Strukturen des BewuBtseins, seine Akte und das in ihnen
Gegebene, nicht aufzukldren vermag: Das Bewulfitsein kann nur mit
der apriorischen wesenswissenschaftlichen Methode der Phanome-
nologie erforscht werden. DaB fiir Husserl im Logos-Aufsatz die

190

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Spielart des Psychologismus als Sonderform des Naturalismus aus
der Verabsolutierung naturwissenschaftlicher Standpunkte und
Methodenprinzipien erwéchst, macht begreiflich, warum sich hier
seine Kritik nicht wie im Fall der Vorlesungen von 1906/1907 und
1907 am Leitfaden des Immanenz-Transzendenz-Problems orien-
tiert, sondern an dem fiir sein Wissenschaftskonzept kardinalen
Unterschied zwischen den (Natur- und Geistes-) Wissenschaften als
auf Tatsachen bezogenen einerseits und der Phanomenologie als
Wesenswissenschaft andererseits - an demjenigen Aspekt also, mit
dem Husserl auch den ersten Band der Ideen einleitete (vgl. §§ 1-8).
In einem Punkt freilich kreuzen sich die frilhe Bestimmung der
phdanomenologischen Reduktion und die hier erwdhnte Reduktion
auf das Wesen (Ideation): Beide verstehen sich als Ausschaltungen
existenzialer Setzungen. Doch wihrend die phidnomenologische
Reduktion jede auf Transzendenz bezogene Glaubenssetzung ein-
klammern soll, sucht die eidetische Reduktion Setzungen, die sich
auf faktisches Sein (,,Tatsachen®) beziehen, zu inhibieren (vgl. z.B.
Hua XXV, 36).

Im Zusammenhang mit der Zuriickweisung von Historizismus
und Weltanschauungsphilosophie iibt Husserl auch Kritik an den
Wissenschaften. Den Anla8 dazu gibt bemerkenswerterweise die
Frage nach der Praxisfunktion der Theorie. Dabei macht Husserl
deutlich, daB weder positive Wissenschaft noch Weltanschauungs-
philosophie diese Funktion wirklich iibernehmen konnen: die
Weltanschauungsphilosophie nicht, da sie, wie erwéhnt, auf End-
liches bezogen bleibt, und Wissenschaft nicht, da sie nicht letzte,
einsichtige Aufkldarung geben kann. Die Naturwissenschaft habe die
aktuelle Wirklichkeit, die Wirklichkeit, in der wir leben“ ,an
keinem einzigen Punkte” entrdtselt (ebd. 55); auch die Geistes-
wissenschaft kénne mit ihrer Weise des Verstehens die ,,Welt- und
Lebensritsel nicht 16sen (ebd. 56). Die solcherart von Husserl
konstatierte ,,geistige Not unserer Zeit” (ebd.) stamme somit von der
Wissenschaft (ebd. 57), ,,aber nur Wissenschaft kann die Not, die
von Wissenschaft stammt, endgiiltig tiberwinden* (ebd.). Diese
Aussage verliert ihre tautologische Bedeutung, wenn zwischen
zumindest zwei prinzipiellen Weisen, Wissenschaft zu treiben,
unterschieden wird. Nicht nur wird damit den positiven Wissen-

191

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schaften Philosophie (als Phinomenologie) als eine andere Wis-
senschaftsart gegeniibergestellt, zugleich ist unausdriicklich posi-
tiver Wissenschaft das Recht abgesprochen, Wissenschaft iiber-
haupt zu représentieren, ja den eigentlichen Sinn von Wissenschaft
fiir sich zu reklamieren, der nur als universale Wissenschaft zu
realisieren sei. Husserls Kritik an positiver Wissenschaft macht
deutlich, daB fiir ihn die verantwortete Ubernahme der Praxis-
funktion in einem ersten Schritt die Realisierung der vollen Idee der
Wissenschaft voraussetzt.

1.4. Die Ideen

In den Ideen I unterscheidet Husserl zwischen den ,,dogmatischen”
Wissenschaften, d.i. den Tatsachenwissenschaften und den eideti-
schen Wissenschaften wie etwa der Mathematik, und der ,,philo-
sophischen®, | kritizistischen* Wissenschaft (vgl. § 26, auch § 62).
Wissenschaften der dogmatischen Einstellung sind Husserl zufolge
»den Sachen zugewendet, “um alle erkenntnistheoretische oder
skeptische Problematik unbekiimmert® (ebd. 46 f.). In den Ideen II1
vertieft Husserl seine Kritik an den Wissenschaften der dog-
matischen Einstellung. Sein grundlegender Vorwurf lautet, daf} alle
bisher ausgebildeten Wissenschaften ,,von einer ausreichenden,
vollkommen einsichtigen Begriindung ,,weit entfernt” seien (Hua
V, 94). Begriindung ist fiir Husserl gleichbedeutend mit Aufklarung
der in den verschiedenen Wissenschaften fungierenden Grund-
begriffe’® durch Riickgang auf ihre nachpriifbare Selbstgegeben-
heit in anschaulicher Evidenz. Das Programm fiir die Aufkldrung
von Grundbegriffen nicht nur im Rahmen der reinen Logik, sondern
fir die Theorie iiberhaupt formulierten bereits die Prolegomena.
Eine Aufklirung der Grundbegriffe habe die Wissenschaft, so

219 Das Unzureichende solcher Begriffe und Grundsitze: sie sind angepaBt an
praktische Bediirfnisse des Lebens; sie werden unzureichend, sowie sie in Anspruch
genommen werden fiir die ins Unendliche erweiterte Weltbetrachtung und ihre
Probleme.* (Hua VII, 315)

192

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Husserls genereller Vorwurf, nicht geleistet.”'' Mehr noch: Wie er
schon in den Ideen III betont, falite Wissenschaft, statt sich ihrer
Sinnquellen zu vergewissern, gewonnene Einsichten in symbolische
Begrifflichkeit und machte sie so praktikabel (ebd. 95). Auf diese
Weise wurden die Wissenschaften ,,zu Fabriken sehr wertvoller und
praktisch niitzlicher Sitze, in denen man als Arbeiter und erfin-
dender Techniker arbeiten, aus denen man als Praktiker schopfen
kann ohne inneres Verstindnis, bestenfalls die technische Rationa-
litdt erfassend” (ebd.). Der Verkiirzung im theoretischen Bereich
entspricht Husserl zufolge eine Verkiirzung der Praxisfunktion
dogmatischer Wissenschaft. Diese zeigt sich reduziert auf die von
der Technik ermdglichte ,,praktische Beherrschung der Wirk-
lichkeit (ebd.). Jede Ausbildung von Wissenschaft bleibt auf
Praxis verwiesen, und die Qualitét ihrer Praxisfunktion ist von der
Qualitdt ihrer Realisierung als Theorie abhingig. Die neuzeitliche
Wissenschaft kann sich nach Husserl nur zugute halten, den prak-
tischen Nutzen gefordert zu haben: ,Die Fortschritte der Wis-
senschaft haben uns an Schitzen der Einsicht nicht bereichert. Die
Welt ist durch sie nicht im mindesten verstdndlicher, sie ist fiir uns
nur niitzlicher geworden.“ (Ebd. 96)*"2

Husserl stellt die evidente Anschaubarkeit aller wissenschaft-
lichen Grundlagen in Akten der ,Einsicht“ den symbolischen Ver-
fahrensweisen neuzeitlicher Wissenschaft gegeniiber; nur ersteres
vermoge wirkliches Verstehen zu gewihrleisten. Dies erinnert an
Diltheys Unterscheidung zwischen naturwissenschaftlichem Er-
klaren und geisteswissenschaftlichem Verstehen. Doch Husserls
Begriff des Verstehens ist radikaler: Er umgreift alle dogmatische
Wissenschaft (also auch die herkommlichen eidetischen Diszi-
plinen) und ist in seinem Sinngehalt vom Sinn phanomenologischer
Ursprungsforschung bestimmt, d.h. zum einen von der generellen
Moglichkeit, dafl alle Sinngehalte in einem nicht-symbolischen, rein

2 vol. auch Formale und transzendentale Logik, Hua XVII, § 71; Hua XXVII,
Beilage XV.

212 Dje , Unverstandlichkeit der Wissenschaft, die Unverstindlichkeit der ,Wahr-
heiten® fiir die Welt, der Welt selbst aus der Wissenschaft und des Zwecklebens, das
eine unverstandliche Technik schafft, griindet fiir Husserl in der Ungeklértheit der
zugrundeliegenden Evidenzen (Text von 1934, Hua XXVII, 234).

193

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

anschaulichen BewuBtsein zu geben sind, und zum anderen, daf3
jede symbolische Begrifflichkeit in einer BewuBtseinsgenese auf
ein urspriinglich schopfendes anschauliches BewulBtsein zuriick-
verweist, in dem sein Sinngehalt gestiftet wurde. Bereits an der
zitierten Stelle der Ideen III bestimmt Husserl die Bedeutung des
Terminus ,Einsicht® mit dem Hinweis auf ,einsichtige Urstiftung™:
Nur so erworbene und ,,von nun ab mit dem BewulBtsein dieses Er-
werbes fortgeltende, jederzeit in den Urstand der aktuellen Einsicht
zu restituierende Wahrheiten haben Weisheitswert, das ist echten
personalen Wert“ (ebd. 96, Anm.).

Damit ist ein Rahmen vorgezeichnet, in dem Husserl von da an
seine Kritik an faktischer Philosophie und Wissenschaft situierte:
im Zusammenhang eines teleologischen Konzepts, das die be-
wufltseinsintentionale Problematik von urspriinglicher Sinnstiftung,
Entleerung und Formalisierung des urspriinglichen Sinngehalts als
Verlust evidenter Anschaulichkeit und schlieBlich der moglichen
Wiedergewinnung des vollen Sinnes durch Rekonstruktion der ur-
spriinglichen Stiftung mit Bausteinen zu einer ,kritischen Ideen-
geschichte” europdischer Philosophie- und Wissenschaftsentwick-
lung konfrontiert (vgl. Hua VII).>"® Die von Husserl nach 1920
zunehmend schérfer geduBerte Kritik an faktischer Philosophie und
Wissenschaft (,,Scheitern®) enthiillt deren Versagen als ein teleo-
logisches Problem.

1.5. Die Kaizo-Artikel und die Texte zur Prima Philosophia

Bereits in den von Husserl nicht ver6ffentlichten Entwiirfen aus
dem Umkreis der Kaizo-Artikel vom Winter 1922/1923 bildet
dieser Zusammenhang den Hintergrund fiir die dort vorgebrachte
Kritik an den Wissenschaften. Schon hier, vierzehn Jahre vor
Erscheinen der ersten beiden Teile der Krisis, formuliert Husserl,
allerdings noch ohne Bezug auf die Lebensweltproblematik, diese
Kritik in aller Schérfe. Bezeichnend fiir diese Texte ist, da3 Husserl

s Vgl. hierzu die Arbeit von G. Hoyos Vésquez, Intentionalitit als Verantwor-
tung, a.a.0.

194

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in ihnen den theoretischen (den praktisch-theoretischen und den
rein theoretischen) und den praktischen Zielsinn der Theorie unter-
scheidet. In einem kurzen Text (Hua XXVII, 115) stellt er die Frage
nach den Griinden, warum seit dem Ende des 19. Jahrhunderts trotz
der Erfolge, die die Wissenschaften verzeichnen konnten, ein Un-
geniigen an ihren Leistungen empfunden wurde, und er nennt deren
drei.

1. Als erstes fithrt Husserl die Aufsplitterung in Einzelwissen-
schaften an (ebd.). ,Niemand ist da, der ein Ganzes der Einsicht
hat“, wie es in einem anderen Text heiflt (ebd. 112). Diese Aussage
kann zweierlei meinen: einmal die Tatsache, dal die Wissensfiille
von keinem einzelnen Forscher mehr bewiltigt werden kann, und
zum anderen die von Husserl hier nicht erwihnte Tatsache, daf3
Wissenschaft ein verbindendes Ganzes, in dessen Relation einzelne
Disziplinen und Einzelaspekte erst in ihrem Zusammenhang
verstiandlich wiirden, nicht mehr vermifit. Letzteres ist fiir den
authentischen Sinn universaler Wissenschaft gewil} relevanter; daf3
auch die einheitsstiftende Wissenschaft der phanomenologischen
Philosophie arbeitsteilig verfahren solle, war ja Husserls eigene
Uberzeugung. Warum aber spricht er hier nicht davon?

Husserl fligt dem ersten Kritikpunkt den Satz hinzu: ,,Niemand
wird noch durch Wissenschaft theoretisch weise® (ebd. 115). Dies
erinnert an die Kritik in den Ideen III (und iiberdies an die Kritik im
Logos-Atrtikel); dort wurde das Fehlen von Verstehen und Einsicht
mit einem Verzicht auf ,,Weisheit“ in Verbindung gebracht, und
dort sprach Husserl vom ,,personalen Wert“ (Hua V, 96 Anm.). Die
Gegeniiberstellung von Spezialistentum und theoretischer Weisheit
ist somit in personaler Hinsicht zu verstehen, sie bezieht sich nicht
auf die Theorie, auf ihr System wahrer Urteile, sondern auf den, der
Wissenschaft treibt. Dem Spezialistentum wird eine Wissensform
gegeniibergestellt, die denjenigen, der an ihr partizipiert, in seiner
Person betrifft. Dies paBt auch zur ethischen und axiologischen
Thematik der Kaizo-Aufsitze, da fiir Husserl alles personale Sein
nach Gesichtspunkten wertender und praktischer Vernunft be-
fragbar ist. Mit dem Hinweis auf die ,,theoretische Weisheit* steht
also die Praxis der Theorie in ihrem personalen Tréger in Frage,

195

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

aber auch insofern sie die Gestalt angenommen hat, in der sie
theoretische Weisheit zu stiften vermag.

2. Als zweiten Grund fiir das Ungeniigen der Wissenschaft fiihrt
Husserl an, daB die wissenschaftliche Technik der Spezialwissen-
schaften ,niitzliche Zwecke erreichen lieB3, ,,Lebensannehmlich-
keiten“ schuf, die Menschen aber nicht ,,zufriedener machte (Hua
XXVII, 115). Wissen sei Macht tiber Welt und Schicksal zum
Zweck der Realisierung von Gliick. Husserl bemerkt: ,,Aber die
Wissenschaften sind unendlich, wie die zu erkennende Welt un-
endlich® ist und folgert: ,,Also ist Wissenschaft als Mittel prak-
tischer Weisheit unniitz“ (ebd.). Wird hier die Unendlichkeit
theoretischen Zugriffs als wesentliches Merkmal des Theoretischen
generell in Abrede gestellt, oder soll dies besagen, dal Theorie
letztlich doch nie das universale Daseinsinteresse zu befriedigen
vermag? Beides palit nicht zum Kontext der Stelle, wo es Husserl
um die Kritik an faktischer Wissenschaft und implizit um die
Moglichkeit universaler Wissenschaft geht. Ist diese nicht aber
ebenfalls ,unendlich‘, da schon das vorwissenschaftliche Leben in
seiner von Horizont zu Horizont verwiesenen unabschliebaren
Welterfahrung fiir Husserl ,,induktiv® ist (vgl. EU 28) und uni-
versale Wissenschaft als universale transzendentale Lebenswelt-
wissenschaft gerade diesem Umstand Rechnung tragen will?

Dies markiert den entscheidenden Punkt: Faktische Wissenschaft
ist auf Unendlichkeit verwiesen, ohne die Griinde dafiir aufdecken
zu konnen. In dieser Hinsicht verfahrt sie wie das auBerwissen-
schaftliche natiirliche Weltbewufitsein. So kann sie in Unendlich-
keit Gegenstindliches lediglich in der Weise objektivistischer
Geradehin-Einstellung aufdecken.”"* Wenn diese Interpretation zu-
trifft, miiBte sich ein Bezug zwischen der Einsicht in die Struktur
des Verwiesenseins auf Unendlichkeit und dem universalen
Daseinsinteresse aufzeigen lassen, und zwar so, da} dieses durch
jenes Erflillung fande. Einsicht in das Verwiesensein auf Unend-
lichkeit ist fiir Husserl gleichbedeutend mit dem Erfassen der

214 Universale Tatsachenwissenschaft® bewirkt »Verengung“ (Text von 1934, Hua
XXVII, 222).

196

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

teleologischen Struktur, in der der Mensch als Vernunftwesen steht.
Die Wissenschaft, die diese Teleologie sichtbar machen konnte,
wire zugleich diejenige Wissenschaft, die das universale Daseins-
interesse zu befriedigen vermdochte. In einem anderen Text aus dem
Kaizo-Umkreis heifit es, dal es darum geht, jene Geistigkeit zu
enthiillen, ,die eine notwendige Funktion aus tiefsten Geistes-
griinden hat, eine Notwendigkeit der Teleologie, die sich zuriick-
leitet auf das Letzte, fiir das der Mensch als Mensch allein end-
giiltiges Interesse haben kann: kurzweg gesprochen fiir seine ewige
Seligkeit (Hua XXVII, 112).

,Unendlichkeit ist fiir Husserl ein so grundlegendes intentionales
Korrelat, da es zum Wesen intentionaler Beziiglichkeit tiberhaupt
gehort. Faktische Wissenschaft steht in einer bestimmten Auslegung
dieser Unendlichkeit, die ihren teleologischen Zielsinn bestimmt,
ohne dal Wissenschaft in der Lage wire, mit ihren Erkenntnis-
mitteln diesen Zielsinn oder gar die Verweisung auf Unendlichkeit
aufzuzeigen. Dies aber, Einsicht in die Unendlichkeitsstruktur welt-
lichen Erfahrens und in das damit gegebene teleologische Bezugs-
system zu gewinnen sowie Einsicht in das Telos der Urstiftung
universaler Wissenschaft, umreifit Husserl zufolge Sinn und
Aufgabe der Philosophie als Prima Philosophia. Gelingt es, dies und
den damit vorgezeichneten vollen Begriff von Wissenschaft zu
realisieren, dann kann die Wissenschaft auch ihre volle Funktion fiir
die Praxis ausiiben: In der Einsicht der Theorie versteht sich die
Praxis selbst, da es ja ihre eigene, vor der Stiftung der Wissenschaft
fiir sie verdeckte Struktur ausmacht, auf Unendlichkeit verwiesen zu
sein. Wiahrend die faktische Natur- und Geisteswissenschaft gleich-
sam in der Unendlichkeit verharrt, von Mal zu Mal ins Unendliche
kumulative Erkenntnis anhiuft, soll universale Wissenschaft das
Telos dieses Verwiesenseins auf Unendlichkeit selbst verstehbar
werden lassen.”’”® Dieses Telos ist aber das Telos des Weltlebens,

25 Dieses Telos fabt selbst den Sinn des wahren unendlichen Wissenserwerbs
(,,Allwissenheit™); es zeichnet Husserl zufolge nicht nur das Ziel vor, sondern auch
die Idee der zielgemdfen Realisierung. Vgl.: ,,So ist die Allwissenheit ein im Un-
endlichen liegendes Ziel, umd wir haben demgeméall zweierlei zu unterscheiden:
einerseits die absolute Idee des Philosophen bzw. der Philosophengemeinschaft als
einer allwissenden, und korrelativ die absolute Idee der Philosophie, universale

197

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und so wiirde Erfiillung des Gliickstrebens als des universalen
Daseinsinteresses (,,Seligkeit™) bedeuten: stufenweises Einswerden
mit der eigenen (individuellen und iiberindividuellen) Teleologie.
Dieser Faden der Interpretation wird in Teil IV nochmals
aufzunehmen sein.

3. Der dritte Vorwurf Husserls an die Wissenschaft lautet, daB} sie
»auch nicht das rein theoretische Interesse* beforderte (Hua XXVII,
115). Dieser Vorwurf zielt auf den Zwecksinn der Theorie selbst.
Alle Wissenschaften leiden ,,empfindlich an der Unklarheit ihrer
Grundlegung, also der prinzipiellen Methodik, die den Sinn ihrer
Erkenntnisarbeit vorzeichnet und letztlich die Rationalitdt ihrer in
besonderen Einzelmethoden sich vollziehenden und fortschrei-
tenden Erkenntnisarbeit bestimmt* (ebd.). Wissenschaft vermochte
nicht das Telos des theoretischen Interesses, der universalen Wis-
senschaft, zu iibernehmen, und somit machte sie ,,auch nicht theo-
retisch selig” (ebd.). Eine Aufklarung dariiber, warum Wissenschaft
ihren theoretischen Zielsinn verfehlte, geben die Kaizo-Texte nicht.
Weil sie die ethische Problematik der Erneuerung von Individuum
und Gemeinschaft behandeln, ist ihr phinomenologischer Stand-
punkt regionalontologisch-mundan. Die Aufhellung des Versagens
der neuzeitlichen Wissenschaft ist fir Husserl nur transzendental-
phanomenologisch moglich. Auch die Wissenschaftskritik im Lo-
gos-Artikel, die ebenfalls den transzendentalen Blickpunkt nicht
miteinbezog, gab keine Auskunft iiber die Griinde der von fakti-
scher Wissenschaft hervorgerufenen ,Lebensnot‘. Allerdings deuten
die Kaizo-Artikel auf den von Husserls etwa seit dieser Zeit
eingenommenen geschichtsteleologischen Standpunkt hin.

Aus dem weiteren Zeitraum der Abfassung der Kaizo-Artikel
liegen mit den beiden Teilen der Vorlesung zur Prima Philosophia

Einheit alles Wissens, als das té/os, als die absolute Endidee [...]; andererseits, dem
entsprechend, die Idee des Progressus, und zwar als in seiner Art absoluten
Progressus, des absoluten und reinen Progressus, oder vielmehr wieder eine Korre-
lation von Progressen: einerseits der der aufSteigenden Entwicklung in der immer
vollkommeneren, immer weiter reichenden Verwirklichung einer absoluten und
universalen Wissenschaft, und andererseits der der parallelen Entwicklung der
philosophischen Subjektivitét [...].“ (Hua VIII, 196)

198

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von 1923/1924 (und davor schon mit den Londoner Vorlesungen
vom Sommer 1922) jedoch Ansétze Husserls vor, in denen er bei
der Frage nach den Griinden fiir das Scheitern der faktischen
Philosophie- und Wissenschaftsentwicklung im Verfehlen der Idee
einer universalen Wissenschaft den ethisch-mundanen mit dem tran-
szendentalphdnomenologischen Standpunkt konfrontierte. Dies
weist auf die Krisis-Arbeit vor, fiir die die Problematik des Bezugs
der ethischen Aufgabe universaler Wissenschaft zur Wissenschafts-
kritik grundlegend ist, wenngleich dort die Diskussion der ethischen
Problematik stark eingeschrénkt ist (sie blieb auf die Einleitung
beschrinkt), da die transzendentalphdnomenologische Perspektive
dominierte.

Die Texte zur Prima Philosophia aus den zwanziger Jahren
erortern im Zusammenhang mit Husserls Anldufen, seiner Philo-
sophie eine umfassende Systematik zu geben,”'® vordringlich die
Bedingungen der Moglichkeit einer phdnomenologischen Transzen-
dentalphilosophie. In ihnen erprobte Husserl neben der bis dahin
propagierten Zugangsmethode zur transzendentalen Subjektivitét in
Anlehnung an den Zweifelsversuch von Descartes andere Weg-
moglichkeiten. Eine dieser neuen Wegreflexionen bezieht sich auf
den Zugang zur transzendentalen Sphire iiber eine Kritik an der
Philosophie und den Wissenschaften. Hierzu gehoren z.B. der erste
Teil der Wintervorlesung von 1923/1924, die ,Kritische Ideenge-
schichte“, in gewissem Sinn auch die Ausfiihrungen zum Son-
derweg iiber die Psychologie,”"” der zugleich eine Verbindung zwi-
schen den Wegreflexionen der Wissenschaftskritik und der Kritik
der Erfahrungswelt herstellt. Dem zweiten Teil der Ersten
Philosophie ist ein Text Husserls aus der zweiten Hilfte der
zwanziger Jahre beigegeben, der den Weg von der Wissen-
schaftskritik iiber die Aufgabe einer universalen Kritik der Erfah-
rung zur Begriindung der Transzendentalphdnomenologie auf-
zeigt.”'® Husserl verweist darin nicht mehr auf einzelne Grundla-

216 yol. die Einleitung des Herausgebers von Hua XIV, S. XVIII ff,

217 Vgl. Erste Philosophie, zweiter Teil, vierter Abschnitt (Hua VIII, 132 ff).

28 Der Weg durch die Kritik der positiven Wissenschaften zur transzendentalen
Phanomenologie, der cartesianische Weg der Ideen und das Problem der vorgege-
benen Lebenswelt.“ (Hua VIII, 259 ff))

199

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

genfragen, welche zu 16sen Wissenschaft und Philosophie verab-
siumt hitten. Die These ist vielmehr, dafl in der faktischen
Philosophie- und Wissenschaftsentwicklung die verantwortliche
Ubernahme des Telos einer Universalwissenschaft verfehlt werden
muBte, weil Wissenschaft als Weltwissenschaft das Fundamen-
talproblem des vorgegebenen Erfahrungsbodens iibersprungen habe.
Will somit Weltwissenschaft ,,nicht bodenlos sein“, miisse die Welt
»in ihrem ganzen Objektivitit beanspruchenden Erfahrungssinn®
fragwiirdig werden (Hua VIII, 261 f.). Die Kritik aller positiven
Wissenschaft fiilhre iiber die Problematisierung der erfahrenden
Subjektivitit als transzendentaler ,,zur notwendigen Begriindung
einer Transzendentalwissenschaft”; diese sei, voll ausgefiihrt, ,al-
lein die echte“, ,die einzig mogliche Universalwissenschaft” -
,,Wissenschaft vom All des Seienden® (ebd. 263).

1.6. Die Krisis-Schrift

Die Krisis-Schrift verbindet schlieflich die Restitution des
theoretischen Zielsinns in Form der Begriindung der transzen-
dentalen Phinomenologie als transzendentaler Lebensweltwissen-
schaft mit dem praktischen Zielsinn der Theorie. Bereits der Titel
des ersten Teils der Krisis, ,,.Die Krisis der Wissenschaften als
Ausdruck der radikalen Lebenskrisis des europédischen Menschen-
tums“ weist auf diese Verflechtung hin. Vieles von dem, was
Husserl in den ersten Paragraphen ausfiihrt, erinnert an den Logos-
Aufsatz.

Die Wissenschaftlichkeit faktischer Wissenschaft, die der Kritik
unterworfen werden soll, miisse von dem ,,in der RechtmaBigkeit
methodischer Leistungen unangreifbaren Sinn von Wissen-
schaftlichkeit“ (Hua VI, 3) unterschieden werden, der positivi-
stische Begriff der Wissenschaft sei ein , Restbegriff (ebd. 6).2"
Erschopft sich Wissenschaftlichkeit in Tatsachenwissenschaft, so

219 yol. auch folgende Stelle in Husserls Wiener Vortrag vom April 1935: ,Der
Grund des Versagens einer rationalen Kultur liegt aber [...] nicht im Wesen des
Rationalismus selbst, sondern allein in seiner Verduferlichung, in seiner Ver-
sponnenheit in ,Naturalismus* und ,Objektivismus*.“ (Hua VI, 347)

200

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

konne Wissenschaft zur Authebung der ,,Lebensnot™ nicht beitragen
(ebd. 4). Wissenschaft wurde aber auch sich selbst unverstindlich,
was sich insbesondere in der Krisis der Psychologie ausdriicke:
Wissenschaft vermochte weder die ,,Rdtsel der Subjektivitit“, die
,»mit dem Rdtsel der psychologischen Thematik und Methode un-
trennbar* zusammenhéngen (ebd. 3) noch das korrelative Problem
der Welt, das ,,Rdtsel aller Rdtsel* (ebd. 12), zu 16sen.

Doch die Kritik, die Husserl an Psychologie und Psychologismus
hier iibt, unterscheidet sich wesentlich von seiner Psychologismus-
Kritik im Logos-Artikel. Dort handelte es sich darum, gegeniiber
der empirischen Psychologie und ihrer Absolutsetzung als der
zustdndigen Wissenschaft fiir alles Subjektive das Eigenrecht der
reinen Phidnomenologie als Wesenswissenschaft des BewuBtseins
zu begriinden. In der Krisis hingegen soll das Versagen der neu-
zeitlichen Psychologie und ihr Verfall in den Psychologismus als
symptomatisches Scheitern der im Objektivismus steckengeblie-
benen neuzeitlichen Wissenschaft tiberhaupt und des Verfehlens
einer radikalen Grundwissenschaft des Subjektiven, die fiir Husserl
nur transzendentale Wissenschaft sein kann, deutlich werden. Somit
setzt die Diskussion des Weges iiber die Psychologie, die Husserl in
Abschnitt B des dritten Teils der Krisis fiihrt, die Wegreflexionen
iber die phanomenologische Psychologie voraus, denen sich
Husserl in der zweiten Hilfte der zwanziger Jahre intensiv
gewidmet hatte. Diesen Reflexionen zufolge ist die intentionale
Psychologie nicht nur eigenstidndige eidetische Disziplin, die das
Eigenwesentliche der Seele aufzudecken vermag, sondern Vorstufe
der transzendentalen Phénomenologie (vgl. ebd. 259); ihre pha-
nomenologische Epoché und Reduktion fordern, wie Husserl
schreibt, ,,notwendig”“ den Umschlag in die transzendentale (vgl.
unten 2.2.).

Nur von der transzendentalen Phdanomenologie her und nur durch
sie bestimmt sich fiir Husserl, was der urspriingliche und eigentliche
Sinn universaler Wissenschaft sei, sie ist Telos der Idee aller
Universalwissenschaft - ein Telos, dessen Erreichbarkeit im
Unendlichen liegt. Sie ist universale Wissenschaft, weil nur sie das
Grundproblem der Vorgegebenheit der Welt im Rekurs auf die
transzendentalen Strukturen der Subjektivitdt aufzudecken und so

201

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

alle objektiv gerichtete, und das ist alle mundane Philosophie und
Wissenschaft, die als solche ,,nicht universale Wissenschaft® sein
kann (ebd. 179), iibersteigt. Sie iibersteigt sie, sofern sie alles
objektiv Gegebene als Leistungsprodukt transzendentaler Sinnstif-
tung verstdndlich zu machen sucht. Husserls Philosophie- und
Wissenschaftskritik biindelt sich hier in dem Vorwurf, ,,da} keine
noch so exakte objektive Wissenschaft irgendetwas ernstlich erklart
oder je erkldren kann“ (ebd. 193), das,einzig wirkliche Erkldren
sei ,transzendental verstindlich machen“ (ebd.). Husserl un-
terscheidet hier nicht mehr zwischen Erkldren und Verstehen wie
noch im Logos-Aufsatz oder den Ideen III, wo er der Wissenschaft
nur die Befihigung zu ersterem zuerkannte und letzteres der
phanomenologischen Aufkldrung der von den Wissenschaften
iibersprungenen Grundbegriffe zuwies. Wie sich in der Krisis die
Mannigfaltigkeit der Grundprobleme im Grundproblem der tran-
szendentalen Aufklarung der Vorgegebenheit der Welt konzen-
triert, so ist auch die Wissenschaftskritik dahingehend radikalisiert,
daB der (Natur-)Wissenschaft nur mehr das sinn-lose Bereitstellen
von Objektivitdt zugestanden wird, dem auf der anderen Seite die
Aufhellung dieses Prozesses durch transzendentale Klidrung gegen-
tibersteht.

Es sei noch darauf verwiesen, dal Husserl seinen Vorwurf des
Objektivismus zumindest in zweierlei Hinsicht erhebt: Einmal wen-
det er sich gegen die von der empirischen Psychologie betriebene
Naturalisierung des Geistigen; neben der exakten Naturwissen-
schaft konne es keine in gleichem Sinn exakte Geisteswissenschaft
geben, wie er immer erneut am Beispiel der Psychologie dartut. Die
dem Geistigen eigene Weise exakter Wissenschaft soll zwar auch in
einer Wesenswissenschaft griinden, nicht aber in der Mathematik,
die die Grundlegung neuzeitlicher Naturwissenschaft leistete. Dem
widerspricht daher nicht, da3 Husserl bis in die dreifliger Jahre
hinein versuchte, auch fiir das Geistige eine solche Prinzipien-
wissenschaft, eine mathesis universalis, zu entwickeln, wie seine
Bemiihungen um eine Idealwissenschaft des Psychischen einerseits,
um eine reine Ethik als ,universale Vernunftlehre* andererseits
(vgl. oben II.1.) belegen. Zum zweiten verwendet Husserl vor allem
im Spatwerk den Begriff ,Objektivismus‘ bei seiner Analyse der

202

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Konfrontation neuzeitlicher Wissenschaft mit der Lebenswelt. Die
Naturalisierung bedroht hier nicht mehr nur das Gebiet einer Art
von Wissenschaftlichkeit, sondern das Leben selbst. Die Kritik an
der Naturwissenschaft wird so ausgeweitet, dal der Vorwurf des
Objektivismus jetzt besagt, in der Vorgegebenheit der Welt befan-
gen zu sein, eine Befangenheit, die erst die transzendentale Phi-
nomenologie auflésen kann. Damit erfihrt die Rede von ,Objek-
tivismus‘ eine Ausweitung dergestalt, da3 Husserl mit ihr nun jede
vortranszendentale Wissenschaft, die als Philosophie auftreten will,
benennt.

Die Theorie in Gestalt der transzendentalen Phdnomenologie
bietet nicht mehr nur (wie in den Logischen Untersuchungen) die
Gewihr vor jeweiligen Verabsolutierungen als unaufgeklarten
Relikten praktischer Einstellung auf dem Terrain der Theorie. Sie
will die Sinngenesis aller Einstellungen und Gebilde transzendental
verstandlich machen und ihnen so eine Klédrung ihrer letzten
Sinngrundlagen verschaffen. Auf diese Weise versucht sie die
umfassendste Behinderung, die die Praxis der Verwirklichung
reiner Theorie als universaler Wissenschaft in den Weg stellt, zu
tiberwinden, diejenige Voraussetzung, die mit dem weitesten
Begriff von Praxis selbst identisch ist: die Apperzeption des Ich-
Mensch.

Der Preis hierfiir ist die Ubersteigung des Weltlebens. Die
transzendentale Phdanomenologie kommt so in die paradoxe Situa-
tion, daB ihr gerade in dem Moment, da sie mit ihrer eigenen
Begriindung die Moglichkeit erhilt, ihre Funktion fiir die Praxis im
umfassenden Sinn wahrzunehmen, diese ihr entgleitet: Der
transzendentale Standpunkt hat das Weltleben nicht mehr als
solches sich gegeniiber, sondern nur als Schichten der Konstitution
im Aufbau der transzendentalen Subjektivitdt. Kann aber - wir
wiederholen unsere Ausgangsfrage - dort, wo der Unterschied
zwischen Theorie und Praxis keine aktuelle, nur mehr eine
konstitutive Rolle spielt, von einem praktischen Zwecksinn noch die
Rede sein? Husserl sah diese Moglichkeit gleichwohl; er glaubte
daran, daf} erst transzendentale Wissenschaft auch die
Vorbedingung fiir eine wahre Praxis zu verschaffen vermochte. Erst
transzendentale Phidnomenologie konne die im Menschsein

203

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verborgene Entelechie zur ,,bewuBt leitenden* erheben und ,,Philo-
sophie, Wissenschaft“ als ,.die historische Bewegung der Offen-
barung der universalen, dem Menschentum als solchen ,eingebo-
renen‘ Vernunft“ (Hua VI, 13 f.) sichtbar machen.

2. Transzendentale Theorie versus Praxis?

Die Untersuchungen des letzten Kapitels haben gezeigt, daB
Husserls Versuche der Begriindung reiner Theorie mit der Ausbil-
dung von Strategien einhergehen, die die auBertheoretische prak-
tische EinfluBnahme zuriickdringen wollen, und der Topos dieser
Abwehr ist Husserls Kritik an Philosophie und Wissenschaft. Es
wurde anhand einiger zentraler Beispiele gezeigt, wie diese Kritik
letztlich auf Praxis zielt, sofern sich Theorie als praxisgebunden
erweist. Gerade in dieser Abwehr praktischer EinfluBnahme auf
Theorie liegt aber zugleich eine funktionale Haltung, die Theorie
fiir die Praxis wahrnimmt: eine kritizistisch-klarende Haltung, die
fir den Phénomenologen Husserl die Aufdeckung fungierender
Subjektivitdt in Korrelation zu ihrem Vermeinten besagt. Die von
Husserl anvisierte Funktion der Theorie aktualisiert sich dann, wenn
Theorie eine bestimmte Subjektivitdt in ihrer Funktion aufhebt.
Aufhebung von Funktion ist Epoché, die fiir die Phanomenologie
somit zum grundlegenden Instrumentarium ihrer spezifischen
Funktion als Theorie wird. Doch um einsichtig zu machen, daf} auch
Theorie als transzendentale Phanomenologie trotz ihrer Epoché von
allem Weltleben ihre Funktion fiir die Praxis iibernehmen kann, ist
es erforderlich, Schnittpunkte zwischen Transzendentalitdt und
Mundanitét aufzudecken, zu zeigen, da3 es Bereiche gibt, in denen
nicht nur entweder der mundane Standpunkt vorherscht oder alles
nur auf Transzendentales bezogen werden kann. Ankniipfend an das
im vorigen Kapitel Erarbeitete sollen drei Aspekte untersucht
werden, die ein solches Aufeinanderverwiesensein von transzenden-
talem und mundanem Sein belegen. Der erste Aspekt beinhaltet die
These, dafl die phidnomenologische Lehre von differenten Ein-
stellungen ein entsprechend mehrschichtiges VernunftbewuBtsein
und korrelativ verschiedene irreduzible Seinssphiren impliziert

204

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

(2.1.). Zweitens soll das Verhiltnis von transzendentaler und
mundaner Phénomenologie beziiglich der phdnomenologischen
Eidetik geklart (2.2.) und drittens nach dem Motiv fiir die
transzendentale Phanomenologie gefragt werden (2.3.).

2.1. Die Einstellungen und die Pluralitdt der Vernunft

In welchem Verhiltnis steht der Begriff der Einstellung”® zum
phéanomenologischen Sinn der Praxis? Sind Einstellungen etwas der
Praxis Zugehoriges - aber Praxis ist fiir Husserl doch selbst Korrelat
einer, der praktischen Einstellung? Husserls Lehre von den
Einstellungen bildet zudem ein zentrales Mittel der Theorie, mit
dem diese grenziiberschreitenden Tendenzen der Praxis entgegen-
tritt. Der ph@nomenologische Sinn der Einstellung ist eng mit
Husserls Lehre des Korrelationsverhéltnisses von vermeinendem
Akt und darin vermeinter Gegenstiandlichkeit sowie mit der
Moglichkeit zu wesenswissenschaftlicher Forschung verkniipft. All-
gemein besagt ,Einstellung® das subjektive Korrelat, das nicht
einem individuellen Gegenstand entspricht, sondern einem onto-
logisch bestimmbaren Bereich, einer ,Region‘.

Vom Standpunkt der transzendentalen Phédnomenologie aus ist
die oberste Einteilung der Einstellungen die Scheidung in die
mundane und die transzendentalphdnomenologische Einstellung.
Auf den ersten Blick scheint die mundane Einstellung gleich-
bedeutend der natiirlichen zu sein, doch gibt es gute Griinde, sie als
tibergreifender aufzufassen. Was die Systematik einer phéno-
menologischen Einstellungslehre erschwert, ist vor allem der Um-
stand, dal Einstellungsweisen sich nicht einer Hierarchie fiigen.
Einstellungen iiberlagern sich, durchdringen einander. Die Schei-
dung zwischen transzendentaler und mundaner Einstellung bildet

220 Zum Begriff der Einstellung und seiner Rolle in Husserls Vernunftphino-
menologie vgl. die Arbeit von M. Fischer, Differente Wissensfelder - einheitlicher
Vernunfiraum. Uber Husserls Begriff der Einstellung, Miinchen 1985, besonders
Teil L.

205

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

jedoch ein grundlegendes Raster, in das sich fast alle weiteren
Einstellungen einordnen lassen.””'

Die mundan-natiirliche Einstellung ist die Basis fiir eine Reihe
sowohl vortheoretischer wie theoretischer Einstellungen. Diese
Einstellungen sind nicht einfach ihre Sonderformen, Untergruppen;
ihnen allen gemeinsam ist lediglich, da3 sie zusédtzlich zu ihrem
Einstellungssinn die Bestimmtheit mundan-natiirlicher Einstellung
aufweisen. Solche Einstellungen sind fir Husserl die naturale/na-
turalistische, die personale/personalistische, die wesenswissen-
schaftliche (eidetische), die tatsachenwissenschaftliche, aber auch
die lebensweltlich-praktische (als vor- und auflertheoretische, aber
auch als die theoretische Einstellung mitbefassend).

Die naturale/naturalistische Einstellung ist diejenige Erfahrungs-
einstellung, die die naturwissenschaftliche Einstellung als theo-
retische ermoglicht, sie griindet in der vorgdngigen Mundanisierung
des Transzendentalen hinsichtlich der zweifachen transzendie-
renden Apperzeption einer materiellen Natur und einer in sie ein-
gebundenen seelischen Subjektivitit. Sie partizipiert insofern auch
am universalen Weltglauben, an der natiirlichen Einstellung. Gegen-
tiber der personalen/personalistischen Einstellung, der Einstellung
des titigen Lebens, ist sie eine ,kiinstliche®, eine ,,Abstraktion‘
(Hua IV, 183), die Husserl zufolge der Naturwissenschaftler an
ersterer vollzieht (vgl. oben 1.2.2.). Insofern die naturale/naturali-
stische Einstellung durch Abstraktion aus der personalen/perso-
nalistischen Einstellung erwachsen soll, ist sie in gewissem Sinn
dieser eingeordnet, was aber nicht so zu verstehen ist, als lage sie in
dieser offen und brauchte dem Zusammenhang personaler Welt-
erfahrung nur entnommen zu werden. Die Abstraktion erfolgt im
Wegstreichen der Bedeutungspridikate der geistig-personalen Welt
in Riickfithrung auf Natur in ihrer untersten Schicht bloBer Materia-

2! Figr M. Fischer (a.a.0. 19) bildet ,das Koordinatensystem der gesamten

Architektonik der Einstellungen* die Scheidung von theoretischer und persona-
listischer Einstellung. Es wiére aber zu fragen, ob sich die personalistische Ein-
stellung in der Tat ,,in scharfem Kontrast von der theoretischen Einstellung abhebt*
(ebd. 18), wenn fiir Husserl Theorie (als universale Wissenschaft) ,Weisheit'
ermoglichen soll. Im Aufeinanderbezogensein von Theorie und Praxis 16st sich eine
scharfe Trennlinie von Theorie und Personalitét auf.

206

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

litdt (Hua XXV, 325 ff.). Dies unternahm die Naturwissenschaft, so
Husserl, ohne diesen Schritt methodisch zu reflektieren. Diese
mangelnde methodische Kontrolle ihres Tuns fiihrte sie, die zudem
wie alles Weltleben in der vorgéngigen Verrdumlichung und
Verzeitlichung des BewuBtseins steht, zu einer Naturalisierung von
Seele und Geist, indem sie in Gestalt der empirischen Psychologie
die Ankniipfung an den Leib als Faktum und nicht als Erscheinung
nahm und als naturales Vorkommnis interpretierte. Husserls Kritik
am Vorgehen der Naturwissenschaft kann sich nur auf deren unge-
klarte Herkunft beziehen; die in der Ungeklartheit griindende
Verabsolutierung der Erfahrungs- und Erkenntnisgrundlagen und
die nachfolgende Installierung einer naturalistischen Weltan-
schauung betrifft nicht mehr die Naturwissenschaft sui generis,
sondern ist Pseudometaphysik. Zum anderen besitzt fiir Husserl
auch eine naturale psychophysische Betrachtung ihr Recht, sofern
sie sich auf die Explikation der faktischen Seite jener seelisch-
geistigen Ankniipfung beschrénkt, also nicht den Anspruch erhebt,
das seelisch-geistige Sein miterfassen zu wollen.

Auch die in der personalistischen Einstellung fundierte Geistes-
wissenschaft nimmt, wie Husserl im Logos-Artikel am Beispiel von
Historizismus und Weltanschauungsphilosophie demonstrierte, die
verabsolutierte Form einer Pseudometaphysik an, wenn sie ihre
Erfahrungsgrundlage absolut setzt. Terminologisch gesehen wiirde
es sich anbieten, mit den Begriffen ,naturalistisch® und ,perso-
nalistisch die hypertrophen Formen naturaler und personaler Ein-
stellung zu kennzeichnen, was Husserl, die Begriffe jeweils sy-
nonym verwendend, nicht tut. Die Geisteswissenschaft steht allein
in dem Sinn der Phidnomenologie als phidnomenologischer
Psychologie naher (und auch dem Weltleben selbst), als sie - im
Gegensatz zur objektiv gerichteten Naturwissenschaft - subjektiv
gerichtet,”” aber mit ihrer auf je einzelne Fakta bezogenen
Erfahrungsgrundlage der personalen Einstellung von aller in we-
senswissenschaftlicher oder in transzendentaler Einstellung stehen-
den Theorie prinzipiell unterschieden ist.

222 Getzt Naturwissenschaft Natur an sich absolut, so die Geisteswissenschaft die
Subjektivitit an sich (Hua IV, 363).

207

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Naturwissenschaftliche wie geisteswissenschaftliche Einstellung
als auf Fakta (,,Tatsachen®) gerichtete Einstellungen konfrontiert
Husserl mit der auf “Wesen* bezogenen wesenswissenschaftlichen
(,,eidetischen®) Einstellung. Wie die natur- und geisteswissen-
schaftliche Einstellung besitzt auch sie mit dem Verfahren der
Ideation ihre genuine Weise der Erkenntnisgewinnung. Wie schon
die naturale Einstellung der Naturwissenschaft ist auch die Ideation
eine bewufite theoretische Leistung, sie wird im alltdglichen Leben
nicht thematisch vollzogen, wenngleich sie im Gegensatz zur
naturalen Einstellung in jedem vortheoretischen und theoretischen
Leben prisent ist.

Tatsachen- wie wesenswissenschaftliche Einstellung wie auch
die personale Haltung des alltdglichen Lebens stehen im Rahmen
der natiirlichen Einstellung. Sie sind selbst natiirliche Einstellungen,
indem sie das grundlegende Charakteristikum dieser, den un-
ausdriicklichen Vollzug der Generalthesis, teilen. In diesem Sinn
sind fiir Husserl Tatsachen- wie Wesenswissenschaften noch posi-
tive Wissenschaften, die die Vorgegebenheit des Weltbodens hin-
sichtlich der Regionen von Natur und Geist voraussetzen.””

Husserl spricht selten vom (relativen) Gegensatzpaar der theo-
retischen und praktischen Einstellung. Die praktische Einstellung
(vgl. Hua XIII, 450; Hua XXVII, 233) als Einstellung des
Weltlebens steht, wie gezeigt, im Horizont der Mundanitit. Sie ist
,natiirlich‘, sofern in ihr der Weltglaube fungiert, sie ist aber auch
nur so lange praktisch, soweit in ihr der Weltglaube fungiert. Sie ist
die natiirliche Einstellung in Besonderung auf das sie bestimmende

23 In einer FuBnote der Beilage XII zu den Ideen II findet sich eine kurze und klare
Beschreibung des Verhéltnisses von tatsachenwissenschaftlicher, wesenswissen-
schaftlicher und transzendentalphdnomenologischer Forschung: ,.Die Geisteswis-
senschaft, die historisch deskriptive und die Wesenswissenschaft haben die fakti-
sche Geisteswelt immer vorgegeben (bzw. die mogliche), ganz so wie in der
,naturalen‘ Einstellung die Natur vorausgesetzt ist. Natiirliche Einstellung iiber-
haupt ist: die natiirliche Geisteswelt vorgegeben haben, und ihr ordnet sich die
naturale Einstellung und die Natur selbst ein als Erkenntnisthema. Nach Vollzug
der transzendentalen Epoché ,komme ich auf das Neue, auf die absolute,
transzendentale Subjektivitdt und das Universum ihrer Phanomene. Wenn ich aber
keine Epoché vollziehe, so gewinne ich nur eine Geisteswissenschaft und geistes-
wissenschaftliche Psychologie auf dem natiirlichen Boden der Geisteswelt, eine
Paralele zur naturalen Psychologie* (Hua IV, 369 £.).

208

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

korrelative Verhiltnis von Willenssubjektivitdt - Handlung - Hand-
lungsziel. Wie aber verhalten sich mundane und natiirliche
Einstellung zueinander? Husserl gebraucht die Begriffe synonym.
Sachlich gesehen gibt es aber diesen wesentlichen Unterschied: Der
Weltbezug des Phdnomenologen, der die natiirliche Einstellung mit
der transzendentalen vertauschte, dann aber wieder in die natiirliche
,zuriickkehrt‘, ist nach diesem Durchschreiten modifiziert (vgl.
unten IV.2.). In Hinblick darauf wire es terminologisch zweck-
maBig, mit natirlich lediglich den universalen Stil der Welt-
apperzeption vor dem erstmaligen Vollzug von transzendentaler
Epoché und Reduktion zu bezeichnen, wihrend der Phanomenologe
im Riickgang in den Horizont des Weltglaubens zwar wieder in eine
mundane, doch nicht in die natiirliche Einstellung, wie sie vor der
Durchfiihrung der Epoché bestand, eintritt. Damit wire termino-
logisch dem Sachverhalt Rechnung getragen, daB in dieselbe Ein-
stellungsweise eine Riickkehr nicht moglich ist.”*

Gehort das Sicheinstellen als solches zur Mundanitit, oder steht
es auch in einem transzendentalen Bezug? Husserls Hinweis in den
Ideen II auf das ,Erzieherische der phidnomenologischen Re-
duktion, die ,iiberhaupt fiir die Erfassung von Einstellungsan-
derungen empfinglich“ machen soll (Hua IV, 179), weist zunéchst
auf eine mundan-praktische Aufgabe phdnomenologischer Einstel-
lungslehre hin: Wenn sie im theoretischen Bereich von padagogi-
schem Nutzen ist, dann liegt hierin eine von Husserl nicht weiter
erorterte praktische Relevanz ph@nomenologischer Theorie (und
eine Moglichkeit ihrer Praxisfunktion). Husserl selbst ordnet die
Einstellung als solche dem Weltleben zu, sofern sie ,,einen habituell
festen Stil des Willenslebens in damit vorgezeichneten Willens-
richtungen oder Interessen® besagt (Hua VI, 326). Wir sahen schon,
daB fur Husserl die transzendentale Epoché eine mundan-praktische
Seite besitzt, die sich im freien WillensentschluB des Epoché
Ubenden, in seinem spezifischen Interesse, in der Habitualisierung
seiner Leistung ausdriickt. Die transzendentale Epoché erweist sich
somit auch als Einstellung betrachtet als Extremum: Sie ist der

224 Husserl bezeichnet zwar mitunter die urspriingliche Situation vor der Epoché
mit dem Zusatz ,naiv‘ (,,naiv-natiirliche Einstellung®, vgl. Hua VI, 154).

209

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WillensentschluB zur Aufhebung aller Willenssetzungen. Doch
wiahrend ihr Wille, ihr Interesse und ihre Habitualisierung gleich-
sam der transzendentalen Seite zugekehrt sind, indem sie sich auf
die Durchfiihrung der Epoché selbst beziehen, verhilt es sich bei
jenem padagogischen Effekt, der sich aufgrund der transzendentalen
Methode ergeben soll, umgekehrt: Er ist der Praxis zugewandt.
Somit verweist er mehr noch als die Epoché selbst auf einen
moglichen Schnittpunkt, in dem Mundanes und Transzendentales
aufeinandertreffen. Das Erzieherische von Epoché und Reduktion,
die mit dem Aufweis von irreduziblen Setzungsarten Einstellungs-
mannigfaltigkeiten eréffnen, liegt fiir Husserl offensichtlich in der
Stiftung einer besonderen Erkenntnishabitualitit, die der be-
stehenden Vielfalt des Wirklichen durch Riickgang auf die entspre-
chenden Evidenzquellen zu entsprechen versucht, d. h. zugleich,
sich von praktischen Tendenzen zu Verabsolutierungen 16st.

Die phianomenologische Einstellungslehre impliziert den Ge-
danken eines pluralisierbaren, nicht-monistischen Vernunftfel-
des.”” Denn jede Einstellung korreliert mit einem in evidenter
Anschaulichkeit aufweisbaren Seinsbereich, und Evidenz verweist
fiir Husserl auf patent gewordene Vernunft. Die Phanomenologie
der Einstellungen vermifit sozusagen die Hohen und Tiefen des
,»Vernunftraums“ (M. Fischer). Wie Husserl eine Pluralitit von
Vemunftformen denkt, zeigte sich uns bereits am Fall mundaner
Ontologie, bei Ethik und Logik. Doch wie sieht dies in der
transzendentalen Phénomenologie aus? Ebnet nicht der transzen-
dentalphidnomenologische Ansatz jene Hohen und Tiefen ein, wenn
von seinem Standpunkt aus alles nur transzendental ist, wird damit
die gerade gewonnene Mannigfaltigkeit nicht sofort wieder in eine
Einheitsform gepreBt? Um diese Frage zu beantworten, ist das
Verhiltnis von mundaner und transzendentaler Einstellung niher zu
untersuchen.

25 ygl. Severin Miiller, ,,Das Apriori der Lebenswelt und die Vielfalt der
Vermunft®, in: H. Kojima (Hg.), Phdnomenologie der Praxis, a.a.0. 187 ff.

210

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2. Transzendentale Phdanomenologie und Eidetik

In diesem Kapitel soll das Verhiltnis von transzendentaler und
eidetischer Einstellung befragt werden. Der Nachweis der gegen-
tiber der transzendentalen Einstellung prinzipiellen Eigenstandigkeit
der eidetischen Einstellung liefert ein Indiz fir das Aufeinan-
derverwiesensein beider Einstellungen im Korpus der transzen-
dentalen Phanomenologie. Die eidetische Einstellung stellt eine
eigenstindige Methode dar, die von der transzendentalen Einstel-
lung nicht ersetzt werden kann, zum anderen korreliert diese mit der
transzendentalen Subjektivitdt, die konstitutiv-genetischer Grund
fiir alle Sinnhaftigkeit ist, somit auch fiir die eidetische Einstellung
und der in ihr zu gewinnenden sinnhaften Bestdnde, der Wesen. Auf
den ersten Blick scheint beides einander auszuschliefen.

2.2.1. Phdnomenologische Psychologie und transzendentale Phéno-
menologie

Der erste Band der Ideen von 1913 fiihrt die eidetische Reduktion
vor der ,,phdnomenologischen Fundamentalbetrachtung, der Frei-
legung der transzendentalen Subjektivitit und somit unabhingig
von ihr, ein (vgl. Hua IIL,1, § 3). Die Selbstindigkeit der eidetischen
Methode zeigte sich vor allem in Husserls wiederholten Anldufen,
eine Idealwissenschaft des Psychischen, eine ,eidetische, ,pha-
nomenologische®, ,,intentionale” oder ,,ontologische” Psychologie,
auszubilden. Diese Bestrebungen kulminierten in der Vorlesung
tiber ,,Phanomenologische Psychologie“ vom Sommersemester
1925 sowie in den Amsterdamer Vorlesungen von 1928 zum selben
Thema, denen die Ausfilhrungen des Encyclopaedia Britannica-
Artikels (1927) tiber das Verhéltnis von phdnomenologischer Psy-
chologie und transzendentaler Phdanomenologie vorausgingen (Tex-
te in Hua IX). Schon 1917, in seinem Aufsatz ,Phinomenologie
und Psychologie®, betont Husserl die Eigenstdndigkeit einer
eidetischen Psychologie gegeniiber der (transzendentalen) Phéno-
menologie: Es sei ,,grundfalsch®, ,,Phanomenologie und rationale
Psychologie (Wesenswissenschaft vom Psychischen) zu identifi-

211

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zieren” (Hua XXV, 119). Bemerkenswerterweise fiihrt hier Husserl
als Argument fiir die Verschiedenheit von transzendentaler Phi-
nomenologie und eidetischer Psychologie die phianomenologische
Auffassung von der jeweiligen Perspektive auf die thematischen
Gegenstinde an: Hat es Eidetik mit Ideen iiberhaupt zu tun, so im
Gegensatz dazu die transzendentale Phdnomenologie ,mit dem
ideellen Gesamtinbegriff moglicher Phdanomene, in denen diese Idee
sich gibt, ausweist, bestimmt“ (ebd. 120). Diese Ph#nomene
umspannen in Wesensallgemeinheit alle singuldren Phdnomene, in
denen eine bestimmte mogliche Tatsache sich im BewuBtsein
konstituiert (ebd.). Die Rede ist hier also noch nicht von einer
moglichen Konstitution der Ideen, Wesen selbst. Auch die Vor-
lesung iiber ,Phanomenologische Psychologie* vertritt den
Standpunkt einer eigenstdndigen apriorischen intentionalen Psy-
chologie: Die Wissenschaft von der universalen Strukturform der
Erfahrungswelt soll eine apriorische Wissenschaft sein (Hua IX,
69). Sie hat die Typik, das ,,invariante Wesen der vorgegebenen wie
jeder moglichen erfahrbaren Welt”, zum Thema (ebd. 93). Als
solche entspricht sie der ersten Lebensweltwissenschaft, die Husserl
in der Krisis entwirft.

Vertraglich mit der Eigenstidndigkeit einer apriorischen
Psychologie ist der von Husserl ebenfalls schon friih geduferte
Hinweis auf die enge Verwandtschaft von Phdnomenologie und
Psychologie. War die Phdnomenologie, selbst aus der Psychologie
erwachsen,”?® in ihrer friihen Phase bestrebt, sich von der (deskrip-
tiven) Psychologie abzugrenzen,”’ so erblickte Husserl in den

226 Vgl. z.B. den Untertitel von Husserls Philosophie der Arithmetik von 1891:
,»Logische und psychologische Untersuchungen® (Text in Hua XII) und Husserls
darauffolgende Auseinandersetzung mit Frege (Freges Rezension des Buches in:
Zeitschrift fiir Philosophie und philosophische Kritik 103 [1894] 313-332).

27 In den Logischen Untersuchungen betrieb Husserl de facto deskriptive
Psychologie, insofern er zwar den intentionalen Gegenstand als prinzipielles Thema
ins Auge faBite (vgl. V. Untersuchung, §§ 16 und 17), ihn aber in den durchgefiihr-
ten Analysen nicht im Sinn einer Korrelationsforschung miteinbezog, sondern sich
auf die Explikation der reellen, nicht- intentionalen Gehalte der Akterlebnisse
beschrénkte. In seiner spiteren Selbstkritik im Vorwort zur zweiten Auflage der
Logischen Untersuchungen spricht er von seiner ,,irrefiihrenden Bezeichnung der
Phidnomenologie als deskriptiver Psychologie* (Hua XVIII, 12 f.) und verweist auf
seinen Aufsatz ,Bericht iiber deutsche Schriften zur Logik in den Jahren 1895-99.

212

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zwanziger Jahren in der apriorischen intentionalen Psychologie die
Moglichkeit eines wesentlichen Zugangs zur transzendentalen
Phanomenologie. Das entscheidende Moment hierfiir liegt in dem
Umstand, daB intentionale Phdnomenologie eine Grund- oder
Vorform der Reduktion mit der transzendentalen Phanomenologie
gemeinsam hat: das Absehen von allen objektiven Strukturen resp.
objektiven Wissenschaften und die Zuriickfiihrung auf das rein
Subjektive, den subjektiven Erlebnisstrom - fiir die Psychologie den
menschlich-subjektiven Erlebnisstrom im Raum-Zeit-Zusammen-
hang der universalen Weltsetzung, fir die Phinomenologie den
Erlebnisstrom der transzendentalen Subjektivitit. Vor allem in zwei
Punkten riickt dabei die intentionale Psychologie, wie sie Husserl in
den zwanziger Jahren konzipierte, in die Néhe der transzendentalen
Phanomenologie: Einmal iiberwindet sie jede deskriptiv-psycho-
logische Sichtweise, indem sie sich nicht nur als phénome-
nologisch-psychologische Korrelationsforschung etabliert, sondern
schon eine phianomenologische Reduktion auf die Immanenzsphire
des Bewulltseinsstroms der weltlichen Seele durchfiihrt (vgl. Hua

Dritter Artikel“ aus dem Jahr 1903 (in Hua XXII, 201-215). Doch Husserls
Selbstkritik zielt darauf, nicht die Analyse intentionaler Gehalte derjenigen der
reellen Gehalte gegeniiberzustellen, sondern die ,reine‘, eidetische und als solche
phénomenologische Forschung der empirischen Forschung seitens der deskriptiven
Psychologie: ,,Behilt das Wort Psychologie seinen alten Sinn, so ist Phanomeno-
logie eben nicht deskriptive Psychologie, die ihr eigentiimliche ,reine * Deskription -
d.i. die auf Grund exemplarischer Einzelanschauung von Erlebnissen [...]
vollzogene Wesenserschauung und die deskriptive Fixierung der erschauten Wesen
in reinen Begriffen - ist keine empirische (naturwissenschaftliche) Deskription, sie
schlieBt vielmehr den natiirlichen Vollzug aller empirischen (naturalistischen)
Apperzeptionen und Setzungen aus (Hua XIX,1, 23). Dies wird auch schon im
Aufsatz von 1903 deutlich, wo Husserl schreibt: Die ,,Phdnomenologie der
Erkenntnis* habe ,,die Erkenntniserlebnisse, in welchen der Ursprung der logischen
Ideen liegt, unter Fernhaltung aller iiber ihren reellen Inhalt hinausliegenden
Deutung zu fixieren, zu analysieren und nun die ,eigentliche’ Meinung der logi-
schen Ideen, ihre allgemeinen Wesen, zur Evidenz zu bringen* (Hua XXII, 206).
Der intentionale Gegenstand, das Gegebensein der Wesen, erscheint hier wie ein
Moment der Reellitdt. Um deutlich zu machen, da schon die Analysen der Logi-
schen Untersuchungen in phinomenologischer, d. h. wesensallgemeiner Einstellung
durchgefiihrt worden seien und nicht in empirisch-psychologischer, stellt Husserl
den verdeckt deskriptiv-psychologischen Charakter der Analysen lediglich als eine
terminologische Unzuldnglichkeit (als ,,irrefiihrende Bezeichnung) hin.

213

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IX, 282)®. Zum zweiten befreit sie sich durch eben diese
Reduktion von jenem Objektivismus, der Husserl zufolge nicht nur
den empirischen, sondern auch den ontologischen Wissenschaften
anhaftet. Damit nimmt sie aber eine zwitterhafte Stellung zwischen
transzendentaler Phdanomenologie und regionalontologischer Wis-
senschaft ein. Diese Zwitterhaftigkeit diente anfinglich als Basis,
die intentionale Psychologie als einen geeigneten Weg in die
transzendentale Phdnomenologie anzusehen.

Im Encyclopaedia Britannica-Artikel betont Husserl die
propéadeutische Funktion, welche die intentionale Psychologie fiir
die Hinfiihrung zur transzendentalen Phanomenologie besitzen soll.
Mit ihr als Zwischenstation verteilen sich die Schwierigkeiten eines
Vordringens in die Sphére des Transzendentalen auf zwei Etappen:
auf ,die des Verstindnisses der echten Methode ,innerer Erfah-
rung’, die schon zu Ermoglichung einer ,exakten‘ Psychologie als
rationaler Tatsachenwissenschaft geh6rt, und die des Verstidnd-
nisses der Eigentiimlichkeit transzendentaler Fragestellung und
Methode” (ebd. 296). Wie Husserl in den Amsterdamer Vorlesun-
gen feststellt, zeigt sich in der Freilegung des Seelisch-Subjektiven
und des Transzendental-Subjektiven eine eigentiimliche Parallelitét
zwischen phanomenologischer Psychologie und transzendentaler
Phianomenologie: ,,Das transzendentale Seinsfeld ist, so wie seine
Zugangsmethode transzendentaler Reduktion, eine Parallele zum
phanomenologisch-psychologischen Feld, mit der Zugangsmethode
der psychologischen Reduktion.” (Ebd. 342) Im Ubergang von der
psychologischen Selbstapperzeption als Ich-Mensch, als Seele, in
die transzendentale Selbsterfahrung erfolgt eine Identifizierung, das
psychologische Selbst erkennt sich als das eigentlich transzen-

228 Husserl bezeichnet an dieser Stelle der Phdanomenologischen Psychologie diese
~Methode der ,phinomenologischen Reduktion'* als ,.Grundmethode der reinen
Psychologie; die fast kongruente Beschreibung dieser Reduktion - ,,im Vollzug der
phénomenologischen Reflexion“ hat der Phdnomenologe ,,jeden Mitvollzug der im
unreflektierten BewuBtsein betitigten objektiven Setzungen® zu inhibieren und
»damit jedes urteilsméBige Hereinziehen der fiir ihn geradehin ,daseienden‘ Welt*
(Hua IX, 282) - mit derjenigen der transzendentalen darf nicht vergessen lassen, daf
erstere stets nur auf den BewuBtseinsstrom eines mundanen Ego zuriickfiihrt, also
auch Welt nicht in der radikalen Weise inhibiert wie im Fall der transzendentalen
Epoché und Reduktion (vgl. oben .4.2.).

214

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dentale. Dies fiihrt Husserl zu der Feststellung, dafl die Parallele
von Psychologie und Phénomenologie ,gewissermaflen” eine
»Deckung® besage: ,Die eine steckt sozusagen implizit in der
anderen”, und er fiigt hinzu: ,beide als eidetische Disziplinen
verstanden (ebd. 343).

Auch in den Amsterdamer Vorlesungen wird der pha-
nomenologischen Psychologie - trotz ihrer Deckung mit der
transzendentalen Phanomenologie auf dem Boden dieser - fiir sich
selbst ein Recht zugestanden. Dieses Recht nimmt sie vor allem
dann in Anspruch, wenn sie sich nicht nur als propadeutische
Vorstufe zur Phdnomenologie verwirklicht, sondern, im Akt
erneuter Verweltlichung, nach dem ErschlieBen der transzen-
dentalen Sphire und der Begriindung der transzendentalen Pha-
nomenologie, in die natiirliche Einstellung zuriickversetzt, ,,allem
transzendental Festgestellten an Strukturgestalten einer moglichen
transzendentalen Subjektivitdt die eidetische Bedeutung phéano-
menologisch-psychologischer Strukturen gibt“ (ebd.). Sie bildet
sich dann als eidetische intentionale Psychologie, als Regel-
wissenschaft fiir alle empirische Wissenschaft vom Seelenleben,
mit einem transzendentalen Vorzeichen, einem transzendentalen
Wissensmodus, aus: ,,Bleibender Erwerb der transzendentalen For-
schung” ist ,,das Wissen, das dem naiv positiven Psychologen fremd
bleibt, daB3 die gesamte und speziell die psychologische Positivitét
noematisches Gebilde transzendentaler Leistungen ist (ebd.).”

Ahnlich heiBt es im Paragraphen 35 der Cartesianischen
Meditationen. Die Ausfiihrungen dieses kurzen Abschnitts ver-
deutlichen, dal Husserl jenes Wissen als ein im Vollzug des
psychologischen Interesses unthematisches Wissen, als ein Hin-
tergrundwissen auffafit: Bei der Riickkehr in die intentionale
Psychologie trete an die Stelle der eidetischen transzendentalen
Phianomenologie ,.eine eidetische reine Seelenlehre, bezogen auf
das Eidos Seele, deren eidetischer Horizont freilich [transzen-
dentalphdnomenologisch] unbefragt bleibt™ (Hua I, 107). Wie jenes
unthematische transzendentale Wissen in der Positivitit

2 Denselben Standpunkt vertritt Husserl auch im ,,;Nachwort* zu den Ideen I von
1930 (vgl. Hua V, 146 £).

215

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bewufitseinsanalytisch gesehen genau wirkt, dariiber spricht sich
Husserl weder in den Texten zur Phdnomenologischen Psychologie
noch in den Cartesianischen Meditationen aus. Wie kann das
eroffnete Transzendentale wirksam sein, wenn in der Mundanitit
der ,transzendentale Sinn“ (ebd.) aller transzendentalen Refle-
xionen wieder aufgehoben wird? (Vgl. unten, IV. 2.)

In der Krisis zieht Husserl die Konsequenz dessen, was er
beziiglich der Deckung von transzendentaler Phdnomenologie und
phéanomenologischer Psychologie in den Amsterdamer Vorlesungen
schon angedeutet hatte: ,,[...] reine Psychologie in sich selbst ist
identisch mit Transzendentalphilosophie als Wissenschaft von der
transzendentalen Subjektivitdt.“ (Hua VI, 261) Denn die radikale
Frage nach dem ,rein Eigenwesentlichen des seelischen Seins®
(ebd.), der ,echten und reinen Selbsterkenntnis® (ebd. 264), fiihre
zwingenderweise zur Freilegung der transzendentalen Subjektivitit,
auf deren Boden mit letztem Recht diese Fragen beantwortet
werden konnen. Auch in der Krisis spricht Husserl zwar von der
prinzipiellen Moglichkeit, nach der Riickkehr in die Mundanitit
eine mundane Psychologie zu begriinden (ebd. 261, 267), entgegen
seinen Ausfiihrungen in den Cartesianischen Meditationen erblickt
er hier jedoch offenbar keinen Ort mehr fiir eine eidetische Psy-
chologie.” Ist damit der Gedanke einer apriorischen Psychologie
ganz aufgegeben, und ist dies ein Anzeichen dafiir, daB Husserl in
seinem letzten Werk der eidetischen Forschung iiberhaupt keinen
Raum mehr zuweist?

Dies ist nicht der Fall. Husserl merkt zwar an, daf} ,,die Idee einer
Ontologie der Welt, die Idee einer objektiven universalen
Wissenschaft von der Welt, die hinter sich ein universales Apriori
hitte, welchem gemdB jede mogliche faktische Welt more
geometrico erkennbar wire®, ein ,,nonsens“ sei (ebd. 268), doch
nimmt er davon offenbar den Gedanken einer regionalen Ontologie

20 ygl. auch den Artikel von Elisabeth Stroker, ,Husserls letzter Weg zur
Transzendentalphilosophie im Krisis-Werk™ (Zeitschrift fiir philosophische For-
schung, wiederabgedruckt in: dies., Phdnomenologische Studien, Frankfurt am
Main 1987, 115-138). Wihrend Stroker das Verhiltnis von transzendentaler
Phénomenologie und phanomenologischer Psychologie zu bestimmen sucht, geht es
uns hier um die Frage nach der Moglichkeit einer eidetischen Psychologie.

216

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Natur aus. Gerade eine solche Ontologie aber sei auf das
psychische Sein nicht iibertragbar, da dieses die radikale Freilegung
des rein Subjektiven fordere; eine obzwar reine, aber zugleich
objektive Wissenschaft vom Seelischen, eine Ontologie, wider-
sprache somit seinem Wesen. Wenn aber das seelisch-geistige Sein
nicht in einer Ontologie faibar ist, scheidet auch der Gedanke einer
universalen Ontologie als universaler Weltwissenschaft aus.

Husserl erkennt aber eine apriorische Wissenschaft vom rein
Subjektiven weiterhin an: die transzendentale Phénomenologie
selbst (seelisches Sein sei ,,in transzendentaler Universalitdt” und
»in prinzipieller Wesensallgemeinheit in Form einer apriorischen
Wissenschaft“ erforschbar [ebd.]). Diese apriorische Wissenschaft
ist nicht identisch mit reiner Psychologie, die damit zur ,tran-
szendentalen Psychologie® wird (ebd. 261), wenn sie auch deren
wissenschaftstheoretische Funktion in der Begriindung einer mun-
danen Psychologie als Tatsachenwissenschaft, ,die Rolle der
apriorischen Wissenschaft” (ebd. 263), iibernimmt. Mit der Auf-
hebung der Maglichkeit einer eidetischen Psychologie in Husserls
Spatphilosophie ist somit die prinzipielle Forderung nach eide-
tischer Forschung nicht mitdurchstrichen. Die Auflosung der mun-
danen eidetischen Psychologie entzieht ihr allerdings den mundanen
Boden, denn von der Zuriickweisung einer mundan-apriorischen
Wissenschaft vom rein Subjektiven ist die gesamte intentionale
Anthropologie als eine der mathematischen Idealwissenschaft
parallele Idealwissenschaft von allem menschlich-geistigen Sein
betroffen. Dieser Zug kiindigt sich schon in Husserls Vortrag
,,Phdnomenologie und Anthropologie® aus dem Jahr 1931 an, in
dem jeder Art von Anthropologie als Weltwissenschaft, als
universale Lehre vom Menschen, das Recht abgesprochen wird, als
Philosophie auftreten zu kénnen (Hua XXVII, 179); allerdings ist
darin nicht die Rede von der Moglichkeit einer Anthropologie als
einer universalen Mathesis des Geistigen. Wenn nun aber in der
Krisis die Moglichkeit einer mundan-eidetischen Psychologie
aufgehoben und die eidetische Wissenschaft vom Geistigen in die
transzendentale Philosophie verlagert wird, dann stellt sich die
Frage, welche Funktion die ontologische Lebensweltwissenschaft,
die erste Wissenschaft von der Lebenswelt, noch besitzen kann.

217

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diese erste Lebensweltwissenschaft entspricht, wie wir sahen,
gerade der Idealwissenschaft vom Weltlich-Psychischen; fillt diese
weg, wird auch einer Ontologie der Lebenswelt der Boden
entzogen. Ein Widerspruch innerhalb der Krisis-Schrift?>'

Husserl spricht sich in der Krisis nicht ndher dariiber aus, ob der
ontologischen Lebensweltwissenschaft Selbstindigkeit zukommen
soll oder ob sie nur die Funktion hat, zur transzendentalen Phi-
nomenologie hinzuleiten. Husserl bemerkt, da die Aufgabenstel-
lung der zweiten, der nichtontologischen, transzendentalen Wissen-
schaft von der Lebenswelt die der ersten, ontologischen Lebens-
weltwissenschaft ,,mitumspanne” (Hua VI, 145), was eher darauf
hinweist, daf die erste Wissenschaft von der Lebenswelt, wie dann
im letzten Teil der Krisis die intentionale Psychologie, nur den
Charakter einer Durchgangsstation besitzt.

Eugen Fink betont in seinem Entwurf zur Fortsetzung der Krisis
jedoch (vgl. ebd. 514-516), daB ein Unterschied zwischen Psy-
chologie und Phanomenologie ,,auch nach dem Durchlaufen des
Weges von der Psychologie zur Transzendentalphilosophie“ be-
stehe: ,,Psychologie ist nicht ein ,bloBes Vorstadium‘ der Phéano-
menologie, durch eine Reflexion auf ihren Einsatz befangen: das ist
sie einmal als Stadium des Weges in die Phinomenologie. Aber
wenn sie diesen Weg durchlaufen, wenn sie ,gemiindet* ist, auch
dann besteht noch ein Unterschied zwischen beiden. (Ebd. 515)*?
Den Grund fiir diesen Unterschied erblickt Fink in der Tatsache,
daB, kehrt der Transzendentalphdnomenologe in die mundane
Weltstellung zuriick, sich seine transzendentalen Erkenntnisse
mundanisieren, verweltlichen: In der mundanen Selbstapperzeption
als Ich-Mensch werden sie zu Korrelaten der psychischen
Selbstauffassung (vgl. ebd. 516). Bedeutet dies, daB zwar Psy-

3! vgl. die Bemerkung von L. Landgrebe, ,,daB der Teil iiber die Lebenswelt erst
nachtréglich eingefligt und daher nur hochst mangelhaft mit dem ganzen Text
verbunden ist“ (ders., ,Lebenswelt und Geschichtlichkeit des menschlichen
Daseins, in: B. Waldenfels, J. M. Broekman und A. Pazanin [Hg.], Phdno-
menologie und Marxismus, Bd. 2, a.a.0. 26).

B2 Husserl selbst spricht in Entwiirfen zum Schlufteil der Krisis (von 1936) von
»einer Psychologie, die selbst schon transzendental ist und doch ein Recht haben
soll, fiir die vorgegebene Welt objektive Wahrheiten auszusprechen* (Hua XXIX,
169).

218

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

chologie als Tatsachenforschung weiterhin moglich und nétig (vgl.
ebd. 266), eine mundan-eidetische psychologische Forschung dabei
jedoch nicht mitinbegriffen sei, da, wie Husserl konstatiert, die
transzendentale Philosophie eben die eidetische Disziplin fiir alle
mundan-empirische Psychologie abgebe?

Werfen wir einen Blick auf die grundlegende Aufgabenstellung
der Krisis. Es geht in ihr um die Frage nach der Erméglichung einer
universalen strengen Wissenschaft, also um Husserls altes
Anliegen.””® Der Untertitel der Krisis lautet: ,,Eine Einleitung in die
phanomenologische Philosophie®. Die Krisis-Schrift kann zu Recht
als eine Zusammenfassung (und ein Weiterdenken) der ver-
schiedenen Reflexionen Husserls iiber die moglichen Wege in die

23 In der Krisis schwort Husser] keineswegs seinem Ideal einer strengen Wissen-
schaft ab, wie immer wieder verlautet. Als Beleg wird vor allem der Satz aus
Beilage XXVIII zur Krisis (Hua VI, 508-513) zitiert: ,,Philosophie als Wissen-
schaft, als emstliche, strenge, ja apodiktisch strenge Wissenschaft - der Traum ist
ausgetraumt (508). Dabei wird der rhetorische Charakter dieses Satzes iibersehen.
Wie schon im ersten Satz dieses Textes (,,Bestreitung der wissenschaftlichen
Philosophie™) und dann im weiteren Textverlauf deutlich wird, geht es Husserl
darum, nach den Weisen der zeitgengssischen Ablehnung der Idee strenger Wissen-
schaft zu fragen, und nicht um ein Selbstbekenntnis. - R. N. Smid weist darauf hin,
daB dieser Text nicht, wie vom Herausgeber von Hua VI datiert, im Sommer 1935
entstanden ist, sondern im Jahr davor (Hua XXIX, S. XVIII). Dieser Text steht in
der Tat in engem thematischen Zusammenhang zu Husserls sogenannter ,,Prager
Abhandlung®, die er auf Einladung des Komitees zur Vorbereitung des Achten
Philosophen-Kongresses in Prag 1934 als Antwort auf die gestellte Frage nach der
»gegenwirtigen Aufgabe der Philosophie* verfaBte (vgl. Hua XXVII, 184-221, und
die Einleitung der Herausgeber, S. XXV-XXIX) und die die Keimzelle fiir den
Krisis-Text darstellt (s. unten Anm. 31). So zeigt ein Textvergleich von Prager
Abhandlung und Beilage XXVIII der Krisis in der Tat nicht nur eine Parallele in
der rhetorischen Formulierung des Anfangsteils, sondern die Beilage nimmt auf das
Thema der Abhandlung Bezug (,,Philosophie ist in Gefahr, d. i., ihre Zukunft ist
gefahrdet - sollte das nicht der Frage nach der gegenwirtigen Aufgabe der Philo-
sophie als Frage in einer solchen Zeit einen ausgezeichneten Sinn geben? [Hua VI,
509]). Zudem charakterisiert sich der Text der Beilage als eine geschichtsphilo-
sophische Besinnung; so heifit es schon im zweiten Teil des ersten Satzes: ,,Not-
wendigkeit der Besinnung - die Besinnung historisch - wie bedarf es der Ge-
schichte? (Ebd. 508) Bei der Umarbeitung der Prager Abhandlung zum Wiener
Vortrag wollte Husserl den Text ,,als einen historischen Eingang in die Phéno-
menologie* ausarbeiten.

219

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

transzendentale Phéinomenologie angesehen werden.”* Bei diesen
Uberlegungen steht die Psychologie im Mittelpunkt eines um-
fassenden geschichtsphilosophischen Aufrisses®”, dient mithin
nicht mehr nur dem Zweck - wie noch in den Vorlesungen zur
phianomenologischen Psychologie -, einen Zugang zur transzenden-
talen Subjektivitdt zu bahnen. Husserls bekannte These in der Krisis
lautet, daB3 die neuzeitliche europiische Philosophie teleologisch auf
die Ausbildung einer Transzendentalphilosophie ausgerichtet war,
daB sie dieser teleologisch vorgezeichneten Idee jedoch nicht
entsprach, weil ihr Verhiltnis zur Psychologie nie eindeutig erhellt
wurde: Es gelang nicht, das Verhiltnis von empirischer und tran-
szendentaler Selbstapperzeption zu kldren (vgl. ebd. 205). Die
Ursache hierfir lag fir Husserl wiederum darin, da} sich die
Psychologie an der objektivistischen Konzeption der neuzeitlichen
Wissenschaft more geometrico und an ihrem psychophysischen
Dualismus orientierte. Demzufolge trug sie ,die Hauptschuld
daran®, ,,daB3 die Transzendentalphilosophie aus ihrer peinlichen Si-
tuation keinen Ausweg fand“ (ebd. 206), da sie nicht die ,not-
wendig vermittelnde Arbeit“ leistete fiir ,eine konkret-hand-
anlegende, von allen Paradoxien befreite Transzendentalphilo-
sophie® (ebd. 206 f.).

24 Zum Weg iiber die Psychologie treten noch die Wege iiber die Lebenswelt-
Problematik (dritter Teil, Abschnitt A) und tber eine geschichtsphilosophische
Analyse (zweiter Teil). Kennzeichnend fiir die Krisis-Schrift ist, daB sich alle diese
Wege durchdringen.

35 Die geschichtsphilosophische Hinleitung zur transzendentalen Phinomenologie
darf somit als grundlegend fiir die ganze Krisis-Schrift angesehen werden. Darauf
verweist schon die Vorgeschichte der Schrift: Im Sommer 1934 bat E. Radl, der
Organisator des Achten Internationalen Philosophen-Kongresses in Prag Husserl
um eine Stellungnahme zur Frage nach der Aufgabe der Philosophie in der Ge-
genwart. Husserl verfafite daraufhin nicht nur einen kiirzeren Beitrag, der in den
Kongreflakten abgedruckt wurde (Hua XXVII, 240-244), sondern eine lidngere
Abhandlung zum selben Thema (ebd. 184-221). Der Text wurde zur Grundlage fur
Husserls Wiener Vortrag vom Mai 1935 (,,Die Philosophie in der Krisis der
europdischen Menschheit”, Hua VI, 314-348), und dieser Vortrag bildete seinerseits
die Vorstufe fiir Husserls Prager Vortrige vom November desselben Jahres (,,Die
Krisis der europdischen Wissenschaften und die Psychologie®), die mit wenigen
Anderungen die Grundlage fiir den zu Husserls Lebzeiten erfolgten Teildruck
(erster und zweiter Teil) der Krisis-Arbeit bildeten.

220

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

An dieser geschichtsphilosophischen Perspektive der Krisis-
Schrift ist in unserem Zusammenhang zweierlei bedeutsam. Zum
einen fillt auf, daB Husserl durchweg Transzendentalphilosophie
und Psychologie gegeniiberstellt, dal er also nicht von transzen-
dentaler Phdanomenologie und von empirisch oder apriorisch néher
bestimmter Psychologie spricht. Die Rede von ,Transzendentalphi-
losophie‘ konnte sich zwar dem geschichtsphilosophischen Ab-
sehen der Schrift entsprechend auf den teleologischen Sinn der
wahren universalen Wissenschaft beziehen, wie er in der Neuzeit
fiir Husserl in den transzendentalen Systemen seit Descartes
durchbricht und sich in der transzendentalen Phénomenologie
erfiillt, insofern diese die den eigentlichen Sinn aller Transzen-
dentalwissenschaft zum Austrag bringende Wissenschaft vom
Transzendentalen wire; doch die Rede von ,Philosophie® weist bei
Husserl in erster Linie auf die von der Phdnomenologie als Erster
Philosophie unterschiedene Stufe der Zweiten Philosophie oder
Metaphysik hin.® Auch der Untertitel der Krisis ist ein Hinweis
darauf, daBB es in ihr - im Gegensatz zu fritheren ,Einleitungs-
schriften® Husserls - nicht mehr allein um die Hinfilhrung zur
Phanomenologie als Vorstufe zur phdnomenologischen Philosophie
geht, sondern um die Freilegung des vollen neuzeitlichen ge-
schichtsphilosophischen Sinnes einer Transzendentalphilosophie,
dessen entscheidendes, ihn offenbar machendes Moment die
Phénomenologie ist. Diese geschichtsphilosophische, das Tran-
szendentale enthiillende Perspektive und nicht das Ziel einer
didaktischen Hinfiihrung in die transzendentale Phinomenologie,
wie etwa noch in den Amsterdamer Vorlesungen, ist fir das
Vorgehen Husserls in der Krisis-Schrift symptomatisch. Die
geschichtsphilosophische Betrachtung ist zugleich eigentiimlich
dialektisch: Sie synthetisiert heterogene phinomenologische Vor-
gehensweisen (intentionale Psychologie - transzendentale Phanome-
nologie) in einer vorgingig leitenden transzendentalphilosophischen
Perspektive. Die ontologische Lebensweltanalyse steht somit, wie
nun deutlicher wird, nicht auf einer eigenen Stufe, auf der sie zudem

26 Zu Husserls Begriff der Philosophie vgl. die Arbeit von K. Schuhmann,
»Husserls Idee der Philosophie®, in: Husser! Studies 5 (1988) 235-256.

221

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

didaktisch vorwiese auf das eigentlich und letztlich zu Enthiillende,
die transzendentale Subjektivitdt, sondern sie ist schon vorgingig
umfangen, ,aufgehoben‘ in die geschichtsphilosophische transzen-
dentale Betrachtung; sie ist ihrer mundanen Ausrichtung zum Trotz
selbst schon (unvollstdndige) Analyse in transzendentaler Absicht.
Daher lautet bereits die Uberschrift des Paragraphen 35, der nur die
erste, die mundane Epoché von den objektiven Wissenschaften
behandelt: ,,Analytik der transzendentalen Epoché®, was widersin-
nig wire, wiirde es sich um die Fassung einer eigenstdndigen Le-
bensweltwissenschaft handeln.

Zum zweiten entspricht der geschichtsphilosophischen Intention
und der ihr eingeordneten Funktion einer ontologischen Lebens-
weltwissenschaft die StoBrichtung der in der Krisis vorgetragenen
Wissenschaftskritik. Husserl wiederholt in der Krisis seinen
Vorwurf, die neuzeitliche Wissenschaft habe es zu keiner wis-
senschaftlichen Disziplin vom Eigenwesentlichen der Seele ge-
bracht, doch die alternative Forderung heif3t jetzt nicht Ausbildung
einer apriorischen mundanen Psychologie wie etwa im Logos-
Artikel. Das Scheitern in der Begriindung einer wahren Psychologie
gilt in der Krisis als Indiz fiir den verhinderten Durchbruch einer
echten Transzendentalphilosophie. So lautet, wie wir sahen,
Husserls Vorwurf an die neuzeitliche Wissenschaft, daf} sie im
Objektivismus steckengeblieben sei. Objektiv gerichtet ist aber
noch jede mundan-apriorische Forschung, und iiberwunden werden
kann der Objektivismus fiir Husserl nur mit der Aufdeckung des
Weltverhiltnisses der transzendentalen Subjektivitdt. Die Alter-
native zu der in der Krisis vorgetragenen Wissenschaftskritik
besteht fiir Husserl mithin allein in der Ausbildung einer tran-
szendentalen Philosophie, die die Stufen mundan-apriorischer und
transzendentalphdnomenologischer Forschung in sich aufgehoben
hat. Somit ist auch die in der Krisis geauBerte Wissenschaftskritik
ein Beleg dafiir, daB es fiir Husserl offenbar eine selbstindige
ontologische Phanomenologie nicht mehr geben kann und dafl dem
Gedanken einer ontologischen Lebensweltwissenschaft eine
eigenstandige Bedeutung nicht mehr zukommt. In diesem Sinn
stiinde die von Husserl eingeschlagene Wegrichtung zur transzen-
dentalen Lebensweltwissenschaft iiber die ontologische in keinem

222

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Widerspruch zu seinem Verdikt einer mundan-apriorischen
Psychologie.

Diese Position Husserls, die er in der Krisis beziiglich der
Zuriickweisung einer apriorischen mundanen Psychologie offenbar
einnimmt, hitte fiir seine Auffassung vom Ganzen der Wissen-
schaften eine wesentliche Konsequenz. Denn die Aufhebung der
Moglichkeit einer mundan-apriorischen Psychologie besagt nicht
weniger als eine Storung des Gleichgewichts in Husserls Bauplan
der Wissenschaften. Hatte Husserl frilher den Gedanken einer
Mathesis des geistigen Seins verfochten, die wie erwéahnt in Ana-
logie zur Mathesis des naturhaften Seins, wie sie mit der neu-
zeitlichen Mathematik fiir die Ausbildung der exakten naturwissen-
schaftlichen Disziplinen mafigebend wurde, entwickelt werden
sollte, so bleibt nach den Ausfithrungen der Krisis diese Stelle leer.
Die transzendentale Philosophie ibernimmt zwar die Aufgaben der
apriorischen Psychologie, doch nicht im Horizont der Mundanitit.
Der von Husserl frither vertretene Anspruch einer Mathesis des
Geistigen wird nicht mehr diskutiert. Die implizite Zuriickweisung
dieses Anspruchs erfolgt mit dem Hinweis darauf, daB es eine
Mathesis vom Subjektiven nicht in der Gestalt einer objektiven
Wissenschaft geben konne. Eigenartigerweise behdlt jedoch die
apriorische Mathematik der Natur, deren Sinngeschichte im zweiten
Teil der Krisis einer umfassenden Kritik unterzogen wird, ein
prinzipielles Recht. Allerdings wird nicht recht deutlich, wieweit
Husserls Kritik an der Mathesis der Natur und den neuzeitlichen
Naturwissenschaften wirklich reicht. Es scheint Husserls Ansicht zu
sein, daB nicht nur die objektive (freilich letztlich auch tran-
szendental aufzukldrende) Haltung der Naturwissenschaft berechtigt
sei, sondern dafl wahre Naturwissenschaft sich in Form der ob-
jektiven, mathematisierenden neuzeitlichen Naturwissenschaften zu
vollziehen habe. Husserl beanstandet daher nicht die Idealisierung
seitens der exakten Naturwissenschaften als solche, sondern die
Unaufgeklértheit ihrer transzendentalen Grundlagen. Damit ist ein
Unternehmen gefordert, das ohnehin nicht in die Domine der
mundanen Wissenschaft fallt.

Husserl forderte, wie er bereits im Encyclopaedia Britannica-
Artikel schreibt, die Aufkldrung eines ,jeden Apriori“ als

223

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»transzendentaler Leistung® (Hua IX, 297). Wird mit der Feststel-
lung des Apriori auch deren subjektive Methode durchsichtig,
wiirden Paradoxie und Grundlagenkrisen der Wissenschaften
aufgelost (ebd.), und weiter: ,Hinsichtlich der historisch gewor-
denen apriorischen Wissenschaften, geworden in transzendentaler
Naivitdt, ergibt sich als Konsequsnz, daB nur eine radikale
phdanomenologische Begriindung sie in echte, methodisch sich
vollig rechtfertigende Wissenschaften verwandeln kann.“ Husserl
fiigt noch hinzu: ,,Eben damit aber horen sie auf, positive (dogmati-
sche) Wissenschaften zu sein und werden zu unselbstindigen
Zweigen der einen Phidnomenologie als universaler eidetischer
Ontologie.” (Ebd.) Schon hier sind alle regionalen Ontologien auf
die apriorische transzendentale Phinomenologie bezogen. Doch die
Unselbstindigkeit der apriorischen Wissenschaften besagt nicht,
daB nun die transzendentale Phidnomenologie deren Geschift
tibernehmen wiirde. Denn diese klért die transzendentale Sinnge-
nesis etwa mathematischer Ideengehalte auf und operiert nicht
selbst mit ihnen. Die apriorischen Wissenschaften erhalten einen
transzendentalen Index, der besagt, da} sie sich selbst letztlich im
Transzendentalen durchsichtig und dort im Umfang ihres
wissenschaftlichen Zugriffs abgesteckt werden.

Selbst eine solche relative Selbstindigkeit soll es fiir eine
Mathesis des Geistigen den Ausfithrungen der Krisis zufolge nicht
mehr geben, auch der Operationsbereich dieser Mathesis wird ins
Transzendentale verlegt. Das hitte zur Folge, dal das Wissen-
schaftsgefiige im Husserlschen Sinn nicht mehr zwischen den Polen
der mundan-apriorischen Erforschung von Natur und Geist, denen
ihre Grundlegung im Transzendentalen gegeniiberstiinde, aufge-
spannt wiirde. Vielmehr wiirde nun die Transzendentalphilosophie,
die zugleich die Mathesis des Geistigen ist, nur mehr mit der
mundan-apriorischen Mathesis der Natur kontrastieren und fiir ihre
Begriindung aufkommen. Dies wiederum wiirde bewirken, daB3 es
nur mehr eine einzige Weise apriorischer Objektivitdt gibe, eben
die der mathematischen Wissenschaften. Abgesehen von der
generellen Fragwiirdigkeit, nur diese Objektivitdt der Mathesis des
Naturhaften und nur als mathematische gelten zu lassen, konnte
dieses Ergebnis allerdings paradoxerweise auch als ein Ausdruck

224

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von Husserls spezifischer Kritik an den neuzeitlichen Naturwissen-
schaften genommen werden: Deren Zugriff wird die Psychologie
radikal entzogen, sie selbst in ihrer Grundlegungsbediirftigkeit auf
die Transzendentalphilosophie verwiesen.

Diese Lesart der Tilgung einer eidetischen (ontologischen) Psy-
chologie in Husserls Spatwerk scheinen Bemerkungen Husserls, die
er 1936 zum geplanten Schlufteil der Krisis niederschrieb, zu
relativieren. Hier ndmlich spricht Husserl von der Moglichkeit einer
»Psychologie als objektiver Wissenschaft“ im Sinn einer ,abso-
luten, universalen Ontologie* (Hua XXIX, 170) nach dem Riick-
gang von der transzendentalen in die mundane Einstellung. Doch
diese ontologische Psychologie erweist sich als Hilfswissenschaft
der Transzendentalphilosophie, indem sie in bezug auf diese
lediglich didaktischen Zwecken Geniige leisten soll. Sie soll zum
einen , fiir den in der Welt seienden und auf den Boden der Welt
sich stellenden Menschen” weiterhin ,Wegfunktion® fiir den
Ubergang in die transzendentale Einstellung iibernehmen, indem sie
die zwingende Notwendigkeit dieses Ubergangs einsichtig macht.
Zum zweiten soll sie ,,Methode fiir eine Art von transzendentalen
Aussagen” sein, ,,die fiir die konstituierte Welt zu machen sind, auf
die das menschliche Lebensinteresse normalerweise geht” (ebd.).
Solcherart wird sie zur Vermittlungsinstanz zwischen natiirlicher
und transzendentaler Einstellung, und zwar einmal im Ubergang in
die transzendentale und zum anderen bei der Riickkehr in die
natiirliche Einstellung. Dies aber bedeutet, daB ihr in der Tat keine
Eigenstandigkeit in dem Sinn zukommt, daB sie ihre apriorischen
Gehalte selbst zu verantworten hitte. Die zitierte Stelle verdeutlicht,
dal Husserl im Zusammenhang seines geschichtsphilosophischen
Konzepts der apriorischen Psychologie zwar noch eine Position
einrdumt, daB diese aber ganz auf die Transzendentalphilosophie
bezogen ist: sei es in der Funktion einer Hinleitung in die
transzendentale Einstellung, sei es in der Funktion, mit (ver-
weltlichter) transzendental-apriorischer Erkenntnis im Mundanen zu
operieren. In dem einen Fall erhélt sie als Briicke in die
Transzendentalphilosophie ihre Berechtigung nur von dieser, im
anderen Fall werden ihr die apriorischen Gehalte von der
Transzendentalphilosophie vorgegeben. Diese Deutung vermag das

225

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aufgehen der phidnomenologischen Psychologie in Transzen-
dentalphilosophie und gleichzeitig die weiterhin bestehende relative
Differenz beider plausibel zu machen, die eine relative ist, weil die
phanomenologische Psychologie nicht mehr die volle Eigen-
standigkeit wie in Husserls fritheren Konzeptionen besitzt.””’

Wie die Uberlegungen zum Verhiltnis von transzendentaler
Einstellung einerseits und Eidetik am Beispiel der Psychologie
andererseits zeigen, bedarf selbst ein Standpunkt, wie er in der
Krisis eingenommen wird, in der die Moglichkeit einer apriorischen
Psychologie ins Transzendentale aufgehoben ist, prinzipiell noch
der eidetischen Einstellung: nicht nur zum Zweck der (mundanen)
Fixierung und Kldrung der noch verbliebenen Mathesis der Natur,
sondern vor allem zum Zweck der Durchfihrung der Tran-
szendentalphilosophie selbst und der Transzendentalphilosophie als
apriorischer Mathesis des Geistigen sowie der ontologischen ,Hilfs-
wissenschaft® der Psychologie. Denn der Vollzug der transzen-
dentalen Einstellung allein ergibt noch keine Wissenschaft; damit
Transzendentalphilosophie als apriorische Wissenschaft mdglich
wird, bedarf sie, wie Husserl stets betont, zusitzlich der eidetischen
Einstellung.”*® Doch hier taucht eine Schwierigkeit auf: Die Auf-
klarung der Sinngenesis von Ideen durch die transzenden-
talkonstitutive Phanomenologie in der universalen Einklammerung
der Weltsetzung erfolgt in apriorischer Allgemeinheit, welche
jedoch nur sinnvoll erscheint in bezug auf eine mogliche Welt.
Wird damit die Transzendentalphilosophie in ihrem Vollzug von
transzendentaler und eidetischer Einstellung nicht zu einem
Zwitterwesen, steht sie nicht selbst zwischen Transzendentalitit und

57 Dieses Ergebnis stimmt mit dem Aufweis von Stroker (,,Husserls letzter Weg
zur Transzendentalphilosophie im Krisis-Werk™, a.a.0.) iiberein. Stroker hebt das
Zusammengehen von transzendentaler Phanomenologie und phénomenologischer
Psychologie im Fall des Reduktionsgeschehens von der Differenz der unter-
schiedlichen Interessen ab, die fur die Einstellungen von Transzendentalphilosophie
einerseits und ontologischer Psychologie andererseits leitend sind.

238 Vgl. die Stelle in den Cartesianischen Meditationen: ,,So erheben wir uns zur
methodischen Einsicht, daB neben der phdnomenologischen Reduktion die
eidetische Intuition die Grundform aller besonderen transzendentalen Methoden ist,
daB beide den rechtméBigen Sinn einer transzendentalen Phdnomenologie durchaus
bestimmen.* (Hua I, 106)

226

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mundanitit, wenn eidetische Einstellung stets Welt, und sei es auch
nur mogliche Welt, setzt, also an die Mundanitit gebunden ist? Ist
dies nicht ein widerspruchsvolles, ja absurdes Unternehmen? Oder
ist es Ausdruck eines Verhiltnisses, das nicht mit formallogischen
Argumenten beurteilt werden darf, das de facto besteht, weil ihre
Bestandteile nicht weiter riickfiihrbare Prinzipien bilden? Ist aber
Eidetik iiberhaupt auf Mundanitét festzumachen? Um diese Fragen
zu beantworten, soll Husserls Auffassung von der transzendentalen
Konstitution ideal-allgemeiner Gegensténde darzulegen.

2.2.2. Eidetik und Transzendentalitit

Husserl unterscheidet zunachst zwei Arten von allgemeinen Ge-
genstanden: einmal die Allgemeinheiten, die unthematisch das All-
tagsleben bestimmen und in der wissenschaftlichen Begriffs-
bildung zu Objekten des theoretischen Interesses werden konnen,
und zum anderen die in der Ideation spontan erzeugten Apriorititen.
Husserl betont, dal die Konstitution der letzteren, der reinen
Allgemeinheiten, von der Konstitution der ersteren, der empirischen
Allgemeinheiten, grundsitzlich verschieden, von diesen vollig
unabhingig ist (vgl. EU 385). Die empirischen Allgemeinheiten
erwachsen aus den Horizontantizipationen des welterfahrenden
Lebens: Welterfahrung zeichnet in ihrem Verlauf einen Be-
kanntheitshorizont, eine Typik der erfahrenen Dinge, vor. Diese
Typik 1Bt ihrer Vorzeichnung entsprechend jeden neu erfahrenen
Gegenstand begegnen, dieser fiigt sich in die Typik ein oder
erweitert sie entsprechend (vgl. ebd. 381 f., 398 f.). Das Prinzip
dieser passiven Vorkonstitution solcher Typisierungen ist fiir
Husserl die Assoziation: ,,Das als individuell Neues Erfahrene ist
zundchst nach dem eigentlich Wahrgenommenen bekannt; es
erinnert an Gleiches (bzw. Ahnliches).“ (Ebd. 399) Das empirisch
Allgemeine ist ein prasumtives Allgemeines, ein solches, zu dem
,,ein unbestimmt offener Horizont unbekannter Merkmale® (ebd.
401) gehort, demzufolge sein Geltungsumfang erginzt, Teile von
ihm durchstrichen, es selbst begrenzt werden kénnen. Nicht der
bloBe Umstand, dal empirische Allgemeinheiten Horizontanti-

227

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zipationen entstammen, markiert ihren wesentlichen Unterschied zu
den reinen Allgemeinheiten, sondern die Art und Weise, wie sie
solchen Antizipationen erwachsen: indem sie den Horizont pri-
sumtiv ansetzen, d. h. mit einer Seinsgeltung ausstatten (vgl. Hua
IX, 84), die prinzipiell modalisierbar ist.

Beide Klassen von Allgemeinheiten, die empirischen wie die
wesensmaBig reinen, verweisen fiir Husserl auf ein korrelatives
Konstituiertsein in ,,zugehdrigen Prozessen erzeugender Spontanei-
tar”, in denen sie zu urspriinglicher Gegebenheit kommen (EU 397;
vgl. Hua III, 43). Doch nur die empirischen Allgemeinheiten der
Tatsachenwissenschaften sind, als fundiert in den Bekannt-
heitsvorzeichnungen des welterfahrenden Lebens (vgl. EU 401), auf
faktische Wirklichkeit bezogen. Der spontane Akt der Wesens-
schau, der die reinen Allgemeinheiten gibt, 16st sich hingegen durch
seine willentliche Einklammerung aller Existenzsetzung beziiglich
der Faktizitdt von aller Bindung an Wirklichkeit und hat es nur mit
reinen Moglichkeiten zu tun (EU 423 £.):*° Die eidetische Methode
(vgl. Hua IX, § 9, EU § 87) ist nicht an die jeweilig-zufillige
Horizontantizipation der Erfahrung von Wirklichkeit gekniipft,
sondern hat, indem sie sich von der Daseinsthesis des Faktums 13st,
den Horizont einer prinzipiell unendlichen Reihe von Mog-
lichkeiten vor sich (EU 412 f.), fiir die jenes Faktum allenfalls den
Ausgangspunkt bildet. Dieser Horizont der eidetischen Anschauung
ist kein Wirklichkeitshorizont, da das auf ihn bezogene Erleben
nicht in der Erfassung eines Wirklichen steht, dessen Seinsthesis
seine Horizontantizipation bestimmt. Daher ist die Geltung der
reinen Allgemeinheiten nicht prasumtiv. Reine Allgemeinheiten
werden in einer Unendlichkeit des freien variierenden Durchlaufens
gebildet und sind independent gegeniiber Modifikationen des
Gewufiten aufgrund faktischer Erfahrung: Sie sind durch Erfahrung
prinzipiell nicht zu durchstreichen und nicht zu begrenzen und
konnen daher der Erfahrung Regeln vorgeben (vgl. ebd. 410). Der
Vergleich mit der phanomenologischen Reduktion zeigt: Klammere
ich das Tendieren eines Aktes (seine Seinssetzung) ein, fiihre ich

B9 Setzung und zunichst anschauende Erfassung von Wesen impliziert nicht das

mindeste von Setzung irgendeines individuellen Daseins |...].* (Hua Ill, 13)

228

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

also eine phanomenologische Reduktion durch, so wird das
betreffende Aktgeflige in seinem Tendieren thematisch; klammere
ich in eidetischer Reduktion die Seinssthesis eines (individuell)
Gegenstandlichen ein, so erhalte ich eine Mannigfaltigkeit von
Moglichkeiten dieses Gegenstdndlichen. Phinomenologische wie
eidetische Reduktion fiihren in ein Bodenloses, das bodenlos ist
gemessen an den Ausgangsfaktoren von Geltungsboden und
Faktum: Fiihrt die phdnomenologische Reduktion in einen Bereich
uber der Geltungsvorgegebenheit des Eingeklammerten, so
»schwebt das herausgeschaute Allgemeine ,,in der Luft absolut
reiner Erdenklichkeiten” (Hua I, 104).

Dal} die Wesen nicht in den vorkonstitutiven Prozessen griinden,
die fiir die Konstitution empirischer Allgemeinheiten Grundlage
sind, bedeutet nicht, daB sie fiir Husserl in gar keinem Bezug zu
konstitutiven Leistungen stehen. Als Einheitsgeltungen sind sie
hinsichtlich desjenigen konstitutiven Aufbaus befragbar, der diese
Einheit hervorbildet. Damit werden sie zu Leitfiden fiir die
betreffende konstitutive Aufklarung der jeweiligen Regionen des
Seienden (vgl. ebd. 21). In unserem Zusammenhang ist nun wichtig,
daBB Wesen durch solche transzendentalkonstitutive Aufklérungs-
arbeit keineswegs in ihrem Geltungsbestand relativiert (vgl. Hua III,
43) bzw. eidetische Einstellung und Forschung selbst in die
transzendentale Einstellung aufgelost werden. Damit Wesen ge-
geben sein konnen, bedarf es des Vollzugs der eidetischen Ein-
stellung, die - wie noch zu zeigen sein wird - von der transzen-
dentalen Einstellung als solche nicht iilbernommen werden kann.
Die transzendentale Aufklirung von Wesen bedeutet das Verlassen
der rein eidetischen Einstellung, nicht ihre Auflosung ins Transzen-
dentale; die Wesen erhalten durch die konstitutive Forschung
zudem die transzendentale Begriindung ihrer Geltung.**°

Wenn zur transzendentalen Aufklarung der Wesen die eidetische
Einstellung, in der diese Wesen anschaubar wurden, verlassen

240 Vel. Fink, VI Cartesianische Meditation: , Die apodiktische Evidenz des Eidos,
welches uns in der natiirlichen Einstellung entgegentritt, erfihrt durch die
konstitutive Riickfrage eine Klarung, die nicht nur die unbedingte Geltung des
Wesens legitimiert, sondern auch die letzten Griinde flir die Notwendigkeit dieses
Wesens: sein Warum, entschleiert.“ (HuaDok II,1, 87)

229

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

werden mul3, wie verhélt es sich dann bei der apriorischen Fassung
aller transzendentalen Erkenntnisse? Belegt nicht schon der
Umstand, dafl die transzendentale Reduktion, um sich zur Wis-
senschaft ausbilden zu konnen, der zusitzlichen apriorischen Ein-
stellung bedarf, die prinzipielle Independenz letzterer? Wie aber ist
das Zusammengehen von transzendentaler und eidetischer Ein-
stellung zu verstehen, muB hierfiir die eidetische Einstellung nicht
von aller Mundanitdt ablosbar sein? In der Tat unterscheidet Hus-
serl nicht nur die empirischen von den mundan-reinen Allge-
meinheiten, sondern hebt von beiden die transzendentalen Wesens-
bestimmungen, die apriorischen Bestimmungen des Transzen-
dentalen, ab. Fiir Husserl bedarf die transzendentale Phdnomeno-
logie schon aus dem Grund der apriorischen Forschung, da in
Anbetracht des heraklitischen Flusses des Bewuftseins induktiv-
empirische Feststellungen grundsitzlich ausgeschlossen sind: ,,Das
Faktum ist hier als das seines Wesens und nur durch sein Wesen
bestimmbar.“ (Hua VI, 182) Uberdies sucht sich Phianomenologie
von Anfang an als apriorische Wissenschaft zu begriinden. Auf
welche Weise kann sie aber von eidetischer Forschung Gebrauch
machen, ist diese eben nicht stets wenn auch nicht an die Setzung
von Wirklichkeit, so doch an die mundane Setzung von Welt ge-
bunden,w bzw. an eine ,,Wesensthesis* (Hua V, 42), die ,.eide-
tische Existentialurteile* (ebd. 83) fallt?

Husserl geht von der Moglichkeit aus, daB3 eine Wesenserfassung,
die sich auf das transzendentalphanomenologisch Reduzierte
richtet, dank der Reduktion wie diese nicht mehr auf dem Boden der
Weltthesis steht (vgl. Hua IX, 74). Das aber heiflt, daB der Set-
zungsmodus des Verweisungssystems der AufBenhorizonte be-
stimmt, welche Art von Allgemeinheit jeweils vorliegt. Wie mit der
mundan-eidetischen Wesensschau das Horizontumfeld eines Fak-
tums aus dessen doxischem Verweisungssystem herausgenommen
wird, um es in den Horizont reiner Moglichkeiten zu verwandeln, so
kann das transzendentalphdnomenologisch Reduzierte, das faktische

241 Mit der Intention auf eine Ideenschau ist die Welt mitgesetzt, jedes Faktum und
jedes Eidos bleibt auf tatsichliche Welt bezogen, irgendwie weltzugehorig [...].*
(Hua IX, 74; vgl. EU 424)

230

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

transzendentale Erleben selbst und seine enthiillbaren intentionalen
Horizonte, vom Faktischen gelost und in einen Horizont reiner
Moglichkeiten iiberfiihrt werden (vgl. Hua I, 105). Es zeigt sich
jetzt genauer: Die mundan-eidetische Methode hat beziiglich des
Gegenstiandlichen Daseinsenthaltung geiibt; an Gegenstdndlichem
die Daseinsthesis einklammern heiflt aber (fiir Husserl), von der
raumzeitlichen Individuiertheit des Gegenstandes abzusehen: Der
Gegenstand ,lost sich® von seiner faktischen Stelle und wird in
unendlichen Exemplaren multiplizierbar. Dabei bleibt jedoch die
Weltthesis insofern in Kraft, als das subjektive Leben selbst nicht
ebenfalls der Ausschaltung verfillt: Der von der Daseinsthesis
entbundene Gegenstand ist nicht ein solcher eines seinerseits
reduzierten Subjekts. Im Fall der transzendentalphdnomenolo-
gischen Reduktion hingegen wird der subjektive Bezug auf Welt
selbst inhibiert, so daB hier der Gegenstand der Wesensschau, das
gesamte eingeklammerte Aktgefiige von ego - cogito - cogitatum, in
keiner Weltthesis mehr steht. Diesen Bereich der BewuBtseins-
immanenz hat Husserl im ersten Buch der Ideen im Blick, wo es
darum geht, daB neben aller Ausschaltung von Transzendenz auch
die Transzendenz des Eidetischen inhibiert werden soll (§§ 59 und
60), wobei von den materialen eidetischen Sphiren einzig ,die
Wesenssphdare des phidnomenologisch gereinigten BewulBtseins
selbst“ (Hua III, 113) ausgenommen bleiben soll. Damit dies
moglich ist, konstatiert Husserl einen Unterschied innerhalb der
reinen Allgemeinheiten, welcher analog zur Unterscheidung zwi-
schen immanenten und transzendenten individuellen Gegensténden
verlduft: den Unterschied zwischen ,,immanenten und ,.transzen-
denten Wesen“ (ebd. 114). Die immanenten Wesen sind gegeniiber
den transzendenten solche, ,die sich ausschlieBlich in den in-
dividuellen Vorkommnissen eines BewuBtseinsstromes vereinzeln
in irgendwelchen dahinflieBenden singuldren Erlebnissen“ (ebd.).
Auf diese immanenten Singularitdten richtet sich die Wesens-
erfassung des transzendentalen BewuBtseins (vgl. ebd. 140), indem
diese Singularitdten einen Hof ,singuldrer BewuBtseinsmoglich-
keiten” (Hua XXV, 171)242 aufweisen, die das ,Material‘ fiir den

22 Wir stehen dann sozusagen in einer puren Phantasiewelt, einer Welt absolut

231

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Durchlauf der eidetischen Variation bereitstellen’* Das Eidos
konstituiert sich als identischer Gegenstand in der Mannigfaltigkeit
solcher Singularititen; es selbst und sein Horizont fiir mogliche
Abwandlungen stehen korrelativ dem Umfang dieser Abwand-
lungen, der Vielheit rein moglicher Vereinzelungen, gegeniiber
(vgl. Hua XI, 403), ganz analog wie im mundanen Bereich, nur daf3
die Singularitéten hier im zweifachen Sinn pure Moglichkeiten sind:
reine Phantasiemdglichkeiten und von der Weltthesis entbundene
Moglichkeiten.

Die prinzipielle Moglichkeit eidetischer Forschung im Horizont
des transzendental gereinigten BewuBtseins belegt, dafl die
eidetische Einstellung nicht ausschlieBlich mit Mundanitit korre-
liert und die eidetische Variation von transzendentalen Phanome-
nen zu solchen Wesen fiihrt, die nicht in der Weltthesis stehen. Be-
deutet dies, daB} die im Verbund mit der transzendentalphinome-
nologischen Reduktion aufgewiesenen Wesen mit der Aufhebung
der Weltthesis auch ihre Wesensthesis verlieren? Wiren sie dann
noch reine Allgemeinheiten? Kann aber die Weltthesis aufgegeben
und gleichzeitig eine Wesensthesis behauptet werden, die doch die
Setzung einer moglichen Welt einschlief3t?

Eine bedenkenswerte Variante zu dieser Problemdiskussion legt
Eugen Fink in der VI Cartesianischen Meditation vor (HuaDok
II,1). DaB auch das transzendental reflektierende Leben seinsset-
zend ist, weist Fink zuriick und radikalisiert damit Husserls
Auffassung. Fink unterscheidet zwischen dem phinomenologisie-
renden und dem konstituierenden Ich: Im Gegensatz zu letzterem
stehe das erstere in keiner Seinstendenz, bilde kein Sein aus.
Dasjenige Ich, das das Vorsein des seinkonstituierenden Ich zum
Thema macht, konne gerade deshalb, weil es das Vorsein zum
Thema hat, an keiner Seinssetzung teilhaben - was eben durch die
phénomenologische Reduktion gewihrleistet sei. Bei Fink ist also
Seinssetzung identisch mit Weltsetzung, in der sich das transzen-

reiner Moglichkeit (EU 424)

3 Von diesem Stil der Ideation bewuBtseinsimmanenter Vorkommnisse ist eine
andere ideelle Erfassung des Erlebnisstroms zu unterscheiden, die als regulative
Idee im Kantischen Sinn den Strom in seiner Einheit zu fassen sucht (vgl. Hua III,
166).

232

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dentale Ich zum mundanen verweltlicht. Dies entspricht aber
durchaus Husserls Aufassung, wenn dieser den Akt der Ein-
klammerung (Neutralisierung) und korrelativ sein Thema, die
inhibierte Welt, von einer Seinsthesis ausnimmt. Freilich ist fiir
Husserl (vgl. oben 1.4.3. und unten IV.2.) der unmittelbare, rein
neutralisierende Akt der Epoché eingebettet in ein Geflige theo-
retisierender Vollziige, die Existentialurteile aussprechen, doch auf
der Grundlage der inhibierten Weltthesis. Es begegnet hier also die
eigentiimliche Sachlage, da8 Seinssetzungen auf dem Boden eines
universalen Entzugs der Seinssetzung getitigt werden.”** Ent-
sprechend wird man sagen konnen, daB die Ideation transzen-
dentaler Befunde vermoge der zugrundeliegenden transzendental-
phanomenologischen Reduktion ebenfalls nicht in einer Weltthesis
steht, aber eben doch, was ihren theoretischen Zusammenhang
betrifft, in einer ,Wesensthesis*.>*’

Fink sieht deutlich das Problem, wie in einer meontischen
Ansetzung des Phanomenologisierenden noch eine Eidetik moglich
ist von etwas, das nicht ist, von den transzendentalkonstitutiven
Strukturen, die die Seinstendenz ausbilden (ebd. § 9): Weder konne
diese Eidetik vom selben Typus wie die in der mundanen Ein-
stellung betriebene Eidetik sein, die als mundane eine Eidetik
hinsichtlich des Seienden ist, noch verwandt sein mit der tran-
szendentalkonstitutiven Aufkldrung ebendieser Eidetik, welche
Aufklarung ja nicht zugleich Kldrung der von ihr selbst gebrauchten
eidetischen Vorgehensweise besagt (ebd. 88 f). Wenn das
Transzendentale als das Vorseiende eidetisch gefafit werden soll, so
konne dies zwar nur im Ausgang von der uns allein bekannten
(mundanen) Eidetik geschehen, aber per analogiam, im BewuBtsein,
daB diese Eidetik dafiir eine unangemessene ist (ebd. 90). Finks
meontische These fithrt zu der Annahme einer Produktivitdt des

¥ vgl.: ,Als Phinomenologen vollziehen wir auch Setzungen, aktuelle theore-
tische Stellungnahmen, aber sie sind ausschlieflich auf Erlebnisse und Erlebnis-
korrelate gerichtet.“ (Hua V, 88)

245 Auch transzendental-eidetische Einstellung ist ein Sefzen: nicht ein Setzen von
~moglicher Welt schlechthin® (vortranszendental), aber von Welt ,,als Phdnomen im
Maéglichkeitsbewufitsein®, ,,als Welt moglicher Erfahrung, als ihr Intentionales®
(Hua VII1, 499).

233

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

phianomenologisierenden Zuschauers, der die ,,,reinen Mdoglichkei-
ten‘ des Vorseienden zu den Geitungsgebilden einer transzendenta-
len Eidetik® ,ontifiziert“ (ebd. 93). Wie vertrdagt sich diese Onti-
fizierung mit der meontischen Position des Phénomenologen? Die
meontische These Finks bezieht sich offensichtlich nur auf den Akt
des Inhibierens und des Inhibierten, entspricht damit also Husserls
eigener Auffassung. Im Ausbilden einer Eidetik aber verfihrt der
Phianomenologe setzend, indem er das ,meontische Material‘, die
transzendentalphdnomenologischen Befunde, dadurch ontifiziert,
daB er sie auf dem Boden der Wesensthesis ins Allgemeine hebt.
Doch bei Fink wird deutlich, dafl der Befund eines setzenden
phanomenologischen Vorgehens, setzend in der theoretischen For-
mulierung der erschauten Phanomene, darauf verweist, da} es fiir
den Menschen offenbar gar nicht anders moglich ist, als mit einer
prinzipiellen Begrenzung ins Transzendentale einzutreten.”*® Diese
Begrenzung wird darin sichtbar, daf fiir den Menschen die Setzung
von Sein schlechterdings uniibersteigbar ist. Fink verdeutlicht dies
mit seiner Rede der Ontifizierung im Vorgehen der Eidetik. Diese
Schranke der mundanen Erfahrung kommt zudem darin zum
Ausdruck, daB auch die ,transzendentale Erfahrung (Husserl) eben
Erfahrung ist und als solche in Horizonten steht (vgl. unten IV.2.).
Beziiglich der Eidetik gesprochen: daB der Stil der Gewinnung
reiner Allgemeinheiten im Bereich des Transzendentalen strukturell
der gleiche ist wie in der Mundanitdt. Mundaner wie transzen-
dentaler Eidetik ist gemeinsam, dafl jeweils ein Horizont von
Moglichkeiten befragt wird. In Horizonten zu Stehen ist aber
Merkmal des mundanen, umweltlich orientierten Lebens. Mit dieser
Riickkoppelung des Phinomenologen an die Mundanitét ist ein
weiteres Moment eng verkniipft, das ebenfalls in der VI Meditation
diskutiert wird: die Einsicht in die Begrenztheit der sprachlichen
Darstellbarkeit transzendentaler Verhéltnisse durch notwendiges
Angewiesensein auf die allein vorhandene mundane Sprache. Dies

26 Das ErschlieBen der transzendentalen Subjektivitat konne, wie Fink in der VI
Cartesianischen Meditation feststellt, nur ,,am analogischen Leitfaden der Seins-
idee vorgenommen werden. ,Das griindet letzten Endes darin, da wir zur
transzendentalen Subjektivitdt nur im Ausgang von der natiirlichen Einstellung und
im Ausbruch aus ihr gelangen kénnen.* (HuaDok II, 1, 83)

234

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

darf nicht zu dem TrugschluB verleiten, jemals eine angemessene
transzendentale Sprache ausbilden zu kénnen (vgl. HuaDok 11,1, 83,
94). Die prinzipielle Unmoglichkeit hierzu griindet in der prinzi-
piellen Unmdglichkeit einer origindren, dem Transzendentalen
angepaliten Erkenntnis: Auch transzendentale Erkenntnis ist immer
von den Erfahrungs- und Erkenntnisschemata der mundanen Ein-
stellung determiniert.

Husserl wie Fink gehen von der Notwendigkeit eidetischer
Analysen im prinzipiellen aus. Es fanden sich keine Hinweise dafiir,
daB transzendentale Einstellung die eidetische autheben konne. Es
zeigte sich nicht nur, daB transzendentale Phdnomenologie der
Eidetik bedarf, die Problematik ihrer Stellung zum Transzen-
dentalen wies insbesondere auf eine eigentiimliche nicht zu
tibersteigende mundane Gebundenheit aller Theorie, auch der
transzendentalen, hin. Damit aber indiziert das Problem der Eidetik
einen Schnittpunkt zwischen Transzendentalem und Mundanem.

2.3. Motiv der transzendentalen Theorie

Die Frage nach dem Motiv der transzendentalen Theorie fiihrt nicht
nur zur Diskussion eines weiteren Schnittpunktes zwischen
Transzendentalitdt und Mundanitit; insofern sie den Bezug von
transzendentaler Theorie und Praxis in einem zentralen Punkt trifft,
faBit sie die bisherigen diesbeziiglichen Untersuchungen zusammen.
In der Frage nach dem Motiv ist die Frage nach dem Subjekt der
transzendentalen Theorie impliziert, indem erstere die Aufdeckung
der Bedingungen der Maglichkeit fiir die subjektive Disposition, die
Einstellung, fordert, die dem betreffenden ,Gebiet’, dem Tran-
szendentalen, korrelativ ist. Im Unterschied zu der im ersten Teil
behandelten Frage nach dem Motiv fiir die Theorie als solcher spitzt
sich die Fragestellung jetzt somit nicht nur hinsichtlich der Theorie
als transzendentaler zu, sondern zudem in Hinblick auf das Wer der
transzendentalen Theorie.

Bei der Frage nach dem Motiv fiir die transzendentale Theorie
geht es darum, ob es fiir den theoretisch Eingestellten in der
Mundanitit eine Motivation dafiir gibt, in den Status transzenden-

235

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

taler Besinnung einzutreten. Schon das Thema des Ubertritts aus
der natiirlich-praktischen Einstellung in die theoretische der
Philosophie lieB deutlich werden, dal Husserl hierfiir ein (vor-
theoretisches) Motiv zuriickwies. Es zeigte sich aber, dall er eine
Art von Mittelstufe zwischen praktischem und theoretischem Inter-
esse ansetzte, einen Bereich urspriinglicher Theorie, den Bereich
des thaumazein, des Staunens und der Neugier, und es zeigte sich,
daB ein verborgenes Motiv in der Selbsterhaltung des Lebens lag.
Ist die Sachlage im Fall der Motivation der transzendentalen
Theorie dhnlich?

Schon in der Vorlesung ,,Grundprobleme der Phinomenologie®
von 1910/1911 heifBit es: ,,.Der Phanomenologie braucht man gar
keine Motive zu unterschieben, warum sie Erfahrungssetzung
ausschaltet. Als Phidnomenologie hat sie keine solchen Motive*
(Hua XIII, 156 f.), und Husserl fiigt an: ,,Sie kann mit der Epoché
beginnen und braucht nach weiteren Motiven nicht zu fragen.
(Ebd. 157, Anm. 1) Husserl hat, wie gezeigt, stets betont, daf3
Epoché und Reduktion einem freien Willensentschluf} entspringen -
doch was motiviert einen solchen Entschluf3? In einem spéten Text
vom Sommer 1936 formuliert Husserl: ,Das transzendentale
Interesse also entspringt aus einer Motivation.” (Hua XXIX, 268)
Es ist eine Motivation, ,die mich als Ich meiner jeweiligen
Interessen voraussetzt® (ebd.). Damit ist jedoch nur das Paradox der
extremen Situation der Epoché ausgedriickt: Wie der Wille zur
Epoché die Ausschaltung des Willenslebens besagt, so iibersteigt
das ,transzendentale Interesse (ebd.) alle Interessen auf dem
Boden der Welt. Wie aber transzendentale Epoché von der
Vorgegebenheit dieser Interessen motiviert wird, bleibt unklar. ,,Die
Anweisungen der Phidnomenologie haben in der gesamten
Lebenserfahrung des Einzelnen und der Geschichte keine Vorlage*,
schreibt Husserl im zweiten Teil der Ersten Philosophie, sie
»rekurrieren auf keine elementaren und typischen Vertrautheiten®
(Hua VIII, 122). Das aber heifit, daB3 sich fiir den Eintritt in die
transzendentale Einstellung aus dem Grund keine Motivation
ausfindig machen 1dt, weil dieses Geschehnis prinzipiell den
Horizont aller bis dahin gekannten Motivationen, die Welt,
tibersteigt. Steht man auf dem Weltboden ,,immerfort in Motivatio-

236

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nen“ (ebd.), so verfallen diese samt und sonders der Ausschaltung.
Es bedarf eines vollkommenen Entzugs der Welt als des
Erfahrungsbodens: ,,Erst wenn fiir mich im strengsten Sinn nichts
mehr ,da‘, seiende Wirklichkeit ist, kann ich mich selbst als
transzendentales Subjekt erfassen* (ebd. 79). Was aber ist es, das
die Ausschaltung, den Entzug, in Gang zu bringen und die
,»habituell fortwirkende Motivationskraft“, den ,,Motivationszwang
des natiirlichen Lebens® (ebd. 77, 79) auBler Aktion zu setzen
vermag?

Ausfiihrlicher als Husserl erortert Fink die Frage nach der Mo-
tivation fiir die transzendentale Phanomenologie zu Beginn des
Paragraphen 5 der VI Cartesianischen Meditation (,,Das Phéano-
menologisieren als Reduzieren®); auch diese Passage ist von
Husserl kommentiert (vgl. HuaDok IL1, 33-40)*"". Fink betont
ebenfalls, dal es ,eine ,zwingende‘ Motivation fiir die phéa-
nomenologische Reduktion® ,,in der natiirlichen Einstellung® nicht
gebe (ebd. 35), ,Wege in die Phdnomenologie, im Sinne einer
kontinuierlichen Motivation, in der natiirlichen Einstellung begin-
nend und folgerichtig zwingend iiberleitend in die transzendentale
Einstellung, gibt es nicht“ (ebd. 37), denn: ,,Solange wir in der
natiirlichen Einstellung stehen, ist das phdnomenologisierende Tun
nich2t4seinmal seiner ganz leeren Moglichkeit nach vorgegeben (ebd.
31).

Bezeichnenderweise sieht auch Fink eine Zwischenstation, die
zwischen den scheinbar uniiberbriickbaren Gegensédtzen von
mundan-natiirlicher und transzendentaler Einstellung vermittelt.
Diese Zwischenstation versucht er in Anlehnung an Husserls Re-
flexionen iiber die moglichen Wege in die transzendentale Phé-
nomenologie zu fassen: Nicht diese Wege selbst bilden jedoch

27 Husserls Anmerkungen zum Text Finks zitieren wir nach Seite und Nummer.

2% vgl. Husserl, HuaDok II,1, 131/408: Im ,auBersten Horizont menschlicher
Moglichkeiten als Erdenklichkeiten menschlichen Daseins, menschlicher Lei-
stungsgebilde etc.” ,kann keine Phdnomenologie vorkommen®. - Mit Recht be-
merkt J. G. Hart: ,,The radicalization of the transcendental reduction does not lie in
the same direction in which the human, in the natural attitude, can come to the
deeper understanding of personal life, no matter how ,radical’ or ,deep‘ an
understanding that might be.” (The Person and the Common Life, a.a.0., 34)

237

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zuginge zum Transzendentalen von der Mundanitit aus, denn eben
Ubergiinge solcher Art gibt es nicht; vielmehr fungieren ,.extreme
Situationen der natiirlichen Einstellung”, in denen ,die tran-
szendentale Erkenntnis aufblitzen” konne (ebd. 38), als Sprung-
bretter. In eine solche extreme Situation gelange man z.B. auf dem
Weg iiber die intentionale Psychologie (die urspriingliche Ansicht
Husserls),””” wenn diese in ihrer vollen Konsequenz ergriffen und
die Einsicht, daB Welt allein die in meinen Meinungen korrelativ
gesetzte sei, als Ausgangspunkt genommen werde, das meinende
weltliche Leben und seine in ihm nicht aufkldrbaren Paradoxien der
Weltsetzung zu transzendieren (vgl. ebd. 38 f.).

Diese Moglichkeit der Uberschreitung erwichst aus der Ab-
griindigkeit des Weltlebens, aus der prinzipiellen Diskontinuitit, in
der es zu seiner transzendentalen Erhellung steht. Die Motivation zu
dieser Uberschreitung ist also so wenig mundan vorgegeben, wie sie
kontinuierlich oder gar notwendig ist, sie entspringt als ,tran-
szendentale® (vgl. ebd. 39) vielmehr gerade der Un-Moglichkeit
mundaner Hinleitung. Das vermittelte-unvermittelte ,,Vorerschauen
des transzendentalen Horizontes* (Husserl, ebd. 37/88) im diskonti-
nuierlichen Aufspringen der transzendentalen Erhellung (ebd. 37)
ist der einzig mogliche Weg, der von der naiv-mundanen Ein-
stellung in die transzendentale fiihrt. In dieser Auffassung zeichnet
sich schon die immanente Konsequenz vor, mit der die phino-
menologisch-psychologische Einstellung in die transzendentale um-
schldgt. Doch diese Konsequenz ist nur eine solche von der
transzendentalen Blickweise selbst her, sie besagt nicht eine
kontinuierlich verlaufende oder gar zwingend zu verlaufende
Schrittfolge aus der mundanen Situation.

Diese Struktur des vermittelt-unvermittelten Wegs in die
transzendentale Subjektivitit ist die des Ausbrechens aus einem
Zirkel.”*® Aus ihm fiihrt kein kontinuierliches Beschreiten eines
Wegs, sondern nur ein plotzliches Aufspringen. Diese Situation des

249 Vel. Hua V, 147; Hua VIII, 139, 416; Hua XV, 554; Hua XXVII, 181.

250 Schon Fink verweist darauf, daB es sich hierbei nicht um ein hermeneutisches
Problem handelt; der in Rede stehende Zirkel sei kein ,,Zirkel des Verstehens* als
wdie formale Grundstruktur des Verstehens iberhaupt, solange man in der
natirlichen Einstellung verbleibt* (HuaDok 11,1, 42).

238

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausbrechens aus einem Zirkel wird noch dadurch verschirft, daf} es
bei der Problematik des Eintritts in die transzendentale Einstellung
nicht um objektives und objektivierbares Sein geht, sondern um den
radikalisierten Selbstbezug des Fragenden. Um das eigene Selbst
schon in psychologischer Einstellung vor den Blick zu bekommen,
bedarf es einer willentlichen Umstellung des auf Gegenstandliches
fixierten naiven BewuBtseins. Wurde das Selbst aber schon in
psychologischer oder phanomenologisch-psychologischer Einstel-
lung Thema der Reflexion, dann ist eine Wegrichtung einge-
schlagen, die verdeckterweise auf die Eroffnung des transzen-
dentalen Forschungsfeldes zielt: Es ist, wie Fink schreibt, darin ,,die
Besinnung auf das tiefste ,Selbst’: die eigene, von meinem
Menschsein verdeckte Lebenstiefe als konstituierende Subjekti-
vitdt“ | involviert“ (ebd. 34 f.). Die Aufdeckung dieses Invol-
viertseins durch die phanomenologische Selbstbesinnung liegt aber
nicht im Horizont der menschlichen Méglichkeiten (vgl. ebd. 36),
sie bedarf jenes Sprunges aus dem Zirkel.

Der von Husserl zitierte Akt der Freiheit im Vollzug von Epoché
und Reduktion besagt also genau dieses Vorspringen in einen
Moglichkeitshorizont, der nicht eroffnet ist, im Sprung sich aber
auftut. Zum Zweck der Freilegung der tiefsten Schicht des Selbst
muf} sich die phanomenologische Reduktion selbst voraussetzen
(ebd. 40), das heifit, der von der mundanen Situation aus an-
fangende Phianomenologe muf} sich selbst als Phanomenologisieren-
der in Anschlag bringen. Das Frappierende an dieser Voraussetzung
ist, da} sie schon in dem Moment eingeldst wird, in dem sie
angesetzt ist. Damit unterscheidet sie sich vollig von der
universalen Voraussetzung der Welt in der Einstellung des mundan-
natiirlichen Lebens, ja mehr noch: In der Einlosung der Vorausset-
zung des Phanomenologisierenden und mit ihm der ErschlieBung
des transzendentalen Feldes erfolgt zugleich die Mdglichkeit, auch
die universale Setzung von Welt einzuldsen. Es scheint, als sei der
Grundzug, Voraussetzungen machen zu miissen, ein notwendiger
Grundzug des endlichen mundanen Lebens, und nur mit Hilfe einer
Voraussetzung gelangt dieses in die transzendentale Einstellung, in
der es sich relativ tibersteigen kann: Auch das Transzendentale wird
fiir es zu jenem schon erwdhnten neuen Erfahrungsboden, der

239

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

jedoch vor allem nach der neuerlichen Reflexion auf das
phénomenologisierende Tun nicht mehr die naive Vorgegebenheit
der Welt meint. Als Fazit der Frage nach der Motivation der
transzendentalen Einstellung kann somit dieser Satz Finks gelten:
»Die Motivation des Reduzierens ist das Erwachen einer Frag-
wiirdigkeit, die zwar in der natiirlichen Einstellung auftritt, aber
prinzipiell den Horizont aller in der natiirlichen Einstellung
moglichen Fragen ,transzendiert’.” (ebd. 40 f.)**'

Jene extremen Situationen als Briicke von der Mundanitit in die
transzendentale Einstellung konnen theoretischer Art sein (wie der
Weg tiber die intentionale Psychologie), aber auch praktischer. Von
einer solchen praktischen Situation als Trager fiir eine Motivation
zum Durchbruch der transzendentalen Einstellung spricht Husserl in
der kurzen Beilage VIII zur Sechsten Meditation. Die universale
Tendenz der Weltkonstitution, die ,immerfort auf Mundani-
sierung”, auf Endkonstituiertsein, gehe (HuaDok II,1, 195), kdnne
zu einem Bruch im Weltleben fithren. ,Dann erst, nachdem
Weltleben im Fortgang Einheit einer Interessenbefriedigung standig
verspricht und zeitweise zu erfiillen scheint, die wachsende Ge-
fuhlsstimmung der Unzuldnglichkeit der so nie zu gewinnenden
wirklichen Befriedigung und Motivation zum Durchbruch einer
neuen Tendenz, einer Abkehr von der Weltlichkeit, schlieBlich
einer entschiedenen Epoché und nun dazu in Beziehung gesetzt: die
Wissenschaft und ihre Funktion - universale Weltwissenschaft,
universale Wissenschaft in der Epoché.“ (Ebd.) Diese Stelle ist
deshalb von besonderer Bedeutung, weil in ihr auf den Zu-
sammenhang einer Moglichkeit der Motivation fiir den Durchbruch
der transzendentalen Einstellung mit dem universalen Lebens-
interesse einerseits sowie der Wissenschaft und ihrer Praxisfunktion
andererseits hingewiesen wird. Husserl macht deutlich, daBl eine
praktische Situation nicht den Ubertritt ins Transzendentale

Y Allerdings: ,,Diese ,Einbriiche in die transzendentale Dimension' geben nicht
vor die transzendentale Subjektivitét als im allgemeinsten vertraute und geformte
Dimension, als ,Welt‘, erschauen nicht, gewissermalen apriori, die Universal-
strukturen des transzendentalen Lebens, iibernehmen nicht die Funktion einer
vorgéngigen Fithrung aller weiteren individualisierenden Erkenntnisse als vorbe-
kannten Horizont aller Unbekanntheiten.* (HuaDok II,1, 42/110)

240

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

motiviert, gleichwohl aber in eine extreme Situation fiihren kann, in
der eine solche Motivation aufspringt. Die praktische Situation
resultiert ihrerseits aus der Diskrepanz zwischen der Induktivitét des
welterfahrenden Lebens und dem universalen Daseinsinteresse: Die
unabschlieBbare Induktivitit der Welterfahrung, die Husserl zufolge
fir das vor- und auBlerwissenschaftliche Leben ebenso gilt wie fiir
die empirische Wissenschaft und die das endlose Hineinschrei-
tenkonnen in den universalen Welthorizont besagt, bezeichnet
zugleich fir das Weltleben eine absolute, fiir es uniiberwindliche
Grenze: namlich den Welthorizont selbst nie ,einholen‘, das perma-
nente Verwiesensein auf ihn, d. h. die TendenziGsitit der Welt-
konstitution nicht iibersteigen zu konnen. Solange Welt immer nur
als Horizont antizipiert ist, ist eine Erfiillung des erfahrenden
(praktischen wie theoretischen) Interessenlebens nie zu erlangen,
mit jeder gewonnenen Evidenz sind neue Horizonte der Er-
fahrungsmoglichkeiten vorgezeichnet. Diese nie vollstindig zu
erreichende Interessenbe-friedigung des welterfahrenden Lebens
laBt jene Stimmung einer ,nie zu gewinnenden wirklichen Be-
friedigung® entstehen. Bei dieser intendierten Befriedigung kann es
sich nur um das Telos des Weltlebens selbst handeln: um sein
Daseinsinterese, sein Interesse an seiner selbst um seiner selbst
willen, um seiner standhaltenden Sicherung willen. So steht ja auch
alles welterfahrende Leben, das theoretische wie praktische, im
Dienst dieses umgreifenden Daseinsinteresses.

Alle Titigkeit im Welthorizont vermag das Lebensinteresse nicht
wirklich zu befriedigen. Auch alle objektiv gerichtete und das ist
alle vortranszendentale Wissenschaft kann diese Befriedigung nicht
verschaffen noch vermag sie (der extreme Fall der reinen In-
nenpsychologie ausgenommen), die Bedingungen der Maglichkeit
fir dieses Unvermdgen aufzudecken. Objektive Wissenschaft und
objektive Wahrheit unterstehen, wie alles Tun, dem universalen
Lebensinteresse als letztem Zweck.>> Das aber heift, daB das Telos

22 Objektive Wahrheit ,.erwichst urspriinglich aus dem Bediirfnis der menschli-
chen Praxis, als Absicht, das schlicht als seiend Gegebene (den in der Seinsgewif3-
heit als verharrend antizipierten Gegenstandspol) gegen die moglichen Modalisie-
rungen der GewiBheit zu sichem* und gehort somit ,,ausschlieBlich in die Ein-
stellung des natiirlich-menschlichen Weltlebens* (Hua VI, 179).

241

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des universalen Lebensinteresses seinen Zielsinn nicht im nur
mundan Gegebenem und in mundaner Wissenschaft besitzen kann.
Das Lebensinteresse mul eine aktivierbare Affinitit zum Tran-
szendentalen aufweisen. Es kann somit, zunéchst scheinbar para-
dox, als Weltleben seine Grenze nicht in diesem selbst besitzen, das
immerfort auf Gegenstandspole im Welthorizont bezogen ist. Um
aber, als Weltleben, gegeniiber dem, was dieses Leben prinzipiell
transzendiert, eroffnet werden zu kénnen, muB es in sich selbst
mehr sein als nur Weltleben.

Die Bedingung der Moglichkeit zur Uberschreitung des Welt-
lebens und die Richtung, die jene Uberschreitung einschlagen muB,
sind somit eins: Sie liegen im Selbstbezug des Weltlebens, und zwar
so, daB dieses sich in seinem Selbstbezug radikal, namlich als
anderes als nur dieses, erfihrt;”>> es muB sich selbst als das erfah-
ren, was es an sich ist: transzendentale Subjektivitit. Die transzen-
dentale Umstellung besitzt keine Motivation im Weltleben, gerade
welil sie dieses selbst betrifft, und doch nur aus dem Grund, weil sie
es betrifft, gibt es fiir dieses eine Moglichkeit des Aus- und
Ubergangs. Denn alle Motivation innerhalb des Weltlebens wiirde
immer wieder nur zu Mundanem fiihren. Nur weil das Weltleben an
sich schon anderes ist, als was es fiir sich ist, ist fiir es die
Moglichkeit erdffnet, auch dieses Ansich in ein Fiirsich zu ver-
wandeln. Der Zirkel des mundanen Verstehens besagt in der
Geradehin-Einstellung das Verwiesensein auf den Welthorizont und
die Gegenstinde in ihm. Dieser Zirkel wird erst durchbrochen,
wenn im radikalen Selbstbezug des Weltlebens anstelle des
Welthorizonts der transzendentale Horizont aufgetan wird.

Da das Weltleben an sich transzendentales Leben ist, lebt es im
Stande der ,,Weltkindschaft® in einer Zerrissenheit mit sich selbst,
ohne diese Zerrissenheit als solche zu bemerken: Es ist als an sich
transzendentales mundan sich auslegende Subjektivitdt. Da Be-
friedigung in Husserls Intentionalititskonzept die Erfiillung einer
Intention besagt und da jedes Interesse auf moglichst vollstandige
und standhaltende Befriedigung zielt, besteht fiir das Weltleben die

253 Der Anfang der Transzendentalphanomenologie ,,miifite also nichts sein - nichts
Weltliches* (Hua VIII, 473).

242

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

prinzipielle Unerfiillbarkeit seines Lebensinteresses nicht nur
deshalb, weil es auf die Unendlichkeit der Horizontvorzeichnungen
verwiesen ist, sondern - und nur daher ist es dieser Unendlichkeit
iberantwortet - weil es sich selbst nie einzuholen vermag: Das
Lebensinteresse ist ja deswegen das universale, weil es in ihm
einzig und allein um das Leben selbst und als solchen geht, seine
Intention nach Befriedigung zielt somit in der Tat nur scheinbar auf
Gegenstandliches in der Welt, sein Telos, der Grund des eigenen
Selbst, weist ins Transzendentale. Doch diese Teleologie ist in der
Mundanitit verdeckt, statt dessen steht die durch die Weltkonsti-
tution vorgezeichnete teleologische Struktur im Lichtkegel des
mundanen Interessenlebens. Wenn diese Struktur jedoch permanent
enttduscht wird, kann das Vertrauen in das spendende Licht so
geschwicht werden, daf3 die Bahn selbst, in der bislang Erfiillung
gesucht wurde, fragwiirdig und diese Fragwiirdigkeit in der Tat zu
einem Movens wird, in die andere Bahn einzuschwenken: von der
Gegenstandsfixiertheit zur Infragestellung des Selbst liberzugehen.
Diese Abkehr kann offenbar auf mannigfache Weise erfolgen,
nicht nur in der Gestalt der Theorie.”** Im europiischen Kulturkreis
wurde sie aber in erster Linie in der Theorie intendiert und Husserl
zufolge nur mit der transzendentalen Phidnomenologie an den
wirklichen Anfang ihrer Realisierung gebracht. Man konnte sagen,
dal die Struktur dieser Abkehr nur phanomenologisch sichtbar
werde. Verweist die vortranszendentale Theorie mit einer gewissen
inneren Notwendigkeit auf die Selbstenthiillung der transzen-
dentalen Subjektivitit durch die Phianomenologie, gibt es also
dieses immanente Telos schon mit der Urstiftung der Theoria - oder
ist der Sprung von der vortranszendentalen zur transzendentalen
Theorie Zufall? Bekanntlich verficht Husserl das Erstgenannte:
Wenn bereits die urspriingliche Theorie wirkliche universale
Wissenschaft sein wollte, so implizierte sie damit eine subjektives
wie objektives Sein umspannende Wissenschaft auf dem Boden
einer radikalen Selbstvergewisserung des Lebens. Theorie gelangt

%% Es sei hier nur auf die Mystik, den Zen-Buddhismus und das Kunstschaffen
verwiesen. Vgl. James G. Hart, , Transcendental Phenomenology and Zen Bud-
dhism. A Start of a Conversation®, in: Zen Buddhism Today (Annual Report of the
Kyoto Zen Symposium) 5 (1987) 145-160.

243

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Husserls Ansicht nach erst dann in den Gang ihrer wahren Ver-
wirklichung, wenn, wie gezeigt, in ihrer Grundlegung alle prakti-
schen Abzweckungen ausgeschaltet sind, und dies fiihrt mit innerer
Konsequenz zur Ausschaltung desjenigen Rahmens, der aller Praxis
vorgezeichnet ist: zur Inhibierung des Welthorizonts. Der Umstand,
dem Theorie ihren Anstofl verdankt, das universale praktische
Interesse, verfliichtigt sich in dem Moment, wo Theorie ihr Ziel er-
reicht. Doch dies ist nicht korrekt: Das universale Daseinsinteresse
Stendiert’ ja selbst, wie wir jetzt sahen, zur Aufhebung des Welt-
horizonts. Wird die Sachlage dadurch aber nicht noch paradoxer?
Die Praxis als ihr eigener Totengraber?

244

https://dol.org/10.5771/9783495886706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Praxis versus Theorie versus Praxis
	1.1. Die Logischen Untersuchungen
	1.2. Die Vorlesungen von 1906-1907
	1.3. Der Logos-Artikel
	1.4. Die Ideen
	1.5. Die Kaizo-Artikel und die Texte zur Prima Philosophia
	1.6. Die Krisis-Schrift

	2. Transzendentale Theorie versus Praxis?
	2.1. Die Einstellungen und die Pluralität der Vernunft
	2.2. Transzendentale Phänomenologie und Eidetik
	2.2.1. Phänomenologische Psychologie und transzendentale Phänomenologie
	2.2.2. Eidetik und Transzendentalität

	2.3. Motiv der transzendentalen Theorie


