
III. Transzendentale Theorie und Praxis

Husserl bezieht den praktischen Zielsinn der Theorie auf das in ihr 
sich konstituierende Vemunftideal und auf das grundlegende 
praktische Interesse der Daseinssorge. Bezüglich beider Momente 
tritt Theorie in universale Funktion für die Praxis, und zwar, wie 
gezeigt, derart, daß die teleologische Konzeption einer ,Ver­
nunftmenschheit1 die spezifische Weise ist, wie Theorie das 
Grundinteresse des Lebens nach Sicherung des Daseins erfüllt. 
Wenn die durch universale Theorie sich verwirklichende Vernunft 
das praktische Streben nach Sicherung am nachhaltigsten zu 
erfüllen verspricht, dann ist ein solches Leben aus Vernunft das 
letztleitende Ziel nicht nur der Theorie, sondern der Praxis selbst. 
Praxis vermag dieses Ziel aber nicht aus eigener Kraft zu erreichen, 
es bedarf hierzu der Theorie. Dies setzt aber wiederum voraus, daß 
die Theorie selbst auf festem Boden steht, daß ihre Praxis ihrer 
eigenen, der theoretischen Zweckidee entspricht. Daß die Theorie 
aber gerade ihren Zwecksinn als universale Wissenschaft nicht 
verwirklicht hat, ist Husserls grundlegende These von Anfang an, 
und später lautet sie, daß sich die Idee universaler Wissenschaft erst 
in der transzendentalen Phänomenologie erfülle. Hierin liegt die 
schon genannte Aporie: Wenn transzendentale Theorie die Praxis in 
der Durchführung einer universalen Epoche des Weltlebens 
übersteigt, wie kann sie dann für die Praxis noch eine Funktion 
übernehmen?

Dieser Aporie sowie Vorschlägen zu ihrer Auflösung wollen wir 
uns nun zuwenden. Es sollen die wesentlichen Schritte Husserls, die 
dieser zur Realisierung der Idee universaler Wissenschaft unter­
nahm, daraufhin befragt werden, inwiefern diese Versuche zur 
Konsolidierung des rein Theoretischen ein stufenweises Zurück­
drängen von Positionen außertheoretischer Praxis darstellen. Es ent­

181

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hüllt sich damit vollends das dialektische Verhältnis von Praxis und 
Theorie bei Husserls. Zum einen: Praxis behindert auf spezifische 
Weise das, was aus ihr selbst kam, zu ihr gehört und für sie tätig 
sein soll, tendiert gegen die Etablierung universaler Theorie: Praxis 
versus theoretische Praxis. Dies hat wiederum zur Folge, daß die 
Praxis als Theorie sich gegen sich selbst wendet, um Theorie und 
dadurch sich selbst im ganzen ,wahr‘ zu machen: theoretische 
Praxis versus Praxis (1.). Gibt es aber für die selbständig gewordene 
Theorie noch die Möglichkeit der Gegenwendung, erreicht sie die 
Praxis überhaupt noch? Transzendentale Theorie versus Praxis? (2.)

1. Praxis versus Theorie versus Praxis

Husserls zahlreiche Anläufe in der Konzeption einer Philosophie als 
universaler Wissenschaft war begleitet von einer Kritik an fakti­
schen Gebilden von Wissenschaft und Philosophie. Unsere These 
lautet, daß diese Kritik in engem Zusammenhang mit der Pro­
blematik von Theorie und Praxis steht. Den Beleg dafür soll eine 
Interpretation von einigen der wichtigsten Etappen der Husserl- 
schen Denkentwicklung erbringen.

Eine Philosophie als strenge Wissenschaft zu begründen war das 
Ziel, das Husserl lebenslang verfolgte. Daß der Philosophie eine 
analoge Strenge wie den faktisch zur Ausbildung gelangten ,exak- 
ten‘ Wissenschaften zukommen müsse, daß sie aber eine solche in 
ihrer langen Geschichte nicht habe entwickeln können, war schon 
die Ansicht des jungen Husserl.204 Doch zum einen beschränkte 

204 Über dieses frühe Unbehagen spricht Husserl in einem Brief an Arnold Metzger 
vom 4.9.1919: „Aber nun fand ich [...], daß die zeitgenössische Philosophie, die mit 
ihrer Wissenschaftlichkeit so groß that, völlig versagte [...]. Und nicht nur die 
damalige, auch alle historisch überkommene Philosophie versagte [...]“ (HuaDok 
III,4, 408 f). Dieser Brief ist im übrigen ein Zeugnis dafür, daß Husserl im 
Rückblick seine frühe Kritik an der Philosophie in den Rahmen des Praxisbezugs 
der Philosophie stellt. Nicht nur aus rein theoretischen Erwägungen, sondern aus 
„unsäglicher seelischer Not“ (ebd. 408) sei seine Kritik an der Philosophie erwach­
sen. Damals habe er aber noch nicht bemerkt, daß die Unvollkommenheit der 
Philosophie („überall Unklarheit, unausgereifte Vagheit, Halbheit, wo nicht gar 
intellektuelle Unredlichkeit“ [ebd. 409]) die „innere Hohlheit der die gesamte 

182

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Husserl hier seine Kritik auf die Philosophie, sprach noch nicht von 
einem Versagen der Wissenschaften und damit der faktisch rea­
lisierten Weisen der Rationalität. Zum anderen stellte er noch kaum 
die Frage nach der praktischen Bedeutsamkeit der Theorie, ja 
behandelte überhaupt kaum das Verhältnis von Theorie und 
Praxis.205 Es soll zunächst untersucht werden, ob es im Frühwerk 
Husserls nicht doch Perspektiven in Richtung auf die spätere Fas­
sung des Verhältnisses von Theorie und Praxis gibt, d. h. Anzeichen 
für die Dialektik, daß Theorie eine Sonderform der Praxis und 
funktional auf diese bezogen ist. Sowohl in den Prolegomena zu 
den Logischen Untersuchungen wie im Ansatz zur transzendentalen 
Wende um 1905-1907 sind solche Anzeichen in der Tat nach­
zuweisen. Damit wird deutlich, daß schon Husserls frühe Philo­
sophie latent von der Problematik des gegenseitigen Abhängig­
keitsverhältnisses von Theorie und Praxis durchzogen ist. Zugleich 
kann so belegt werden, daß Husserls Versuch, Philosophie als 
strenge Wissenschaft zu begründen, dem Bestreben gleichkommen, 
reine Theorie frei von praktischen Einmengungen zu etablieren.

1.1. Die Logischen Untersuchungen

Husserls Kritik, die er in den Prolegomena an der psychologi­
stischen Deutung der Logik übt, impliziert eine Konfrontation von 
Theorie und Praxis. Der Psychologismus ist eine Weise der Theorie, 
der in den Logischen Untersuchungen kritisierte entstammt der 
Philosophie - im Gegensatz zu dem im Zogos-Artikel behandelten 
(s.u.). Er ist aber an Voraussetzungen geknüpft, die ihn in die Praxis 
zurückbinden. Dies zeigt Husserl in den Prolegomena implizit auf - 
implizit, weil sein thematisches Interesse der Begründung der 
Möglichkeit einer reinen Logik gilt. Der Ansatz des Psycholo- 

europäische Kultur beherrschenden Willensrichtungen“ widerspiegelte (ebd. 408). 
Somit trage die Theorie generell Verantwortung für die gemeinschaftliche Praxis 
(„Der Intellect ist Diener des Willens“, ebd. 409).
205 „Noch hatte ich kein Auge für praktische und kulturelle Realitäten, noch keine 
Menschen- und Völkerkenntnis, noch lebte ich in einem fast ausschließlich theo­
retischen Arbeitswillen [...].“ (Brief an A. Metzger, HuaDok III,4, 408)

183

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gismus wäre demnach für die Begründung der reinen Logik insofern 
untauglich, als er an Voraussetzungen gebunden ist, die sich als 
außertheoretische erweisen. Husserl macht diese praktischen Vor­
aussetzungen nicht eigens zum Thema. Ziel seiner Kritik sind die 
von den psychologistischen Auffassungen formulierten Sätze zur 
Begründung der Logik auf psychologischer Basis.

In den Prolegomena wirft Husserl „zumal der psychologisch fun­
dierten Logik der Gegenwart“ eine „Mißdeutung der theoretischen 
Grundlagen“ vor (Hua XVIII, 22), die zu einer Metäbasis, dem 
Übergriff psychologischer Methodik auf das Feld der Logik, führte 
(ebd.). Dieses Vorgehen erfolgt aus praktischer Motivation: Aus­
schlaggebend ist nicht „eine objektiv geschlossene Einheit“ des 
jeweiligen Wissensgebiets, sondern „Willkür“ (ebd. 21). Jede 
Grenzüberschreitung besitzt ihr Fundament in der Tendenz zu will­
kürlicher Verabsolutierung erkannter Evidenz. Diese Tendenz ist a- 
theoretisch und verweist auf außertheoretische Praxis, indem sie 
nicht auf den Aufweis wahren Seins, sondern auf die Bildung einer 
Weltanschauung zielt. (Für den späteren Husserl korrespondiert 
Weltanschauung mit endlicher Praxis und nicht mit der auf 
Unendlichkeit bezogenen universalen Theorie.)

Zu dieser praktischen Tendenz der psychologistischen Deutung 
stimmt, daß sie die Logik von ihrer praktischen Seite her, als 
,Kunstlehre1, zu fassen sucht. Die Prolegomena wollen die Frage 
diskutieren, „ob es nur der praktische Gesichtspunkt sei, welcher 
das Recht der Logik als einer eigenen wissenschaftlichen Disziplin 
begründe“ (ebd. 46). Husserl will nicht generell die logische 
Kunstlehre zurückweisen, sondern zeigen, daß das normative und 
praktische Absehen der Logik diese nicht nur nicht erschöpft, 
sondern ihr eigentliches, theoretisches Wesen nicht trifft. Ihm geht 
es somit auch nicht um die Alternative reiner Logik im traditio­
nellen Sinn vs. Logik als Kunstlehre. Ersterer wirft er vor, die Logik 
als eine a priori normative Wissenschaft zwar zu postulieren, den 
Beweis ihrer Begründbarkeit aber schuldig zu bleiben; letzterer eine 
Verfälschung des rein Logischen, indem sie dieses nur als ein empi­
risch Allgemeines auffaßt.206 Demgegenüber bedürfe es „einer 

206 Vgl. Husserls Brief an P. Natorp vom 14./15.3.1897 (Hua XVIII, S. XXXII f.).

184

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Klärung der wesentlichen Ziele einer reinen Logik“ (ebd. 23) - ein 
Vorhaben, das in die Forderung nach einer reinen apriorischen 
Wissenschaftstheorie mündet (vgl. ebd. 244).

Damit wird eine „Wissenschaftslehre“ als normativ-praktische 
Disziplin (ebd. 27) nicht überflüssig, sondern in ihrem Geltungsbe­
reich lediglich begrenzt, und zwar im wesentlich dadurch, daß 
erkannt wird, daß sie rein theoretische Disziplinen voraussetzt (ebd. 
53, 59).207 Gesetze darüber zu formulieren, was sein soll, setzt die 
Einsicht in das voraus, was ist (ebd. 53). Die Ausbildung ge­
sicherter normativer und praktischer Disziplinen hängt somit von 
der Sicherung der entsprechenden rein theoretischen Disziplinen 
und damit von der begründeten Bedingung der Möglichkeit von 
Theorie überhaupt ab. Die wissenschaftstheoretischen Überlegun­
gen Husserls in den Prolegomena dienen somit nicht nur der 
Rückführung der normativ-praktischen Disziplin der Logik auf die 
ihr zugrundeliegenden rein theoretischen Fundamente, sondern in 
eins damit der Absicherung der formalen Logik selbst.

Wie Husserl bereits zu Beginn der Prolegomena ausführt, gehört 
zum Wesen von Wissenschaft Einheit eines systematischen Begrün­
dungszusammenhangs (ebd. 30). Jede Begründung führt auf 
„Grundgesetze“ (ebd. 234), und die Einheit der aus einer Grund­
gesetzlichkeit deduktiv zu erhaltenen Gesetze bildet die „Einheit der 
systematisch vollendeten Theorie“ (ebd.). Dergestalt ist formale 
Logik schon übergeordnete Wissenschaft im Sinn der mathesis 
universalis, da sie die (objektiven) Bedingungen der Möglichkeit 
von Theoriebildung gemäß dem Prinzip der Einheit eines syste­
matischen Begründungszusammenhangs zum Thema macht. Und 
doch ist sie selbst noch unbegründet, insofern sie die subjektiven 

207 Dies bleibt Husserls Auffassung. Vgl. z.B. die Ausführungen in „Phänomeno­
logie und Erkenntnistheorie“ (1917), worin er die formale Ontologie (formale 
Logik, formale Mathematik, formale Mannigfaltigkeitslehre etc. miteinbegreifend) 
als die eigentlich „theoretische“ Disziplin, als „formale Wissenschaftstheorie“, von 
den praktisch-normativen Disziplinen unterscheidet. Das Verhältnis der ersteren zu 
letzteren bestimmt er als ein „dienendes“: Die Theorie bietet mit ihren „radikalsten 
Prinzipien der Normierung“ einen „Schatz der Methode“, der in den normativ­
praktischen Disziplinen Anwendung finden kann (Hua XXV, 131). Bemerkenswert 
ist hier auch, daß Husserl auf eine Praxisfiinktion der reinen Theorie für das ins 
Praktische gewendete Theoretische hinweist.

185

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bedingungen der Möglichkeit von reiner Theorie, als Bedingungen 
der Möglichkeit theoretischen Erkennens überhaupt (ebd. 239), 
nicht behandelt. Dies wird die Aufgabe einer in phänomeno­
logischer Forschung208 verankerten Erkenntnistheorie.

Die Prolegomena lassen sich somit auch als der umfassende 
Versuch lesen, die Bedingung der Möglichkeit reiner Theorie zu 
erweisen, einer Theorie frei von praktischen Vereinnahmungen 
(wofür der Psychologismus nur ein Beispiel ist). In Hinblick auf die 
in den Logischen Untersuchungen unternommenen Bemühungen 
zur Begründung einer reinen Theorie des Logischen erscheinen die 
Bemühungen der traditionellen Logik wie auch der auf Psychologie 
gegründeten Logik als ungenügend, um Theorie konsequent zu 
verwirklichen wie auch gleichzeitig sie vom Zugriff des Praktischen 
freizuhalten. In diesem Sinn implizieren bereits die Prolegomena 
eine Auseinandersetzung der Theorie mit der Praxis.

1.2. Die Vorlesungen von 1906-1907

Mit Blick auf Husserls weiteren Denkweg ist zu fragen, welche 
Begrenzungen seitens der Praxis es sind, die die Radikalisierung der 
Theorie zu phänomenologischer Immanenzpsychologie und Tran­
szendentalphänomenologie vorbereiten. Für die Fundierung der 
formalen Logik und ihre Begründung als reiner Theorie eröffneten 
die Prolegomena zwar schon eine Perspektive für die erforderlichen 
erkenntnisheoretischen Forschungen, aber die Etablierung der 
Erkenntnistheorie in Absetzung von psychologistischen Deutungen 
wurde dort noch nicht Thema; Gegenstand bildete die Zurück­
weisung der psychologistischen Interpretation der Logik als einer 
nur praktischen Kunstlehre. In der Sechsten Logischen Unter­
suchung, die sich die phänomenologische Aufklärung der Er­
kenntnis zum Ziel setzt, findet eine Diskussion der psychologi­
stischen Standpunkte nicht statt. In der Konzeption der phänome­

208 „Phänomenologisch“ bezeichnet in den Logischen Untersuchungen bekanntlich 
noch noetische Forschung im Sinn deskriptiver Psychologie, als ,Phänomenologie4 
der Erlebnisse und Erlebnisklassen; der intentionale Gegenstand ist in eine korre­
lative Analyse noch nicht einbezogen (vgl. Anm. 227).

186

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nologischen Reduktion hingegen spielt von Anbeginn an die Ab­
wendung psychologistischer Deutungsmuster eine zentrale Rolle. 
Bei seiner Vorstellung der Reduktionsthematik in der Winter­
vorlesung 1906/1907 bezeichnete Husserl die Differenz zwischen 
der erkenntnistheoretischen und phänomenologischen Forschungs­
richtung einerseits und der psychologischen und empirisch-natur­
wissenschaftlichen andererseits als den „wahrhaft archimedischen 
Punkt der Philosophie“ (Hua XXIV, 211); diese Differenz sei eine 
„Nuance“, aber eine solche, die „entscheidend ist für die Konsti­
tution einer möglichen und der einzig möglichen Erkenntnistheorie 
und damit einer wahren Philosophie“ (ebd.).

Husserl fuhrt die phänomenologische Reduktion im Zusam­
menhang mit der Problematik von Transzendenz und Immanenz ein. 
Um das in direkter Anschauung aufweisbare absolut Gegebene 
freizulegen, sollen durch die Reduktion alle transzendenten Set­
zungen ausgeschaltet werden. Die hierfür relevante Bedeutung von 
Transzendenz bestimmt Husserl in der Kontrastierung zu Evidenz: 
Transzendent ist alles, was nicht absolut selbstgegeben ist (Hua II, 
35). Die solcherart gekennzeichnete Immanenz erweist sich für ihn 
als „der notwendige Charakter aller erkenntnistheoretischen Er­
kenntnis“, wohingegen Jede Anleihe aus der Sphäre der Tran­
szendenz, m.a.W. jede Gründung der Erkenntnistheorie auf Psy­
chologie und welche natürliche Wissenschaft immer, ein nonsens 
ist“ (ebd. 33).

Die empirische Psychologie taugt Husserl zufolge zur 
Aufklärung der erkenntnistheoretischen Probleme nicht, weil sie 
selbst transzendente Erkenntnis ist und als solche die Beziehung auf 
Transzendentes nicht thematisch machen kann. Das psychologische 
Phänomen ist nicht selbstgegeben im Sinn der Evidenz in der 
absoluten Immanenz, sondern lediglich „quasigegeben“ (ebd. 45); 
als Resultat transzendierender Apperzeption verweist es auf 
transzendente Sinngehalte. Demgegenüber sei das reine Phänomen 
der Phänomenologie in phänomenologisch gereinigter Immanenz, 
die nicht Immanenz im Sinn innerer Wahrnehmung ist, absolut 
gegeben. Zum „inneren Charakter“ des reinen Phänomens gehört 
auch der Bezug auf Transzendentes als solcher, der in eins mit der 
evidenten Erfassung des reinen Phänomens anschaulich faßbar wird 

187

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(ebd. 37). Auch der erkenntnistheoretische Psychologismus (Hus­
serl nennt hier auch den Anthropologismus und Biologismus) macht 
sich einer Metäbasis schuldig (ebd. 39). Diese Grenzüberschreitung 
besteht darin, daß die transzendierende Apperzeptionsweise der 
empirischen Psychologie (wie überhaupt aller natürlichen Wis­
senschaft) zur Grundlage genommen wird, Wesen und Struktur der 
Erkenntnis zu klären, wohingegen es für Husserl erforderlich ist, die 
Bedingung der Möglichkeit für jeden transzendierenden Aktvollzug 
selbst einsichtig zu machen. Diese Art der Metäbasis bedeutet nicht 
nur den Übergriff eines methodischen Prinzips auf ein fremdes 
Gebiet (wie im Fall der psychologistischen Interpretation der 
Logik), der eine Vermengung der Gebiete - hier der Psychologie 
und der Erkenntnistheorie - zur Folge hat; sie betrifft nicht nur die 
psychologische Methode, sondern das Vorgehen aller natürlichen 
Wissenschaft: Metäbasis meint hier vor allem den Übergriff seitens 
einer Grundhaltung, einer solchen, in der sich alle Wissenschaft, 
sofern sie natürliche, nicht-transzendentale ist, hält. Der Fehler, den 
die Psychologie als psychologische Erkenntnistheorie begeht, ist 
nicht, daß sie als Psychologie transzendierende Wissenschaft ist, 
sondern daß sie der Ansicht ist, sie sei legitimiert, die Probleme der 
Erkenntniskritik zu lösen. Husserl entdeckt hier einen generellen 
Zug des (positiv)wissenschaftlichen, aber auch des vorwissen­
schaftlichen Lebens überhaupt: Die Metäbasis, die sich in der 
erkenntnistheoretischen Position der empirischen Psychologie aus­
spricht, ist letztlich eine Metäbasis des gesamten welterfahrenden 
Lebens, das in seiner Geradehin-Einstellung, sich selbst in Richtung 
Welt übersteigend bei Innerweltlichem zu sein, die Form einer 
Metäbasis aufweist.209

209 Vgl. Husserls knappe Kennzeichnung des „natürlichen Bewußtseins“ in der 
Vorlesung von 1906/1907: „Der naturgemäße methodische Ausgangspunkt, von 
dem aus der Standpunkt der phänomenologischen Apperzeption zu gewinnen ist, ist 
die Psychologie oder, was auf dasselbe hinauskommt, die empirisch-natürliche 
Apperzeption. Das pröteron pros hemas ist das natürliche Bewußtsein. Vom 
natürlichem Bewußtsein muß uns die Erkenntnistheorie, und das ist ihr erstes, zum 
philosophischen Bewußtsein, vom empirischen zum phänomenologischen erheben.“ 
(Hua XXIV, 212)

188

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Metäbasis, die der Psychologismus in der Logik vollzog und die 
sich als eine einzelwissenschaftliche Grenzüberschreitung gab und 
darin auf das Motivierende praktischer Weitsicht nur indirekt 
verwies, wird jetzt, im Fall der am Leitfaden der erkenntniskri­
tischen Problematik erkannten Hypostasierung, von einer Metäbasis 
abgelöst, die nicht allein auf die Verabsolutierung eines einzel­
wissenschaftlichen Methodenprinzips, sondern allen Weltlebens 
selbst zielt, ja dieses in seiner Grundstruktur selbst ausmacht. Diese 
Metäbasis des Weltlebens bezeichnet Husserl als natürliche'. Der 
Stil des derart apperzipierenden Bewußtseins ist die für den 
Menschen aufgrund der Ich-Mensch-Apperzeption erste Weise der 
Auffassung. Dies zeigt noch einen weiteren Unterschied in beiden 
Weisen der Metäbasis: Die Metäbasis des natürlichen Weltlebens 
ist gegenüber den einzelnen Verabsolutierungen des praktischen 
Lebens, ja gegenüber der Tendenz dieses Lebens zur Verabso­
lutierung, vorgängig. Damit aber wird das Verhältnis von natür­
licher Grundapperzeption und Praxis rätselhaft: Weltleben als 
natürliches ist mit praktischem Weltleben nicht identisch. Denn die 
natürliche Apperzeption fundiert alle Praxis in ihrem Sinnverstehen. 
Andererseits ist aber nicht alle Praxis natürlich, wenn anders eine 
aufgrund der transzendentalphänomenologischen Aufdeckung der 
natürlichen Apperzeption fundamental modifizierte, neue Praxis 
möglich sein soll. Daß dies letztlich die Perspektive aller phäno­
menologischen Betätigung ist, lautet Husserls grundlegende These, 
wie er sie seit seines programmatischen Logos-Artikels immer 
expliziter formulierte.

1.3. Der Logos-Artikel

Wie erwähnt spricht Husserl schon zu Beginn seines Logos-Artikels 
von der „ethisch-religiösen“ Aufgabe, die Wissenschaft für das 
Leben zu übernehmen habe. Diese Funktion der Theorie für die 
Praxis wird dort nicht ausdrücklich behandelt, es wird auch nicht 
bestimmt, worin genau sie bestehen soll, sie wird aber, auch hier 
indirekt, in Husserls Kritik am Psychologismus und Historizismus 
thematisch. Diese Kritik dehnt sich auf die Wissenschaften aus und 

189

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


unterscheidet sich darin von Husserls bis dahin geübter Kritik am 
Psychologismus. Wie schon der Titel der Schrift zum Ausdruck 
bringt, geht es in erster Linie darum, den Wissenschaftscharakter 
von Philosophie zu bestimmen, und des weiteren um die Frage, wo 
die Grenze einzelwissenschaftlichen Handelns verläuft und wo 
Einzelwissenschaft in Grenzüberschreitung sich genuin philosophi­
sche Zielsetzungen aneignet, die sie aufgrund ihrer Forschungs­
grundlage nie erfüllen kann. Dazu stimmt, daß der im Logos-Artikel 
verhandelte Psychologismus anders als der in den Logischen Un­
tersuchungen oder in der Idee der Phänomenologie kritisierte nicht 
eine philosophische These verabsolutiert, sondern aus den 
Wissenschaften resp. den Naturwissenschaften erwächst. Mit seiner 
eine universale und absolute Deutung der Gesamtwirklichkeit 
anstrebenden Absicht gibt er sich nichtsdestotrotz philosophisch, 
pseudophilosophisch (Husserls Kritik richtet sich nicht gegen die 
ihm zugrundeliegende Wissenschaft und ihre Erkenntnisse).

Der Psychologismus, gegen den sich Husserl im Logos-Artikel 
wendet, fugt sich in den Naturalismus ein, für den alles Seiende von 
psychophysischer Natur ist. Husserl will hier nicht nachweisen, daß 
Psychologie die Grundlegung für die reinen Normwissenschaften 
wie Logik, Axiologie und Praktik nicht zu bewerkstelligen vermag; 
dies in Hinblick auf die reine Logik gezeigt zu haben, war das 
Verdienst der Logischen Untersuchungen. Es geht Husserl darum, 
„gegen den erkenntnistheoretischen Psychologismus und Physi- 
zismus“ Stellung zu nehmen (Hua XXV, 13). Die Argumentation 
auf erkenntnistheoretischem Gebiet erfolgt hier aber nicht in einer 
Diskussion des Transzendenzproblems wie in den Vorlesungen der 
Jahre 1906/1907 und 1907; überhaupt werden weder die phäno­
menologische noch die transzendentale Epoche und Reduktion 
behandelt. Stattdessen will Husserl den naturalistischen Ansatz, der 
ihm zufolge zu einer Naturalisierung des Bewußtseins, der Ideen 
und der Vernunft fuhrt (vgl. ebd. 9 f.), dadurch widerlegen, daß er 
zeigt, daß die empirische Methode naturwissenschaftlicher For­
schung die Strukturen des Bewußtseins, seine Akte und das in ihnen 
Gegebene, nicht aufzuklären vermag: Das Bewußtsein kann nur mit 
der apriorischen wesenswissenschaftlichen Methode der Phänome­
nologie erforscht werden. Daß für Husserl im Logos-Aufsatz die 

190

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Spielart des Psychologismus als Sonderform des Naturalismus aus 
der Verabsolutierung naturwissenschaftlicher Standpunkte und 
Methodenprinzipien erwächst, macht begreiflich, warum sich hier 
seine Kritik nicht wie im Fall der Vorlesungen von 1906/1907 und 
1907 am Leitfaden des Immanenz-Transzendenz-Problems orien­
tiert, sondern an dem für sein Wissenschaftskonzept kardinalen 
Unterschied zwischen den (Natur- und Geistes-) Wissenschaften als 
auf Tatsachen bezogenen einerseits und der Phänomenologie als 
Wesenswissenschaft andererseits - an demjenigen Aspekt also, mit 
dem Husserl auch den ersten Band der Ideen einleitete (vgl. §§ 1-8). 
In einem Punkt freilich kreuzen sich die frühe Bestimmung der 
phänomenologischen Reduktion und die hier erwähnte Reduktion 
auf das Wesen (Ideation): Beide verstehen sich als Ausschaltungen 
existenzialer Setzungen. Doch während die phänomenologische 
Reduktion jede auf Transzendenz bezogene Glaubenssetzung ein­
klammem soll, sucht die eidetische Reduktion Setzungen, die sich 
auf faktisches Sein („Tatsachen“) beziehen, zu inhibieren (vgl. z.B. 
Hua XXV, 36).

Im Zusammenhang mit der Zurückweisung von Historizismus 
und Weltanschauungsphilosophie übt Husserl auch Kritik an den 
Wissenschaften. Den Anlaß dazu gibt bemerkenswerterweise die 
Frage nach der Praxisfunktion der Theorie. Dabei macht Husserl 
deutlich, daß weder positive Wissenschaft noch Weltanschauungs­
philosophie diese Funktion wirklich übernehmen können: die 
Weltanschauungsphilosophie nicht, da sie, wie erwähnt, auf End­
liches bezogen bleibt, und Wissenschaft nicht, da sie nicht letzte, 
einsichtige Aufklärung geben kann. Die Naturwissenschaft habe die 
„aktuelle Wirklichkeit, die Wirklichkeit, in der wir leben“ „an 
keinem einzigen Punkte“ enträtselt (ebd. 55); auch die Geistes­
wissenschaft könne mit ihrer Weise des Verstehens die „Welt- und 
Lebensrätsel“ nicht lösen (ebd. 56). Die solcherart von Husserl 
konstatierte „geistige Not unserer Zeit” (ebd.) stamme somit von der 
Wissenschaft (ebd. 57), „aber nur Wissenschaft kann die Not, die 
von Wissenschaft stammt, endgültig überwinden“ (ebd.). Diese 
Aussage verliert ihre tautologische Bedeutung, wenn zwischen 
zumindest zwei prinzipiellen Weisen, Wissenschaft zu treiben, 
unterschieden wird. Nicht nur wird damit den positiven Wissen­

191

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schäften Philosophie (als Phänomenologie) als eine andere Wis­
senschaftsart gegenübergestellt, zugleich ist unausdrücklich posi­
tiver Wissenschaft das Recht abgesprochen, Wissenschaft über­
haupt zu repräsentieren, ja den eigentlichen Sinn von Wissenschaft 
für sich zu reklamieren, der nur als universale Wissenschaft zu 
realisieren sei. Husserls Kritik an positiver Wissenschaft macht 
deutlich, daß für ihn die verantwortete Übernahme der Praxis­
funktion in einem ersten Schritt die Realisierung der vollen Idee der 
Wissenschaft voraussetzt.

1.4. Die Ideen

In den Ideen I unterscheidet Husserl zwischen den „dogmatischen“ 
Wissenschaften, d.i. den Tatsachenwissenschaften und den eideti- 
schen Wissenschaften wie etwa der Mathematik, und der „philo­
sophischen“, „kritizistischen“ Wissenschaft (vgl. § 26, auch § 62). 
Wissenschaften der dogmatischen Einstellung sind Husserl zufolge 
„den Sachen zugewendet“, “um alle erkenntnistheoretische oder 
skeptische Problematik unbekümmert“ (ebd. 46 f.). In den Ideen III 
vertieft Husserl seine Kritik an den Wissenschaften der dog­
matischen Einstellung. Sein grundlegender Vorwurf lautet, daß alle 
bisher ausgebildeten Wissenschaften „von einer ausreichenden, 
vollkommen einsichtigen Begründung“ „weit entfernt“ seien (Hua 
V, 94). Begründung ist für Husserl gleichbedeutend mit Aufklärung 
der in den verschiedenen Wissenschaften fungierenden Grund­
begriffe210 durch Rückgang auf ihre nachprüfbare Selbstgegeben­
heit in anschaulicher Evidenz. Das Programm für die Aufklärung 
von Grundbegriffen nicht nur im Rahmen der reinen Logik, sondern 
für die Theorie überhaupt formulierten bereits die Prolegomena. 
Eine Aufklärung der Grundbegriffe habe die Wissenschaft, so 

210 „Das Unzureichende solcher Begriffe und Grundsätze: sie sind angepaßt an 
praktische Bedürfnisse des Lebens; sie werden unzureichend, sowie sie in Anspruch 
genommen werden für die ins Unendliche erweiterte Weltbetrachtung und ihre 
Probleme.“ (Hua VII, 315)

192

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Husserls genereller Vorwurf, nicht geleistet.2" Mehr noch: Wie er 
schon in den Ideen III betont, faßte Wissenschaft, statt sich ihrer 
Sinnquellen zu vergewissern, gewonnene Einsichten in symbolische 
Begrifflichkeit und machte sie so praktikabel (ebd. 95). Auf diese 
Weise wurden die Wissenschaften „zu Fabriken sehr wertvoller und 
praktisch nützlicher Sätze, in denen man als Arbeiter und erfin­
dender Techniker arbeiten, aus denen man als Praktiker schöpfen 
kann ohne inneres Verständnis, bestenfalls die technische Rationa­
lität erfassend“ (ebd.). Der Verkürzung im theoretischen Bereich 
entspricht Husserl zufolge eine Verkürzung der Praxisfunktion 
dogmatischer Wissenschaft. Diese zeigt sich reduziert auf die von 
der Technik ermöglichte „praktische Beherrschung der Wirk­
lichkeit“ (ebd.). Jede Ausbildung von Wissenschaft bleibt auf 
Praxis verwiesen, und die Qualität ihrer Praxisfunktion ist von der 
Qualität ihrer Realisierung als Theorie abhängig. Die neuzeitliche 
Wissenschaft kann sich nach Husserl nur zugute halten, den prak­
tischen Nutzen gefordert zu haben: „Die Fortschritte der Wis­
senschaft haben uns an Schätzen der Einsicht nicht bereichert. Die 
Welt ist durch sie nicht im mindesten verständlicher, sie ist für uns 
nur nützlicher geworden.“ (Ebd. 96)211 212

Husserl stellt die evidente Anschaubarkeit aller wissenschaft­
lichen Grundlagen in Akten der „Einsicht“ den symbolischen Ver­
fahrensweisen neuzeitlicher Wissenschaft gegenüber; nur ersteres 
vermöge wirkliches Verstehen zu gewährleisten. Dies erinnert an 
Diltheys Unterscheidung zwischen naturwissenschaftlichem Er­
klären und geisteswissenschaftlichem Verstehen. Doch Husserls 
Begriff des Verstehens ist radikaler: Er umgreift alle dogmatische 
Wissenschaft (also auch die herkömmlichen eidetischen Diszi­
plinen) und ist in seinem Sinngehalt vom Sinn phänomenologischer 
Ursprungsforschung bestimmt, d.h. zum einen von der generellen 
Möglichkeit, daß alle Sinngehalte in einem nicht-symbolischen, rein 

211 Vgl. auch Formale und transzendentale Logik, Hua XVII, § 71; Hua XXVII, 
Beilage XV.
212 Die „Unverständlichkeit der Wissenschaft, die Unverständlichkeit der Wahr­
heiten* für die Welt, der Welt selbst aus der Wissenschaft und des Zwecklebens, das 
eine unverständliche Technik schafft“, gründet für Husserl in der Ungeklärtheit der 
zugrundeliegenden Evidenzen (Text von 1934, Hua XXVII, 234).

193

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


anschaulichen Bewußtsein zu geben sind, und zum anderen, daß 
jede symbolische Begrifflichkeit in einer Bewußtseinsgenese auf 
ein ursprünglich schöpfendes anschauliches Bewußtsein zurück­
verweist, in dem sein Sinngehalt gestiftet wurde. Bereits an der 
zitierten Stelle der Ideen III bestimmt Husserl die Bedeutung des 
Terminus ,Einsicht4 mit dem Hinweis auf „einsichtige Urstiftung“: 
Nur so erworbene und „von nun ab mit dem Bewußtsein dieses Er­
werbes fortgeltende, jederzeit in den Urstand der aktuellen Einsicht 
zu restituierende Wahrheiten haben Weisheitswert, das ist echten 
personalen Wert“ (ebd. 96, Anm.).

Damit ist ein Rahmen vorgezeichnet, in dem Husserl von da an 
seine Kritik an faktischer Philosophie und Wissenschaft situierte: 
im Zusammenhang eines teleologischen Konzepts, das die be­
wußtseinsintentionale Problematik von ursprünglicher Sinnstiftung, 
Entleerung und Formalisierung des ursprünglichen Sinngehalts als 
Verlust evidenter Anschaulichkeit und schließlich der möglichen 
Wiedergewinnung des vollen Sinnes durch Rekonstruktion der ur­
sprünglichen Stiftung mit Bausteinen zu einer „kritischen Ideen­
geschichte” europäischer Philosophie- und Wissenschaftsentwick­
lung konfrontiert (vgl. Hua VII).213 Die von Husserl nach 1920 
zunehmend schärfer geäußerte Kritik an faktischer Philosophie und 
Wissenschaft („Scheitern“) enthüllt deren Versagen als ein teleo­
logisches Problem.

1.5. Die Ä2zzzo-Artikel und die Texte zur Prima Philosophia

Bereits in den von Husserl nicht veröffentlichten Entwürfen aus 
dem Umkreis der Ä2zz'zo-Artikel vom Winter 1922/1923 bildet 
dieser Zusammenhang den Hintergrund für die dort vorgebrachte 
Kritik an den Wissenschaften. Schon hier, vierzehn Jahre vor 
Erscheinen der ersten beiden Teile der Krisis, formuliert Husserl, 
allerdings noch ohne Bezug auf die Lebensweltproblematik, diese 
Kritik in aller Schärfe. Bezeichnend für diese Texte ist, daß Husserl 

213 Vgl. hierzu die Arbeit von G. Hoyos Vasquez, Intentionalität als Verantwor- 
tung, a.a.O.

194

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in ihnen den theoretischen (den praktisch-theoretischen und den 
rein theoretischen) und den praktischen Zielsinn der Theorie unter­
scheidet. In einem kurzen Text (Hua XXVII, 115) stellt er die Frage 
nach den Gründen, warum seit dem Ende des 19. Jahrhunderts trotz 
der Erfolge, die die Wissenschaften verzeichnen konnten, ein Un­
genügen an ihren Leistungen empfunden wurde, und er nennt deren 
drei.

1. Als erstes fuhrt Husserl die Aufsplitterung in Einzelwissen­
schaften an (ebd.). „Niemand ist da, der ein Ganzes der Einsicht 
hat“, wie es in einem anderen Text heißt (ebd. 112). Diese Aussage 
kann zweierlei meinen: einmal die Tatsache, daß die Wissensfülle 
von keinem einzelnen Forscher mehr bewältigt werden kann, und 
zum anderen die von Husserl hier nicht erwähnte Tatsache, daß 
Wissenschaft ein verbindendes Ganzes, in dessen Relation einzelne 
Disziplinen und Einzelaspekte erst in ihrem Zusammenhang 
verständlich würden, nicht mehr vermißt. Letzteres ist für den 
authentischen Sinn universaler Wissenschaft gewiß relevanter; daß 
auch die einheitsstiftende Wissenschaft der phänomenologischen 
Philosophie arbeitsteilig verfahren solle, war ja Husserls eigene 
Überzeugung. Warum aber spricht er hier nicht davon?

Husserl fugt dem ersten Kritikpunkt den Satz hinzu: „Niemand 
wird noch durch Wissenschaft theoretisch weise“ (ebd. 115). Dies 
erinnert an die Kritik in den Ideen III (und überdies an die Kritik im 
Logos-Artikel); dort wurde das Fehlen von Verstehen und Einsicht 
mit einem Verzicht auf „Weisheit“ in Verbindung gebracht, und 
dort sprach Husserl vom „personalen Wert“ (Hua V, 96 Anm.). Die 
Gegenüberstellung von Spezialistentum und theoretischer Weisheit 
ist somit in personaler Hinsicht zu verstehen, sie bezieht sich nicht 
auf die Theorie, auf ihr System wahrer Urteile, sondern auf den, der 
Wissenschaft treibt. Dem Spezialistentum wird eine Wissensform 
gegenübergestellt, die denjenigen, der an ihr partizipiert, in seiner 
Person betrifft. Dies paßt auch zur ethischen und axiologischen 
Thematik der Kazzo-Aufsätze, da für Husserl alles personale Sein 
nach Gesichtspunkten wertender und praktischer Vernunft be­
fragbar ist. Mit dem Hinweis auf die „theoretische Weisheit“ steht 
also die Praxis der Theorie in ihrem personalen Träger in Frage, 

195

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aber auch insofern sie die Gestalt angenommen hat, in der sie 
theoretische Weisheit zu stiften vermag.

2. Als zweiten Grund für das Ungenügen der Wissenschaft führt 
Husserl an, daß die wissenschaftliche Technik der Spezialwissen­
schaften „nützliche Zwecke“ erreichen ließ, „Lebensannehmlich­
keiten“ schuf, die Menschen aber nicht „zufriedener“ machte (Hua 
XXVII, 115). Wissen sei Macht über Welt und Schicksal zum 
Zweck der Realisierung von Glück. Husserl bemerkt: „Aber die 
Wissenschaften sind unendlich, wie die zu erkennende Welt un­
endlich“ ist und folgert: „Also ist Wissenschaft als Mittel prak­
tischer Weisheit unnütz“ (ebd.). Wird hier die Unendlichkeit 
theoretischen Zugriffs als wesentliches Merkmal des Theoretischen 
generell in Abrede gestellt, oder soll dies besagen, daß Theorie 
letztlich doch nie das universale Daseinsinteresse zu befriedigen 
vermag? Beides paßt nicht zum Kontext der Stelle, wo es Husserl 
um die Kritik an faktischer Wissenschaft und implizit um die 
Möglichkeit universaler Wissenschaft geht. Ist diese nicht aber 
ebenfalls ,unendlich‘, da schon das vorwissenschaftliche Leben in 
seiner von Horizont zu Horizont verwiesenen unabschließbaren 
Welterfahrung für Husserl „induktiv“ ist (vgl. EU 28) und uni­
versale Wissenschaft als universale transzendentale Lebenswelt­
wissenschaft gerade diesem Umstand Rechnung tragen will?

Dies markiert den entscheidenden Punkt: Faktische Wissenschaft 
ist auf Unendlichkeit verwiesen, ohne die Gründe dafür aufdecken 
zu können. In dieser Hinsicht verfährt sie wie das außerwissen­
schaftliche natürliche Weltbewußtsein. So kann sie in Unendlich­
keit Gegenständliches lediglich in der Weise objektivistischer 
Geradehin-Einstellung aufdecken.214 Wenn diese Interpretation zu­
trifft, müßte sich ein Bezug zwischen der Einsicht in die Struktur 
des Verwiesenseins auf Unendlichkeit und dem universalen 
Daseinsinteresse aufzeigen lassen, und zwar so, daß dieses durch 
jenes Erfüllung fände. Einsicht in das Verwiesensein auf Unend­
lichkeit ist für Husserl gleichbedeutend mit dem Erfassen der 

214 „Universale Tatsachenwissenschaft“ bewirkt „Verengung“ (Text von 1934, Hua 
XXVII, 222).

196

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


teleologischen Struktur, in der der Mensch als Vernunftwesen steht. 
Die Wissenschaft, die diese Teleologie sichtbar machen könnte, 
wäre zugleich diejenige Wissenschaft, die das universale Daseins­
interesse zu befriedigen vermöchte. In einem anderen Text aus dem 
Ä2nzo-Umkreis heißt es, daß es darum geht, jene Geistigkeit zu 
enthüllen, „die eine notwendige Funktion aus tiefsten Geistes­
gründen hat, eine Notwendigkeit der Teleologie, die sich zurück­
leitet auf das Letzte, für das der Mensch als Mensch allein end­
gültiges Interesse haben kann: kurzweg gesprochen für seine ewige 
Seligkeit“ (Hua XXVII, 112).

,Unendlichkeit1 ist für Husserl ein so grundlegendes intentionales 
Korrelat, daß es zum Wesen intentionaler Bezüglichkeit überhaupt 
gehört. Faktische Wissenschaft steht in einer bestimmten Auslegung 
dieser Unendlichkeit, die ihren teleologischen Zielsinn bestimmt, 
ohne daß Wissenschaft in der Lage wäre, mit ihren Erkenntnis­
mitteln diesen Zielsinn oder gar die Verweisung auf Unendlichkeit 
aufzuzeigen. Dies aber, Einsicht in die Unendlichkeitsstruktur welt­
lichen Erfahrens und in das damit gegebene teleologische Bezugs­
system zu gewinnen sowie Einsicht in das Telos der Urstiftung 
universaler Wissenschaft, umreißt Husserl zufolge Sinn und 
Aufgabe der Philosophie als Prima Philosophia. Gelingt es, dies und 
den damit vorgezeichneten vollen Begriff von Wissenschaft zu 
realisieren, dann kann die Wissenschaft auch ihre volle Funktion für 
die Praxis ausüben: In der Einsicht der Theorie versteht sich die 
Praxis selbst, da es ja ihre eigene, vor der Stiftung der Wissenschaft 
für sie verdeckte Struktur ausmacht, auf Unendlichkeit verwiesen zu 
sein. Während die faktische Natur- und Geisteswissenschaft gleich­
sam in der Unendlichkeit verharrt, von Mal zu Mal ins Unendliche 
kumulative Erkenntnis anhäuft, soll universale Wissenschaft das 
Telos dieses Verwiesenseins auf Unendlichkeit selbst verstehbar 
werden lassen.215 Dieses Telos ist aber das Telos des Weltlebens, 

215 Dieses Telos faßt selbst den Sinn des wahren unendlichen Wissenserwerbs 
(„Allwissenheit”); es zeichnet Husserl zufolge nicht nur das Ziel vor, sondern auch 
die Idee der zielgemäßen Realisierung. Vgl.: „So ist die Allwissenheit ein im Un­
endlichen liegendes Ziel, umd wir haben demgemäß zweierlei zu unterscheiden: 
einerseits die absolute Idee des Philosophen bzw. der Philosophengemeinschaft als 
einer allwissenden, und korrelativ die absolute Idee der Philosophie, universale 

197

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und so würde Erfüllung des Glückstrebens als des universalen 
Daseinsinteresses („Seligkeit“) bedeuten: stufenweises Einswerden 
mit der eigenen (individuellen und überindividuellen) Teleologie. 
Dieser Faden der Interpretation wird in Teil IV nochmals 
aufzunehmen sein.

3. Der dritte Vorwurf Husserls an die Wissenschaft lautet, daß sie 
„auch nicht das rein theoretische Interesse“ beförderte (Hua XXVII, 
115). Dieser Vorwurf zielt auf den Zwecksinn der Theorie selbst. 
Alle Wissenschaften leiden „empfindlich an der Unklarheit ihrer 
Grundlegung, also der prinzipiellen Methodik, die den Sinn ihrer 
Erkenntnisarbeit vorzeichnet und letztlich die Rationalität ihrer in 
besonderen Einzelmethoden sich vollziehenden und fortschrei­
tenden Erkenntnisarbeit bestimmt“ (ebd.). Wissenschaft vermochte 
nicht das Telos des theoretischen Interesses, der universalen Wis­
senschaft, zu übernehmen, und somit machte sie „auch nicht theo­
retisch selig“ (ebd.). Eine Aufklärung darüber, warum Wissenschaft 
ihren theoretischen Zielsinn verfehlte, geben die Äzzzzo-Texte nicht. 
Weil sie die ethische Problematik der Erneuerung von Individuum 
und Gemeinschaft behandeln, ist ihr phänomenologischer Stand­
punkt regionalontologisch-mundan. Die Aufhellung des Versagens 
der neuzeitlichen Wissenschaft ist für Husserl nur transzendental­
phänomenologisch möglich. Auch die Wissenschaftskritik im Lo- 
gos-Artikel, die ebenfalls den transzendentalen Blickpunkt nicht 
miteinbezog, gab keine Auskunft über die Gründe der von fakti­
scher Wissenschaft hervorgerufenen ,Lebensnot6. Allerdings deuten 
die Ä^zzo-Artikel auf den von Husserls etwa seit dieser Zeit 
eingenommenen geschichtsteleologischen Standpunkt hin.

Aus dem weiteren Zeitraum der Abfassung der Äzzzzo-Artikel 
liegen mit den beiden Teilen der Vorlesung zur Prima Philosophia 

Einheit alles Wissens, als das telos, als die absolute Endidee [...]; andererseits, dem 
entsprechend, die Idee des Progressus, und zwar als in seiner Art absoluten 
Progressus, des absoluten und reinen Progressus, oder vielmehr wieder eine Korre­
lation von Progressen: einerseits der der aufsteigenden Entwicklung in der immer 
vollkommeneren, immer weiter reichenden Verwirklichung einer absoluten und 
universalen Wissenschaft, und andererseits der der parallelen Entwicklung der 
philosophischen Subjektivität [...].“ (Hua VIII, 196)

198

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von 1923/1924 (und davor schon mit den Londoner Vorlesungen 
vom Sommer 1922) jedoch Ansätze Husserls vor, in denen er bei 
der Frage nach den Gründen für das Scheitern der faktischen 
Philosophie- und Wissenschaftsentwicklung im Verfehlen der Idee 
einer universalen Wissenschaft den ethisch-mundanen mit dem tran­
szendentalphänomenologischen Standpunkt konfrontierte. Dies 
weist auf die Ärzsis-Arbeit vor, für die die Problematik des Bezugs 
der ethischen Aufgabe universaler Wissenschaft zur Wissenschafts­
kritik grundlegend ist, wenngleich dort die Diskussion der ethischen 
Problematik stark eingeschränkt ist (sie blieb auf die Einleitung 
beschränkt), da die transzendentalphänomenologische Perspektive 
dominierte.

Die Texte zur Prima Philosophia aus den zwanziger Jahren 
erörtern im Zusammenhang mit Husserls Anläufen, seiner Philo­
sophie eine umfassende Systematik zu geben,216 vordringlich die 
Bedingungen der Möglichkeit einer phänomenologischen Transzen­
dentalphilosophie. In ihnen erprobte Husserl neben der bis dahin 
propagierten Zugangsmethode zur transzendentalen Subjektivität in 
Anlehnung an den Zweifelsversuch von Descartes andere Weg­
möglichkeiten. Eine dieser neuen Wegreflexionen bezieht sich auf 
den Zugang zur transzendentalen Sphäre über eine Kritik an der 
Philosophie und den Wissenschaften. Hierzu gehören z.B. der erste 
Teil der Wintervorlesung von 1923/1924, die „Kritische Ideenge­
schichte“, in gewissem Sinn auch die Ausführungen zum Son­
derweg über die Psychologie,217 der zugleich eine Verbindung zwi­
schen den Wegreflexionen der Wissenschaftskritik und der Kritik 
der Erfahrungswelt herstellt. Dem zweiten Teil der Ersten 
Philosophie ist ein Text Husserls aus der zweiten Hälfte der 
zwanziger Jahre beigegeben, der den Weg von der Wissen­
schaftskritik über die Aufgabe einer universalen Kritik der Erfah­
rung zur Begründung der Transzendentalphänomenologie auf­
zeigt.218 Husserl verweist darin nicht mehr auf einzelne Grundla­

216 Vgl. die Einleitung des Herausgebers von Hua XIV, S. XVIII ff.
217 Vgl. Erste Philosophie, zweiter Teil, vierter Abschnitt (Hua VIII, 132 ff).
218 „Der Weg durch die Kritik der positiven Wissenschaften zur transzendentalen 
Phänomenologie, der cartesianische Weg der Ideen und das Problem der vorgege­
benen Lebenswelt.“ (Hua VIII, 259 ff.)

199

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


genfragen, welche zu lösen Wissenschaft und Philosophie verab­
säumt hätten. Die These ist vielmehr, daß in der faktischen 
Philosophie- und Wissenschaftsentwicklung die verantwortliche 
Übernahme des Telos einer Universalwissenschaft verfehlt werden 
mußte, weil Wissenschaft als Weltwissenschaft das Fundamen­
talproblem des vorgegebenen Erfahrungsbodens übersprungen habe. 
Will somit Weltwissenschaft „nicht bodenlos sein“, müsse die Welt 
„in ihrem ganzen Objektivität beanspruchenden Erfahrungssinn“ 
fragwürdig werden (Hua VIII, 261 £). Die Kritik aller positiven 
Wissenschaft führe über die Problematisierung der erfahrenden 
Subjektivität als transzendentaler „zur notwendigen Begründung 
einer Transzendentalwissenschaft“; diese sei, voll ausgefuhrt, „al­
lein die echte“, „die einzig mögliche Universalwissenschaft“ - 
„Wissenschaft vom All des Seienden“ (ebd. 263).

1.6. Die Krisis-Schrift

Die Xrais-Schrift verbindet schließlich die Restitution des 
theoretischen Zielsinns in Form der Begründung der transzen­
dentalen Phänomenologie als transzendentaler Lebensweltwissen­
schaft mit dem praktischen Zielsinn der Theorie. Bereits der Titel 
des ersten Teils der Krisis, „Die Krisis der Wissenschaften als 
Ausdruck der radikalen Lebenskrisis des europäischen Menschen­
tums“ weist auf diese Verflechtung hin. Vieles von dem, was 
Husserl in den ersten Paragraphen ausführt, erinnert an den Logos- 
Aufsatz.

Die Wissenschaftlichkeit faktischer Wissenschaft, die der Kritik 
unterworfen werden soll, müsse von dem „in der Rechtmäßigkeit 
methodischer Leistungen unangreifbaren Sinn von Wissen­
schaftlichkeit“ (Hua VI, 3) unterschieden werden, der positivi­
stische Begriff der Wissenschaft sei ein „Restbegriff“ (ebd. 6).219 
Erschöpft sich Wissenschaftlichkeit in Tatsachenwissenschaft, so

219 Vgl. auch folgende Stelle in Husserls Wiener Vortrag vom April 1935: „Der 
Grund des Versagens einer rationalen Kultur liegt aber [...] nicht im Wesen des 
Rationalismus selbst, sondern allein in seiner Veräußerlichung, in seiner Ver- 
sponnenheit in .Naturalismus* und .Objektivismus*.“ (Hua VI, 347)

200

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


könne Wissenschaft zur Aufhebung der „Lebensnot“ nicht beitragen 
(ebd. 4). Wissenschaft wurde aber auch sich selbst unverständlich, 
was sich insbesondere in der Krisis der Psychologie ausdrücke: 
Wissenschaft vermochte weder die Rätsel der Subjektivität1', die 
„mit dem Rätsel der psychologischen Thematik und Methode un­
trennbar“ Zusammenhängen (ebd. 3) noch das korrelative Problem 
der Welt, das „Rätsel aller Rätsel“ (ebd. 12), zu lösen.

Doch die Kritik, die Husserl an Psychologie und Psychologismus 
hier übt, unterscheidet sich wesentlich von seiner Psychologismus- 
Kritik im Logos-Artikel. Dort handelte es sich darum, gegenüber 
der empirischen Psychologie und ihrer Absolutsetzung als der 
zuständigen Wissenschaft für alles Subjektive das Eigenrecht der 
reinen Phänomenologie als Wesenswissenschaft des Bewußtseins 
zu begründen. In der Krisis hingegen soll das Versagen der neu­
zeitlichen Psychologie und ihr Verfall in den Psychologismus als 
symptomatisches Scheitern der im Objektivismus steckengeblie­
benen neuzeitlichen Wissenschaft überhaupt und des Verfehlens 
einer radikalen Grundwissenschaft des Subjektiven, die für Husserl 
nur transzendentale Wissenschaft sein kann, deutlich werden. Somit 
setzt die Diskussion des Weges über die Psychologie, die Husserl in 
Abschnitt B des dritten Teils der Krisis führt, die Wegreflexionen 
über die phänomenologische Psychologie voraus, denen sich 
Husserl in der zweiten Hälfte der zwanziger Jahre intensiv 
gewidmet hatte. Diesen Reflexionen zufolge ist die intentionale 
Psychologie nicht nur eigenständige eidetische Disziplin, die das 
Eigenwesentiiche der Seele aufzudecken vermag, sondern Vorstufe 
der transzendentalen Phänomenologie (vgl. ebd. 259); ihre phä­
nomenologische Epoche und Reduktion fordern, wie Husserl 
schreibt, „notwendig“ den Umschlag in die transzendentale (vgl. 
unten 2.2.).

Nur von der transzendentalen Phänomenologie her und nur durch 
sie bestimmt sich für Husserl, was der ursprüngliche und eigentliche 
Sinn universaler Wissenschaft sei, sie ist Telos der Idee aller 
Universalwissenschaft - ein Telos, dessen Erreichbarkeit im 
Unendlichen liegt. Sie ist universale Wissenschaft, weil nur sie das 
Grundproblem der Vorgegebenheit der Welt im Rekurs auf die 
transzendentalen Strukturen der Subjektivität aufzudecken und so 

201

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


alle objektiv gerichtete, und das ist alle mundane Philosophie und 
Wissenschaft, die als solche „nicht universale Wissenschaft“ sein 
kann (ebd. 179), übersteigt. Sie übersteigt sie, sofern sie alles 
objektiv Gegebene als Leistungsprodukt transzendentaler Sinnstif­
tung verständlich zu machen sucht. Husserls Philosophie- und 
Wissenschaftskritik bündelt sich hier in dem Vorwurf, „daß keine 
noch so exakte objektive Wissenschaft irgendetwas ernstlich erklärt 
oder je erklären kann“ (ebd. 193), das „einzig wirkliche Erklären“ 
sei „transzendental verständlich machen“ (ebd.). Husserl un­
terscheidet hier nicht mehr zwischen Erklären und Verstehen wie 
noch im Logos-Aufsatz oder den Ideen III, wo er der Wissenschaft 
nur die Befähigung zu ersterem zuerkannte und letzteres der 
phänomenologischen Aufklärung der von den Wissenschaften 
übersprungenen Grundbegriffe zuwies. Wie sich in der Krisis die 
Mannigfaltigkeit der Grundprobleme im Grundproblem der tran­
szendentalen Aufklärung der Vorgegebenheit der Welt konzen­
triert, so ist auch die Wissenschaftskritik dahingehend radikalisiert, 
daß der (Natur-)Wissenschaft nur mehr das sinn-lose Bereitstellen 
von Objektivität zugestanden wird, dem auf der anderen Seite die 
Aufhellung dieses Prozesses durch transzendentale Klärung gegen­
übersteht.

Es sei noch darauf verwiesen, daß Husserl seinen Vorwurf des 
Objektivismus zumindest in zweierlei Hinsicht erhebt: Einmal wen­
det er sich gegen die von der empirischen Psychologie betriebene 
Naturalisierung des Geistigen; neben der exakten Naturwissen­
schaft könne es keine in gleichem Sinn exakte Geisteswissenschaft 
geben, wie er immer erneut am Beispiel der Psychologie dartut. Die 
dem Geistigen eigene Weise exakter Wissenschaft soll zwar auch in 
einer Wesenswissenschaft gründen, nicht aber in der Mathematik, 
die die Grundlegung neuzeitlicher Naturwissenschaft leistete. Dem 
widerspricht daher nicht, daß Husserl bis in die dreißiger Jahre 
hinein versuchte, auch für das Geistige eine solche Prinzipien­
wissenschaft, eine mathesis universalis, zu entwickeln, wie seine 
Bemühungen um eine Idealwissenschaft des Psychischen einerseits, 
um eine reine Ethik als „universale Vemunftlehre“ andererseits 
(vgl. oben II. 1.) belegen. Zum zweiten verwendet Husserl vor allem 
im Spätwerk den Begriff ,Objektivismus4 bei seiner Analyse der 

202

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Konfrontation neuzeitlicher Wissenschaft mit der Lebenswelt. Die 
Naturalisierung bedroht hier nicht mehr nur das Gebiet einer Art 
von Wissenschaftlichkeit, sondern das Leben selbst. Die Kritik an 
der Naturwissenschaft wird so ausgeweitet, daß der Vorwurf des 
Objektivismus jetzt besagt, in der Vorgegebenheit der Welt befan­
gen zu sein, eine Befangenheit, die erst die transzendentale Phä­
nomenologie auflösen kann. Damit erfährt die Rede von ,Objek­
tivismus4 eine Ausweitung dergestalt, daß Husserl mit ihr nun jede 
vortranszendentale Wissenschaft, die als Philosophie auftreten will, 
benennt.

Die Theorie in Gestalt der transzendentalen Phänomenologie 
bietet nicht mehr nur (wie in den Logischen Untersuchungen) die 
Gewähr vor jeweiligen Verabsolutierungen als unaufgeklärten 
Relikten praktischer Einstellung auf dem Terrain der Theorie. Sie 
will die Sinngenesis aller Einstellungen und Gebilde transzendental 
verständlich machen und ihnen so eine Klärung ihrer letzten 
Sinngrundlagen verschaffen. Auf diese Weise versucht sie die 
umfassendste Behinderung, die die Praxis der Verwirklichung 
reiner Theorie als universaler Wissenschaft in den Weg stellt, zu 
überwinden, diejenige Voraussetzung, die mit dem weitesten 
Begriff von Praxis selbst identisch ist: die Apperzeption des Ich- 
Mensch.

Der Preis hierfür ist die Übersteigung des Weltlebens. Die 
transzendentale Phänomenologie kommt so in die paradoxe Situa­
tion, daß ihr gerade in dem Moment, da sie mit ihrer eigenen 
Begründung die Möglichkeit erhält, ihre Funktion für die Praxis im 
umfassenden Sinn wahrzunehmen, diese ihr entgleitet: Der 
transzendentale Standpunkt hat das Weltleben nicht mehr als 
solches sich gegenüber, sondern nur als Schichten der Konstitution 
im Aufbau der transzendentalen Subjektivität. Kann aber - wir 
wiederholen unsere Ausgangsfrage - dort, wo der Unterschied 
zwischen Theorie und Praxis keine aktuelle, nur mehr eine 
konstitutive Rolle spielt, von einem praktischen Zwecksinn noch die 
Rede sein? Husserl sah diese Möglichkeit gleichwohl; er glaubte 
daran, daß erst transzendentale Wissenschaft auch die 
Vorbedingung für eine wahre Praxis zu verschaffen vermöchte. Erst 
transzendentale Phänomenologie könne die im Menschsein 

203

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verborgene Entelechie zur „bewußt leitenden“ erheben und „Philo­
sophie, Wissenschaft“ als „die historische Bewegung der Offen­
barung der universalen, dem Menschentum als solchen eingebo­
renen* Vernunft“ (Hua VI, 13 f.) sichtbar machen.

2. Transzendentale Theorie versus Praxis?

Die Untersuchungen des letzten Kapitels haben gezeigt, daß 
Husserls Versuche der Begründung reiner Theorie mit der Ausbil­
dung von Strategien einhergehen, die die außertheoretische prak­
tische Einflußnahme zurückdrängen wollen, und der Topos dieser 
Abwehr ist Husserls Kritik an Philosophie und Wissenschaft. Es 
wurde anhand einiger zentraler Beispiele gezeigt, wie diese Kritik 
letztlich auf Praxis zielt, sofern sich Theorie als praxisgebunden 
erweist. Gerade in dieser Abwehr praktischer Einflußnahme auf 
Theorie liegt aber zugleich eine funktionale Haltung, die Theorie 
für die Praxis wahmimmt: eine kritizistisch-klärende Haltung, die 
für den Phänomenologen Husserl die Aufdeckung fungierender 
Subjektivität in Korrelation zu ihrem Vermeinten besagt. Die von 
Husserl anvisierte Funktion der Theorie aktualisiert sich dann, wenn 
Theorie eine bestimmte Subjektivität in ihrer Funktion aufhebt. 
Aufhebung von Funktion ist Epoche, die für die Phänomenologie 
somit zum grundlegenden Instrumentarium ihrer spezifischen 
Funktion als Theorie wird. Doch um einsichtig zu machen, daß auch 
Theorie als transzendentale Phänomenologie trotz ihrer Epoche von 
allem Weltleben ihre Funktion für die Praxis übernehmen kann, ist 
es erforderlich, Schnittpunkte zwischen Transzendentalität und 
Mundanität aufzudecken, zu zeigen, daß es Bereiche gibt, in denen 
nicht nur entweder der mundane Standpunkt vorherscht oder alles 
nur auf Transzendentales bezogen werden kann. Anknüpfend an das 
im vorigen Kapitel Erarbeitete sollen drei Aspekte untersucht 
werden, die ein solches Aufeinanderverwiesensein von transzenden­
talem und mundanem Sein belegen. Der erste Aspekt beinhaltet die 
These, daß die phänomenologische Lehre von differenten Ein­
stellungen ein entsprechend mehrschichtiges Vemunftbewußtsein 
und korrelativ verschiedene irreduzible Seinssphären impliziert

204

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(2.1.). Zweitens soll das Verhältnis von transzendentaler und 
mundaner Phänomenologie bezüglich der phänomenologischen 
Eidetik geklärt (2.2.) und drittens nach dem Motiv für die 
transzendentale Phänomenologie gefragt werden (2.3.).

2.1. Die Einstellungen und die Pluralität der Vernunft

In welchem Verhältnis steht der Begriff der Einstellung220 zum 
phänomenologischen Sinn der Praxis? Sind Einstellungen etwas der 
Praxis Zugehöriges - aber Praxis ist für Husserl doch selbst Korrelat 
einer, der praktischen Einstellung? Husserls Lehre von den 
Einstellungen bildet zudem ein zentrales Mittel der Theorie, mit 
dem diese grenzüberschreitenden Tendenzen der Praxis entgegen­
tritt. Der phänomenologische Sinn der Einstellung ist eng mit 
Husserls Lehre des Korrelationsverhältnisses von vermeinendem 
Akt und darin vermeinter Gegenständlichkeit sowie mit der 
Möglichkeit zu wesenswissenschaftlicher Forschung verknüpft. All­
gemein besagt ,Einstellung1 das subjektive Korrelat, das nicht 
einem individuellen Gegenstand entspricht, sondern einem onto­
logisch bestimmbaren Bereich, einer ,Region‘.

Vom Standpunkt der transzendentalen Phänomenologie aus ist 
die oberste Einteilung der Einstellungen die Scheidung in die 
mundane und die transzendentalphänomenologische Einstellung. 
Auf den ersten Blick scheint die mundane Einstellung gleich­
bedeutend der natürlichen zu sein, doch gibt es gute Gründe, sie als 
übergreifender aufzufassen. Was die Systematik einer phäno­
menologischen Einstellungslehre erschwert, ist vor allem der Um­
stand, daß Einstellungsweisen sich nicht einer Hierarchie fügen. 
Einstellungen überlagern sich, durchdringen einander. Die Schei­
dung zwischen transzendentaler und mundaner Einstellung bildet 

220 Zum Begriff der Einstellung und seiner Rolle in Husserls Vemunftphäno- 
menologie vgl. die Arbeit von M. Fischer, Differente Wissensfelder - einheitlicher 
Vernunftraum. Über Husserls Begriff der Einstellung, München 1985, besonders 
Teil I.

205

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jedoch ein grundlegendes Raster, in das sich fast alle weiteren 
Einstellungen einordnen lassen.221

Die mundan-natürliche Einstellung ist die Basis für eine Reihe 
sowohl vortheoretischer wie theoretischer Einstellungen. Diese 
Einstellungen sind nicht einfach ihre Sonderformen, Untergruppen; 
ihnen allen gemeinsam ist lediglich, daß sie zusätzlich zu ihrem 
Einstellungssinn die Bestimmtheit mundan-natürlicher Einstellung 
aufweisen. Solche Einstellungen sind für Husserl die naturale/na- 
turalistische, die personale/personalistische, die wesenswissen­
schaftliche (eidetische), die tatsachenwissenschaftliche, aber auch 
die lebensweltlich-praktische (als vor- und außertheoretische, aber 
auch als die theoretische Einstellung mitbefassend).

Die naturale/naturalistische Einstellung ist diejenige Erfahrungs­
einstellung, die die naturwissenschaftliche Einstellung als theo­
retische ermöglicht, sie gründet in der vorgängigen Mundanisierung 
des Transzendentalen hinsichtlich der zweifachen transzendie­
renden Apperzeption einer materiellen Natur und einer in sie ein­
gebundenen seelischen Subjektivität. Sie partizipiert insofern auch 
am universalen Weltglauben, an der natürlichen Einstellung. Gegen­
über der personalen/personalistischen Einstellung, der Einstellung 
des tätigen Lebens, ist sie eine „künstliche“, eine „Abstraktion“ 
(Hua IV, 183), die Husserl zufolge der Naturwissenschaftler an 
ersterer vollzieht (vgl. oben 1.2.2.). Insofern die naturale/naturali­
stische Einstellung durch Abstraktion aus der personalen/perso­
nalistischen Einstellung erwachsen soll, ist sie in gewissem Sinn 
dieser eingeordnet, was aber nicht so zu verstehen ist, als läge sie in 
dieser offen und bräuchte dem Zusammenhang personaler Welt­
erfahrung nur entnommen zu werden. Die Abstraktion erfolgt im 
Wegstreichen der Bedeutungsprädikate der geistig-personalen Welt 
in Rückführung auf Natur in ihrer untersten Schicht bloßer Materia­

221 Für M. Fischer (a.a.O. 19) bildet „das Koordinatensystem der gesamten 
Architektonik der Einstellungen“ die Scheidung von theoretischer und persona­
listischer Einstellung. Es wäre aber zu fragen, ob sich die personalistische Ein­
stellung in der Tat „in scharfem Kontrast von der theoretischen Einstellung abhebt“ 
(ebd. 18), wenn für Husserl Theorie (als universale Wissenschaft) ,Weisheit4 
ermöglichen soll. Im Aufeinanderbezogensein von Theorie und Praxis löst sich eine 
scharfe Trennlinie von Theorie und Personalität auf.

206

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lität (Hua XXV, 325 ff.). Dies unternahm die Naturwissenschaft, so 
Husserl, ohne diesen Schritt methodisch zu reflektieren. Diese 
mangelnde methodische Kontrolle ihres Tuns führte sie, die zudem 
wie alles Weltleben in der vorgängigen Verräumlichung und 
Verzeitlichung des Bewußtseins steht, zu einer Naturalisierung von 
Seele und Geist, indem sie in Gestalt der empirischen Psychologie 
die Anknüpfung an den Leib als Faktum und nicht als Erscheinung 
nahm und als naturales Vorkommnis interpretierte. Husserls Kritik 
am Vorgehen der Naturwissenschaft kann sich nur auf deren unge­
klärte Herkunft beziehen; die in der Ungeklärtheit gründende 
Verabsolutierung der Erfahrungs- und Erkenntnisgrundlagen und 
die nachfolgende Installierung einer naturalistischen Weltan­
schauung betrifft nicht mehr die Naturwissenschaft sui generis, 
sondern ist Pseudometaphysik. Zum anderen besitzt für Husserl 
auch eine naturale psychophysische Betrachtung ihr Recht, sofern 
sie sich auf die Explikation der faktischen Seite jener seelisch­
geistigen Anknüpfung beschränkt, also nicht den Anspruch erhebt, 
das seelisch-geistige Sein miterfassen zu wollen.

Auch die in der personalistischen Einstellung fundierte Geistes­
wissenschaft nimmt, wie Husserl im Logos-Artikel am Beispiel von 
Historizismus und Weltanschauungsphilosophie demonstrierte, die 
verabsolutierte Form einer Pseudometaphysik an, wenn sie ihre 
Erfahrungsgrundlage absolut setzt. Terminologisch gesehen würde 
es sich anbieten, mit den Begriffen ,naturalistisch4 und ,perso­
nalistisch4 die hypertrophen Formen naturaler und personaler Ein­
stellung zu kennzeichnen, was Husserl, die Begriffe jeweils sy­
nonym verwendend, nicht tut. Die Geisteswissenschaft steht allein 
in dem Sinn der Phänomenologie als phänomenologischer 
Psychologie näher (und auch dem Weltleben selbst), als sie - im 
Gegensatz zur objektiv gerichteten Naturwissenschaft - subjektiv 
gerichtet,222 aber mit ihrer auf je einzelne Fakta bezogenen 
Erfahrungsgrundlage der personalen Einstellung von aller in we­
senswissenschaftlicher oder in transzendentaler Einstellung stehen­
den Theorie prinzipiell unterschieden ist.

222 Setzt Naturwissenschaft Natur an sich absolut, so die Geisteswissenschaft die 
Subjektivität an sich (Hua IV, 363).

207

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Naturwissenschaftliche wie geisteswissenschaftliche Einstellung 
als auf Fakta („Tatsachen“) gerichtete Einstellungen konfrontiert 
Husserl mit der auf “Wesen“ bezogenen wesenswissenschaftlichen 
(„eidetischen“) Einstellung. Wie die natur- und geisteswissen­
schaftliche Einstellung besitzt auch sie mit dem Verfahren der 
Ideation ihre genuine Weise der Erkenntnisgewinnung. Wie schon 
die naturale Einstellung der Naturwissenschaft ist auch die Ideation 
eine bewußte theoretische Leistung, sie wird im alltäglichen Leben 
nicht thematisch vollzogen, wenngleich sie im Gegensatz zur 
naturalen Einstellung in jedem vortheoretischen und theoretischen 
Leben präsent ist.

Tatsachen- wie wesenswissenschaftliche Einstellung wie auch 
die personale Haltung des alltäglichen Lebens stehen im Rahmen 
der natürlichen Einstellung. Sie sind selbst natürliche Einstellungen, 
indem sie das grundlegende Charakteristikum dieser, den un­
ausdrücklichen Vollzug der Generalthesis, teilen. In diesem Sinn 
sind für Husserl Tatsachen- wie Wesenswissenschaften noch posi­
tive Wissenschaften, die die Vorgegebenheit des Weltbodens hin­
sichtlich der Regionen von Natur und Geist voraussetzen.223

Husserl spricht selten vom (relativen) Gegensatzpaar der theo­
retischen und praktischen Einstellung. Die praktische Einstellung 
(vgl. Hua XIII, 450; Hua XXVII, 233) als Einstellung des 
Weltlebens steht, wie gezeigt, im Horizont der Mundanität. Sie ist 
,natürlich1, sofern in ihr der Weltglaube fungiert, sie ist aber auch 
nur so lange praktisch, soweit in ihr der Weltglaube fungiert. Sie ist 
die natürliche Einstellung in Besonderung auf das sie bestimmende 

223 In einer Fußnote der Beilage XII zu den Ideen 11 findet sich eine kurze und klare 
Beschreibung des Verhältnisses von tatsachenwissenschaftlicher, wesenswissen­
schaftlicher und transzendentalphänomenologischer Forschung: „Die Geisteswis­
senschaft, die historisch deskriptive und die Wesenswissenschaft haben die fakti­
sche Geisteswelt immer vorgegeben (bzw. die mögliche), ganz so wie in der 
,naturalen' Einstellung die Natur vorausgesetzt ist. Natürliche Einstellung über­
haupt ist: die natürliche Geisteswelt vorgegeben haben, und ihr ordnet sich die 
naturale Einstellung und die Natur selbst ein als Erkenntnisthema.“ Nach Vollzug 
der transzendentalen Epoche „komme ich auf das Neue, auf die absolute, 
transzendentale Subjektivität und das Universum ihrer Phänomene. Wenn ich aber 
keine Epoche vollziehe, so gewinne ich nur eine Geisteswissenschaft und geistes­
wissenschaftliche Psychologie auf dem natürlichen Boden der Geisteswelt, eine 
Paralele zur naturalen Psychologie“ (Hua IV, 369 f).

208

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


korrelative Verhältnis von Willenssubjektivität - Handlung - Hand­
lungsziel. Wie aber verhalten sich mundane und natürliche 
Einstellung zueinander? Husserl gebraucht die Begriffe synonym. 
Sachlich gesehen gibt es aber diesen wesentlichen Unterschied: Der 
Weltbezug des Phänomenologen, der die natürliche Einstellung mit 
der transzendentalen vertauschte, dann aber wieder in die natürliche 
,zurückkehrt1, ist nach diesem Durchschreiten modifiziert (vgl. 
unten IV.2.). In Hinblick darauf wäre es terminologisch zweck­
mäßig, mit natürlich lediglich den universalen Stil der Welt­
apperzeption vor dem erstmaligen Vollzug von transzendentaler 
Epoche und Reduktion zu bezeichnen, während der Phänomenologe 
im Rückgang in den Horizont des Weltglaubens zwar wieder in eine 
mundane, doch nicht in die natürliche Einstellung, wie sie vor der 
Durchführung der Epoche bestand, eintritt. Damit wäre termino­
logisch dem Sachverhalt Rechnung getragen, daß in dieselbe Ein­
stellungsweise eine Rückkehr nicht möglich ist.224

Gehört das Sicheinstellen als solches zur Mundanität, oder steht 
es auch in einem transzendentalen Bezug? Husserls Hinweis in den 
Ideen II auf das „Erzieherische“ der phänomenologischen Re­
duktion, die „überhaupt für die Erfassung von Einstellungsän­
derungen empfänglich“ machen soll (Hua IV, 179), weist zunächst 
auf eine mundan-praktische Aufgabe phänomenologischer Einstel­
lungslehre hin: Wenn sie im theoretischen Bereich von pädagogi­
schem Nutzen ist, dann liegt hierin eine von Husserl nicht weiter 
erörterte praktische Relevanz phänomenologischer Theorie (und 
eine Möglichkeit ihrer Praxisfunktion). Husserl selbst ordnet die 
Einstellung als solche dem Weltleben zu, sofern sie „einen habituell 
festen Stil des Willenslebens in damit vorgezeichneten Willens­
richtungen oder Interessen“ besagt (Hua VI, 326). Wir sahen schon, 
daß für Husserl die transzendentale Epoche eine mundan-praktische 
Seite besitzt, die sich im freien Willensentschluß des Epoche 
Übenden, in seinem spezifischen Interesse, in der Habitualisierung 
seiner Leistung ausdrückt. Die transzendentale Epoche erweist sich 
somit auch als Einstellung betrachtet als Extremum: Sie ist der 

224 Husserl bezeichnet zwar mitunter die ursprüngliche Situation vor der Epoche 
mit dem Zusatz ,naiv‘ („naiv-natürliche Einstellung“, vgl. Hua VI, 154).

209

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Willensentschluß zur Aufhebung aller Willenssetzungen. Doch 
während ihr Wille, ihr Interesse und ihre Habitualisierung gleich­
sam der transzendentalen Seite zugekehrt sind, indem sie sich auf 
die Durchführung der Epoche selbst beziehen, verhält es sich bei 
jenem pädagogischen Effekt, der sich aufgrund der transzendentalen 
Methode ergeben soll, umgekehrt: Er ist der Praxis zugewandt. 
Somit verweist er mehr noch als die Epoche selbst auf einen 
möglichen Schnittpunkt, in dem Mundanes und Transzendentales 
aufeinandertreffen. Das Erzieherische von Epoche und Reduktion, 
die mit dem Aufweis von irreduziblen Setzungsarten Einstellungs­
mannigfaltigkeiten eröffnen, liegt für Husserl offensichtlich in der 
Stiftung einer besonderen Erkenntnishabitualität, die der be­
stehenden Vielfalt des Wirklichen durch Rückgang auf die entspre­
chenden Evidenzquellen zu entsprechen versucht, d. h. zugleich, 
sich von praktischen Tendenzen zu Verabsolutierungen löst.

Die phänomenologische Einstellungslehre impliziert den Ge­
danken eines pluralisierbaren, nicht-monistischen Vemunftfel- 
des.225 Denn jede Einstellung korreliert mit einem in evidenter 
Anschaulichkeit aufweisbaren Seinsbereich, und Evidenz verweist 
für Husserl auf patent gewordene Vernunft. Die Phänomenologie 
der Einstellungen vermißt sozusagen die Höhen und Tiefen des 
„Vernunftraums“ (M. Fischer). Wie Husserl eine Pluralität von 
Vemunftformen denkt, zeigte sich uns bereits am Fall mundaner 
Ontologie, bei Ethik und Logik. Doch wie sieht dies in der 
transzendentalen Phänomenologie aus? Ebnet nicht der transzen­
dentalphänomenologische Ansatz jene Höhen und Tiefen ein, wenn 
von seinem Standpunkt aus alles nur transzendental ist, wird damit 
die gerade gewonnene Mannigfaltigkeit nicht sofort wieder in eine 
Einheitsform gepreßt? Um diese Frage zu beantworten, ist das 
Verhältnis von mundaner und transzendentaler Einstellung näher zu 
untersuchen.

225 Vgl. Severin Müller, „Das Apriori der Lebenswelt und die Vielfalt der 
Vernunft“, in: H. Kojima (Hg.), Phänomenologie der Praxis, a.a.O. 187 ff.

210

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.2. Transzendentale Phänomenologie und Eidetik

In diesem Kapitel soll das Verhältnis von transzendentaler und 
eidetischer Einstellung befragt werden. Der Nachweis der gegen­
über der transzendentalen Einstellung prinzipiellen Eigenständigkeit 
der eidetischen Einstellung liefert ein Indiz für das Aufeinan­
derverwiesensein beider Einstellungen im Korpus der transzen­
dentalen Phänomenologie. Die eidetische Einstellung stellt eine 
eigenständige Methode dar, die von der transzendentalen Einstel­
lung nicht ersetzt werden kann, zum anderen korreliert diese mit der 
transzendentalen Subjektivität, die konstitutiv-genetischer Grund 
für alle Sinnhaftigkeit ist, somit auch für die eidetische Einstellung 
und der in ihr zu gewinnenden sinnhaften Bestände, der Wesen. Auf 
den ersten Blick scheint beides einander auszuschließen.

2.2.1. Phänomenologische Psychologie und transzendentale Phäno­
menologie

Der erste Band der Ideen von 1913 führt die eidetische Reduktion 
vor der „phänomenologischen Fundamentalbetrachtung“, der Frei­
legung der transzendentalen Subjektivität und somit unabhängig 
von ihr, ein (vgl. Hua III,1, § 3). Die Selbständigkeit der eidetischen 
Methode zeigte sich vor allem in Husserls wiederholten Anläufen, 
eine Idealwissenschaft des Psychischen, eine „eidetische“, „phä­
nomenologische“, „intentionale“ oder „ontologische“ Psychologie, 
auszubilden. Diese Bestrebungen kulminierten in der Vorlesung 
über „Phänomenologische Psychologie“ vom Sommersemester 
1925 sowie in den Amsterdamer Vorlesungen von 1928 zum selben 
Thema, denen die Ausführungen des Encyclopaedia Britannica- 
Artikels (1927) über das Verhältnis von phänomenologischer Psy­
chologie und transzendentaler Phänomenologie vorausgingen (Tex­
te in Hua IX). Schon 1917, in seinem Aufsatz „Phänomenologie 
und Psychologie“, betont Husserl die Eigenständigkeit einer 
eidetischen Psychologie gegenüber der (transzendentalen) Phäno­
menologie: Es sei „grundfalsch“, „Phänomenologie und rationale 
Psychologie (Wesenswissenschaft vom Psychischen) zu identifi­

211

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zieren” (Hua XXV, 119). Bemerkenswerterweise fuhrt hier Husserl 
als Argument für die Verschiedenheit von transzendentaler Phä­
nomenologie und eidetischer Psychologie die phänomenologische 
Auffassung von der jeweiligen Perspektive auf die thematischen 
Gegenstände an: Hat es Eidetik mit Ideen überhaupt zu tun, so im 
Gegensatz dazu die transzendentale Phänomenologie „mit dem 
ideellen Gesamtinbegriff möglicher Phänomene, in denen diese Idee 
sich gibt, ausweist, bestimmt“ (ebd. 120). Diese Phänomene 
umspannen in Wesensallgemeinheit alle singulären Phänomene, in 
denen eine bestimmte mögliche Tatsache sich im Bewußtsein 
konstituiert (ebd.). Die Rede ist hier also noch nicht von einer 
möglichen Konstitution der Ideen, Wesen selbst. Auch die Vor­
lesung über „Phänomenologische Psychologie“ vertritt den 
Standpunkt einer eigenständigen apriorischen intentionalen Psy­
chologie: Die Wissenschaft von der universalen Strukturform der 
Erfahrungswelt soll eine apriorische Wissenschaft sein (Hua IX, 
69). Sie hat die Typik, das „invariante Wesen der vorgegebenen wie 
jeder möglichen erfahrbaren Welt“, zum Thema (ebd. 93). Als 
solche entspricht sie der ersten Lebensweltwissenschaft, die Husserl 
in der Krisis entwirft.

Verträglich mit der Eigenständigkeit einer apriorischen 
Psychologie ist der von Husserl ebenfalls schon früh geäußerte 
Hinweis auf die enge Verwandtschaft von Phänomenologie und 
Psychologie. War die Phänomenologie, selbst aus der Psychologie 
erwachsen,226 in ihrer frühen Phase bestrebt, sich von der (deskrip­
tiven) Psychologie abzugrenzen,227 so erblickte Husserl in den 

226 Vgl. z.B. den Untertitel von Husserls Philosophie der Arithmetik von 1891: 
„Logische und psychologische Untersuchungen“ (Text in Hua XII) und Husserls 
darauffolgende Auseinandersetzung mit Frege (Freges Rezension des Buches in: 
Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik 103 [1894] 313-332).
227 In den Logischen Untersuchungen betrieb Husserl de facto deskriptive 
Psychologie, insofern er zwar den intentionalen Gegenstand als prinzipielles Thema 
ins Auge faßte (vgl. V. Untersuchung, §§16 und 17), ihn aber in den durchgefuhr- 
ten Analysen nicht im Sinn einer Korrelationsforschung miteinbezog, sondern sich 
auf die Explikation der reellen, nicht- intentionalen Gehalte der Akterlebnisse 
beschränkte. In seiner späteren Selbstkritik im Vorwort zur zweiten Auflage der 
Logischen Untersuchungen spricht er von seiner „irreführenden Bezeichnung der 
Phänomenologie als deskriptiver Psychologie“ (Hua XVIII, 12 f.) und verweist auf 
seinen Aufsatz „Bericht über deutsche Schriften zur Logik in den Jahren 1895-99. 

212

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwanziger Jahren in der apriorischen intentionalen Psychologie die 
Möglichkeit eines wesentlichen Zugangs zur transzendentalen 
Phänomenologie. Das entscheidende Moment hierfür liegt in dem 
Umstand, daß intentionale Phänomenologie eine Grund- oder 
Vorform der Reduktion mit der transzendentalen Phänomenologie 
gemeinsam hat: das Absehen von allen objektiven Strukturen resp. 
objektiven Wissenschaften und die Zurückfuhrung auf das rein 
Subjektive, den subjektiven Erlebnisstrom - für die Psychologie den 
menschlich-subjektiven Erlebnisstrom im Raum-Zeit-Zusammen- 
hang der universalen Weltsetzung, für die Phänomenologie den 
Erlebnisstrom der transzendentalen Subjektivität. Vor allem in zwei 
Punkten rückt dabei die intentionale Psychologie, wie sie Husserl in 
den zwanziger Jahren konzipierte, in die Nähe der transzendentalen 
Phänomenologie: Einmal überwindet sie jede deskriptiv-psycho­
logische Sichtweise, indem sie sich nicht nur als phänome­
nologisch-psychologische Korrelationsforschung etabliert, sondern 
schon eine phänomenologische Reduktion auf die Immanenzsphäre 
des Bewußtseinsstroms der weltlichen Seele durchfuhrt (vgl. Hua 

Dritter Artikel“ aus dem Jahr 1903 (in Hua XXII, 201-215). Doch Husserls 
Selbstkritik zielt darauf, nicht die Analyse intentionaler Gehalte derjenigen der 
reellen Gehalte gegenüberzustellen, sondern die ,reine4, eidetische und als solche 
phänomenologische Forschung der empirischen Forschung seitens der deskriptiven 
Psychologie: „Behält das Wort Psychologie seinen alten Sinn, so ist Phänomeno­
logie eben nicht deskriptive Psychologie, die ihr eigentümliche,reine ‘ Deskription - 
d.i. die auf Grund exemplarischer Einzelanschauung von Erlebnissen [...] 
vollzogene Wesenserschauung und die deskriptive Fixierung der erschauten Wesen 
in reinen Begriffen - ist keine empirische (naturwissenschaftliche) Deskription, sie 
schließt vielmehr den natürlichen Vollzug aller empirischen (naturalistischen) 
Apperzeptionen und Setzungen aus“ (Hua XIX, 1, 23). Dies wird auch schon im 
Aufsatz von 1903 deutlich, wo Husserl schreibt: Die „Phänomenologie der 
Erkenntnis“ habe „die Erkenntniserlebnisse, in welchen der Ursprung der logischen 
Ideen liegt, unter Femhaltung aller über ihren reellen Inhalt hinausliegenden 
Deutung zu fixieren, zu analysieren und nun die ,eigentliche4 Meinung der logi­
schen Ideen, ihre allgemeinen Wesen, zur Evidenz zu bringen“ (Hua XXII, 206). 
Der intentionale Gegenstand, das Gegebensein der Wesen, erscheint hier wie ein 
Moment der Reellität. Um deutlich zu machen, daß schon die Analysen der Logi­
schen Untersuchungen in phänomenologischer, d. h. wesensallgemeiner Einstellung 
durchgefuhrt worden seien und nicht in empirisch-psychologischer, stellt Husserl 
den verdeckt deskriptiv-psychologischen Charakter der Analysen lediglich als eine 
terminologische Unzulänglichkeit (als „irreführende Bezeichnung“) hin.

213

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


IX, 282)228. Zum zweiten befreit sie sich durch eben diese 
Reduktion von jenem Objektivismus, der Husserl zufolge nicht nur 
den empirischen, sondern auch den ontologischen Wissenschaften 
anhaftet. Damit nimmt sie aber eine zwitterhafte Stellung zwischen 
transzendentaler Phänomenologie und regionalontologischer Wis­
senschaft ein. Diese Zwitterhaftigkeit diente anfänglich als Basis, 
die intentionale Psychologie als einen geeigneten Weg in die 
transzendentale Phänomenologie anzusehen.

Im Encyclopaedia Br itannica-Artikel betont Husserl die 
propädeutische Funktion, welche die intentionale Psychologie für 
die Hinfiihrung zur transzendentalen Phänomenologie besitzen soll. 
Mit ihr als Zwischenstation verteilen sich die Schwierigkeiten eines 
Vordringens in die Sphäre des Transzendentalen auf zwei Etappen: 
auf „die des Verständnisses der echten Methode ,innerer Erfah­
rung1, die schon zu Ermöglichung einer ,exakten1 Psychologie als 
rationaler Tatsachenwissenschaft gehört, und die des Verständ­
nisses der Eigentümlichkeit transzendentaler Fragestellung und 
Methode” (ebd. 296). Wie Husserl in den Amsterdamer Vorlesun­
gen feststellt, zeigt sich in der Freilegung des Seelisch-Subjektiven 
und des Transzendental-Subjektiven eine eigentümliche Parallelität 
zwischen phänomenologischer Psychologie und transzendentaler 
Phänomenologie: „Das transzendentale Seinsfeld ist, so wie seine 
Zugangsmethode transzendentaler Reduktion, eine Parallele zum 
phänomenologisch-psychologischen Feld, mit der Zugangsmethode 
der psychologischen Reduktion.“ (Ebd. 342) Im Übergang von der 
psychologischen Selbstapperzeption als Ich-Mensch, als Seele, in 
die transzendentale Selbsterfahrung erfolgt eine Identifizierung, das 
psychologische Selbst erkennt sich als das eigentlich transzen­

228 Husserl bezeichnet an dieser Stelle der Phänomenologischen Psychologie diese 
„Methode der phänomenologischen Reduktion'“ als „Grundmethode der reinen 
Psychologie“; die fast kongruente Beschreibung dieser Reduktion - „im Vollzug der 
phänomenologischen Reflexion“ hat der Phänomenologe Jeden Mitvollzug der im 
unreflektierten Bewußtsein betätigten objektiven Setzungen“ zu inhibieren und 
„damit jedes urteilsmäßige Hereinziehen der für ihn geradehin ,daseienden4 Welt“ 
(Hua IX, 282) - mit derjenigen der transzendentalen darf nicht vergessen lassen, daß 
erstere stets nur auf den Bewußtseinsstrom eines mundanen Ego zurückfuhrt, also 
auch Welt nicht in der radikalen Weise inhibiert wie im Fall der transzendentalen 
Epoche und Reduktion (vgl. oben 1.4.2.).

214

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dentale. Dies fuhrt Husserl zu der Feststellung, daß die Parallele 
von Psychologie und Phänomenologie „gewissermaßen“ eine 
„Deckung“ besage: „Die eine steckt sozusagen implizit in der 
anderen“, und er fugt hinzu: „beide als eidetische Disziplinen 
verstanden“ (ebd. 343).

Auch in den Amsterdamer Vorlesungen wird der phä­
nomenologischen Psychologie - trotz ihrer Deckung mit der 
transzendentalen Phänomenologie auf dem Boden dieser - für sich 
selbst ein Recht zugestanden. Dieses Recht nimmt sie vor allem 
dann in Anspruch, wenn sie sich nicht nur als propädeutische 
Vorstufe zur Phänomenologie verwirklicht, sondern, im Akt 
erneuter Verweltlichung, nach dem Erschließen der transzen­
dentalen Sphäre und der Begründung der transzendentalen Phä­
nomenologie, in die natürliche Einstellung zurückversetzt, „allem 
transzendental Festgestellten an Strukturgestalten einer möglichen 
transzendentalen Subjektivität die eidetische Bedeutung phäno­
menologisch-psychologischer Strukturen gibt“ (ebd.). Sie bildet 
sich dann als eidetische intentionale Psychologie, als Regel­
wissenschaft für alle empirische Wissenschaft vom Seelenleben, 
mit einem transzendentalen Vorzeichen, einem transzendentalen 
Wissensmodus, aus: „Bleibender Erwerb der transzendentalen For­
schung“ ist „das Wissen, das dem naiv positiven Psychologen fremd 
bleibt, daß die gesamte und speziell die psychologische Positivität 
noematisches Gebilde transzendentaler Leistungen ist“ (ebd.).229

Ähnlich heißt es im Paragraphen 35 der Cartesianischen 
Meditationen. Die Ausführungen dieses kurzen Abschnitts ver­
deutlichen, daß Husserl jenes Wissen als ein im Vollzug des 
psychologischen Interesses unthematisches Wissen, als ein Hin­
tergrundwissen auffaßt: Bei der Rückkehr in die intentionale 
Psychologie trete an die Stelle der eidetischen transzendentalen 
Phänomenologie „eine eidetische reine Seelenlehre, bezogen auf 
das Eidos Seele, deren eidetischer Horizont freilich [transzen­
dentalphänomenologisch] unbefragt bleibt“ (Hua I, 107). Wie jenes 
unthematische transzendentale Wissen in der Positivität 

229 Denselben Standpunkt vertritt Husserl auch im „Nachwort“ zu den Ideen I von 
1930(vgl. HuaV, 146 f.).

215

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bewußtseinsanalytisch gesehen genau wirkt, darüber spricht sich 
Husserl weder in den Texten zur Phänomenologischen Psychologie 
noch in den Cartesianischen Meditationen aus. Wie kann das 
eröffnete Transzendentale wirksam sein, wenn in der Mundanität 
der „transzendentale Sinn66 (ebd.) aller transzendentalen Refle­
xionen wieder aufgehoben wird? (Vgl. unten, IV. 2.)

In der Krisis zieht Husserl die Konsequenz dessen, was er 
bezüglich der Deckung von transzendentaler Phänomenologie und 
phänomenologischer Psychologie in den Amsterdamer Vorlesungen 
schon angedeutet hatte: „[...] reine Psychologie in sich selbst ist 
identisch mit Transzendentalphilosophie als Wissenschaft von der 
transzendentalen Subjektivität.66 (Hua VI, 261) Denn die radikale 
Frage nach dem „rein Eigenwesentlichen des seelischen Seins66 
(ebd.), der „echten und reinen Selbsterkenntnis66 (ebd. 264), führe 
zwingenderweise zur Freilegung der transzendentalen Subjektivität, 
auf deren Boden mit letztem Recht diese Fragen beantwortet 
werden können. Auch in der Krisis spricht Husserl zwar von der 
prinzipiellen Möglichkeit, nach der Rückkehr in die Mundanität 
eine mundane Psychologie zu begründen (ebd. 261, 267), entgegen 
seinen Ausführungen in den Cartesianischen Meditationen erblickt 
er hier jedoch offenbar keinen Ort mehr für eine eidetische Psy­
chologie.230 Ist damit der Gedanke einer apriorischen Psychologie 
ganz aufgegeben, und ist dies ein Anzeichen dafür, daß Husserl in 
seinem letzten Werk der eidetischen Forschung überhaupt keinen 
Raum mehr zuweist?

Dies ist nicht der Fall. Husserl merkt zwar an, daß „die Idee einer 
Ontologie der Welt, die Idee einer objektiven universalen 
Wissenschaft von der Welt, die hinter sich ein universales Apriori 
hätte, welchem gemäß jede mögliche faktische Welt more 
geometrico erkennbar wäre66, ein „nonsens“ sei (ebd. 268), doch 
nimmt er davon offenbar den Gedanken einer regionalen Ontologie 

230 Vgl. auch den Artikel von Elisabeth Ströker, „Husserls letzter Weg zur 
Transzendentalphilosophie im ÄHszs-Werk“ (Zeitschrift Jur philosophische For­
schung, wiederabgedruckt in: dies., Phänomenologische Studien, Frankfurt am 
Main 1987, 115-138). Während Ströker das Verhältnis von transzendentaler 
Phänomenologie und phänomenologischer Psychologie zu bestimmen sucht, geht es 
uns hier um die Frage nach der Möglichkeit einer eidetischen Psychologie.

216

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Natur aus. Gerade eine solche Ontologie aber sei auf das 
psychische Sein nicht übertragbar, da dieses die radikale Freilegung 
des rein Subjektiven fordere; eine obzwar reine, aber zugleich 
objektive Wissenschaft vom Seelischen, eine Ontologie, wider­
spräche somit seinem Wesen. Wenn aber das seelisch-geistige Sein 
nicht in einer Ontologie faßbar ist, scheidet auch der Gedanke einer 
universalen Ontologie als universaler Weltwissenschaft aus.

Husserl erkennt aber eine apriorische Wissenschaft vom rein 
Subjektiven weiterhin an: die transzendentale Phänomenologie 
selbst (seelisches Sein sei „in transzendentaler Universalität“ und 
„in prinzipieller Wesensallgemeinheit in Form einer apriorischen 
Wissenschaft“ erforschbar [ebd.]). Diese apriorische Wissenschaft 
ist nicht identisch mit reiner Psychologie, die damit zur „tran­
szendentalen Psychologie“ wird (ebd. 261), wenn sie auch deren 
wissenschaftstheoretische Funktion in der Begründung einer mun- 
danen Psychologie als Tatsachenwissenschaft, „die Rolle der 
apriorischen Wissenschaft” (ebd. 263), übernimmt. Mit der Auf­
hebung der Möglichkeit einer eidetischen Psychologie in Husserls 
Spätphilosophie ist somit die prinzipielle Forderung nach eide- 
tischer Forschung nicht mitdurchstrichen. Die Auflösung der mun- 
danen eidetischen Psychologie entzieht ihr allerdings den mundanen 
Boden, denn von der Zurückweisung einer mundan-apriorischen 
Wissenschaft vom rein Subjektiven ist die gesamte intentionale 
Anthropologie als eine der mathematischen Idealwissenschaft 
parallele Idealwissenschaft von allem menschlich-geistigen Sein 
betroffen. Dieser Zug kündigt sich schon in Husserls Vortrag 
„Phänomenologie und Anthropologie“ aus dem Jahr 1931 an, in 
dem jeder Art von Anthropologie als Weltwissenschaft, als 
universale Lehre vom Menschen, das Recht abgesprochen wird, als 
Philosophie auftreten zu können (Hua XXVII, 179); allerdings ist 
darin nicht die Rede von der Möglichkeit einer Anthropologie als 
einer universalen Mathesis des Geistigen. Wenn nun aber in der 
Krisis die Möglichkeit einer mundan-eidetischen Psychologie 
aufgehoben und die eidetische Wissenschaft vom Geistigen in die 
transzendentale Philosophie verlagert wird, dann stellt sich die 
Frage, welche Funktion die ontologische Lebensweltwissenschaft, 
die erste Wissenschaft von der Lebenswelt, noch besitzen kann.

217

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese erste Lebensweltwissenschaft entspricht, wie wir sahen, 
gerade der Idealwissenschaft vom Weltlich-Psychischen; fällt diese 
weg, wird auch einer Ontologie der Lebenswelt der Boden 
entzogen. Ein Widerspruch innerhalb der Kriszs-Schrift?231

Husserl spricht sich in der Krisis nicht näher darüber aus, ob der 
ontologischen Lebensweltwissenschaft Selbständigkeit zukommen 
soll oder ob sie nur die Funktion hat, zur transzendentalen Phä­
nomenologie hinzuleiten. Husserl bemerkt, daß die Aufgabenstel­
lung der zweiten, der nichtontologischen, transzendentalen Wissen­
schaft von der Lebenswelt die der ersten, ontologischen Lebens­
weltwissenschaft „mitumspanne“ (Hua VI, 145), was eher darauf 
hinweist, daß die erste Wissenschaft von der Lebenswelt, wie dann 
im letzten Teil der Krisis die intentionale Psychologie, nur den 
Charakter einer Durchgangsstation besitzt.

Eugen Fink betont in seinem Entwurf zur Fortsetzung der Krisis 
jedoch (vgl. ebd. 514-516), daß ein Unterschied zwischen Psy­
chologie und Phänomenologie „auch nach dem Durchlaufen des 
Weges von der Psychologie zur Transzendentalphilosophie“ be­
stehe: „Psychologie ist nicht ein ,bloßes Vorstadiurrf der Phäno­
menologie, durch eine Reflexion auf ihren Einsatz befangen: das ist 
sie einmal als Stadium des Weges in die Phänomenologie. Aber 
wenn sie diesen Weg durchlaufen, wenn sie ,gemündet‘ ist, auch 
dann besteht noch ein Unterschied zwischen beiden.“ (Ebd. 515)232 
Den Grund für diesen Unterschied erblickt Fink in der Tatsache, 
daß, kehrt der Transzendentalphänomenologe in die mundane 
Weltstellung zurück, sich seine transzendentalen Erkenntnisse 
mundanisieren, verweltlichen: In der mundanen Selbstapperzeption 
als Ich-Mensch werden sie zu Korrelaten der psychischen 
Selbstauffassung (vgl. ebd. 516). Bedeutet dies, daß zwar Psy­

231 Vgl. die Bemerkung von L. Landgrebe, „daß der Teil über die Lebenswelt erst 
nachträglich eingefugt und daher nur höchst mangelhaft mit dem ganzen Text 
verbunden ist“ (ders., „Lebenswelt und Geschichtlichkeit des menschlichen 
Daseins“, in: B. Waidenfels, J. M. Broekman und A. Pazanin [Hg.], Phäno­
menologie und Marxismus, Bd. 2, a.a.O. 26).
232 Husserl selbst spricht in Entwürfen zum Schlußteil der Krisis (von 1936) von 
„einer Psychologie, die selbst schon transzendental ist und doch ein Recht haben 
soll, für die vorgegebene Welt objektive Wahrheiten auszusprechen“ (Hua XXIX, 
169).

218

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chologie als Tatsachenforschung weiterhin möglich und nötig (vgl. 
ebd. 266), eine mundan-eidetische psychologische Forschung dabei 
jedoch nicht mitinbegriffen sei, da, wie Husserl konstatiert, die 
transzendentale Philosophie eben die eidetische Disziplin für alle 
mundan-empirische Psychologie abgebe?

Werfen wir einen Blick auf die grundlegende Aufgabenstellung 
der Krisis. Es geht in ihr um die Frage nach der Ermöglichung einer 
universalen strengen Wissenschaft, also um Husserls altes 
Anliegen.233 Der Untertitel der Krisis lautet: „Eine Einleitung in die 
phänomenologische Philosophie“. Die Krisis-Schrift kann zu Recht 
als eine Zusammenfassung (und ein Weiterdenken) der ver­
schiedenen Reflexionen Husserls über die möglichen Wege in die 

233 In der Krisis schwört Husserl keineswegs seinem Ideal einer strengen Wissen­
schaft ab, wie immer wieder verlautet. Als Beleg wird vor allem der Satz aus 
Beilage XXVIII zur Krisis (Hua VI, 508-513) zitiert: „Philosophie als Wissen­
schaft, als ernstliche, strenge, ja apodiktisch strenge Wissenschaft - der Traum ist 
ausgeträumt“ (508). Dabei wird der rhetorische Charakter dieses Satzes übersehen. 
Wie schon im ersten Satz dieses Textes („Bestreitung der wissenschaftlichen 
Philosophie“) und dann im weiteren Textverlauf deutlich wird, geht es Husserl 
darum, nach den Weisen der zeitgenössischen Ablehnung der Idee strenger Wissen­
schaft zu fragen, und nicht um ein Selbstbekenntnis. - R. N. Smid weist darauf hin, 
daß dieser Text nicht, wie vom Herausgeber von Hua VI datiert, im Sommer 1935 
entstanden ist, sondern im Jahr davor (Hua XXIX, S. XVIII). Dieser Text steht in 
der Tat in engem thematischen Zusammenhang zu Husserls sogenannter „Prager 
Abhandlung“, die er auf Einladung des Komitees zur Vorbereitung des Achten 
Philosophen-Kongresses in Prag 1934 als Antwort auf die gestellte Frage nach der 
„gegenwärtigen Aufgabe der Philosophie“ verfaßte (vgl. Hua XXVII, 184-221, und 
die Einleitung der Herausgeber, S. XXV-XXIX) und die die Keimzelle für den 
Krisis-Text darstellt (s. unten Anm. 31). So zeigt ein Textvergleich von Prager 
Abhandlung und Beilage XXVIII der Krisis in der Tat nicht nur eine Parallele in 
der rhetorischen Formulierung des Anfangsteils, sondern die Beilage nimmt auf das 
Thema der Abhandlung Bezug („Philosophie ist in Gefahr, d. i., ihre Zukunft ist 
gefährdet - sollte das nicht der Frage nach der gegenwärtigen Aufgabe der Philo­
sophie als Frage in einer solchen Zeit einen ausgezeichneten Sinn geben?“ [Hua VI, 
509]). Zudem charakterisiert sich der Text der Beilage als eine geschichtsphilo­
sophische Besinnung; so heißt es schon im zweiten Teil des ersten Satzes: „Not­
wendigkeit der Besinnung - die Besinnung historisch - wie bedarf es der Ge­
schichte?“ (Ebd. 508) Bei der Umarbeitung der Prager Abhandlung zum Wiener 
Vortrag wollte Husserl den Text „als einen historischen Eingang in die Phäno­
menologie“ ausarbeiten.

219

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


transzendentale Phänomenologie angesehen werden.234 Bei diesen 
Überlegungen steht die Psychologie im Mittelpunkt eines um­
fassenden geschichtsphilosophischen Aufrisses235 , dient mithin 
nicht mehr nur dem Zweck - wie noch in den Vorlesungen zur 
phänomenologischen Psychologie -, einen Zugang zur transzenden­
talen Subjektivität zu bahnen. Husserls bekannte These in der Krisis 
lautet, daß die neuzeitliche europäische Philosophie teleologisch auf 
die Ausbildung einer Transzendentalphilosophie ausgerichtet war, 
daß sie dieser teleologisch vorgezeichneten Idee jedoch nicht 
entsprach, weil ihr Verhältnis zur Psychologie nie eindeutig erhellt 
wurde: Es gelang nicht, das Verhältnis von empirischer und tran­
szendentaler Selbstapperzeption zu klären (vgl. ebd. 205). Die 
Ursache hierfür lag für Husserl wiederum darin, daß sich die 
Psychologie an der objektivistischen Konzeption der neuzeitlichen 
Wissenschaft more geometrico und an ihrem psychophysischen 
Dualismus orientierte. Demzufolge trug sie „die Hauptschuld 
daran“, „daß die Transzendentalphilosophie aus ihrer peinlichen Si­
tuation keinen Ausweg fand“ (ebd. 206), da sie nicht die „not­
wendig vermittelnde Arbeit“ leistete für „eine konkret-hand- 
anlegende, von allen Paradoxien befreite Transzendentalphilo­
sophie“ (ebd. 206 f.).

234 Zum Weg über die Psychologie treten noch die Wege über die Lebenswelt- 
Problematik (dritter Teil, Abschnitt A) und über eine geschichtsphilosophische 
Analyse (zweiter Teil). Kennzeichnend für die ÄHszs-Schrift ist, daß sich alle diese 
Wege durchdringen.
235 Die geschichtsphilosophische Hinleitung zur transzendentalen Phänomenologie 
darf somit als grundlegend für die ganze Äzzszs-Schrift angesehen werden. Darauf 
verweist schon die Vorgeschichte der Schrift: Im Sommer 1934 bat E. Rädl, der 
Organisator des Achten Internationalen Philosophen-Kongresses in Prag Husserl 
um eine Stellungnahme zur Frage nach der Aufgabe der Philosophie in der Ge­
genwart. Husserl verfaßte daraufhin nicht nur einen kürzeren Beitrag, der in den 
Kongreßakten abgedruckt wurde (Hua XXVII, 240-244), sondern eine längere 
Abhandlung zum selben Thema (ebd. 184-221). Der Text wurde zur Grundlage für 
Husserls Wiener Vortrag vom Mai 1935 („Die Philosophie in der Krisis der 
europäischen Menschheit“, Hua VI, 314-348), und dieser Vortrag bildete seinerseits 
die Vorstufe für Husserls Prager Vorträge vom November desselben Jahres („Die 
Krisis der europäischen Wissenschaften und die Psychologie“), die mit wenigen 
Änderungen die Grundlage für den zu Husserls Lebzeiten erfolgten Teildruck 
(erster und zweiter Teil) der Krisis-Arbeit bildeten.

220

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


An dieser geschichtsphilosophischen Perspektive der Xrzszs- 
Schrift ist in unserem Zusammenhang zweierlei bedeutsam. Zum 
einen fallt auf, daß Husserl durchweg Transzendentalphilosophie 
und Psychologie gegenüberstellt, daß er also nicht von transzen­
dentaler Phänomenologie und von empirisch oder apriorisch näher 
bestimmter Psychologie spricht. Die Rede von ,Transzendentalphi­
losophie1 könnte sich zwar dem geschichtsphilosophischen Ab­
sehen der Schrift entsprechend auf den teleologischen Sinn der 
wahren universalen Wissenschaft beziehen, wie er in der Neuzeit 
für Husserl in den transzendentalen Systemen seit Descartes 
durchbricht und sich in der transzendentalen Phänomenologie 
erfüllt, insofern diese die den eigentlichen Sinn aller Transzen­
dentalwissenschaft zum Austrag bringende Wissenschaft vom 
Transzendentalen wäre; doch die Rede von Philosophie1 weist bei 
Husserl in erster Linie auf die von der Phänomenologie als Erster 
Philosophie unterschiedene Stufe der Zweiten Philosophie oder 
Metaphysik hin.236 Auch der Untertitel der Krisis ist ein Hinweis 
darauf, daß es in ihr - im Gegensatz zu früheren »Einleitungs­
schriften1 Husserls - nicht mehr allein um die Hinführung zur 
Phänomenologie als Vorstufe zur phänomenologischen Philosophie 
geht, sondern um die Freilegung des vollen neuzeitlichen ge­
schichtsphilosophischen Sinnes einer Transzendentalphilosophie, 
dessen entscheidendes, ihn offenbar machendes Moment die 
Phänomenologie ist. Diese geschichtsphilosophische, das Tran­
szendentale enthüllende Perspektive und nicht das Ziel einer 
didaktischen Hinführung in die transzendentale Phänomenologie, 
wie etwa noch in den Amsterdamer Vorlesungen, ist für das 
Vorgehen Husserls in der ÄTzs/s-Schrift symptomatisch. Die 
geschichtsphilosophische Betrachtung ist zugleich eigentümlich 
dialektisch: Sie synthetisiert heterogene phänomenologische Vor­
gehensweisen (intentionale Psychologie - transzendentale Phänome­
nologie) in einer vorgängig leitenden transzendentalphilosophischen 
Perspektive. Die ontologische Lebensweltanalyse steht somit, wie 
nun deutlicher wird, nicht auf einer eigenen Stufe, auf der sie zudem 

236 Zu Husserls Begriff der Philosophie vgl. die Arbeit von K. Schuhmann, 
„Husserls Idee der Philosophie“, in: Husserl Studies 5 (1988) 235-256.

221

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


didaktisch vorwiese auf das eigentlich und letztlich zu Enthüllende, 
die transzendentale Subjektivität, sondern sie ist schon vorgängig 
umfangen, ,aufgehoben4 in die geschichtsphilosophische transzen­
dentale Betrachtung; sie ist ihrer mundanen Ausrichtung zum Trotz 
selbst schon (unvollständige) Analyse in transzendentaler Absicht. 
Daher lautet bereits die Überschrift des Paragraphen 35, der nur die 
erste, die mundane Epoche von den objektiven Wissenschaften 
behandelt: „Analytik der transzendentalen Epoche“, was widersin­
nig wäre, würde es sich um die Fassung einer eigenständigen Le­
bensweltwissenschaft handeln.

Zum zweiten entspricht der geschichtsphilosophischen Intention 
und der ihr eingeordneten Funktion einer ontologischen Lebens­
weltwissenschaft die Stoßrichtung der in der Krisis vorgetragenen 
Wissenschaftskritik. Husserl wiederholt in der Krisis seinen 
Vorwurf, die neuzeitliche Wissenschaft habe es zu keiner wis­
senschaftlichen Disziplin vom Eigenwesentlichen der Seele ge­
bracht, doch die alternative Forderung heißt jetzt nicht Ausbildung 
einer apriorischen mundanen Psychologie wie etwa im Logos- 
Artikel. Das Scheitern in der Begründung einer wahren Psychologie 
gilt in der Krisis als Indiz für den verhinderten Durchbruch einer 
echten Transzendentalphilosophie. So lautet, wie wir sahen, 
Husserls Vorwurf an die neuzeitliche Wissenschaft, daß sie im 
Objektivismus steckengeblieben sei. Objektiv gerichtet ist aber 
noch jede mundan-apriorische Forschung, und überwunden werden 
kann der Objektivismus für Husserl nur mit der Aufdeckung des 
Weltverhältnisses der transzendentalen Subjektivität. Die Alter­
native zu der in der Krisis vorgetragenen Wissenschaftskritik 
besteht für Husserl mithin allein in der Ausbildung einer tran­
szendentalen Philosophie, die die Stufen mundan-apriorischer und 
transzendentalphänomenologischer Forschung in sich aufgehoben 
hat. Somit ist auch die in der Krisis geäußerte Wissenschaftskritik 
ein Beleg dafür, daß es für Husserl offenbar eine selbständige 
ontologische Phänomenologie nicht mehr geben kann und daß dem 
Gedanken einer ontologischen Lebensweltwissenschaft eine 
eigenständige Bedeutung nicht mehr zukommt. In diesem Sinn 
stünde die von Husserl eingeschlagene Wegrichtung zur transzen­
dentalen Lebensweltwissenschaft über die ontologische in keinem 

222

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Widerspruch zu seinem Verdikt einer mundan-apriorischen 
Psychologie.

Diese Position Husserls, die er in der Krisis bezüglich der 
Zurückweisung einer apriorischen mundanen Psychologie offenbar 
einnimmt, hätte für seine Auffassung vom Ganzen der Wissen­
schaften eine wesentliche Konsequenz. Denn die Aufhebung der 
Möglichkeit einer mundan-apriorischen Psychologie besagt nicht 
weniger als eine Störung des Gleichgewichts in Husserls Bauplan 
der Wissenschaften. Hatte Husserl früher den Gedanken einer 
Mathesis des geistigen Seins verfochten, die wie erwähnt in Ana­
logie zur Mathesis des naturhaften Seins, wie sie mit der neu­
zeitlichen Mathematik für die Ausbildung der exakten naturwissen­
schaftlichen Disziplinen maßgebend wurde, entwickelt werden 
sollte, so bleibt nach den Ausführungen der Krisis diese Stelle leer. 
Die transzendentale Philosophie übernimmt zwar die Aufgaben der 
apriorischen Psychologie, doch nicht im Horizont der Mundanität. 
Der von Husserl früher vertretene Anspruch einer Mathesis des 
Geistigen wird nicht mehr diskutiert. Die implizite Zurückweisung 
dieses Anspruchs erfolgt mit dem Hinweis darauf, daß es eine 
Mathesis vom Subjektiven nicht in der Gestalt einer objektiven 
Wissenschaft geben könne. Eigenartigerweise behält jedoch die 
apriorische Mathematik der Natur, deren Sinngeschichte im zweiten 
Teil der Krisis einer umfassenden Kritik unterzogen wird, ein 
prinzipielles Recht. Allerdings wird nicht recht deutlich, wieweit 
Husserls Kritik an der Mathesis der Natur und den neuzeitlichen 
Naturwissenschaften wirklich reicht. Es scheint Husserls Ansicht zu 
sein, daß nicht nur die objektive (freilich letztlich auch tran­
szendental aufzuklärende) Haltung der Naturwissenschaft berechtigt 
sei, sondern daß wahre Naturwissenschaft sich in Form der ob­
jektiven, mathematisierenden neuzeitlichen Naturwissenschaften zu 
vollziehen habe. Husserl beanstandet daher nicht die Idealisierung 
seitens der exakten Naturwissenschaften als solche, sondern die 
Unaufgeklärtheit ihrer transzendentalen Grundlagen. Damit ist ein 
Unternehmen gefordert, das ohnehin nicht in die Domäne der 
mundanen Wissenschaft fallt.

Husserl forderte, wie er bereits im Encyclopaedia Britannica- 
Artikel schreibt, die Aufklärung eines Jeden Apriori“ als 

223

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„transzendentaler Leistung“ (Hua IX, 297). Wird mit der Feststel­
lung des Apriori auch deren subjektive Methode durchsichtig, 
würden Paradoxie und Grundlagenkrisen der Wissenschaften 
aufgelöst (ebd.), und weiter: „Hinsichtlich der historisch gewor­
denen apriorischen Wissenschaften, geworden in transzendentaler 
Naivität, ergibt sich als Konsequenz, daß nur eine radikale 
phänomenologische Begründung sie in echte, methodisch sich 
völlig rechtfertigende Wissenschaften verwandeln kann.“ Husserl 
fugt noch hinzu: „Eben damit aber hören sie auf, positive (dogmati­
sche) Wissenschaften zu sein und werden zu unselbständigen 
Zweigen der einen Phänomenologie als universaler eidetischer 
Ontologie.“ (Ebd.) Schon hier sind alle regionalen Ontologien auf 
die apriorische transzendentale Phänomenologie bezogen. Doch die 
Unselbständigkeit der apriorischen Wissenschaften besagt nicht, 
daß nun die transzendentale Phänomenologie deren Geschäft 
übernehmen würde. Denn diese klärt die transzendentale Sinnge­
nesis etwa mathematischer Ideengehalte auf und operiert nicht 
selbst mit ihnen. Die apriorischen Wissenschaften erhalten einen 
transzendentalen Index, der besagt, daß sie sich selbst letztlich im 
Transzendentalen durchsichtig und dort im Umfang ihres 
wissenschaftlichen Zugriffs abgesteckt werden.

Selbst eine solche relative Selbständigkeit soll es für eine 
Mathesis des Geistigen den Ausführungen der Krisis zufolge nicht 
mehr geben, auch der Operationsbereich dieser Mathesis wird ins 
Transzendentale verlegt. Das hätte zur Folge, daß das Wissen- 
schaftsgefüge im Husserlschen Sinn nicht mehr zwischen den Polen 
der mundan-apriorischen Erforschung von Natur und Geist, denen 
ihre Grundlegung im Transzendentalen gegenüberstünde, aufge- 
spannt würde. Vielmehr würde nun die Transzendentalphilosophie, 
die zugleich die Mathesis des Geistigen ist, nur mehr mit der 
mundan-apriorischen Mathesis der Natur kontrastieren und für ihre 
Begründung aufkommen. Dies wiederum würde bewirken, daß es 
nur mehr eine einzige Weise apriorischer Objektivität gäbe, eben 
die der mathematischen Wissenschaften. Abgesehen von der 
generellen Fragwürdigkeit, nur diese Objektivität der Mathesis des 
Naturhaften und nur als mathematische gelten zu lassen, könnte 
dieses Ergebnis allerdings paradoxerweise auch als ein Ausdruck 

224

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von Husserls spezifischer Kritik an den neuzeitlichen Naturwissen­
schaften genommen werden: Deren Zugriff wird die Psychologie 
radikal entzogen, sie selbst in ihrer Grundlegungsbedürftigkeit auf 
die Transzendentalphilosophie verwiesen.

Diese Lesart der Tilgung einer eidetischen (ontologischen) Psy­
chologie in Husserls Spätwerk scheinen Bemerkungen Husserls, die 
er 1936 zum geplanten Schlußteil der Krisis niederschrieb, zu 
relativieren. Hier nämlich spricht Husserl von der Möglichkeit einer 
„Psychologie als objektiver Wissenschaft“ im Sinn einer „abso­
luten, universalen Ontologie“ (Hua XXIX, 170) nach dem Rück­
gang von der transzendentalen in die mundane Einstellung. Doch 
diese ontologische Psychologie erweist sich als Hilfswissenschaft 
der Transzendentalphilosophie, indem sie in bezug auf diese 
lediglich didaktischen Zwecken Genüge leisten soll. Sie soll zum 
einen „für den in der Welt seienden und auf den Boden der Welt 
sich stellenden Menschen“ weiterhin ,Wegfunktion1 für den 
Übergang in die transzendentale Einstellung übernehmen, indem sie 
die zwingende Notwendigkeit dieses Übergangs einsichtig macht. 
Zum zweiten soll sie „Methode für eine Art von transzendentalen 
Aussagen“ sein, „die für die konstituierte Welt zu machen sind, auf 
die das menschliche Lebensinteresse normalerweise geht“ (ebd.). 
Solcherart wird sie zur Vermittlungsinstanz zwischen natürlicher 
und transzendentaler Einstellung, und zwar einmal im Übergang in 
die transzendentale und zum anderen bei der Rückkehr in die 
natürliche Einstellung. Dies aber bedeutet, daß ihr in der Tat keine 
Eigenständigkeit in dem Sinn zukommt, daß sie ihre apriorischen 
Gehalte selbst zu verantworten hätte. Die zitierte Stelle verdeutlicht, 
daß Husserl im Zusammenhang seines geschichtsphilosophischen 
Konzepts der apriorischen Psychologie zwar noch eine Position 
einräumt, daß diese aber ganz auf die Transzendentalphilosophie 
bezogen ist: sei es in der Funktion einer Hinleitung in die 
transzendentale Einstellung, sei es in der Funktion, mit (ver­
weltlichter) transzendental-apriorischer Erkenntnis im Mundanen zu 
operieren. In dem einen Fall erhält sie als Brücke in die 
Transzendentalphilosophie ihre Berechtigung nur von dieser, im 
anderen Fall werden ihr die apriorischen Gehalte von der 
Transzendentalphilosophie vorgegeben. Diese Deutung vermag das

225

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aufgehen der phänomenologischen Psychologie in Transzen­
dentalphilosophie und gleichzeitig die weiterhin bestehende relative 
Differenz beider plausibel zu machen, die eine relative ist, weil die 
phänomenologische Psychologie nicht mehr die volle Eigen­
ständigkeit wie in Husserls früheren Konzeptionen besitzt.237

Wie die Überlegungen zum Verhältnis von transzendentaler 
Einstellung einerseits und Eidetik am Beispiel der Psychologie 
andererseits zeigen, bedarf selbst ein Standpunkt, wie er in der 
Krisis eingenommen wird, in der die Möglichkeit einer apriorischen 
Psychologie ins Transzendentale aufgehoben ist, prinzipiell noch 
der eidetischen Einstellung: nicht nur zum Zweck der (mundanen) 
Fixierung und Klärung der noch verbliebenen Mathesis der Natur, 
sondern vor allem zum Zweck der Durchführung der Tran­
szendentalphilosophie selbst und der Transzendentalphilosophie als 
apriorischer Mathesis des Geistigen sowie der ontologischen ,Hilfs- 
wissenschaft‘ der Psychologie. Denn der Vollzug der transzen­
dentalen Einstellung allein ergibt noch keine Wissenschaft; damit 
Transzendentalphilosophie als apriorische Wissenschaft möglich 
wird, bedarf sie, wie Husserl stets betont, zusätzlich der eidetischen 
Einstellung.238 Doch hier taucht eine Schwierigkeit auf: Die Auf­
klärung der Sinngenesis von Ideen durch die transzenden­
talkonstitutive Phänomenologie in der universalen Einklammerung 
der Weltsetzung erfolgt in apriorischer Allgemeinheit, welche 
jedoch nur sinnvoll erscheint in bezug auf eine mögliche Welt. 
Wird damit die Transzendentalphilosophie in ihrem Vollzug von 
transzendentaler und eidetischer Einstellung nicht zu einem 
Zwitterwesen, steht sie nicht selbst zwischen Transzendentalität und

237 Dieses Ergebnis stimmt mit dem Aufweis von Ströker („Husserls letzter Weg 
zur Transzendentalphilosophie im Krisis-Werk“, a.a.O.) überein. Ströker hebt das 
Zusammengehen von transzendentaler Phänomenologie und phänomenologischer 
Psychologie im Fall des Reduktionsgeschehens von der Differenz der unter­
schiedlichen Interessen ab, die für die Einstellungen von Transzendentalphilosophie 
einerseits und ontologischer Psychologie andererseits leitend sind.
238 Vgl. die Stelle in den Cartesianischen Meditationen'. „So erheben wir uns zur 
methodischen Einsicht, daß neben der phänomenologischen Reduktion die 
eidetische Intuition die Grundform aller besonderen transzendentalen Methoden ist, 
daß beide den rechtmäßigen Sinn einer transzendentalen Phänomenologie durchaus 
bestimmen.“ (Hua 1,106)

226

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mundanität, wenn eidetische Einstellung stets Welt, und sei es auch 
nur mögliche Welt, setzt, also an die Mundanität gebunden ist? Ist 
dies nicht ein widerspruchsvolles, ja absurdes Unternehmen? Oder 
ist es Ausdruck eines Verhältnisses, das nicht mit formallogischen 
Argumenten beurteilt werden darf, das de facto besteht, weil ihre 
Bestandteile nicht weiter rückführbare Prinzipien bilden? Ist aber 
Eidetik überhaupt auf Mundanität festzumachen? Um diese Fragen 
zu beantworten, soll Husserls Auffassung von der transzendentalen 
Konstitution ideal-allgemeiner Gegenstände darzulegen.

2.2.2. Eidetik und Transzendentalität

Husserl unterscheidet zunächst zwei Arten von allgemeinen Ge­
genständen: einmal die Allgemeinheiten, die unthematisch das All­
tagsleben bestimmen und in der wissenschaftlichen Begriffs­
bildung zu Objekten des theoretischen Interesses werden können, 
und zum anderen die in der Ideation spontan erzeugten Aprioritäten. 
Husserl betont, daß die Konstitution der letzteren, der reinen 
Allgemeinheiten, von der Konstitution der ersteren, der empirischen 
Allgemeinheiten, grundsätzlich verschieden, von diesen völlig 
unabhängig ist (vgl. EU 385). Die empirischen Allgemeinheiten 
erwachsen aus den Horizontantizipationen des welterfahrenden 
Lebens: Welterfahrung zeichnet in ihrem Verlauf einen Be­
kanntheitshorizont, eine Typik der erfahrenen Dinge, vor. Diese 
Typik läßt ihrer Vorzeichnung entsprechend jeden neu erfahrenen 
Gegenstand begegnen, dieser fugt sich in die Typik ein oder 
erweitert sie entsprechend (vgl. ebd. 381 f., 398 £). Das Prinzip 
dieser passiven Vorkonstitution solcher Typisierungen ist für 
Husserl die Assoziation: „Das als individuell Neues Erfahrene ist 
zunächst nach dem eigentlich Wahrgenommenen bekannt; es 
erinnert an Gleiches (bzw. Ähnliches).“ (Ebd. 399) Das empirisch 
Allgemeine ist ein präsumtives Allgemeines, ein solches, zu dem 
„ein unbestimmt offener Horizont unbekannter Merkmale“ (ebd. 
401) gehört, demzufolge sein Geltungsumfang ergänzt, Teile von 
ihm durchstrichen, es selbst begrenzt werden können. Nicht der 
bloße Umstand, daß empirische Allgemeinheiten Horizontanti­

227

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zipationen entstammen, markiert ihren wesentlichen Unterschied zu 
den reinen Allgemeinheiten, sondern die Art und Weise, wie sie 
solchen Antizipationen erwachsen: indem sie den Horizont prä­
sumtiv ansetzen, d. h. mit einer Seinsgeltung ausstatten (vgl. Hua 
IX, 84), die prinzipiell modalisierbar ist.

Beide Klassen von Allgemeinheiten, die empirischen wie die 
wesensmäßig reinen, verweisen für Husserl auf ein korrelatives 
Konstituiertsein in „zugehörigen Prozessen erzeugender Spontanei­
tät, in denen sie zu ursprünglicher Gegebenheit kommen (EU 397; 
vgl. Hua III, 43). Doch nur die empirischen Allgemeinheiten der 
Tatsachenwissenschaften sind, als fundiert in den Bekannt­
heitsvorzeichnungen des welterfahrenden Lebens (vgl. EU 401), auf 
faktische Wirklichkeit bezogen. Der spontane Akt der Wesens­
schau, der die reinen Allgemeinheiten gibt, löst sich hingegen durch 
seine willentliche Einklammerung aller Existenzsetzung bezüglich 
der Faktizität von aller Bindung an Wirklichkeit und hat es nur mit 
reinen Möglichkeiten zu tun (EU 423 f.):239 Die eidetische Methode 
(vgl. Hua IX, § 9, EU § 87) ist nicht an die jeweilig-zufällige 
Horizontantizipation der Erfahrung von Wirklichkeit geknüpft, 
sondern hat, indem sie sich von der Daseinsthesis des Faktums löst, 
den Horizont einer prinzipiell unendlichen Reihe von Mög­
lichkeiten vor sich (EU 412 f.), für die jenes Faktum allenfalls den 
Ausgangspunkt bildet. Dieser Horizont der eidetischen Anschauung 
ist kein Wirklichkeitshorizont, da das auf ihn bezogene Erleben 
nicht in der Erfassung eines Wirklichen steht, dessen Seinsthesis 
seine Horizontantizipation bestimmt. Daher ist die Geltung der 
reinen Allgemeinheiten nicht präsumtiv. Reine Allgemeinheiten 
werden in einer Unendlichkeit des freien variierenden Durchlaufens 
gebildet und sind independent gegenüber Modifikationen des 
Gewußten aufgrund faktischer Erfahrung: Sie sind durch Erfahrung 
prinzipiell nicht zu durchstreichen und nicht zu begrenzen und 
können daher der Erfahrung Regeln vorgeben (vgl. ebd. 410). Der 
Vergleich mit der phänomenologischen Reduktion zeigt: Klammere 
ich das Tendieren eines Aktes (seine Seinssetzung) ein, führe ich 

239 Setzung und zunächst anschauende Erfassung von Wesen impliziert nicht das 
mindeste von Setzung irgendeines individuellen Daseins (Hua III, 13)

228

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


also eine phänomenologische Reduktion durch, so wird das 
betreffende Aktgefüge in seinem Tendieren thematisch; klammere 
ich in eidetischer Reduktion die Seinssthesis eines (individuell) 
Gegenständlichen ein, so erhalte ich eine Mannigfaltigkeit von 
Möglichkeiten dieses Gegenständlichen. Phänomenologische wie 
eidetische Reduktion fuhren in ein Bodenloses, das bodenlos ist 
gemessen an den Ausgangsfaktoren von Geltungsboden und 
Faktum: Führt die phänomenologische Reduktion in einen Bereich 
über der Geltungsvorgegebenheit des Eingeklammerten, so 
„schwebt“ das herausgeschaute Allgemeine „in der Luft absolut 
reiner Erdenklichkeiten“ (Hua I, 104).

Daß die Wesen nicht in den vorkonstitutiven Prozessen gründen, 
die für die Konstitution empirischer Allgemeinheiten Grundlage 
sind, bedeutet nicht, daß sie für Husserl in gar keinem Bezug zu 
konstitutiven Leistungen stehen. Als Einheitsgeltungen sind sie 
hinsichtlich desjenigen konstitutiven Aufbaus befragbar, der diese 
Einheit hervorbildet. Damit werden sie zu Leitfäden für die 
betreffende konstitutive Aufklärung der jeweiligen Regionen des 
Seienden (vgl. ebd. 21). In unserem Zusammenhang ist nun wichtig, 
daß Wesen durch solche transzendentalkonstitutive Aufklärungs­
arbeit keineswegs in ihrem Geltungsbestand relativiert (vgl. Hua III, 
43) bzw. eidetische Einstellung und Forschung selbst in die 
transzendentale Einstellung aufgelöst werden. Damit Wesen ge­
geben sein können, bedarf es des Vollzugs der eidetischen Ein­
stellung, die - wie noch zu zeigen sein wird - von der transzen­
dentalen Einstellung als solche nicht übernommen werden kann. 
Die transzendentale Aufklärung von Wesen bedeutet das Verlassen 
der rein eidetischen Einstellung, nicht ihre Auflösung ins Transzen­
dentale; die Wesen erhalten durch die konstitutive Forschung 
zudem die transzendentale Begründung ihrer Geltung.240

Wenn zur transzendentalen Aufklärung der Wesen die eidetische 
Einstellung, in der diese Wesen anschaubar wurden, verlassen 

240 Vgl. Fink, VI Cartesianische Meditation. „Die apodiktische Evidenz des Eidos, 
welches uns in der natürlichen Einstellung entgegentritt, erfahrt durch die 
konstitutive Rückfrage eine Klärung, die nicht nur die unbedingte Geltung des 
Wesens legitimiert, sondern auch die letzten Gründe für die Notwendigkeit dieses 
Wesens: sein Warum, entschleiert.“ (HuaDok 11,1, 87)

229

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


werden muß, wie verhält es sich dann bei der apriorischen Fassung 
aller transzendentalen Erkenntnisse? Belegt nicht schon der 
Umstand, daß die transzendentale Reduktion, um sich zur Wis­
senschaft ausbilden zu können, der zusätzlichen apriorischen Ein­
stellung bedarf, die prinzipielle Independenz letzterer? Wie aber ist 
das Zusammengehen von transzendentaler und eidetischer Ein­
stellung zu verstehen, muß hierfür die eidetische Einstellung nicht 
von aller Mundanität ablösbar sein? In der Tat unterscheidet Hus­
serl nicht nur die empirischen von den mundan-reinen Allge­
meinheiten, sondern hebt von beiden die transzendentalen Wesens­
bestimmungen, die apriorischen Bestimmungen des Transzen­
dentalen, ab. Für Husserl bedarf die transzendentale Phänomeno­
logie schon aus dem Grund der apriorischen Forschung, da in 
Anbetracht des heraklitischen Flusses des Bewußtseins induktiv­
empirische Feststellungen grundsätzlich ausgeschlossen sind: „Das 
Faktum ist hier als das seines Wesens und nur durch sein Wesen 
bestimmbar.“ (Hua VI, 182) Überdies sucht sich Phänomenologie 
von Anfang an als apriorische Wissenschaft zu begründen. Auf 
welche Weise kann sie aber von eidetischer Forschung Gebrauch 
machen, ist diese eben nicht stets wenn auch nicht an die Setzung 
von Wirklichkeit, so doch an die mundane Setzung von Welt ge­
bunden,241 bzw. an eine „Wesensthesis“ (Hua V, 42), die „eide­
tische Existentialurteile“ (ebd. 83) fällt?

Husserl geht von der Möglichkeit aus, daß eine Wesenserfassung, 
die sich auf das transzendentalphänomenologisch Reduzierte 
richtet, dank der Reduktion wie diese nicht mehr auf dem Boden der 
Weltthesis steht (vgl. Hua IX, 74). Das aber heißt, daß der Set­
zungsmodus des Verweisungssystems der Außenhorizonte be­
stimmt, welche Art von Allgemeinheit jeweils vorliegt. Wie mit der 
mundan-eidetischen Wesensschau das Horizontumfeld eines Fak­
tums aus dessen doxischem Verweisungssystem herausgenommen 
wird, um es in den Horizont reiner Möglichkeiten zu verwandeln, so 
kann das transzendentalphänomenologisch Reduzierte, das faktische 

241 „Mit der Intention auf eine Ideenschau ist die Welt mitgesetzt, jedes Faktum und 
jedes Eidos bleibt auf tatsächliche Welt bezogen, irgendwie weltzugehörig [...].“ 
(Hua IX, 74; vgl. EU 424)

230

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


transzendentale Erleben selbst und seine enthüllbaren intentionalen 
Horizonte, vom Faktischen gelöst und in einen Horizont reiner 
Möglichkeiten überführt werden (vgl. Hua I, 105). Es zeigt sich 
jetzt genauer: Die mundan-eidetische Methode hat bezüglich des 
Gegenständlichen Daseinsenthaltung geübt; an Gegenständlichem 
die Daseinsthesis einklammem heißt aber (für Husserl), von der 
raumzeitlichen Individuiertheit des Gegenstandes abzusehen: Der 
Gegenstand Jöst sich4 von seiner faktischen Stelle und wird in 
unendlichen Exemplaren multiplizierbar. Dabei bleibt jedoch die 
Weltthesis insofern in Kraft, als das subjektive Leben selbst nicht 
ebenfalls der Ausschaltung verfällt: Der von der Daseinsthesis 
entbundene Gegenstand ist nicht ein solcher eines seinerseits 
reduzierten Subjekts. Im Fall der transzendentalphänomenolo­
gischen Reduktion hingegen wird der subjektive Bezug auf Welt 
selbst inhibiert, so daß hier der Gegenstand der Wesensschau, das 
gesamte eingeklammerte Aktgefüge von ego - cogito - cogitatum, in 
keiner Weltthesis mehr steht. Diesen Bereich der Bewußtseins­
immanenz hat Husserl im ersten Buch der Ideen im Blick, wo es 
darum geht, daß neben aller Ausschaltung von Transzendenz auch 
die Transzendenz des Eidetischen inhibiert werden soll (§§ 59 und 
60), wobei von den materialen eidetischen Sphären einzig „die 
Wesenssphäre des phänomenologisch gereinigten Bewußtseins 
selbst“ (Hua III, 113) ausgenommen bleiben soll. Damit dies 
möglich ist, konstatiert Husserl einen Unterschied innerhalb der 
reinen Allgemeinheiten, welcher analog zur Unterscheidung zwi­
schen immanenten und transzendenten individuellen Gegenständen 
verläuft: den Unterschied zwischen „immanenten“ und „transzen­
denten Wesen“ (ebd. 114). Die immanenten Wesen sind gegenüber 
den transzendenten solche, „die sich ausschließlich in den in­
dividuellen Vorkommnissen eines Bewußtseinsstromes vereinzeln 
in irgendwelchen dahinfließenden singulären Erlebnissen“ (ebd.). 
Auf diese immanenten Singularitäten richtet sich die Wesens­
erfassung des transzendentalen Bewußtseins (vgl. ebd. 140), indem 
diese Singularitäten einen Hof „singulärer Bewußtseinswög/zcA- 
keiten“ (Hua XXV, 171)242 aufweisen, die das ,Material4 für den 

242 „Wir stehen dann sozusagen in einer puren Phantasiewelt, einer Welt absolut 

231

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Durchlauf der eidetischen Variation bereitstellen.243 Das Eidos 
konstituiert sich als identischer Gegenstand in der Mannigfaltigkeit 
solcher Singularitäten; es selbst und sein Horizont für mögliche 
Abwandlungen stehen korrelativ dem Umfang dieser Abwand­
lungen, der Vielheit rein möglicher Vereinzelungen, gegenüber 
(vgl. Hua XI, 403), ganz analog wie im mundanen Bereich, nur daß 
die Singularitäten hier im zweifachen Sinn pure Möglichkeiten sind: 
reine Phantasiemöglichkeiten und von der Weltthesis entbundene 
Möglichkeiten.

Die prinzipielle Möglichkeit eidetischer Forschung im Horizont 
des transzendental gereinigten Bewußtseins belegt, daß die 
eidetische Einstellung nicht ausschließlich mit Mundanität korre­
liert und die eidetische Variation von transzendentalen Phänome­
nen zu solchen Wesen führt, die nicht in der Weltthesis stehen. Be­
deutet dies, daß die im Verbund mit der transzendentalphänome­
nologischen Reduktion aufgewiesenen Wesen mit der Aufhebung 
der Weltthesis auch ihre Wesensthesis verlieren? Wären sie dann 
noch reine Allgemeinheiten? Kann aber die Weltthesis aufgegeben 
und gleichzeitig eine Wesensthesis behauptet werden, die doch die 
Setzung einer möglichen Welt einschließt?

Eine bedenkenswerte Variante zu dieser Problemdiskussion legt 
Eugen Fink in der VI. Cartesianischen Meditation vor (HuaDok 
11,1). Daß auch das transzendental reflektierende Leben seinsset­
zend ist, weist Fink zurück und radikalisiert damit Husserls 
Auffassung. Fink unterscheidet zwischen dem phänomenologisie- 
renden und dem konstituierenden Ich: Im Gegensatz zu letzterem 
stehe das erstere in keiner Seinstendenz, bilde kein Sein aus. 
Dasjenige Ich, das das Vorsein des seinkonstituierenden Ich zum 
Thema macht, könne gerade deshalb, weil es das Vorsein zum 
Thema hat, an keiner Seinssetzung teilhaben - was eben durch die 
phänomenologische Reduktion gewährleistet sei. Bei Fink ist also 
Seinssetzung identisch mit Weltsetzung, in der sich das transzen­

reiner Möglichkeit.“ (EU 424)
243 Von diesem Stil der Ideation bewußtseinsimmanenter Vorkommnisse ist eine 
andere ideelle Erfassung des Erlebnisstroms zu unterscheiden, die als regulative 
Idee im Kantischen Sinn den Strom in seiner Einheit zu fassen sucht (vgl. Hua III, 
166).

232

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dentale Ich zum mundanen verweltlicht. Dies entspricht aber 
durchaus Husserls Aufassung, wenn dieser den Akt der Ein­
klammerung (Neutralisierung) und korrelativ sein Thema, die 
inhibierte Welt, von einer Seinsthesis ausnimmt. Freilich ist für 
Husserl (vgl. oben 1.4.3. und unten IV.2.) der unmittelbare, rein 
neutralisierende Akt der Epoche eingebettet in ein Gefüge theo­
retisierender Vollzüge, die Existentialurteile aussprechen, doch auf 
der Grundlage der inhibierten Weltthesis. Es begegnet hier also die 
eigentümliche Sachlage, daß Seinssetzungen auf dem Boden eines 
universalen Entzugs der Seinssetzung getätigt werden.244 Ent­
sprechend wird man sagen können, daß die Ideation transzen­
dentaler Befunde vermöge der zugrundeliegenden transzendental­
phänomenologischen Reduktion ebenfalls nicht in einer Weltthesis 
steht, aber eben doch, was ihren theoretischen Zusammenhang 
betrifft, in einer,Wesensthesis1.245

Fink sieht deutlich das Problem, wie in einer meontischen 
Ansetzung des Phänomenologisierenden noch eine Eidetik möglich 
ist von etwas, das nicht ist, von den transzendentalkonstitutiven 
Strukturen, die die Seinstendenz ausbilden (ebd. § 9): Weder könne 
diese Eidetik vom selben Typus wie die in der mundanen Ein­
stellung betriebene Eidetik sein, die als mundane eine Eidetik 
hinsichtlich des Seienden ist, noch verwandt sein mit der tran­
szendentalkonstitutiven Aufklärung ebendieser Eidetik, welche 
Aufklärung ja nicht zugleich Klärung der von ihr selbst gebrauchten 
eidetischen Vorgehensweise besagt (ebd. 88 f.). Wenn das 
Transzendentale als das Vorseiende eidetisch gefaßt werden soll, so 
könne dies zwar nur im Ausgang von der uns allein bekannten 
(mundanen) Eidetik geschehen, aber per analogiam, im Bewußtsein, 
daß diese Eidetik dafür eine unangemessene ist (ebd. 90). Finks 
meontische These führt zu der Annahme einer Produktivität des 

244 Vgl.: „Als Phänomenologen vollziehen wir auch Setzungen, aktuelle theore- 
tische Stellungnahmen, aber sie sind ausschließlich auf Erlebnisse und Erlebnis­
korrelate gerichtet.“ (Hua V, 88)
245 Auch transzendental-eidetische Einstellung ist ein Setzen', nicht ein Setzen von 
„möglicher Welt schlechthin“ (vortranszendental), aber von Welt „als Phänomen im 
Möglichkeitsbewußtsein“, „als Welt möglicher Erfahrung, als ihr Intentionales“ 
(Hua VIII, 499).

233

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


phänomenologisierenden Zuschauers, der die ,„reinen Möglichkei­
ten4 des Vorseienden zu den Geltungsgebilden einer transzendenta­
len Eidetik“ „ontifiziert“ (ebd. 93). Wie verträgt sich diese Onti- 
fizierung mit der meontischen Position des Phänomenologen? Die 
meontische These Finks bezieht sich offensichtlich nur auf den Akt 
des Inhibierens und des Inhibierten, entspricht damit also Husserls 
eigener Auffassung. Im Ausbilden einer Eidetik aber verfahrt der 
Phänomenologe setzend, indem er das ,meontische Material1, die 
transzendentalphänomenologischen Befunde, dadurch ontifiziert, 
daß er sie auf dem Boden der Wesensthesis ins Allgemeine hebt.

Doch bei Fink wird deutlich, daß der Befund eines setzenden 
phänomenologischen Vorgehens, setzend in der theoretischen For­
mulierung der erschauten Phänomene, darauf verweist, daß es für 
den Menschen offenbar gar nicht anders möglich ist, als mit einer 
prinzipiellen Begrenzung ins Transzendentale einzutreten.246 Diese 
Begrenzung wird darin sichtbar, daß für den Menschen die Setzung 
von Sein schlechterdings unübersteigbar ist. Fink verdeutlicht dies 
mit seiner Rede der Ontifizierung im Vorgehen der Eidetik. Diese 
Schranke der mundanen Erfahrung kommt zudem darin zum 
Ausdruck, daß auch die „transzendentale Erfahrung“ (Husserl) eben 
Erfahrung ist und als solche in Horizonten steht (vgl. unten IV.2.). 
Bezüglich der Eidetik gesprochen: daß der Stil der Gewinnung 
reiner Allgemeinheiten im Bereich des Transzendentalen strukturell 
der gleiche ist wie in der Mundanität. Mundaner wie transzen­
dentaler Eidetik ist gemeinsam, daß jeweils ein Horizont von 
Möglichkeiten befragt wird. In Horizonten zu Stehen ist aber 
Merkmal des mundanen, umweltlich orientierten Lebens. Mit dieser 
Rückkoppelung des Phänomenologen an die Mundanität ist ein 
weiteres Moment eng verknüpft, das ebenfalls in der VI. Meditation 
diskutiert wird: die Einsicht in die Begrenztheit der sprachlichen 
Darstellbarkeit transzendentaler Verhältnisse durch notwendiges 
Angewiesensein auf die allein vorhandene mundane Sprache. Dies 

246 Das Erschließen der transzendentalen Subjektivität könne, wie Fink in der VI. 
Cartesianischen Meditation feststellt, nur „am analogischen Leitfaden der Seins- 
idee“ vorgenommen werden. „Das gründet letzten Endes darin, daß wir zur 
transzendentalen Subjektivität nur im Ausgang von der natürlichen Einstellung und 
im Ausbruch aus ihr gelangen können.“ (HuaDok 11,1, 83)

234

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


darf nicht zu dem Trugschluß verleiten, jemals eine angemessene 
transzendentale Sprache ausbilden zu können (vgl. HuaDok 11,1, 83, 
94). Die prinzipielle Unmöglichkeit hierzu gründet in der prinzi­
piellen Unmöglichkeit einer originären, dem Transzendentalen 
angepaßten Erkenntnis: Auch transzendentale Erkenntnis ist immer 
von den Erfahrungs- und Erkenntnisschemata der mundanen Ein­
stellung determiniert.

Husserl wie Fink gehen von der Notwendigkeit eidetischer 
Analysen im prinzipiellen aus. Es fanden sich keine Hinweise dafür, 
daß transzendentale Einstellung die eidetische aufheben könne. Es 
zeigte sich nicht nur, daß transzendentale Phänomenologie der 
Eidetik bedarf, die Problematik ihrer Stellung zum Transzen­
dentalen wies insbesondere auf eine eigentümliche nicht zu 
übersteigende mundane Gebundenheit aller Theorie, auch der 
transzendentalen, hin. Damit aber indiziert das Problem der Eidetik 
einen Schnittpunkt zwischen Transzendentalem und Mundanem.

2.3. Motiv der transzendentalen Theorie

Die Frage nach dem Motiv der transzendentalen Theorie führt nicht 
nur zur Diskussion eines weiteren Schnittpunktes zwischen 
Transzendentalität und Mundanität; insofern sie den Bezug von 
transzendentaler Theorie und Praxis in einem zentralen Punkt trifft, 
faßt sie die bisherigen diesbezüglichen Untersuchungen zusammen. 
In der Frage nach dem Motiv ist die Frage nach dem Subjekt der 
transzendentalen Theorie impliziert, indem erstere die Aufdeckung 
der Bedingungen der Möglichkeit für die subjektive Disposition, die 
Einstellung, fordert, die dem betreffenden ,Gebiet‘, dem Tran­
szendentalen, korrelativ ist. Im Unterschied zu der im ersten Teil 
behandelten Frage nach dem Motiv für die Theorie als solcher spitzt 
sich die Fragestellung jetzt somit nicht nur hinsichtlich der Theorie 
als transzendentaler zu, sondern zudem in Hinblick auf das Wer der 
transzendentalen Theorie.

Bei der Frage nach dem Motiv für die transzendentale Theorie 
geht es darum, ob es für den theoretisch Eingestellten in der 
Mundanität eine Motivation dafür gibt, in den Status transzenden­

235

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


taler Besinnung einzutreten. Schon das Thema des Übertritts aus 
der natürlich-praktischen Einstellung in die theoretische der 
Philosophie ließ deutlich werden, daß Husserl hierfür ein (vor­
theoretisches) Motiv zurückwies. Es zeigte sich aber, daß er eine 
Art von Mittelstufe zwischen praktischem und theoretischem Inter­
esse ansetzte, einen Bereich ursprünglicher Theorie, den Bereich 
des thaumäzein, des Staunens und der Neugier, und es zeigte sich, 
daß ein verborgenes Motiv in der Selbsterhaltung des Lebens lag. 
Ist die Sachlage im Fall der Motivation der transzendentalen 
Theorie ähnlich?

Schon in der Vorlesung „Grundprobleme der Phänomenologie“ 
von 1910/1911 heißt es: „Der Phänomenologie braucht man gar 
keine Motive zu unterschieben, warum sie Erfahrungssetzung 
ausschaltet. Als Phänomenologie hat sie keine solchen Motive“ 
(Hua XIII, 156 f.), und Husserl fügt an: „Sie kann mit der Epoche 
beginnen und braucht nach weiteren Motiven nicht zu fragen.“ 
(Ebd. 157, Anm. 1) Husserl hat, wie gezeigt, stets betont, daß 
Epoche und Reduktion einem freien Willensentschluß entspringen - 
doch was motiviert einen solchen Entschluß? In einem späten Text 
vom Sommer 1936 formuliert Husserl: „Das transzendentale 
Interesse also entspringt aus einer Motivation.“ (Hua XXIX, 268) 
Es ist eine Motivation, „die mich als Ich meiner jeweiligen 
Interessen voraussetzt“ (ebd.). Damit ist jedoch nur das Paradox der 
extremen Situation der Epoche ausgedrückt: Wie der Wille zur 
Epoche die Ausschaltung des Willenslebens besagt, so übersteigt 
das „transzendentale Interesse“ (ebd.) alle Interessen auf dem 
Boden der Welt. Wie aber transzendentale Epoche von der 
Vorgegebenheit dieser Interessen motiviert wird, bleibt unklar. „Die 
Anweisungen der Phänomenologie haben in der gesamten 
Lebenserfahrung des Einzelnen und der Geschichte keine Vorlage“, 
schreibt Husserl im zweiten Teil der Ersten Philosophie, sie 
„rekurrieren auf keine elementaren und typischen Vertrautheiten“ 
(Hua VIII, 122). Das aber heißt, daß sich für den Eintritt in die 
transzendentale Einstellung aus dem Grund keine Motivation 
ausfindig machen läßt, weil dieses Geschehnis prinzipiell den 
Horizont aller bis dahin gekannten Motivationen, die Welt, 
übersteigt. Steht man auf dem Weltboden „immerfort in Motivatio­

236

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nen“ (ebd.), so verfallen diese samt und sonders der Ausschaltung. 
Es bedarf eines vollkommenen Entzugs der Welt als des 
Erfahrungsbodens: „Erst wenn für mich im strengsten Sinn nichts 
mehr ,da‘, seiende Wirklichkeit ist, kann ich mich selbst als 
transzendentales Subjekt erfassen“ (ebd. 79). Was aber ist es, das 
die Ausschaltung, den Entzug, in Gang zu bringen und die 
„habituell fortwirkende Motivationskraft“, den „Motivationszwang 
des natürlichen Lebens“ (ebd. 77, 79) außer Aktion zu setzen 
vermag?

Ausführlicher als Husserl erörtert Fink die Frage nach der Mo­
tivation für die transzendentale Phänomenologie zu Beginn des 
Paragraphen 5 der VI. Cartesianischen Meditation („Das Phäno- 
menologisieren als Reduzieren“); auch diese Passage ist von 
Husserl kommentiert (vgl. HuaDok 11,1, 33-40)247. Fink betont 
ebenfalls, daß es „eine ,zwingende4 Motivation für die phä­
nomenologische Reduktion“ „in der natürlichen Einstellung“ nicht 
gebe (ebd. 35), „Wege in die Phänomenologie, im Sinne einer 
kontinuierlichen Motivation, in der natürlichen Einstellung begin­
nend und folgerichtig zwingend überleitend in die transzendentale 
Einstellung, gibt es nicht" (ebd. 37), denn: „Solange wir in der 
natürlichen Einstellung stehen, ist das phänomenologisierende Tun 
nicht einmal seiner ganz leeren Möglichkeit nach vorgegeben“ (ebd. 
31).248

Bezeichnenderweise sieht auch Fink eine Zwischenstation, die 
zwischen den scheinbar unüberbrückbaren Gegensätzen von 
mundan-natürlicher und transzendentaler Einstellung vermittelt. 
Diese Zwischenstation versucht er in Anlehnung an Husserls Re­
flexionen über die möglichen Wege in die transzendentale Phä­
nomenologie zu fassen: Nicht diese Wege selbst bilden jedoch 

247 Husserls Anmerkungen zum Text Finks zitieren wir nach Seite und Nummer.
248 Vgl. Husserl, HuaDok 11,1, 131/408: Im „äußersten Horizont menschlicher 
Möglichkeiten als Erdenklichkeiten menschlichen Daseins, menschlicher Lei­
stungsgebilde etc.“ „kann keine Phänomenologie vorkommen“. - Mit Recht be­
merkt J. G. Hart: „The radicalization of the transcendental reduction does not lie in 
the same direction in which the human, in the natural attitude, can come to the 
deeper understanding of personal life, no matter how ,radical‘ or ,deep‘ an 
understanding that might be.“ (The Person and the Common Life, a.a.O„ 34)

237

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zugänge zum Transzendentalen von der Mundanität aus, denn eben 
Übergänge solcher Art gibt es nicht; vielmehr fungieren „extreme 
Situationen der natürlichen Einstellung“, in denen „die tran­
szendentale Erkenntnis aufblitzen“ könne (ebd. 38), als Sprung­
bretter. In eine solche extreme Situation gelange man z.B. auf dem 
Weg über die intentionale Psychologie (die ursprüngliche Ansicht 
Husserls),249 wenn diese in ihrer vollen Konsequenz ergriffen und 
die Einsicht, daß Welt allein die in meinen Meinungen korrelativ 
gesetzte sei, als Ausgangspunkt genommen werde, das meinende 
weltliche Leben und seine in ihm nicht aufklärbaren Paradoxien der 
Weltsetzung zu transzendieren (vgl. ebd. 38 f.).

Diese Möglichkeit der Überschreitung erwächst aus der Ab- 
gründigkeit des Weltlebens, aus der prinzipiellen Diskontinuität, in 
der es zu seiner transzendentalen Erhellung steht. Die Motivation zu 
dieser Überschreitung ist also so wenig mundan vorgegeben, wie sie 
kontinuierlich oder gar notwendig ist, sie entspringt als tran­
szendentale4 (vgl. ebd. 39) vielmehr gerade der Un-Möglichkeit 
mundaner Hinleitung. Das vermittelte-unvermittelte „Vorerschauen 
des transzendentalen Horizontes“ (Husserl, ebd. 37/88) im diskonti­
nuierlichen Aufspringen der transzendentalen Erhellung (ebd. 37) 
ist der einzig mögliche Weg, der von der naiv-mundanen Ein­
stellung in die transzendentale führt. In dieser Auffassung zeichnet 
sich schon die immanente Konsequenz vor, mit der die phäno­
menologisch-psychologische Einstellung in die transzendentale um­
schlägt. Doch diese Konsequenz ist nur eine solche von der 
transzendentalen Blickweise selbst her, sie besagt nicht eine 
kontinuierlich verlaufende oder gar zwingend zu verlaufende 
Schrittfolge aus der mundanen Situation.

Diese Struktur des vermittelt-unvermittelten Wegs in die 
transzendentale Subjektivität ist die des Ausbrechens aus einem 
Zirkel.250 Aus ihm fuhrt kein kontinuierliches Beschreiten eines 
Wegs, sondern nur ein plötzliches Aufspringen. Diese Situation des 

249 Vgl. Hua V, 147; Hua VIII, 139, 416; Hua XV, 554; Hua XXVII, 181.
250 Schon Fink verweist darauf, daß es sich hierbei nicht um ein hermeneutisches 
Problem handelt; der in Rede stehende Zirkel sei kein „Zirkel des Verstehens“ als 
„die formale Grundstruktur des Verstehens überhaupt, solange man in der 
natürlichen Einstellung verbleibt“ (HuaDok 11,1, 42).

238

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausbrechens aus einem Zirkel wird noch dadurch verschärft, daß es 
bei der Problematik des Eintritts in die transzendentale Einstellung 
nicht um objektives und objektivierbares Sein geht, sondern um den 
radikalisierten Selbstbezug des Fragenden. Um das eigene Selbst 
schon in psychologischer Einstellung vor den Blick zu bekommen, 
bedarf es einer willentlichen Umstellung des auf Gegenständliches 
fixierten naiven Bewußtseins. Wurde das Selbst aber schon in 
psychologischer oder phänomenologisch-psychologischer Einstel­
lung Thema der Reflexion, dann ist eine Wegrichtung einge­
schlagen, die verdeckterweise auf die Eröffnung des transzen­
dentalen Forschungsfeldes zielt: Es ist, wie Fink schreibt, darin „die 
Besinnung auf das tiefste ,Selbst1: die eigene, von meinem 
Menschsein verdeckte Lebenstiefe als konstituierende Subjekti­
vität“ „involviert“ (ebd. 34 f.). Die Aufdeckung dieses Invol­
viertseins durch die phänomenologische Selbstbesinnung liegt aber 
nicht im Horizont der menschlichen Möglichkeiten (vgl. ebd. 36), 
sie bedarf jenes Sprunges aus dem Zirkel.

Der von Husserl zitierte Akt der Freiheit im Vollzug von Epoche 
und Reduktion besagt also genau dieses Vorspringen in einen 
Möglichkeitshorizont, der nicht eröffnet ist, im Sprung sich aber 
auftut. Zum Zweck der Freilegung der tiefsten Schicht des Selbst 
muß sich die phänomenologische Reduktion selbst voraussetzen 
(ebd. 40), das heißt, der von der mundanen Situation aus an­
fangende Phänomenologe muß sich selbst als Phänomenologisieren- 
der in Anschlag bringen. Das Frappierende an dieser Voraussetzung 
ist, daß sie schon in dem Moment eingelöst wird, in dem sie 
angesetzt ist. Damit unterscheidet sie sich völlig von der 
universalen Voraussetzung der Welt in der Einstellung des mundan­
natürlichen Lebens, ja mehr noch: In der Einlösung der Vorausset­
zung des Phänomenologisierenden und mit ihm der Erschließung 
des transzendentalen Feldes erfolgt zugleich die Möglichkeit, auch 
die universale Setzung von Welt einzulösen. Es scheint, als sei der 
Grundzug, Voraussetzungen machen zu müssen, ein notwendiger 
Grundzug des endlichen mundanen Lebens, und nur mit Hilfe einer 
Voraussetzung gelangt dieses in die transzendentale Einstellung, in 
der es sich relativ übersteigen kann: Auch das Transzendentale wird 
für es zu jenem schon erwähnten neuen Erfahrungsboden, der 

239

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jedoch vor allem nach der neuerlichen Reflexion auf das 
phänomenologisierende Tun nicht mehr die naive Vorgegebenheit 
der Welt meint. Als Fazit der Frage nach der Motivation der 
transzendentalen Einstellung kann somit dieser Satz Finks gelten: 
„Die Motivation des Reduzierens ist das Erwachen einer Frag­
würdigkeit, die zwar in der natürlichen Einstellung auftritt, aber 
prinzipiell den Horizont aller in der natürlichen Einstellung 
möglichen Fragen ,transzendiert’.” (ebd. 40 f.)251

Jene extremen Situationen als Brücke von der Mundanität in die 
transzendentale Einstellung können theoretischer Art sein (wie der 
Weg über die intentionale Psychologie), aber auch praktischer. Von 
einer solchen praktischen Situation als Träger für eine Motivation 
zum Durchbruch der transzendentalen Einstellung spricht Husserl in 
der kurzen Beilage VIII zur Sechsten Meditation. Die universale 
Tendenz der Weltkonstitution, die „immerfort auf Mundani- 
sierung“, auf Endkonstituiertsein, gehe (HuaDok 11,1, 195), könne 
zu einem Bruch im Weltleben fuhren. „Dann erst, nachdem 
Weltleben im Fortgang Einheit einer Interessenbefriedigung ständig 
verspricht und zeitweise zu erfüllen scheint, die wachsende Ge- 
fuhlsstimmung der Unzulänglichkeit der so nie zu gewinnenden 
wirklichen Befriedigung und Motivation zum Durchbruch einer 
neuen Tendenz, einer Abkehr von der Weltlichkeit, schließlich 
einer entschiedenen Epoche und nun dazu in Beziehung gesetzt: die 
Wissenschaft und ihre Funktion - universale Weltwissenschaft, 
universale Wissenschaft in der Epoche.“ (Ebd.) Diese Stelle ist 
deshalb von besonderer Bedeutung, weil in ihr auf den Zu­
sammenhang einer Möglichkeit der Motivation für den Durchbruch 
der transzendentalen Einstellung mit dem universalen Lebens­
interesse einerseits sowie der Wissenschaft und ihrer Praxisfunktion 
andererseits hingewiesen wird. Husserl macht deutlich, daß eine 
praktische Situation nicht den Übertritt ins Transzendentale 

251 Allerdings: „Diese .Einbrüche in die transzendentale Dimension' geben nicht 
vor die transzendentale Subjektivität als im allgemeinsten vertraute und geformte 
Dimension, als ,Welt‘, erschauen nicht, gewissermaßen apriori, die Universal­
strukturen des transzendentalen Lebens, übernehmen nicht die Funktion einer 
vorgängigen Führung aller weiteren individualisierenden Erkenntnisse als vorbe­
kannten Horizont aller Unbekanntheiten.“ (HuaDok 11,1,42/110)

240

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


motiviert, gleichwohl aber in eine extreme Situation führen kann, in 
der eine solche Motivation aufspringt. Die praktische Situation 
resultiert ihrerseits aus der Diskrepanz zwischen der Induktivität des 
welterfahrenden Lebens und dem universalen Daseinsinteresse: Die 
unabschließbare Induktivität der Welterfahrung, die Husserl zufolge 
für das vor- und außerwissenschaftliche Leben ebenso gilt wie für 
die empirische Wissenschaft und die das endlose Hineinschrei­
tenkönnen in den universalen Welthorizont besagt, bezeichnet 
zugleich für das Weltleben eine absolute, für es unüberwindliche 
Grenze: nämlich den Welthorizont selbst nie ,einholen4, das perma­
nente Verwiesensein auf ihn, d. h. die Tendenziösität der Welt­
konstitution nicht übersteigen zu können. Solange Welt immer nur 
als Horizont antizipiert ist, ist eine Erfüllung des erfahrenden 
(praktischen wie theoretischen) Interessenlebens nie zu erlangen, 
mit jeder gewonnenen Evidenz sind neue Horizonte der Er- 
fahrungsmögiichkeiten vorgezeichnet. Diese nie vollständig zu 
erreichende Interessenbe-friedigung des welterfahrenden Lebens 
läßt jene Stimmung einer „nie zu gewinnenden wirklichen Be­
friedigung“ entstehen. Bei dieser intendierten Befriedigung kann es 
sich nur um das Telos des Weltlebens selbst handeln: um sein 
Daseinsinterese, sein Interesse an seiner selbst um seiner selbst 
willen, um seiner standhaltenden Sicherung willen. So steht ja auch 
alles welterfahrende Leben, das theoretische wie praktische, im 
Dienst dieses umgreifenden Daseinsinteresses.

Alle Tätigkeit im Welthorizont vermag das Lebensinteresse nicht 
wirklich zu befriedigen. Auch alle objektiv gerichtete und das ist 
alle vortranszendentale Wissenschaft kann diese Befriedigung nicht 
verschaffen noch vermag sie (der extreme Fall der reinen In­
nenpsychologie ausgenommen), die Bedingungen der Möglichkeit 
für dieses Unvermögen aufzudecken. Objektive Wissenschaft und 
objektive Wahrheit unterstehen, wie alles Tun, dem universalen 
Lebensinteresse als letztem Zweck.252 Das aber heißt, daß das Telos 

252 Objektive Wahrheit „erwächst ursprünglich aus dem Bedürfnis der menschli­
chen Praxis, als Absicht, das schlicht als seiend Gegebene (den in der Seinsgewiß- 
heit als verharrend antizipierten Gegenstandspol) gegen die möglichen Modalisie- 
rungen der Gewißheit zu sichern“ und gehört somit „ausschließlich in die Ein­
stellung des natürlich-menschlichen Weltlebens“ (Hua VI, 179).

241

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des universalen Lebensinteresses seinen Zielsinn nicht im nur 
mundan Gegebenem und in mundaner Wissenschaft besitzen kann. 
Das Lebensinteresse muß eine aktivierbare Affinität zum Tran­
szendentalen aufweisen. Es kann somit, zunächst scheinbar para­
dox, als Weltleben seine Grenze nicht in diesem selbst besitzen, das 
immerfort auf Gegenstandspole im Welthorizont bezogen ist. Um 
aber, als Weltleben, gegenüber dem, was dieses Leben prinzipiell 
transzendiert, eröffnet werden zu können, muß es in sich selbst 
mehr sein als nur Weltleben.

Die Bedingung der Möglichkeit zur Überschreitung des Welt­
lebens und die Richtung, die jene Überschreitung einschlagen muß, 
sind somit eins: Sie liegen im Selbstbezug des Weltlebens, und zwar 
so, daß dieses sich in seinem Selbstbezug radikal, nämlich als 
anderes als nur dieses, erfährt;253 es muß sich selbst als das erfah­
ren, was es an sich ist: transzendentale Subjektivität. Die transzen­
dentale Umstellung besitzt keine Motivation im Weltleben, gerade 
weil sie dieses selbst betrifft, und doch nur aus dem Grund, weil sie 
es betrifft, gibt es für dieses eine Möglichkeit des Aus- und 
Übergangs. Denn alle Motivation innerhalb des Weltlebens würde 
immer wieder nur zu Mundanem führen. Nur weil das Weltleben an 
sich schon anderes ist, als was es für sich ist, ist für es die 
Möglichkeit eröffnet, auch dieses Ansich in ein Fürsich zu ver­
wandeln. Der Zirkel des mundanen Verstehens besagt in der 
Geradehin-Einstellung das Verwiesensein auf den Welthorizont und 
die Gegenstände in ihm. Dieser Zirkel wird erst durchbrochen, 
wenn im radikalen Selbstbezug des Weltlebens anstelle des 
Welthorizonts der transzendentale Horizont aufgetan wird.

Da das Weltleben an sich transzendentales Leben ist, lebt es im 
Stande der „Weltkindschaft“ in einer Zerrissenheit mit sich selbst, 
ohne diese Zerrissenheit als solche zu bemerken: Es ist als an sich 
transzendentales mundan sich auslegende Subjektivität. Da Be­
friedigung in Husserls Intentionalitätskonzept die Erfüllung einer 
Intention besagt und da jedes Interesse auf möglichst vollständige 
und standhaltende Befriedigung zielt, besteht für das Weltleben die 

253 Der Anfang der Transzendentalphänomenologie „müßte also nichts sein - nichts 
Weltliches“ (Hua VIII, 473).

242

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


prinzipielle Unerfüllbarkeit seines Lebensinteresses nicht nur 
deshalb, weil es auf die Unendlichkeit der Horizontvorzeichnungen 
verwiesen ist, sondern - und nur daher ist es dieser Unendlichkeit 
überantwortet - weil es sich selbst nie einzuholen vermag: Das 
Lebensinteresse ist ja deswegen das universale, weil es in ihm 
einzig und allein um das Leben selbst und als solchen geht, seine 
Intention nach Befriedigung zielt somit in der Tat nur scheinbar auf 
Gegenständliches in der Welt, sein Telos, der Grund des eigenen 
Selbst, weist ins Transzendentale. Doch diese Teleologie ist in der 
Mundanität verdeckt, statt dessen steht die durch die Weltkonsti­
tution vorgezeichnete teleologische Struktur im Lichtkegel des 
mundanen Interessenlebens. Wenn diese Struktur jedoch permanent 
enttäuscht wird, kann das Vertrauen in das spendende Licht so 
geschwächt werden, daß die Bahn selbst, in der bislang Erfüllung 
gesucht wurde, fragwürdig und diese Fragwürdigkeit in der Tat zu 
einem Movens wird, in die andere Bahn einzuschwenken: von der 
Gegenstandsfixiertheit zur Infragestellung des Selbst überzugehen.

Diese Abkehr kann offenbar auf mannigfache Weise erfolgen, 
nicht nur in der Gestalt der Theorie.254 Im europäischen Kulturkreis 
wurde sie aber in erster Linie in der Theorie intendiert und Husserl 
zufolge nur mit der transzendentalen Phänomenologie an den 
wirklichen Anfang ihrer Realisierung gebracht. Man könnte sagen, 
daß die Struktur dieser Abkehr nur phänomenologisch sichtbar 
werde. Verweist die vortranszendentale Theorie mit einer gewissen 
inneren Notwendigkeit auf die Selbstenthüllung der transzen­
dentalen Subjektivität durch die Phänomenologie, gibt es also 
dieses immanente Telos schon mit der Urstiftung der Theoria - oder 
ist der Sprung von der vortranszendentalen zur transzendentalen 
Theorie Zufall? Bekanntlich verficht Husserl das Erstgenannte: 
Wenn bereits die ursprüngliche Theorie wirkliche universale 
Wissenschaft sein wollte, so implizierte sie damit eine subjektives 
wie objektives Sein umspannende Wissenschaft auf dem Boden 
einer radikalen Selbstvergewisserung des Lebens. Theorie gelangt 

254 Es sei hier nur auf die Mystik, den Zen-Buddhismus und das Kunstschaffen 
verwiesen. Vgl. James G. Hart, „Transcendental Phenomenology and Zen Bud- 
dhism. A Start of a Conversation“, in: Zen Buddhism Today (Annual Report of the 
Kyoto Zen Symposium) 5 (1987) 145-160.

243

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Husserls Ansicht nach erst dann in den Gang ihrer wahren Ver­
wirklichung, wenn, wie gezeigt, in ihrer Grundlegung alle prakti­
schen Abzweckungen ausgeschaltet sind, und dies fuhrt mit innerer 
Konsequenz zur Ausschaltung desjenigen Rahmens, der aller Praxis 
vorgezeichnet ist: zur Inhibierung des Welthorizonts. Der Umstand, 
dem Theorie ihren Anstoß verdankt, das universale praktische 
Interesse, verflüchtigt sich in dem Moment, wo Theorie ihr Ziel er­
reicht. Doch dies ist nicht korrekt: Das universale Daseinsinteresse 
,tendiert1 ja selbst, wie wir jetzt sahen, zur Aufhebung des Welt­
horizonts. Wird die Sachlage dadurch aber nicht noch paradoxer? 
Die Praxis als ihr eigener Totengräber?

244

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Praxis versus Theorie versus Praxis
	1.1. Die Logischen Untersuchungen
	1.2. Die Vorlesungen von 1906-1907
	1.3. Der Logos-Artikel
	1.4. Die Ideen
	1.5. Die Kaizo-Artikel und die Texte zur Prima Philosophia
	1.6. Die Krisis-Schrift

	2. Transzendentale Theorie versus Praxis?
	2.1. Die Einstellungen und die Pluralität der Vernunft
	2.2. Transzendentale Phänomenologie und Eidetik
	2.2.1. Phänomenologische Psychologie und transzendentale Phänomenologie
	2.2.2. Eidetik und Transzendentalität

	2.3. Motiv der transzendentalen Theorie


