
zfwu 17/3 (2016), 363–371 363 

Ökonomik: Eine Moraltheorie mit religiösen Wurzeln* 

BENJAMIN M. FRIEDMAN** 

Dass die Ökonomik eine Moraltheorie ist, ist für Wirtschaftsethiker keine Überra-
schung. Dieser Beitrag zeigt aber auf, in welcher Weise religiöse Wurzeln die Ökono-
mik bei Ihrer Entstehung prägten und inwiefern der Wandel religiöser Ideen auch den 
Wandel in Bezug auf die Akzeptanz einer bestimmten Form von Ökonomik beein-
flusst hat. Dabei wird auf vier entscheidende religiöse Vorstellungen verwiesen, die 
sich einerseits im Zuge des Niedergangs des orthodoxen Calvinismus entwickelten 
und andererseits im Rahmen der Debatte um Prä- und Postmillenaristen thematisiert 
wurden. Auch ohne den einschlägigen Autoren, wie Adam Smith, bestimmte religiöse 
Überzeugungen zuzusprechen, scheint das religiös geprägte mentalitäts- und ideenge-
schichtliche Umfeld maßgeblich die Ökonomik als Moraltheorie beeinflusst zu haben. 

Schlagwörter: Theoriegeschichte, Ökonomie, Religion, Adam Smith  

Economics: A Moral Inquiry with Religious Origins 

It may not come as a surprise for Business Ethicists that economics is a moral theory. But this article 
shows in what way religious roots have shaped economics in its emergence and how changes of religious 
ideas have also influenced the change with regard to the acceptance of a certain form of economics. 
Hereby, it will be referred to four crucial religious concepts, which on the one hand have developed in 
the course of the decline of the orthodox Calvinism and on the other hand have been made subject of 
discussion in the course of the debate about Pre- and Postmillenarists. Without attributing the rele-
vant authors, like Adam Smith, certain religious convictions, the highly religious influenced environ-
ment of ideas and attitudes seems to have influenced economics as moral theory in a significant way.  

Keywords: History of Economic Thought, Economics, Religion, Adam Smith 

Ungeachtet ihrer festen Fundierung als empirisch gestützte Disziplin war die Ökono-
mik ursprünglich eine ethische Wissenschaft. Adam Smith war Professor für Moral-
philosophie. Das spiegelt sich nicht nur in seiner früheren Schrift, der Theorie der ethi-
schen Gefühle, sondern auch im Wohlstand der Nationen wider. Beide Bücher enthalten 
zahlreiche Analysen individueller Motive und psychologischer Zustände. Sie analysie-
ren zudem die Art und Weise, in der „ökonomische“ Aktivitäten – wie wir sie heute 
nennen, und die ja grundsätzlich immer in gesellschaftlichen Bezügen stattfinden – die 

________________________ 
*  Ursprünglich veröffentlicht als: Economics: A Moral Inquiry with Religious Origins, in: Ameri-

can Economic Review, Vol. 101/No. 3 (2011), pp. 166–170; mit freundlicher Genehmigung 
des Autors übernommen und ins Deutsche übersetzt von Philip Krug. 

**  Benjamin M. Friedman, Harvard University, Department of Economics, Littauer Center 127, 
US-02138 Cambridge, MA, Tel.: +1-(0)617-495-42246, E-Mail: bfriedman@harvard.edu, For-
schungsschwerpunkte: Geschichte ökonomischen Denkens, intellektuelle Ursprünge der Öko-
nomik, Ökonomik und Religion, Ökonomik und Gesellschaft. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363


364  
364 

Menschen in die Lage versetzen, ein befriedigendes Leben zu führen – oder eben 
nicht. Selbst die Arbeitsteilung, die Smith bereits im ersten Satz des Wohlstands der 
Nationen als den Schlüssel für Produktivitätssteigerungen so nachhaltig befürwortete, 
unterliegt ausdrücklichen moralischen Bedenken – weil sie die Individuen nicht nur 
„differenzierte[r] Empfindungen, wie Selbstlosigkeit, Großmut oder Güte“ beraubt, 
sondern ihnen auch die Urteilsfähigkeit gegenüber den „Dingen [...] des täglichen 
Lebens“ oder den „wichtigen und weitreichenden Interessen“ des Landes nimmt. Sein 
größtes Anliegen ist es, das Wohlergehen von dem zu fördern, was Smith „das großar-
tige Gefüge des Volkes“ nennt. Materieller Wohlstand hat einen eigenständigen Wert, 
aber – und das ist noch bedeutender – er ist eine notwendige Voraussetzung für das 
individuelle Glück und den gesellschaftlichen Fortschritt: „Und ganz sicher kann keine 
Nation blühen und gedeihen, dessen Bevölkerung weithin in Armut und Elend lebt.“ 1 
Als würden Smiths Bedenken gegenüber der Arbeitsteilung bestätigt, wird der morali-
sche Aspekt unserer Disziplin in der heute immer enger und spezialisierter werdenden 
Form der ökonomischen Analyse häufig ignoriert und manchmal sogar bewusst ver-
drängt. Aber dieser Aspekt war von Anfang an vorhanden und er wird auch weitge-
hend anerkannt. Was aber in der Regel nicht verstanden wird – und was tatsächlich 
auch den gegenwärtigen Interpretationen des Ursprungs der Ökonomik als eigenstän-
dige intellektuelle Disziplin widerspricht – ist der Einfluss, der nicht von ethischen, 
sondern von im klassischen Sinne religiösen Ideen auf die Arbeit von Smith und ande-
ren frühen „Ökonomen“ rührt.  

1. Religiöse Einflüsse auf ökonomisches Denken? 
Heute wird allgemein angenommen, dass die Ökonomik aus der europäischen Aufklä-
rung des 18. Jahrhunderts im Zuge der allgemeinen Bewegung in Richtung einer säku-
laren Moderne entstanden ist, und zwar im Sinne einer historischen Wendung des 
Denkens weg von einem Gott-zentrierten Universum hin zu dem, was wir gemeinhin 
Humanismus nennen. Im Gegensatz dazu schlage ich vor, dass die überaus wichtige 
Veränderung im Denken, die wir aus gutem Grund mit Adam Smith, seinen Zeitge-
nossen und Schülern verbinden – also der entscheidende Wandel, der uns die Öko-
nomie, wie wir sie kennen, brachte – stark von damaligen Veränderungen der Glau-
bensüberzeugung in der englischsprachigen protestantischen Welt, in welcher sie leb-
ten, beeinflusst wurde. Ferner haben diese anfänglichen Einflüsse religiösen Denkens 
nicht nur die anschließende Verbreitung der Ansichten Smiths vor allem in Amerika 
begünstigt, sondern sie beeinflussten auch den Verlauf ihrer Rezeption. Im Endergeb-
nis führte dies zu einem vielfältigen Wiederhall zwischen ökonomischem und religiö-
sem Denken, der heute nach wie vor unsere öffentliche Diskussion ökonomischer 
Themen und unsere öffentliche Debatte über Wirtschaftspolitik beeinflusst.  
Die Idee eines religiösen Einflusses auf Adam Smiths Ansichten oder auf jene seiner 
Zeitgenossen und Schüler wird wahrscheinlich vielen Lesern der American Economic 
Review unplausibel erscheinen. Soweit wir das aus den verfügbaren biografischen Quel-
len beurteilen können, war Smith, wie viele andere Persönlichkeiten der Aufklärung, 
höchstens das, was viele amerikanische Gelehrte dieser Zeit als Jefferson’schen Deist 

________________________ 
1  Wörtliche Zitate sind entnommen aus Adam Smith (1776), übers. durch H. C. Recktenwald.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363


zfwu 17/3 (2016), 363–371 365 

bezeichnen. Es gibt wenige Anhaltspunkte dafür, dass sich Smith in religiösen Fragen 
aktiv beteiligt hätte, und noch weniger dafür, dass er sich für Religion begeistert hätte.2 
Aber Smith und seine Zeitgenossen lebten in einer Zeit, in der die Religion sowohl 
weiter verbreitet als auch gesellschaftlich wesentlich bedeutsamer war, als wir das heu-
te in der westlichen Welt kennen. In Großbritannien zur Zeit Smiths waren Religion 
und Politik deckungsgleich. Die Moderates und die Evangelicals in der Church of Scotland 
haben selbstverständlich religiöse Fragen thematisiert. Aber sie diskutierten auch über 
politische Angelegenheiten: Fragen zur Freiheit wie dem zulässigen Grad an Toleranz, 
die Frage der Kirchenautorität und damit auch des politischen Einflusses der Kirche 
sowie Angelegenheiten des Patronats bei der Vergabe von Pfründen, Ehrentiteln und 
Ämtern. Auf eine wesentlich dramatischere Art und Weise bezogen sich im Jahrhun-
dert zuvor die gesellschaftlichen Kontroversen des Englischen Bürgerkriegs, des Puri-
tanischen Commonwealth unter Cromwell, der Stuart-Restauration und der Glorreichen 
Revolution von 1688 auf religiöse Auseinandersetzungen. Aber auch Smith war Zeuge 
dieses Phänomens; er war 22 Jahre alt, als 1745 der Aufstand der Jakobiten die gleiche 
tödliche Mischung aus Religion und Politik nach Schottland brachte.   
An dieser Stelle ist vielleicht die Tatsache wichtiger, dass das damalige intellektuelle 
Leben weniger segmentiert war. So wurden gewöhnlich nicht nur Natur- und Geis-
teswissenschaften (um den heutigen Sprachgebrauch zu verwenden) in denselben 
Kreisen und oft von denselben Personen erörtert, sondern die Theologie war auch 
Teil der aktuellen Diskussion. Ein Teil dessen, was Smith als Professor für Moralische 
Philosophie in Glasgow lehrte, war die „Natürliche Theologie“. Einer der bedeutends-
ten Texte für den Unterricht in Natürlicher Theologie im 18. Jahrhundert in Schott-
land war wiederum Newtons Principia Mathematica. Wenn die „Literati“ der Schotti-
schen Aufklärung auswärts speisten, so waren regelmäßig Theologen unter ihren Ge-
sprächspartnern. Zu den mehr als 100 Mitgliedern der Select Society, Edinburghs exklu-
sivem Dining- und Debattierclub, zu dem Smith, David Hume, Adam Ferguson und 
die meisten angesehenen schottischen Persönlichkeiten dieser Zeit zählten, gehörten 
14 Minister (inklusive Ferguson, der den Lehrstuhl für Moralphilosophie in Edin-
burgh innehatte, sowie William Robertson, dem Vorsitzenden der Moderates in der 
schottischen Kirche und Präsident der Universität von Edinburgh).3 
Infolgedessen waren Smith und seine Zeitgenossen permanent den damaligen aktuel-
len Diskussionen, Kontroversen und neuen Ideen in der Theologie ausgesetzt, genau-
so wie Ökonomen im heutigen Universitätsleben mit neuen Theorien der Physik, 
Biologie oder Bevölkerungswissenschaft in Kontakt kommen. Und genauso, wie 
Ökonomen heute Ideen aus anderen Forschungsrichtungen aufgreifen – man denke 
nur an Gravitationsmodelle des Handels oder an den Contagion-Effekt bei Finanz- 
oder Währungskrisen –, könnten die Theoretiker des 18. Jahrhunderts, die die Öko-
nomik als eigenständige Disziplin entwickelten, durchaus von dem beeinflusst worden 
sein, was sie von religiösem Denken hörten, lasen und sahen. Um es klar auszudrü-
cken: Ich unterstelle nicht, dass Smith oder einer der anderen „ökonomischen“ Den-
ker seiner Tage bewusst darauf abzielten, religiöse Grundsätze in ihre Gedanken und 
________________________ 
2 Einige Autoren vertreten eine andere Auffassung; vgl. z.B. Jerry Evensky (1998).  
3 Vgl. Roger L. Emersin (1973). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363


366  
366 

Schriften mit einzubeziehen. Vielmehr beeinflussten die theologischen Kontroversen, 
welchen sie ausgesetzt waren, ihre grundlegende Sicht auf den Menschen und die Welt 
– ihre „pre-analytic vision“, um Joseph A. Schumpeters (1954) Begriff dafür zu ver-
wenden – und eben jene Sicht ließen sie in ihre Auffassungen einfließen. 

2. Die Smithsche Revolution 
Und es war dieses neue Denken, das uns die Wirtschaftswissenschaft als die akademi-
sche Disziplin brachte, die wir heute kennen. Das zentrale Theorem, das der heutigen 
westlichen Ökonomik zugrunde liegt – nämlich das Konzept, das wir als Adam Smiths 
„unsichtbare Hand“ kennen (obwohl Smiths Verwendung dieses Ausdrucks, den er 
lediglich einmal in der Theorie der ethischen Gefühle und ein weiteres Mal im Wohlstand der 
Nationen verwendet, weder innovativ noch besonders spezifisch war4) – ist, dass rein 
eigennutzorientiertes Verhalten von Individuen zu vorteilhaften Ergebnissen nicht nur 
für die betroffenen Individuen selbst, sondern auch für andere führen kann und unter 
den richtigen Bedingungen führen wird. Obwohl es bereits Vorläufer gab (am offen-
kundigsten in den Schriften von Pierre Nicole (1696), dessen Gedanken auch einen 
klar erkennbaren Ursprung im theologischen Denken hatten – in seinem Fall im Jan-
senismus resp. bei Augustinus),5 war das Konzept, vor allem in der von Smith hervor-
gebrachten Form, neu und erwies sich als einflussreich.  
Zu Beginn des 18. Jahrhunderts sprach ein Teil derjenigen, die sich mit diesen The-
men beschäftigten, dem Einzelnen die Fähigkeit zu, erkennen zu können, welche 
Handlungen und welches Streben ihm nutzen; andere sprachen den Menschen diese 
Fähigkeit ab. Es fehlte jedoch das Verständnis dafür, dass das Verfolgen des Eigenin-
teresses, selbst wenn sie dieses korrekt wahrnahmen, allgemein vorteilhafte Ergebnisse 
hatte. Tatsächlich war „lasterhaft“ das übliche Adjektiv, mit dem eigennutzorientiertes 
Verhalten charakterisiert wurde.   
Der ernsthafte Meinungsumschwung begann mit Bernard Mandevilles Bienenfabel, die 
erstmals im Jahr 1714 und in überarbeiteter Form im Jahr 1723 veröffentlicht wurde. 
Bekanntlich vertrat Mandeville die grundlegende Einsicht, dass individueller Eigen-
nutz zu allgemein vorteilhaften Ergebnissen führen könne. Allerdings hat er weder 
diesen Gedanken noch die Bedingungen, unter welchen dieser Vorteil zum Tragen 
kommt, vollkommen entfaltet. Wie sein Untertitel deutlich macht („Private Laster, 
öffentliche Vorteile“), betrachtete er dieses Verhalten folglich weiterhin als „laster-
haft“. Aber Mandevilles Fabel führte zu einer umfassenden Diskussion, und vieles 
von dem, was Hume, Francis Hutcheson und andere über diese Fragen in der Mitte 
des 18. Jahrhunderts schrieben, war eine Reaktion auf Mandeville.  
Smiths Wohlstand der Nationen, veröffentlicht im Jahr 1776, entwickelte vollständig die 
Idee, wonach private Interessen zum Gemeinwohl führen, wie wir sie heute kennen: 
Individuen nehmen ihr Eigeninteresse zutreffend wahr (in ihrer Rolle als Produzen-
ten, wenngleich nicht unbedingt als Konsumenten); ihr Verlangen, ihren Eigennutz zu 
verfolgen, ist ein wesentliches Merkmal der menschlichen Natur; ihr entsprechendes 
________________________ 
4 Vgl. Emma Rothschild (2001, Kap. 5) für eine Diskussion von Smiths Gebrauch des Aus-

drucks und für Verweise auf frühere Untersuchungen. 
5 Vgl. Albert O. Hirschmann (1977) für eine knappe Zusammenfassung einiger wichtiger Vorläufer. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363


zfwu 17/3 (2016), 363–371 367 

Verhalten führt unter den richtigen Bedingungen zu Resultaten, die in einem umfas-
senderen Sinn optimal sind; und die wesentliche Bedingung, die diese allgemeinen 
optimalen Ergebnisse hervorbringt, ist der Wettbewerb auf den Märkten. Es ist nicht 
überraschend, dass im Wohlstand der Nationen die Begriffe „Laster“ und „lasterhaft“ 
verschwunden sind. Gegen Ende des Jahrhunderts war Smiths Ansicht weit verbreitet 
und wurde allgemein akzeptiert.  

3. Religiöse Debatte in Adam Smiths Gesellschaft 
Aber was hat das alles mit religiösem Denken zu tun?  
Der zentrale Impuls der latitudinarischen Auseinandersetzung innerhalb der Kirche 
von England, die ihren Höhepunkt etwa ein halbes Jahrhundert vor Mandevilles Bie-
nenfabel fand (Mandeville war Niederländer, lebte aber in London und schrieb auf 
Englisch), sowie jener Impuls der Auseinandersetzung zwischen den Moderates und 
den Evangelicals in Schottland während eines Großteils von Smiths Erwachsenenlebens 
war ein bedeutendes und kontroverses Umdenken, das viele Religionshistoriker als 
den „Niedergang des Calvinismus“6 bezeichneten – obgleich es für Fachfremde hilf-
reich sein mag, es den Niedergang des orthodoxen Calvinismus zu nennen. Drei Schlüs-
selelemente dieses Übergangs stimmten zumindest bemerkenswert überein mit drei 
Aspekten des Übergangs von der Ablehnung des „lasterhaften“ Verfolgens des Eigen-
interesses (was die Menschen wohl ohnehin nicht als solches empfunden haben) hin 
zu der Erkenntnis, dass ein solches Verhalten unter den richtigen Rahmenbedingun-
gen zu allgemeinen vorteilhaften Ergebnissen führen würde: (1) Orthodoxe Calvinis-
ten glaubten an die „vollkommene Verdorbenheit“ der Menschen. Ihre Widersacher 
innerhalb der englischsprachigen protestantischen Welt glaubten größtenteils an das 
Gute im Menschen (und daran, dass alle Menschen potentiell zur Erlösung auserwählt 
sind). (2) Orthodoxe Calvinisten glaubten an die Vorbestimmung, wobei menschliche 
Entscheidungen und menschliches Handeln keinen Einfluss darauf hatten, wer geret-
tet wird und wer nicht. Ihre Kontrahenten glaubten nicht nur, dass potenziell jeder 
gerettet werden könne, sondern auch, dass die Entscheidungen und Handlungen des 
Einzelnen – die schöpferische Tätigkeit des Menschen – eine Rolle in dieser Bestim-
mung spielten. Wie der latitudinarische Erzbischof von Canterbury, John Tillotson, 
der infolge der Glorreichen Revolution ernannt wurde, es ausdrückte, können Men-
schen bei ihrer eigenen Rettung „mitwirken“ und „von Gott kann nicht verlangt wer-
den, denen zu helfen und beizustehen, die selbst nichts dazu beitragen“.7 (3) Ortho-
doxe Calvinisten glaubten, dass der einzige Grund für die Existenz der Menschheit die 
Verherrlichung Gottes sei. Ihre Kontrahenten glaubten, dass menschliches Glück 
auch eine legitime, von Gott vorgesehene Absicht sei.  
Obwohl die Beziehung dieser Veränderungen im religiösen Denken zum anschließen-
den Wandel im ökonomischen Denken wohl kaum als exakt bezeichnet werden kann, 
gibt es trotzdem einen auffälligen Zusammenhang. Die Überzeugung, dass Männer 
und Frauen mit einer inhärenten Güte geboren werden, regt eher zu der Vorstellung 
an, dass sie ihr Eigeninteresse begreifen und von Nutzen für andere sein können – 
________________________ 
6 Vgl. beispielsweise Daniel Walker Howe (1972). 
7 Zitate sind von John Tillotson (1748). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363


368  
368 

insbesondere dann, wenn das Glück des Menschen ein göttlich zugesichertes Ziel 
menschlicher Existenz ist, als wenn sie vollkommen verdorben im religiö-
sen/moralischen Sinn sind. Die weitere Überzeugung, dass alle Frauen und Männer 
grundsätzlich zur Erlösung bestimmt sind – und weiterhin, dass menschliches Han-
deln Teil dessen ist, was diese Erlösung ermöglicht – legt eher nahe, dass das Handeln 
der Individuen in ihrem wohlverstandenen Eigeninteresse nicht nur ihr eigenes Leben 
verbessern kann, sondern auch das ihrer Mitgeschöpfe, als die Überzeugung der Prä-
destinationslehre, dass nur wenige gerettet werden und dass menschliches Tun keinen 
Einfluss auf die Rettung hat. 
Noch ein weiterer Wandel in den religiösen Vorstellungen, der etwa zur gleichen Zeit, 
jedoch nicht als Teil der Calvinisten- bzw. Anticalvinisten-Debatte stattfand, betraf die 
Zukunft des Menschen auf der Erde. Kurz gesagt, während diejenigen, die schließlich 
als „Prämillenaristen“ bekannt wurden, einen eschalogischen Pessimismus zeigten, 
indem sie glaubten, dass ausschließlich die Wiederkunft Christi und die sich daraus 
ergebende Vernichtung der Welt, so wie wir sie kennen, zu grundlegenden Verbesse-
rungen führen könnten, waren die neueren „Postmillenaristen“ der Überzeugung, dass 
die in der Bibel vorausgesagten tausend Jahre glückseligen Lebens Teil der menschli-
chen Geschichte sein würden und dass menschliches Handeln seinen Teil zur Realisie-
rung beitragen würde. Diese Überzeugung, dass der „Fortschritt“ in den Lebensbe-
dingungen, herbeigeführt durch menschliches Tun, nicht nur möglich ist, sondern 
auch dabei hilft, das Millennium zeitlich näher zu bringen, stimmt ebenfalls weit mehr 
mit der gleichen Ansicht über die vorteilhaften Auswirkungen – für sich selbst sowie 
für andere – des eigennutzorientierten Handelns der Individuen in der wirtschaftli-
chen Sphäre überein. (Als der Postmillenarismus im 19. Jahrhundert weiterhin an 
Stärke gewann, wurden in vielen protestantischen Kreisen herausragende ökonomi-
sche/wissenschaftliche Fortschritte wie das Verlegen des ersten transatlantischen Te-
legraphenkabels als bedeutsam für das Millennium gewürdigt.) 

4. Religiöses Denken und ökonomisches Denken 
Um es erneut deutlich zu machen: Es gibt nur wenige oder gar keine Hinweise darauf, 
dass Smith oder Mandeville oder irgendein anderer ausschlaggebender Denker dazwi-
schen, außer Hutcheson, irgendeine dieser religiösen Überzeugungen teilte. Der Punkt 
ist vielmehr, dass sie permanent den Auseinandersetzungen in diesem Verlauf ausge-
setzt waren. Darüber hinaus erhöhte die Tatsache, dass diese Überzeugungen weder 
im England des ersten Viertels noch in Schottland des dritten Viertels des 18. Jahr-
hunderts vollständig akzeptiert waren, ihre Sichtbarkeit und ihre herausragende Be-
deutung vermutlich umso mehr. Die meisten Menschen schenken Ansichten, die von 
allen akzeptiert werden und die die meisten für selbstverständlich erachten, nur wenig 
Aufmerksamkeit (obwohl Smith selbstverständlich Moralphilosoph war, und zwar ein 
tiefgründiger und erkenntnisreicher). Was Aufmerksamkeit auf sich zieht und Ausei-
nandersetzungen auslöst, sind umstrittene Behauptungen, deren Implikationen ein 
Spannungsfeld erzeugen. Thesen, die der offiziellen Lehre entgegenstehen, ziehen 
gewöhnlich besondere Aufmerksamkeit auf sich. Die protestantische Theologie unter-
zog sich damals einer höchst strittigen Reform, die sowohl Mandeville als auch Smith 
hautnah miterlebten.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363


zfwu 17/3 (2016), 363–371 369 

Es wäre auch schwierig zu behaupten, dass eine dieser Bewegungen innerhalb des 
religiösen Denkens, die weg vom orthodoxen Calvinismus führten, für die nachfol-
gende Veränderung im ökonomischen Denken unbedingt notwendig gewesen wäre. 
Smiths Ideen sind wirkmächtig, und sie stehen für sich. Es sollte auch nicht die Be-
hauptung aufgestellt werden, dass alle vier Veränderungen in den religiösen Ansichten 
zusammen ausreichend dafür gewesen wären. Mandeville und Smith brachten diese 
Gedanken auf, sie waren aber – zumindest in der damaligen Zeit – nicht unumgäng-
lich. Aber angesichts der offensichtlichen Bezüge zwischen diesen neuen und umstrit-
tenen religiösen Vorstellungen und den zentralen Elementen des geistigen Wandels im 
18. Jahrhundert hin zu dem, was dann die Ökonomik wurde, bleibt viel Raum, um – 
gemäß Schumpeter – der Auffassung zu sein, dass diese Veränderungen im theologi-
schen Denken dabei halfen, eine neue Sicht auf die Rolle der Individuen zu eröffnen, 
die in hohem Maße zur Smithschen Revolution beitrug sowie dazu, deren Akzeptanz 
zu erhöhen.  
Die Verbindung, die ich hier zwischen dem theologischen Wandel weg vom Calvinis-
mus und der ökonomischen Revolution hin zu Smith andeute, weist sowohl Parallelen 
als auch Gegensätze zu Max Webers (1905) klassischer Hypothese der protestanti-
schen Ethik auf. Wie bei Weber identifiziert sie eine Kausalbeziehung von religiösen 
Ideen zur Ökonomik. Und wie auch bei Weber überdauerte das, was ursprünglich die 
Folge eines religiösen Anstoßes war, die Atrophie des eigentlichen religiösen Impulses.  
Weber wählte Benjamin Franklin (erneut allenfalls ein Deist) als seinen „Idealtypen“ 
um zu zeigen, dass die Hingabe an „calvinistische“ Tugenden wie Fleiß oder Sparsam-
keit auch in einem späteren, säkularisierten Zeitalter andauerte. Im Falle der Smith-
schen Revolution, in der – um es vorweg zu nehmen – die beteiligten Personen keine 
religiösen Menschen im eigentlichen Sinn waren, folgt noch ganz selbstverständlich, 
dass die neuen Denkweisen, die ursprünglich zum Teil durch neue religiöse Vorstel-
lungen belebt worden waren, das Verschwinden dieser religiösen Diskussionen aus der 
öffentlichen Aufmerksamkeit überleben sollten.  
Aber es gibt auch Unterschiede. Bei Weber wird ein Einfluss religiöser Vorstellungen 
auf das ökonomische Verhalten postuliert; hier hingegen geht es um ökonomische 
Ansichten. Und noch wichtiger ist die Tatsache, dass die hier von mir vorgebrachte 
Argumentation hinsichtlich des Gehalts der religiösen Vorstellungen Weber direkt 
zuwiderläuft. Bekanntlich argumentierte Weber, dass das, was wirtschaftliches Verhal-
ten hauptsächlich antrieb – Verhalten, welches er in protestantischen Ländern und in 
den überwiegend protestantischen Regionen in seinem eigenen Land zu beobachten 
glaubte – ein Vermächtnis der Prädestinationslehre gewesen sei. Hier ist das zentrale 
Moment das Verschwinden des Glaubens in die Prädestination. Insofern ist die Ar-
gumentation hier „Weber auf den Kopf gestellt“. 

5. Fazit 
Die Rolle religiöser Ansichten bei der Entstehung der Ökonomik als eigenständige 
intellektuelle Disziplin, mit einem ihr eigenen Forschungsgebiet und ihr eigenen analy-
tischen Werkzeugen, formte auch die Entwicklung des Fachgebiets weit über den 
grundlegenden Wandel im 18. Jahrhundert hinaus, der in Smiths Wohlstand der Nationen 
gipfelte. Religiöse Ansichten beeinflussten vor allem in Amerika erkennbar die Art 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363


370  
370 

und Weise, wie die Smithsche Revolution aufgenommen wurde. Die Autoren der 
Lehrbücher zur Nationalökonomie, welche die Zeit vor dem Bürgerkrieg dominierten 
– namentlich John McVickar (1830) an der Columbia University sowie Francis 
Wayland (1837) an der Brown University und Francis Bowen (1856) an der Harvard 
University – waren alle entweder geweihte Geistliche oder eng verbunden mit der 
einen oder anderen protestantischen Glaubensgemeinschaft.8 In der Zeit des Bürger-
kriegs war die Bewegung, die die Ökonomik zu einem Bemühen um Fortschritt wer-
den ließ (Fortschritt, welcher Wohlfahrtskriterien voraussetzt, ist ein inhärent morali-
sches Unterfangen), sogar noch bewusster von religiösem Gedankengut beflügelt. 
Viele der führenden Persönlichkeiten, welche die American Economic Association gründe-
ten, einschließlich John Bates Clark und Richard T. Ely, hatten ihre intellektuellen 
Wurzeln in der damals neu aufkommenden Social-Gospel-Bewegung. Sogar noch heute 
sind viele der offenen Fragen, welche die öffentliche Diskussion sowohl über ökono-
mische Grundsätze als auch über die Wirtschaftspolitik betreffen, ein Widerhall des-
sen: – Warum vermeiden die meisten Ökonomen Modelle, in denen die Anfangsbe-
dingungen die Endergebnisse determinieren? Warum gibt es ein „angelsächsisches 
Modell“ der Wirtschaftspolitik? Warum unterstützen so viele Amerikaner leiden-
schaftlich die Abschaffung der Erbschaftssteuer („death taxes“), obwohl sie keine 
Aussichten darauf haben, steuerpflichtiges Vermögen zu erben? 
Kritiker beanstanden manchmal, dass der Glaube in freie Märkte nicht nur von Öko-
nomen, sondern auch von gewöhnlichen Bürgern, ebenfalls eine Art von Religion sei. 
Es zeigt sich, dass diese Meinung einen wahren Kern hat – zwar nicht auf die Weise, 
wie die Kritiker meinen, sondern in einem tieferen, mehr historisch fundierten Sinn. 
Ein besseres Verständnis dieses andauernden Widerhalls, seines Ursprungs und seiner 
anschließenden Implikationen für die Veränderung des ökonomischen Kontextes über 
die Zeit würde die Würdigung der Ökonomik als moralische Wissenschaft erhöhen. 

Literaturverzeichnis 
Bowen, F. (1856): Principles of Politcal Economy: Applied to the Condition, the Resources and 

the Institutions of the American People, Boston: Little, Brown.  
Davenport, S. (2008): Friends of the Unrighteous Mammon: Northern Christians & Market 

Capitalism, 1815–1860. Chicago: University of Chicago Press.  
Emerson, R. L. (1973): The Social Compositions of Enlightened Scotland: The Select Society of 

Edingburgh, 1754–1764, in: Studies on Voltaire and the Eighteenth Century, Vol. 
114, 291–330, Oxford: Voltaire Foundation. 

Evensky, J. (1998): Adam Smith’s Moral Philosophy: The Role of Religion and its Relationship 
to Philosophy and Ethics in the Evolution of Society, in: History of Political Econo-
my, Vol. 30/No.1, 17–42. 

Hirschmann, A. O. (1971): The Passions and the Interests: Political Arguments for Capitalism 
Before its Triumph, Princeton: Princeton University Press.  

Howe, D. W. (1972): The Decline of Calvinism: An Approach to its Study, in: Comparative 
Studies in Society and History Vol. 14/No.3, 306–327.  

________________________ 
8  Stewart Davenport (2008) liefert eine wertvolle Zusammenfassung.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363


zfwu 17/3 (2016), 363–371 371 

Mandeville, B. (1924 [1723]): The Fable of the Bees: Or Private Vices, in: Kaye, F. B. (Ed.): 
Publick Benefits, Oxford: Oxford University Press, 1924.  

McVickar, J. (1830): Introductory Lecture to a Course on Political Economy, London: J. Miller. 
Nicole, P. (1696): Of Charity and Self-Love, in: Moral Essays, London: Samuel Manship.  
Rothschild, E. (2001): Economic Sentiments: Adam Smith, Condorcet and the Enlightenment, 

Cambridge: Harvard University Press.  
Schumpeter, J. A. (1954): History of Economics, Schumpeter, E. B. (Ed.), New York: Oxford, 

University Press. 78–112.  
Smith, A. (1776): An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations, Campbell, 

R. H./Skinner, A. S. (Eds.), Oxford: Oxford University Press, 1976. 
Smith, A. (1974 [1759]): The Theory of Moral Sentiments, übers. durch H. C. Recktenwald, 

München: Beck. 
Tillotson, J. (1748): Of The Nature of Regeneration and its Necessity, in order to Justification 

and Salvation, In the works of the most Reverend Dr. John Tillotson, Late Archbish-
op of Canterbury, Vol. 5, sermon 106, Edinburgh: G. Hamilton.  

Wayland, F. (1837): The Elements of Political Economy, New York: Leavitt, Lord.  
Weber, M. (1930 [1905]): The Protestant Ethics and the Spirit of Capitalism, transl. by T. Par-

sons, London: George Allen & Unwin.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-363

