
 

II.  Wittgenstein: Philosophie als Übersicht 

 
 
 

4.  DIE NICHT-DISKURSIVE GESTALTUNGSLÖSUNG  
 DES TRACTATUS 

 
Aus der hier angedeuteten Perspektive heraus kann Kant jedenfalls als Vorgän-
ger Wittgensteins gedeutet werden; und nicht nur aus dieser: Immer wieder ist 
eine fundamentale Ähnlichkeit zwischen den Werken beider festgestellt worden. 
Meredith Williams etwa hält fest: »Wittgenstein’s conception of the task he has 
set for himself and of the way to achieve this goal, it is said, is distinctively 
Kantian. Both Wittgenstein and Kant are convinced that perennial philosophical 
problems result from profound confusions. Philosophy’s true task is to disclose 
the confusions and diagnose their roots.«1 Ihrem gemeinsamen Ziel, so differen-
ziert Williams, hätten sich jedoch Kant mit seiner Transzendentalphilosophie 
und Wittgenstein mit seiner Spätphilosophie sehr unterschiedlich genähert. Die-
ser Analyse folge ich im Großen und Ganzen, jedoch ohne die auch bei Williams 
deutliche Tendenz der Wittgenstein-Literatur, die sprachphilosophische Unter-
nehmung als Fortschritt oder Vollendung der transzendentalen zu glorifizieren.2 

Als Ausgangspunkt, bevor Wittgensteins Spätphilosophie thematisiert wird, 
soll mir zunächst der Vergleich zwischen Transzendentalphilosophie und logi-
zistischer Sprachphilosophie des Tractatus logico-philosophicus, beziehungs-
weise zwischen kopernikanischer Wende und linguistic turn, dienen. Beide  
weisen einen ambivalenten Status auf. Kants Transzendentalphilosophie strebt 
eine neue Metaphysik an, erreicht sie teilweise und bleibt dabei doch kritisch  
ihrer transzendentalen Bedingungen eingedenk, während der Tractatus eine logi-
zistische Ordnung der Sprache anstrebt und teilweise vollzieht, um in einer Art  

                                                             
1  Williams (1990) S. 70. 
2  Diese Interpretations-Tradition geht auf Erik Stenius zurück; vgl. auch Hoffmann 

(2000) S. 5, Fußnote 8.  

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


126 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

mystischer Vision zu enden.3 Diese verschiedenen Ausformungen von Ambiva-
lenz können als Gestaltungslösungen gelten, die auf verschiedene Weise einen 
Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität versuchen. 

Eine deutliche Distanzierung vom Begriffsdenken und damit die praktische 
Ausrichtung schon von Wittgensteins Frühwerk zeigt sich gerade im Schlussteil 
des Tractatus: Es geht in den letzten Sätzen darum, »nichts zu sagen« statt  
»etwas Metaphysisches [zu] sagen«,4 es geht nicht mehr um das »So-Sein«5 und 
Probleme der Sprache, um das, was »gesagt werden kann«,6 sondern um das, 
was sich »zeigt«,7 um »Unaussprechliches«,8 das »Mystische«,9 um »Lebens-
probleme«,10 den »Sinn der Welt«,11 »Ethik«,12 um »Höheres«.13 Die Ausrich-
tung auf ein höchstes, nicht-diskursives Wissen beschreibt Wittgenstein auch in 
einem Brief an den Verleger Ludwig von Ficker: 

 
»Der Sinn des Buches ist ein Ethischer. Ich wollte einmal in das Vorwort einen Satz  
geben, der nun tatsächlich nicht darin steht, den ich Ihnen aber jetzt schreibe, weil er  
Ihnen vielleicht ein Schlüssel sein wird: ich wollte nämlich schreiben, mein Werk bestehe 

                                                             
3  Vgl. Gabriel (1978) S. 354: »Die einen machen [Wittgenstein] zum Positivisten, die 

anderen zum Existentialisten. Größere Gegensätze aber, so sollte man meinen, kann es 
nicht geben. Hier wird auch der Grund dafür zu suchen sein, dass sich die Interpreten 
Wittgensteins häufig alternativ entweder der einen oder der anderen Seite zuwenden; 
und dabei werden die Aspekte der jeweiligen Gegenseite nicht etwa geleugnet, son-
dern einfach ausgeklammert, indem die Bedeutung (die Relevanz) des Ganzen lo-
gisch-wissenschaftstheoretisch oder existentialistisch gedeutet wird. Somit stehen die 
beiden Interpretationsstrukturen gleichzeitig für einander widerstreitende Auffassun-
gen von Philosophie, für die logisch-wissenschaftstheoretische und die existentialisti-
sche.« 

4  Vgl. TLP 6.53. Bei den Quellenverweisen zu Wittgensteins Schriften gebe ich die 
Bemerkungsnummer an, falls eine solche vorhanden ist, ansonsten die Seitenzahl. 

5  Ebd. 6.41. 
6  Ebd. 6.51. 
7  Ebd. 6.522. 
8  Ebd. 
9  Ebd. 
10  Ebd. 6.52. 
11  Ebd. 6.41. 
12  Ebd. 6.421. 
13  Ebd. 6.42. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS ÜBERSICHT | 127 

aus zwei Teilen: aus dem, der hier vorliegt, und aus alledem, was ich nicht geschrieben 
habe. Und gerade dieser zweite Teil ist der Wichtige.«14 

 
Worauf der Tractatus also hinausläuft, ist die Nicht-Diskursivität, wie das letzte 
Wort im berühmten Schlusssatz eindringlich zeigt: »Wovon man nicht sprechen 
kann, darüber muss man schweigen.«15 Dieses Schweigen ist jedoch ein ganz  
besonderes, durch Diskursivität erlangtes. Wie Platon in seinen epistemischen 
Stufenleitern nicht auf diskursives Wissen und die diskursive Ordnung der Dia-
lektik verzichten möchte, so setzt auch Wittgenstein eine Leiter aus diskursiv 
geordneter Sprache voraus. Im Leiter-Gleichnis des vorletzten Satzes bekennt er 
sich zum ambivalenten Status des Tractatus, der sich eben nicht in mystischem 
Schweigen erschöpft, sondern zuvörderst über Logik redet. Als eingängliches 
Paradox formuliert, drückt sich die Selbstreflexivität von Wittgensteins sprachli-
cher Sprachkritik ungleich drastischer aus als Kants unauffällige, gelassene Stel-
lungnahmen zum ambivalenten Status einer vernünftigen Vernunftkritik: Die 
Selbstreflexivität wird im Tractatus nobilitiert, indem sie als im Dienst einer  
Autorintention stehend ausgewiesen wird: 

 
»Meine Sätze erläutern dadurch, dass sie der, welcher mich versteht, am Ende als unsinnig 
erkennt, wenn er durch sie – auf ihnen – über sie hinausgestiegen ist. (Er muss sozusagen 
die Leiter wegwerfen, nachdem er auf ihr hinaufgestiegen ist.) 
Er muss diese Sätze überwinden, dann sieht er die Welt richtig.«16 

 
Trotz dieser deutlich geäußerten Autorintention ist der Tractatus zunächst und 
vielleicht zumeist in die Tradition des Begriffsdenkens, das Paradoxes vermei-
det, gestellt worden. Im Wiener Kreis etwa, besonders von Rudolf Carnap, wur-
de die Schrift als Beitrag zu dem Programm eines logizistischen Positivismus 
verstanden. Lange galt der Tractatus – unter dem Einfluss des einstigen Mit-
glieds des Wiener Kreises, Gustav Bergmann – als ein Gründungsdokument des 
linguistic turn, der Kants mentalistisches Paradigma durch ein sprachliches er-
setzt habe, ohne dabei – wie Rorty nach einer Weile kritisiert – dessen meta-
physische Residuen loszuwerden.17 

An dieser Rezeption ist Wittgenstein nicht unschuldig. Seine frühe Schrift 
scheint in weiten Teilen geradezu mustergültig die semiotischen Parameter des 

                                                             
14  Briefe S. 35f 
15  TLP S. 7. 
16  Ebd. 6.54. 
17  Vgl. Rorty (2008) S. 50 und Kapitel A.16. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


128 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Begriffsdenkens zu propagieren und einzuhalten; jedenfalls bis der Schlussteil 
sich davon drastisch distanziert. Schon der erste Satz – »Die Welt ist alles, was 
der Fall ist« – bekräftigt die Vorrangstellung der Proposition als Satzform des 
Wissens18, wie sie seit Aristoteles zur Norm wurde.19 Mit der – Widerspruch und 
Ambivalenz ausschließenden – Bivalenz von Propositionen wird ein 
theoriehaftes Wissen in den Fokus geschoben und eine Gesamtschau der Welt 
versprochen;20 die Praxis gerät, jedenfalls zunächst, in den Hintergrund. Auch 
formal entspricht der erste Satz in seiner Knappheit dem Musterbild einer Propo-
sition, und in seiner abstrakten Allgemeinheit (»die Welt«, »alles«) verspricht er 
ein umfassendes theoretisches Panorama, wie es das Begriffsdenken anvisiert.21 
Die vorausgehende Ziffer »1« verweist auf ein Ordnungssystem des Textes, das 
den Zusammenhang seiner Sätze quasi-logisch, nämlich gemäß ihres »logi-
sche[n] Gewicht[s]« hierarchisch organisiert.22 Dieses Ordnungssystem ist ein 
eindrücklicher Hinweis auf die in der Perspektive des Begriffsdenkens ideale 
»geometrische Darstellung« von Philosophie, wie sie Spinoza in seiner Ethik 
anwandte, und es inspirierte auch den Titel »Tractatus logico-philosophicus«, 
der nicht nur an Spinoza mit dessen »Tractatus theologico-politicus« erinnert, 
sondern auch das Dogmatische, Lehrbuchhafte der Schrift betont. In der gegen-
wärtigen akademischen Welt ist das Gliederungssystem – jedenfalls in Deutsch-
land – in akademischen Texten zum Standard geworden. 

Nicht nur im Hinblick auf »Propositionalisierung« und »Theoretisierung« 
des Wissens scheint der Tractatus inhaltlich wie formal das Programm des Be-
griffsdenkens umzusetzen, sondern auch bezüglich »Logifizierung« und »Form-
vergessenheit«, die hier in eins fallen. Im Projekt einer logizistischen Ordnung 
der Sprache gelten die vielfältigen Formen, die eine natürliche Sprache anneh-
men kann, als irreführende, eigentlich belanglose Äußerlichkeiten, die es zu 
durchschauen gilt.23  

Wittgenstein scheint auch seine eigene Gestaltung unter das Paradigma der 
Formvergessenheit zu stellen. Im Vorwort trennt er – ganz genau wie Kant in 
seinen Vorreden – den Inhalt seiner Schrift, dessen er sich sehr sicher ist, von 
der Form, die er nur mangelhaft zu beherrschen sich vorwirft. Der 

 

                                                             
18  Vgl. auch Satz 4.5: »Die allgemeine Form des Satzes ist: Es verhält sich so und so.« 
19  Vgl. A.6. 
20  Vgl. auch TLP 6.45. 
21  Vgl. A.9. 
22  Vgl. TLP S. 11, Fußnote 1. 
23  Vgl. ebd. 4.002, auch 3.3421 und 2.18. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS ÜBERSICHT | 129 

»Wert [des Tractatus; H.D.] wird umso größer sein, je besser die Gedanken ausgedrückt 
sind. Je mehr der Nagel auf den Kopf getroffen ist. – Hier bin ich mir bewusst, weit hinter 
dem Möglichen zurückgeblieben zu sein. Einfach darum, weil meine Kraft zur Bewälti-
gung der Aufgabe zu gering ist. – Mögen andere kommen und es besser machen. 
Dagegen scheint mir die Wahrhe i t  der hier mitgeteilten Gedanken unantastbar und defi-
nitiv. Ich bin also der Meinung, die Probleme im Wesentlichen gelöst zu haben.«24 

 
Hier zeigt sich (wie bei Kant) eine Bevorzugung des Inhalts, der als richtig ein-
geschätzt wird, gegenüber der Form, die leider nicht ganz gelungen sei; und da-
mit ebenso das Bewusstsein eines formalen Mangels, das von der Formblindheit 
des Begriffsdenkens abweicht.  

Bertrand Russell war für solche Aspekte nicht empfänglich oder missbilligte 
sie. Wie der Wiener Kreis hatte er sich von Wittgensteins Denken Fortschritte in 
der eigenen logizistischen Grundlagenforschung erhofft und steuerte ein wohl-
wollendes Vorwort für die erste englischsprachige Ausgabe des Tractatus bei, in 
dem er allerdings Befremden über dessen mystisches Ende äußerte: 

 
»Mr Wittgenstein manages to say a good deal about what cannot be said, thus suggesting 
to the sceptical reader that possibly there may be some loophole through a hierarchy of 
language, or by some other exit. The whole subject of ethics, for example, is placed by Mr 
Wittgenstein in the mystical, inexpressible region. Nevertheless he is capable of conveying 
his ethical opinions. His defence would be that what he calls the mystical can be shown, 
although it cannot be said. It may be that this defence is adequate, but for my part, I  
confess that it leaves me with a certain sense of intellectual discomfort.«25 

 
Russells Vorwort gleicht der Göttinger Rezension darin, dass es ebenfalls in  
weiten Teilen eine durchaus angemessene Zusammenfassung des rezensierten 
Textes darstellt, dessen Abweichung vom Begriffsdenken jedoch nicht nachvoll-
ziehen kann.26 Wittgenstein fühlte sich entsprechend missverstanden und akzep-
tierte den Text wohl nur aus Gründen seiner Werbewirksamkeit. Gleichwohl ist 
Russells Unbehagen nicht unberechtigt. Es artikuliert sich darin ein Affekt gegen 

                                                             
24  Ebd. S. 9f. 
25  Russell (1922) S. xxi. 
26  Ganz ähnlich reagierte Frege, der den Tractatus in die Nähe eines Kunstwerks rückte: 

»Was Sie mir über den Zweck Ihres Buches schreiben, ist mir befremdlich. Danach 
kann er nur erreicht werden, wenn andre die darin ausgedrückten Gedanken schon ge-
dacht haben. [...] Dadurch wird das Buch eher eine künstlerische als eine wissen-
schaftliche Leistung.« (Zit. nach Buchheister/Steuer (1992) S. 106.) 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


130 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

einen unnachvollziehbaren Sprung in die Nicht-Diskursivität, wie sie sich in 
Aristoteles’ Kritik an Platons »Ideenlehre« äußert sowie in Kants Abscheu ge-
genüber der »vorgeblichen Philosophie« des »Mystagogen« und »Klubbisten«27. 
Es ist der Affekt des Begriffsdenkens gegen die Auslieferung an die Beliebig-
keit. Berechtigt ist dieser Vorbehalt jedoch nicht nur aus Sicht des Begriffsden-
kens, sondern nicht zuletzt auch deswegen, weil die Abwesenheit eines diskursi-
ven Korrektivs nicht die Nachteile des Begriffsdenkens vermeidet. 

Wittgenstein bietet im Tractatus tatsächlich allen Grund, wie Platon als Leh-
rer einer geheimen Lehre verstanden zu werden. Schon im ersten Satz des Vor-
worts schränkt er seinen Rezipientenkreis auf kognitiv geeignete Leser ein: 
»Dieses Buch wird vielleicht nur der verstehen, der die Gedanken, die darin aus-
gedrückt sind – oder doch ähnliche Gedanken – schon selbst einmal gedacht 
hat.«28 Auch im Leiter-Gleichnis traut Wittgenstein nur dem Leser, der der Autor-
intention zu folgen versteht, jenes Verständnis seiner Sätze zu, welches diesen 
dann sogar zur richtigen Sicht der Welt führt. An zentralen Stellen suggeriert der 
Text somit, es gebe ein geheimes Wissen, das dem kognitiv geeigneten Leser 
vermittelt werden könne, es gebe eine Autorintention, die diesen Leser führen 
wolle. Anlass zur Befürchtung, der Tractatus arte in eine idiosynkratische Wis-
senschaftskritik aus, die die Vorteile des Begriffsdenkens vorschnell aufzugeben 
bereit sei, um sie durch eine esoterische Dogmatik zu ersetzen, besteht also 
durchaus. 

Es gibt aber auch gute Gründe, im Tractatus einen Ausgleich zwischen 
Nicht-Diskursivität und Diskursivität zu sehen, der nicht von einer Autorinten-
tion kontrolliert ist.29 Dieser Ausgleich zeigt sich weder in der Formulierung ei-
ner sprachlichen Sprachkritik als Paradox noch in Evokationen einer kognitiv 
geeigneten Leserschaft, sondern als Gestaltungslösung, die weder im Vorwort 
noch im gesamten Textkorpus thematisiert und somit auch nicht in den Dienst 
eine Autorintention gestellt ist. Ein entsprechend sensibler, nicht bloß kognitiv  
agierender Leser mag den Ausgleich von Nicht-Diskursivität und Diskursivität 
in einem Schwebezustand bemerken: in einem gewissermaßen ästhetischen, 

                                                             
27  Vgl. B.1. 
28  TLP S. 9. 
29  Diese Position geht weiter als jenes von Cora Diamond vertretene »resolute Lesen«, 

das Wittgensteins Sätzen den Status von wertvollem »Unsinn« zuweist. Diese Schule 
behauptet implizit die Unterscheidungsmöglichkeit von wertvollem und nicht wertvol-
lem Unsinn, was – wie bei Platons Unterscheidung zwischen Spiel und Ernst – nur im 
Rückgriff auf eine Autorintention (die immer strittig ist und jedenfalls den Interpreta-
tionsspielraum des Rezipienten minimal hält) möglich ist. Vgl. Diamond (1991). 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS ÜBERSICHT | 131 

nicht-diskursiven Schimmer des Tractatus, beginnend schon mit dessen erstem 
Satz, der nicht nur eine Proposition ist, sondern auch ein metrisch gegliederter, 
unrein gereimter Vers: 

Die Welt ist alles, 
was der Fall ist. 

Zu einer Prägnanz, die nicht allein im Dienst des Begriffsdenkens steht, kommen 
im weiteren Verlauf der Abhandlung zusätzlich Emphase – »Was gezeigt wer-
den kann, kann nicht gesagt werden«30 – oder auch Tautologie: »Was wir nicht 
denken können, das können wir nicht denken.«31 Nicht nur Gabriel verweist auf 
die »schöne[n] Sätze«32 des Tractatus, die er später als Aphorismen bezeichnet, 
auch Erik Stenius, der Verfasser des ersten und immer noch bedeutenden 
Tractatus-Kommentars, charakterisiert Wittgensteins Frühwerk als »a collection 
of statements, mostly formulated as aphorisms«.33 

Auch das Ordnungssystem zeigt sich einem genaueren und nicht formverges-
senen Blick als vom selben ästhetischen Schimmer angesteckt. Die vorgeblich 
»geometrische« Gliederung erweist sich nämlich als Ursache einer dem Be-
griffsdenken ganz aversen Unsicherheit, weil der Status oder, wie Wittgenstein 
sagt, das »logische Gewicht« der Mehrzahl der Sätze ungeklärt bleiben muss. 
Das trifft ganz offensichtlich auf die Sätze mit einer Null nach der ersten Ziffer 
zu, z.B. auf den Satz 2.01. Nach Wittgensteins Erläuterung kommt diesem Satz 
einerseits dasselbe »logische Gewicht« zu, wie anderen Sätzen mit dreistelliger 
Ordnungszahl, andererseits »bezieht« er sich direkt auf Satz 2 (und steht auch 
unmittelbar nach ihm: es gibt keinen Satz 2.0). Noch rätselhafter ist der Status 
der Sätze 3.001, 4.001 und 6.001.34 Aber auch bezüglich des inhaltlichen Zu-
sammenhangs der einzelnen Sätze ist das Nummerierungssystem keineswegs 
hilfreich. Stenius bemerkt, dass Sätze zweiter Ordnung nicht durchgängig als 
»Bemerkungen« zum jeweiligen Hauptsatz verstanden werden können, und ver-
sucht deshalb, sie als »comments« und »preambles« auseinanderzuhalten,35 was 
aber schon bei Sätzen dritter Ordnung unmöglich wird.36 Deshalb will Stenius 
das Nummerierungssystem lieber als eine Art musikalische Regieanweisung 
verstehen: »But in fact the closest one can come to what the numbering shows is 

                                                             
30  TLP 4.1212. 
31  Ebd. 5.61. 
32  Gabriel (1978) S. 353. 
33  Stenius (1981) S. 1. 
34  Vgl. auch ebd. S. 4. 
35  Vgl. ebd. S. 8. 
36  Vgl. ebd. S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


132 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

a kind of rhythm of emphasis; propositions 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7 can be regarded as 
›forte‹ places in the rhythm, which are naturally enough followed by decrescen-
dos – but also preceded by crescendos.«37 

Der ästhetische Schimmer des Tractatus, der von keiner den Leser führenden 
Intention kontrolliert wird, ist eine Gestaltungslösung, die dem Rezipienten ei-
nen unüblich großen Spielraum lässt. Die impliziten Abweichungen von den se-
miotischen Parametern des Begriffsdenkens werden aus diesem Grund nicht sehr 
oft wahrgenommen, wie die Rezeptionsgeschichte des Tractatus zeigt. Während 
Wittgensteins esoterische Autorintention, die etwas sagen möchte, was sich nicht 
sagen lässt und dieses Paradox explizit ausspricht, offenbar nicht übersehen wer-
den kann, selbst, wenn sie abgelehnt wird, bleiben die ästhetischen Qualitäten 
des Tractatus kaum bemerkt. Es verhält sich also ganz ähnlich wie mit Kants 
transzendentalem Stil, in dem – wie oben beschrieben – nur eine Minderheit von 
Rezipienten eine Art von uneigentlichem, »literarischem« Sprechen ausmachen 
konnte. Selbst Stenius oder Gabriel liefern keine ausführlichen Analysen von 
Wittgensteins als »Aphorismen« identifizierten Sätzen.38 Und Lange hat auf das 
eigentümliche Desinteresse am Ordnungssystem des Tractatus aufmerksam ge-
macht: »Auf [das] Nummerierungssystem ist bemerkenswert wenig Anstrengung 
verwendet worden.«39 Ungewöhnlich ist immerhin das Ausmaß der Aufmerk-
samkeit, die der Tractatus von Künstlern erfahren hat: Die Schrift wurde, bei-
spielsweise, zweimal vertont, unter anderem vom Stenius-Schüler Mauri Antero 
Numminen. 

In dieser unauffälligen Distanzierung vom Begriffsdenken, die nicht von einer 
Autorintention kontrolliert ist, fällt der Tractatus gleichwohl nicht wissenschaftli-
cher Beliebigkeit anheim. Er beschränkt sich nicht auf seine aphoristischen und 
musikalischen Qualitäten, geht nicht darin auf, Kunstwerk oder Sprachspielerei zu 
sein, tilgt nicht alle Spuren von Diskursivität, sondern bietet in seiner Gestaltung 
einen Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivität und Diskursivität: Eine Gestaltungs-
lösung, die dem Leser nicht wissenschaftlich ungebührliche Freiräume lässt und 

                                                             
37  Ebd. S. 5. 
38  Stenius etwa bemerkt kryptisch: »On the one hand the statements in the Tractatus are 

extremely quotable. Their aphoristic form makes it easy to extract a single statement 
from its context and regard it as a striking formulation even of views which differ  
essentially from Wittgenstein’s own. On the other hand one has at the same time a 
feeling that behind what is immediately understandable in any of the statements there 
lies much more that would be worth understanding.« (Stenius (1981) S. 1.) 

39  Lange (1996) S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS ÜBERSICHT | 133 

die Aneignung dennoch weniger kontrolliert, als es eine Autorintention zu tun vor-
gibt. 

Freilich bleibt undeutlich, dass der Tractatus eine solche Gestaltungslösung 
darstellt. Sie bleibt blass hinter der esoterischen Autorintention. Eine kräftiger 
gezeichnete Lösung stellt das im Zeichen der Übersicht gestaltete Spätwerk dar. 

 
 

5.  ÜBERSICHT ALS OPTIMIERUNG DER NICHT-DISKURSIVEN 
GESTALTUNGSLÖSUNG IM SPÄTWERK  

 
Gleichsam der eigenen, übermächtigen esoterischen Intention des Tractatus ge-
mäß, verfällt Wittgensteins nach dessen Fertigstellung im August 1918 in philo-
sophisches Schweigen. Er versucht, ein einfaches Leben zu führen, das nicht 
neues diskursives Wissen hervorbringt, sondern praktischer Betätigung und 
Wirksamkeit gewidmet ist: Wittgenstein arbeitet unter anderem als Kloster-
gärtner und Dorfschullehrer. Dass er gut zehn Jahre später wieder beginnt, sich 
mit philosophischen Fragen zu beschäftigen, gleicht einer Absage an das verord-
nete Schweigen. Tatsächlich äußert er sich zunehmend skeptisch über das philo-
sophische Verbot von unqualifiziertem Reden, zum Beispiel im Gespräch mit 
Friedrich Waissmann: 

 
»Der Mensch hat den Trieb, gegen die Grenzen der Sprache anzurennen. Denken Sie z.B. 
an das Erstaunen, dass etwas existiert. […] Alles, was wir [angesichts dessen] sagen  
mögen, kann a priori nur Unsinn sein. Trotzdem rennen wir gegen die Grenze der Sprache 
an. […] Dieses Anrennen gegen die Grenze der Sprache ist die Ethik. Ich halte es für  
sicher wichtig, dass man all dem Geschwätz über Ethik […] ein Ende macht. […] Aber die 
Tendenz, das Anrennen, deutet auf etwas hin. Das hat schon der heilige Augustin gewusst, 
wenn er sagt: Was, du Mistvieh, du willst keinen Unsinn reden? Rede nur einen Unsinn, 
es macht nichts!«40  

 
Auch in seinem »Vortrag über Ethik« wertet er ein solches Reden als »ein Zeug-
nis eines Drangs im menschlichen Bewusstsein, das ich für mein Teil nicht an-
ders als hochachten kann und um keinen Preis lächerlich machen würde«.41 
Dennoch wechselt Wittgenstein nicht gleichsam von der Seite der Nicht-
Diskursivität auf die Seite der Diskursivität. Vielmehr ersetzt er das frühere 
Schweigen, das einer Intention untergeordnet war, in seinem Spätwerk mit einer 

                                                             
40  WWK S. 68f. 
41  VE S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


134 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Art redendem Schweigen, in dem Nicht-Diskursivität und Diskursivität zu einem 
neuen Ausgleich finden: »Ich habe einmal geschrieben: Die einzig richtige Me-
thode des Philosophierens bestünde darin, nichts zu sagen und es dem andern zu 
überlassen, etwas zu behaupten. Daran halte ich mich jetzt.«42 Es ist ein anderes, 
zurückgenommenes Reden, zu dem Wittgenstein findet: »Alle Erklärung muss 
fort, und nur Beschreibung an ihre Stelle treten.«43 

Wittgensteins neuer Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivität und 
Diskursivität steht im Zeichen der Übersicht oder auch Übersichtlichkeit.44 
»Nicht Exaktheit strebe ich an, sondern Übersichtlichkeit«,45 lautet eine pro-
grammatische Formulierung in Zettel. Philosophie habe Übersicht zumeist durch 
eine pragmatische Sprachanalyse herzustellen,46 denn: »Unserer Grammatik fehlt 
es an Übersichtlichkeit.«47 Sprache wird als unüberschaubares Staßengewirr  
einer ungeplant gewachsenen Stadt dargestellt,48 in dem man sich nur allzu leicht 
verirrt: »Ein philosophisches Problem hat die Form: ›Ich kenne mich nicht 
aus.‹«49  

Anders als die logizistische Sprachanalyse zielt die übersichtliche Darstel-
lung über diskursives Wissen hinaus. Indem sie kausale und genealogische  
Erklärungen »im Gegensatz zur vorherrschenden philosophischen Tradition« 
vermeidet,50 erschöpft sie sich nicht in theoretischem Wissen. Stattdessen be-
leuchtet die übersichtliche Darstellung den Einfluss von (diskursiv nicht relevan-
ten) formalen Aspekten (wie Ähnlichkeit und Analogien) auf den Gebrauch der 
Sprache und ermöglicht durch diesen neuen Denkstil eine im bisherigen Denken 
vermisste Handlungsfähigkeit:51 »Was ist dein Ziel in der Philosophie? – Der 
Fliege den Ausweg aus dem Fliegenglas zeigen.«52 

Im Konzept der Übersicht finden gleichsam die im Tractatus noch scharf  
getrennte Diskursivität der logizistischen Sprachanalyse und die Nicht-
Diskursivität der mystischen richtigen Sicht der Welt zu einem Ausgleich. Damit 

                                                             
42  WWK S. 183. 
43  PU 109. 
44  Vgl. Majetschak (2013) S. 106ff. 
45  Z 464. 
46  Vgl. Majetschak (2013) S. 107. 
47  PU 122. 
48  Vgl. ebd. 18. 
49  Vgl. ebd. 123. 
50  Vgl. Hacker (2004) S. 418. 
51  Vgl. auch ebd. S. 407f. 
52  PU 309. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS ÜBERSICHT | 135 

kann das Konzept der Übersicht zudem auf eine Autorintention verzichten. Und 
tatsächlich fehlt sie im Spätwerk. Zwar finden sich durchaus selbstreflexive, me-
thodologische Bemerkungen, doch weder so prägnant-apodiktisch gehalten wie 
vergleichbare Selbstpositionierungen im Tractatus, noch stehen sie an ähnlich 
prominenten Stellen. Ein vorerst abschließender Vergleich der Vorworte soll die 
Abkehr von Code-Modell und Autorintention belegen: »Die Gedanken«, die im 
Tractatus ausgedrückt sind (»oder doch ähnliche Gedanken«), soll der Leser 
schon selbst einmal gedacht haben, um das Buch zu »verstehen«.53 Im Vorwort 
der Philosophischen Untersuchungen hingegen heißt es bescheidener und den 
Rezipienten mehr Unabhängigkeit gewährender: »Ich möchte nicht mit meiner 
Schrift Andern das Denken ersparen. Sondern, wenn es möglich wäre, jemand zu 
eigenen Gedanken anregen.«54 

Wittgensteins Konzept der Übersicht lässt sich somit als überbietende Kor-
rektur (oder auch: Optimierung) jener früheren Gestaltungslösung verstehen, die 
auf eine kontrollierende Autorintention setzt – beziehungsweise in ihrem Ver-
zicht darauf zu blass bleibt – und deswegen, wie Russells Reaktion zeigte, den 
Vorwurf der Esoterik auf sich zieht, nur um trotzdem in die Tradition des Be-
griffsdenkens gestellt zu werden. Gleichzeitig entzieht sich Wittgenstein mit 
dem Konzept der Übersicht dem Begriffsdenken auf eine Weise, die Kants Kon-
zept der Orientierung gleicht:55 Sowohl Übersicht als auch Orientierung sind 
Hinwendungen zu Pragmatik und Kontingenz. Wie Kant in seiner Orientierungs-
schrift ansatzweise die pragmatische und kontingente Bedingtheit von Wissen 
zugesteht, widmet sich Wittgenstein in seinem Spätwerk dem Gebrauch der ge-
wöhnlichen Sprache. In der konsequenten Anerkennung von Pragmatik und 
Kontingenz geht Wittgensteins allerdings weiter als Kant, was einen deutlichen 
Unterschied zwischen beiden Philosophen markiert. Williams formuliert ihn so: 

 
»Wittgenstein, like Kant, is trying to diagnose and cure certain philosophical illusions,  
but the most important [for Wittgenstein, unlike Kant] is precisely the myth of a priori 
limitations to the scope of human knowledge and experience. [...] Wittgenstein [...] is 
combatting metaphysical theorizing, not offering his own variety of the metaphysics of 
experience.«56 

                                                             
53  Vgl. TLP S. 9. 
54  PU S. 233. 
55  Russells Kritik am Tractatus gleicht Rortys Kritik an Kant und Kants Kritik an Platon 

(vgl. B.2). Transzendentalphilosophie, die Konzepte von Orientierung wie auch Über-
sicht sind Versuche, dieser Art von Kritik zu entgehen. 

56  Williams (1990) S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


136 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Williams Analyse widerspricht der lange tonangebenden Rezeption der analyti-
schen Philosophie, die selbst Wittgensteins Spätwerk in die Tradition des Be-
griffsdenkens stellt. Peter M.S. Hacker beispielsweise versteht Wittgensteins 
Konzept der Übersicht als eine Art pragmatische Ergänzung oder sogar Überbie-
tung der logizistischen Sprachanalyse, die jedoch letztlich nicht gelungen sei, 
weil sie nicht klassifikatorisch genug sei.57 Wittgenstein habe zwar einige Täu-
schungen zerstreut, aber keine »Synopse[n] der grammatischen Regeln für den 
Gebrauch eines Ausdrucks« geliefert.58 

Dagegen macht Williams geltend, dass sich Übersicht in einem von Hacker 
angestrebten Sinn prinzipiell nicht herstellen lasse, weil das die kontingenten 
Bedingungen von Sprache und Erkenntnis nicht hergäben: »No one method of 
classifying is privileged epistemically nor is the diversity itself fixed – both 
evolve and change with the cultural and intellectual evolution of human socie-
ty.«59 

Wittgenstein selbst legt sich nicht explizit auf eine solche Verbindung  
zwischen Übersicht und Kontingenz fest, die über Kants Konzept von Orientie-
rung hinausgeht. Tatsächlich wäre das nur eine weitere, diesmal kulturwissen-
schaftliche, Festlegung transzendentaler Bedingungen, ein weiterer »turn«. Ein 
Grund für Wittgensteins Zurückhaltung kann darin gefunden werden, dass sie 
eine neue Weise der Distanzierung vom Begriffsdenken darstellt, die dem 
transzendentalistischen Denken eines Kant noch fremd war – und die auch den 
heutigen akademischen Schreibkonventionen, an die sich noch Williams hält, 
fremd ist. 

Sie ist aus Wittgensteins Position auf der Entwicklungslinie des Begriffs-
denkens erklärlich: Wittgensteins Kritik an seinem Frühwerk vollzieht sich ge-
nau zu Anfang jener Phase, die Havelock und Ong als »elektronisches Zeitalter« 
bezeichnen. Die Einführung des Rundfunks um 1930, so die Medientheoretiker, 
habe nach der Epochenschwelle von 1800 ein weiteres Mal die Dominanz des 
Mediums Schrift geschwächt und das Denken der Literalität damit in Frage ge-
stellt.60 In der Reaktion wurde zunehmend das Begriffsdenken (aber auch das 
Code-Modell) als Effekt der Schrift erkannt und davon Abstand genommen, Phi-
losophie mittels Rezeptionsmodellen zu verstehen, die das richtige Nachvollzie-
hen der Autorintention bewirken sollten. Philosophie konnte somit als Gestal-
tungslösung verstanden werden, die einerseits ohne Autorintention auskommt, 

                                                             
57  Vgl. Hacker (2004) S. 419. 
58  Vgl. ebd. S. 418. 
59  Williams (1990) S. 74. 
60  Vgl. Havelock (2007) S. 21ff, Ong (2002) S. 133ff sowie A.IV. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS ÜBERSICHT | 137 

andererseits dem Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens entkommt, indem sie 
sich außerhalb des Gegensatzpaares von Diskursivität und Nicht-Diskursivität 
stellt – allerdings ohne sich als solche ausweisen zu können. 

Trotzdem ergreift Wittgenstein diese neue Möglichkeit der Distanzierung 
vom Begriffsdenken. Seine Kritik am Tractatus, die er in Tagebucheintragungen 
und wachsenden Sammlungen philosophischer Bemerkungen entwickelte, richtet 
sich nicht zuletzt gegen alles, was sein Frühwerk in die Nähe des Begriffsden-
kens gerückt hatte. Prominent ist seine Kritik am Repräsentationalismus, jener 
Position des Begriffsdenkens, der zufolge Welt oder Wirklichkeit prinzipiell 
vollständig im Panorama einer einheitlichen Anordnung abgebildet werden 
kann: Die Philosophischen Untersuchungen, das einzige autorisierte Werk seiner 
Spätphilosophie, nehmen mit dieser Kritik am Repräsentationalismus ihren An-
fang. Konsequent werden nun auch abstrakte Formulierungen und Termini61 so-
wie propositionale Thesen vermieden, die »dogmatisch« – wie sich Wittgenstein 
selbst kritisierte – den Anschein eines umfassenden Überblicks über ein einheit-
liches Wissen erwecken.62 

Stattdessen wird anschaulich formuliert, mit alltagssprachlichen Beobach-
tungen, Vergleichen, Beispielen, Analogien: »Bemerkungen«, wie Wittgensteins 
Nachlassverwalter aus gutem Grund viele der von ihnen herausgegebenen 
Schriften benannten. Der Plural in den Titeln des Spätwerks – neben »Bemer-
kungen« auch »Untersuchungen«, »Schriften«, »Zettel« –, der den Singular von 
»Tractatus« ersetzt, verweist ebenfalls auf eine Absage an den einheitlichen 
Standpunkt einer Theorie, die Distanzierung vom Begriffsdenken und die Öff-
nung zur Pluralität. Sie zeigt sich mit besonders auffälliger Deutlichkeit in der 
Abkehr von einer streng hierarchischen, systematischen, quasi-logischen Gliede-
rung und der Hinwendung zu einer lockeren, provisorischen, fragmentarischen 
Aneinanderreihung. So gleicht Wittgensteins Spätwerk einem Denktagebuch,  
einem Zettelkasten und nicht zuletzt einem mäandernden Dialog: Immer wieder 
treiben Einwände und Fragen den Text weiter, jedoch ohne dass die Anzahl der 
Gesprächspartner noch der jeweilig Sprechende eindeutig zu identifizieren wä-
ren63 und ohne dass bestimmte Einsichten ausgezeichnet würden oder ein Ziel 
erreicht würde: Nach 693 Bemerkungen brechen die Philosophischen Unter-
suchungen ganz unspektakulär ab. 

Wie Platons »dunkle« Dialoge, so erfuhren auch Wittgensteins Unter-
suchungen etliche Versuche ihrer Erhellung, nicht zuletzt durch die Gliederungs-

                                                             
61  Vgl. PG 269. 
62  Vgl. WWK S. 182ff. 
63  Vgl. Lange (1996) S. 51 und von Savigny (2004) S. 1f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


138 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

vorschläge der großen analytischen Kommentare von (Baker und) Hacker, 
Hallett und von Savigny. Obwohl diese – mit Ausnahme des Privat-
sprachen»kapitels« – kaum annäherungsweise übereinstimmen, gleichen sie sich 
in ihrer Überzeugung, dass die Darstellung von Wittgensteins Spätphilosophie 
missraten ist und einer nachträglichen Ordnungsleistung bedarf. Mit dieser  
Suche nach einer »zusammenhängenden Theorie« steht und fällt sogar – wie von 
Savigny in seinem Kommentar behauptet – Wittgensteins Spätphilosophie:64 Es 
muss eine solche Theorie gesucht werden, »wenn es uns um Fortschritte bei der 
Behandlung philosophischer Fragen geht«,65 sogar wenn zuzugeben ist, »dass 
eine oder mehrere zusammenhängende Theorien […] den bestversteckten Inhalt 
des Textes ausmachen«.66 Misslänge jedoch diese Suche, »dann müssten wir, 
leider, zuerst und vor allem festhalten, dass es Wittgenstein nicht gelungen wäre 
auszudrücken, was auch immer er hätte sagen wollen.«67 Wittgensteins Spätwerk 
könnte in diesem Fall trotz aller Anstrengung nicht mehr als richtige Philosophie 
gelten und müsste als Sprachspielerei gleichsam Derridaschen Zuschnitts ver-
standen werden. In diesem Sinne urteilte Russell, der Wittgensteins Spätwerk 
missbilligte: »The later Wittgenstein […] seems to have grown tired of serious 
thinking and to have invented a doctrine which would make such an activity  
unnecessary. […] If it is true, philosophy is, at best, a slight help to lexicogra-
phers, and at worst, an idle tea-table amusement.«68 

Solche Rezeptionen belegen, wie leicht Wittgensteins Spätwerk in strikter 
Opposition zum Begriffsdenken gesehen werden kann. Wittgenstein selbst war 
nicht restlos mit seinem Spätwerk zufrieden, zumindest was die Anordnung sei-
ner Bemerkungen betrifft. Er veränderte sie unermüdlich, schnitt Textschnipsel 
aus und klebte sie auf großen Tischen in neuen Reihenfolgen zusammen,69 ohne 
jemals damit einverstanden zu sein: »Um ein guter Führer zu sein, sollte man 
den Leuten zuerst die Hauptstraßen zeigen, doch ich bin ein äußerst schlechter 
Führer und werde leicht durch interessante Örtlichkeiten vom Weg abgelenkt 
und neige dazu, Nebenstraßen einzuschlagen, bevor ich die Hauptstraßen gezeigt 
habe.«70 Selbst im Vorwort der Philosophischen Untersuchungen, deren Anord-
nung Wittgenstein durch die Veröffentlichung autorisierte, beklagt er mehrfach 

                                                             
64  Vgl. von Savigny (2004) S. 5. 
65  Ebd. 
66  Ebd. S. 2. 
67  Ebd. S. 6. 
68  Russell (1959) S. 217. 
69  Vgl. Frank (1992) S. 106f. 
70  BGM 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS ÜBERSICHT | 139 

die »Dürftigkeit« seiner Arbeit, mit der es ihm nicht gelungen sei, die »Gedan-
ken von einem Gegenstand zum andern in einer natürlichen und lückenlosen 
Folge« zu entwickeln.71 

 
»Nach manchen missglückten Versuchen, meine Ergebnisse zu einem solchen Ganzen  
zusammenzuschweißen, sah ich ein, dass mir dies nie gelingen würde. […] – Und dies 
hing freilich mit der Natur der Untersuchung selbst zusammen. Sie nämlich zwingt uns, 
ein weites Gedankengebiet, kreuz und quer, nach allen Richtungen hin zu durchreisen. – 
Die philosophischen Bemerkungen dieses Buches sind gleichsam eine Menge von Land-
schaftsskizzen, die auf diese langen und verwickelten Fahrten entstanden sind. […] – So 
ist also dieses Buch eigentlich nur ein Album.«72 

 
Wittgensteins resignativer Ton muss jedoch nicht als Eingeständnis eines 
Fehlers, sondern kann als Abgesang auf die Vorteile des Begriffsdenkens gedeu-
tet werden. Dies wäre ein weiterer Hinweis darauf, dass sein Spätwerk kein 
freudiges Umarmen von Beliebigkeit und keine möglichst weite Distanzierung 
von Diskursivität wäre, sondern der Versuch eines Ausgleichs mit Nicht-
Diskursivität im Bewusstsein, dass dieser Ausgleich nicht zufriedenstellend ge-
lungen ist. In jedem Fall findet sich bei Wittgenstein kein Appell, die Vorteile 
des Begriffsdenkens nicht aufzugeben, wie bei Kant. Wittgenstein scheint sich 
mit ihrem Verlust weitgehend abgefunden zu haben (und zeigt sich damit, wie 
Platon, als Skeptiker, was die Vermittlung von Philosophie angeht): Mit der 
Veröffentlichung seiner Philosophischen Untersuchungen möchte er zeitgenös-
sischen, missverständlichen Darstellungen seiner späten Philosophie entgegen-
treten, wie er im Vorwort schreibt, und dennoch bezweifelt er, dass es seiner  
Arbeit »beschieden sein sollte, Licht in ein oder das andere Gehirn zu werfen.«73 
Wittgensteins rastlose Arbeit an seinem Spätwerk wäre als Versuch zu verste-
hen, den Verlust der Vorteile des Begriffsdenkens so glimpflich wie möglich zu 
gestalten. 

                                                             
71  Vgl. PU S. 231. 
72  Ebd. S. 231f. 
73  Vgl. ebd. S. 232f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

