Il. Wittgenstein: Philosophie als Ubersicht

4. DIE NICHT-DISKURSIVE GESTALTUNGSLOSUNG
DES TRACTATUS

Aus der hier angedeuteten Perspektive heraus kann Kant jedenfalls als Vorgén-
ger Wittgensteins gedeutet werden; und nicht nur aus dieser: Immer wieder ist
eine fundamentale Ahnlichkeit zwischen den Werken beider festgestellt worden.
Meredith Williams etwa halt fest: » Wittgenstein’s conception of the task he has
set for himself and of the way to achieve this goal, it is said, is distinctively
Kantian. Both Wittgenstein and Kant are convinced that perennial philosophical
problems result from profound confusions. Philosophy’s true task is to disclose
the confusions and diagnose their roots.«' Ihrem gemeinsamen Ziel, so differen-
ziert Williams, hétten sich jedoch Kant mit seiner Transzendentalphilosophie
und Wittgenstein mit seiner Spéatphilosophie sehr unterschiedlich genéhert. Die-
ser Analyse folge ich im Groflen und Ganzen, jedoch ohne die auch bei Williams
deutliche Tendenz der Wittgenstein-Literatur, die sprachphilosophische Unter-
nehmung als Fortschritt oder Vollendung der transzendentalen zu glorifizieren.
Als Ausgangspunkt, bevor Wittgensteins Spétphilosophie thematisiert wird,
soll mir zunidchst der Vergleich zwischen Transzendentalphilosophie und logi-
zistischer Sprachphilosophie des Tractatus logico-philosophicus, beziehungs-
weise zwischen kopernikanischer Wende und linguistic turn, dienen. Beide
weisen einen ambivalenten Status auf. Kants Transzendentalphilosophie strebt
eine neue Metaphysik an, erreicht sie teilweise und bleibt dabei doch kritisch
ihrer transzendentalen Bedingungen eingedenk, wihrend der Tractatus eine logi-
zistische Ordnung der Sprache anstrebt und teilweise vollzieht, um in einer Art

1 Williams (1990) S. 70.
2 Diese Interpretations-Tradition geht auf Erik Stenius zuriick; vgl. auch Hoffmann
(2000) S. 5, FuBnote 8.

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

126 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

mystischer Vision zu enden.’ Diese verschiedenen Ausformungen von Ambiva-
lenz konnen als Gestaltungslosungen gelten, die auf verschiedene Weise einen
Ausgleich zwischen Diskursivitit und Nicht-Diskursivitét versuchen.

Eine deutliche Distanzierung vom Begriffsdenken und damit die praktische
Ausrichtung schon von Wittgensteins Frithwerk zeigt sich gerade im Schlussteil
des Tractatus: Es geht in den letzten Sdtzen darum, »nichts zu sagen« statt
wetwas Metaphysisches [zu] sagen«,” es geht nicht mehr um das »So-Sein«’ und
Probleme der Sprache, um das, was »gesagt werden kann«,® sondern um das,
was sich »zeigt«,” um »Unaussprechliches«,® das »Mystische«,” um »Lebens-
probleme«,10 den »Sinn der Welt«," »Ethik«,'”> um »Hoheres«.” Die Ausrich-
tung auf ein hdchstes, nicht-diskursives Wissen beschreibt Wittgenstein auch in
einem Brief an den Verleger Ludwig von Ficker:

»Der Sinn des Buches ist ein Ethischer. Ich wollte einmal in das Vorwort einen Satz
geben, der nun tatsdchlich nicht darin steht, den ich Thnen aber jetzt schreibe, weil er

Thnen vielleicht ein Schliissel sein wird: ich wollte nimlich schreiben, mein Werk bestehe

3 Vgl. Gabriel (1978) S. 354: »Die einen machen [Wittgenstein] zum Positivisten, die
anderen zum Existentialisten. Groflere Gegensitze aber, so sollte man meinen, kann es
nicht geben. Hier wird auch der Grund dafiir zu suchen sein, dass sich die Interpreten
Wittgensteins hdufig alternativ entweder der einen oder der anderen Seite zuwenden;
und dabei werden die Aspekte der jeweiligen Gegenseite nicht etwa geleugnet, son-
dern einfach ausgeklammert, indem die Bedeutung (die Relevanz) des Ganzen lo-
gisch-wissenschaftstheoretisch oder existentialistisch gedeutet wird. Somit stehen die
beiden Interpretationsstrukturen gleichzeitig fiir einander widerstreitende Auffassun-
gen von Philosophie, fiir die logisch-wissenschaftstheoretische und die existentialisti-
sche.«

4 Vgl TLP 6.53. Bei den Quellenverweisen zu Wittgensteins Schriften gebe ich die

Bemerkungsnummer an, falls eine solche vorhanden ist, ansonsten die Seitenzahl.

5 Ebd. 6.41.
6 Ebd. 6.51.
7 Ebd. 6.522.
8 Ebd.

9 Ebd.

10 Ebd. 6.52.
11 Ebd. 6.41.
12 Ebd. 6.421.
13 Ebd. 6.42.

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS UBERSICHT | 127

aus zwei Teilen: aus dem, der hier vorliegt, und aus alledem, was ich nicht geschrieben
habe. Und gerade dieser zweite Teil ist der Wichtige.«'*

Worauf der Tractatus also hinauslduft, ist die Nicht-Diskursivitit, wie das letzte
Wort im beriihmten Schlusssatz eindringlich zeigt: »Wovon man nicht sprechen
kann, dariiber muss man schweigen.«"> Dieses Schweigen ist jedoch ein ganz
besonderes, durch Diskursivitdt erlangtes. Wie Platon in seinen epistemischen
Stufenleitern nicht auf diskursives Wissen und die diskursive Ordnung der Dia-
lektik verzichten mochte, so setzt auch Wittgenstein eine Leiter aus diskursiv
geordneter Sprache voraus. Im Leiter-Gleichnis des vorletzten Satzes bekennt er
sich zum ambivalenten Status des Tractatus, der sich eben nicht in mystischem
Schweigen erschopft, sondern zuvérderst tiber Logik redet. Als eingéngliches
Paradox formuliert, driickt sich die Selbstreflexivitit von Wittgensteins sprachli-
cher Sprachkritik ungleich drastischer aus als Kants unauffillige, gelassene Stel-
lungnahmen zum ambivalenten Status einer verniinftigen Vernunftkritik: Die
Selbstreflexivitit wird im Tractatus nobilitiert, indem sie als im Dienst einer
Autorintention stehend ausgewiesen wird:

»Meine Sitze erldutern dadurch, dass sie der, welcher mich versteht, am Ende als unsinnig
erkennt, wenn er durch sie — auf ihnen — tiber sie hinausgestiegen ist. (Er muss sozusagen
die Leiter wegwerfen, nachdem er auf ihr hinaufgestiegen ist.)

Er muss diese Sétze iiberwinden, dann sieht er die Welt richtig.«'®

Trotz dieser deutlich geduBlerten Autorintention ist der Tractatus zundchst und
vielleicht zumeist in die Tradition des Begriffsdenkens, das Paradoxes vermei-
det, gestellt worden. Im Wiener Kreis etwa, besonders von Rudolf Carnap, wur-
de die Schrift als Beitrag zu dem Programm eines logizistischen Positivismus
verstanden. Lange galt der Tractatus — unter dem Einfluss des einstigen Mit-
glieds des Wiener Kreises, Gustav Bergmann — als ein Griindungsdokument des
linguistic turn, der Kants mentalistisches Paradigma durch ein sprachliches er-
setzt habe, ohne dabei — wie Rorty nach einer Weile kritisiert — dessen meta-
physische Residuen loszuwerden.'’

An dieser Rezeption ist Wittgenstein nicht unschuldig. Seine frithe Schrift
scheint in weiten Teilen geradezu mustergiiltig die semiotischen Parameter des

14 Briefe S. 35f

15 TLPS.7.

16 Ebd. 6.54.

17 Vgl. Rorty (2008) S. 50 und Kapitel A.16.

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

128 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Begriffsdenkens zu propagieren und einzuhalten; jedenfalls bis der Schlussteil
sich davon drastisch distanziert. Schon der erste Satz — »Die Welt ist alles, was
der Fall ist« — bekriftigt die Vorrangstellung der Proposition als Satzform des
Wissens'®, wie sie seit Aristoteles zur Norm wurde."” Mit der — Widerspruch und
Ambivalenz ausschlieBenden — Bivalenz von Propositionen wird ein
theorichaftes Wissen in den Fokus geschoben und eine Gesamtschau der Welt
versprochen;”’ die Praxis gerit, jedenfalls zunichst, in den Hintergrund. Auch
formal entspricht der erste Satz in seiner Knappheit dem Musterbild einer Propo-
sition, und in seiner abstrakten Allgemeinheit (»die Welt, »alles«) verspricht er
ein umfassendes theoretisches Panorama, wie es das Begriffsdenken anvisiert.”'
Die vorausgehende Ziffer » 1« verweist auf ein Ordnungssystem des Textes, das
den Zusammenhang seiner Sitze quasi-logisch, ndmlich gemdBl ihres »logi-
sche[n] Gewicht[s]« hierarchisch organisier‘[.22 Dieses Ordnungssystem ist ein
eindriicklicher Hinweis auf die in der Perspektive des Begriffsdenkens ideale
»geometrische Darstellung« von Philosophie, wie sie Spinoza in seiner Ethik
anwandte, und es inspirierte auch den Titel »Tractatus logico-philosophicus,
der nicht nur an Spinoza mit dessen »Tractatus theologico-politicus« erinnert,
sondern auch das Dogmatische, Lehrbuchhafte der Schrift betont. In der gegen-
wirtigen akademischen Welt ist das Gliederungssystem — jedenfalls in Deutsch-
land — in akademischen Texten zum Standard geworden.

Nicht nur im Hinblick auf »Propositionalisierung« und »Theoretisierung«
des Wissens scheint der Tractatus inhaltlich wie formal das Programm des Be-
griffsdenkens umzusetzen, sondern auch beziiglich »Logifizierung« und »Form-
vergessenheit«, die hier in eins fallen. Im Projekt einer logizistischen Ordnung
der Sprache gelten die vielfdltigen Formen, die eine natiirliche Sprache anneh-
men kann, als irrefithrende, eigentlich belanglose AuBerlichkeiten, die es zu
durchschauen gilt.”

Wittgenstein scheint auch seine eigene Gestaltung unter das Paradigma der
Formvergessenheit zu stellen. Im Vorwort trennt er — ganz genau wie Kant in
seinen Vorreden — den Inhalt seiner Schrift, dessen er sich sehr sicher ist, von
der Form, die er nur mangelhaft zu beherrschen sich vorwirft. Der

18 Vgl. auch Satz 4.5: »Die allgemeine Form des Satzes ist: Es verhlt sich so und so.«
19 Vgl A.6.

20 Vgl. auch TLP 6.45.

21 Vgl A9.

22 Vgl. TLP S. 11, Fulinote 1.

23 Vgl. ebd. 4.002, auch 3.3421 und 2.18.

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS UBERSICHT | 129

»Wert [des Tractatus; H.D.] wird umso grof3er sein, je besser die Gedanken ausgedriickt
sind. Je mehr der Nagel auf den Kopf getroffen ist. — Hier bin ich mir bewusst, weit hinter
dem Moglichen zuriickgeblieben zu sein. Einfach darum, weil meine Kraft zur Bewilti-
gung der Aufgabe zu gering ist. — Mdgen andere kommen und es besser machen.

Dagegen scheint mir die Wahrheit der hier mitgeteilten Gedanken unantastbar und defi-

nitiv. Ich bin also der Meinung, die Probleme im Wesentlichen geldst zu haben.«**

Hier zeigt sich (wie bei Kant) eine Bevorzugung des Inhalts, der als richtig ein-
geschitzt wird, gegeniiber der Form, die leider nicht ganz gelungen sei; und da-
mit ebenso das Bewusstsein eines formalen Mangels, das von der Formblindheit
des Begriffsdenkens abweicht.

Bertrand Russell war fiir solche Aspekte nicht empfinglich oder missbilligte
sie. Wie der Wiener Kreis hatte er sich von Wittgensteins Denken Fortschritte in
der eigenen logizistischen Grundlagenforschung erhofft und steuerte ein wohl-
wollendes Vorwort fiir die erste englischsprachige Ausgabe des Tractatus bei, in
dem er allerdings Befremden iiber dessen mystisches Ende dul3erte:

»Mr Wittgenstein manages to say a good deal about what cannot be said, thus suggesting
to the sceptical reader that possibly there may be some loophole through a hierarchy of
language, or by some other exit. The whole subject of ethics, for example, is placed by Mr
Wittgenstein in the mystical, inexpressible region. Nevertheless he is capable of conveying
his ethical opinions. His defence would be that what he calls the mystical can be shown,
although it cannot be said. It may be that this defence is adequate, but for my part, I

confess that it leaves me with a certain sense of intellectual discomfort.«*’

Russells Vorwort gleicht der Gottinger Rezension darin, dass es ebenfalls in
weiten Teilen eine durchaus angemessene Zusammenfassung des rezensierten
Textes darstellt, dessen Abweichung vom Begriffsdenken jedoch nicht nachvoll-
zichen kann.*® Wittgenstein fiihlte sich entsprechend missverstanden und akzep-
tierte den Text wohl nur aus Griinden seiner Werbewirksamkeit. Gleichwohl ist
Russells Unbehagen nicht unberechtigt. Es artikuliert sich darin ein Affekt gegen

24 Ebd. S. 9f.

25 Russell (1922) S. xxi.

26 Ganz dhnlich reagierte Frege, der den Tractatus in die Nédhe eines Kunstwerks riickte:
»Was Sie mir tiber den Zweck IThres Buches schreiben, ist mir befremdlich. Danach
kann er nur erreicht werden, wenn andre die darin ausgedriickten Gedanken schon ge-
dacht haben. [...] Dadurch wird das Buch eher eine kiinstlerische als eine wissen-
schaftliche Leistung.« (Zit. nach Buchheister/Steuer (1992) S. 106.)

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

130 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

einen unnachvollziehbaren Sprung in die Nicht-Diskursivitdt, wie sie sich in
Aristoteles’ Kritik an Platons »Ideenlehre« duflert sowie in Kants Abscheu ge-
geniiber der »vorgeblichen Philosophie« des »Mystagogen« und »Klubbisten«®’.
Es ist der Affekt des Begriffsdenkens gegen die Auslieferung an die Beliebig-
keit. Berechtigt ist dieser Vorbehalt jedoch nicht nur aus Sicht des Begriffsden-
kens, sondern nicht zuletzt auch deswegen, weil die Abwesenheit eines diskursi-
ven Korrektivs nicht die Nachteile des Begriffsdenkens vermeidet.

Wittgenstein bietet im Tractatus tatséchlich allen Grund, wie Platon als Leh-
rer einer geheimen Lehre verstanden zu werden. Schon im ersten Satz des Vor-
worts schrinkt er seinen Rezipientenkreis auf kognitiv geeignete Leser ein:
»Dieses Buch wird vielleicht nur der verstehen, der die Gedanken, die darin aus-
gedriickt sind — oder doch dhnliche Gedanken — schon selbst einmal gedacht
hat.«*® Auch im Leiter-Gleichnis traut Wittgenstein nur dem Leser, der der Autor-
intention zu folgen versteht, jenes Verstidndnis seiner Sétze zu, welches diesen
dann sogar zur richtigen Sicht der Welt fiihrt. An zentralen Stellen suggeriert der
Text somit, es gebe ein geheimes Wissen, das dem kognitiv geeigneten Leser
vermittelt werden konne, es gebe eine Autorintention, die diesen Leser fithren
wolle. Anlass zur Befiirchtung, der Tractatus arte in eine idiosynkratische Wis-
senschaftskritik aus, die die Vorteile des Begriffsdenkens vorschnell aufzugeben
bereit sei, um sie durch eine esoterische Dogmatik zu ersetzen, besteht also
durchaus.

Es gibt aber auch gute Griinde, im Tractatus einen Ausgleich zwischen
Nicht-Diskursivitidt und Diskursivitit zu sehen, der nicht von einer Autorinten-
tion kontrolliert ist.”” Dieser Ausgleich zeigt sich weder in der Formulierung ei-
ner sprachlichen Sprachkritik als Paradox noch in Evokationen einer kognitiv
geeigneten Leserschaft, sondern als Gestaltungslosung, die weder im Vorwort
noch im gesamten Textkorpus thematisiert und somit auch nicht in den Dienst
eine Autorintention gestellt ist. Ein entsprechend sensibler, nicht blof kognitiv
agierender Leser mag den Ausgleich von Nicht-Diskursivitdt und Diskursivitit
in einem Schwebezustand bemerken: in einem gewissermaflen dsthetischen,

27 Vgl.B.1.

28 TLPS.9.

29 Diese Position geht weiter als jenes von Cora Diamond vertretene »resolute Lesen«,
das Wittgensteins Sétzen den Status von wertvollem »Unsinn« zuweist. Diese Schule
behauptet implizit die Unterscheidungsmoglichkeit von wertvollem und nicht wertvol-
lem Unsinn, was — wie bei Platons Unterscheidung zwischen Spiel und Ernst — nur im
Riickgriff auf eine Autorintention (die immer strittig ist und jedenfalls den Interpreta-

tionsspielraum des Rezipienten minimal hilt) méglich ist. Vgl. Diamond (1991).

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS UBERSICHT | 131

nicht-diskursiven Schimmer des Tractatus, beginnend schon mit dessen erstem
Satz, der nicht nur eine Proposition ist, sondern auch ein metrisch gegliederter,
unrein gereimter Vers:
Die Welt ist alles,

was der Fall ist.
Zu einer Prignanz, die nicht allein im Dienst des Begriffsdenkens steht, kommen
im weiteren Verlauf der Abhandlung zusétzlich Emphase — »Was gezeigt wer-
den kann, kann nicht gesagt werden«’’ — oder auch Tautologie: »Was wir nicht
denken konnen, das konnen wir nicht denken.«’' Nicht nur Gabriel verweist auf
die »schone[n] Sitze«’> des Tractatus, die er spiter als Aphorismen bezeichnet,
auch Erik Stenius, der Verfasser des ersten und immer noch bedeutenden
Tractatus-Kommentars, charakterisiert Wittgensteins Frithwerk als »a collection
of statements, mostly formulated as aphorisms«.”

Auch das Ordnungssystem zeigt sich einem genaueren und nicht formverges-
senen Blick als vom selben &sthetischen Schimmer angesteckt. Die vorgeblich
»geometrische« Gliederung erweist sich ndmlich als Ursache einer dem Be-
griffsdenken ganz aversen Unsicherheit, weil der Status oder, wie Wittgenstein
sagt, das »logische Gewicht« der Mehrzahl der Sitze ungeklért bleiben muss.
Das trifft ganz offensichtlich auf die Sétze mit einer Null nach der ersten Ziffer
zu, z.B. auf den Satz 2.01. Nach Wittgensteins Erlduterung kommt diesem Satz
einerseits dasselbe »logische Gewicht« zu, wie anderen Sétzen mit dreistelliger
Ordnungszahl, andererseits »bezieht« er sich direkt auf Satz 2 (und steht auch
unmittelbar nach ihm: es gibt keinen Satz 2.0). Noch ritselhafter ist der Status
der Siitze 3.001, 4.001 und 6.001.** Aber auch beziiglich des inhaltlichen Zu-
sammenhangs der einzelnen Sétze ist das Nummerierungssystem keineswegs
hilfreich. Stenius bemerkt, dass Sdtze zweiter Ordnung nicht durchgingig als
»Bemerkungen« zum jeweiligen Hauptsatz verstanden werden kénnen, und ver-
sucht deshalb, sie als »comments« und »preambles« auseinanderzuhalten,® was
aber schon bei Sitzen dritter Ordnung unmdéglich wird.*® Deshalb will Stenius
das Nummerierungssystem lieber als eine Art musikalische Regieanweisung
verstehen: »But in fact the closest one can come to what the numbering shows is

30 TLP4.1212.

31 Ebd. 5.61.

32 Gabriel (1978) S. 353.
33 Stenius (1981) S. 1.
34 Vgl. auch ebd. S. 4.
35 Vgl ebd. S. 8.

36 Vgl ebd. S. 14.

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

132 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

a kind of rthythm of emphasis; propositions 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7 can be regarded as
»forte« places in the rhythm, which are naturally enough followed by decrescen-
dos — but also preceded by crescendos.«’’

Der isthetische Schimmer des Tractatus, der von keiner den Leser fithrenden
Intention kontrolliert wird, ist eine Gestaltungslosung, die dem Rezipienten ei-
nen uniiblich grolen Spielraum lésst. Die impliziten Abweichungen von den se-
miotischen Parametern des Begriffsdenkens werden aus diesem Grund nicht sehr
oft wahrgenommen, wie die Rezeptionsgeschichte des Tractatus zeigt. Wahrend
Wittgensteins esoterische Autorintention, die etwas sagen mochte, was sich nicht
sagen ldsst und dieses Paradox explizit ausspricht, offenbar nicht tibersehen wer-
den kann, selbst, wenn sie abgelehnt wird, bleiben die &sthetischen Qualititen
des Tractatus kaum bemerkt. Es verhilt sich also ganz dhnlich wie mit Kants
transzendentalem Stil, in dem — wie oben beschrieben — nur eine Minderheit von
Rezipienten eine Art von uneigentlichem, »literarischem« Sprechen ausmachen
konnte. Selbst Stenius oder Gabriel liefern keine ausfiihrlichen Analysen von
Wittgensteins als » Aphorismen« identifizierten Sitzen.”® Und Lange hat auf das
eigentiimliche Desinteresse am Ordnungssystem des Tractatus aufmerksam ge-
macht: »Auf [das] Nummerierungssystem ist bemerkenswert wenig Anstrengung
verwendet worden.«’’ Ungewdhnlich ist immerhin das AusmaB der Aufmerk-
samkeit, die der Tractatus von Kiinstlern erfahren hat: Die Schrift wurde, bei-
spielsweise, zweimal vertont, unter anderem vom Stenius-Schiiler Mauri Antero
Numminen.

In dieser unauffilligen Distanzierung vom Begriffsdenken, die nicht von einer
Autorintention kontrolliert ist, fillt der Tractatus gleichwohl nicht wissenschaftli-
cher Beliebigkeit anheim. Er beschrinkt sich nicht auf seine aphoristischen und
musikalischen Qualitdten, geht nicht darin auf, Kunstwerk oder Sprachspielerei zu
sein, tilgt nicht alle Spuren von Diskursivitdt, sondern bietet in seiner Gestaltung
einen Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivitit und Diskursivitit: Eine Gestaltungs-
16sung, die dem Leser nicht wissenschaftlich ungebiihrliche Freirdume lasst und

37 Ebd. S. 5.

38 Stenius etwa bemerkt kryptisch: »On the one hand the statements in the Tractatus are
extremely quotable. Their aphoristic form makes it easy to extract a single statement
from its context and regard it as a striking formulation even of views which differ
essentially from Wittgenstein’s own. On the other hand one has at the same time a
feeling that behind what is immediately understandable in any of the statements there
lies much more that would be worth understanding.« (Stenius (1981) S. 1.)

39 Lange (1996) S. 8.

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS UBERSICHT | 133

die Aneignung dennoch weniger kontrolliert, als es eine Autorintention zu tun vor-
gibt.

Freilich bleibt undeutlich, dass der Tractatus eine solche Gestaltungslosung
darstellt. Sie bleibt blass hinter der esoterischen Autorintention. Eine kréftiger
gezeichnete Losung stellt das im Zeichen der Ubersicht gestaltete Spatwerk dar.

5. UBERSICHT ALS OPTIMIERUNG DER NICHT-DISKURSIVEN
GESTALTUNGSLOSUNG IM SPATWERK

Gleichsam der eigenen, iberméchtigen esoterischen Intention des Tractatus ge-
mal, verfallt Wittgensteins nach dessen Fertigstellung im August 1918 in philo-
sophisches Schweigen. Er versucht, ein einfaches Leben zu fithren, das nicht
neues diskursives Wissen hervorbringt, sondern praktischer Betdtigung und
Wirksamkeit gewidmet ist: Wittgenstein arbeitet unter anderem als Kloster-
gértner und Dorfschullehrer. Dass er gut zehn Jahre spiter wieder beginnt, sich
mit philosophischen Fragen zu beschiftigen, gleicht einer Absage an das verord-
nete Schweigen. Tatsédchlich duflert er sich zunehmend skeptisch {iber das philo-
sophische Verbot von unqualifiziertem Reden, zum Beispiel im Gesprich mit
Friedrich Waissmann:

»Der Mensch hat den Trieb, gegen die Grenzen der Sprache anzurennen. Denken Sie z.B.
an das Erstaunen, dass etwas existiert. [...] Alles, was wir [angesichts dessen] sagen
mogen, kann a priori nur Unsinn sein. Trotzdem rennen wir gegen die Grenze der Sprache
an. [...] Dieses Anrennen gegen die Grenze der Sprache ist die Ethik. Ich halte es fiir
sicher wichtig, dass man all dem Geschwitz iiber Ethik [...] ein Ende macht. [...] Aber die
Tendenz, das Anrennen, deutet auf etwas hin. Das hat schon der heilige Augustin gewusst,
wenn er sagt: Was, du Mistvieh, du willst keinen Unsinn reden? Rede nur einen Unsinn,

es macht nichts!«*

Auch in seinem »Vortrag iiber Ethik« wertet er ein solches Reden als »ein Zeug-
nis eines Drangs im menschlichen Bewusstsein, das ich fiir mein Teil nicht an-
ders als hochachten kann und um keinen Preis licherlich machen wiirde«.*
Dennoch wechselt Wittgenstein nicht gleichsam von der Seite der Nicht-
Diskursivitdt auf die Seite der Diskursivitit. Vielmehr ersetzt er das frithere

Schweigen, das einer Intention untergeordnet war, in seinem Spétwerk mit einer

40 WWK S. 68f.
41 VES. 19.

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

134 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Art redendem Schweigen, in dem Nicht-Diskursivitdt und Diskursivitét zu einem
neuen Ausgleich finden: »Ich habe einmal geschrieben: Die einzig richtige Me-
thode des Philosophierens bestiinde darin, nichts zu sagen und es dem andern zu
iiberlassen, etwas zu behaupten. Daran halte ich mich jetzt.«* Es ist ein anderes,
zuriickgenommenes Reden, zu dem Wittgenstein findet: »Alle Erkldrung muss
fort, und nur Beschreibung an ihre Stelle treten.«*

Wittgensteins neuer Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivitdit und
Diskursivitit steht im Zeichen der Ubersicht oder auch Ubersichtlichkeit.**
»Nicht Exaktheit strebe ich an, sondern Ubersichtlichkeit«,” lautet eine pro-
grammatische Formulierung in Zettel. Philosophie habe Ubersicht zumeist durch
eine pragmatische Sprachanalyse herzustellen,*® denn: »Unserer Grammatik fehlt
es an Ubersichtlichkeit.«*’ Sprache wird als uniiberschaubares StaBengewirr
einer ungeplant gewachsenen Stadt dargestellt,*® in dem man sich nur allzu leicht
verirrt: »Ein philosophisches Problem hat die Form: »Ich kenne mich nicht
aus.«*

Anders als die logizistische Sprachanalyse zielt die tibersichtliche Darstel-
lung iiber diskursives Wissen hinaus. Indem sie kausale und genealogische
Erklarungen »im Gegensatz zur vorherrschenden philosophischen Tradition«
vermeidet,”’ erschopft sie sich nicht in theoretischem Wissen. Stattdessen be-
leuchtet die tibersichtliche Darstellung den Einfluss von (diskursiv nicht relevan-
ten) formalen Aspekten (wie Ahnlichkeit und Analogien) auf den Gebrauch der
Sprache und erméglicht durch diesen neuen Denkstil eine im bisherigen Denken
vermisste Handlungsfihigkeit:>' »Was ist dein Ziel in der Philosophie? — Der
Fliege den Ausweg aus dem Fliegenglas zeigen.«”

Im Konzept der Ubersicht finden gleichsam die im Tractatus noch scharf
getrennte Diskursivitit der logizistischen Sprachanalyse und die Nicht-
Diskursivitdt der mystischen richtigen Sicht der Welt zu einem Ausgleich. Damit

42 WWK S. 183.

43 PU 109.

44 Vgl. Majetschak (2013) S. 106ft.
45 Z 464.

46 Vgl. Majetschak (2013) S. 107.
47 PU 122.

48 Vgl. ebd. 18.

49 Vgl. ebd. 123.

50 Vgl. Hacker (2004) S. 418.

51 Vgl. auch ebd. S. 407f.

52 PU 309.

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS UBERSICHT | 135

kann das Konzept der Ubersicht zudem auf eine Autorintention verzichten. Und
tatsdchlich fehlt sie im Spatwerk. Zwar finden sich durchaus selbstreflexive, me-
thodologische Bemerkungen, doch weder so priagnant-apodiktisch gehalten wie
vergleichbare Selbstpositionierungen im 7Tractatus, noch stehen sie an dhnlich
prominenten Stellen. Ein vorerst abschlieBender Vergleich der Vorworte soll die
Abkehr von Code-Modell und Autorintention belegen: »Die Gedanken, die im
Tractatus ausgedriickt sind (»oder doch &hnliche Gedanken«), soll der Leser
schon selbst einmal gedacht haben, um das Buch zu wverstehen«.” Im Vorwort
der Philosophischen Untersuchungen hingegen heifit es bescheidener und den
Rezipienten mehr Unabhingigkeit gewéhrender: »Ich mochte nicht mit meiner
Schrift Andern das Denken ersparen. Sondern, wenn es moglich wire, jemand zu
eigenen Gedanken anregen.«*

Wittgensteins Konzept der Ubersicht lisst sich somit als tiberbietende Kor-
rektur (oder auch: Optimierung) jener fritheren Gestaltungslosung verstehen, die
auf eine kontrollierende Autorintention setzt — beziehungsweise in ihrem Ver-
zicht darauf zu blass bleibt — und deswegen, wie Russells Reaktion zeigte, den
Vorwurf der Esoterik auf sich zieht, nur um trotzdem in die Tradition des Be-
griffsdenkens gestellt zu werden. Gleichzeitig entzieht sich Wittgenstein mit
dem Konzept der Ubersicht dem Begriffsdenken auf eine Weise, die Kants Kon-
zept der Orientierung gleicht:”> Sowohl Ubersicht als auch Orientierung sind
Hinwendungen zu Pragmatik und Kontingenz. Wie Kant in seiner Orientierungs-
schrift ansatzweise die pragmatische und kontingente Bedingtheit von Wissen
zugesteht, widmet sich Wittgenstein in seinem Spitwerk dem Gebrauch der ge-
wohnlichen Sprache. In der konsequenten Anerkennung von Pragmatik und
Kontingenz geht Wittgensteins allerdings weiter als Kant, was einen deutlichen
Unterschied zwischen beiden Philosophen markiert. Williams formuliert ihn so:

»Wittgenstein, like Kant, is trying to diagnose and cure certain philosophical illusions,
but the most important [for Wittgenstein, unlike Kant] is precisely the myth of a priori
limitations to the scope of human knowledge and experience. [...] Wittgenstein [...] is
combatting metaphysical theorizing, not offering his own variety of the metaphysics of

experience.«*®

53 Vgl TLP S. 9.

54 PUS. 233.

55 Russells Kritik am Tractatus gleicht Rortys Kritik an Kant und Kants Kritik an Platon
(vgl. B.2). Transzendentalphilosophie, die Konzepte von Orientierung wie auch Uber-
sicht sind Versuche, dieser Art von Kritik zu entgehen.

56 Williams (1990) S. 88.

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

136 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Williams Analyse widerspricht der lange tonangebenden Rezeption der analyti-
schen Philosophie, die selbst Wittgensteins Spédtwerk in die Tradition des Be-
griffsdenkens stellt. Peter M.S. Hacker beispielsweise versteht Wittgensteins
Konzept der Ubersicht als eine Art pragmatische Ergéinzung oder sogar Uberbie-
tung der logizistischen Sprachanalyse, die jedoch letztlich nicht gelungen sei,
weil sie nicht klassifikatorisch genug sei.”” Wittgenstein habe zwar einige Tiu-
schungen zerstreut, aber keine »Synopse[n] der grammatischen Regeln fiir den
Gebrauch eines Ausdrucks« geliefert.™

Dagegen macht Williams geltend, dass sich Ubersicht in einem von Hacker
angestrebten Sinn prinzipiell nicht herstellen lasse, weil das die kontingenten
Bedingungen von Sprache und Erkenntnis nicht hergében: »No one method of
classifying is privileged epistemically nor is the diversity itself fixed — both
evolve and change with the cultural and intellectual evolution of human socie-
ty.«59

Wittgenstein selbst legt sich nicht explizit auf eine solche Verbindung
zwischen Ubersicht und Kontingenz fest, die iiber Kants Konzept von Orientie-
rung hinausgeht. Tatsdchlich wire das nur eine weitere, diesmal kulturwissen-
schaftliche, Festlegung transzendentaler Bedingungen, ein weiterer »turn«. Ein
Grund fur Wittgensteins Zuriickhaltung kann darin gefunden werden, dass sie
eine neue Weise der Distanzierung vom Begriffsdenken darstellt, die dem
transzendentalistischen Denken eines Kant noch fremd war — und die auch den
heutigen akademischen Schreibkonventionen, an die sich noch Williams hilt,
fremd ist.

Sie ist aus Wittgensteins Position auf der Entwicklungslinie des Begriffs-
denkens erkldrlich: Wittgensteins Kritik an seinem Frithwerk vollzieht sich ge-
nau zu Anfang jener Phase, die Havelock und Ong als »elektronisches Zeitalter«
bezeichnen. Die Einfithrung des Rundfunks um 1930, so die Medientheoretiker,
habe nach der Epochenschwelle von 1800 ein weiteres Mal die Dominanz des
Mediums Schrift geschwicht und das Denken der Literalitit damit in Frage ge-
stellt.”” In der Reaktion wurde zunehmend das Begriffsdenken (aber auch das
Code-Modell) als Effekt der Schrift erkannt und davon Abstand genommen, Phi-
losophie mittels Rezeptionsmodellen zu verstehen, die das richtige Nachvollzie-
hen der Autorintention bewirken sollten. Philosophie konnte somit als Gestal-
tungslosung verstanden werden, die einerseits ohne Autorintention auskommt,

57 Vgl. Hacker (2004) S. 419.

58 Vgl ebd. S. 418.

59 Williams (1990) S. 74.

60 Vgl. Havelock (2007) S. 21ff, Ong (2002) S. 133ff sowie A.IV.

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS UBERSICHT | 137

andererseits dem Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens entkommt, indem sie
sich auflerhalb des Gegensatzpaares von Diskursivitit und Nicht-Diskursivitét
stellt — allerdings ohne sich als solche ausweisen zu kénnen.

Trotzdem ergreift Wittgenstein diese neue Moglichkeit der Distanzierung
vom Begriffsdenken. Seine Kritik am Tractatus, die er in Tagebucheintragungen
und wachsenden Sammlungen philosophischer Bemerkungen entwickelte, richtet
sich nicht zuletzt gegen alles, was sein Frithwerk in die Néhe des Begriffsden-
kens gertickt hatte. Prominent ist seine Kritik am Représentationalismus, jener
Position des Begriffsdenkens, der zufolge Welt oder Wirklichkeit prinzipiell
vollstindig im Panorama einer einheitlichen Anordnung abgebildet werden
kann: Die Philosophischen Untersuchungen, das einzige autorisierte Werk seiner
Spatphilosophie, nehmen mit dieser Kritik am Reprisentationalismus ihren An-
fang. Konsequent werden nun auch abstrakte Formulierungen und Termini® so-
wie propositionale Thesen vermieden, die »dogmatisch« — wie sich Wittgenstein
selbst kritisierte — den Anschein eines umfassenden Uberblicks iiber ein einheit-
liches Wissen erwecken.*

Stattdessen wird anschaulich formuliert, mit alltagssprachlichen Beobach-
tungen, Vergleichen, Beispielen, Analogien: »Bemerkungen«, wie Wittgensteins
Nachlassverwalter aus gutem Grund viele der von ihnen herausgegebenen
Schriften benannten. Der Plural in den Titeln des Spatwerks — neben »Bemer-
kungen« auch »Untersuchungen«, »Schriften«, »Zettel« —, der den Singular von
»Tractatus« ersetzt, verweist ebenfalls auf eine Absage an den einheitlichen
Standpunkt einer Theorie, die Distanzierung vom Begriffsdenken und die Off-
nung zur Pluralitdt. Sie zeigt sich mit besonders auffilliger Deutlichkeit in der
Abkehr von einer streng hierarchischen, systematischen, quasi-logischen Gliede-
rung und der Hinwendung zu einer lockeren, provisorischen, fragmentarischen
Aneinanderreihung. So gleicht Wittgensteins Spatwerk einem Denktagebuch,
einem Zettelkasten und nicht zuletzt einem mdandernden Dialog: Immer wieder
treiben Einwédnde und Fragen den Text weiter, jedoch ohne dass die Anzahl der
Gesprichspartner noch der jeweilig Sprechende eindeutig zu identifizieren wé-
ren® und ohne dass bestimmte Einsichten ausgezeichnet wiirden oder ein Ziel
erreicht wiirde: Nach 693 Bemerkungen brechen die Philosophischen Unter-
suchungen ganz unspektakular ab.

Wie Platons »dunkle« Dialoge, so erfuhren auch Wittgensteins Unter-
suchungen etliche Versuche ihrer Erhellung, nicht zuletzt durch die Gliederungs-

61 Vgl PG 269.
62 Vgl. WWK S. 182ff.
63 Vgl. Lange (1996) S. 51 und von Savigny (2004) S. 1f.

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

138 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

vorschldge der grofen analytischen Kommentare von (Baker und) Hacker,
Hallett und von Savigny. Obwohl diese — mit Ausnahme des Privat-
sprachen»kapitels« — kaum annidherungsweise iibereinstimmen, gleichen sie sich
in ihrer Uberzeugung, dass die Darstellung von Wittgensteins Spétphilosophie
missraten ist und einer nachtraglichen Ordnungsleistung bedarf. Mit dieser
Suche nach einer »zusammenhingenden Theorie« steht und fillt sogar — wie von
Savigny in seinem Kommentar behauptet — Wittgensteins Spétphilosophie:** Es
muss eine solche Theorie gesucht werden, »wenn es uns um Fortschritte bei der
Behandlung philosophischer Fragen geht«,”® sogar wenn zuzugeben ist, »dass
eine oder mehrere zusammenhéngende Theorien [...] den bestversteckten Inhalt
des Textes ausmachen«.”® Misslinge jedoch diese Suche, »dann miissten wir,
leider, zuerst und vor allem festhalten, dass es Wittgenstein nicht gelungen wére
auszudriicken, was auch immer er hitte sagen wollen.«”” Wittgensteins Spitwerk
konnte in diesem Fall trotz aller Anstrengung nicht mehr als richtige Philosophie
gelten und miisste als Sprachspielerei gleichsam Derridaschen Zuschnitts ver-
standen werden. In diesem Sinne urteilte Russell, der Wittgensteins Spatwerk
missbilligte: »The later Wittgenstein [...] seems to have grown tired of serious
thinking and to have invented a doctrine which would make such an activity
unnecessary. [...] If it is true, philosophy is, at best, a slight help to lexicogra-
phers, and at worst, an idle tea-table amusement.«™

Solche Rezeptionen belegen, wie leicht Wittgensteins Spédtwerk in strikter
Opposition zum Begriffsdenken gesehen werden kann. Wittgenstein selbst war
nicht restlos mit seinem Spétwerk zufrieden, zumindest was die Anordnung sei-
ner Bemerkungen betrifft. Er verdnderte sie unermiidlich, schnitt Textschnipsel
aus und klebte sie auf grofen Tischen in neuen Reihenfolgen zusammen,” ohne
jemals damit einverstanden zu sein: »Um ein guter Fithrer zu sein, sollte man
den Leuten zuerst die Hauptstralen zeigen, doch ich bin ein dufBlerst schlechter
Fiihrer und werde leicht durch interessante Ortlichkeiten vom Weg abgelenkt
und neige dazu, Nebenstralen einzuschlagen, bevor ich die Hauptstralen gezeigt
habe.«” Selbst im Vorwort der Philosophischen Untersuchungen, deren Anord-
nung Wittgenstein durch die Verdffentlichung autorisierte, beklagt er mehrfach

64 Vgl. von Savigny (2004) S. 5.
65 Ebd.

66 Ebd. S. 2.

67 Ebd. S. 6.

68 Russell (1959) S. 217.

69 Vgl. Frank (1992) S. 106f.
70 BGM 50.

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS UBERSICHT | 139

die »Diirftigkeit« seiner Arbeit, mit der es ihm nicht gelungen sei, die »Gedan-
ken von einem Gegenstand zum andern in einer natiirlichen und liickenlosen
Folge« zu entwickeln.”'

»Nach manchen missgliickten Versuchen, meine Ergebnisse zu einem solchen Ganzen
zusammenzuschweillen, sah ich ein, dass mir dies nie gelingen wiirde. [...] — Und dies
hing freilich mit der Natur der Untersuchung selbst zusammen. Sie ndmlich zwingt uns,
ein weites Gedankengebiet, kreuz und quer, nach allen Richtungen hin zu durchreisen. —
Die philosophischen Bemerkungen dieses Buches sind gleichsam eine Menge von Land-
schaftsskizzen, die auf diese langen und verwickelten Fahrten entstanden sind. [...] — So

ist also dieses Buch eigentlich nur ein Album.«’

Wittgensteins resignativer Ton muss jedoch nicht als Eingestdndnis eines
Fehlers, sondern kann als Abgesang auf die Vorteile des Begriffsdenkens gedeu-
tet werden. Dies wire ein weiterer Hinweis darauf, dass sein Spitwerk kein
freudiges Umarmen von Beliebigkeit und keine moglichst weite Distanzierung
von Diskursivitit wire, sondern der Versuch eines Ausgleichs mit Nicht-
Diskursivitdt im Bewusstsein, dass dieser Ausgleich nicht zufriedenstellend ge-
lungen ist. In jedem Fall findet sich bei Wittgenstein kein Appell, die Vorteile
des Begriffsdenkens nicht aufzugeben, wie bei Kant. Wittgenstein scheint sich
mit ithrem Verlust weitgehend abgefunden zu haben (und zeigt sich damit, wie
Platon, als Skeptiker, was die Vermittlung von Philosophie angeht): Mit der
Veroffentlichung seiner Philosophischen Untersuchungen mochte er zeitgends-
sischen, missverstdndlichen Darstellungen seiner spiten Philosophie entgegen-
treten, wie er im Vorwort schreibt, und dennoch bezweifelt er, dass es seiner
Arbeit »beschieden sein sollte, Licht in ein oder das andere Gehirn zu werfen.«”
Wittgensteins rastlose Arbeit an seinem Spitwerk wére als Versuch zu verste-
hen, den Verlust der Vorteile des Begriffsdenkens so glimpflich wie méglich zu
gestalten.

71 Vgl.PUS. 231.
72 Ebd. S.231f.
73 Vgl. ebd. S. 232f.

14,02.2026, 18:42:08. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

14.02.2026, 16:42:08. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

