
 

 

Paradoxien und Aporien des Antifeminismus 

Eine demokratietheoretische Einordnung1 

URSULA BIRSL 

 

 

1. EINLEITUNG 
 

Der Begriff ‚Gender‘ kann im öffentlichen Diskurs und in religiös-fundamentalis-

tischen sowie radikal bis extrem rechten Spezialdiskursen als ein „leerer Signifi-

kant“ verstanden werden, wie es Birgit Sauer (2019: 348) im Anschluss an Ernesto 

Laclau formuliert. In dieser Funktion erlaubt es der Begriff ‚Gender‘ verschiedenen 

Akteur*innen2, „mit je unterschiedlichen Anliegen anzuknüpfen und ihre Anliegen 

als Teil eines umfassenden Bedrohungsdiskurses zu reartikulieren.“ (Ebd.) So viel-

fältig und schillernd ist dann auch der Anti-Gender-Diskurs (s. auch Annette Hen-

ninger in diesem Band). In diesem finden Akteur*innen zusammen, die ansonsten 

nicht miteinander ins Gespräch kämen, wie bspw. beim sog. World Congress of 

Families, der jedes Jahr in einem anderen Land durchgeführt und vom Vatikan un-

terstützt wird. Bei der Demo für alle und dem Marsch für das Leben, die regelmä-

ßig in verschiedenen Städten Deutschlands stattfinden, sind Vertreter*innen der 

christlichen Amtskirchen, von christlich-fundamentalistischen Organisationen so-

wie Mitglieder der CDU, Jungen Union, AfD oder NPD (Birsl 2017) anzutreffen. 

Das Spektrum reicht also von Akteur*innen, die zwar geschlechtskonservative Po-

sitionen vertreten, aber im Grundsatz demokratisch orientiert sind, bis zu solchen, 

die als antidemokratisch und extrem rechts einzuordnen sind (Birsl 2017: 124; Ab-

schnitt 3 in diesem Beitrag). 

                                                             

1  Ich danke Annette Henninger für ihr konstruktives Feedback zu diesem Beitrag. 

2  Der ‚Gender-Stern‘ (*) weist bei individuellen Akteur*innen darauf hin, dass hier Perso-

nen nichtbinärer Geschlechteridentitäten einbezogen sind. Sind Frauen (etwa bei Frauen-

rechten) oder Männer in politischen Debatten adressiert, wird der ‚Gender-Stern‘ nicht 

verwendet. 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | URSULA BIRSL 

 

Auch wenn der Anti-Gender-Diskurs in seiner Vielschichtigkeit nicht per se an-

tidemokratisch ist, so wird er es aber dann, wenn er sich zu einem weltanschauli-

chen Antifeminismus und damit zu einem Ideologem verdichtet. Dann richtet er 

sich gegen die Demokratie sowie gegen Prozesse der Demokratisierung – eben auch 

der Geschlechterverhältnisse als Machtverhältnisse. Zu einem Ideologem verdichte-

ter Antifeminismus trägt zudem deutlich antisemitische Züge und wird in dieser 

Verschränkung in diversen ‚Manifesten‘ von Rechtsterroristen sichtbar (hierzu u.a. 

Speit 2020). 

Im vorliegenden Beitrag soll zunächst ideengeschichtlich geklärt werden, was 

unter dem Begriff des Antifeminismus mit Blick auf Demokratie strukturanalytisch 

verstanden werden kann und in welchem Verhältnis Akteur*innen des Anti-Gen-

der-Diskurses zu Antifeminismus stehen. Hierbei geht es um Verflechtungen der 

Akteur*innen – von Netzwerken zu sprechen, führte wohl zu weit – die sich im 

Kontext des Marsch für das Leben in Deutschland erkennen lassen. 

Last, but not least soll danach gefragt werden, in welchen Milieus Anti-Gender-

Kampagnen mobilisierungsfähig und damit unter Umständen für antifeministisches 

Denken oder für einen antisemitischen Antifeminismus anschlussfähig sein könn-

ten. Dabei werden die Paradoxien und eben auch die Aporien thematisiert, die der 

Antifeminismus demokratietheoretisch betrachtet hervorbringt. 

 

 

2. DAS VERHÄLTNIS VON ANTIFEMINISMUS 
ZUR DEMOKRATIE UND ZUM ANTISEMITISMUS 

 

Den Antifeminismus im Singular gibt es nicht. Vielmehr existieren empirisch be-

trachtet unterschiedliche antifeministische Strömungen. Hierauf wird zu Recht in 

dem relativ neuen Forschungsfeld zu Anti-Gender-Diskursen hingewiesen (hierzu 

Lenz 2018: 21; Henninger in diesem Band). Dennoch wird in diesem Beitrag von 

Antifeminismus gesprochen, weil durch diese Begriffsbestimmung eine für diese 

Strömungen grundlegende Weltanschauung abgesteckt und deren Verhältnis zur 

Demokratie und Verschränkung mit dem Antisemitismus geklärt werden soll. 

Referenzrahmen für die politisch-theoretische Auseinandersetzung mit Antife-

minismus sind zunächst ‚Demokratie‘ und ‚Feminismus‘. Beide, die Demokratie 

und der Feminismus, sind ebenfalls ideengeschichtlich und empirisch nicht im Sin-

gular zu fassen – als strukturanalytische Kategorien jedoch schon. Sie finden aller-

dings in der politischen Theoriebildung selten zueinander, obwohl sie normativ be-

trachtet ohne einander nicht zu denken sind. Ausnahmen im deutschsprachigen 

Raum bilden feministische Demokratietheorien (u.a. Biester/Holland-Cunz/Sauer 

1994; Sauer 2001, 2011; Holland-Cunz 1998; hierzu auch Birsl 2008) – so unter-

schiedlich sie auch sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARADOXIEN UND APORIEN DES ANTIFEMINISMUS | 45 

 

Mit Iring Fetscher (1973) und Richard Saage (2005) kann unter Demokratie 

strukturanalytisch und normativ nicht allein eine Staatsform oder ein statisches Ge-

bilde aus Organen und Institutionen politischer Herrschaft verstanden werden, son-

dern sie wird prozessual begriffen. Gemeint ist, dass das Wesen der Demokratie in 

der Chance liegt, Konflikte auszutragen und politische Herrschaft immer wieder 

kritisch zu hinterfragen (Salzborn 2012: 8). Dieses Verständnis von Demokratie 

grenzt sich mit Blick auf politische Herrschaft von (älteren) Definitionen in der 

(deutschsprachigen) Politikwissenschaft ab, die in Anlehnung an Max Weber De-

mokratie als eine feste, insbesondere an Verfassungsnormen gebundene Beziehung 

zwischen Herrschenden und Beherrschten in einem Verfassungsstaat begreifen und 

strikt von anderen Herrschaftsverhältnissen wie den sozialen und geschlechtlichen 

trennen (Birsl/Salzborn 2016: 131). Dem stehen (materialistisch-)feministische, 

staatstheoretische sowie politisch-soziologische Ansätze gegenüber, die in den Are-

nen des Staates soziale und geschlechtliche Ungleichheitsverhältnisse verdichtet 

und politische Herrschaft im Staat als soziales Verhältnis sehen (stellv. Offe 2003 

[1975]; Poulantzas 1978; Jessop 2007; Sauer 2011; Demirovic/Walk 2011). Das 

heißt, man kann Herrschaft und auch Macht nach Peter Imbusch  

 

„nicht für sich allein haben, sondern sie sind immer nur in Verbindung mit anderen Menschen 

denkbar, weil sie ein soziales Verhältnis bezeichnen. Deshalb sind Macht und Herrschaft 

auch keine rein statischen oder über längere Zeiträume stillstellbaren Zustände, sondern dy-

namische Phänomene, in denen sich die Relationen zwischen einzelnen Personen, Gruppen 

oder Institutionen auf Grund ihrer asymmetrischen und wechselseitigen Beziehung beständig 

verändern.“ (2012: 10) 

 

Gilt dies für alle politischen Herrschaftsformen, also neben autoritären oder popu-

listisch-reaktionären auch für demokratische, dann unterliegen diese beständigen 

Veränderungen bzw. Transformationsprozessen und können sich entweder demo-

kratisieren oder auch destabilisieren. 

Mit Iring Fetscher und Richard Saage gedacht ist die Chance, soziale und politi-

sche Konflikte (friedlich) auszutragen und politische Herrschaft kritisch zu hinter-

fragen, eine Voraussetzung für eine (beständige) Demokratisierung der Demokratie. 

Nach den bisherigen historischen Erfahrungen sind es Emanzipationsbewegungen, 

die Trägerinnen von solchen Demokratisierungsprozessen sind.3 Angesprochen sind 

                                                             

3  Demokratisierungsprozesse sind nach den historischen Erfahrungen nicht als ‚Top-down-

Projekte‘ möglich, sondern eingebettet in die Organisierung sozialer und politischer Inte-

ressen sowie in Forderungen gleicher Teilhabe im Übergang kapitalistischer Produktions-

weise in eine marktwirtschaftliche Ordnung. In einer solchen – so mit Claus Offe (1991) 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | URSULA BIRSL 

 

dabei in erster Linie die Arbeiter-, Bürgerrechts- und Frauenbewegungen in sog. 

westlichen Demokratien, die zudem in vielen politischen Gesellschaften eng mitei-

nander verbunden waren. Sie waren (und sind?) die sozialen Bewegungen, die im 

19. Jahrhundert einen Übergang in demokratische Herrschaftsformen vorangetrie-

ben haben und in den 1960er bis 1970er Jahren eine Demokratisierung von Demo-

kratien durch den Ausbau von Sozialstaaten, Mitbestimmungsrechten in industriel-

len Beziehungen, bürgerlichen Rechten und zumindest eine formalen Gleichstel-

lung von Frauen in sozialen Rechten sowie im Staatsangehörigkeitsrecht ermöglich-

ten. Robert Castel (2011 [2009]: 23) nennt diese Phase eine des sozialen Kompro-

misses in liberal-demokratisch verfassten, kapitalistischen Gesellschaften. Dieser 

soziale Kompromiss, den Castel bereits seit den 1970er Jahren wieder als aufge-

kündigt sieht, griff in soziale und geschlechtliche Ungleichheitsverhältnisse ein und 

fügte der liberalen Demokratie Komponenten einer sozialen Demokratie hinzu – 

zumindest in einigen europäischen Gesellschaften (Birsl 2019). 

Demokratisierungsprozesse wie diese haben seit Beginn der Moderne stets 

weltanschauliche Gegenbewegungen hervorgebracht, die sich auch zu sozialen Be-

wegungen oder in einer politischen Gegenelite verdichten und Demokratien (akut) 

gefährden können, wie in der Zwischenkriegszeit im 20. Jahrhundert oder gegen-

wärtig in jungen Demokratien Ost- und Mittelosteuropas, aber auch in etablierten 

Demokratien wie in den USA und möglicherweise auch in Großbritannien. In der 

jeweils konkreten historischen Situation ist es nicht immer zu erkennen oder zu 

prognostizieren, ob und ab wann weltanschauliche Gegenbewegungen Demokratien 

in einem solchen Ausmaß destabilisieren können, dass sie zusammenbrechen. 

Ebenso schwierig ist es oftmals, in der ideologiekritischen Auseinandersetzung de-

finitorische oder heuristische Grenzen zwischen noch demokratisch-konservativen 

und antidemokratischen Weltanschauungen innerhalb solcher Gegenbewegungen zu 

ziehen. 

Die Historikerin Helga Grebing hat mit einem analytischen Strukturbegriff die 

Spannbreite dieser Gegenbewegung zur Demokratie und zu Demokratisierungspro-

zessen zu vermessen versucht. Sie bezog sich dabei ideengeschichtlich auf den 

Konservatismus. Dieser analytische Strukturbegriff kann dafür fruchtbar gemacht 

werden, zu klären, was unter Antifeminismus verstanden werden kann. 

Allgemein kann nach Grebing (1971: 33) Konservatismus als historisches Phä-

nomen der bürgerlichen Gesellschaft und als politische Bestrebungen begriffen 

werden, 

 

                                                                

gesprochen – werden antagonistische soziale Interessenlagen sichtbar und in Bewegun-

gen organisierbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARADOXIEN UND APORIEN DES ANTIFEMINISMUS | 47 

 

„die zur Erhaltung ökonomischer, sozialer und politischer Macht- und Herrschaftsverhältnisse 

oder zur Rückeroberung bereits verlorener sich wenden gegen die Dynamik des Prozesses der 

Emanzipation bisher Unterprivilegierter zur Selbstbestimmung und Selbstherrschaft: In die-

sem allgemeinen Sinne ist dann der Konservatismus zu definieren als die dem historischen 

Prozeß der Demokratisierung immanente Gegenbewegung.“ 

 

Konservatismus ist hiernach jedoch nicht per se antidemokratisch, es sei denn, er 

gleitet ins Nationalkonservative (ebd.). Die (populistische) radikale Rechte, die sog. 

Neue Rechte und aktuell der regressive Neoliberalismus (Birsl 2018) lassen sich 

ideengeschichtlich und ideologiekritisch als Phänomene einordnen, die den Über-

gang oder – um es mit Wolfgang Gessenharter (2004) zu sagen – das Scharnier 

zwischen Konservatismus und extremer Rechter markieren. Die Übergänge sind al-

lerdings fließend. Diese Phänomene werden im Anschluss an Grebing als eine dem 

jeweiligen historischen Prozess der Demokratisierung sozialer und politischer 

Macht- und Herrschaftsverhältnisse, der Liberalisierung und der Herausbildung von 

Individualismus und universellen Menschrechten immanente weltanschauliche Ge-

genbewegung verstanden. Ziel ist, die Demokratie zu destabilisieren, und zwar oft-

mals mit ihren Mitteln. Diese weltanschauliche Gegenbewegung ist damit zwangs-

läufig auch eine Gegenbewegung zum Feminismus (Birsl 2014: 161; 2018: 372). 

Denn mit Ingrid Kurz-Scherf kann herrschaftskritisch gesagt werden, dass Ge-

schlecht nicht die Zentralkategorie des Feminismus ist, „vielmehr geht es um Herr-

schaft und Emanzipation. Damit definiert sich Feminismus als Forschungs- und 

Handlungsperspektive in erster Linie nicht über seinen Gegenstand, sondern über 

sein Erkenntnisinteresse und sein politisches Anliegen.“ (Kurz-Scherf 2002: 44) 

Strukturanalytisch betrachtet, erschöpft sich das Anliegen des Feminismus mit 

Kurz-Scherf nicht allein in der Auseinandersetzung mit der hierarchischen Anord-

nung bipolarer Geschlechterstereotypen und deren gesellschaftlichen Folgen, son-

dern durchdringt alle gesellschaftlichen Verhältnisse und legt androzentrische 

Macht- und Herrschaftsverhältnisse als Zwangsverhältnis offen (Kurz-Scherf 2002: 

45). Letztendlich geht es im Feminismus darum, soziale, geschlechtliche und politi-

sche Herrschaftsverhältnisse zu demokratisieren und damit die Demokratie sowie 

das Trennungsdispositiv ‚öffentlich‘ und ‚privat‘ aufzulösen („Das Private ist poli-

tisch“). 

Dagegen positioniert sich der Antifeminismus. Wird Antifeminismus ebenfalls 

demokratietheoretisch und als analytischer Strukturbegriff gefasst, dann kann er als 

eine dem jeweiligen historischen Prozess der Emanzipation, der Universalisierung, 

der gesellschaftspolitischen Liberalisierung und Entnormierung der Geschlechter-

verhältnisse immanente weltanschauliche Gegenbewegung verstanden werden. Er 

ist damit gleichzeitig eine weltanschauliche Gegenbewegung zur Demokratisierung 

von (androzentrischen) Macht- und Herrschaftsverhältnissen im Sozialen und Poli-

tischen (Birsl 2018: 381; Henninger sowie Fritzsche/Lang in diesem Band). 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | URSULA BIRSL 

 

Im Anti-Gender-Diskurs sind die Übergänge von vornehmlich geschlechtskon-

servativen, aber nicht per se antidemokratischen Positionen und dezidiert antifemi-

nistischem und nach diesem Verständnis antidemokratischem Denken ebenfalls 

fließend, müssen aber in der ideologiekritischen Auseinandersetzung zumindest 

heuristisch voneinander unterschieden werden (hierzu auch Schmincke 2018; Lenz 

2018: 21).4 Im empirischen Feld lassen sich konservative, auch religiös-funda-

mentalistische kollektive Akteure identifizieren, die manifeste antifeministische 

Vorstellungen vertreten, aber nicht per se als antidemokratisch eingeordnet werden 

können, und antidemokratische Akteure, die den Anti-Gender-Diskurs in einer anti-

feministischen Auslegung eher als populistische Mobilisierungsstrategie nutzen, 

aber programmatisch nicht manifest antifeministisch ausgerichtet sind (vgl. Ab-

schnitt 3). Der Antifeminismus kommt in diesem Kontext eher als eine „dünne Ide-

ologie“ daher, die in der Lage ist, an Alltagstheorien anzuknüpfen (Sauer 2017: 13, 

17). Dies macht zudem eine Differenzierung zwischen antifeministischem politi-

schem Denken von kollektiven Akteuren und von populistischen Mobilisierungs-

strategien äußerst schwierig. 

Antifeministisches Denken der Gegenwart geht oftmals mit antisemitischen 

Haltungen einher. Dass Antifeminismus und Antisemitismus miteinander ver-

schränkt sind, ist auch in historischer Perspektive keine neue Erkenntnis (hierzu 

stellvertr. Planert 1998; Stögner 2014), jedoch ist zu fragen, ob manifester Antife-

minismus nicht per se antisemitisch ist, also als antisemitischer Antifeminismus zu 

lesen ist. Antifeminismus und Antisemitismus weisen strukturelle Affinitäten auf 

(Stögner 2014: 13): Antisemitismus ist kein Ressentiment, Vorurteil oder eine Va-

riante Gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit, sondern „eine Verbindung aus 

Weltanschauung und Leidenschaft, eine grundlegende Haltung zu Welt, mit der sich 

diejenigen, die ihn als Weltbild teilen, alles in der Politik und Gesellschaft, das sie 

nicht erklären und verstehen können oder wollen, zu begreifen versuchen.“ (Salz-

born/Kurth 2020: 13, eg. Herv.) Im Unterschied zum vormodernen Antijudaismus 

hat der moderne Antisemitismus: 

 

„eine sich historisch entwickelnde und im 20. Jahrhundert weiter zuspitzende Abstraktions-

leistung vollzogen: weg von realen Jüdinnen und Juden als Projektionsobjekte, hin zum fikti-

ven, völkisch fremd und als ‚das Andere‘ bestimmten ‚Juden‘, der lediglich durch die Anti-

semit(inn)en definiert wird und für den es keine hypothetische Möglichkeit mehr gibt, sich 

dem antisemitischen Wahn zu entziehen.“ (Salzborn 2020a: 6; auch 2020b) 

 

                                                             

4  Im REVERSE-Projekt wurde gemeinsam mit dem wissenschaftlichen Beirat immer wie-

der um diese Differenzierungen gerungen, wenn es um die Einordnungen empirischer Be-

funde in den Fallstudien ging (hierzu auch Henninger in diesem Band).  

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARADOXIEN UND APORIEN DES ANTIFEMINISMUS | 49 

 

In Anschluss an Theodor Adorno beschreibt Samuel Salzborn Antisemitismus als 

„Unfähigkeit und Unwilligkeit, abstrakt zu denken und konkret zu fühlen“ (Salz-

born 2020a: 4, Herv. i.O.) – vielmehr soll „das Denken [...] konkret, das Fühlen 

aber abstrakt sein, wobei die nicht ertragene Ambivalenz der Moderne auf das pro-

jiziert wird, was der/die Antisemit/in für jüdisch hält.“ (Ebd.) 

In dieser abstrakten antisemitischen Phantasie über ‚das‘ Judentum wird alles 

als ‚jüdisch‘ begriffen, was als Potpourri von Bedrohungen durch die Moderne be-

griffen wird: der Sozialismus, der Liberalismus, der Kapitalismus, die Aufklärung 

oder auch Intellektualität (Salzborn 2020a: 7), und gegenwärtig zudem Wande-

rungsbewegungen aus muslimisch geprägten Ländern nach Europa sowie auch 

(wieder) der Feminismus. Verschwörungsideologisch ist ‚das Judentum‘ der Ur-

sprung all dessen, um einen „Volksaustausch“ (AfD) in Gang zu setzen (hierzu 

Volker Weiß 2017: 21) und die ‚Weltherrschaft‘ zu übernehmen. 

Manifester Antifeminismus ist ebenfalls nicht als Ressentiment, Vorurteil oder 

Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit zu beschreiben, sondern gleichfalls als 

weltanschauliche Haltung zu gesellschaftlichen Verhältnissen und deren Verände-

rungen. Auch im Antifeminismus ist das Denken konkret, aber das Fühlen abstrakt. 

Ein Beispiel bietet ein Akteur, der nicht der radikalen oder extremen Rechten zuge-

ordnet werden kann, sondern eher christlich-fundamentalistisch orientiert ist: das 

Forum Deutscher Katholiken e.V. Die Organisation, getragen u.a. von emeritierten 

Professoren, Priestern und Pfarrern, verfasste 2009 anlässlich einer Podiumsveran-

staltung zu dem Thema Islam – Herausforderung – Chancen – Gefahren? eine Re-

solution, in der es heißt: 

 

„Nicht die Stärke des Islam ist die gefährlichste Bedrohung Europas, sondern die systemati-

sche Verdrängung des christlichen Glaubens aus der Politik und dem öffentlichen Leben, die 

zu einer geistigen Immunschwäche Europas führt. Im Kampf gegen die ‚Kultur des Todes‘ 

(internationale Geburtenkontrolle, Abtreibung, Gender-Ideologie) sind die Muslime unsere 

natürlichen Verbündeten. So müssen sich Christen und Muslime gemeinsam den zahlreichen 

Herausforderungen stellen, die eine gottferne Zeit uns aufgibt.“ (Eg. Herv.) 

 

In diesem Zitat tritt die „doppelte Feindschaft“ im Sinn der Kampfschrift Theorie 

des Partisanen von Carl Schmitt (1963) zu Tage, in der eine Unterscheidung zwi-

schen relativer/vordergründiger und wirklicher/absoluter Feindschaft vorgenommen 

wird (Schmitt 1963: 56, 63, 87ff, 96; hierzu auch Weiß 2017: 212ff). ‚Der‘ Islam ist 

in der Resolution der relative, vordergründige Feind, der zwar durch die Einwande-

rung von Muslim*innen eine Bedrohung darstellt, mit dem es sich aber im Kampf 

gegen die „Kultur des Todes“ zu verbünden gilt. Diese „Kultur des Todes“ findet 

ihren Ausdruck in einer vermeintlich „internationale[n] Geburtenkontrolle, Abtrei-

bung, Gender-Ideologie“. Hier ist der wirkliche Feind zu finden, der im Sinn Carl 

Schmitts zu einem absoluten wird: Der Feminismus, der verschwörungsideologisch 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | URSULA BIRSL 

 

und damit antisemitisch geframt wird, indem unterstellt wird, er sei auf dem Wege, 

die ‚Weltherrschaft‘ zu übernehmen. Manifester Antifeminismus präsentiert sich 

hier beispielhaft nicht nur als mit dem Antisemitismus verschränkt, sondern in sei-

ner Funktion als abstrakte Projektionsfläche für modernisierungsbedingte Bedro-

hungen als antisemitisch. 

 

 

3. WER FÜHRT DEN ANTIFEMINISTISCHEN KAMPF? 
 

Das Akteursspektrum im Feld des Antifeminismus ist stark ausdifferenziert – vor 

allem wenn das internationale Spektrum erfasst werden soll. Deshalb wird versucht, 

zumindest für Deutschland kollektive Akteure zu identifizieren, die nach eigenen 

Beobachtungen relevant sind.5 Das Schaubild zeigt die Verflechtung unterschiedli-

cher kollektiver Akteure, die sich um den Marsch für das Leben und die Demo für 

alle zusammenfinden und die gesamte Spannbreite von geschlechtskonservativ bis 

antifeministisch repräsentieren. 

Auffällig sind zwei Beobachtungen: Zum einen sind hier christlich-funda-

mentalistische, auch individuelle Akteur*innen vertreten, die weit in das Spektrum 

der Amtskirchen und der konservativen Parteien – vor allem ihrer Jugendorganisa-

tionen – hineinreichen und die zum anderen direkt oder indirekt mit der populisti-

schen radikalen bis extrem rechten Partei AfD über den Marsch für das Leben und 

die Demo für alle verbunden sind. Eine direkte Verbindung besteht zwischen der 

Zivilen Koalition6, einer Kampagnenorganisation der AfD-Bundestagsabgeordneten 

Beatrix von Storch sowie ihres Ehemanns Sven von Storch, mit evangelikalen 

Glaubensgemeinschaften und den Christen in der AfD. Eine indirekte Verbindung 

zur AfD stellt sich beispielsweise über den Marsch für das Leben und die Demo für 

alle her, die im Wesentlichen von der Zivilen Koalition organisiert werden. Das 

verbindende Thema ist der sogenannte Lebensschutz, also der Kampf gegen 

Schwangerschaftsabbruch. 

                                                             

5  Diese Beobachtungen stützen sich auf das Forschungsseminar Im Namen Gottes…? Zur 

islamischen und christlichen Rechten in Deutschland – Seminarprojekt im Masterstudi-

engang Politikwissenschaft an der Philipps-Universität Marburg im Wintersemester 

2015/2016 (Forschungsgruppe ‚Religiöse Rechte‘ 2017), insbesondere auf den Beitrag 

von Anne Gehrmann, Lisa-Marie Klose, Elisabeth Kula und Lisa Schäder (2017) (vgl. 

auch Birsl 2017). 

6  Nach Beobachtungen von Andreas Kemper (2020) geht das Kampagnennetzwerk von 

Beatrix und Sven von Storch augenscheinlich auf die Zivile Allianz über, die im März 

2019 gegründet wurde. Möglicher Hintergrund: Der Verein Zivile Koalition habe seine 

Gemeinnützigkeit verloren. 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARADOXIEN UND APORIEN DES ANTIFEMINISMUS | 51 

 

Abbildung 1: Schaubild: Verflechtungen geschlechtskonservativer und 

antifeministischer kollektiver Akteure, Stand: 2017 

In den konservativen Parteien – vor allem in der CDU – gibt es Mitglieder evange-

likaler Glaubensgemeinschaften, die politische Spitzenfunktionen und Ämter auf 

Bundesebene einnehmen oder in der Vergangenheit eingenommen haben. Sie sind 

nicht per se antifeministisch, aber mit Blick auf die Geschlechterverhältnisse kon-

servativ eingestellt. Das Problematische an diesen Einstellungen ist nicht allein, 

dass deren Protagonist*innen eine heteronormative Geschlechterordnung verteidi-

gen, sondern dass sie die Gleichwertigkeit von Frauen und Männern in Frage stel-

len. Bei denjenigen, die besonders fundamentalistisch orientiert sind, ist es der ver-

meintliche Sündenfall Evas, der Frauen eine untergeordnete Position gegenüber 

Männern zuweist. Diese Position sei Gott gegeben und damit unveränderbar (Birsl 

2017). Einige katholische und evangelikale Zusammenschlüsse können durchaus 

als fundamentalistische christliche Rechte bezeichnet werden, da sie ihre religiösen 

Überzeugungen mit politischen Herrschaftsansprüchen verbinden oder gar den Got-

tesstaat fordern. Dazu zählen der katholische und international organisierte Eliteor-

den der Pius Bruderschaft oder auch das evangelikale und regional einflussreiche 

Gospel Forum Stuttgart7 (ebd.). 

                                                             

7  In ihrem „apostolischen Glaubensbekenntnis der alten Kirche“ heißt es, Jesus sei „in den 

Himmel aufgefahren und sitzt zur Rechten Gottes und regiert von dort aus das Universum 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | URSULA BIRSL 

 

In der Analyse von Anne Gehrmann et al. (2017: 68) zu den Verflechtungen im 

Spektrum um den Marsch für das Leben und die Demo für alle fällt auf, dass es 

sich bei den individuellen Akteur*innen außerhalb des extrem rechten Spektrums 

um akademisch Gebildete und Angehörige der Aristokratie handelt. In diesem Kon-

text kann von Antifeminismus als ständischem Projekt gesprochen werden. Antife-

minismus ist hier die weltanschauliche Gegenbewegung einer upper class gegen 

Universalismus und Demokratisierung. Das populistische Sprachrohr findet diese 

Gegenbewegung – ob gewünscht oder nicht – in der AfD, in einer Partei, die pro-

grammatisch fundamentalistisch orientiert ist, was die Geschlechterordnung angeht. 

 

 

4. MOBILISIERUNGSCHANCEN DES ANTIFEMINISMUS 
 

Kann Antifeminismus als ständisches Projekt und in seiner antisemitischen Grun-

dierung auch gesellschaftliches Mobilisierungspotenzial entfalten? Es ist anzuneh-

men, aber empirisch nicht abgesichert, dass diese Mobilisierungschancen vor allem 

in den sozialen Milieus zu finden sind, aus denen die AfD ihr Wähler*innen-

potenzial schöpft. Nach Heiko Geiling und Michael Vester dürfte es sich hierbei um 

das so genannte „traditionelle kleinbürgerliche Arbeitnehmermilieu“, das „traditio-

nelle Arbeitnehmermilieu“ sowie das „gehobene bürgerliche Milieu“, also die „Up-

per Class“, handeln (Geiling/Vester 2007: 470f). Die Arbeitnehmer*innenmilieus 

waren in der Vergangenheit durch die Unionsparteien und die SPD integriert und 

werden nunmehr in Westdeutschland von der AfD mobilisiert. Diese Milieus sind 

autoritär orientiert und hierarchiegebunden. Aus all diesen Milieus wählen weit 

überproportional mehr Männer die AfD. 

Dass diese Annahme nicht aus der Luft gegriffen ist, zeigt eine Sonderauswer-

tung des World Value Surveys und des European Value Surveys für sieben ausge-

wählte liberale Demokratien von Amy Alexander und Christian Welzel (2017). Die 

Untersuchungsländer sind Deutschland, Spanien, Schweden, USA, Japan, Südkorea 

und Argentinien (Alexander/Welzel 2017: 2). Die Autor*innen untersuchen den 

Wandel von Wertorientierungen, indem sie die Perioden 1995 bis 1998 und 2011 

bis 2014 miteinander vergleichen. Die Periode 1981 bis 1983 ist der Referenzzeit-

punkt (Alexander/Welzel 2017: 3). 

                                                                

in alle Ewigkeit. Er hat jetzt alle Gewalt im Himmel und auf der Erde.“ (Gospel Forum 

2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARADOXIEN UND APORIEN DES ANTIFEMINISMUS | 53 

 

Zunächst stellen Amy Alexander und Christian Welzel fest: 

 

„By far the most dynamic field of the emancipatory shift is a transition in sexuality norms 

from an illiberal rejection of divorce, abortion and homosexuality to a liberal tolerance of 

these lifestyle issues.“ (Alexander/Welzel 2017: 3) 

 

Gleichzeitig ist dieses dynamische Feld das konfliktreichste und zeigt im Vergleich 

zu anderen Feldern von Wertorientierungen eine besonders ausgeprägte Polarisie-

rung zwischen sozialen Klassen. 

Nach ihren Befunden hat sich im Zeitverlauf in allen untersuchten Ländern ein 

liberaleres Verständnis von Geschlechterordnungen über alle sozialen Klassengren-

zen hinweg entwickelt. Sichtbar wird auch, dass soziale Klassen diese Entwicklung 

in unterschiedlicher Geschwindigkeit und Intensität nachvollzogen haben. In der 

Konsequenz haben dadurch die Distanzen zwischen den Klassen zugenommen. 

Diese Distanzen verlaufen aber nicht entlang der vertikalen Klassenstrukturierung. 

Die upper class ist im Zuge der zunehmenden gesellschaftlichen Liberalisierung 

etwa der Geschlechterordnung quasi nach rechts ‚abgebogen‘ und nimmt gegenwär-

tig im Vergleich zur upper middle class eine dezidiert illiberale Position ein, und 

zwar noch deutlicher als die working class. Dennoch kann sie in dieser wie auch in 

der lower middle class Verbündete finden, da diese Klassenfraktionen in ihren Wer-

torientierungen nahe beieinander liegen. Hierin dürfte das gesellschaftliche Mobili-

sierungspotenzial für populistische radikal rechte Parteien bezüglich der Transfor-

mation der Geschlechternormen zu finden sein, wenn nicht sogar das zentrale Ein-

fallstor für anti-emanzipatorische Mobilisierungsstrategien. 

 

 

5. FAZIT: PARADOXIEN UND APORIEN DES ANTIFEMINISMUS 
 

Die Konfrontation von Feminismus versus Antifeminismus ist gegenwärtig ein of-

fenes ‚Kampffeld‘ um Dominanz und Hegemonie (auch Fritzsche/Lang in diesem 

Band). Wie Birgit Sauer (2017: 13) betont, ist Antifeminismus nicht zwingend als 

geschlossenes Weltbild zu begreifen. Er ist vielmehr eine „dünne Ideologie“ auf 

hohem Abstraktionsniveau mit antisemitischem Bias. Eine solche dünne Ideologie 

bietet eine ideale Projektionsfläche, wenn ‚Alltagstheorien‘ auf Liberalisierungsbe-

strebungen treffen und diese abgewehrt werden. Diese kann von rechten Akteur*in-

nen zur Mobilisierung besonders gut genutzt werden: 

 

„Geschlecht eignet sich deshalb so gut für die rechtspopulistische Mobilisierung eines Com-

mon Sense, eines neuen hegemonialen Kompromisses, weil mit dem Bezug auf Geschlecht an 

Alltagserfahrungen angeknüpft werden kann – an die lang tradierte hierarchische Zweige-

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | URSULA BIRSL 

 

schlechtlichkeit, die durch Gleichstellungspolitik zwar erschüttert, aber keineswegs erodiert 

ist, sondern noch immer die Lebensweisen und den Habitus der Menschen prägt. Die rechts-

populistische Mobilisierung von Geschlecht verweist also auf die tiefe vergeschlechtlichte 

Strukturierung westlicher Gesellschaften, die sich leicht politisch aktualisieren lässt.“ (Sauer 

2017: 17) 

 

Die Paradoxien der gegenwärtigen Entwicklungen liegen darin, dass die Liberalisie-

rung oder Transformation der Geschlechterordnung nicht mit einer Demokratisie-

rung der Geschlechterverhältnisse einhergeht (Lenz 2018), wie sie sich in den 

1960er und 1970er Jahren andeutete. Vielmehr können weltanschauliche Gegenbe-

wegungen zu einer weitergehenden Demokratisierung der Demokratie an einen ge-

sellschaftlich weiterhin tief verankerten Androzentrismus anknüpfen, der durch den 

neoliberalen turn in den 1970er Jahren noch befeuert wurde. Dabei geht es nicht al-

lein um einen Neoliberalismus, der eher als Neokonservatismus gelesen werden 

muss, wie etwa in der damaligen Bundesrepublik Deutschland ab Beginn der 

1980er Jahre oder in der Variante eines regressiven Neoliberalismus, wie ihn popu-

listische radikal rechte Parteien und Akteur*innen vielfach vertreten. Es geht 

gleichfalls um den sog. progressiven Neoliberalismus. Der Historiker Andreas Wir-

sching beschreibt in seinem Beitrag Gehören Markt und Moral zusammen? Über 

ein historisches Dilemma des Liberalismus (2019 [2015]), wie die Liberalisierung 

des Marktes und damit der Ordo- und Neoliberalismus in einer engen Wechselbe-

ziehung mit tradierten Familienbildern und Geschlechterrollen stehen (ebd.: 138). 

Das gilt auch für Vordenker des progressiven Neoliberalismus (Fraser 2017) wie 

der Chicago School of Economics um Milton Friedman. Der progressive Neolibera-

lismus kann sich durchaus offen für ‚Diversity‘, Fragen der Gleichstellung der Ge-

schlechter und LGBT*I-Anliegen zeigen, wenn die traditionelle, heteronormative 

Familie als ‚Urzelle‘ der Gesellschaft unangetastet bleibt (Birsl 2018: 181f). Der 

progressive Neoliberalismus bleibt hierdurch anschlussfähig an konservatives Den-

ken. Er hat aber gleichzeitig seine eigene weltanschauliche Gegenbewegung her-

vorgebracht: den regressiven Neoliberalismus mit seinen antifeministischen Vor-

stellungen und populistischen radikal rechten Mobilisierungsstrategien (ebd.). Am 

Marsch für das Leben und an der Demo für alle zeigt sich beispielhaft, wie im Anti-

Gender-Diskurs Vertreter*innen geschlechtskonservativer und antifeministischer 

Positionen zueinander finden können, die ansonsten wenig gemein haben. 

Die Aporien sind darin zu suchen, dass gegenwärtig keine sozialen Bewegun-

gen erkennbar sind, die auf gewisse Dauer gestellt sind, also nicht nur Protestbewe-

gungen sind und gleichzeitig Trägerinnen von Demokratisierungsbestrebungen so-

wie feministischen Anliegen sind. Die Transformation der Geschlechterordnung 

kann sich trotz weltanschaulicher Gegenbewegungen weiter fortsetzen, eine weitere 

Demokratisierung der Geschlechterverhältnisse als soziale Macht- und Herrschafts-

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARADOXIEN UND APORIEN DES ANTIFEMINISMUS | 55 

 

verhältnisse ist damit (noch) nicht intendiert. Dieses Terrain bleibt somit ein ‚of-

fenes Kampffeld‘. 

 

 

LITERATUR 
 

Alexander, Amy C./Welzel, Christian (2017): „The Myth of Deconsolidation: Ris-
ing Liberalism and the Populist Reaction“, in: Journal of Democracy, April 
2017. [http:www.journalofdemocracy.org/articles-files/foa-mounk-exchange/ 
alexander-welzel; abgerufen am 21.07.2018]. 

Biester, Elke/Holland-Cunz, Barbara/Sauer, Birgit (Hg.) (1994): Demokratie oder 
Androkratie? Theorie und Praxis demokratischer Herrschaft in der feministi-
schen Debatte, Frankfurt a.M./New York: Campus. 

Birsl, Ursula (2008): „Und ewig lockt Antigone: Politik und das Politische im Spie-
gel politikwissenschaftlicher Geschlechterforschung“, in: Brigitte Geißel/Ale-
xandra Manske (Hg.), Kritische Vernunft für demokratische Transformation. 
Festschrift für Profin Dr. Christine Kulke, Opladen: Barbara Budrich, S. 131-
144. 

Birsl, Ursula (2014): „Die ‚Junge Freiheit‘, die Ideologie der ‚Neuen Rechten‘ und 
antidemokratisches Denken in Deutschland“, in: Sebastian Voigt/Heinz Sünker 
(Hg.), Arbeiterbewegung – Nation – Globalisierung. Tagungsband zu einem 
Workshop der Hans-Böckler-Stiftung vom 15. bis 17. Februar 2012 in Wupper-
tal, Weilerswist-Metternich: Velbrück Wissenschaft, S. 160-177. 

Birsl, Ursula (2017): „Ähnlichkeiten und Unterschiede, Verflechtungen: die säkula-
re und religiöse Rechte in Deutschland“, in: Christoph Kopke/Wolfgang Kühnel 
(Hg.), Demokratie, Freiheit und Sicherheit. Festschrift zum 65. Geburtstag von 
Hans-Gerd Jaschke, Baden-Baden: Nomos, S. 107-129. 

Birsl, Ursula (2018): „Die Demokratie und ihre Gegenbewegungen: eine kritische 
(Selbst-)Reflexion zu Begriffen und Referenzrahmen in der Rechtsextremis-
musforschung“, in: Politische Vierteljahresschrift (PVS) 59 (2), S. 371-384. 

Birsl, Ursula (2019): „Zukunft der Demokratie“. Festrede zur Eröffnung der Som-
merakademie „Demokratie gestalten“ der Begabtenförderungswerke am 
26.08.2019 in Heidelberg. [https://www.boeckler.de/pdf/sommerakademie_ 
2019_vortrag_birsl.pdf]. 

Birsl, Ursula/Salzborn, Samuel (2016): „Ungeschriebene Regeln der ‚Demokratie‘. 
Zur Relationalität von ‚ungeschriebenen Verfassungen‘ politischer Herrschaft 
jenseits und diesseits des Westens“, in: Sophia Schubert/Alexander Weiß (Hg.), 
‚Demokratie‘ jenseits des Westens: Theorien, Diskurse, Einstellungen. PVS-
Sonderheft 51, Baden-Baden: Nomos, S. 127-146. 

Castel, Robert (2011 [2009]): Die Krise der Arbeit. Neue Unsicherheiten und die 
Zukunft des Individuums, Hamburg: Hamburger Edition. 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | URSULA BIRSL 

 

Demirovic, Alex/Walk, Heike (Hg.) (2011): Demokratie und Governance. Kritische 
Perspektiven auf neue Formen politischer Herrschaft, Münster: Westfälisches 
Dampfboot. 

Fetscher, Iring (1973): Demokratie zwischen Sozialdemokratie und Sozialismus. 
Stuttgart u.a.: Kohlhammer Verlag. 

Forschungsgruppe ‚Religiöse Rechte‘ (Hg.) (2017): ‚Im Namen Gottes … ?‘ Zur 
säkularen und religiösen Rechten in Deutschland. Working Paper No 10, Forum 
Demokratieforschung: Beiträge aus Studium und Lehre. [https://www.uni-mar 
burg.de/de/fb03/politikwissenschaft/fachgebiete/brd/working-paper/imnamen 
gottes.pdf]. 

Fraser, Nancy (2017): „Vom Regen des progressiven Neoliberalismus in die Taufe 
des reaktionären Populismus“, in: Heinrich Geiselberger (Hg.), Die große Re-
gression. Eine internationale Debatte über die geistige Situation der Zeit, Berlin: 
edition suhrkamp, S. 77-91. 

Fritzsche, Christopher/Lang, Juliane (2020): „Die GegnerInnenschaft zur Ehe für 
alle: ein autoritär-regressives politisches Projekt?“, in: Henninger/Birsl, Anti-
feminismen. ‚Krisen‘-Diskurse mit gesellschaftsspaltendem Potential? 

Gehrmann, Anne/Klose, Lisa-Marie/Kula, Elisabeth/Schäder, Lisa (2017): „Fami-
lie, Ehe, Sexualität und Abtreibung – ein Hegemonieprojekt von rechts?“, in: 
Forschungsgruppe ‚Religiöse Rechte‘ (Hg.), ‚Im Namen Gottes … ?‘ Zur säku-
laren und religiösen Rechten in Deutschland. Working Paper No 10, Forum 
Demokratieforschung: Beiträge aus Studium und Lehre, S. 48-80. [https://www. 
uni-marburg.de/de/fb03/politikwissenschaft/fachgebiete/brd/working-paper/im 
namengottes.pdf]. 

Geiling, Heiko/Vester, Michael (2007): „Das soziale Kapital der politischen Partei-
en. Die Akzeptanzkrise der Volksparteien als Frage der Individualisierung oder 
der sozialen Gerechtigkeit“, in: Frank Brettschneider/Oskar Niedermayer/Bern-
hard Weßels (Hg.), Die Bundestagswahl 2005. Analysen des Wahlkampfes und 
der Wahlergebnisse, Wiesbaden: VS Verlag, S. 457-489. 

Gessenharter, Wolfgang (2004): „Im Spannungsfeld. Intellektuelle Neue Rechte 
und demokratische Verfassung“, in: Wolfgang Gessenharter/Thomas Pfeiffer 
(Hg.), Die Neue Rechte – Gefahr für die Demokratie, Wiesbaden: VS Verlag, S. 
31-49. 

Grebing, Helga (1971): „Positionen des Konservatismus in der Bundesrepublik“, in: 
Helga Grebing/Martin Greiffenhagen/Christian Graf von Krockow (Hg.), Kon-
servatismus – eine deutsche Bilanz, München: Piper, S. 33-66. 

Henninger, Annette (2020): „Antifeminismen. ‚Krisen‘-Diskurse mit gesellschafts-
spaltendem Potenzial?“, in: Henninger/Birsl, Antifeminismen. ‚Krisen‘-Diskur-
se mit gesellschaftsspaltendem Potential? 

Henninger, Annette/Birsl, Ursula (Hg.) (2020): Antifeminismen. ‚Krisen‘-Diskurse 
mit gesellschaftsspaltendem Potential?, Bielefeld: transcipt. 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARADOXIEN UND APORIEN DES ANTIFEMINISMUS | 57 

 

Holland-Cunz, Barbara (1998): Feministische Demokratietheorie. Thesen zu einem 
Projekt, Opladen: Leske & Budrich. 

Imbusch, Peter (2012): „Macht und Herrschaft in der wissenschaftlichen Kontro-
verse“, in: Peter Imbusch (Hg.), Macht und Herrschaft. Sozialwissenschaftliche 
Theorien und Konzeptionen. 2., aktualisierte und erweiterte Aufl., Wiesbaden: 
Springer VS, S. 9-35. 

Jessop, Bob (2007): State Power. A Strategic-Relational Approach, Cam-
bridge/Malden: Polity Press. 

Kurz-Scherf, Ingrid (2002): „Geschlechterdemokratie und Feminismus. Zur Not-
wendigkeit einer herrschaftskritischen Reformulierung eines Leitbegriffs“, in: 
femina politica 11 (2 ), S. 42-52. 

Lenz, Ilse (2018): „Von der Sorgearbeit bis #Metoo: Aktuelle feministische The-
men und Debatten in Deutschland“, in: Aus Politik und Zeitgeschichte, Beilage 
zur Wochenzeitung Das Parlament, (APuZ) der Bundeszentrale für politische 
Bildung 68 (17), S. 20-27. 

Offe, Claus (1991): „Das Dilemma der Gleichzeitigkeit. Demokratisierung und 
Marktwirtschaft in Osteuropa“, in: Merkur 45 (4), S. 279-292. 

Offe, Claus (2003 [1975]): „Politische Herrschaft und Klassenstrukturen. Zur Ana-
lyse spätkapitalistischer Gesellschaftssysteme“, in: Claus Offe (Hg.), Heraus-
forderungen der Demokratie. Zur Integrations- und Leistungsfähigkeit politi-
scher Institutionen, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 11-41. 

Planert, Ute (1998): Antifeminismus im Kaiserreich: Diskurs, soziale Formation 
und politische Mentalität, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Poulantzas, Nicos (1978): Staatstheorie. Politischer Überbau, Ideologie, Sozialisti-
sche Demokratie, Hamburg: VSA. 

Saage, Richard (2005): Demokratietheorien. Eine Einführung, Wiesbaden: VS Ver-
lag. 

Salzborn, Samuel (2012): Demokratie. Theorien – Formen – Entwicklungen, Ba-
den-Baden: Nomos, UTB. 

Salzborn, Samuel (2020a): Was ist Antisemitismus? Bundeszentrale für politische 
Bildung. [http://www.bpb.de/politik/extremismus/antisemitismus/307644/was-
ist-moderner-antisemitismus; abgerufen am 08.06.2020]. 

Salzborn, Samuel (2020b): Globaler Antisemitismus. Eine Spurensuche in den Ab-
gründen der Moderne. 2. Aufl., Weinheim: Beltz Juventa. 

Salzborn, Samuel/Kurth, Alexandra (2020): „Antisemitismus in der Schule. Er-
kenntnisstand und Handlungsperspektiven“, in: Samuel Salzborn (Hg.), Schule 
und Antisemitismus. Politische Bestandsaufnahme und pädagogische Hand-
lungsmöglichkeiten, Weinheim: Beltz Juventa, S. 9-65. 

Sauer, Birgit (2001): Die Asche des Souveräns. Staat und Demokratie in der Ge-
schlechterdebatte, Frankfurt a.M.: Campus. 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | URSULA BIRSL 

 

Sauer, Birgit (2011): „,Only Paradoxes to Offer?‘ Feministische Demokratie- und 
Repräsentationstheorie in der ‚Postdemokratie‘“, in: Österreichische Zeitschrift 
für Politikwissenschaft 40 (2), S. 125-38. 

Sauer, Birgit (2017): „Gesellschaftstheoretische Überlegungen zum europäischen 
Rechtspopulismus. Zum Erklärungspotenzial der Kategorie Geschlecht“, in: Po-
litische Vierteljahresschrift (PVS) 58 (1), S. 3-22. 

Sauer, Birgit (2019): „Anti-feministische Mobilisierung in Europa. Kampf um eine 
neue politische Hegemonie?“, in: Zeitschrift für Vergleichende Politikwissen-
schaft (ZfVP) 13 (4), S. 339-352. 

Schmincke, Imke (2018): „Frauenfeindlich, sexistisch, antifeministisch? Begriffe 
und Phänomene bis zum aktuellen Antifeminismus“, in: Aus Politik und Zeitge-
schichte, Beilage zur Wochenzeitung Das Parlament, (APuZ) der Bundeszentra-
le für politische Bildung 68 (17), S. 28-33. 

Speit, Andreas (2020): „Der Jude und die Weiblichkeit – zwei alte Feindbilder. 
Hintergründe zur Gedankenwelt von Stephan Balliet“, in: Jean-Philipp Baeck/ 
Andreas Speit (Hg.), Rechte Ego-Shooter. Von der virtuellen Hetze zum Li-
vestream-Attentat, Berlin: Christoph Links Verlag, S. 86-106. 

Stögner, Karin (2014): Antisemitismus und Sexismus. Historisch-gesellschaftliche 
Konstellationen, Baden-Baden: Nomos. 

Weiß, Volker (2017): Die autoritäre Revolte. Die Neue Rechte und der Untergang 
des Abendlands, Stuttgart: Klett-Cotta. 

Wirsching, Andreas (2019 [2015]): „Gehören Markt und Moral zusammen? Über 
ein historisches Dilemma des Liberalismus“, in: Andreas Wirsching: Demokra-
tie und Gesellschaft. Festgabe zum 60. Geburtstag von Andreas Wirsching, hg. 
v. Magnus Brechtken/Thomas Raithel/Elke Seefried/Martina Steber, Göttingen: 
Wallstein Verlag, S. 127-144. 
  

 

PRIMÄRQUELLEN 
 

Forum Deutscher Katholiken (2009): Resolution anlässlich des Podiums „Islam – 
Herausforderung – Chancen – Gefahren?“. [http://forum-deutscher-katholiken. 
de/wp-content/uploads/2014/01/resolution2009_islam.pdf; abgerufen am 11.01. 
2018]. 

Gospel Forum Stuttgart (2020): Unser Glaubensbekenntnis. [https://web.gospel-
forum.de/ueber-uns/glaubensbekenntnis/; abgerufen am 03.07.2020]. 

Kemper, Andreas (2020): Zivile Allianz. Internetblog vom 30. Januar. [https:// 
andreaskemper.org/2020/01/30/zivile-allianz/; abgerufen am 02.07.2020]. 

Schmitt, Carl (1963): Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung zum Begriff des 
Politischen, Berlin: Duncker & Humblot. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002 - am 14.02.2026, 04:32:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448441-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

