
272 Ästhetik der Autonomie

individuellen Sich-Aussetzen, das allen hier Beteiligten zu eigen ist, das „heroi-

sche“Moment veranschaulicht und dadurch das Potenzial hat, auf die AkteurInnen

im politischen und ethischen Sinne ansteckend zu wirken.

3.6 Chronos und Kairos: Die Einmaligkeit als Chance

Das transformatorische Potenzial der Performance-Kunst, wie es sich durch die

Provokation der TeilnehmerInnen, durch den Aufruf zumMit-Leiden und letztlich

durch die Verschmelzung von KünstlerInnen und BetrachterInnen in dem für sie

typischen Raum des Handelns entwickeln kann, wird durch ein weiteres Wesens-

merkmal der Performance-Kunst noch verstärkt, denn die topologische Struktur

der Performance-Kunst geht mit der temporalen Spezifik der Einmaligkeit ein-

her264. Performance-Kunst ist ein ephemeres Ereignis, das die TeilnehmerInnen

dazu auffordert, zu einer bestimmten Zeit und für eine bestimmte Zeitdauer an

einem bestimmten Ort zu sein, um der Performance beizuwohnen, um sie mitge-

stalten zu können und sie so überhaupt erst zu ermöglichen. Die Dimension der

Einmaligkeit, so wie sie die Performance-Kunst verhandelt, wirkt sich dabei ei-

nerseits auf den Status der Performance-Kunst im Rahmen des Betriebssystems

Kunst aus und vermag so letztlich die ethische, aber auch die politische Aussa-

ge und Wirkung der Performance-Kunst zu verstärken, andererseits wirkt sie sich

fundamental auf das individuelle Erleben der Situation aus.

Durch die „werkimmanenten“ Konsequenzen der von der Performance-Kunst

erfahrbar gemachten Zeit unterscheidet sie sich signifikant sowohl von den bil-

denden als auch den aufführenden Künsten. Da nämlich das visuelle Ergebnis, das

im Zentrum fast jeder Performance steht, nicht darauf angelegt ist, ein dauerhaf-

tes materielles Produkt zu kreieren, sondern ein ephemeres Ereignis zu schaffen,

das sinnlich wahrnehmbar undmemorabel ist265, stellt die Performance-Kunst Lei-

derfahrung nicht in einer Momentaufnahme dar, die das Denken einer konkreten

Situation implizit voraussetzt, wie es die bildenden Künste beispielsweise in der

Bearbeitung der Passion Christi tun, sondern vollzieht den Leidensweg konkret

und in realitate266. Gleichzeitig und damit zusammenhängend zeichnet sich die

264 „Denn die Materialität der Aufführung ist [...] nicht einfach gegeben: Sie wird immer erst im

Verlauf der Aufführung hervor- und wieder zum Verschwinden gebracht. Sie stellt ein emer-

gentes Phänomen dar: Sie taucht auf, stabilisiert sich für eine je unterschiedliche Zeitdauer

und verschwindet wieder. Einzelne Subjekte sind an ihrer Hervorbringung beteiligt, ohne sie

doch bestimmen oder über sie verfügen zu können. Sie müssen vielmehr bereit sein, sich bis

zu einem gewissen Grade von ihr bestimmen zu lassen“ (Fischer-Lichte, 2004: 227).

265 Vgl. Jappe, 1993: 10.

266 Diesen Gedanken führe ich näher aus in Heinrich, Hanna (2018): Aktion – Reaktion. Über-

legungen zur Zeitwahrnehmung in der Performance-Kunst. In: Kortum, Ria/Wohler, Dag-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010 - am 14.02.2026, 07:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 273

Performance-Kunst, imGegensatz zu theatralen Aufführungspraktiken, durch ihre

Unwiederholbarkeit aus. Sie besteht gerade darin, dass sie live vor Publikum statt-

findet, sich jeglicher Repräsentation und Reproduktion entzieht und ihremWesen

gemäß nicht eigentlich dokumentiert werden kann. Sobald sie nicht mehr als ge-

genwärtiges, ephemeres Phänomen existiert, sobald sie durch Dokumentationen

die Zeit überdauert, ist sie nicht mehr Performance, sondern Abbild267. Obwohl

auch die spätere Auseinandersetzungmithilfe von Dokumentationen, die während

der Live-Performance entstanden, mitunter tiefgreifende Wirkungen auf die Rezi-

pientInnen zu haben vermag, ist die Intensität des Erlebens notwendig von anderer

Qualität als bei der aktiven Teilnahme, als bei der realen, physischenMitgestaltung

der Situation268.

Aus diesem Grund erscheinen auch die immer häufiger stattfindenden Re-

Performances, wie sie beispielsweise von Abramović aufgeführt werden, auch

wenn sie durchaus ein Zugewinn aus kunsthistorischer Sicht sein mögen, in ihrer

Wirkung auf die Teilnehmenden nicht mit der Wirkmächtigkeit von originalen

Live-Performances vergleichbar, da sie gerade nicht im gleichen Maße die Teil-

nehmerInnen emotional einzubinden und zu berühren vermögen. Die emotionale

Sprengkraft und der Tabubruch einer Performance wie beispielsweise der Aktions-

hose Genitalpanik VALIE EXPORTs269, die in den 1970er-Jahren genau den Zeitgeist

und so auch das Publikum getroffen hat, kann, wenn sie Jahrzehnte später in

einem Museum re-performt wird, eben nicht reproduziert werden270. Die für die

Performance-Kunst im Allgemeinen typische Dimension des Unerwarteten und

Neuen fällt in Re-Performances weg und die TeilnehmerInnen haben die Chan-

ce, sich auf die Re-Performance einzustellen, vorzubereiten und so den für die

mar/Gruber, Harald (Hrsg.): Zeit und Zeiterfahrung in den Künstlerischen Therapien. Ein in-

terdisziplinärer Dialog. Berlin, 95ff.

267 Vgl. Phelan, Peggy (2005): Unmarked. The Politics of Performance. London/New York, 146.

268 Vgl. Brunner, 2008: 24.

269 Siehe S. 98f.

270 Als VALIE EXPORT 1969mit ihrer Aktionshose und einemMaschinengewehr bewaffnet in ein

Münchener Pornokino ging, führte dies buchstäblich zu Panik unter den dort sitzendenMän-

nern, die eigentlich in aller Diskretion ihren voyeuristischen Neigungen nachgehen wollten.

Im New Yorker Guggenheim-Museum erregte Abramović 2005 mit ihrer Neuinterpretation,

basierend auf der fotografischen Dokumentation der Aktionshose, die sie im Rahmen ihrer

Seven Easy Pieces darbot, keine erkennbare Publikumsreaktion, die Schockwirkung blieb aus.

Auch wenn die Aktionshose als politisches Statement heute noch ihre Berechtigung haben

mag, tangiert sie das Publikum – zumindest in einem amerikanischenMuseum– nichtmehr.

Waffen und weibliche Nacktheit vermögen hier vor freiwilligem Publikum, das um die ori-

ginale Performance weiß, keine Tabus mehr zu brechen (zu Abramovićs Seven Easy Pieces sie-

he beispielsweise Spector, Nancy (2010): Seven Easy Pieces. In: Biesenbach, Klaus/Christian,

Mary (eds.): Marina Abramović. The Artist Is Present. Published on the occasion of the exhibi-

tionMarina Abramović: The Artist Is Present. Museum of Modern Art, New York, March 14-May

31, 2010. New York, 37ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010 - am 14.02.2026, 07:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


274 Ästhetik der Autonomie

Wirkmechanismen dieser Kunstform elementaren Momenten der Provokation,

des unmittelbaren Schocks und der Irritation zu entgehen271.

Obwohl Performances häufig fotografisch dokumentiert werden und sich

somit eine Verknüpfung mit den Medien der technischen Reproduktion ergibt,

da es einer historiografischen Nacherzählung bedarf, suchen sie doch gerade

durch ihre Ephemerität der Hegemonie des auf fixierte Bilder aufbauenden

Werteregimes zu entkommen, das den Modernismus und Postmodernismus

weitgehend bestimmt272. AutorInnen wie Amelia Jones und Philip Auslander273,

aber auch Martina Ruhsam und Timmy De Laet274, schlagen zwar zu Recht ein

271 Re-Performances sollen hier deshalb nicht als eigenständige Live-Performances, sondern als

spezifische Form der Dokumentation von Performance-Kunst begriffen werden, die, wie alle

dokumentarischen Relikte der Performance-Kunst, zwar dem Zweck der künstlerischen und

wissenschaftlichen Auseinandersetzung dienen, für die Weiterführung der Diskurse über

die Performance-Kunst von ihren Anfängen im Futurismus bis in die Gegenwart unerläss-

lich sind und die vergangenen Performances einem größeren Publikum zugänglich machen,

aber eben nicht die Teilnahme an einer Live-Performance ersetzen können (vgl. De Laet, Tim-

my (2012): Verwirrende Wechselspiele. Über das Live-Re-enactment von dokumentarischen

Relikten. In: Gareis, Sigrid/Schöllhammer, Georg/Weibel, Peter (Hrsg.): Moments. Eine Ge-

schichte der Performance in 10 Akten. Katalog zur Ausstellung Moments. Eine Geschichte der

Performance in 10 Akten. ZKM, Museum für Neue Kunst, Karlsruhe, 8. März – 29. April 2012.

Köln, 69).

272 Vgl. Ursprung, Philip (2004): Stillgestanden! Vanessa Beecrofts Bilder der Arbeit. In: Janecke,

Christian (Hrsg.): Performance und Bild. Performance als Bild. Berlin, 317ff.

273 Obwohl sowohl Auslander als auch Jones eineDifferenz zwischen Performance-Kunst und ih-

rer Dokumentation konstatieren, da durch die Verschiedenartigkeit der direkten Teilnahme

und der Beschäftigung mit ihren Substituten auch die Erfahrungen variieren, halten sie die-

sen Unterschied in letzter Konsequenz für irrelevant. Die Dokumentation ist ihres Erachtens

ebenso wichtig, wie die Performance selbst. Beide sind voneinander Abhängigkeit, da nur

so ein Sprechen über vergangene Performances, einen retrospektiven Zugang möglich wird

(vgl. Auslander, Philip (2006): The Performativity of Performance Documentation. In: PAJ: A

Journal of Performance and Art 28(3), 1ff. u. Jones, Amelia (1997): Presence in Absentia. Ex-

periencing Performance as Documentation. In: Art Journal 56(4). Performance Art: (Some)

Theory and (Selected) Practice at the End of This Century, 12.).

274 Ruhsam und De Laet weisen auf die Möglichkeiten hin, die sich aus den Interdependenzen

von Performance und Dokumentation ergeben. Sie bestehen Ruhsam zufolge darin, dass sie

für die angemesseneWürdigung beider unerlässlich sind, denn die Performance braucht die

Dokumentation ebenso, wie das Dokument die Performance, da sich beide in komplexen

Verstrickungen von Präsenz und Absenz, von Vergangenheit und Gegenwart bewegen (vgl.

Ruhsam, Martina (2012): Die Inszenierung des Dokuments. In: Gareis, Sigrid/Schöllhammer,

Georg/Weibel, Peter (Hrsg.): Moments. Eine Geschichte der Performance in 10 Akten. Kata-

log zur Ausstellung Moments. Eine Geschichte der Performance in 10 Akten. ZKM, Museum für

Neue Kunst, Karsruhe, 8. März – 29. April 2012. Köln, 99). Für De Laet eröffnen sie die Mög-

lichkeit, die versteckten, aber überdauernden Grundlagen dieser ephemeren Kunstform auf-

zuspüren, sodass er die zunehmend häufig stattfindenden Re-Performances als Instrument

versteht, Strukturen, Eigenschaften und Prinzipien von Live-Performances zu verdeutlichen

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010 - am 14.02.2026, 07:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 275

Konzept von Performance-Kunst vor, das von einer Differenz, aber vor allem

von einer gegenseitigen Abhängigkeit und gewinnbringenden Interdependenz

von Performance und Dokumentation ausgeht, dennoch muss klar zwischen der

emotionalen Wirkung, die von der Teilnahme an einer Performance ausgehen

kann, und derjenigen, die durch die Auseinandersetzung mit der Dokumentation

einhergehen kann, unterschieden werden275. Insbesondere mit Blick auf das

politische und ethische Transformationspotenzial der Performance-Kunst scheint

es doch einen signifikanten Unterschied zu machen, ob man einer existenziellen

Situation hautnah ausgesetzt ist, ob man sie womöglich sogar auslöst, an der Auf-

rechterhaltung und Zuspitzung ihres Zustandekommens und ihrer Entwicklung

beteiligt ist beziehungsweise sie nicht verhindert, oder ob man sich in relativer

emotionaler Abständigkeit, mit den Bildern und Narrationen der vergangenen

Situation theoretisch auseinandersetzt oder eine „Nacherzählung“ (im Form einer

Re-Performance) der Situation erlebt, bei der die ursprüngliche Wirkung ebenso

wie die historische Entwicklung bekannt ist276.

So verwundert es auch nicht, dass beispielsweise bei der Re-Performance der

Arbeit Work Relation277 von Abramović und Ulay durch zwei junge KünstlerInnen

zur Vernissage der AusstellungMarina Abramović –TheCleaner in der Bundeskunst-

halle in Bonn die ZuschauerInnen zumeist interesselos und unengagiert wirkten

und das Tragen der Steine durch die beiden KünstlerInnen eher den Charakter

einer angenehmen Hintergrundmusik denn einer dionysischen Rauscherfahrung

hatte. Die Re-Performance diente dem Publikum als Kulisse für private Gespräche

und sie ihm folglich für ein tiefgreifenderes Verständnis von Performance-Kunst dienlich er-

scheinen (vgl. De Laet, 2012: 73ff.).

275 „The sets, stills and performance shots are vivid snapshots of an art form that resists docu-

mentation“ (Anderson, Laurie (2004): foreword. this is the time and this is the record of the

time. In: Goldberg, RoseLee: Performance. Live Art since the 60s. New York, 6).

276 Ward weist auf die Reaktion einer jungen Frau bei Abramovićs Re-Performance von Thomas

Lips im Rahmen der Seven Easy Pieceshin, die beimAnblick der sich selbst verletzenden Künst-

lerin weinend rief „You can stop. You don’t have to do this“, und bevor sie sich der Situation

durch Weggehen entzog, von einem Mann aus dem Publikum nachdrücklich die Antwort

„Yes she does“ bekam. Diese Re-Performance, so mutmaßtWard, vermochte also womöglich

ein Gefühl der Identifikation und eine ethische Verantwortungsübernahme durch die Frau

auszulösen, vielleicht referierte die Frau jedoch auch auf ihr Wissen über die Originalper-

formance dreißig Jahre zuvor oder auf die jüngere Mutilationsdebatte im Feminismus. Der

antwortendeMannhingegen schien auf ein konsumierbares Spektakel unter keinenUmstän-

den verzichten zu wollen. Solche emotionalen Reaktionen auf Re-Performances, wie sie die

Frau zeigte, bilden jedoch die Ausnahme und sindWard zufolge wahrscheinlich nicht einmal

mehr erwünscht (vgl. Ward, 2012: 113f. u.130).

277 „Im Rahmen des Arnhem Festivals am Theater aan Rijn performten Marina Abramović und

Ulay erstmals [1978] diese Arbeit, bei der sie mit schweren Steinen gefüllte Eimer [stunden-

lang] von einemEnde des Raums zumanderen trugen“ (<https://www.bundeskunsthalle.de/-

ausstellungen/marina-abramovic/re-performances.html> (13.05.2018)).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010 - am 14.02.2026, 07:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bundes
https://doi.org/10.14361/9783839452141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.bundes


276 Ästhetik der Autonomie

bei einem erfrischenden Drink. Zu beobachten war, dass zwar viele Menschen sich

um die Re-Performance versammelten, jedoch häufig mit dem Rücken zum Ge-

schehen standen. Ein mögliches Eingreifen war weder erwünscht, noch schien die

Arbeit die Umstehenden dazu zu animieren. Hier handelte es sich offensichtlich

um ein leichtverdauliches „Spektakel“ der Kulturindustrie278. Dem emphatischen

Ausspruch Abramovićs „A powerful performance will transform everyone in the

room“279, mit dem auch die Bundeskunsthalle die Ausstellung online bewarb280,

konnte diese Re-Performance nicht Rechnung tragen.

Dass die Performance-Kunst also gerade im gemeinsamen Erleben einer neuen

und einmaligen, mithin unerwarteten Situation besteht und nicht in der Beschäf-

tigung mit diesem Erleben anhand von dokumentarischen Abbildern, impliziert

auch, dassman das „Werk“ unmöglichmateriell besitzen kann. Performance-Kunst

unterläuft, indem sie die aktive und emotionale Beteiligung aller an der Situation

zur Kunst erhebt, denWarencharakter des „Werkes“ und tritt dazu an, immateriel-

les Erleben von Intersubjektivität undMitmenschlichkeit auch in seiner Bedeutung

für gesellschaftliche Wandlungsprozesse zu stärken beziehungsweise wiederzuer-

wecken281. Die Einmaligkeit, die Unwiederholbarkeit von Performance-Kunst ist

folglich einerseits als Kritik an den kapitalistischen Verwertungsinteressen des Be-

triebssystems Kunst zu verstehen, entzieht sie sich doch gerade dadurch den gän-

gigen Ausstellungspraktiken und der ökonomischen Inbesitznahme, andererseits

führt die materielle Unverfügbarkeit dazu, dass die Performance-Kunst, insbeson-

dere mit Blick auf die Zeitgeistphänomene der Akzeleration und des Konsumis-

mus, sich der allgegenwärtigen Schwierigkeit immer wieder neu stellen muss, die

BetrachterInnen aus ihrer KonsumentInnenrolle herauszuholen und sie zu aktiven

und verantwortlichen TeilnehmerInnen der Situation zu machen und so stets zeit-

und kulturimmanente Wege der Publikumsaktivierung finden und nutzen muss.

Gegenwärtig, so scheint es, versuchen Performance-KünstlerInnen ein Publi-

kum anzusprechen, das sich infolge der soziopolitischen Entwicklung verstärkt als

Konsument auch der Kunst begreift, wobei bereits Horkheimer und Adorno (1944),

aber auchDebord (1967)mit ihrenTheorien zur Kulturindustrie oder derGesellschaft

als Spektakel auf jene Entwicklungen aufmerksam machten, die dazu führten, dass

die mitunter extremen und engagierten Reaktionen auf die Aktionen der Futu-

ristInnen und DadaistInnen sowie der Wiener Aktionisten und Happening- und

278 Eigene Beobachtung der Verfasserin während der Vernissage zur Ausstellung Marina Abra-

mović –The Cleaner am 19.04.2018 in der Bundeskunsthalle in Bonn.

279 O’Hagan, Sean (2010): Interview: Marina Abramović. In: <https://www.theguardian.com/-

artanddesign/2010/oct/03/interview-marina-abramovic-performance-artist> (13.05.2018).

280 <https://www.bundeskunsthalle.de/ausstellungen/marina-abramovic.html> (13.05.2018).

281 „Performance kannman nicht besitzen, und deshalb ist niemand bereit, ein Vermögen dafür

zu zahlen – obwohl das Erlebnis oft viel intensiver ist als bei dermateriellen Kunst.Menschen

sammeln Dinge, keine Erlebnisse“ (Abramović, zit. nach Tholl, 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010 - am 14.02.2026, 07:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardian.com/
https://www.bundes
https://doi.org/10.14361/9783839452141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.theguardian.com/
https://www.bundes


Grenzen – Schwellen – Neuland 277

Fluxus-Künstler der 1950er- bis 1970er-Jahre heute zunehmend ausbleiben. Um

ihre TeilnehmerInnen zu aktivieren und ihnen den leichtfertigen Konsum zu er-

schweren, referieren deshalb derzeit agierende Performance-KünstlerInnen in der

Bearbeitung aktuellerThemen wieder verstärkt auf die extremen Ausdrucksweisen

der 1960er- und 1970er-Jahre oder setzen der Beschleunigung bewusst Entschleu-

nigung entgegen, um den TeilnehmerInnen ein Gefühl dafür zu vermitteln, dass

Resonanz und Intersubjektivität ein Sich-Zeit-Nehmen, ein Sich-Einlassen – und

zwar immer wieder aufs Neue – voraussetzen und sich dem Konsum und Besitz

entziehen. Die Notwendigkeit, einer Performance von Anfang bis Ende zu folgen,

um sie wirklich zu erleben, und die Unmöglichkeit, sie in ihrer Wirkung zu kopie-

ren, setzt also der Logik der Kommensurabilität und Kommodifikation, setzt der

hegemonialen Logik der Verdinglichung eine Intensivierung des Raum- und Zeit-

erlebens entgegen, die alle Beteiligten dazu auffordert, sich auf den Rhythmus282

eines „Anderen“ einzulassen beziehungsweise sich diesem auszuliefern, ohne am

Schluss ein Mehr an materiellem Besitz erwarten zu können.

Der „Lohn“ für die eigene Arbeit an der Performance lässt sich nach kapita-

listischen Gesichtspunkten nicht messen und ist unsichtbar, die Erfahrung ist

unverkäuflich. Der Zugewinn besteht unter anderem in der Möglichkeit, Zeit

als „Heterochronie“283 zu erleben, als einen „Zwischenraum“284, der die in der

Performance-Kunst gemachte individuelle Erfahrung maßgeblich beeinflusst.

Performance-Kunst schafft also nicht nur durch den gemeinsam kreierten Raum

und das Auslösen von Affekten durch die leibliche Ko-Präsenz aller Beteiligten,

sondern auch durch die für sie typische Zeit-Erfahrung einen unwiederholbaren

282 Der Rhythmus, in dem Voraussehbares und Nichtvoraussehbares zusammenwirken, organi-

siert und strukturiert Zeit, indem er Körperlichkeit, Räumlichkeit und Lautlichkeit zueinan-

der in Verhältnis setzt und ihr Erscheinen und Verschwinden im Raum reguliert. So erfah-

ren die ZuschauerInnen zur selben Zeit unterschiedliche Zeitlichkeiten, und ihre Wahrneh-

mungen werden desynchronisiert. Durch den Rhythmus erscheinen alle Elemente der Per-

formance als gleichrangig. Hier treffen unterschiedliche rhythmische Systeme aufeinander,

da demeigenenRhythmus als individuellemAspekt des Körpers eine fremde, zu integrieren-

de oder abzuwehrende Rhythmuserfahrung entgegengestellt wird (vgl. Fischer-Lichte, 2004:

232ff.).

283 Der Heterotopie ist Foucault zufolge eine eigene Zeitstruktur, die „Heterochronie“, imma-

nent, die zur Abgrenzung dieses anderen Raumes nach außen fungiert, sodass „die Hetero-

topie ihr volles Funktionieren [erreicht], wenn die Menschen mit ihrer herkömmlichen Zeit

brechen“ (Foucault, 1991: 43). Gerade Performances, die sich imMuseum ereignen, lassen da-

bei zwei elementareHeterotopien aufeinanderprallen: zumeinen die, die an die Ewigkeit, an

die „endlos akkumulierende Zeit“ geknüpft sind, die ein Ort aller Zeiten sind, der selbst au-

ßerhalb der Zeit steht, wie beispielsweise Museen und Bibliotheken, und zum anderen die,

die an das Ephemere, an das „Vorübergehendste, an das Prekärste der Zeit geknüpft sind“,

wie beispielsweise Theater und Feste (vgl. Foucault, 1991: 43f. u. Foucault, 2014: 16f.).

284 Vgl. Nancy, 2014: 117.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010 - am 14.02.2026, 07:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


278 Ästhetik der Autonomie

Handlungszeitraum. Indem sie eine durch die individuellen und intersubjektiven

Dynamiken aller Beteiligten erschaffene Situation zum Kunstwerk erhebt, kreiert

sie ein ephemeres, „chronotisches“285 Ereignis, welches das Potenzial einer kai-

rotischen Erfahrung birgt. Hier besteht die Möglichkeit eines günstigen Moments

zur Entscheidung neuer Seins- und Verhaltensweisen im Sinne des griechischen

Gottes Kairos286 – wenn man den Augenblick beim Schopfe packt287.

285 Thomas Schmaus führt, da das sprachlich vorhandene „chronisch“ seines Erachtens zu eng

gefasst ist, den Begriff „chronotisch“ als Neologismus in seinen Überlegungen zu Zeitwahr-

nehmungen ein und grenzt mit dem Begriffspaar chronotisch/kairotisch die allenMenschen

geläufigen, noch nicht reflektierten Zeitwahrnehmungen von jenen bereits abstrahierten

und interpretierten beiden Lehren, der Chronologie und der Kairologie, ab (vgl. Schmaus,

Thomas (2016): Vergänglichkeit und Dauer. Chronologische und kairologische Reflexion zur

Conditio humana. In: Gruber, Harald/Reichelt, Stefan (Hrsg.): Kunsttherapie in der Pallia-

tivmedizin. Berlin, 25). Die chronotische Grunderfahrung von (quantitativer) Zeit ist seines

Erachtens die Vergänglichkeit, während die kairotische Erfahrung von (qualitativer) Zeit die

Dauer ist. Dabei entzieht sich Kairos gerade einer adäquaten chronologischen Beschreibung,

da erweitmehr ist als einMoment auf demZeitstrahl, und sich seine existenzielle Bedeutung

erst in der Erfahrung des unvergleichlichen und erfüllenden Augenblicks, „der kein Gestern

und Morgen kennt“, offenbart (vgl. Schmaus, 2016: 29, 33f. u. 37; hier 34).  „Dauer und Ver-

gänglichkeit werden in Zeiten des Kairos erfahren als Erfassen und Verpassen des rechten

Augenblicks. Wenngleich die Gelegenheiten zahlreich sind, die uns entgehen, ist dennoch

die ‚Dauer‘ die ‚kairotische Grunderfahrung‘. Nur wer erfahren hat, was es heißt, den Augen-

blick zu ergreifen und darin aufzugehen, weiß, was es bedeutet, ihn vorübergehen zu lassen“

(Schmaus, 2016: 37).

286 Der Gott Kairos wird – und dies sind die wesentlichen Attribute in seiner Darstellung, die

schon die älteste bekannte, von Lysippos stammende, Kunstdarstellung auszeichnet – mit

kahlem Hinterkopf und einer in die Stirn fallenden Locke dargestellt. Diese Charakteristi-

ka verbildlichen, dass man die günstige Gelegenheit ohne zu zögern „beim Schopfe packen“

muss, denn wenn Kairos erst einmal vorbeigeeilt ist, bleibt er unfassbar. Die Kunstdarstel-

lungen des Gottes sind dabei für das Verständnis des Kairos’ unerlässlich, denn obwohl das

Adjektiv καιρ́ιος bereits bei Homer zu finden ist, taucht das Substantiv καιρός oder die Per-

sonifikation als Gott, den literarischen Quellen zufolge, erstmals im 5. Jahrhundert in einem

Hymnus von Ion von Chios auf. Der Gott Kairos spielte also im klassischen Götterpantheon

der Griechen keine Rolle, und es ist auch nur ein einziger Kairos-Altar, der in Olympia gestan-

den haben soll, bekannt (vgl. Lamer, Hans (1919): Kairos. In: Kroll, Wilhelm (Hrsg.): Paulys

Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft (RE). Band X, 2. Stuttgart, Sp. 1508-

1521. <https://de.wikisource.org/wiki/RE:Kairos_1#Zusammenfassung> (11.02.2018).

287 Daniel Stern bezeichnet diese Zeit als »Gegenwartsmoment«, der durch dasUnerwartete und

Ungewohnte im Raum der Intersubjektivität ein „kleines Fenster des Werdens“ eröffnet und

so Veränderungsprozesse im Selbst- undWelterleben anstößt (vgl. Stern, Daniel (2010): Der

Gegenwartsmoment. Veränderungsprozesse in Psychoanalyse, Psychotherapie und Alltag.

Frankfurt am Main, 14ff.; hier 26). Agamben hingegen verwendet »Kairos« in Anlehnung an

Walter Benjamin im Sinne der »Jetztzeit«, verstanden als nachhaltige Rahmenverschiebung,

als Zäsur, als Zwischenzeit, der eine „messianische“ Dimension innewohnt (vgl. Agamben,

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010 - am 14.02.2026, 07:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikisource.org/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://de.wikisource.org/


Grenzen – Schwellen – Neuland 279

Auch wenn Kairos niemals bewusst herbeigeführt werden kann, gelingt es der

Performance-Kunst, durch die Schaffung neuer Erfahrungs- und Handlungsräu-

me vor der Folie der Intersubjektivität eine günstige Basis für eine Zeitwahrneh-

mung herzustellen, in der Kairos Platz haben kann, d.h., die einen transformatori-

schen Prozess anzustoßen vermag. Die Performance-Kunst, so könnte man sagen,

schafft den Raum für eine Zeit für den Impuls zu einer ereignishaften Rahmen-

verschiebung. Nicht zufällig kann man hier an Heidegger denken: Performances

generieren einen Rahmen für den „Augenblick“ als „eigentliche Gegenwart“288, in

der der Mensch präsent und ganz bei sich ist, sich selbst „erschlossen“ hat und sein

„In-der-Welt-sein“ „entschlossen“ gestaltet289. Hier besteht die Chance, das Leben

als augenblicklich zu erfahren und bewusst das vom Verfall geprägte „chronotische

Immer-weiter-so“ zu verlassen. Hier eröffnet sich also die Möglichkeit zur eigent-

lichen und gelungenen Existenz290.

Die Unwiederholbarkeit und Einmaligkeit, die Performance-Kunst auszeich-

net und die darum auffordert, zu einer bestimmten Zeit (und in einem vorher

nicht klar bestimmbaren Zeitraum) zum wesentlichen Bestandteil einer Perfor-

mance zu werden und sich aktiv und aus eigener Motivation für die Gestaltung

der Situation zu engagieren, fordert also immer auch ein Sich-Einlassen auf Un-

bekanntes und Neues, das für die Beteiligten eine ereignishafte Rahmenverschie-

bung zur Folge haben kann. Gerade also die Dimension der Unvorhersehbarkeit

dessen, was geschieht, der eigenen Affekte und Reaktionen im Angesicht einer ex-

tremen, oft gewaltsamen und radikalen Situation ultimativen Mit-Seins, verleiht

der Performance-Kunst das Potenzial, ereignishaft zu wirken. Mit Heidegger ließe

sich sagen, dass die Performance-Kunst die Kraft hat, den Menschen in die Exis-

tenz zu „stoßen“ und ihnmit „Anderem“291 bekannt zumachen. Denn: „In der Nähe

des Werkes sind wir jäh anderswo gewesen, als wir gewöhnlich zu sein pflegen“292.

Sie stößt das „Geheure“ um und das „Ungeheure“ auf und eröffnet den Teilnehmen-

den ein neues Licht auf das eigene Selbst und ihre Lebenswelt, indem sie sie mit

Giorgio (2006): Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zumRömerbrief. Frankfurt amMain, 75ff.

u. Durantaye, Leland de la (2009): Giorgio Agamben: A Critical Introduction. Stanford, 113ff.).

288 „Die in der eigentlichen Zeitlichkeit gehaltene, mithin ‚eigentliche Gegenwart‘ nennen wir

den ‚Augenblick‘. Dieser Terminus muß im aktiven Sinne als Ekstase verstanden werden. Er

meint die entschlossene, aber in der Entschlossenheit ‚gehaltene‘ Entrückung des Daseins

an das, was in der Situation an besorgbaren Möglichkeiten, Umständen begegnet [...] ‚Im

Augenblick‘ kann nichts vorkommen, sondern als eigentliche Gegen-wart lässt er ‚erst be-

gegnen‘, was als Zuhandenes oder Vorhandenes ‚in einer Zeit‘ sein kann“ (Heidegger, SuZ:

338).

289 „Entschlossen hat sich das Dasein gerade zurückgeholt aus dem Verfallen, um desto eigent-

licher im ‚Augenblick‘ auf die erschlossene Situation ‚da‘ zu sein“ (Heidegger, SuZ: 328).

290 Vgl. Schmaus, 2016: 33ff.

291 Heidegger, UdK: 4.

292 Heidegger, UdK: 21.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010 - am 14.02.2026, 07:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


280 Ästhetik der Autonomie

existenziellen Themen des Menschseins und des Selbstseins konfrontiert und sie

auf diese Weise zur kritischen Selbstreflexion anregt. Die Performance, so könnte

man sagen, „lichtet die Wahrheit“, indem sie etwas Neues schafft und einen neuen

Blick auf die Alltäglichkeit eröffnet293.

Gerade also die Einmaligkeit und Unwiederholbarkeit der Performance-Kunst,

die den „Zu-Fall“ und mithin das Unvorhersehbare ermöglichen, wird so zur Be-

dingung der Möglichkeit des Ereignisses, durchaus im Sinne Heideggers294. Ihre

Einmaligkeit und Flüchtigkeit ermöglichen es, so Mersch, „in jedem Augen-Blick

die absolute Einzigkeit des Werdens [zu] entdecken“295. „Die ‚Ex-sistenz‘weise äs-

thetischer Performanz ist folglich die Singularität des Augen-Blicks, in dem ge-

schieht“296, ist der „Schock der Gegenwart“297. In diesem Augen-Blick – begrif-

fen als Anfang, als fortwährender Ursprung, als Kommen – zeigt sich ein Neues,

ein Anderes, die „Ex-sistenz“, die „‚Ekstasis‘ der Welt als Alterität“ selbst, in ih-

rer radikalen Unverfügbarkeit und Unvorhersehbarkeit298. Die Performance-Kunst

muss folglich, will sie als Reaktion auf die „Epoche universeller Mediatisierung,

der Multi- und Intermedialität“ die Dimension des Neuen und Unvorhersehbaren

erfahrbar machen, auf das „Hier-und-Jetzt“ setzen, um die „Wurzel des Seins aus

dem Außen, dem Anderen einer Begegnung“ erfahrbar zu machen299.

Live-Performances können somit als Ereignisstätten – im Sinne Badious – be-

griffen werden, die als „blitzartige Zusätze“ zu einer Situation den TeilnehmerIn-

nen zustoßen und gerade dadurch eine kairotische Erfahrung ermöglichen, die

die TeilnehmerInnen zum Umdenken zwingen kann und eine Rahmenverschie-

bung auslöst. Als Ereignisstätte kann die Performance der Ursprung einer radi-

kalen Handlung der Transformation sein. Das Subjekt wird im Sinne einer plu-

ralistischen Weltsicht zum Zeugen der auf Gleichheit setzenden, im Kern eman-

zipatorischen Wahrheit, die die materielle Spur eines ereignishaften Zusatzes in

der Situation, also ein immanenter „Bruch“ ist. Performances eröffnen die Wahl,

293 „Aus dem Vorhandenen und Gewöhnlichen wird die Wahrheit niemals abgelesen. Vielmehr

geschieht die Eröffnung des Offenen und die Lichtung des Seienden nur, indem die in der

Geworfenheit ankommende Offenheit entworfen wird. Wahrheit als die Lichtung und Ver-

bergung des Seienden geschieht, indem sie gelichtet wird“ (Heidegger, UdK: 59).

294 Vgl. Mersch, 2002: 224ff.

295 Mersch, 2002: 227.

296 Mersch, 2002: 228.

297 Mersch, 2002: 228.

298 Vgl. Mersch, 2002: 229f.

299 Vgl. Mersch, 2002: 230f. Obwohl auch Mersch das Ereignis, im Rekurs auf Heidegger, stark

macht und das Performative als „Reauratisierung“ nach dem durch die Avantgarde vollzo-

genen Bruch mit dem „Werk“ denkt, scheint er doch gerade die für die Performance-Kunst

so zentrale politische Dimension, ihr politisches und ethisches Interventions- und Trans-

formationspotenzial auszuklammern, sodass hier anstelle der Anknüpfung Merschs an das

Ereignis-Denken Heideggers der Badiouʼschen Ereignis-Ontologie gefolgt werden soll.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010 - am 14.02.2026, 07:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 281

dem durch sie ausgelösten radikalen Bruch treu zu sein oder ihn zu verraten, und

zwingen die AkteurInnen dazu, vor dieser Rahmenverschiebung, diesem bis da-

to unbekannten Anderen, eine neue Seins- und Handlungsweise in der Situation zu

erfinden und zu entscheiden300.

Wenn also die TeilnehmerInnen sich auf die Erfahrung des Neuen, des Ein-

malig-nicht-Antizipierbaren einlassen, ihm mit Nancy „neugierig“301 und aufge-

schlossen begegnen und den Mut aufbringen, aus dem Gefühl des Mit-einander-

Seins, aus dem Gefühl elementarer Identifikation mit dem Anderen, ihre gängigen

Handlungs- und Deutungsmuster zu revidieren, kann tatsächlich eine Rahmen-

verschiebung im Sinne Badious – und auch Heideggers – stattfinden. Das Leiden-

Sehen des Anderen in seiner radikalen Authentizität und Einzigartigkeit und der

dadurch ausgelöste „Gewissensruf“ können die Augen öffnen für die Notwendig-

keit zu wählen, sich neu zu entscheiden und sich nicht mehr den Beruhigungen

und Verschleierungen über die Zusammenhänge der „Man-weltlichkeit“ zu erge-

ben – mithin auf die Notwendigkeit aufmerksam machen, der Rahmenverschie-

bung treu zu sein, sie als ethische Maxime des „Weitermachens!“302 zu begreifen

und sie in die Gesellschaft hinauszutragen. Hier kann ein neues Licht auf das ei-

gene Selbstbild und die Lebenswelt geworfen werden, welches den Menschen auf

seine eigene selbst- und weltverändernde Wirkmächtigkeit aufmerksam zu ma-

chen imstande ist.

Das „Mit-Sein“303 in all seinen ethischen und politischen Dimensionen, das von

Performances radikal erfahrbar gemacht wird, scheint dabei gerade das Neue und

Unbekannte zu sein, das einen Transformationsprozess in den Beteiligten ansto-

ßen kann und erweist sich so als das wesentliche Ereignis der Performance-Kunst.

Dieses Ethos und Praxis einschließende „Mit-Sein“ wird folglich, vermittelt durch

empathische Berührung respektive durch die Anteilnahme am Leiden des „he-

roischen“ KünstlerInnencharakters in der durch die Performance-Kunst kreierten

ephemeren Situation, zu der zentralen Rahmenverschiebung, durch die die Fo-

lie, vor der das weitere Leben der TeilnehmerInnen geführt wird, zumindest eine

300 Vgl. Badiou, 2003: 62 u. 203. Live-Performances können, obschon oder gerade da sie inner-

halb des etablierten Kunstsystems sozusagen die Leere desselben bezeichnen als Ereignis-

stätten im eingeschlagenen Sinne erfasst werden.

301 Vgl. Nancy, 2012: 42ff. u. 135.

302 Vgl. Badiou, 2003: 103f.

303 In Kapitel 3.3 wurde das Heideggerʼsche „Gewissen“ in Analogie zum „Stoß“ ins Offene ge-

dacht und als das „Ereignis“ bestimmt, welches den „Wesenswandel des Menschen“ hervor-

zubringen vermag. Da der Ruf des Gewissens sich in einer Performance jedoch nur bei der

Bereitschaft, sich mit dem Anderen zu identifizieren, einstellt, sind Gewissen und „Mit-Sein“

fundamental verknüpft und bilden im Falle der Performance-Kunst als Einheit das Ereignis,

die Rahmenverschiebung. Die Offenheit für die Erfahrung des „Mit-Seins“ erscheint als Vor-

aussetzung für die Aktivierung des „Gewissens“ und mithin für die individuelle Transforma-

tion vor der Folie der ethischen und politischen Verantwortung für die Mit-Welt.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010 - am 14.02.2026, 07:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


282 Ästhetik der Autonomie

neue Farbnuance erhalten kann. Denn in einer Performance besteht eine einmalige

Gelegenheit, sich selbst in Bezug auf die Mit-Welt in extremen Situationen zu er-

fahren und zu entwerfen. Nutzt man die Gelegenheiten nicht, ergreift man sie im

Moment ihres Erscheinens nicht beim Schopfe, verstreicht sie unwiederbringlich.

Dieses „Hier und Jetzt“304 der Situation ist es also, das die Dringlichkeit der Ent-

scheidung, der eigenenWahl mit allen Konsequenzen, wie sie nicht nur Heidegger

und Badiou, sondern auch Sartre und Arendt denken, veranschaulicht.

Die politische und ethische Dimension der von Badiou geforderten „Treue“305

zum im Kern pluralistischen Ereignis der Performance-Kunst ermöglicht es

ihr potenziell in den TeilnehmerInnen die Frage auszulösen „wie werde ich

als Jemand ‚fortfahren‘, mein eigenes Sein zu überschreiten?“306, sodass die

Performance-Kunst, gerade da sie sich als heterotope, chronotische Basis kai-

rotischer Erfahrung erweist, einen methodischen Brückenschlag zwischen dem

Heterotopos der Performance-Kunst und der Realisierung der Schlussfolgerungen

aus dem Erlebten in der realen gesellschaftlichen Sphäre ermöglicht und so eben

nicht nur als künstlerische Artikulation ethischer und politischer Forderungen

begriffen werden kann, sondern sich auch als eine Kunstform erweist, der ein

utopisches Moment innewohnt.

3.7 Realität und Utopie: Gesellschaftskritik als Transformationsappell

Wie bisher gezeigt wurde verhandelt Performance-Kunst allein schon durch ih-

ren spezifischen Einsatz des realen Körpers, durch ihre Provokationstechniken und

durch die ihr eigenen Formen der Publikumsaktivierung sowie durch ihre Einma-

ligkeit und Unwiederholbarkeit, die das Potenzial haben, eine ereignishafte Rah-

menverschiebung in den TeilnehmerInnen auszulösen, ethische und politische Fra-

gestellungen, die an eine fundamentale Gesellschaftskritik gebunden sind. Sie un-

terläuft aber nicht nur durch ihre spezifischen Erscheinungsformen die Unterord-

nung des Leiblichen und Weiblichen sowie der Emotionalität und des „Anderen“ –

die sich kulturgeschichtlich als patriarchale Form der Herrschaftsausübung entwi-

304 Stern, 2010: 22.

305 Ähnlich der Badiouʼschen „Treue“ besteht auch im Sinne Heideggers das Werk, indem es ein

bewahrendes Wissen hervorruft, letztlich nur in Bezug zu seinen RezipientInnen, die es dis-

kursivieren. Das rezipierende Subjekt ist es, das als „Bewahrer“ handeln soll. Nur so kann es

der „Verrückung“ der gewohnten „Bezüge“ zu Welt und Erde folgen. Der Rezipient bewahrt

die Rahmenverschiebung als einWissen – „[das] als Gesehen-haben […] ein Entschiedensein

[ist]“ (Heidegger, UdK: 56) – und wird fortan sein Leben vor der Folie dieses neuen Wissens

leben.

306 Badiou, 2003: 71.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010 - am 14.02.2026, 07:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

