1.
DAS SUBJEKT IM SPIEGEL

Das Ich als Objekt im Spiegelstadium | Das Ich auf
Wanderschaft | Konstitution von Rdumlichkeit und Zeitlichkeit durch das
Spiegelstadium | Kaspar Hauser | Freuds Enkel vor dem Spiegel

Ich gebe zuerst einen kurzen Uberblick iiber das, was ich heute vor-
tragen werde. Wir werden zuerst nochmals iiber das Schema spre-
chen, das ich schon letztes Mal an die Tafel gezeichnet habe. Es geht
vor allem darum, diesen Unterschied zwischen S von I und I von S
herauszuarbeiten. Sie wissen noch: Mit S wird das Symbolische, mit
I das Imaginére bezeichnet.

In einem zweiten Teil werden wir vor allem den Bezug zum ei-
genen Korper thematisieren, also den Bezug, der in vielen Theorien
als unmittelbarer erscheint. Die Mittelbarkeit habe ich durch die ge-
strichelte Linie, die zum Korper fiihrt, eingezeichnet, um zu verdeut-
lichen, dass es hier keine direkten Beziige zwischen Sprache und
Korper gibt. Einerseits sind wir Korper, andererseits haben wir einen
Korper, der zum Objekt der Reflexion werden kann.

In einem dritten Teil werde ich versuchen, etwas iiber die Ge-
schichte des Korperbildes in der Psychoanalyse zu sagen. Es wird zur
Hauptsache darum gehen, zu sehen, dass Freud schon Vieles ent-
deckt, jedoch noch nicht ausreichend thematisiert hat. Er hat die
grundsitzliche epistemologische Dimension des Korperbildes noch
nicht erfasst. Ich habe Thnen aus diesem Grunde drei Zitate vorberei-
tet. Eines stammt aus ,,Das Ich und das Es“, die anderen beiden aus
Die Traumdeutung.

Wenn die Zeit dann noch reicht, werden wir iiber die Funktion
des Ichs fiir das menschliche Erkennen sprechen. Da wird es darum
gehen, zu zeigen, dass das Ich einerseits die neurotische Instanz
schlechthin ist, dass es aber andererseits doch dieses Ich braucht, um
nicht psychotisch zu werden.

25

14.02.2026, 07:54:40. O



https://doi.org/10.14361/9783839404676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Nehmen wir also den Faden dort nochmals auf, wo wir ihn letztes
Mal liegengelassen haben. An der Tafel steht nochmals das Schema,
leicht modifiziert.

Abbildung 2
Sprache (S)
Korperbild P £ . Korperbild
als Form (S/I) S ! /,' als Inhalt (I/S)
Y
Korper (R)

Die Anderungen betreffen die beiden Verbindungen zwischen ,,Kor-
per und ,,Korperbild als Form* bzw. zwischen ,,Korper und ,,Kor-
perbild als Inhalt. Wenn wir etwas iiber korperliche Impulse sagen,
laufen diese iiber das Imagindre und das Symbolische. Wenn wir z.B.
Hunger haben, so geht er als Drang vom Korper aus. Dieser Drang
bindet sich sofort an Objekte. In diesen ist bereits wieder Symboli-
sches und Imaginires enthalten. Diese gestrichelte Linie ist auch in
der Gegenrichtung, von der Sprache zum Korper, bedeutsam; das
Andere der Sprache, der Signifikanten, bekommt erst iber das Sym-
bolische und das Imagindre Bedeutung. Das zeigt sich beispielswei-
se, wenn es um die Interpretation des eigenen Geschlechts oder des
Geschlechts des andern geht. Der Korper ist ein geschlechtlicher
Korper, dagegen ist die Sprache selbst nicht geschlechtlich — im Zwi-
schenbereich siedeln sich Interpretationen der Geschlechtlichkeit an.
Da eroffnen sich die bewegendsten Fragen der Psychoanalyse hin-
sichtlich Weiblichkeit und Ménnlichkeit.

Worauf es mir das letzte Mal ankam, war, zwischen Kérperbild, auf-
gefasst als Symbolisches des Imaginéren, und Korperbild, aufgefasst
als Imagindres des Symbolischen zu unterscheiden. Die linke Seite,
die ich auch als Korperbild im formalen Sinne bezeichnete, ist das,
was bei Lacan Spiegelstadium heiflt; wihrend ein entsprechender
Ausdruck fiir die rechte Seite, die inhaltliche, fehlt. Am ehesten ist

26

14.02.2026, 07:54:40. O



https://doi.org/10.14361/9783839404676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. DAS SUBJEKT IM SPIEGEL

sie Ort der Anthropomorphisierungen und der Metaphorik des Sub-
jekts.

Mit dem Spiegelstadium wird der Moment bezeichnet, in dem
das kleine Kind, das zwischen einem halben Jahr und eineinhalb Jah-
ren alt ist, sein eigenes Spiegelbild als eine Ganzheit entdeckt. Es
gibt zuvor natiirlich auch schon Wahrnehmungen des Kindes; es ist
keineswegs, wie es bei Freud teilweise beschrieben ist, eingesponnen
in sich selbst, ohne Objektbeziige. Die Wahrnehmung bringt es je-
doch noch nicht zu einer Vereinheitlichung der Korperteile. Deshalb
spricht Lacan in diesem Zusammenhang vom zerstiickelten Korper.'
Dieser Ausdruck enthélt in sich eine Schwierigkeit: Eigentlich ldsst
sich nur dann von zersttickelt sprechen, wenn es zuvor eine Integrati-
on der Teile gegeben hat. Vor dem Spiegelstadium gibt es diese
Ganzheit noch nicht, sondern es sind Korperteile, die das Kind wahr-
nimmt; strenggenommen kann man auch nicht von Fragmentierung
sprechen. Dem zerstiickelten Korperbild begegnen wir dagegen in
Psychosen, wo etwas zerfallen, zerbrochen ist.

Von besonderer Bedeutung ist nun, dass das eigene Korperbild
als Form dem Subjekt zuerst auBen erscheint. Das weist auf die Be-
deutung der visuellen Wahrnehmung, der Augen hin. Sie haben die
Eigenheit, dass sie eine Distanz brauchen. Wenn etwas zu nahe ist,
kann ich es nicht mehr wahrnehmen. Bei den Geruchsempfindungen
ist es anders; sie sind korperndher. Beim Gehor gibt es dagegen eben-
falls die Wahrnehmung der Distanz. Wenn ich jemandem zuhére, ha-
be ich nicht den Eindruck, dass seine Stimme in meinem Kopf drin
erklingt, sondern dass ich jemanden hore, der auBerhalb meiner
selbst ist. In diesem Sinne ist auch die Sprache, die symbolische
Ordnung vergleichbar der Spiegelerfahrung. Es ist kein Zufall, dass
man innerhalb der Sprache von einem Spiegeln sprechen kann. Das
geschieht z.B. in Therapien, wenn ich ein Wort wieder aufnehme,
wenn ich die Wichtigkeit, die Bedeutung eines Wortes unterstreichen
will; offensichtlich ist das zu unterscheiden vom visuellen Spiegeln.
Der Unterschied zwischen dem Akustischen und dem Visuellen be-
steht also nicht im Kriterium der Distanz bzw. der Unmittelbarkeit,
sondern hinsichtlich der Unterscheidung von Sichtbarkeit und Un-
sichtbarkeit. Worte und Stimme sind — auller sie werden zu Schrift,
wo sie visuell werden, wahrnehmbar — grundsitzlich unsichtbar. In
der Zeit des Spiegelstadiums kommt den Augen eine sehr grofle Be-
deutung zu. Das heif3t nicht, dass die Ordnung des Unsichtbaren se-

1 Vgl. dazu J. Lacan, ,,Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion®.
In: Schriften I, S. 67

27

14.02.2026, 07:54:40. O



https://doi.org/10.14361/9783839404676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

kundir wire; denn die visuelle Wahrnehmung wird strukturiert von
der symbolischen Ordnung. Das Kind weif3 jedoch noch nichts da-
von. Wenn es davon weil3, ist es bereits dabei, das Spiegelstadium zu
iiberwinden, dann hat es sich als sprachliches Subjekt entdeckt. So-
lange das nicht der Fall ist, sieht es sich im Auflen, ohne den Unter-
schied von Abbild und ihm selber als Abgebildetem zu bemerken;
man ist versucht, von einer Selbstvergessenheit des Subjekts zu spre-
chen. In diesem Sinne erscheint das Ich aufen.

Erst wenn diese Erfahrung des Spiegelstadiums gemacht worden
ist, entdeckt das wahrnehmende Subjekt sich selbst. Dann beginnt die
Zeit der Anthropomorphisierungen und der Metaphorisierungen. In
diesem Zusammenhang haben wir das letzte Mal vom Traum des
Schmetterlings gesprochen. Solche Metaphorisierungen setzen die
Form als Einheit voraus.

Ich gebe Thnen noch ein kleines Beispiel aus meiner Familie, um
anschaulich zu machen, wie sich das Spiegelstadium — wenn das Ich
sich auflen sicht — manifestiert: Ich habe ein zweijdhriges Enkelkind,
ein Midchen. Es hat, wie schon oft, bei uns iibernachtet und ist ein-
mal sehr frith erwacht. Als besorgter Grofvater ging ich nachschau-
en, warum es nicht mehr schlafe. Es war hellwach, es bestand keine
Moglichkeit, es wieder zum Schlafen zu bewegen. Ich nahm die
Kleine aus dem Bettchen und begann mit ihr zu spielen. Es war ein
kiithler Morgen, sie war noch in ihrem Pyjama. Nach kurzer Zeit
wollte sie allen Puppen, die im Zimmer herumlagen, Socken anzie-
hen. Pullover oder Jacken interessierten sie dagegen nicht. Weil ich
die Socken miithsam hitte zusammensuchen miissen, fragte ich sie
zunichst, ob sie nicht lieber doch den Puppen Jacken anziehen wolle.
Sie verneinte das entschieden. Endlich kam ich auf die Idee, weshalb
das so war: Sie hatte selber kalte Fiile. Sie bemerkte das jedoch nicht
an ihrem eigenen Korper, sondern an den Puppen.

Das kleine Beispiel gibt Anlass zur Frage, weshalb eine Kultur
auf die Idee kommen kann, die Néchstenliebe zu postulieren — der
Niéchste ist doch das Ich! Eine andere Frage betrifft den Egoismus;
was bedeutet es eigentlich, wenn das Ego beim andern lokalisiert ist?
Es ist gesetzmédBig so, dass die Erfahrung des Subjekts {iber das Au-
Ben, das Ich geht. Wenn man Beispiele, etwa bei Freud, liest, konnte
man denken, solche Zusammenhinge wiirden sich nur bei diesem
Kind oder bei jenem Patienten zeigen. Ich wiirde noch weiter gehen
und sagen, dass die Erfahrung des Spiegelstadiums, die Erfahrung
des Korperbildes aufien, eine philosophische Dimension hat. Hof-
fentlich haben wir spéter Zeit, in diesem Zusammenhang von der

28

14.02.2026, 07:54:40. O



https://doi.org/10.14361/9783839404676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. DAS SUBJEKT IM SPIEGEL

Einbildungskraft bei Kant zu sprechen. Ich glaube, dass diese philo-
sophische Dimension auch fiir die therapeutische Erfahrung sehr
wichtig ist. Wenn wir diese grundsétzliche Bedeutung nicht sehen,
haben wir auch keinen Zugang zum Wesen der Psychose.

Ich werde versuchen, noch eine andere grundsétzliche Dimension im
Zusammenhang mit dem Spiegelstadium zu skizzieren. Das Spie-
gelbild verschafft mir ein Gegeniiber. Ohne dieses Gegeniiber wére
ich verloren in der Unstrukturiertheit, sogar Unendlichkeit. Das
heifit, das Spiegelbild ist konstitutiv fiir die Raumerfahrung. Der
Raum ist stets irgendwo begrenzt. Die Grenze kann ich mir so vor-
stellen, dass ich mir ein Gegeniiber vorstelle, wobei meine eigene
Position wiederum ein Gegeniiber dieses Gegentibers ist. Jedes klei-
ne Kind muss seine Raumerfahrung selber machen, indem es sich
bewegt, zuerst kriecht, dann geht. ,,Vertraut sein mit etwas“ heif3t,
dass das Vorhandene als zum eigenen Korper gehérig empfunden
wird. In diesem Sinne kommt die Raumerfahrung einer Emanation
des Spiegelbildes gleich. Sie kénnen sich vielleicht vorstellen, was
geschieht, wenn diese Raumerfahrung nicht strukturiert, nicht be-
grenzt wird. Dann resultiert ein Verlorensein, eine Orientierungslo-
sigkeit. Um daraus herauszukommen, braucht es irgendwelche Hilfs-
identifizierungen, Kopien von Schemen, wie andere sich orientieren
und bewegen.

Ich mochte sodann noch einmal auf den Unterschied zwischen
Subjekt und Ich zu sprechen kommen. Mit ,,Subjekt™ wird das be-
zeichnet, was in der Sprache, in der symbolischen Ordnung repriasen-
tiert wird. Das Imagindre bezieht sich auf das Gegeniiber des symbo-
lischen Subjekts. Wir werden im néchsten Teil davon sprechen, wie
aus diesem Gegeniiber wieder eine Korpererfahrung wird. Ich gebe
Thnen noch ein Beispiel fiir die Metaphorisierung auf der rechten Sei-
te des Schemas. Sie kennen sicher alle, besser als ich, das Bunraku,
das Puppenspiel. Das ist ein wunderschénes Beispiel eines Ichs, das
das Subjekt metaphorisiert. Die Puppe selbst kann ja nicht sprechen.
Drei Ménner halten zusammen eine Puppe, sie sind schwarz ver-
mummt, nur bei einem ist das Gesicht sichtbar. Der Sinn der Bewe-
gung der Puppe kommt vom Symbolischen her, wobei der Ort des
Symbolischen nicht auf der Biihne ist, sondern sich seitlich zu ihr
befindet, ndmlich dort, wo der Erzéhler ist. Das Bunraku zeigt, dass
das Geschehen auf der Biihne, das fiir die Zuschauer sichtbar ist,
strukturiert wird von der Erzdhlung auf der Seite der Bithne. Man
konnte sogar auf die Idee kommen, die Musik miteinzubeziehen, die

29

14.02.2026, 07:54:40. O



https://doi.org/10.14361/9783839404676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Erzéhlung wird namlich begleitet und skandiert von Musik. Sie wirkt
als Ergidnzung zum Wort, dessen Mangel sie bereichert. Es wire an-
dererseits nicht moglich, das Wort wegzulassen und nur Musik und
Puppenspiel vorzutragen, weil die Handlungen einer Erzéhlung fol-
gen, deren Figuren identifizierbar sind und die einen bestimmten
Verlauf hat.

Das Imagindre des Symbolischen, also das, was auf der rechten
Seite des Schemas eingezeichnet ist, wird iiberdies in Marchen dar-
gestellt, in denen Tiere sprechen konnen. Man kann in diesem Zu-
sammenhang daran denken, wie viele Tiernamen in Kosenamen, die
man den Kindern gibt, enthalten sind. Die Kinder werden als kleine
Maiuse, Vogelchen oder als irgendetwas Niedliches bezeichnet,
manchmal aber auch als Raubtiere.

Ich glaube, wir konnen nun zum zweiten Teil gehen. Ich mochte dar-
in wie angekiindigt den Bezug zum eigenen Koérper thematisieren.

Es ist nicht so, dass jeder Korperbezug iiber das Spiegelstadium
vermittelt ist. Das gilt vor allem fiir das Sehen, Sprechen und Horen.
Riechen, Schmecken, Tasten, Empfindungen von Wirme und Kilte
scheinen zunichst einmal mit dem Spiegelstadium nichts zu tun zu
haben. Heift das nun, dass man strikt zwei Felder unterscheiden
kann, in dessen einem die Wahrnehmungen situiert sind, die ohne das
Spiegelstadium auskommen, wie Riechen, Schmecken, Tasten, wéh-
rend im anderen die Wahrnehmungen vorkommen, die auf ein spie-
gelbildliches Gegeniiber angewiesen sind, das sie selber konstituie-
ren, wie dies beim Sehen und Sprechen der Fall ist? Ich glaube, dass
eine solch strikte Aufteilung nicht unseren Erfahrungen entspricht.
Ist es nicht eher so, dass sich Riechen, Schmecken, Tasten mit fort-
schreitender Versprachlichung des Subjekts differenzieren? Ich weil3
nicht, ob Thnen der Name Kaspar Hauser etwas sagt. Das war ein
Junge, der eines Tages im 19. Jahrhundert als von allen Verlassener
auf einem Platz in einer deutschen Stadt auftauchte und nicht spre-
chen konnte. Erst dadurch, dass ein Piddagoge sich seiner annahm
und ihn sprechen lehrte, konnte er nachtréglich etwas von seiner Ge-
schichte sagen. Er war in einem dunklen Keller bei Wasser und Brot
gefangen gehalten worden und hatte nur Kontakt zu einem einzigen
Menschen gehabt, der ihm téglich das Essen gebracht, jedoch kaum
jemals ein Wort zu ihm gesagt hatte. Als der Junge Kontakt zu ande-
ren Leuten hatte — das geschah, als er etwa 15-jdhrig war — konnte er
keine andere Speise zu sich nehmen als die, die er gewohnt war:
Wasser und Brot. Er hatte zwar Geschmacksempfindungen, diese

30

14.02.2026, 07:54:40. O



https://doi.org/10.14361/9783839404676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. DAS SUBJEKT IM SPIEGEL

waren aber vollig unentwickelt. Er spuckte die Nahrung aus, die an-
dere als sehr gut empfanden, fand sie widerlich. Das zeigt, dass auch
diese Sinneserfahrungen, die unmittelbar beginnen, fiir Differenzie-
rungen durch Sprache empfinglich sind. Es kommt dazu, dass ein
kleines Kind nicht imstande ist, den Ort des Schmerzes zu identifi-
zieren.

Es gibt ein Gesellschaftsspiel, das darin besteht, dass einige Per-
sonen um einen Tisch herum sitzen. Es ist nicht noétig, dass das Zim-
mer verdunkelt wird, wichtig ist, dass man nicht unter den Tisch se-
hen kann. Jetzt reicht man einen Gegenstand von einer Hand zur an-
deren, die Hinde miissen unter dem Tisch bleiben, unsichtbar, wie
der Gegenstand. Jeder Teilnehmer soll nun erraten, was herumge-
reicht wird. Wenn Sie fiir Stimmung sorgen wollen, so empfehle ich
Thnen, dieses Spiel zu versuchen. Am eindriicklichsten sind die
Reaktionen, wenn Sie irgendetwas Klebriges, Flauschiges oder Wei-
ches, das schwer identifizierbar ist, in die Runde geben. Innert kiir-
zester Zeit entsteht ein groBes Gekreische im Zimmer. Es ist, wie
wenn die Betroffenen mit dem Realen in Berithrung gekommen wé-
ren. Sobald sie wissen, was der Gegenstand ist, kommt eine grofe
Erleichterung auf. Es ist wiederum dieses Benennen-Koénnen, das
einem eine gewisse Sicherheit gibt.

Ich mo6chte noch einmal auf das Grundsétzliche der Raumerfah-
rung zu sprechen kommen. Sie kénnen sich keinen Raum vorstellen,
ohne darin eine Position zu haben, egal, ob Sie sich ein Zimmer, eine
Stadt oder das ganze Universum vorstellen. Unten, oben, links,
rechts, vorne, hinten, entfernt, nahe, westlich, 6stlich, nordlich, siid-
lich, alle diese Ortsangaben setzen einen Bezug eines Subjekts zu
seinem Korper voraus. Man konnte daraus ableiten, dass das Subjekt
dadurch eine ungeheuer grofle Bedeutung hat, sogar Mittelpunkt der
Welt ist. Auf eine Art ist das so, auf eine andere Art aber nicht; es
gibt auch das Wissen um die Nichtigkeit des Menschen, so dass man
ihn oft mit einem Staubkorn vergleicht. So klein das Staubkorn sein
mag, ordnet sich dennoch von ihm her, von seiner Koérperlichkeit her,
die Raumerfahrung.

Inwiefern ist darin die Erfahrung des Spiegelstadiums vorausge-
setzt? Ist es nicht eher so, dass die Erfahrung des Spiegelstadiums
eine Verwirrung schafft? Wenn wir ins Spiegelbild blicken, sind die
Dimensionen von Vorne und Hinten, von Rechts und Links ver-
tauscht. Wie kann man dennoch behaupten, das Spiegelstadium habe
einen Bezug zur Positionalitéit des Korpers?

31

14.02.2026, 07:54:40. O



https://doi.org/10.14361/9783839404676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Ich mochte jetzt zeigen, dass erst durch die Erfahrung des Gegeniiber
eine Positionalitidt im Raum, ein Verhiltnis zum eigenen Korper, ein
Wissen um seine Situation entsteht. Es trifft nicht zu, dass von An-
fang an die Vertauschung der Links-Rechts-Dimension gegeben ist.
Sie zeigt sich erst dann, wenn das in den Spiegel blickende Subjekt
den Bezug vom Spiegelbild zu sich selbst gemacht hat, d.h. wenn die
Riickwendung gemacht worden ist vom Bild zum Subjekt. Erst von
da weg kann es zwischen dem Spiegelbild und einem andern Men-
schen vergleichen.

Es gibt einen Autor, der iiber solche Zusammenhinge geschrie-
ben hat, nimlich Merleau-Ponty.” Die Schwerkraft ist wahrscheinlich
das, was am ehesten der Spiegelerfahrung widersteht. Man konnte
die Schwerkraft durchaus mit dem Realen in Beziehung setzten. D.h.
es gibt sie auch dann, wenn das Subjekt eine Positionalitdt im Raum
gefunden hat und seinen Ko6rper versprachlichen kann. Dass man die-
ses Reale erfihrt, z.B. wenn man stiirzt, ist sehr krinkend. Von da
weg kommen Erzieher auf die Idee, dem Kind Hilfsmittel zu geben,
damit es nicht so oft hinfillt, irgendwelche Vorrichtungen, mit denen
man das Kind halten kann, Hilfsrider am Fahrrad, damit es nicht
stiirzt. Wir mochten gerne, dass wir das Reale kontrollieren kénnten.
Ein Sturz ist weniger ein Problem des Schmerzes als vielmehr ein
Problem der Krinkung.

Ich glaube, bei der Raumerfahrung ist es noch einigermaf3en ein-
leuchtend zu zeigen, welche Bedeutung das spiegelbildliche Gegen-
iiber hat. Wie ist es aber bei der Zeiterfahrung? In diesem Zusam-
menhang ist eine Beobachtung Freuds, die seinem Enkelkind gilt,
aufschlussreich.” Es kauert sich vor dem Spiegel nieder, sieht sich
somit darin nicht mehr, und sto3t dabei die Laute ,,Bebi 0-0-0° aus,
was Freud als ,,Fort” interpretierte. Diese Beobachtung steht an ei-
nem unscheinbaren Ort, ndmlich in einer FuBlnote des Textes, der
vom berithmten Fadenspiel, bekannt geworden als Fort-Da-Spiel,
handelt — tibrigens steckt im Wort Fufinote wiederum das Kérperbild
drin, auch ein Text ist ein Korper. Freuds kostbare Beobachtung
weist darauf hin, dass sich das Kind als sprachliches Subjekt entdeckt
hat; wenn es ,,fort* sagt, ist es fort fiir die visuelle Wahrnehmung —
als Subjekt des Sprechens ist es jedoch in der Artikulation von ,,fort*
anwesend, priasent. Wir erkennen hier die beiden Seiten des Subjekts

2 Vgl. dazu Maurice Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung.
Berlin: de Gruyter.

3 Zum Folgenden vgl. S. Freud, ,,Jenseits des Lustprinzips*, G.W. XIII,
S. 13.

32

14.02.2026, 07:54:40. O



https://doi.org/10.14361/9783839404676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. DAS SUBJEKT IM SPIEGEL

— das sprachliche Subjekt und das spiegelbildliche Gegeniiber. Im
Spiel des Kindes verschwindet die eine Seite, die visuelle, umso
mehr manifestiert sich die andere Seite, und zwar gerade dann, wenn
es ,,fort™ sagt und sein Bild verschwinden ldsst. Mit dem Erscheinen
und Verschwinden des Bildes sind wir in der rdumlichen Dimension.
Es geht jetzt aber darum, den Zeitbezug zu denken. Meine These lau-
tet, dass mit der Erfahrung der Abwesenheit des Visuellen sich auch
die Zeit zu differenzieren beginnt: In dem Moment, in dem das Spie-
gelbild abwesend ist, driickt das Phonem ,,fort* die Gegenwart aus.
Das Bild, das vorher da war und jetzt nicht mehr da ist, konstituiert
als abwesendes die Vergangenheit. Dass es wiederkommen kann,
konstituiert die Zukunft.

Vor der Spaltung von Subjekt und visuellem Bild war diese
Dreiheit noch nicht da. Dann war es so wie Hegel in einer Passage
der Phinomenologie des Geistes sagt: ,,Es ist immer jetzt“.* Dieses
,,Es-ist-immer-jetzt ist noch ein unreflektiertes, unmittelbares Im-
mer-Jetzt. Es ist vielleicht mit einer Art Gegenwart vergleichbar, die
schwarze Locher bekommt, wenn die Mutter weggeht. Wenn das
Kind noch keine Vorstellung hat, dass sie wiederkommen kann, hat
es auch keinen Zukunfts- und keinen Vergangenheitsbezug. Spiter,
mit der Reflexion seiner selbst und mit der Konstituierung seiner
Vorstellungswelt, die Abwesendes anwesend macht, dndert sich die
Situation grundlegend. Wenn ich mit jemandem zusammen bin und
der andere weg geht, bleibt mir die Erinnerung — das ist das Symboli-
sche — an die abwesende Person — das ist das Reale. Die Vorstellung
ihres Wiederkommens, die Zukunft, verweist auf das Imaginére. Mit-
tels der Imaginationen helfe ich mir tiber den Verlust hinweg. Die
Erfahrung des Todes des andern ist dagegen etwas anderes als ein
zeitlich begrenzter Abschied, da ist das Reale unwiderruflich. Das
kann so unertraglich sein, dass ich davon traume oder sogar die ver-
storbene Person halluziniere.

Man kann nicht in jedem Fall die drei Register so zuordnen, dass
das Symbolische stets der Gegenwart, das Imaginére der Zukunft und
das Reale der Vergangenheit entsprechen. Wenn die andere Person,
die mich verlassen hat, oder wenn das Gegeniiber im Spiegel wieder
erscheint, verindern sich diese Verhiltnisse. Dann wird das Reale
zur Gegenwart — die andere Person ist ja da — und das Symbolische
zur Vergangenheit. Dagegen bleibt die Relation des Imaginiren zur
Zukunft gewahrt. Das Symbolische hat nun eine ganz andere Funkti-

4 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Phdnomenologie des Geistes, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1970, S. 84 f.

33

14.02.2026, 07:54:40. O



https://doi.org/10.14361/9783839404676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

on. Vorher, bei der Abwesenheit der andern Person, war es Ausdruck
einer Trauer; dagegen wird es beim Wiederkommen der andern Per-
son zu einer Art Abfall. Im Moment ihres Wiederauftauchens braucht
man nicht mehr zu sprechen, dann gibt es die Freude des Wiederse-
hens. Nachher kommt die Zeit, wo man die Dauer der Trennung noch
einmal Revue passieren lassen kann. Auf diese Art ist es doch so,
dass die Spiegelerfahrung konstitutiv ist fiir die Zeiterfahrung.

Wir kommen nun zum dritten Teil, zur Geschichte des Korperbildes
in der Psychoanalyse. Vielleicht haben Sie zuvor noch Fragen?

Prof. Kawai: ,Mir leuchtet es ein, dass die Japaner das Spiegelstadi-
um sowohl fiir Zeit und Raum haben. Wenn man an die Psychose
denkt, sieht man, dass Zeit und Raum sehr wichtig sind.*

Antwort: Es gibt manchmal in Psychosen erstaunliche AuBerungen,
wenn z.B. die Jahreszeiten verwechselt werden, wenn jemand be-
hauptet, im Sommer schneie es. Wenn wir solches horen, sind wir
immer geneigt zu sagen: ,,Mache doch von Deinen Sinnesorganen
Gebrauch; schaue und hére, dann weilit Du es. Dabei vergessen wir
alle diese Vermittlungen, die in unserer normalen Wahrnehmung
enthalten sind. Ich habe einst einen Psychotiker gesehen, der nicht
Acht gab auf andere Menschen, sondern immerzu geradeaus lief,
auch wenn ihm andere im Wege standen. Er hatte weder eine entwi-
ckelte Raumerfahrung, noch konnte er andere von sich unterschei-
den, sondern er hatte irgend ein Ziel, wo er hinkommen musste und
ging infolgedessen geradeaus drauflos. Es sind Fragmente von Iden-
tifizierungen, die wirksam sind, so dass das Verhalten oder auch das
Sprechen manchmal tiber weite Strecken nicht als seltsam auffallen.
Pl6tzlich zeigt sich ein Loch in der Rede, eine unpassende Wendung,
bei der man spiirt, dass etwas nicht stimmt. Ein Psychotiker erzéhlte
mir einmal in korrekten Sitzen, dass am Morgen beim Aufstehen
seine Wische nicht mehr vollstindig vorhanden war; ansonsten
schien seine Welt wohlgeordnet zu sein. Je raffinierter diese Identifi-
zierungen sind, desto schwerer ist die dadurch verdeckte Psychose
erkennbar.

Wir werden bestimmt bei der Pathologie des Spiegelstadiums
von Psychosen sprechen. Dann werde ich auch die Frage thematisie-
ren, die mich immer wieder beschéftigt, was wir als Analytiker oder
als Therapeuten tun konnen, um eine Restitution von Raum- und
Zeiterfahrung zu bewirken. Um diesen Zugang zu erhalten, ist es

34

14.02.2026, 07:54:40. O



https://doi.org/10.14361/9783839404676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. DAS SUBJEKT IM SPIEGEL

notwendig, dass wir uns zuvor vertiefen in all das, was in der so ge-
nannten Normalitdt schon vorausgesetzt ist. Gibt es weitere Fragen?

Student: ,,Das Imaginidre ist in der Zukunft lokalisiert. Lacan sagt,
dass das Unbewusste das Futurum II sei. Gibt es einen Zusammen-
hang zwischen dem Imaginédren und dem Futurum 117

Antwort: Dies ist eine Frage, an die ich selber noch gar nicht gedacht
hatte; das ist eine Herausforderung, dies neu zu denken. Im Kontext
meiner Ausfithrungen tiber das kleine Kind, das sich vor dem Stand-
spiegel verschwinden lésst, stellte sich das Imaginire als Zukunft
dar, als mogliches Wiedererscheinen des Bildes, anders gesagt als
das, was noch nicht geschehen ist. Was Lacan mit dem Futurum II
gemeint hat, ist die Vorstellung, die sich ein Subjekt von seiner Zu-
kunft macht; diese Vorstellung ist stets beeinflusst von dem, was sich
schon ereignet hat — die Offenheit der Zukunft ist unvorstellbar. In
meinem Beispiel habe ich nicht auf diese Besonderheit geachtet, dass
die wiederkommende Vorstellung ja bereits bekannt ist, sondern ich
habe auf das Noch-Nicht, auf die Moglichkeit des Wiederkommens
hingewiesen. Man konnte sagen, wenn Lacan vom Futurum II
spricht, so meint er den inhaltlichen Aspekt: Jede Vorstellung dessen,
was sich ereignen wird, ist geprigt von den Erfahrungen der Vergan-
genheit; ich habe dagegen die formale Seite betont, also die Mog-
lichkeit der Wiederkehr. Beide Aspekte schliefen sich keineswegs
aus.

Man konnte eine Verbindung zu Lacans Konzepten des Anderen
bzw. des schriggestrichenen Anderen herstellen. In Bezug auf die
Zeit wire das Andere die reine offene Zukunft. Fiir uns ist das eine
Grenzvorstellung, weil wir immer wieder diese Offenheit mit unse-
ren Erfahrungen fiillen. Das heif}t, wir symbolisieren auch das, was
noch gar nicht da ist. Deshalb kann Lacan von der Nicht-Existenz des
Andern sprechen. Wir haben es in der alltdglichen Erfahrungen stets
mit dem schriggestrichenen Andern zu tun, bezogen auf die Zeit
heiflt das, dass wir die reine Andersheit der Zukunft mit Vorstellun-
gen, Bildern versehen. Das Unvertraute wire die offene Zukunft. Wir
versuchen stets von neuem, uns diese vertraut zu machen, wir ma-
chen eine Lebensplanung, wir schlieBen Lebensversicherungen ab,
wir antizipieren alles Mogliche, um uns vor der Offenheit zu schiit-
zen.

35

14.02.2026, 07:54:40. O



https://doi.org/10.14361/9783839404676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Eine Studentin: ,Meine Frage bezieht sich auf den Zusammenhang
zwischen dem Realen und der Kriankung. Sie fiihrten als Beispiel an,
wenn jemand stiirze, spiire man nicht nur den Schmerz, sondern auch
die Krinkung; kann man in diesem Zusammenhang von der Erfah-
rung des Realen sprechen? Man spricht in der Psychoanalyse oft von
Fehlleistung. In diesem Fall gibt es vielleicht eine unbewusste Ab-
sicht, die ins Spiel kommt, ein Komplex. In welchem Zusammen-
hang steht das zum Realen?*

Antwort: Thre Frage fiihrt schon auf das Feld der Metaphorisierungen,
sie situiert sich irgendwo im Zwischenbereich zwischen Spiegelsta-
dium und Metaphorisierung. Wir werden ausfiihrlicher davon spre-
chen, wenn es um die Funktionen des Ichs geht. Ich kann vielleicht
so viel vorweg nehmen, dass eine Funktion des Ichs darin besteht,
dem Subjekt einen Narzissmus zu verschaffen. Ich meine jetzt Nar-
zissmus nicht in einem pathologischen Sinne, sondern als notwendi-
ge Funktion, z.B. als Illusion eigener Unversehrtheit. Das Reale ist
oft eine Bedrohung, z.B. als Tod oder als Krankheit, als Endlichkeit,
die auf uns zukommt. In diesem Sinne fungiert das Reale als Gegen-
pol zum Ich des Subjekts mit seiner Illusion von Unversehrtheit oder
sogar Unsterblichkeit. Denken Sie daran, was die Medizin letztlich
beabsichtigt, wenn sie das Leben verldngert, oder was die Technik
bewirkt, wenn sie Apparate herstellt und damit Trennungen aufhe-
ben, zumindest mildern will: Es sind Malnahmen gegen das Reale.
Noch vor zehn und erst recht vor zwanzig oder dreiflig Jahren war
eine Reise ins Ausland etwas ganz anderes als heute. Es gibt heute so
viele Moglichkeiten von Kommunikation und Kontakt, dass man sa-
gen kann, die Wucht von Trennungen werde gemildert. Das Ich im
Sinne des moi ist ein Ort von Unversehrtheit, von Illusionen. In einer
Gesellschaft, in der die Geschichte wichtig ist, sind die Angehdrigen
der jingeren Generation die Hoffnungstriager. Unerfiillte Erwartun-
gen der dlteren Generation flieen ein in die jiingere Generation, wo-
bei die Hoffnung auf ein besseres, leichteres Leben maBgebend ist.
Gewiss sind das Phantasmen der &dlteren Generation, aber sie sind
wirksam. Freud spricht in diesem Zusammenhang von ,,his majesty,
the baby“, das gibt die Sicht der dlteren Generation auf die Kinder
wieder, die idealisiert werden. In ihre Zukunft wird die Vorstellung
projiziert, ein Leben zu fiihren ohne Einbriiche des Realen zu erlei-
den, ein Leben, das man im Griff hat, das den eigenen Vorstellungen
entspricht. Man kann gewiss nicht sagen, dass diese Projektionen
wirkungs- oder erfolglos sind. Es gibt sogar Autoren, die glauben,

36

14.02.2026, 07:54:40. O



https://doi.org/10.14361/9783839404676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. DAS SUBJEKT IM SPIEGEL

einen Verlust des Realen feststellen zu konnen; Baudrillard hat da-
von gesprochen.” Ich glaube, es ist nachvollziehbar, wenn jemand
eine solche These aufzustellen wagt. Viele Krankheiten haben z.B.
die Brisanz, die sie einst hatten, verloren. In diesem Sinne sind weite
Teile dessen, was frither zum Realen gehorte, symbolisiert worden.
Dennoch wird es immer ein Reales geben, als Gegenpol zum Symbo-
lischen und zum Imaginéren.

Das nichste Mal werden wir tiber die Geschichte des Korperbil-
des sprechen.

5 Jean Baudrillard, Die Agonie des Realen. Berlin: Merve 1978.

37

14.02.2026, 07:54:40. O



https://doi.org/10.14361/9783839404676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 07:54:40.



https://doi.org/10.14361/9783839404676-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

