I. Drei Traditionen von Wissenschaft
und ihre Quellen

1. Quellen moderner Wissenschaften I:
Die Traditionslinie Episteme-Scientia -
Der Wendepunkt im 12. Jahrhundert

Im Zentrum des Paradigmenwechsels, der sich im 12. und 13. Jahrhundert
vollzog, steht die Idee, dass Wissenschaft durch ein bestimmtes Verfahren ge-
kennzeichnet sei, nimlich durch das Beweisen (lateinisch: demonstrare). Diese
Idee ist — nicht nur zu dieser Zeit — alles andere als selbstverstindlich, aber
dafiir umso folgenreicher. Warum prégte sie sich gerade in dieser Zeit aus?
Grund hierfiir sind Verwicklungen in der Uberlieferungs- und Uberset-
zungsgeschichte der aristotelischen Schriften. Aristotelische Texte wurden
frith ins Lateinische iibersetzt und das Mittelalter hindurch kontinuierlich
tradiert. Dies gilt auch fiir die logischen Schriften aus dem sogenannten
Organon — mit einer Ausnahme: die Analytica Posteriora (Zweite Analytik), die
auch unter dem Titel Lehre vom Beweis gefithrt werden. Zwei Punkte sind hier
fiir die Rezeption und Umsetzung in ein neues Wissenschaftskonzept ent-
scheidend: Zum einen fand sich in diesem Werk ein Bild von Wissenschaft
als einem zusammenhingendem Feld, das sich in verschiedene Bereiche
unterteilt; zum anderen war dieses Vorgehen dadurch gekennzeichnet, dass
es notwendige Zusammenhinge aufzeigt, also Beziehungen, fur die es un-
moglich ist, dass es sich anders verhilt.! Wissenschaft als eine Erkenntnis-
form, die simtliche Wissensbereiche durchdringt und auf zwangsldufige

1 Vgl. Otfried Hoffe: Einfihrung in die Wissenschaftstheorie der Zweiten Analytik. In:
Aristoteles: Lehre vom Beweis oder Zweiten Analytik (Organon V), iilbers.u. m. Anm. vers. v.
Eugen Rolfes; m. neuer Einl. u. Bibliographie v. Otfried H6ffe, Hamburg 1990, S. VII-XLII,
hier XIXff.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.


https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18

Einfihrung in die Wissenschaften

Weise Wahrheiten zutage fordert — das Potenzial, das hier schlummerte,
liegt auf der Hand.

Dieses Verstindnis einer ebenso allumfassenden wie zwingenden Vor-
gehensweise prigte eine wirkungsgeschichtlich maichtige und bis heute
zentrale Auffassung von Wissenschaft. Wir werden noch sehen, dass diese
Auffassung, trotz aller Selbstverstandlichkeit, die sie in sich versammelt, kei-
neswegs konkurrenzlos ist und dass sie auch keineswegs als eine alternativ-
lose Deutung der aristotelischen Erkenntnislehre gelten kann. Wir werden
sehen, dass der Begriff, um den sich hier alles dreht, bei Aristoteles eine
ganz besondere Bedeutung hatte und eine besondere Wissensform bezeich-
nete. Episteme — dies ist das griechische Wort, das in den lateinischen Uber-
setzungen mit scientia, in modernen auch mit Wissenschaft wiedergegeben
wird, ist alles andere als ein problemloser Vorliufer moderner Vorstellungen.
Dazu kommt, dass Aristoteles eine Reihe anderer Erkenntnisformen kennt,
die — noch bis ins 12. Jahrhundert - gleichberechtigt neben der Erkenntnis-
form episteme stehen, wie etwa Klugheit (phronesis) und Konnerschaft (techné).
Letzteres, die Fertigkeit im Herbeifithren oder Herstellen, ist im lateinischen
Mittelalter in ihrer Ubersetzung als Kunst (ars) die Bezeichnung fiir das Bil-
dungsgut, das es zu erwerben und vermitteln galt. Die Septem Artes, die Sie-
ben freien Kiinste (Grammatik, Rhetorik. Dialektik, Arithmetik, Geometrie,
Musik und Astronomie), gliederten die Ausbildung in den Schulen und Hoch-
schulen, wohl geeint unter dem Dach einer sie umfassenden Theologie.’

Der wohlsituierte Status der aristotelischen episteme im Kontext eines
differenzierten Feldes von Erkenntnis- und Wissensformen geriet erst ins
Wanken, als sich im 12. und 13. Jahrhundert auch auf anderem Weg eine
aristotelische Wissenschaftskonzeption im christlichen Abendland durch-
zusetzen begann. Die kastilische Stadt Toledo, 1085 erobert von den Mauren,
entwickelte sich zu dieser Zeit zu einem intellektuellen Zentrum Europas.
Gelehrte aus aller Welt kamen hier zusammen. Im Austausch jidischer,
christlicher und muslimischer Traditionen entstand eine einzigartige Kons-

2 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik. 6. Buch, 3-7,1139b —1141b.

3 Vgl. Martina Roesner: Amor Scientiae und Studium generale. Die Geburt der Idee der
Universitat im 12./13. Jahrhundert. In: Ludger Honnefelder (Hrsg.): Albertus Magnus und
der Ursprung der Universititsidee. Die Begegnung der Wissenschaftskulturen im 13. Jahrhundert
und die Entdeckung des Konzepts der Bildung durch Wissenschaft, Weilerswist 2017, S. 51-76,
hier: S. 62f,; Aurelius Augustinus: Die christliche Bildung (De doctrina christiana) [426/427],
Stuttgart 2002, Zweites Buch.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen

tellation der Wissensvermittlung. Es wird berichtet, »der Englinder Daniel
von Morley (1140-1210) [sei], gelangweilt von den einschlifernden Pariser
Magistern und ihren >unertriglichen Biichern< gen Toledo [aufgebrochen],
um die wahre, durch die Araber vermittelte Wissenschaft zu suchen.«*
Diese Wissenschaft war aber nichts anderes als eine eigenstindige Uber-
lieferungslinie der aristotelischen Schriften, verarbeitet beispielsweise von
al-Farabi (ca. 870-950) in seinem Buch Uber die Wissenschaften. Dieses Buch
wurde in Toledo sowohl von Gerhard von Cremona (1114-1187) als auch von
Dominicus Gundissalinus (1110-1190) unter dem Titel De scientiis ins Lateini-
sche tibersetzt. Gundissalinus verarbeitete es zudem in seinem eigenstin-
digen Werk De divisione philosophiae (Uber die Einteilung der Philosophie),
das im 13. Jahrhundert eine entscheidende Rolle in der »diszipliniren und
v.a. institutionellen Ausdifferenzierung an der Pariser Universitit« spielte.’
Das entscheidende Moment dieser Traditionslinie liegt nun darin, dass sie
die Breite der aristotelischen Wissensgebiete integriert zeigt und unter dem
methodischen Primat der Beweislehre ordnet: Bereits al-Farabi deutete eine
Rangfolge der Wissenschaften hinsichtlich dessen an, »in wie strenger Wei-
se die einzelnen Wissenschaften der Beweistheorie des Aristoteles entspre-
chen.«® Dem folgend greift Gundissalinus »die aristotelischen Uberlegungen
zum Habitus der Apodeixis [Beweis] als der wissenschaftlichen Haltung par
excellence auf, die er zugleich differenziert in Hinblick auf die verschiedenen
Beweisformen der einzelnen Wissenschaften hin interpretiert.«”

Diese neue Konstellation konnte fiir das Verhiltnis von christlicher
Theologie einerseits und antiken Wissensformen und Philosophie anderer-
seits nicht ohne Wirkung bleiben. Der umfassende Geltungsanspruch dieser

Alexander Fidora: Aristotelische Wissenschaft als Netzwerk von Wissenschaften.
Die Rezeption der aristotelischen Wissenschaftstheorie bei al-Farabi und Domenicus
Gundissalinus. In: Ludger Honnefelder (Hrsg.): Albertus Magnus und der Ursprung der

»

Universitatsidee. Die Begegnung der Wissenschaftskulturen im13. Jahrhundert und die Entdeckung
des Konzepts der Bildung durch Wissenschaft, Weilerswist 2017, S. 77-96, hier: S. 77.

v

Dominicus Gundissalinus: De divisione philosophiae. Uber die Einteilung der Philosophie. Hrsg.,
lbers., eingel. und mit Anm. vers. von Alexander Fidora u. Dorothée Werner, Freiburg
2007, S. 41;vgl. S. 49.

(o)}

Franz Schupp: Einleitung. In: Al-Farabi: Uber die Wissenschaften. De scientiis. Nach der
lateinischen Ubersetzung Gerhards von Cremona, mit einer Einl. u. kommentierenden
Anmerkungen hrsg. und ibers. v. Franz Schupp, Hamburg 2005, S. XI-LXXXIV, hier S. XLI.

~

Dominicus Gundissalinus: De divisione philosophiae, Freiburg 2007, S. 29.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Einfihrung in die Wissenschaften

systematischen Philosophie und ihre Gewissheit und Wahrheit verbiirgende
Methodologie lief3 sich nicht mehr einfach in das platonisch-christliche Bild
fugen, in dem die Theologie die gegenstindlichen Wissensbereiche der artes
als sapientia (Weisheit) iiberspannte. Eine Reaktion darauf war der Versuch,
Teile der aristotelischen Schriften aus den Lehrplinen der Pariser Universi-
tit zu verbannen. Eine andere Strategie bestand darin, sich dieses neue Ver-
fahren zunutze zu machen: Insbesondere in Texten aus dem spiten 12. und
frithen 13. Jahrhundert findet man Versuche, theologische Probleme durch —
teils ausdriicklich auf Aristoteles rekurrierende — Beweisverfahren zu losen.
Hintergrund sind die Auseinandersetzungen mit anderen Glaubensrichtun-
gen und >Hiresiens, die es der Theologie der Zeit geboten erscheinen lief3,
neben »Mitteln géttlicher Autoritit« auch »gestirkt durch die Waffen not-
wendiger Beweisgriinde«>Irrtiimer< und >falsche Lehrsitze« zu bekimpfen.®

Mit der Rezeption der aristotelischen Beweis- und Wissenschaftslehre
erdffnete sich die Moéglichkeit, »sich auf einen Boden zu stellen, der nicht
mehr primir biblisch-historischer und somit kontingenter Natur, sondern
apriorisch und universalgiiltig ist, [..] mittels liickenloser axiomatischer
Darlegung«.” Doch das Schwert der Beweisfithrung war fur die Theologie
stets ein zweischneidiges: Wenn ein philosophisch fundiertes Verfahren die
theologische Wahrheit zu sichern vermochte, dann war die tibergeordnete
Stellung der Theologie in ihren Grundfesten zutiefst erschiittert — eine Er-
schiitterung, die letztlich mit einem modernen Wissenschaftsverstindnis
zugleich die Idee der Universitit hervorbrachte — wie es treffend beschrie-
ben wurde: Die Theologie, die die »primir texthermeneutisch orientierte
Schriftauslegungstradition seit Augustinus« durch begrifflich-deduktive
Vorgehensweisen ersetzt hatte, sah sich in einem zweiten Schritt gezwun-
gen, »in ihrem deduktiven Fortschreiten frither oder spiter auch die Inhalte
der diversen philosophischen Traktate in Betracht zu ziehen, in denen Aris-
toteles seine umfassende Deutung der Natur, des Menschen und der Wirk-
lichkeit in ihrer Gesamtheit entwirft.« Die Annahme einer einheitlichen
Methode fiihrte somit — wir folgen hier den Ausfithrungen von Martina Ros-
ner — dazu, »dass nun auch Gott als Gegenstand der Theologie prinzipiell
mittels derselben Kategorien erkannt werden kann, die fiir jede andere Form

8 Mechthild Dreyer: More Mathematicorum. Rezeption und Transformation der antiken Cestalten
wissenschaftlichen Wissens im 12. Jahrhundert, Miinster 1996, S.149; vgl. insgesamt S. 144-167.

9 Martina Roesner: Amor Scientiae und Studium generale. Weilerswist 2017, S. 66.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen

wissenschaftlicher Gegenstindlichkeit iiberhaupt Giiltigkeit besitzen.« Und
diese neue Konstellation schlagt sich auch institutionell nieder:

»Die Tatsache, dass selbst in der christlichen Theologie keine grundlegend
andere facultas cognoscendi zum Einsatz kommt als in den iibrigen Wissen-
schaften, ist somit die ideelle Voraussetzung dafiir, dass auch im Rahmen
der Universitdt die im institutionellen Sinne verstandene facultas theologica
nicht iiber, sondern neben den anderen Fakultiten zu stehen kommt und nur
noch im Rahmen des ihr eigenen Gegenstandsgebiets, nicht jedoch im Hin-
blick auf die anderen wissenschaftlichen Disziplinen eine Urteilskompetenz
in Bezug auf die Relevanz und Gultigkeit des jeweiligen wissenschaftlichen
Diskurses besitzt«.

2. Episteme: Der Anfang von Wissenschaft?

Doch halten wir kurz inne — wovon sprechen wir? Es geht uns um Wis-
senschaft(en) in unserer gegenwirtigen Situation. Um diese im Ansatz zu
verstehen, haben wir einen Blick geworfen in die Zeit um 1200 als einer
zentralen Umbruchsphase. Es findet sich zwar schon in dieser Zeit ein
mittelhochdeutsches Wort wizzen(f)schaft, das ganz allgemein »Wissen,
Kenntnis, Kunde« bezeichnete.” Der Diskurs um 1200 wurde jedoch nicht
deutschsprachig, sondern lateinisch gefithrt. Vokabeln wie doctrina (Leh-
re), artes (Kinste) und disciplina spielten hier eine Rolle. Gepragt wurde die
Transformation um 1200 aber vom Begriff der scientia'?, ein Wort, das sich
im Englischen und den romanischen Sprachen als science, cientia, ciencia,
szientia erhalten hat. Scientia wiederum, das vom Verb scire (wissen; etymo-
logisch von scheiden, unterscheiden) her gebildete Substantiv, diente schon in
der Antike zur Ubersetzung der griechischen Vokabel episteme. Als nun mit
der Ubersetzung der Zweiten Analytik die episteme in einer schirferen und

10 Martina Roesner: Amor Scientiae und Studium generale, Weilerswist 2017, S. 75f.

11 Siehe Eintrag >Wissencin: Etymologisches Warterbuch des Deutschen. Q — Z; erarbeitet von
einem Autorenkollektiv des Zentralinstituts fiir Sprachwissenschaft und der Leitung von
Wolfgang Pfeifer, Berlin 1989, S.1984.

12 Vgl. hierzu den Eintrag >Wissenschaftcin: Historisches Worterbuch der Philosophie, hrsg. v.
Joachim Ritter, Bd. 12, S. 902-948, hier insbes. S. 903ff.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.

21


https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Einfihrung in die Wissenschaften

spezifischeren Bedeutung erschien, da prigte sich auch scientia in diesem
Sinne aus. Heif3t dies jedoch, dass moderne Wissenschaft auf scientia und
scientia auf episteme zuriickgeht?

In der Wissenschaftsphilosophie und Philosophie der Antike wird dies
als selbstverstindlich angenommen und fraglos reproduziert. Episteme wird
- hiufig recht inkonsequent — ins Deutsche mal als Wissen, mal als Wis-
senschaft tibersetzt. Wo es als Wissenschaft iibersetzt und verhandelt wird,
scheint es zuweilen so, als ob alle Bereiche geistiger Tatigkeit als Wissen-
schaft gelten, meist aber, dass nur speziell jene Erkenntnis, die zu sicherem
Wissen notwendiger Verhiltnisse fithrt, mit diesem Begriff zu bezeichnen
sei. Aristoteles hatte sich hier viel klarer ausgedriickt als seine Interpreten:
Diese nimlich erginzen bereits in den Ubersetzungen das Wort Wissenschaft
an Stellen, an denen es im griechischen Text gar nicht steht und tibersetzen
zudem ganz unterschiedliche aristotelische Begriffe mit Wissen und Wissen-

BASISWISSEN 1: Episteme im Kontext

Episteme ist das griechische Wort, das ins Lateinische mit scientia und im
deutschen mit den Vokabeln Wissenschaft und Wissen, in die romanischen
Sprachen und ins Englische mit science, cientia, ciencia, szientia ibersetzt
wird. In diesen Ubertragungen spiegelt sich eine Traditionslinie der Auf-
fassung von Wissenschaftlichkeit wider, die Wissenschaft mit logischer
Beweisfithrung (apodeixis; demonstratio) identifiziert. Um die Komplexitit
dieses Uberlieferungsgeschehens zu verstehen, ist es allerdings wichtig,
sich die Eigenstindigkeit und Besonderheit des griechischen Konzepts
vor Augen zu fithren. Eine Passage aus der Nikomachischen Ethik (einem
spaten Werk des Aristoteles), macht den Gesamtzusammenhang klar, wie
er in die abendlindische Tradition eingegangen ist:

Finf geistige Bereiche seien es, die dem Menschen Wahrheit erschlie-
Ren: »Kunst [techné], Wissenschaft [episteme], Klugheit [phronesis], Weis-
heit [sophia] und Verstand [nous]«. Bereits in der Wortstellung zeigt sich
in dieser Eroffnung episteme als ein Vermogen unter anderen. Und zwar:

»Was die Wissenschaft [episteme] sei, erhellt, wenn wir die Worte genau
nehmen [..], aus folgendem. Wir alle halten dafir, daf} das, was man
weif}, sich nicht anders verhalten kann, was sich aber anders verhalten
kann, von dem weifd man, sobald man es nicht mehrvor Augen hat, nicht,

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen

schaft. Dies hat den Effekt, dass bereits in die Ubersetzungen an vielen Stel-
len sich moderne Vorstellungen von Wissenschaft eingeschlichen haben, die
sich erst hunderte von Jahren spiter allméhlich ausbildeten.

Episteme als ein bestimmter Ausschnitt der Erkenntnisformen des Men-
schen ist aber noch in anderer Hinsicht etwas ganz anderes als Wissenschaft
im modernen Sinne: Sie umfasst nimlich weder die Erfahrung (empeiria),
auf der sie gleichwohl basiert, noch das Wissen um die Prinzipien (arché),
von denen sie in der Beweisfithrung ausgeht. Beides findet sich in modernen
Vorstellungen von Wissenschaft aber unbedingt integriert. Zu beiden Punk-
ten spiter mehr. Die Uberzeugung, dass es eine einzige Wissensform gibt,
die der einzige und alleinige Weg zu wahrer Erkenntnis ist — diese fiir die
Moderne typische Vorstellung - ist also jedenfalls nicht aristotelisch. Unsere
heutige Situation ist viel enger an die Entwicklungen um 1200 gebunden als
an den aristotelischen Begriff der epistéme.

ob es noch ist oder nicht. Mithin ist, was Gegenstand des Wissens ist, aus
Notwendigkeit. Mithin ist es ewig; denn alles, was schlechthin aus Not-
wendigkeit ist, ist ewig, das Ewige aber ist ungeworden und unvergéng-
lich.« (Aristoteles, Nikomachische Ethik, 6. Buch, 3.2, 1139b, 18ff))

Und weiter:

»Was sich anders verhalten kann, ist teils Gegenstand des Herstellens
[poiesis], teils Gegenstand des Handelns [praxisl«. Klugheit im Handeln
und Kunstfertigkeit im Hervorbringen stehen gemif} dieser Konzeption
als durch >Vernunft« geleitete — wortlicher wire: logos-basierte — Haltun-
gen [hexis] auf gleicher Stufe neben der episteme, die ihrerseits einen be-
stimmten Umgang mit dem logos pflegt.

Fiir Aristoteles steht also episteme neben anderen Bereichen von Er-
kenntnis und Vernunft im menschlichen Leben. Wissen, in unserem heu-
tigen Gebrauch des Wortes, findet sich in allen diesen Bereichen, episteme
ist dagegen aus der Perspektive unseres heutigen Sprachgebrauchs eine
sehr spezielle Form von Wissen, ein Wissen von Gegenstinden, unter der
Voraussetzung, dass sie nicht anders sein konnen. Wer Wissenschaft in
dieser Traditionslinie betrachtet, impliziert auch ein solches Bild von Er-
kenntnisgegenstinden als notwendige und zeitlose Gegebenheiten (sub
specie aeternitatis — in der Gattung des Ewigen (Spinoza)).

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.

23


https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Einfihrung in die Wissenschaften

3. Die Verallgemeinerung der Episteme:
Wissenschaft als Beweisen

Nimmt man ein beliebiges wissenschaftsphilosophisches Studienbuch der
Gegenwart zur Hand und schligt nach, was unter einer wissenschaftlichen
Erklirung zu verstehen sei, so trifft man ublicherweise auf eine solche Dar-
stellung:*

G: Alle Metalle leiten Strom (Vx (Mx > Sx))
A: Diese Vase ist metallisch (Ma)

E: Diese Vase leitet Strom (Sa)

Die so darstellbare Form der wissenschaftlichen Erklirung wird nach Carl
Gustav Hempel und Paul Oppenheim, die 1948 einen seitdem tausende Mal
zitierten Text zu diesem Thema verfassten, das HO-Schema oder auch das
Deduktiv-Nomologische (DN) Modell der Erklirung genannt. Die Griinde,
warum dieser Ansatz in der Mitte des 20. Jahrhunderts eine solche Wirk-
kraft entfalten konnte, liegen in der speziellen Konstellation der Zeit. Sie lie-
gen nicht darin, dass hier etwas bahnbrechend Neues gesagt wire. Tatsich-
lich nimlich reproduziert das DN-Modell nichts anderes als das Verfahren
der apodeixis, wie es Aristoteles in der Zweiten Analytik ausfithrlich darstellt.
So analysiert etwa Aristoteles das Phinomen, dass Planeten nicht funkeln,
so: »es sei etwa C Planeten, B das Nahesein, das A das Nicht-Funkeln; so
trifft also das B [Nahesein] auf das C [Planeten] zu und das A [Nicht-Fun-
keln] auf das B [Nahesein], so dass auch das C auf das A zutrifft [dass also
Planeten nicht funkeln]«. Das Prinzip, dass Lichter, die nahe sind, nicht
funkeln, vermittelt zwischen den beobachteten Planeten und der Aussage,
dass sie nicht funkeln, in der Weise, dass die allgemeine Regel die Ursache
dafir liefert, warum sie nicht funkeln: weil sie nahe sind. Ganz dhnlich wird
die Mondfinsternis auf die Stellung der Erde und auf die Regel, dass Licht
durch Gegenstinde verringert werden kann, zuriickgefithre."”

13 Gerhard Schurz: Wissenschaftliche Erklarung. In: Wissenschaftstheorie. Ein Studienbuch,
hrsg. v. Andreas Bartels u. Manfred Stockler, Paderborn 2007, S. 69-88, hier S. 72.

14 Aristoteles: Lehre vom Beweis oder Zweiten Analytik (Organon V), iibers., mit einer Einl. u.
Anm. hrsg. v. Wolfgang Detel, Hamburg 2011, Buch |, 13, 78b.

15 Aristoteles: Lehre vom Beweis oder Zweiten Analytik, Buch 11, 2, 90a.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen

Es ist angemerkt worden, dass die Wiederentdeckung der Idee der aris-
totelischen Beweislehre »in der analytischen Philosophie des 20. Jahrhun-
derts [nur] aufgrund historischer Ignoranz als bedeutende Innovation ge-
feiert« werden konnte.’ Andere vertreten die Ansicht, das DN-Modell sei als
eine genauere Ausfithrung der aristotelischen Uberlegungen zu betrachten.”
Doch es bleibt dabei: die Grundfigur des Verfahrens, das heute erkliren heifit,
ist das aristotelische Beweisen, die apodeixis. Bis in die Gegenwart ist der
Zusammenschluss von apodeixis—erkliren-Wissenschaft in weiten Bereichen
der Wissenschaftsphilosophie schlicht vorausgesetzt: »Die Entdeckung der
Moglichkeit von Beweis ist zugleich die Entdeckung der Moglichkeit von
Wissenschafte, liest man etwa in einem einschligigen Lexikonartikel."®

Philosophiegeschichtlich lisst sich diese bemerkenswerte Kontinuitit
gutnachvollziehen. Ausgehend von den Interpretationen der Zweiten Analytik
im 13. Jahrhundert wurde das Motiv des Erschliefens von Wirklichkeit mit-
tels logischer Ableitung zum Standard dessen, was an Universititen unter
scientia verstanden wurde. Die im 13. Jahrhundert etablierte Vorstellung von
Wissenschaften als axiomatisch-deduktive Systeme findet sich wieder bei
Petrus Ramus (1543) und René Descartes, der in seinen Regulae ad divectionem
ingenii (vor 1628) schreibt, dass Wissenschaft aus Prinzipienkenntnis und
Deduktion bestehe; Deduktion verstanden als Erkenntnis, die »aus anderem
sicher Erkannten mit Notwendigkeit erschlossen wird.«” Thomas Hobbes

16 Wolfgang Detel:>Einleitung<zu: Aristoteles: Lehre vom Beweis oder Zweite Analytik, 2011, S.
XXXII, Fn. 46.

17 Vgl. Schurz: »Wissenschaftliche Erklarung«2007, S. 69.

18 Vgl. hierzu den Eintrag>Beweis<in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hrsg. v.Joachim
Ritter, Bd. 1, S. 882-886, hier S. 885.

19 Descartes anerkennt nur zwei Formen von Erkenntnis: Prinzipienerkenntnis durch
Intuition und Deduktion; zum Verhiltnis der beiden gibt folgende Textstelle Aufschluss:
»weshalb wir hier aufler der Intuition noch eine andere Art der Erkenntnis angefiigt
haben, die durch Deduktion geschieht, worunter wir all das verstehen, was aus etwas
anderem sicher Erkannten mit Notwendigkeit erschlossen wird. Aber das musste so
geschehen, weil das meiste zuverlassig gewufit wird, obgleich es selbst nicht evident
ist, wofern es nur aus wahren und erkannten Prinzipien durch eine zusammenhangende
und nirgendwo unterbrochene Tatigkeit des Denkens, welches das einzelne deutlich in
der Intuition sieht, deduziert ist, nicht anders als wenn wir das letzte Glied einer langen
Kette mit dem ersten zusammenhingend erkennen, obgleich unsere Augen nicht mit
einem und demselben Blick auf alle Zwischenglieder, von denen jener Zusammenhang
herriihrt, achten, wenn sie sie nur alle eins nach dem anderen durchmustert haben, und

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.

25


https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Einfihrung in die Wissenschaften

bezeichnet (1651) Wissenschaft als Verkniipfung »zu Syllogismen, den Ver-
bindungen einer Behauptung mit einer anderen, bis wir alles kennen«, und
stellt klar: »Und eben dies nennt man Wissenschaft.«*® Das Konzept einer
deduktiv verfahrenden Wissenschaft zieht sich, mit einigen Schwankungen,
durch bis in die Philosophie des 20. Jahrhunderts, in dessen logisch-empiris-
tischer Tradition das DN-Modell wissenschaftlichen Erklirens steht.

Doch was hat es mit der Idee von Wissenschaft als Beweistitigkeit auf
sich? Im Kanon der Wissenschaftsphilosophie ist die Verkniipfung von Wis-
senschaft und Beweisen so omniprisent und selbstverstindlich, dass es fast
unmoglich scheint, Wissenschaft in irgendeiner Weise anders zu denken.
Und doch zeigen sich Bruchlinien in diesem Gefiige, sobald man etwas niher
hinsieht. Diese Bruchlinien haben mit dem Verhiltnis von Logik und Mathe-
matik ebenso zu tun wie mit den Begriffen Erfahrung, Empirie und Experi-
ment. Auf diese einschneidenden, aber nicht ganz einfach zu sortierenden
Unterschiede kommen wir spiter zu sprechen. Ein Unterschied aber scheint
ganz deutlich und unproblematisch zu sein. Wir kennen ihn z.B. schon aus
der Einteilung von Schulen und Fichern und es sieht so aus, als wiirde er
ganz natiirlich eine Einteilung der Welt der Wissenschaften in zwei Berei-
che abbilden: den Bereich der Natur- und den Bereich der Geisteswissen-
schaften. In den Naturwissenschaften wird erklirt, so heif’t es, und in den
Geisteswissenschaften verstanden. Erkliren und Verstehen: zwei Verfahren,
die auf zwei Gattungen von Gegenstinden abgestellt zu sein scheinen. Ganz
einfach — aber ist das wirklich so natiirlich und einfach? Was hat es mit die-
ser Zweiteilung auf sich? Wie kam es dazu?

wir uns erinnern, dafd die einzelnen Glieder mit ihren Nachbargliedern vom ersten bis
zum letzten zusammenhéngen.«Intuitio bestimmt Descartes offensichtlich im Anschluss
andasantik griechische Konzept des geistigen Erfassens, nous (vgl. Kurt von Fritz: Die Rolle
des Noein. Um die Begriffswelt der Vorsokratiker, Darmstadt1968. Siehe auch 0. BASISWISSEN
1: Episteme im Kontext): »Unter Intuition verstehe ich nicht das schwankende Zeugnis
der sinnlichen Wahrnehmung oder das triigerische Urteil der verkehrt verbindenden
Einbildungskraft, sondern ein so miiheloses und deutlich bestimmtes Begreifen des
reinen und aufmerksamen Ceistes, dafd (iber das, was wir erkennen, gar kein Zweifel
zurlick bleibt«. René Descartes: Regulae ad directionem ingenii. Regeln zur Ausrichtung der
Erkenntniskraft, krit. revid., (ibers. u. hrsg. v. Heinrich Springmeyer, Lider Gibe, Hans
Gunter Zekl, Hamburg, 1973, Regel Ill, Abs. 8 und 5, S. 17-21.
20 Thomas Hobbes: Leviathan, Frankfurt a.M.1994, S. 36.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen

4. Deutungskampfe I: Naturwissenschaften versus
Geisteswissenschaften - Erklaren gegen Verstehen

Die Standardversion der Geschichte dieser Zweiteilung der Wissenschaften
sieht so aus: Die Naturwissenschaften hatten sich mit ihren Forschungen seit
Kepler, Galilei und Newton bereits als Wissenschaften etabliert. Als dann im
19. Jahrhundert Sprach-, Geschichts- und Gesellschaftswissenschaften auf
den Plan traten und sich ebenfalls als Wissenschaften zu behaupten such-
ten, lehnten sie das Erklirungsmodell der Naturwissenschaften mit seinen
Ableitungen aus allgemeinen Naturgesetzen ab und konturierten eine neue
wissenschaftliche Methode, nimlich das Verstehen.?

An solchen geliufigen Erzihlungen ist viel Wahres, doch meist genii-
gen sie nicht, um begreiflich zu machen, wo der entscheidende Punkt liegt.
Wenn das Motiv des Erklirens — soweit wir bisher sehen — im Beweisen, also
in der zwingenden Ableitung aus allgemeinen Prinzipien und Gesetzen be-
steht, worin besteht dann das Motiv des Verstehens? Was macht Verstehen
aus? Bei der Charakterisierung kommen schnell wertende Vokabeln ins
Spiel: naturwissenschaftliches Erklaren gilt als >exakt, geisteswissenschaft-
liches Verstehen als >vages; im Erkldren gehe es rational zu, Verstehen habe
dagegen mit Einfithlung zu tun. Solche Wertungen verkniipfen sich mit der
Frage, ob Verstehen tiberhaupt als wissenschaftliches Verfahren gelten kann.

Im Jahr 1862 stellte Johann Gustav Droysen, einer der bedeutenden His-
toriker des 19. Jahrhunderts, fest:

»wenn es eine Wissenschaft der Geschichte geben soll, [muss] diese ihre
eigene Erkenntnisart, ihren eigenen Erkenntnisbereich haben [..]; und gliick-
licherweise gibt es zwischen Himmel und Erde Dinge, die [..] nicht erklart,
sondern verstanden werden wollen.«**

21 Vgl. zu einer Darstellung aus der Perspektive philosophischer Wissenschaftstheorie:
Georg H.von Wright: Erkldren und Verstehen, Frankfurt a.M. 1993 (3. Aufl.).

22 Johann Gustav Droysen: Historik. Rekonstruktion der ersten vollstindigen Fassung der
Vorlesungen (1857), Grundrif der Historik in der ersten handschriftlichen (1857/1858) und
in der letzten gedruckten Fassung. Textausgabe v. Peter Leyh, Stuttgart/Bad Cannstatt
1977, Beilage: >Erhebung der Geschichte zum Rang einer Wissenschafts, S. 451-469, hier
S. 461.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.

27


https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Einfihrung in die Wissenschaften

Jede Wissenschaft sei »eine Betrachtungsweise«.”® Die Physik betrachte
ihren Gegenstand als »das im Wechsel Gleiche [...]: die Regel, das Gesetz, den
Stoff, die Raumerfillung«*; die Geschichtswissenschaft dagegen das »im
Gleichen Wechselnde« — zwei Weisen der Betrachtung.

Gut dreifig Jahre spater, in seiner Rektoratsrede Geschichte und Naturwis-
senschaft von 1894, wird Wilhelm Windelband Droysens Uberlegungen auf-
nehmen und mit den Begriffen nomothetisch und idiographisch ebenfalls zwei
nicht gegenstandsbedingt, sondern methodisch verschiedene wissenschaft-
liche Verfahrensweisen unterscheiden. Der Unterschied ist ein Unterschied
der Richtung: wihrend in den Naturwissenschaften »das einzelne gegebene
Objekt« nur als »Typus, als Spezialfall eines Gattungsbegriffs [...] zur Einsicht
in eine gesetzmifige Allgemeinheit« relevant sei, betrachte die Geschichts-
wissenschaft »ein Gebilde der Vergangenheit in seiner ganzen individuellen
Ausprigung«.” Wie Droysen sieht Windelband den Unterschied der beiden
Typen von Wissenschaft nicht als sachlichen, sondern als einen Unterschied
in der Sicht- und Herangehensweise:

»Es bleibt moglich und zeigt sich in der Tat, dass dieselben CGegenstidnde
zum Objekt einer nomothetischen und daneben auch einer idiographischen
Untersuchung gemacht werden kénnen. Das hangt damit zusammen, dass
der Cegensatz des Immergleichen und des Einmaligen in gewissem Betracht
relativ ist. Was innerhalb sehr grosser Zeitraume keine unmittelbar merkli-
chen Veranderungen erleidet und deshalb auf seine unveranderlichen For-
men hin nomothetisch behandelt werden darf, kann sich darum doch vor
einem weiteren Ausblick als etwas nur fiir einen immerhin begrenzten Zeit-
raum Giiltiges, d.h. als etwas Einmaliges erweisen.«*¢

Beispiele, die Windelband anfiihrt, sind Formgesetze von Sprachen, die Phy-
siologie, Formationen der Geologie und die »Entwicklungsgeschichte« der
Lebewesen.” Damit wird die Pointe Windelbands klar: Ein wissenschaft-

23 Droysen: Historik. Beilage >Natur und Geschichtes, S. 470-479, hier S. 477.
24 Droysen: Historik. BeilagesNatur und Geschichtes, S. 470-479, hier S. 474.

25 Wilhelm Windelband: Geschichte und Naturwissenschaft, Strafiburger Rektoratsrede 1894,
Strafiburg1904, S.16.

26 Windelband: Geschichte und Naturwissenschaft, S.12.
27 Vgl. Windelband: Ceschichte und Naturwissenschaft, S. 12f.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen

liches Phinomen, wie z.B. die Entstehung des Lebens, kann entweder als
historisches Ereignis aufgefasst und beschrieben werden — man versucht
dann diesen Prozess, wie er sich tatsichlich zugetragen hat, moglichst de-
tailliert und umfassend zu rekonstruieren —, oder aber als gesetzmaRiger
Zusammenhang erklirt werden — was bedeutet, die Bedingungen zu formu-
lieren, unter denen Leben immer und auf die gleiche Weise entstehen wiirde.
Es ist eine Frage des Erkenntnisinteresses, der Blickrichtung, der inneren
Ausrichtung und Struktur — damit scheint der Gedanken auf, dass es Unter-
schiede der Typen von Wissenschaft gibt.

Doch, weit davon entfernt, eine Gleichwertigkeit unterschiedlicher Typen
zu akzeptieren, blieb die Idee der Wissenschaft ein umkampftes Feld. Zu-
nachst hat sich der englische Sprachgebrauch seit Mitte des 19. Jahrhunderts
mehr und mehr auf eine Seite gestellt: Science hiefen zumeist nur noch die Na-
turwissenschaften vom Typ Physik, alle anderen Disziplinen fielen unter Hu-
manities.”® Und diese Verengung des Begriffs hatte weitreichende Folgen. In
England nidmlich ging es seitdem nicht um das Verhiltnis von zwei Arten von
Wissenschaft, es ging nicht um ein Verhiltnis auf Augenhéhe, es ging viel-
mehr um einen Kampf zwischen zwei kulturellen Idealen: dem der naturwis-
senschaftlich-technischen und dem der klassisch-humanistischen Erziehung.

Nicht zwei Arten von Wissenschaften, sondern zwei Kulturen prallten hier
aufeinander — und dies war, als C. P. Snow 1959 den Begriff von den Two Cultu-
res pragte, lingst vorbereitet. Bis Mitte des 19. Jahrhunderts nimlich war die
klassische Bildung als »proper education of a gentleman«* an den englischen
Universititen allein bestimmend. Erst 1850 wagte Cambridge, einen Kurs in
natural science anzubieten. 1880 forderte dann Thomas H. Huxley, ein Biologe
in den Fuf’stapfen von Darwin und Hume, das klassizistische Bildungsideal
heraus und klagte eine Anerkennung der Naturwissenschaften in ihrem geis-
tigen Wert und in ihrem Beitrag zum nationalen Wohlstand ein.*® Wie im Fall
Snows einige Jahrzehnte spiter folgte prompt eine Antwort von Seiten der eta-

28 Zur Geschichte des Gegensatzes von Science und Humanities vgl. Benjamin R. Cohen:
Science and humanities: across two cultures and into science studies. In: Endeaver, 1(2001),
S.8-12.

29 Stefan Collini: Introduction. In: C. P. Snow: The two Cultures, Cambridge University Press
1998, S. vii-Ixxii, hier S. xiii

30 vgl. Collini, 1998, S. xiv.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.

29


https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Einfihrung in die Wissenschaften

blierten Bildung: Der »leading man of letters in Victorian England«*, Matthew
Arnold, konzedierte, dass beide, Wissenschaft und klassische Bildung, ihren
Platz haben sollten, dass aber, zur Heranbildung eines »educated man«** das
Studium der Literatur, insbesondere der antiken Literatur unverzichtbar sei.

Damit war der Rahmen vorgezeichnet fiir den Einsatz C. P. Snows, der in
seinem scharfen Plidoyer eben nicht zwei Typen der Wissenschaft einander
gegeniiberstellte, sondern zwei Kulturen, von denen eine das neue Selbstbe-
wusstsein der modernen Naturwissenschaften reprisentierte, die andere die
untergehende Welt der gesellschaftlichen Eliten mit ihren traditionellen Bin-
dungen und ihren aristokratischen und grof$biirgerlichen Bildungsidealen.

Und dieser Unterschied zwischen Science einerseits und gehobener Bil-
dung andererseits liegt auch noch den Debatten um Wissenschaft zugrunde,
die in den 1990er Jahren unter dem Titel Science Wars zuerst in den USA ge-
fihrt, dann auch international zum Thema wurden. Zwar spielen hier auch
andere Motive eine Rolle — nimlich die Weise, in der Naturwissenschaften
in der Perspektive postmodernen Denkens verstanden wurden (Stichwort:
Konstruktivismus — dazu spiter mehr) — doch ging es noch immer um die
Kluft zwischen Science einerseits und anderen intellektuellen Feldern ande-
rerseits. Natiirlich hatten sich die Machtverhiltnisse inzwischen nicht nur in
den USA griindlich gewandelt. Als in Deutschland das Bundesministerium
tir Bildung und Forschung 2007 ein >Jahr der Geisteswissenschaften« aus-
rief, waren dem ein>Jahr der Physik« (2000), eines der Lebenswissenschaften
(2001), der Geowissenschaften (2002), der Chemie (2003) der Technik (2004),
wieder der Physik (2005) und der Informatik (2006) vorangegangen, das Jahr
der Mathematik folgte; Geisteswissenschaften als ein einziger grofier Topf
und unter ferner liefen, wobei Sozialwissenschaften ganz fehlten.

Muss man also sagen, dass die Konkurrenz zwischen Erkliren und Verste-
hen nur eine Episode war? Dass Wissenschaft nun weltweit zu natural sci-
ence zusammengeschmolzen ist? Ein Blick in die Realitit der Universititen
und Forschungseinrichtungen zeigt ein vollig anderes Bild: geistes- und
sozialwissenschaftliche Disziplinen und Studienginge florieren neben na-
turwissenschaftlichen in grofer Breite und Intensitit. Ist es also nur eine
merkwiirdige Prigung des Blicks, eventuell bestimmt durch die angelsich-

31 Collini, 1998, S. xiv
32 Collini, 1998, S. xiv

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen

sische Situation und Debatte, die dieses Faktum so leicht vergessen und die
Verkniipfung so geldufig macht, dass sie sich fast automatisch einstellt: wer
Wissenschaft denkt, denkt — zuerst und zumeist — Naturwissenschaft. Was
ist zu tun, um diesen heimlichen Automatismus aufzubrechen? Jedenfalls ist
es notig, sich die Seite des Verstehens griindlicher anzusehen, zu begreifen,
wie sie in sich strukturiert ist, wie sie sich im 19. Jahrhundert als alternative
Wissenschaftsform konstituierte und wie sie zu dem steht, was sich im 12.
und 13. Jahrhundert als scientia herausschilt.

5. Quellen moderner Wissenschaften Il:
Die Tradition von Hermeneutik und Interpretation

Als sich zu Beginn des 13. Jahrhunderts in Paris, Bologna, Oxford und ande-
ren Stidten Universititen zu formieren begannen und sich durch die Rezep-
tion der Zweiten Analytik ein neuer Begriff von Wissenschaft als Beweisfith-
rung ausprigte, war das Feld, in dem dies stattfand, natiirlich schon bestellt.
Denn Erkenntnis, auf die es ankommt, war Erkenntnis im Modus von Text-
verstehen, von Hermeneutik und Interpretation.

Auch hier vordergriindig eine erstaunliche Kontinuitit: Sowohl das grie-
chische Verb hermeneuein als auch das lateinische Verb interpretari bezeichnen
iibersetzen, deuten, vermitteln, auslegen. Wihrend die griechische Vokabel theo-
retisch marginal blieb,” wurde sowohl in der lateinischen Philologie und Rhe-
torik als auch insbesondere in der Jurisprudenz das Verb interpretari mitsamt
seinen Ableitungen interpres und interpretatio »seit Plautus [254-184] stindiger
Besitz der gesamten lateinischen Literatur«.* Des Weiteren wurde die aristo-
telische Schrift Peri Hermeneias (dt. Lehre vom Satz)® ins Lateinische mit De In-

33 Hans-Georg Gadamer fiihrt in seinem Artikel Hermeneutik (Historisches Worterbuch der
Philosophie, hrsg.v.Joachim Ritter, Bd. 3, S.1062-1073) nur wenige verstreute Textstellen auf.

34 Manfred Fuhrmann: Interpretatio. Notizen zur Wortgeschichte. In: Sympotica Franz
Wieacker, Gottingen1970, S. 80-110, hier S. 81.

35 Ob der Titel von Aristoteles stammt, ist umstritten, auch der Zusammenhang zur
Themenstellung der Interpretation ist nur, aber immerhin, indirekt zu rekonstruieren.
Vgl. Meinrad Bohl/Wolfgang Reinhard/PeterWalter (Hrsg.): Hermeneutik: Die Geschichte
der abendlindischen Textauslegung von der Antike bis zur Gegenwart, Wien u.a. 2013, S. 14-15.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.

31


https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Einfihrung in die Wissenschaften

terpretatione iibersetzt, ebenso die Vokabel hermeneia aus der Paulus Textstelle
1. Korinther 12,10 in der Vulgata (um 400 n. Chr.) mit interpretatio.*

Gegenstinde der Praxis interpretari sind stets Texte oder textférmig ge-
dachte Strukturen, die der besonderen Vermittlung bediirfen. Dies wird in
zahllosen Belegstellen deutlich, z.B. wenn Cicero erklirt, dass fiir das wahre,
naturrechtliche Gesetz »nicht nach einem Erklirer oder Ausleger [explana-
tor aut interpres]« gesucht werden miisse® oder, etwa 600 Jahre spiter, wenn
in den von Iustitian in Auftrag gegebenen Institutionen (entworfen als Ein-
fuhrung und Lehrbuch des romischen Rechts) zu lesen ist: »Von Alters her
war es nimlich so eingerichtet, dass es Midnner gab, die das Recht 6ffentlich
auslegen sollten [publice interpretarentur]«.’® Diese Longue-Durée-Konti-
nuitit, die sich beliebig iiber Bacon in die Neuzeit mit Belegstellen verlin-
gern liefle,” zeigt, dass eine bestimmte Konzeptualisierung von Erkenntnis
nicht erst in der modernen Bibelauslegung und Philologie, sondern schon
mit der Rezeption insbesondere der lateinischen Juristik und Rhetorik sich
als eine eigenstindige Konnerschaft, eine ars etabliert hatte.

6. Verstehen als Arbeit an sich selbst
und den eigenen Konzepten

Fiir die Tradition der christlichen Hermeneutik spielte De Doctrina Christiana,
ein Werk, das Augustinus um 400 n. Chr. verfasste, eine entscheidende Rol-
le.*® Der Titelbegriff doctrina ist nicht leicht zu itbersetzen, da es in dem Werk
weniger um eine Lehre im Sinne einer Doktrin, denn um eine methodische
Reflexion geht.” Diese Methode setzt Augustinus explizit ins Verhiltnis zu
scientia, die er als eine bestimmte Stufe in den Erkenntnisweg der doctrina

36 Vgl. Gerhard Kurz: Hermeneutische Kiinste. Die Praxis der Interpretation, Stuttgart 2018, S. 7.

37 Marcus Tullius Cicero: De re publica. Vom Staat. Ubers.u. hrsg. v. Michael von Albrecht,
Stuttgart 2013, 3. Buch, Kap. 22; S. 201.

38 Corpus luris Civilis. Die Institutionen, hrsg.v. Rolf Kniitel, Berthold Kupisch, Sebastian Lohsse
u. Thomas Riifner, Heidelberg u.a. 2013 (4. Aufl.), Erstes Buch, Zweiter Titel, 8, S. 4.

39 Vgl. hierzu: Kurz: Hermeneutische Kiinste 2018; Béhl u.a.: Hermeneutik 2013.
40 ZurRolle von Augustinus in der Hermeneutik vgl. Bohl u.a.: Hermeneutik 2013, S.162-164.

41 Karla Pollmann: Nachwort. In: Aurelius Augustinus: Die christliche Bildung (De doctrina
christiana). Ubersetzung, Anmerkung und Nachwort v. Karla Pollmann, Stuttgart 2013,
S.260f.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen 33

BASISWISSEN 2: Hermeneutik - verstehende Wissenschaft

Der Begriff Hermeneutik wurde im 17. Jahrhundert eingefithrt zur
Bezeichnung eine Methoden- oder Kunstlehre des Verstehens (Ers-
ter Titel: Hermeneutica Sacra sive Methodus exponendarum S. Literarum,
Dannhauer 1654). Mit >Kunst«ist hier im Anschluss an das griechische
techné und das lateinische ars eine Kénnerschaft gemeint, die eine in-
nere Systematik aufweist, somit lehr- und lernbar ist. Im Anschluss
an diesen Impuls entwickelte sich eine umfassende Tradition der
Verstehenslehren, die mit dem Begriff der Hermeneutik assoziiert
war. Sie biindelte die Traditionsstringe der antiken und mittelalter-
lichen Interpretationslehren wie sie in der Philosophie, Philologie,
Juristik und Rhetorik bereits vorhanden waren.

Begrifflich und systematisch nahm sie dabei ein Grundmotiv aus
der aristotelischen Schrift Peri Hermeneias in Gebrauch, nimlich das
Problem der Ubermittlung und des Nachvollzugs eines urspriingli-
chen Satzsinns. Als eine Bewegung der Systematisierung und Ver-
wissenschaftlichung prigte sie schon frith die hermeneutischen
Grundmotive: die Interpretation aus der Beziehung von Teil und
Ganzem, die sich anpassende, nachahmenden Rekonstruktion und
die kritische Reflexion, auch des eigenen Standpunkts.

Im 19. Jahrhundert wurde die philologische Hermeneutik
(Schleiermacher) und die juristische Hermeneutik (Savigny) syste-
matisch ausgebaut, daneben entstand eine hermeneutische, inter-
pretative Geschichtswissenschaft (Droysen); im 20. Jahrhundert eine
sVerstehende Soziologie« (Weber) und >Hermeneutische Ethnologiec
(Geertz). Die >Philosophische Hermeneutik« (Heidegger, Gadamer,
Ricoeur, Taylor) entfaltet eine Interpretation des menschlichen Welt-
verhiltnisses als eines, das von Grund auf durch Verstehen konstitu-
iert wird. In ihrer Weiterentwicklung wurden auch das Nicht-Verste-
hen und die Grenzen des Verstehens zu zentralen Themen.

integriert. Unter scientia fallen simtliche Wissensdisziplinen der Antike wie
Geschichtsschreibung, Astronomie, Dialektik und Mathematik. Doch keine

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Einfihrung in die Wissenschaften

dieser Disziplinen ist fitr Augustinus Selbstzweck, sie stellen lediglich Kon-
textwissen zum Verstindnis der Heiligen Schrift bereit.

Das antike Motiv der Deutungsbediirftigkeit von Texten wird in der
christlichen Tradition so transformiert, dass deren Interpretationsbediirf-
tigkeit auf eine Steigerung des Erkenntnisbemiihens hin angelegt ist. Au-
gustinus beantwortet die Frage danach, warum Gottes Rede mit dunklen
Stellen und Allegorien versetzt sei, so:

»Die namlich nicht geradewegs finden, was sie suchen, miihen sich unter
Hunger ab. [..] Denn prachtig und heilsam hat der HI. Ceist die HI. Schrift
so umgeformt, dass er mit klareren Stellen dem Hunger begegnet, mit den
dunkleren aber den Uberdruf vertreibt. Fast nichts namlich wird in jenen
dunklen Stellen aufgestobert, was nicht anderswo in klarster Weise ausge-
driickt gefunden werden kann.«*

Gut tausend Jahre spiter, inzwischen hatte sich eine protestantische Verste-
henslehre ausgebildet, handelt Matthias Flacius in ganz dhnlicher Weise von
den »Ursachen der Schwierigkeit der Heiligen Schrift« und kommt zu dem
Schluss:

»Vieles ist selbst den Frommen verborgen, damit sie um so eifriger die Hei-
lige Schrift erforschen und eine klarere Offenbarung erstreben. [..] Schlief3-
lich sollen wir hier Gott und seine Mysterien wie in einem Ratsel und unvoll-
kommen erkennen, im anderen Leben aber vollstindig und von Angesicht zu

Angesicht sehen.«*

»Wie in einem Ritsel«: Diese Formulierung bringt ein zentrales Motiv in der
Tradition der Verstehenslehren zum Ausdruck. Denn wenn ein Erkenntnis-
gegenstand in ritselhafter Weise gegeben ist, dann erfordert dies nicht nur in-
tensive, sich hineinversetzende Beschiftigung mitihm, es erfordert auch eine
bestimmte Forschungsweise: Wihrend das Erkliren im Sinne des Beweis-

42 Augustinus: Die christliche Bildung (De doctrina christiana) [426/427], Stuttgart 2002, Zweites
Buch, V1.714,S. 51.

43 Matthias Flacius lllyricus: De ratione cognoscendi sacras literas. Uber den Erkenntnisgrund
der Heiligen Schrift, ibers., eingel. u. m. Anm. vers. v. Lutz Geldsetzer, [es handelt sich bei
dieser Textausgabe um den Anfang des zweiten Teils der Clavis scripturae sacris von 1567,
vgl. das Vorwort des Herausgebers], Disseldorf1968, S. 23.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.


https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen

schlusses so etwas wie eine geistige Maschine entwirft, in der sich das eine aus
dem anderen zwangsldufig ergibt, bewegt sich das Ritsellosen im Gestus des
Suchens. Stets muss nach Moglichkeiten gesucht werden, es muss arrangiert
und probiert werden, bis sich eine Losung zeigt. Friedrich Schleiermacher
driickt die Zugangsweise des Verstehens in der Formulierung aus, dass wir

»6fter vom Ende zum Anfang zuriickkehren und das Auffassen ergianzend
von neuem beginnen; je schwieriger die Gliederung des Ganzen zu fassen
ist, desto mehr suchend ihr vom Einzelnen aus auf die Spur [..] kommen, je
reichhaltiger und bedeutsamer das Einzelne ist, um so mehr suchend es ver-
mittelst des Ganzen in all seinen Beziehungen [auffassen].«**

Suchen heifdt im Griechischen zetein. Um dieses Moment des Suchens im
Verstehen herauszustellen, spricht man auch von einer »zetistischenc, einer
»forschenden« Interpretation.* Dieses suchende Moment sei nimlich ge-
meint, wenn »in der hermeneutischen Literatur von der Erfahrung, dem
Wissen, der Kongenialitit, dem Takt und >Fingerspitzengefiihl¢, von Intui-
tion und Divinationsgabe des Hermeneuten gesprochen wird«.* Das Kon-
zept des Forschens stammt nicht aus den Beweislehren, in denen es ums
Demonstrieren geht, es stammt aus den Verstehenslehren: denn die Worte
research und forschen bezeichnen eine intellektuelle Haltung des Suchens und
des Fragens, die dann auftaucht, wenn man wissen will, wie Dinge mitei-
nander zusammenhingen, wie sich aus Teilen ein Gesamtzusammenhang
ergibt oder woraus ein Zusammenhang besteht.

Vor diesem Hintergrund ist offensichtlich, welches Spannungsfeld sich
erdffnete, als die Zweite Analytik zu versprechen schien, iiber die formale
Korrektheit logischer Schliisse hinaus einen Weg zu bieten, auch inhaltlich
aus wahren Prinzipien auf wahre Folgerungen tibergehen zu kénnen. Fiir
Augustinus bestand scientia (bestenfalls) in hilfreichen Kenntnissen, nun
konnte es so scheinen, als ob in scientia selbst der Weg zur Wahrheit liege.

44 Friedrich Schleiermacher: Uber den Begriff der Hermeneutik mit Bezug auf F.A. Wolfs
Andeutungen und Asts Lehrbuch. In: Hermeneutik und Kritik, hrsg. u. eingel. v. Manfred
Frank, S.309-346, hier S. 333f.

45 Vgl. Lutz Geldsetzer:>Einleitung<zu Matthias Flacius Illyricus: De ratione cognoscendi sacras
literas. Uber den Erkenntnisgrund der Heiligen Schrift, Diisseldorf1968, S. XIVff.

46 Geldsetzer:>Einleitung<1968, S. XV.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.

35


https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Einfihrung in die Wissenschaften

Genauer: als ob es eine intellektuelle Technik gebe, die, richtig angewandt, in
gleichsam mechanisch-zwingender Weise Wahrheit freilegt.

Fiir das Verhiltnis von Erkliren und Verstehen ist der Kontrast zwischen
einer scientia, die als Technik Wahrheiten demonstriert und einer sapientia,
die als Einsicht aus einem Weg der Selbstveranderung und Selbstliuterung
resultiert, von grundlegender Bedeutung. Denn es ist dieses Moment der
Selbstveranderung des Erkennenden in der Erkenntnis, das als ein Grund-
motiv der Tradition der Verstehenslehren in Rechnung zu stellen ist. Erken-
nen bedeutet hier, sich auf einen Weg zu machen, auf dem das System der
eigenen Uberzeugungen grundlegend verwandelt wird.

7. Quellen moderner Wissenschaften lil:
Die Tradition der Naturalis historia -
Beschreiben, Entdecken, Klassifizieren

Mit dem Erklirungs- und dem Verstehensparadigma ist es nicht getan: Es
gibt noch einen dritten Strang, in dem sich Ideen zu Wissenschaft gebiindelt
und tradiert haben. War das erste Modell charakterisiert durch die Verben
beweisen, demonstrieren und erkldren, das zweite durch verstehen, ritsellosen,
rekonstruieren, so treffen wir nun auf eine dritte Familie von Vokabeln: be-
obachten, beschreiben, sammeln, zuordnen, klassifizieren. Wer beobachten und
sammeln will, muss finden und unterwegs sein. Deshalb gehort zu diesem
Thema der Begriff des Entdeckens und damit auch der Entdeckungsreise, der
Forschungs- und Erkundungsfahrt, der Expedition. Dass Wissenschaft in
erster Linie mit Entdeckungen und dem Sammeln und Ordnen von Fakten
zu tun hat, diese Idee ist sicherlich nicht weniger tief verankert als diejeni-
ge, dass es bei Wissenschaft ums Beweisen oder Verstehen geht. Deshalb ist
auch zu erwarten, dass sie ebenfalls iiber eine lange und ehrwiirdige Tra-
dition verfiigt. Und tatsichlich finden wir hier einen kanonischen Text, der
fiir die gesamte Traditionslinie namensgebend wurde: die Naturalis Histori-
ae, verfasst von Plinius Secundus (der Altere), einem romischen Gelehrten in
der Zeit bis 77 n. Chr. In 37 Binden versammelt das Werk weite Bereiche des
Wissens der Antike aus den Sachgebieten Kosmologie, Astronomie, Meteo-
rologie, Geologie, Geographie, Anthropologie, Zoologie, Botanik, Pharma-
kologie, Mineralogie, Metallurgie, Plastik und Malerei. Grundlage der Ab-
handlungen sind tausende von Exzerpten von iiber 400 Autoren, die auch

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen

BASISWISSEN 3: Historia - ein missverstandliches Wort

Mit unserem Wort Historie verbinden wir Gedanken an Geschichte
im Sinne eines zeitlichen Ablaufs. Das griechische Wort historia be-
deutet aber ganz allgemein das Erforschen und das durch Befragen
und Beobachten Erkannte und damit auch die Kenntnis, die Kunde
und auch der Bericht von etwas. Die Libros Naturalis Historiae des Gai-
us Plinius Secundus sind also als Naturgeschichte im Sinne einer Zu-
sammenstellung von Erkenntnissen der Naturforschung, im Sinne
einer Naturkunde und ihrer Darstellung zu verstehen.

Ankniipfend an Plinius entfaltete sich seit dem 18. Jahrhundert
ein Wissenschaftstypus, der in der Sammlung und Systematisie-
rung von Naturphdnomenen bestand, besonders der Botanik, Zoolo-
gie, Mineralogie, Medizin und Anthropologie. Die Begriffe Naturge-
schichte, Histoire Naturelle und Natural History begegnen heute vielfach
im Zusammenhang mit naturwissenschaftlichen Sammlungen und
naturkundlichen Museen.

Eine verzeitlichende Verwendung des Begriffs findet sich promi-
nent erst im 18. Jahrhundert, etwa in Kants Allgemeine Naturgeschichte
und Theorie des Himmels (1755) — und zwar in der Programmatik, die
»>Ordnung der Natur< durch >Auswicklung:, ausgehend von einem
chaotischen Anfangszustand zu begreifen, somit: »sich ein wohlge-
ordnetes Ganze erzeugen zu sehenc (S. 232; A XXI[; XXIII).

In der Folge konnte sich Naturgeschichte mit dem Konzept einer
Evolution (Auswicklung verbinden: Naturgeschichte lieR sich nun
als Entwicklungsgeschichte des Weltalls, der Lebewesen, des Men-
schen und menschlicher Eigenschaften verstehen.

namentlich genannt werden. Auch eigene Kenntnisse, teils erworben auf
weitliufigen Reisen, flossen ein — und Plinius bedauerte, dass die griechi-
sche Kultur der Forschungsreisen in Rom aus der Mode gekommen war.¥

47 Vgl.ArnoBorst: Das Buchder Naturgeschichte: Plinius undseine Leserim Zeitalter des Pergaments
(Abhandlungen der Heidelberger Akademie der Wissenschaften/Philosophisch-histo-

rische Klasse), Heidelberg 1994, S.19 u. 24.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.

37


https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Einfihrung in die Wissenschaften

Das umfangreiche Werk wurde durch zahlreiche Abschriften das gesamte
Mittelalter durch tradiert und blieb auch in der Neuzeit ein wichtiger Be-
zugspunkt naturwissenschaftlichen Wissens.*® Allein zwischen 1469 und
1799 sollen »222 komplette und 281 Auswahlausgaben«*’ erschienen sein. Die
Verbreitung des Werks begriindete eine Tradition, die ihren Héhepunkt im
18. und frithen 19. Jahrhundert erreichte.

Am Anfang einer Kette grofRer und bis heute fir die Wissenschaften
wichtiger Namen steht Carl von Linné, der schwedische Gelehrte, der ab
1737 in den zwolf - jeweils ausgeweiteten — Auflagen seines Werk Systema
Naturae schliefRlich etwa 7700 Pflanzen-, 6200 Tier- und 500 Mineralienar-
ten beschrieb und klassifizierte. Parallel verfasste der franzésische Natur-
forscher Georges Louis Leclerc Buffon zwischen 1749 und 1788 36 Binde der
(spater noch erginzten) Histoire naturelle générale et particuliére. 1755 erschien
Immanuel Kants Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels und 1790
machte sich Alexander von Humboldt zunichst mit dem Naturforscher und
Weltreisenden Georg Forster auf zu einer Forschungsreise an den Nieder-
rhein, dann zu einer grofangelegten Amerikareise mit verschiedenen Ex-
peditionen zwischen 1799-1804, die schlieflich in das 1845-1862 publizierte
Werk Kosmos — Entwurf einer physischen Weltbeschreibung miindete.

Diese Epoche des Reisens und Beschreibens war zugleich eine der grofien
Sammlungen. Gesteine, Pflanzen, Insekten, Muscheln, Gerite, anatomische
Priparate: nicht nur der Adel reprisentierte sich durch grofle Kunst- und
Naturalienkabinette, sondern auch das Biirgertum entwickelte eine Leiden-
schaft, Sammlungen aller Art anzulegen.*® Die Rolle, die die Sammlungen
fur die Wissenschaft spielten, lisst sich wiederum an Linné belegen: Sein
flexibler Herbarschrank, der so angelegt war, dass seine Ficher nicht fix
waren, sondern nach Bedarf eingeteilt und erginzt werden konnten, kann
als ein Werkzeug der Systematisierung betrachtet werden. So zeigt sich in
diesem Mobelstiick »eine neue empirische Wissenschaft, die sich auf Beob-

48 Vgl.Gerhard Winkler: Anhang; Naturalis Historia, in: Plinius Secundus, Gaius: Naturkunde
(lateinisch — deutsch), hrsg. u. iibers. v. Roderich Konig in Zus. m. Joachim Hopp u.
Wolfgang Clockner, Disseldorf/Ziirich 1997 (2. Aufl.), S. 353-385, hier S. 373.

49 Winkler: Anhang; Naturalis Historia, S. 373.

50 Vgl.HenningBock:Biirgerliche Sammlungenim18.Jahrhundert. Bildungdurch Anschauung.
In: Annemarie Gethmann-Siefert/Elisabeth Weisser-Lohmann/Bernadette Collenberg-
Plotnikov (Hrsg.): Kunst als Kulturgut. 2, »Kunst«und »Staat«., Miinchen 2011, S. 33-50.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen

achten und Beschreiben, Sammeln und Klassifizieren stiitzte und die damit
im 18. Jahrhundert die Grundlage der modernen Systematik auf Grund von
Fakten und Objekten legte.«!

Naturgeschichte, Histoire naturelle, Natural History: solche Titel lassen an
lingst vergangene Wissenswelten denken. Aber tatsichlich ist das Erheben
von Daten und ihre Integration in Ordnungssystemen (Taxonomien) nach
wie vor ein Kernbereich wissenschaftlicher Tatigkeit. Wenn es in der bio-
logischen Systematik z.B. heute darum geht, mittels DNA-Analysen Ver-
wandtschaftsbeziehungen zwischen Pflanzen- und Tierarten nachzuzeich-
nen, dann geschieht hier, was die Aufgabenstellung anbelangt, etwas sehr
Ahnliches wie in den Hochzeiten der Naturgeschichte. Einblick und Uber-
blick itber die Ordnung der Dinge — so der deutschsprachige Titel eines Werks
von Michel Foucault, in dem er das taxonomische Denken des 18. Jahrhun-
derts analysierte® — zu gewinnen, ist nach wie vor das Bestreben dieses Typs
wissenschaftlicher Arbeit. Schon die Naturalis Historiae ist keine blofie Zu-
sammenstellung von Wissen, sondern folgt einer inneren Systematik der
Gegenstinde.” Zu den frithen Klassifikationssystemen der belebten und
unbelebten Natur sind inzwischen eine Vielzahl neuer Systematiken hinzu-
gekommen: Sprachen, chemische Elemente, Krankheiten, literarische Texte,
Ethnien, Artefakte - fiir alle diese Sachen gibt es Einteilungen und tabellari-
sche Gliederungen, die Ordnungssysteme darstellen.

Als mediale Form erlebte die Anordnung von »Information in tabellari-
scher Disposition«** im 18. Jahrhundert ihre Bliite. Mit dem Anwachsen von
Daten - 1623 habe man, so wird berichtet, 6000 botanische Arten, 1694 dann
schon 10146 und nur zehn Jahre spiter 18655 gezihlt™ — kommt allerdings auch
die tabellarische Darstellung in vielen Bereichen an ihre Grenzen. Das gab An-
lass, von einem »Ende der Naturgeschichte« im 19. Jahrhundert zu sprechen.*

51 Bock 2011, hierS.33.

52 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften [Les mots
et les choses], Frankfurt a.M. 1971 [1966].

53 Vgl. Eugenia Lao: Taxonomic Organization in Pliny’s Natural History. In: Papers of the
Langford Latin Seminar,16. (2016), S. 209-246.

54 ArndtBrendecke: Informationintabellarischer Disposition. In: Frank Grunert/Anette Syndikus
(Hrsg.): Wissensspeicher der Friihen Neuzeit: Formen und Funktionen, Berlin 2015, S. 43-59.

55 Wolf Lepenies: Das Ende der Naturgeschichte: Wandel kultureller Selbstverstindlichkeiten in
den Wissenschaften des18. und 19. Jahrhunderts, Miinchen 1976, S. 55.

56 Wolf Lepenies: Das Ende der Naturgeschichte Miinchen 1976.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.

39


https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Einfihrung in die Wissenschaften

Doch was hier zu Ende ging, war lediglich die Idee, dass sich die Ordnung der

Natur, zusammengefasst in einem umfassenden Werk, tberblickshaft als

Ganzes darstellen lisst. Was dagegen seit dem 17. Jahrhundert immer deut-
licher Kontur gewann, war die Methode, moglichst umfangreiche Daten zu

erheben und aus der Organisation dieser Daten Erkenntnisse zu gewinnen.
Natiirlich kam hier seit dem 19. Jahrhundert auch die Statistik ins Spiel. Zu-
nichst war Statistik nur die Aufzeichnung von verwaltungstechnisch relevan-
ten Daten wie Bevolkerungszahl, Geburten und Sterbefille gewesen. Doch mit
dem Einsatz mathematischer Verfahren entwickelte sich daraus ein methodi-
sches Arsenal, das tief in unterschiedliche Wissenschaften hineinwirkte und
auch darauf zielte, in Datenmaterial RegelmiRigkeiten aufzufinden. Auf das

Verhiltnis von Statistik und Wissenschaft kommen wir spiter noch ausfiihr-
licher zu sprechen.

Fassen wir zusammen: In der Traditionslinie der Naturgeschichte zeichnet
sich ein Bild von Wissenschaft ab, das von den Konzeptionen der Scientia
und der Verstehenslehren deutlich unterschieden ist. Wissenschaft als Erhe-
bung und Darstellung von Faktenwissen ist offensichtlich eine ganz ande-
re Vorstellung als die eines Beweisens, das durch Ableitung aus Prinzipien
zustande kommt, oder die eines Verstehens, das sich in einen Prozess des
suchenden Verkniipfens und Ritsellésens involviert.

Alle drei Bilder von Wissenschaft haben tiefe Wurzeln in der abendlin-
dischen Geschichte des Denkens und ebenso offensichtlich tragen alle drei
nach wie vor Friichte. Miissen wir also von drei Gattungen von Wissenschaft
sprechen? Die durch uniiberschreitbare Schranken voneinander getrennt
sind? Doch wie sollte sich diese Dreiteilung 2uern? Offensichtlich ldsst sich
ja das Spektrum der gegenwirtigen wissenschaftlicher Disziplinen kaum in
dieses Raster fiigen. Vielleicht miissen wir noch einen Schritt weiter gehen,
und unter den Oberflichen dieser Traditionen den Motiven und Methoden
nachspiiren, die die wissenschaftliche Praxis noch konkreter prigen. Was
hat es mit der Mathematisierung als Kennzeichen von Wissenschaft auf
sich? Was mit dem Experiment? Was bedeutet Analyse und Synthese? Was
Induktion und Deduktion? Wohin gehért das Rekonstruieren und wohin das
Modellieren? Welche Rolle spielt das Interpretieren? Welche die Kritik? Es ist
Zeit, hier Klarheit und Orientierung zu finden — und dazu bietet das Geriist
der drei Wissenschaftstraditionen eine gute Voraussetzung.

hittps://dol.org/1014361/6783839459706-003 - am 13.02.2026, 18:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

