
I.	 Drei Traditionen von Wissenschaft  
	 und ihre Quellen

1.	 Quellen moderner Wissenschaften I:  
	 Die Traditionslinie Episteme-Scientia –  
	 Der Wendepunkt im 12. Jahrhundert 

Im Zentrum des Paradigmenwechsels, der sich im 12. und 13. Jahrhundert 
vollzog, steht die Idee, dass Wissenschaft durch ein bestimmtes Verfahren ge-
kennzeichnet sei, nämlich durch das Beweisen (lateinisch: demonstrare). Diese 
Idee ist – nicht nur zu dieser Zeit – alles andere als selbstverständlich, aber 
dafür umso folgenreicher. Warum prägte sie sich gerade in dieser Zeit aus? 

Grund hierfür sind Verwicklungen in der Überlieferungs- und Überset-
zungsgeschichte der aristotelischen Schriften. Aristotelische Texte wurden 
früh ins Lateinische übersetzt und das Mittelalter hindurch kontinuierlich 
tradiert. Dies gilt auch für die logischen Schriften aus dem sogenannten 
Organon – mit einer Ausnahme: die Analytica Posteriora (Zweite Analytik), die 
auch unter dem Titel Lehre vom Beweis geführt werden. Zwei Punkte sind hier 
für die Rezeption und Umsetzung in ein neues Wissenschaftskonzept ent-
scheidend: Zum einen fand sich in diesem Werk ein Bild von Wissenschaft 
als einem zusammenhängendem Feld, das sich in verschiedene Bereiche 
unterteilt; zum anderen war dieses Vorgehen dadurch gekennzeichnet, dass 
es notwendige Zusammenhänge aufzeigt, also Beziehungen, für die es un-
möglich ist, dass es sich anders verhält.1 Wissenschaft als eine Erkenntnis-
form, die sämtliche Wissensbereiche durchdringt und auf zwangsläufige 

1 � Vgl. Otfried Höf fe: Einführung in die Wissenschaf tstheorie der Zweiten Analytik. In: 
Aristoteles: Lehre vom Beweis oder Zweiten Analytik (Organon IV), übers.u. m. Anm. vers. v. 
Eugen Rolfes; m. neuer Einl. u. Bibliographie v. Otfried Höf fe, Hamburg 1990, S. VII-XLII, 
hier XIXf f.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung in die Wissenschaften 18

Weise Wahrheiten zutage fördert – das Potenzial, das hier schlummerte, 
liegt auf der Hand.

Dieses Verständnis einer ebenso allumfassenden wie zwingenden Vor-
gehensweise prägte eine wirkungsgeschichtlich mächtige und bis heute 
zentrale Auffassung von Wissenschaft. Wir werden noch sehen, dass diese 
Auffassung, trotz aller Selbstverständlichkeit, die sie in sich versammelt, kei-
neswegs konkurrenzlos ist und dass sie auch keineswegs als eine alternativ-
lose Deutung der aristotelischen Erkenntnislehre gelten kann. Wir werden 
sehen, dass der Begriff, um den sich hier alles dreht, bei Aristoteles eine 
ganz besondere Bedeutung hatte und eine besondere Wissensform bezeich-
nete. Episteme – dies ist das griechische Wort, das in den lateinischen Über-
setzungen mit scientia, in modernen auch mit Wissenschaf t wiedergegeben 
wird, ist alles andere als ein problemloser Vorläufer moderner Vorstellungen. 
Dazu kommt, dass Aristoteles eine Reihe anderer Erkenntnisformen kennt, 
die – noch bis ins 12. Jahrhundert – gleichberechtigt neben der Erkenntnis-
form episteme stehen, wie etwa Klugheit (phronesis) und Könnerschaft (techné).2 
Letzteres, die Fertigkeit im Herbeiführen oder Herstellen, ist im lateinischen 
Mittelalter in ihrer Übersetzung als Kunst (ars) die Bezeichnung für das Bil-
dungsgut, das es zu erwerben und vermitteln galt. Die Septem Artes, die Sie-
ben freien Künste (Grammatik, Rhetorik. Dialektik, Arithmetik, Geometrie, 
Musik und Astronomie), gliederten die Ausbildung in den Schulen und Hoch-
schulen, wohl geeint unter dem Dach einer sie umfassenden Theologie.3 

Der wohlsituierte Status der aristotelischen episteme im Kontext eines 
differenzierten Feldes von Erkenntnis- und Wissensformen geriet erst ins 
Wanken, als sich im 12. und 13. Jahrhundert auch auf anderem Weg eine 
aristotelische Wissenschaftskonzeption im christlichen Abendland durch-
zusetzen begann. Die kastilische Stadt Toledo, 1085 erobert von den Mauren, 
entwickelte sich zu dieser Zeit zu einem intellektuellen Zentrum Europas. 
Gelehrte aus aller Welt kamen hier zusammen. Im Austausch jüdischer, 
christlicher und muslimischer Traditionen entstand eine einzigartige Kons-

2 � Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik. 6. Buch, 3-7, 1139b – 1141b.
3 � Vgl. Martina Roesner: Amor Scientiae und Studium generale. Die Geburt der Idee der 

Universität im 12./13. Jahrhundert. In: Ludger Honnefelder (Hrsg.): Albertus Magnus und 
der Ursprung der Universitätsidee. Die Begegnung der Wissenschaf tskulturen im 13. Jahrhundert 
und die Entdeckung des Konzepts der Bildung durch Wissenschaf t, Weilerswist 2017, S.  51-76, 
hier: S.  62f.; Aurelius Augustinus: Die christliche Bildung (De doctrina christiana) [426/427], 
Stuttgart 2002, Zweites Buch.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen 19

tellation der Wissensvermittlung. Es wird berichtet, »der Engländer Daniel 
von Morley (1140-1210) [sei], gelangweilt von den einschläfernden Pariser 
Magistern und ihren ›unerträglichen Büchern‹ gen Toledo [aufgebrochen], 
um die wahre, durch die Araber vermittelte Wissenschaft zu suchen.«4 
Diese Wissenschaft war aber nichts anderes als eine eigenständige Über-
lieferungslinie der aristotelischen Schriften, verarbeitet beispielsweise von 
al-Fārābī (ca. 870-950) in seinem Buch Über die Wissenschaf ten. Dieses Buch 
wurde in Toledo sowohl von Gerhard von Cremona (1114-1187) als auch von 
Dominicus Gundissalinus (1110-1190) unter dem Titel De scientiis ins Lateini-
sche übersetzt. Gundissalinus verarbeitete es zudem in seinem eigenstän-
digen Werk De divisione philosophiae (Über die Einteilung der Philosophie), 
das im 13. Jahrhundert eine entscheidende Rolle in der »disziplinären und 
v.a. institutionellen Ausdifferenzierung an der Pariser Universität« spielte.5 
Das entscheidende Moment dieser Traditionslinie liegt nun darin, dass sie 
die Breite der aristotelischen Wissensgebiete integriert zeigt und unter dem 
methodischen Primat der Beweislehre ordnet: Bereits al-Fārābī deutete eine 
Rangfolge der Wissenschaften hinsichtlich dessen an, »in wie strenger Wei-
se die einzelnen Wissenschaften der Beweistheorie des Aristoteles entspre-
chen.«6 Dem folgend greift Gundissalinus »die aristotelischen Überlegungen 
zum Habitus der Apodeixis [Beweis] als der wissenschaftlichen Haltung par 
excellence auf, die er zugleich differenziert in Hinblick auf die verschiedenen 
Beweisformen der einzelnen Wissenschaften hin interpretiert.«7

Diese neue Konstellation konnte für das Verhältnis von christlicher 
Theologie einerseits und antiken Wissensformen und Philosophie anderer-
seits nicht ohne Wirkung bleiben. Der umfassende Geltungsanspruch dieser 

4 � Alexander Fidora: Aristotelische Wissenschaf t als Netzwerk von Wissenschaf ten. 
Die Rezeption der aristotelischen Wissenschaf tstheorie bei al-Fārābī und Domenicus 
Gundissalinus. In: Ludger Honnefelder (Hrsg.): Albertus Magnus und der Ursprung der 
Universitätsidee. Die Begegnung der Wissenschaf tskulturen im 13. Jahrhundert und die Entdeckung 
des Konzepts der Bildung durch Wissenschaf t, Weilerswist 2017, S. 77-96, hier: S. 77.

5 � Dominicus Gundissalinus: De divisione philosophiae. Über die Einteilung der Philosophie. Hrsg., 
übers., eingel. und mit Anm. vers. von Alexander Fidora u. Dorothée Werner, Freiburg 
2007, S. 41; vgl. S. 49. 

6 � Franz Schupp: Einleitung. In: Al-Fārābī: Über die Wissenschaf ten. De scientiis. Nach der 
lateinischen Übersetzung Gerhards von Cremona, mit einer Einl. u. kommentierenden 
Anmerkungen hrsg. und übers. v. Franz Schupp, Hamburg 2005, S. XI-LXXXIV, hier S. XLI.

7 � Dominicus Gundissalinus: De divisione philosophiae, Freiburg 2007, S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung in die Wissenschaften 20

systematischen Philosophie und ihre Gewissheit und Wahrheit verbürgende 
Methodologie ließ sich nicht mehr einfach in das platonisch-christliche Bild 
fügen, in dem die Theologie die gegenständlichen Wissensbereiche der artes 
als sapientia (Weisheit) überspannte. Eine Reaktion darauf war der Versuch, 
Teile der aristotelischen Schriften aus den Lehrplänen der Pariser Universi-
tät zu verbannen. Eine andere Strategie bestand darin, sich dieses neue Ver-
fahren zunutze zu machen: Insbesondere in Texten aus dem späten 12. und 
frühen 13. Jahrhundert findet man Versuche, theologische Probleme durch – 
teils ausdrücklich auf Aristoteles rekurrierende – Beweisverfahren zu lösen. 
Hintergrund sind die Auseinandersetzungen mit anderen Glaubensrichtun-
gen und ›Häresien‹, die es der Theologie der Zeit geboten erscheinen ließ, 
neben »Mitteln göttlicher Autorität« auch »gestärkt durch die Waffen not-
wendiger Beweisgründe« ›Irrtümer‹ und ›falsche Lehrsätze‹ zu bekämpfen.8

Mit der Rezeption der aristotelischen Beweis- und Wissenschaftslehre 
eröffnete sich die Möglichkeit, »sich auf einen Boden zu stellen, der nicht 
mehr primär biblisch-historischer und somit kontingenter Natur, sondern 
apriorisch und universalgültig ist, […] mittels lückenloser axiomatischer 
Darlegung«.9 Doch das Schwert der Beweisführung war für die Theologie 
stets ein zweischneidiges: Wenn ein philosophisch fundiertes Verfahren die 
theologische Wahrheit zu sichern vermochte, dann war die übergeordnete 
Stellung der Theologie in ihren Grundfesten zutiefst erschüttert – eine Er-
schütterung, die letztlich mit einem modernen Wissenschaftsverständnis 
zugleich die Idee der Universität hervorbrachte – wie es treffend beschrie-
ben wurde: Die Theologie, die die »primär texthermeneutisch orientierte 
Schriftauslegungstradition seit Augustinus« durch begriff lich-deduktive 
Vorgehensweisen ersetzt hatte, sah sich in einem zweiten Schritt gezwun-
gen, »in ihrem deduktiven Fortschreiten früher oder später auch die Inhalte 
der diversen philosophischen Traktate in Betracht zu ziehen, in denen Aris-
toteles seine umfassende Deutung der Natur, des Menschen und der Wirk-
lichkeit in ihrer Gesamtheit entwirft.« Die Annahme einer einheitlichen 
Methode führte somit – wir folgen hier den Ausführungen von Martina Rös-
ner – dazu, »dass nun auch Gott als Gegenstand der Theologie prinzipiell 
mittels derselben Kategorien erkannt werden kann, die für jede andere Form 

8 � Mechthild Dreyer: More Mathematicorum. Rezeption und Transformation der antiken Gestalten 
wissenschaf tlichen Wissens im 12. Jahrhundert, Münster 1996, S. 149; vgl. insgesamt S. 144-167. 

9 � Martina Roesner: Amor Scientiae und Studium generale. Weilerswist 2017, S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen 21

wissenschaftlicher Gegenständlichkeit überhaupt Gültigkeit besitzen.« Und 
diese neue Konstellation schlägt sich auch institutionell nieder: 

»Die Tatsache, dass selbst in der christlichen Theologie keine grundlegend 
andere facultas cognoscendi zum Einsatz kommt als in den übrigen Wissen-
schaf ten, ist somit die ideelle Voraussetzung dafür, dass auch im Rahmen 
der Universität die im institutionellen Sinne verstandene facultas theologica 
nicht über, sondern neben den anderen Fakultäten zu stehen kommt und nur 
noch im Rahmen des ihr eigenen Gegenstandsgebiets, nicht jedoch im Hin-
blick auf die anderen wissenschaf tlichen Disziplinen eine Urteilskompetenz 
in Bezug auf die Relevanz und Gültigkeit des jeweiligen wissenschaf tlichen 
Diskurses besitzt«.10

2.	 Episteme: Der Anfang von Wissenschaft?

Doch halten wir kurz inne – wovon sprechen wir? Es geht uns um Wis-
senschaft(en) in unserer gegenwärtigen Situation. Um diese im Ansatz zu 
verstehen, haben wir einen Blick geworfen in die Zeit um 1200 als einer 
zentralen Umbruchsphase. Es findet sich zwar schon in dieser Zeit ein 
mittelhochdeutsches Wort wizzen(t)schaf t, das ganz allgemein »Wissen, 
Kenntnis, Kunde« bezeichnete.11 Der Diskurs um 1200 wurde jedoch nicht 
deutschsprachig, sondern lateinisch geführt. Vokabeln wie doctrina (Leh-
re), artes (Künste) und disciplina spielten hier eine Rolle. Geprägt wurde die 
Transformation um 1200 aber vom Begriff der scientia12, ein Wort, das sich 
im Englischen und den romanischen Sprachen als science, cientia, ciencia, 
szientia erhalten hat. Scientia wiederum, das vom Verb scire (wissen; etymo-
logisch von scheiden, unterscheiden) her gebildete Substantiv, diente schon in 
der Antike zur Übersetzung der griechischen Vokabel episteme. Als nun mit 
der Übersetzung der Zweiten Analytik die episteme in einer schärferen und 

10 � Martina Roesner: Amor Scientiae und Studium generale, Weilerswist 2017, S. 75f.
11 � Siehe Eintrag ›Wissen‹ in: Etymologisches Wörterbuch des Deutschen. Q – Z; erarbeitet von 

einem Autorenkollektiv des Zentralinstituts für Sprachwissenschaf t und der Leitung von 
Wolfgang Pfeifer, Berlin 1989, S. 1984.

12 � Vgl. hierzu den Eintrag ›Wissenschaf t‹ in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hrsg. v. 
Joachim Ritter, Bd. 12, S. 902-948, hier insbes. S. 903f f.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung in die Wissenschaften 22

spezifischeren Bedeutung erschien, da prägte sich auch scientia in diesem 
Sinne aus. Heißt dies jedoch, dass moderne Wissenschaft auf scientia und 
scientia auf episteme zurückgeht? 

In der Wissenschaftsphilosophie und Philosophie der Antike wird dies 
als selbstverständlich angenommen und fraglos reproduziert. Episteme wird 

– häufig recht inkonsequent – ins Deutsche mal als Wissen, mal als Wis-
senschaf t übersetzt. Wo es als Wissenschaf t übersetzt und verhandelt wird, 
scheint es zuweilen so, als ob alle Bereiche geistiger Tätigkeit als Wissen-
schaft gelten, meist aber, dass nur speziell jene Erkenntnis, die zu sicherem 
Wissen notwendiger Verhältnisse führt, mit diesem Begriff zu bezeichnen 
sei. Aristoteles hatte sich hier viel klarer ausgedrückt als seine Interpreten: 
Diese nämlich ergänzen bereits in den Übersetzungen das Wort Wissenschaf t 
an Stellen, an denen es im griechischen Text gar nicht steht und übersetzen 
zudem ganz unterschiedliche aristotelische Begriffe mit Wissen und Wissen-

BASISWISSEN 1: Episteme im Kontext

Episteme ist das griechische Wort, das ins Lateinische mit scientia und im 
deutschen mit den Vokabeln Wissenschaf t und Wissen, in die romanischen 
Sprachen und ins Englische mit science, cientia, ciencia, szientia übersetzt 
wird. In diesen Übertragungen spiegelt sich eine Traditionslinie der Auf-
fassung von Wissenschaftlichkeit wider, die Wissenschaft mit logischer 
Beweisführung (apodeixis; demonstratio) identifiziert. Um die Komplexität 
dieses Überlieferungsgeschehens zu verstehen, ist es allerdings wichtig, 
sich die Eigenständigkeit und Besonderheit des griechischen Konzepts 
vor Augen zu führen. Eine Passage aus der Nikomachischen Ethik (einem 
späten Werk des Aristoteles), macht den Gesamtzusammenhang klar, wie 
er in die abendländische Tradition eingegangen ist:

Fünf geistige Bereiche seien es, die dem Menschen Wahrheit erschlie-
ßen: »Kunst [techné], Wissenschaft [episteme], Klugheit [phronesis], Weis-
heit [sophia] und Verstand [nous]«. Bereits in der Wortstellung zeigt sich 
in dieser Eröffnung episteme als ein Vermögen unter anderen. Und zwar: 

»Was die Wissenschaf t [episteme] sei, erhellt, wenn wir die Worte genau 
nehmen [...], aus folgendem. Wir alle halten dafür, daß das, was man 
weiß, sich nicht anders verhalten kann, was sich aber anders verhalten 
kann, von dem weiß man, sobald man es nicht mehr vor Augen hat, nicht, 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen 23

schaf t. Dies hat den Effekt, dass bereits in die Übersetzungen an vielen Stel-
len sich moderne Vorstellungen von Wissenschaft eingeschlichen haben, die 
sich erst hunderte von Jahren später allmählich ausbildeten.

Episteme als ein bestimmter Ausschnitt der Erkenntnisformen des Men-
schen ist aber noch in anderer Hinsicht etwas ganz anderes als Wissenschaft 
im modernen Sinne: Sie umfasst nämlich weder die Erfahrung (empeiría), 
auf der sie gleichwohl basiert, noch das Wissen um die Prinzipien (arché), 
von denen sie in der Beweisführung ausgeht. Beides findet sich in modernen 
Vorstellungen von Wissenschaft aber unbedingt integriert. Zu beiden Punk-
ten später mehr. Die Überzeugung, dass es eine einzige Wissensform gibt, 
die der einzige und alleinige Weg zu wahrer Erkenntnis ist – diese für die 
Moderne typische Vorstellung – ist also jedenfalls nicht aristotelisch. Unsere 
heutige Situation ist viel enger an die Entwicklungen um 1200 gebunden als 
an den aristotelischen Begriff der epistéme.

ob es noch ist oder nicht. Mithin ist, was Gegenstand des Wissens ist, aus 
Notwendigkeit. Mithin ist es ewig; denn alles, was schlechthin aus Not-
wendigkeit ist, ist ewig, das Ewige aber ist ungeworden und unvergäng-
lich.« (Aristoteles, Nikomachische Ethik, 6. Buch, 3.2, 1139b, 18f f.)

Und weiter:
»Was sich anders verhalten kann, ist teils Gegenstand des Herstellens 

[poiesis], teils Gegenstand des Handelns [praxis]«. Klugheit im Handeln 
und Kunstfertigkeit im Hervorbringen stehen gemäß dieser Konzeption 
als durch ›Vernunft‹ geleitete – wörtlicher wäre: logos-basierte – Haltun-
gen [hexis] auf gleicher Stufe neben der episteme, die ihrerseits einen be-
stimmten Umgang mit dem logos pf legt. 

Für Aristoteles steht also episteme neben anderen Bereichen von Er-
kenntnis und Vernunft im menschlichen Leben. Wissen, in unserem heu-
tigen Gebrauch des Wortes, findet sich in allen diesen Bereichen, episteme 
ist dagegen aus der Perspektive unseres heutigen Sprachgebrauchs eine 
sehr spezielle Form von Wissen, ein Wissen von Gegenständen, unter der 
Voraussetzung, dass sie nicht anders sein können. Wer Wissenschaft in 
dieser Traditionslinie betrachtet, impliziert auch ein solches Bild von Er-
kenntnisgegenständen als notwendige und zeitlose Gegebenheiten (sub 
specie aeternitatis – in der Gattung des Ewigen (Spinoza)).

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung in die Wissenschaften 24

3.	 Die Verallgemeinerung der Episteme: 
	 Wissenschaft als Beweisen

Nimmt man ein beliebiges wissenschaftsphilosophisches Studienbuch der 
Gegenwart zur Hand und schlägt nach, was unter einer wissenschaftlichen 
Erklärung zu verstehen sei, so trif ft man üblicherweise auf eine solche Dar-
stellung:13

G: Alle Metalle leiten Strom (Vx (Mx > Sx))
A: Diese Vase ist metallisch (Ma)
E: Diese Vase leitet Strom (Sa)

Die so darstellbare Form der wissenschaftlichen Erklärung wird nach Carl 
Gustav Hempel und Paul Oppenheim, die 1948 einen seitdem tausende Mal 
zitierten Text zu diesem Thema verfassten, das HO-Schema oder auch das 
Deduktiv-Nomologische (DN) Modell der Erklärung genannt. Die Gründe, 
warum dieser Ansatz in der Mitte des 20. Jahrhunderts eine solche Wirk-
kraft entfalten konnte, liegen in der speziellen Konstellation der Zeit. Sie lie-
gen nicht darin, dass hier etwas bahnbrechend Neues gesagt wäre. Tatsäch-
lich nämlich reproduziert das DN-Modell nichts anderes als das Verfahren 
der apodeixis, wie es Aristoteles in der Zweiten Analytik ausführlich darstellt. 
So analysiert etwa Aristoteles das Phänomen, dass Planeten nicht funkeln, 
so: »es sei etwa C Planeten, B das Nahesein, das A das Nicht-Funkeln; so 
trif ft also das B [Nahesein] auf das C [Planeten] zu und das A [Nicht-Fun-
keln] auf das B [Nahesein], so dass auch das C auf das A zutrif ft [dass also 
Planeten nicht funkeln]«.14 Das Prinzip, dass Lichter, die nahe sind, nicht 
funkeln, vermittelt zwischen den beobachteten Planeten und der Aussage, 
dass sie nicht funkeln, in der Weise, dass die allgemeine Regel die Ursache 
dafür liefert, warum sie nicht funkeln: weil sie nahe sind. Ganz ähnlich wird 
die Mondfinsternis auf die Stellung der Erde und auf die Regel, dass Licht 
durch Gegenstände verringert werden kann, zurückgeführt.15 

13 � Gerhard Schurz: Wissenschaf tliche Erklärung. In: Wissenschaf tstheorie. Ein Studienbuch, 
hrsg. v. Andreas Bartels u. Manfred Stöckler, Paderborn 2007, S. 69-88, hier S. 72.

14 � Aristoteles: Lehre vom Beweis oder Zweiten Analytik (Organon IV), übers., mit einer Einl. u. 
Anm. hrsg. v. Wolfgang Detel, Hamburg 2011, Buch I, 13, 78b.

15 � Aristoteles: Lehre vom Beweis oder Zweiten Analytik, Buch II, 2, 90a.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen 25

Es ist angemerkt worden, dass die Wiederentdeckung der Idee der aris-
totelischen Beweislehre »in der analytischen Philosophie des 20. Jahrhun-
derts [nur] aufgrund historischer Ignoranz als bedeutende Innovation ge-
feiert« werden konnte.16 Andere vertreten die Ansicht, das DN-Modell sei als 
eine genauere Ausführung der aristotelischen Überlegungen zu betrachten.17 
Doch es bleibt dabei: die Grundfigur des Verfahrens, das heute erklären heißt, 
ist das aristotelische Beweisen, die apodeixis. Bis in die Gegenwart ist der 
Zusammenschluss von apodeixis–erklären–Wissenschaf t in weiten Bereichen 
der Wissenschaftsphilosophie schlicht vorausgesetzt: »Die Entdeckung der 
Möglichkeit von Beweis ist zugleich die Entdeckung der Möglichkeit von 
Wissenschaft«, liest man etwa in einem einschlägigen Lexikonartikel.18

Philosophiegeschichtlich lässt sich diese bemerkenswerte Kontinuität 
gut nachvollziehen. Ausgehend von den Interpretationen der Zweiten Analytik 
im 13. Jahrhundert wurde das Motiv des Erschließens von Wirklichkeit mit-
tels logischer Ableitung zum Standard dessen, was an Universitäten unter 
scientia verstanden wurde. Die im 13. Jahrhundert etablierte Vorstellung von 
Wissenschaften als axiomatisch-deduktive Systeme findet sich wieder bei 
Petrus Ramus (1543) und René Descartes, der in seinen Regulae ad directionem 
ingenii (vor 1628) schreibt, dass Wissenschaft aus Prinzipienkenntnis und 
Deduktion bestehe; Deduktion verstanden als Erkenntnis, die »aus anderem 
sicher Erkannten mit Notwendigkeit erschlossen wird.«19 Thomas Hobbes 

16 � Wolfgang Detel: ›Einleitung‹ zu: Aristoteles: Lehre vom Beweis oder Zweite Analytik, 2011, S. 
XXXII, Fn. 46.

17 � Vgl. Schurz: ›Wissenschaf tliche Erklärung‹ 2007, S. 69.
18 � Vgl. hierzu den Eintrag ›Beweis‹ in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hrsg. v. Joachim 

Ritter, Bd. 1, S. 882-886, hier S. 885.
19 � Descartes anerkennt nur zwei Formen von Erkenntnis: Prinzipienerkenntnis durch 

Intuition und Deduktion; zum Verhältnis der beiden gibt folgende Textstelle Aufschluss: 
»weshalb wir hier außer der Intuition noch eine andere Art der Erkenntnis angefügt 
haben, die durch Deduktion geschieht, worunter wir all das verstehen, was aus etwas 
anderem sicher Erkannten mit Notwendigkeit erschlossen wird. Aber das musste so 
geschehen, weil das meiste zuverlässig gewußt wird, obgleich es selbst nicht evident 
ist, wofern es nur aus wahren und erkannten Prinzipien durch eine zusammenhängende 
und nirgendwo unterbrochene Tätigkeit des Denkens, welches das einzelne deutlich in 
der Intuition sieht, deduziert ist, nicht anders als wenn wir das letzte Glied einer langen 
Kette mit dem ersten zusammenhängend erkennen, obgleich unsere Augen nicht mit 
einem und demselben Blick auf alle Zwischenglieder, von denen jener Zusammenhang 
herrührt, achten, wenn sie sie nur alle eins nach dem anderen durchmustert haben, und 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung in die Wissenschaften 26

bezeichnet (1651) Wissenschaft als Verknüpfung »zu Syllogismen, den Ver-
bindungen einer Behauptung mit einer anderen, bis wir alles kennen«, und 
stellt klar: »Und eben dies nennt man Wissenschaft.«20 Das Konzept einer 
deduktiv verfahrenden Wissenschaft zieht sich, mit einigen Schwankungen, 
durch bis in die Philosophie des 20. Jahrhunderts, in dessen logisch-empiris-
tischer Tradition das DN-Modell wissenschaftlichen Erklärens steht.

Doch was hat es mit der Idee von Wissenschaft als Beweistätigkeit auf 
sich? Im Kanon der Wissenschaftsphilosophie ist die Verknüpfung von Wis-
senschaft und Beweisen so omnipräsent und selbstverständlich, dass es fast 
unmöglich scheint, Wissenschaft in irgendeiner Weise anders zu denken. 
Und doch zeigen sich Bruchlinien in diesem Gefüge, sobald man etwas näher 
hinsieht. Diese Bruchlinien haben mit dem Verhältnis von Logik und Mathe-
matik ebenso zu tun wie mit den Begriffen Erfahrung, Empirie und Experi-
ment. Auf diese einschneidenden, aber nicht ganz einfach zu sortierenden 
Unterschiede kommen wir später zu sprechen. Ein Unterschied aber scheint 
ganz deutlich und unproblematisch zu sein. Wir kennen ihn z.B. schon aus 
der Einteilung von Schulen und Fächern und es sieht so aus, als würde er 
ganz natürlich eine Einteilung der Welt der Wissenschaften in zwei Berei-
che abbilden: den Bereich der Natur- und den Bereich der Geisteswissen-
schaften. In den Naturwissenschaften wird erklärt, so heißt es, und in den 
Geisteswissenschaften verstanden. Erklären und Verstehen: zwei Verfahren, 
die auf zwei Gattungen von Gegenständen abgestellt zu sein scheinen. Ganz 
einfach – aber ist das wirklich so natürlich und einfach? Was hat es mit die-
ser Zweiteilung auf sich? Wie kam es dazu?

wir uns erinnern, daß die einzelnen Glieder mit ihren Nachbargliedern vom ersten bis 
zum letzten zusammenhängen.« Intuitio bestimmt Descartes of fensichtlich im Anschluss 
an das antik griechische Konzept des geistigen Erfassens, nous (vgl. Kurt von Fritz: Die Rolle 
des Noein. Um die Begrif fswelt der Vorsokratiker, Darmstadt 1968. Siehe auch o. BASISWISSEN 
1: Episteme im Kontext): »Unter Intuition verstehe ich nicht das schwankende Zeugnis 
der sinnlichen Wahrnehmung oder das trügerische Urteil der verkehrt verbindenden 
Einbildungskraf t, sondern ein so müheloses und deutlich bestimmtes Begreifen des 
reinen und aufmerksamen Geistes, daß über das, was wir erkennen, gar kein Zweifel 
zurück bleibt«. René Descartes: Regulae ad directionem ingenii. Regeln zur Ausrichtung der 
Erkenntniskraf t, krit. revid., übers. u. hrsg.  v. Heinrich Springmeyer, Lüder Gäbe, Hans 
Günter Zekl, Hamburg, 1973, Regel III, Abs. 8 und 5, S. 17-21.

20 � Thomas Hobbes: Leviathan, Frankfurt a.M. 1994, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen 27

4.	 Deutungskämpfe I: Naturwissenschaften versus 			 
	 Geisteswissenschaften – Erklären gegen Verstehen

Die Standardversion der Geschichte dieser Zweiteilung der Wissenschaften 
sieht so aus: Die Naturwissenschaften hatten sich mit ihren Forschungen seit 
Kepler, Galilei und Newton bereits als Wissenschaften etabliert. Als dann im 
19. Jahrhundert Sprach-, Geschichts- und Gesellschaftswissenschaften auf 
den Plan traten und sich ebenfalls als Wissenschaften zu behaupten such-
ten, lehnten sie das Erklärungsmodell der Naturwissenschaften mit seinen 
Ableitungen aus allgemeinen Naturgesetzen ab und konturierten eine neue 
wissenschaftliche Methode, nämlich das Verstehen.21 

An solchen geläufigen Erzählungen ist viel Wahres, doch meist genü-
gen sie nicht, um begreif lich zu machen, wo der entscheidende Punkt liegt. 
Wenn das Motiv des Erklärens – soweit wir bisher sehen – im Beweisen, also 
in der zwingenden Ableitung aus allgemeinen Prinzipien und Gesetzen be-
steht, worin besteht dann das Motiv des Verstehens? Was macht Verstehen 
aus? Bei der Charakterisierung kommen schnell wertende Vokabeln ins 
Spiel: naturwissenschaftliches Erklären gilt als ›exakt‹, geisteswissenschaft-
liches Verstehen als ›vage‹; im Erklären gehe es rational zu, Verstehen habe 
dagegen mit Einfühlung zu tun. Solche Wertungen verknüpfen sich mit der 
Frage, ob Verstehen überhaupt als wissenschaftliches Verfahren gelten kann. 

Im Jahr 1862 stellte Johann Gustav Droysen, einer der bedeutenden His-
toriker des 19. Jahrhunderts, fest: 

»wenn es eine Wissenschaf t der Geschichte geben soll, [muss] diese ihre 
eigene Erkenntnisart, ihren eigenen Erkenntnisbereich haben […]; und glück-
licherweise gibt es zwischen Himmel und Erde Dinge, die […] nicht erklärt, 
sondern verstanden werden wollen.«22 

21 � Vgl. zu einer Darstellung aus der Perspektive philosophischer Wissenschaf tstheorie: 
Georg H. von Wright: Erklären und Verstehen, Frankfurt a.M. 1993 (3. Aufl.). 

22 � Johann Gustav Droysen: Historik. Rekonstruktion der ersten vollständigen Fassung der 
Vorlesungen (1857), Grundriß der Historik in der ersten handschrif tlichen (1857/1858) und 
in der letzten gedruckten Fassung. Textausgabe v. Peter Leyh, Stuttgart/Bad Cannstatt 
1977, Beilage: ›Erhebung der Geschichte zum Rang einer Wissenschaf t‹, S.  451-469, hier 
S. 461.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung in die Wissenschaften 28

Jede Wissenschaft sei »eine Betrachtungsweise«.23 Die Physik betrachte 
ihren Gegenstand als »das im Wechsel Gleiche […]: die Regel, das Gesetz, den 
Stoff, die Raumerfüllung«24; die Geschichtswissenschaft dagegen das »im 
Gleichen Wechselnde« – zwei Weisen der Betrachtung.

Gut dreißig Jahre später, in seiner Rektoratsrede Geschichte und Naturwis-
senschaf t von 1894, wird Wilhelm Windelband Droysens Überlegungen auf-
nehmen und mit den Begriffen nomothetisch und idiographisch ebenfalls zwei 
nicht gegenstandsbedingt, sondern methodisch verschiedene wissenschaft-
liche Verfahrensweisen unterscheiden. Der Unterschied ist ein Unterschied 
der Richtung: während in den Naturwissenschaften »das einzelne gegebene 
Objekt« nur als »Typus, als Spezialfall eines Gattungsbegriffs […] zur Einsicht 
in eine gesetzmäßige Allgemeinheit« relevant sei, betrachte die Geschichts-
wissenschaft »ein Gebilde der Vergangenheit in seiner ganzen individuellen 
Ausprägung«.25 Wie Droysen sieht Windelband den Unterschied der beiden 
Typen von Wissenschaft nicht als sachlichen, sondern als einen Unterschied 
in der Sicht- und Herangehensweise: 

»Es bleibt möglich und zeigt sich in der Tat, dass dieselben Gegenstände 
zum Objekt einer nomothetischen und daneben auch einer idiographischen 
Untersuchung gemacht werden können. Das hängt damit zusammen, dass 
der Gegensatz des Immergleichen und des Einmaligen in gewissem Betracht 
relativ ist. Was innerhalb sehr grosser Zeiträume keine unmittelbar merkli-
chen Veränderungen erleidet und deshalb auf seine unveränderlichen For-
men hin nomothetisch behandelt werden darf, kann sich darum doch vor 
einem weiteren Ausblick als etwas nur für einen immerhin begrenzten Zeit-
raum Gültiges, d.h. als etwas Einmaliges erweisen.«26

Beispiele, die Windelband anführt, sind Formgesetze von Sprachen, die Phy-
siologie, Formationen der Geologie und die »Entwicklungsgeschichte« der 
Lebewesen.27 Damit wird die Pointe Windelbands klar: Ein wissenschaft-

23 � Droysen: Historik. Beilage ›Natur und Geschichte‹, S. 470-479, hier S. 477.
24 � Droysen: Historik. Beilage ›Natur und Geschichte‹, S. 470-479, hier S. 474.
25 � Wilhelm Windelband: Geschichte und Naturwissenschaf t, Straßburger Rektoratsrede 1894, 

Straßburg 1904, S. 16.
26 � Windelband: Geschichte und Naturwissenschaf t, S. 12.
27 � Vgl. Windelband: Geschichte und Naturwissenschaf t, S. 12f.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen 29

liches Phänomen, wie z.B. die Entstehung des Lebens, kann entweder als 
historisches Ereignis aufgefasst und beschrieben werden – man versucht 
dann diesen Prozess, wie er sich tatsächlich zugetragen hat, möglichst de-
tailliert und umfassend zu rekonstruieren –, oder aber als gesetzmäßiger 
Zusammenhang erklärt werden – was bedeutet, die Bedingungen zu formu-
lieren, unter denen Leben immer und auf die gleiche Weise entstehen würde. 
Es ist eine Frage des Erkenntnisinteresses, der Blickrichtung, der inneren 
Ausrichtung und Struktur – damit scheint der Gedanken auf, dass es Unter-
schiede der Typen von Wissenschaft gibt.

Doch, weit davon entfernt, eine Gleichwertigkeit unterschiedlicher Typen 
zu akzeptieren, blieb die Idee der Wissenschaft ein umkämpftes Feld. Zu-
nächst hat sich der englische Sprachgebrauch seit Mitte des 19. Jahrhunderts 
mehr und mehr auf eine Seite gestellt: Science hießen zumeist nur noch die Na-
turwissenschaften vom Typ Physik, alle anderen Disziplinen fielen unter Hu-
manities.28 Und diese Verengung des Begriffs hatte weitreichende Folgen. In 
England nämlich ging es seitdem nicht um das Verhältnis von zwei Arten von 
Wissenschaft, es ging nicht um ein Verhältnis auf Augenhöhe, es ging viel-
mehr um einen Kampf zwischen zwei kulturellen Idealen: dem der naturwis-
senschaftlich-technischen und dem der klassisch-humanistischen Erziehung. 

Nicht zwei Arten von Wissenschaften, sondern zwei Kulturen prallten hier 
aufeinander – und dies war, als C. P. Snow 1959 den Begriff von den Two Cultu-
res prägte, längst vorbereitet. Bis Mitte des 19. Jahrhunderts nämlich war die 
klassische Bildung als »proper education of a gentleman«29 an den englischen 
Universitäten allein bestimmend. Erst 1850 wagte Cambridge, einen Kurs in 
natural science anzubieten. 1880 forderte dann Thomas H. Huxley, ein Biologe 
in den Fußstapfen von Darwin und Hume, das klassizistische Bildungsideal 
heraus und klagte eine Anerkennung der Naturwissenschaften in ihrem geis-
tigen Wert und in ihrem Beitrag zum nationalen Wohlstand ein.30 Wie im Fall 
Snows einige Jahrzehnte später folgte prompt eine Antwort von Seiten der eta-

28 � Zur Geschichte des Gegensatzes von Science und Humanities vgl. Benjamin R. Cohen: 
Science and humanities: across two cultures and into science studies. In: Endeaver, 1(2001), 
S. 8-12.

29 � Stefan Collini: Introduction. In: C. P. Snow: The two Cultures, Cambridge University Press 
1998, S. vii-lxxii, hier S. xiii

30 � vgl. Collini, 1998, S. xiv.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung in die Wissenschaften 30

blierten Bildung: Der »leading man of letters in Victorian England«31, Matthew 
Arnold, konzedierte, dass beide, Wissenschaft und klassische Bildung, ihren 
Platz haben sollten, dass aber, zur Heranbildung eines »educated man«32 das 
Studium der Literatur, insbesondere der antiken Literatur unverzichtbar sei. 

Damit war der Rahmen vorgezeichnet für den Einsatz C. P. Snows, der in 
seinem scharfen Plädoyer eben nicht zwei Typen der Wissenschaft einander 
gegenüberstellte, sondern zwei Kulturen, von denen eine das neue Selbstbe-
wusstsein der modernen Naturwissenschaften repräsentierte, die andere die 
untergehende Welt der gesellschaftlichen Eliten mit ihren traditionellen Bin-
dungen und ihren aristokratischen und großbürgerlichen Bildungsidealen. 

Und dieser Unterschied zwischen Science einerseits und gehobener Bil-
dung andererseits liegt auch noch den Debatten um Wissenschaft zugrunde, 
die in den 1990er Jahren unter dem Titel Science Wars zuerst in den USA ge-
führt, dann auch international zum Thema wurden. Zwar spielen hier auch 
andere Motive eine Rolle – nämlich die Weise, in der Naturwissenschaften 
in der Perspektive postmodernen Denkens verstanden wurden (Stichwort: 
Konstruktivismus – dazu später mehr) – doch ging es noch immer um die 
Kluft zwischen Science einerseits und anderen intellektuellen Feldern ande-
rerseits. Natürlich hatten sich die Machtverhältnisse inzwischen nicht nur in 
den USA gründlich gewandelt. Als in Deutschland das Bundesministerium 
für Bildung und Forschung 2007 ein ›Jahr der Geisteswissenschaften‹ aus-
rief, waren dem ein ›Jahr der Physik‹ (2000), eines der Lebenswissenschaften 
(2001), der Geowissenschaften (2002), der Chemie (2003) der Technik (2004), 
wieder der Physik (2005) und der Informatik (2006) vorangegangen, das Jahr 
der Mathematik folgte; Geisteswissenschaften als ein einziger großer Topf 
und unter ferner liefen, wobei Sozialwissenschaften ganz fehlten.

 
Muss man also sagen, dass die Konkurrenz zwischen Erklären und Verste-
hen nur eine Episode war? Dass Wissenschaft nun weltweit zu natural sci-
ence zusammengeschmolzen ist? Ein Blick in die Realität der Universitäten 
und Forschungseinrichtungen zeigt ein völlig anderes Bild: geistes- und 
sozialwissenschaftliche Disziplinen und Studiengänge f lorieren neben na-
turwissenschaftlichen in großer Breite und Intensität. Ist es also nur eine 
merkwürdige Prägung des Blicks, eventuell bestimmt durch die angelsäch-

31 � Collini, 1998, S. xiv
32 � Collini, 1998, S. xiv

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen 31

sische Situation und Debatte, die dieses Faktum so leicht vergessen und die 
Verknüpfung so geläufig macht, dass sie sich fast automatisch einstellt: wer 
Wissenschaft denkt, denkt – zuerst und zumeist – Naturwissenschaft. Was 
ist zu tun, um diesen heimlichen Automatismus aufzubrechen? Jedenfalls ist 
es nötig, sich die Seite des Verstehens gründlicher anzusehen, zu begreifen, 
wie sie in sich strukturiert ist, wie sie sich im 19. Jahrhundert als alternative 
Wissenschaftsform konstituierte und wie sie zu dem steht, was sich im 12. 
und 13. Jahrhundert als scientia herausschält.

5.	 Quellen moderner Wissenschaften II:  
	 Die Tradition von Hermeneutik und Interpretation

Als sich zu Beginn des 13. Jahrhunderts in Paris, Bologna, Oxford und ande-
ren Städten Universitäten zu formieren begannen und sich durch die Rezep-
tion der Zweiten Analytik ein neuer Begriff von Wissenschaft als Beweisfüh-
rung ausprägte, war das Feld, in dem dies stattfand, natürlich schon bestellt. 
Denn Erkenntnis, auf die es ankommt, war Erkenntnis im Modus von Text-
verstehen, von Hermeneutik und Interpretation.

Auch hier vordergründig eine erstaunliche Kontinuität: Sowohl das grie-
chische Verb hermeneuein als auch das lateinische Verb interpretari bezeichnen 
übersetzen, deuten, vermitteln, auslegen. Während die griechische Vokabel theo-
retisch marginal blieb,33 wurde sowohl in der lateinischen Philologie und Rhe-
torik als auch insbesondere in der Jurisprudenz das Verb interpretari mitsamt 
seinen Ableitungen interpres und interpretatio »seit Plautus [254-184] ständiger 
Besitz der gesamten lateinischen Literatur«.34 Des Weiteren wurde die aristo-
telische Schrift Peri Hermeneias (dt. Lehre vom Satz)35 ins Lateinische mit De In-

33 � Hans-Georg Gadamer führt in seinem Artikel Hermeneutik (Historisches Wörterbuch der 
Philosophie, hrsg. v. Joachim Ritter, Bd. 3, S. 1062-1073) nur wenige verstreute Textstellen auf. 

34 � Manfred Fuhrmann: Interpretatio. Notizen zur Wortgeschichte. In: Sympotica Franz 
Wieacker, Göttingen 1970, S. 80-110, hier S. 81.

35 � Ob der Titel von Aristoteles stammt, ist umstritten, auch der Zusammenhang zur 
Themenstellung der Interpretation ist nur, aber immerhin, indirekt zu rekonstruieren. 
Vgl. Meinrad Böhl/Wolfgang Reinhard/PeterWalter (Hrsg.): Hermeneutik: Die Geschichte 
der abendländischen Textauslegung von der Antike bis zur Gegenwart, Wien u.a. 2013, S. 14-15.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung in die Wissenschaften 32

terpretatione übersetzt, ebenso die Vokabel hermeneia aus der Paulus Textstelle 
1. Korinther 12,10 in der Vulgata (um 400 n. Chr.) mit interpretatio.36

Gegenstände der Praxis interpretari sind stets Texte oder textförmig ge-
dachte Strukturen, die der besonderen Vermittlung bedürfen. Dies wird in 
zahllosen Belegstellen deutlich, z.B. wenn Cicero erklärt, dass für das wahre, 
naturrechtliche Gesetz »nicht nach einem Erklärer oder Ausleger [explana-
tor aut interpres]« gesucht werden müsse37 oder, etwa 600 Jahre später, wenn 
in den von Iustitian in Auftrag gegebenen Institutionen (entworfen als Ein-
führung und Lehrbuch des römischen Rechts) zu lesen ist: »Von Alters her 
war es nämlich so eingerichtet, dass es Männer gab, die das Recht öffentlich 
auslegen sollten [publice interpretarentur]«.38 Diese Longue-Durée-Konti-
nuität, die sich beliebig über Bacon in die Neuzeit mit Belegstellen verlän-
gern ließe,39 zeigt, dass eine bestimmte Konzeptualisierung von Erkenntnis 
nicht erst in der modernen Bibelauslegung und Philologie, sondern schon 
mit der Rezeption insbesondere der lateinischen Juristik und Rhetorik sich 
als eine eigenständige Könnerschaft, eine ars etabliert hatte. 

6.	 Verstehen als Arbeit an sich selbst  
	 und den eigenen Konzepten 

Für die Tradition der christlichen Hermeneutik spielte De Doctrina Christiana, 
ein Werk, das Augustinus um 400 n. Chr. verfasste, eine entscheidende Rol-
le.40 Der Titelbegriff doctrina ist nicht leicht zu übersetzen, da es in dem Werk 
weniger um eine Lehre im Sinne einer Doktrin, denn um eine methodische 
Ref lexion geht.41 Diese Methode setzt Augustinus explizit ins Verhältnis zu 
scientia, die er als eine bestimmte Stufe in den Erkenntnisweg der doctrina 

36 � Vgl. Gerhard Kurz: Hermeneutische Künste. Die Praxis der Interpretation, Stuttgart 2018, S. 7.
37 � Marcus Tullius Cicero: De re publica. Vom Staat. Übers.u. hrsg.  v. Michael von Albrecht, 

Stuttgart 2013, 3. Buch, Kap. 22; S. 201.
38 � Corpus Iuris Civilis. Die Institutionen, hrsg. v. Rolf Knütel, Berthold Kupisch, Sebastian Lohsse 

u. Thomas Rüfner, Heidelberg u.a. 2013 (4. Aufl.), Erstes Buch, Zweiter Titel, 8, S. 4.
39 � Vgl. hierzu: Kurz: Hermeneutische Künste 2018; Böhl u.a.: Hermeneutik 2013.
40 �  Zur Rolle von Augustinus in der Hermeneutik vgl. Böhl u.a.: Hermeneutik 2013, S. 162-164.
41 � Karla Pollmann: Nachwort. In: Aurelius Augustinus: Die christliche Bildung (De doctrina 

christiana). Übersetzung, Anmerkung und Nachwort v. Karla Pollmann, Stuttgart 2013, 
S. 260f.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen 33

integriert. Unter scientia fallen sämtliche Wissensdisziplinen der Antike wie 
Geschichtsschreibung, Astronomie, Dialektik und Mathematik. Doch keine 

BASISWISSEN 2: Hermeneutik – verstehende Wissenschaft

Der Begriff Hermeneutik wurde im 17. Jahrhundert eingeführt zur 
Bezeichnung eine Methoden- oder Kunstlehre des Verstehens (Ers-
ter Titel: Hermeneutica Sacra sive Methodus exponendarum S. Literarum, 
Dannhauer 1654). Mit ›Kunst‹ ist hier im Anschluss an das griechische 
techné und das lateinische ars eine Könnerschaft gemeint, die eine in-
nere Systematik aufweist, somit lehr- und lernbar ist. Im Anschluss 
an diesen Impuls entwickelte sich eine umfassende Tradition der 
Verstehenslehren, die mit dem Begriff der Hermeneutik assoziiert 
war. Sie bündelte die Traditionsstränge der antiken und mittelalter-
lichen Interpretationslehren wie sie in der Philosophie, Philologie, 
Juristik und Rhetorik bereits vorhanden waren. 

Begriff lich und systematisch nahm sie dabei ein Grundmotiv aus 
der aristotelischen Schrift Peri Hermeneias in Gebrauch, nämlich das 
Problem der Übermittlung und des Nachvollzugs eines ursprüngli-
chen Satzsinns. Als eine Bewegung der Systematisierung und Ver-
wissenschaftlichung prägte sie schon früh die hermeneutischen 
Grundmotive: die Interpretation aus der Beziehung von Teil und 
Ganzem, die sich anpassende, nachahmenden Rekonstruktion und 
die kritische Ref lexion, auch des eigenen Standpunkts. 

Im 19. Jahrhundert wurde die philologische Hermeneutik 
(Schleiermacher) und die juristische Hermeneutik (Savigny) syste-
matisch ausgebaut, daneben entstand eine hermeneutische, inter-
pretative Geschichtswissenschaft (Droysen); im 20. Jahrhundert eine 
›Verstehende Soziologie‹ (Weber) und ›Hermeneutische Ethnologie‹ 
(Geertz). Die ›Philosophische Hermeneutik‹ (Heidegger, Gadamer, 
Ricoeur, Taylor) entfaltet eine Interpretation des menschlichen Welt-
verhältnisses als eines, das von Grund auf durch Verstehen konstitu-
iert wird. In ihrer Weiterentwicklung wurden auch das Nicht-Verste-
hen und die Grenzen des Verstehens zu zentralen Themen.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung in die Wissenschaften 34

dieser Disziplinen ist für Augustinus Selbstzweck, sie stellen lediglich Kon-
textwissen zum Verständnis der Heiligen Schrift bereit.

Das antike Motiv der Deutungsbedürftigkeit von Texten wird in der 
christlichen Tradition so transformiert, dass deren Interpretationsbedürf-
tigkeit auf eine Steigerung des Erkenntnisbemühens hin angelegt ist. Au-
gustinus beantwortet die Frage danach, warum Gottes Rede mit dunklen 
Stellen und Allegorien versetzt sei, so: 

»Die nämlich nicht geradewegs finden, was sie suchen, mühen sich unter 
Hunger ab. […] Denn prächtig und heilsam hat der Hl. Geist die Hl. Schrif t 
so umgeformt, dass er mit klareren Stellen dem Hunger begegnet, mit den 
dunkleren aber den Überdruß vertreibt. Fast nichts nämlich wird in jenen 
dunklen Stellen aufgestöbert, was nicht anderswo in klarster Weise ausge-
drückt gefunden werden kann.«42

Gut tausend Jahre später, inzwischen hatte sich eine protestantische Verste-
henslehre ausgebildet, handelt Matthias Flacius in ganz ähnlicher Weise von 
den »Ursachen der Schwierigkeit der Heiligen Schrift« und kommt zu dem 
Schluss: 

»Vieles ist selbst den Frommen verborgen, damit sie um so eifriger die Hei-
lige Schrif t erforschen und eine klarere Of fenbarung erstreben. […] Schließ-
lich sollen wir hier Gott und seine Mysterien wie in einem Rätsel und unvoll-
kommen erkennen, im anderen Leben aber vollständig und von Angesicht zu 
Angesicht sehen.«43

»Wie in einem Rätsel«: Diese Formulierung bringt ein zentrales Motiv in der 
Tradition der Verstehenslehren zum Ausdruck. Denn wenn ein Erkenntnis-
gegenstand in rätselhafter Weise gegeben ist, dann erfordert dies nicht nur in-
tensive, sich hineinversetzende Beschäftigung mit ihm, es erfordert auch eine 
bestimmte Forschungsweise: Während das Erklären im Sinne des Beweis-

42 � Augustinus: Die christliche Bildung (De doctrina christiana) [426/427], Stuttgart 2002, Zweites 
Buch, VI.7.14, S. 51.

43 � Matthias Flacius Illyricus: De ratione cognoscendi sacras literas. Über den Erkenntnisgrund 
der Heiligen Schrif t, übers., eingel. u. m. Anm. vers. v. Lutz Geldsetzer, [es handelt sich bei 
dieser Textausgabe um den Anfang des zweiten Teils der Clavis scripturae sacris von 1567, 
vgl. das Vorwort des Herausgebers], Düsseldorf 1968, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen 35

schlusses so etwas wie eine geistige Maschine entwirft, in der sich das eine aus 
dem anderen zwangsläufig ergibt, bewegt sich das Rätsellösen im Gestus des 
Suchens. Stets muss nach Möglichkeiten gesucht werden, es muss arrangiert 
und probiert werden, bis sich eine Lösung zeigt. Friedrich Schleiermacher 
drückt die Zugangsweise des Verstehens in der Formulierung aus, dass wir 

»öf ter vom Ende zum Anfang zurückkehren und das Auf fassen ergänzend 
von neuem beginnen; je schwieriger die Gliederung des Ganzen zu fassen 
ist, desto mehr suchend ihr vom Einzelnen aus auf die Spur […] kommen, je 
reichhaltiger und bedeutsamer das Einzelne ist, um so mehr suchend es ver-
mittelst des Ganzen in all seinen Beziehungen [auf fassen].«44

Suchen heißt im Griechischen zetein. Um dieses Moment des Suchens im 
Verstehen herauszustellen, spricht man auch von einer »zetistischen«, einer 
»forschenden« Interpretation.45 Dieses suchende Moment sei nämlich ge-
meint, wenn »in der hermeneutischen Literatur von der Erfahrung, dem 
Wissen, der Kongenialität, dem Takt und ›Fingerspitzengefühl‹, von Intui-
tion und Divinationsgabe des Hermeneuten gesprochen wird«.46 Das Kon-
zept des Forschens stammt nicht aus den Beweislehren, in denen es ums 
Demonstrieren geht, es stammt aus den Verstehenslehren: denn die Worte 
research und forschen bezeichnen eine intellektuelle Haltung des Suchens und 
des Fragens, die dann auftaucht, wenn man wissen will, wie Dinge mitei-
nander zusammenhängen, wie sich aus Teilen ein Gesamtzusammenhang 
ergibt oder woraus ein Zusammenhang besteht. 

Vor diesem Hintergrund ist offensichtlich, welches Spannungsfeld sich 
eröffnete, als die Zweite Analytik zu versprechen schien, über die formale 
Korrektheit logischer Schlüsse hinaus einen Weg zu bieten, auch inhaltlich 
aus wahren Prinzipien auf wahre Folgerungen übergehen zu können. Für 
Augustinus bestand scientia (bestenfalls) in hilfreichen Kenntnissen, nun 
konnte es so scheinen, als ob in scientia selbst der Weg zur Wahrheit liege. 

44 � Friedrich Schleiermacher: Über den Begrif f der Hermeneutik mit Bezug auf F.A. Wolfs 
Andeutungen und Asts Lehrbuch. In: Hermeneutik und Kritik, hrsg. u. eingel. v. Manfred 
Frank, S. 309-346, hier S. 333f.

45 � Vgl. Lutz Geldsetzer: ›Einleitung‹ zu Matthias Flacius Illyricus: De ratione cognoscendi sacras 
literas. Über den Erkenntnisgrund der Heiligen Schrif t, Düsseldorf 1968, S. XIVf f.

46 � Geldsetzer: ›Einleitung‹ 1968, S. XV.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung in die Wissenschaften 36

Genauer: als ob es eine intellektuelle Technik gebe, die, richtig angewandt, in 
gleichsam mechanisch-zwingender Weise Wahrheit freilegt.

Für das Verhältnis von Erklären und Verstehen ist der Kontrast zwischen 
einer scientia, die als Technik Wahrheiten demonstriert und einer sapientia, 
die als Einsicht aus einem Weg der Selbstveränderung und Selbstläuterung 
resultiert, von grundlegender Bedeutung. Denn es ist dieses Moment der 
Selbstveränderung des Erkennenden in der Erkenntnis, das als ein Grund-
motiv der Tradition der Verstehenslehren in Rechnung zu stellen ist. Erken-
nen bedeutet hier, sich auf einen Weg zu machen, auf dem das System der 
eigenen Überzeugungen grundlegend verwandelt wird.

7.	 Quellen moderner Wissenschaften III: 
	 Die Tradition der Naturalis historia –  
	 Beschreiben, Entdecken, Klassifizieren

Mit dem Erklärungs- und dem Verstehensparadigma ist es nicht getan: Es 
gibt noch einen dritten Strang, in dem sich Ideen zu Wissenschaft gebündelt 
und tradiert haben. War das erste Modell charakterisiert durch die Verben 
beweisen, demonstrieren und erklären, das zweite durch verstehen, rätsellösen, 
rekonstruieren, so treffen wir nun auf eine dritte Familie von Vokabeln: be-
obachten, beschreiben, sammeln, zuordnen, klassifizieren. Wer beobachten und 
sammeln will, muss finden und unterwegs sein. Deshalb gehört zu diesem 
Thema der Begriff des Entdeckens und damit auch der Entdeckungsreise, der 
Forschungs- und Erkundungsfahrt, der Expedition. Dass Wissenschaft in 
erster Linie mit Entdeckungen und dem Sammeln und Ordnen von Fakten 
zu tun hat, diese Idee ist sicherlich nicht weniger tief verankert als diejeni-
ge, dass es bei Wissenschaft ums Beweisen oder Verstehen geht. Deshalb ist 
auch zu erwarten, dass sie ebenfalls über eine lange und ehrwürdige Tra-
dition verfügt. Und tatsächlich finden wir hier einen kanonischen Text, der 
für die gesamte Traditionslinie namensgebend wurde: die Naturalis Histori-
ae, verfasst von Plinius Secundus (der Ältere), einem römischen Gelehrten in 
der Zeit bis 77 n. Chr. In 37 Bänden versammelt das Werk weite Bereiche des 
Wissens der Antike aus den Sachgebieten Kosmologie, Astronomie, Meteo-
rologie, Geologie, Geographie, Anthropologie, Zoologie, Botanik, Pharma-
kologie, Mineralogie, Metallurgie, Plastik und Malerei. Grundlage der Ab-
handlungen sind tausende von Exzerpten von über 400 Autoren, die auch 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen 37

BASISWISSEN 3: Historia – ein missverständliches Wort

Mit unserem Wort Historie verbinden wir Gedanken an Geschichte 
im Sinne eines zeitlichen Ablaufs. Das griechische Wort historia be-
deutet aber ganz allgemein das Erforschen und das durch Befragen 
und Beobachten Erkannte und damit auch die Kenntnis, die Kunde 
und auch der Bericht von etwas. Die Libros Naturalis Historiae des Gai-
us Plinius Secundus sind also als Naturgeschichte im Sinne einer Zu-
sammenstellung von Erkenntnissen der Naturforschung, im Sinne 
einer Naturkunde und ihrer Darstellung zu verstehen. 

Anknüpfend an Plinius entfaltete sich seit dem 18. Jahrhundert 
ein Wissenschaftstypus, der in der Sammlung und Systematisie-
rung von Naturphänomenen bestand, besonders der Botanik, Zoolo-
gie, Mineralogie, Medizin und Anthropologie. Die Begriffe Naturge-
schichte, Histoire Naturelle und Natural History begegnen heute vielfach 
im Zusammenhang mit naturwissenschaftlichen Sammlungen und 
naturkundlichen Museen. 

Eine verzeitlichende Verwendung des Begriffs findet sich promi-
nent erst im 18. Jahrhundert, etwa in Kants Allgemeine Naturgeschichte 
und Theorie des Himmels (1755) – und zwar in der Programmatik, die 
›Ordnung der Natur‹ durch ›Auswicklung‹, ausgehend von einem 
chaotischen Anfangszustand zu begreifen, somit: »sich ein wohlge-
ordnetes Ganze erzeugen zu sehen« (S. 232; A XXII; XXIII).

In der Folge konnte sich Naturgeschichte mit dem Konzept einer 
Evolution (›Auswicklung‹) verbinden: Naturgeschichte ließ sich nun 
als Entwicklungsgeschichte des Weltalls, der Lebewesen, des Men-
schen und menschlicher Eigenschaften verstehen. 

namentlich genannt werden. Auch eigene Kenntnisse, teils erworben auf 
weitläufigen Reisen, f lossen ein – und Plinius bedauerte, dass die griechi-
sche Kultur der Forschungsreisen in Rom aus der Mode gekommen war.47 

47 � Vgl. Arno Borst: Das Buch der Naturgeschichte: Plinius und seine Leser im Zeitalter des Pergaments 
(Abhandlungen der Heidelberger Akademie der Wissenschaf ten/Philosophisch-histo- 
rische Klasse), Heidelberg 1994, S. 19 u. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung in die Wissenschaften 38

Das umfangreiche Werk wurde durch zahlreiche Abschriften das gesamte 
Mittelalter durch tradiert und blieb auch in der Neuzeit ein wichtiger Be-
zugspunkt naturwissenschaftlichen Wissens.48 Allein zwischen 1469 und 
1799 sollen »222 komplette und 281 Auswahlausgaben«49 erschienen sein. Die 
Verbreitung des Werks begründete eine Tradition, die ihren Höhepunkt im 
18. und frühen 19. Jahrhundert erreichte. 

Am Anfang einer Kette großer und bis heute für die Wissenschaften 
wichtiger Namen steht Carl von Linné, der schwedische Gelehrte, der ab 
1737 in den zwölf – jeweils ausgeweiteten – Auf lagen seines Werk Systema 
Naturae schließlich etwa 7700 Pf lanzen-, 6200 Tier- und 500 Mineralienar-
ten beschrieb und klassifizierte. Parallel verfasste der französische Natur-
forscher Georges Louis Leclerc Buffon zwischen 1749 und 1788 36 Bände der 
(später noch ergänzten) Histoire naturelle générale et particulière. 1755 erschien 
Immanuel Kants Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels und 1790 
machte sich Alexander von Humboldt zunächst mit dem Naturforscher und 
Weltreisenden Georg Forster auf zu einer Forschungsreise an den Nieder-
rhein, dann zu einer großangelegten Amerikareise mit verschiedenen Ex-
peditionen zwischen 1799-1804, die schließlich in das 1845-1862 publizierte 
Werk Kosmos – Entwurf einer physischen Weltbeschreibung mündete.

 
Diese Epoche des Reisens und Beschreibens war zugleich eine der großen 
Sammlungen. Gesteine, Pf lanzen, Insekten, Muscheln, Geräte, anatomische 
Präparate: nicht nur der Adel repräsentierte sich durch große Kunst- und 
Naturalienkabinette, sondern auch das Bürgertum entwickelte eine Leiden-
schaft, Sammlungen aller Art anzulegen.50 Die Rolle, die die Sammlungen 
für die Wissenschaft spielten, lässt sich wiederum an Linné belegen: Sein 
f lexibler Herbarschrank, der so angelegt war, dass seine Fächer nicht fix 
waren, sondern nach Bedarf eingeteilt und ergänzt werden konnten, kann 
als ein Werkzeug der Systematisierung betrachtet werden. So zeigt sich in 
diesem Möbelstück »eine neue empirische Wissenschaft, die sich auf Beob-

48 � Vgl. Gerhard Winkler: Anhang; Naturalis Historia, in: Plinius Secundus, Gaius: Naturkunde 
(lateinisch – deutsch), hrsg. u. übers. v. Roderich König in Zus. m. Joachim Hopp u. 
Wolfgang Glöckner, Düsseldorf/Zürich 1997 (2. Aufl.), S. 353-385, hier S. 373. 

49 � Winkler: Anhang; Naturalis Historia, S. 373.
50 � Vgl. Henning Bock: Bürgerliche Sammlungen im 18. Jahrhundert. Bildung durch Anschauung. 

In: Annemarie Gethmann-Siefert/Elisabeth Weisser-Lohmann/Bernadette Collenberg-
Plotnikov (Hrsg.): Kunst als Kulturgut. 2, »Kunst« und »Staat«., München 2011, S. 33-50.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Drei Traditionen von Wissenschaft und ihre Quellen 39

achten und Beschreiben, Sammeln und Klassifizieren stützte und die damit 
im 18. Jahrhundert die Grundlage der modernen Systematik auf Grund von 
Fakten und Objekten legte.«51

Naturgeschichte, Histoire naturelle, Natural History: solche Titel lassen an 
längst vergangene Wissenswelten denken. Aber tatsächlich ist das Erheben 
von Daten und ihre Integration in Ordnungssystemen (Taxonomien) nach 
wie vor ein Kernbereich wissenschaftlicher Tätigkeit. Wenn es in der bio-
logischen Systematik z.B. heute darum geht, mittels DNA-Analysen Ver-
wandtschaftsbeziehungen zwischen Pf lanzen- und Tierarten nachzuzeich-
nen, dann geschieht hier, was die Aufgabenstellung anbelangt, etwas sehr 
Ähnliches wie in den Hochzeiten der Naturgeschichte. Einblick und Über-
blick über die Ordnung der Dinge – so der deutschsprachige Titel eines Werks 
von Michel Foucault, in dem er das taxonomische Denken des 18. Jahrhun-
derts analysierte52 – zu gewinnen, ist nach wie vor das Bestreben dieses Typs 
wissenschaftlicher Arbeit. Schon die Naturalis Historiae ist keine bloße Zu-
sammenstellung von Wissen, sondern folgt einer inneren Systematik der 
Gegenstände.53 Zu den frühen Klassifikationssystemen der belebten und 
unbelebten Natur sind inzwischen eine Vielzahl neuer Systematiken hinzu-
gekommen: Sprachen, chemische Elemente, Krankheiten, literarische Texte, 
Ethnien, Artefakte – für alle diese Sachen gibt es Einteilungen und tabellari-
sche Gliederungen, die Ordnungssysteme darstellen.

Als mediale Form erlebte die Anordnung von »Information in tabellari-
scher Disposition«54 im 18. Jahrhundert ihre Blüte. Mit dem Anwachsen von 
Daten – 1623 habe man, so wird berichtet, 6000 botanische Arten, 1694 dann 
schon 10146 und nur zehn Jahre später 18655 gezählt55 – kommt allerdings auch 
die tabellarische Darstellung in vielen Bereichen an ihre Grenzen. Das gab An-
lass, von einem »Ende der Naturgeschichte« im 19. Jahrhundert zu sprechen.56 

51 � Bock 2011, hier S. 33.
52 � Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaf ten [Les mots 

et les choses], Frankfurt a.M. 1971 [1966].
53 � Vgl. Eugenia Lao: Taxonomic Organization in Pliny’s Natural History. In: Papers of the 

Langford Latin Seminar, 16. (2016), S. 209-246.
54 � Arndt Brendecke: Information in tabellarischer Disposition. In: Frank Grunert/Anette Syndikus  

(Hrsg.): Wissensspeicher der Frühen Neuzeit: Formen und Funktionen, Berlin 2015, S. 43-59.
55 � Wolf Lepenies: Das  Ende  der Naturgeschichte: Wandel kultureller Selbstverständlichkeiten in 

den Wissenschaf ten des 18. und 19. Jahrhunderts, München 1976, S. 55.
56 � Wolf Lepenies: Das Ende der Naturgeschichte München 1976. 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung in die Wissenschaften 40

Doch was hier zu Ende ging, war lediglich die Idee, dass sich die Ordnung der 
Natur, zusammengefasst in einem umfassenden Werk, überblickshaft als 
Ganzes darstellen lässt. Was dagegen seit dem 17. Jahrhundert immer deut-
licher Kontur gewann, war die Methode, möglichst umfangreiche Daten zu 
erheben und aus der Organisation dieser Daten Erkenntnisse zu gewinnen. 
Natürlich kam hier seit dem 19. Jahrhundert auch die Statistik ins Spiel. Zu-
nächst war Statistik nur die Aufzeichnung von verwaltungstechnisch relevan-
ten Daten wie Bevölkerungszahl, Geburten und Sterbefälle gewesen. Doch mit 
dem Einsatz mathematischer Verfahren entwickelte sich daraus ein methodi-
sches Arsenal, das tief in unterschiedliche Wissenschaften hineinwirkte und 
auch darauf zielte, in Datenmaterial Regelmäßigkeiten aufzufinden. Auf das 
Verhältnis von Statistik und Wissenschaft kommen wir später noch ausführ-
licher zu sprechen.

Fassen wir zusammen: In der Traditionslinie der Naturgeschichte zeichnet 
sich ein Bild von Wissenschaft ab, das von den Konzeptionen der Scientia 
und der Verstehenslehren deutlich unterschieden ist. Wissenschaft als Erhe-
bung und Darstellung von Faktenwissen ist offensichtlich eine ganz ande-
re Vorstellung als die eines Beweisens, das durch Ableitung aus Prinzipien 
zustande kommt, oder die eines Verstehens, das sich in einen Prozess des 
suchenden Verknüpfens und Rätsellösens involviert.

Alle drei Bilder von Wissenschaft haben tiefe Wurzeln in der abendlän-
dischen Geschichte des Denkens und ebenso offensichtlich tragen alle drei 
nach wie vor Früchte. Müssen wir also von drei Gattungen von Wissenschaft 
sprechen? Die durch unüberschreitbare Schranken voneinander getrennt 
sind? Doch wie sollte sich diese Dreiteilung äußern? Offensichtlich lässt sich 
ja das Spektrum der gegenwärtigen wissenschaftlicher Disziplinen kaum in 
dieses Raster fügen. Vielleicht müssen wir noch einen Schritt weiter gehen, 
und unter den Oberf lächen dieser Traditionen den Motiven und Methoden 
nachspüren, die die wissenschaftliche Praxis noch konkreter prägen. Was 
hat es mit der Mathematisierung als Kennzeichen von Wissenschaft auf 
sich? Was mit dem Experiment? Was bedeutet Analyse und Synthese? Was 
Induktion und Deduktion? Wohin gehört das Rekonstruieren und wohin das 
Modellieren? Welche Rolle spielt das Interpretieren? Welche die Kritik? Es ist 
Zeit, hier Klarheit und Orientierung zu finden – und dazu bietet das Gerüst 
der drei Wissenschaftstraditionen eine gute Voraussetzung.

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003 - am 13.02.2026, 16:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459706-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

