
 

318  

Theologische Einflüsse auf  die deutsche Nationalökonomie 

im 19. und 20. Jahrhundert  

Drei Fallbeispiele  

TIM PETERSEN
* 

Vorstellung eines Dissertationsprojektes 

1. Intention und Vorgehensweise 

Blickt man in die verschiedenen Lehrbücher zur Geschichte der Wirtschaftstheorie, so 
ist man erstaunt, wie breit das Spektrum der unterschiedlichen Herangehensweisen ist. 
Manche Autoren vertreten die Auffassung, der historische Verlauf der Ökonomie 
lasse sich als ein immanenter, auf das Niveau heutiger Theorie hinzubewegender Pro-
zess beschreiben (einer der prominentesten Exponenten: Blaug 1962/1997: 1). Andere 
hingegen unterstreichen relativierend den Einfluss realwirtschaftlicher, politischer, 
philosophischer und sogar psychologischer Faktoren auf die ökonomische Theoriebil-
dung (Überblick in: ebd.: 2-5). Angesichts dieses „methodologischen Pluralismus“ 
(Priddat 1998: 490) erscheint der Versuch, die Geschichte des ökonomischen Den-
kens aus einer theologischen Perspektive zu betrachten, als gar nicht so abwegig. Der 
Trend in der gegenwärtigen Wirtschaftstheorie begünstigt diesen Ansatz: „Does Reli-
gion Matter?“ (u. a. Daniels/von der Ruhr 2010), so fragen inzwischen immer mehr 
religionssoziologisch inspirierte Institutionenökonomen. Sie untersuchen, ob und wie 
religiöse Faktoren das praktische Wirtschaftsleben prägen. Für dieses theoriege-
schichtliche Projekt ist daher mutatis mutandis zu fragen, ob sich die Theologiege-
schichte auf die Entwicklung der ökonomischen Theorie auswirkt. 
Die Arbeit behandelt die deutsche Nationalökonomie des späten 19. und frühen 20. 
Jahrhunderts, die weitaus stärker als die heutige Theorie in einer geistes- und sozial-
wissenschaftlichen Tradition steht. Bei der Frage zwischen einer Gesamt- oder Einzel-
falldarstellung entscheide ich mich für einen Mittelweg: Den Einfluss der christlichen 
Theologie auf die deutsche Wirtschaftswissenschaft möchte ich anhand dreier Perso-
nen nachweisen. Meine Protagonisten sind: Wilhelm Roscher (1817-1894), Walter 
Eucken (1891-1950) und Wilhelm Röpke (1899-1966). Roscher ist ein dankbares Ob-
jekt für eine theologische Betrachtung, da schon der Titel der von seinem Sohn post-
hum herausgegebenen Schrift „Geistliche Gedanken eines National-Oekonomen“ auf 

________________________ 
* Dipl.-Kfm. Tim Petersen, Steuerbüro Klaus Petersen, Auf dem Baggersand 17, D-23570 Lübeck, 

Tel.: +49-(0)4502-5002, Fax: +49-(0)4502-3461, E-Mail: petersen@hwwi.org, Forschungs-
schwerpunkte: Theoriegeschichte, Ordnungsökonomie, Wirtschaftsethik, Religionsökonomie; 
Betreuer der Arbeit: Prof. Dr. Heinz Rieter (Universität Hamburg). 

 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:32:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318


 

zfwu 12/2 (2011), 318-330 319 

seine Frömmigkeit hindeutet. Eine Untersuchung zu den ordoliberalen Vordenkern 
Wilhelm Röpke und Walter Eucken kann dazu beitragen, die vielfach gestellte Frage 
nach den christlichen Wurzeln unserer Sozialen Marktwirtschaft (zum Forschungs-
stand: Petersen 2010: 65) zu beantworten. Zwar hat die Sekundärliteratur zu allen drei 
hier behandelten Fällen die Frage nach möglichen theologischen Einflüssen bereits 
mindestens gestreift, doch besteht nach wie vor erheblicher Forschungsbedarf. So 
fällen die Autoren aus kirchenhistorischer Ungenauigkeit oftmals das Fehlurteil, dass 
es sich bei Wilhelm Roscher um einen konfessionalistischen Lutheraner gehandelt 
habe. Hinsichtlich der Forschung zu den christlichen Hintergründen der Sozialen 
Marktwirtschaft liegen die Dinge so, dass sie bislang Euckens Rezeption der Dialekti-
schen Theologie und Wilhelm Röpkes langjährige Beschäftigung mit der Katholischen 
Soziallehre nur beiläufig behandelt hat. 

2. Drei Fallbeispiele 

2.1 Wilhelm Roscher und seine pietistischen Wurzeln 

„Lieber himmlischer Vater, ich weiß noch nicht, ob es viel oder wenig ist, was Du 
mir diesmal bescheeren willst. Aber ich bitte Dich, sind’s wenig Zuhörer, die ich 
heute vorfinden werde, so hilf mir, dass mich das nicht entmuthige, und dass ich 
für das Wenige ebenso dankbar sei, wie für das Viele. Sind’s viele, so laß mich 
nicht zu Eitelkeit und Sicherheit verführen. Und was den Eindruck meiner Vor-
träge auf die Zuhörer betrifft, so laß Du, was Sie etwa Richtiges und Gutes enthal-
ten, Wurzel schlagen und Früchte bringen. Was Sie Unwahres enthalten, das möge 
einen kräftigen Widerspruch anreizen: so dass unter allen Umständen Dein Reich 
des Wahren und Guten bei mir selbst, wie bei meinen Schülern gefördert werde. 
Amen“ (Roscher 1895/1896: 45-46). 

Dieses „Gebet beim Beginn eines akademischen Semesters“ und ähnlich fromme 
Worte entstammen Wilhelm Roschers „Geistliche(n) Gedanken eines National-
Oekonomen“. Fragt man nach den Ursprüngen dieser Frömmigkeit, so kann man auf 
den gebürtigen Hannoveraner selbst zurückgreifen. Er (vgl. 1895/1896: 81) hebt den 
Einfluss seines Religionslehrers Ludwig Adolf Petri (1803-1873) hervor. Dieser für die 
hannoversche Landeskirche bedeutende Pastor und Kirchenpolitiker ist am Ende 
seines Lebens strikter Konfessionalist. Die Sekundärliteratur meint daher, von Petri 
her auf ein exponiertes Luthertum Roschers schließen zu können (am deutlichsten: 
Eisermann 1956: 120-124). Dabei handelt es sich jedoch um ein Fehlurteil.  
Um dieses nachweisen zu können, bedarf es eines etwas intensiveren Ganges durch 
die Kirchengeschichte (vgl. z. B.: Moeller 1979/2000: 266-272, 298-305, 340-346): Mit 
der Reformation entsteht gegen die ursprüngliche Intention des Reformators Martin 
Luther (1483-1556) eine neue separate Kirche. Sie muss sich theologisch profilieren 
und in Auseinandersetzung mit dem Katholizismus, dem Calvinismus und den unter-
schiedlichen Vertretern des linken Flügels der Reformation („Schwärmer“) behaupten. 
Dabei kristallisiert sich eine lutherische Theologie heraus, der es vor allen Dingen 
darum geht, die reine Lehre zu wahren. Gegen diese lutherische Orthodoxie (oder 
auch in etwas polemischer Absicht: „lutherische Scholastik“) hebt der Pietismus sein 
Haupt. Er stellt im Kontrast auf die persönliche Frömmigkeit des einzelnen („wieder-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:32:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318


 

320  

geborenen“) Christen ab. An der Spitze des lutherischen Pietismus stehen Phillip Ja-
kob Spener (1635-1705), August Hermann Francke (1663-1727), der sich mit seinen 
Halleschen Stiftungen sehr stark diakonisch engagiert, und Nikolaus Graf Zinzendorf 
(1700-1760), Kopf der missionarisch tätigen Herrnhuter Brüdergemeine. Als sich die 
Aufklärung, die sich der Frömmigkeitsbewegung zunächst noch verbunden weiß, 
gegen den Pietismus stellt, verblasst dessen Gegnerschaft zur Orthodoxie. Im 19. 
Jahrhundert erleben Pietismus und lutherischer Konfessionalismus dann gemeinsam 
als Erweckungsbewegung eine Renaissance. Diese richtet sich gegen Aufklärung und 
die zeitgenössische liberale idealistische Theologie. Die Akzente innerhalb der Erwe-
ckungsbewegung sind je nach Zeit und Region unterschiedlich pietistisch oder konfes-
sionell gesetzt.  
Das gilt auch für die hannoversche Landeskirche (vgl. Krummwiede 1996: 299-307). 
Unter dem Einfluss der Herrnhuter Brüdergemeine ist der erweckliche Aufbruch zu-
nächst noch stark pietistisch geprägt. In den 1830er Jahren gerät der ursprünglich aus 
der Aufklärung kommende Petri mit ihm in Berührung. In den 1840er Jahren nimmt 
die niedersächsische Erweckungsbewegung eine immer stärker lutherische Position 
ein. Ob Petri zeitweilig selbst Pietist ist oder die Erweckungsbewegung von außen her 
in den Konfessionalismus geführt hat, ist daher unklar (vgl. Kück 1997: 132-135).1 
Aufschlüsse kann sein Religionslehrbuch geben, nach dessen Inhalten einige wenige 
Jahre zuvor Roscher unterrichtet worden sein dürfte. Hier feiert Petri (1839: 107) das 
Zeitalter des Pietismus als einen „Zustand so blühend, wie er seit der Reformation 
nicht mehr gewesen war, gründlich in wissenschaftlicher Forschung, gläubig und 
fromm im Leben, fruchtbar an gelehrten wie an erbaulichen Schriften.“ Dass die Er-
weckungsbewegung insgesamt bei Roscher Spuren hinterlassen hat, zeigt sich in den 
„Geistliche(n) Gedanken“. Roscher nimmt hier eine exponiert theologisch-
konservative Position ein, die man an seinen Äußerungen gegen den zeitgenössischen 
Liberalismus in Kirche und Theologie erkennen kann. So ist die historisch-kritische 
Methode der Bibelwissenschaft für ihn (1895/1896: 96) zumindest in ihrer radikalen 
Variante „Afterkritik“. Dass diese theologische Position weit mehr vom Pietismus als 
vom Luthertum bestimmt ist, verdeutlichen Roschers dogmenhistorische und sozial-
politische Veröffentlichungen. 
Der Nationalökonom Roscher2 ist der wichtigste Vertreter der „Älteren Historischen 
Schule“. Die geschichtliche Methode ist bereits in der Frühphase seiner akademischen 
Laufbahn angelegt. In Göttingen und Berlin studiert er bei so renommierten Histori-
kern wie Friedrich Christoph Dahlmann (1780-1860) und dem Meister der deutschen 
Geschichtsschreibung, Leopold von Ranke (1795-1886). Angeregt durch das Beispiel 
der historischen Rechtschule wendet der zunächst in Göttingen lehrende Privatdozent 
Roscher die historische Methode auf die Staats- und Wirtschaftswissenschaften an 
(vgl. Roscher 1843: V.). Es entsteht 1843 der „Grundriß zu Vorlesungen über die 

________________________ 
1  Allerdings spricht sein Neffe Emil Petri (1888: 54) im Zusammenhang mit der 

Erweckungsbewegung der 1830er Jahre von einer „Gährung, von welcher er [Ludwig Adolf 
Petri] so wenig unberührt blieb, dass er vielmehr bald selbst ein sehr wichtiges Ferment derselben 
wurde.“ 

2  Zu Leben und wissenschaftlicher Laufbahn: Bauer/ Rauchenschwandter/ Zehetner (2002). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:32:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318


 

zfwu 12/2 (2011), 318-330 321 

Staatswirtschaft. Nach geschichtlicher Methode“. Danach versteht Roscher (ebd.: 4) 
Wirtschaftstheorie als „die Lehre von den Entwicklungsgesetzen der Volkswirth-
schaft“. Mit dieser historischen Methode positioniert er sich ökonomisch in der Mitte 
zwischen liberaler englischer Klassik und konservativer deutscher Romantik. Ab 1848 
ist er Inhaber des Lehrstuhls für Kameralwissenschaften an der Universität Leipzig. 
Hier verfasst er in den Jahren 1854 bis 1894 auf Basis seines „Grundrisses“ das fünf-
bändige Lehrbuch „System der Volkswirthschaft“. Die Bände beschäftigen sich mit 
Grundlagen, Landwirtschaft, Handel und Gewerbe, Finanzwissenschaft und Sozialpo-
litik und sind zu ihrer Zeit Standardwerke. Weitere wichtige Schriften sind die 1874 
publizierte „Geschichte der National-Oekonomik in Deutschland“ und die 1861 er-
schienene und 1878 erweitere Aufsatzsammlung „Ansichten der Volkswirthschaft aus 
dem geschichtlichen Standpunkte“. 
Die zunächst disparat erscheinenden Lebensbereiche von persönlicher Frömmigkeit 
und historischer Ökonomie verknüpfen sich bei Roscher vielfältig. Eine Verbindung 
zwischen Pietismus und Historismus ergibt sich auf zunächst abstrakt-
geistesgeschichtlicher Ebene. So macht u. a. der Historiker Friedrich Meinecke (vgl. 
1939/1959) den Pietismus als geistige Grundlage des Historismus aus. Der Pietismus 
beeinflusst zahlreiche Persönlichkeiten der Geistesgeschichte des 18. und 19. Jahr-
hunderts stark.3 Diese Verbindung zeigt sich auch bei Roscher. So hat seine ökonomi-
sche Anthropologie einen deutlich pietistischen Akzent, wenn er (1854/1922: 25) 
neben dem Eigennutz das „Trachten nach dem Reiche Gottes“ zur zweiten Triebfe-
der des Wirtschaftens erhebt. Diese auch von seiner Glaubenshaltung geprägte Polari-
tät zeigt sich noch an anderer Stelle. Die liberalen wirtschaftspolitischen Konzepte wie 
z. B. das effiziente Wirtschaften durch Wettbewerb können seiner Ansicht nach nur 
unter bestimmten ethischen Voraussetzungen funktionieren (vgl. ebd.: 270/271). 
Auch in Roschers Dogmengeschichte kommt ein pietistisch geprägtes Urteil zum 
Vorschein. Die Sekundärliteratur hebt sein Lob für Martin Luther hervor (vgl. u. a. 
Fischer 2010: 190-200), übersieht aber, dass er nach pietistischer Art die lutherische 
Orthodoxie harsch kritisiert. In der Theologie der „Epigonen der Reformation“ (Ro-
scher 1874: 121) herrsche im Gegensatz zu Luther selbst „in tyrannischer Einseitigkeit 
ein orthodoxer Rationalismus“ (ebd.: 124) vor. Dagegen – man beachte die Parallelität 
zu den Worten Petris – lobt er (ebd.: 340) die Lehren Speners und Franckes als „eine 
zugleich fromme und freie, zugleich tiefe und populäre Theologie“. Im Bereich der 
Sozialpolitik knüpft Roscher sehr deutlich an den Pietismus an. Implizit ist das an den 
starken erzieherischen Elementen zu erkennen. Explizit erwähnt er August Hermann 
Francke an drei Stellen. Er (1894/1906: 68; auch: 1895/1896: 150/151) reiht ihn in 
eine Linie „genialer und begeisterter Persönlichkeiten“ der Diakoniegeschichte ein. 
Diese Reihe schließt er mit dem Ökonomen, Sozialpolitiker und evangelikalen Theo-
logen Thomas Chalmers (1780-1847) und der aus der Freikirche der Quäker stam-
menden Elisabeth Fry (1780-1845) ab. Hinsichtlich der Genesis der Halleschen Stif-
tungen übernimmt er (vgl. 1894/1906: 86; auch: 1895/1896: 154) unkritisch die schon 

________________________ 
3  Alexander Rüstow (vgl. 1952: 320/321), der als geistesgeschichtlich gebildeter Soziologe und 

Ordnungsökonom noch um solche Zusammenhänge weiß, listet eine Reihe an Personen auf.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:32:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318


 

322  

früh umstrittene Darstellung des Stiftungsgründers.4 Dieser (1701/1969) nimmt für 
sein Werk die „Fußstapfen des noch lebenden und waltenden liebreichen und getreu-
en Gottes“ in Anspruch. Schließlich hebt Roscher (vgl. 1894/1906: 218) Franckes 
Waisenhaus als positives Beispiel gegenüber der Orthodoxie, die auf diesem Feld un-
tätig gewesen sei, hervor.  

2.2 Walter Eucken und die Dialektische Theologie 

„Paulus hat als Sohn seiner Zeit zu seinen Zeitgenossen geredet. Aber viel 
wichtiger als diese Wahrheit ist die andere, dass er als Prophet und Apostel des 
Gottesreiches zu allen Menschen aller Zeiten redet. Die Unterschiede von einst 
und jetzt, dort und hier wollen beachtet sein. Aber der Zweck der Beachtung kann 
nur die Erkenntnis sein, dass diese Unterschiede im Wesen der Dinge keine 
Bedeutung haben“ (Barth 1918/1924: V). 

Mit diesen eindringlichen Sätzen beginnt Karl Barth (1886-1968) seinen „Römer-
brief“. Das Buch leitet einen dramatischen Wandel in der Theologie ein. Im wilhelmi-
nischen Reich ist die liberale historistische Theologie um Adolf (von) Harnack (1851-
1930) vorherrschend. Sie vertritt einen „Geschichtspantheismus“ (Bultmann 
1924/1961: 5), der in der historischen Gesamtentwicklung die göttliche Offenbarung 
erblickt. Barth und weitere Theologen verwerfen in den 1920er Jahren diese Lehre. Sie 
halten den Liberalen vor, das Christentum auf eine reine Anthropologie reduziert zu 
haben. Die Theologie müsse wieder zu ihrer eigentlichen Aufgabe zurückkehren und 
von Gott reden. Da jedoch ein prinzipieller Gegensatz von Gott und Mensch bestehe 
(vgl. Barth 1918/1924: XIII), falle dies schwer. Auf Basis dieser Paradoxie entwickelt 
Barth (vgl. 1922/1962) eine dialektische Methode, weshalb man auch von „Dialekti-
scher Theologie“ spricht. 
Die Geschichte der ökonomischen Theorie in Deutschland zu dieser Zeit weist große 
Analogien zu der Geschichte der protestantischen Theologie auf (zur Entwicklung 
und Überwindung des Historismus in den unterschiedlichen Wissenschaftsdisziplinen: 
Wittkau 1996). Die „Jüngere Historische Schule“ bestimmt die Wirtschaftstheorie im 
Kaiserreich. Ihr Oberhaupt Gustav (von) Schmoller (1838-1917) verkündet einen 
historistischen Relativismus. Er (vgl. 1900: 75-99) lässt bestimmte Theorien und die 
daraus gemachten wirtschaftspolitischen Ableitungen nur für bestimmte Zeiten gelten. 
Er vertritt den für die Zeit typischen Geschichtsoptimismus, indem er (vgl. ebd.: 4)  in 
der Wirtschaftsgeschichte eine aufsteigende stufenartige Entwicklung von der Haus-, 
über die Stadt-, zur Volkswirtschaft ausmacht. Methodisch steht er für einen stark 
ausgeprägten Empirismus. Als Forschungsschwerpunkt fordert er (ebd.: 118) die 
„Spezialuntersuchung einzelner Epochen, Völker und Wirtschaftszustände“.  
Von diesem Ansatz distanzieren sich in den 1920er Jahren die jungen deutschen 
Volkswirte, die zeitweise als „Ricardianer“ firmieren. Es handelt sich dabei um theore-
tisch orientierte Ökonomen, die die Vorherrschaft der Historischen Schule insbeson-
________________________ 
4  An der Stelle gibt Roscher keine Literatur an. Ein Vergleich mit der Schrift Franckes (vgl. 

1701/1969: 33, 41) zeigt deutlich, dass sich der Ökonom an den Ausführungen des Theologen 
orientiert. Zu fragen ist lediglich, ob die Übernahme aus der Primär- oder Sekundärliteratur 
erfolgt ist. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:32:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318


 

zfwu 12/2 (2011), 318-330 323 

dere im Verein für Socialpolitik aufbrechen wollen (vgl. Janssen 1998/2009: 31-48). 
Zu ihnen zählt Walter Eucken. In dem Aufsatz „Staatliche Strukturwandlungen und 
die Krisis des Kapitalismus“ interpretiert er (vgl. 1932b) die damalige Krise als ein 
Ergebnis erstarrter wirtschaftlicher Strukturen. Diese seien darauf zurückzuführen, 
dass die interventionistische Wirtschaftspolitik der Kaiserzeit die ökonomische und 
die politische Sphäre vermengt habe. Während der nationalsozialistischen Diktatur 
greift er die historistische Ökonomie explizit in zwei Aufsätzen (vgl. 1938; 1940) an. 
Er kritisiert deren Relativismus, Fortschrittsglauben und Empirismus. Er bleibt jedoch 
nicht bei der Kritik stehen. Im Anschluss an die Philosophie Edmund Husserls (1859-
1938) entwickelt er eine Morphologie der Wirtschaftsordnungen. Er (1940/1989: 
177/178) glaubt, dass damit die „Überwindung der großen Antinomie“ von histori-
scher und theoretischer Nationalökonomie gelinge. Politisch leitet der Begründer des 
Ordoliberalismus aus dieser Wirtschaftssystemlehre die Forderung nach einer Wett-
bewerbsordnung ab (vgl. Eucken 1952/2007). Er wird damit zu einem der geistigen 
Väter der Sozialen Marktwirtschaft.  
Obwohl sich beide gegen die Dominanz des Historismus in ihren jeweiligen Diszipli-
nen wenden, ist Eucken ein theologischer Gegner Karl Barths. Der religiöse Hinter-
grund des Ökonomen ist durch die Lebensphilosophie seines Vaters Rudolf Eucken 
(1846-1926) bestimmt. Die Religion soll nach dessen Worten (1901/1912: 417) dazu 
dienen, „einem dem unmittelbaren Dasein überlegeneren Standort zu gewinnen, den 
Menschen größeren Zusammenhängen einzufügen und ursprüngliche Kräfte höherer 
Art in ihm zu beleben“. Walter Eucken vertritt eine ähnliche Auffassung. In seinen 
Augen (1932a: 84) habe der lange Prozess der Säkularisierung zur Folge, dass „der 
frühere Gesamtzusammenhang des Lebens (…) zerstört“ sei. Die Zeit von Ersatzreli-
gionen mit großen Verheißungen sei gekommen. Diese verabsolutierten aber nur 
Teilbereiche des Lebens wie der Marxismus die Wirtschaft („Ökonomismus“, ebd.: 
85) oder wie die Lehre vom „totalen Staat“ die Politik („Politismus“, ebd.).5 Sie seien 
deshalb zum Scheitern verurteilt. Eucken (ebd.: 87) kommt zum Ergebnis, „dass der 
umfassende Sinnzusammenhang nur von der Religion, vom Glauben an Gott wieder 
verliehen werden kann.“ Er glaubt nicht, dass die Dialektische Theologie mit ihren 
Dichotomien von Gott und Mensch bzw. Gott und Welt hierzu hilfreich ist. Eucken 
(ebd.: 89) wörtlich: 

„Gerade das Problem also, das für den Gegenwartsmenschen von so entschei-
dender Wichtigkeit ist, wird nicht gelöst, sondern im Gegenteil seine Lösung er-
schwert. Mit Notwendigkeit muß die dialektische Theologie – da sie vor dieser 
geschichtlich gegebenen Aufgabe versagt – scheitern.“ 

Euckens Meinung über Barth bessert sich während des Nationalsozialismus. Sowohl 
auf den Ebenen der Wissenschaft, der Politik als auch der Kirche ist der Freiburger 
Ökonom ein Mann des Widerstandes (vgl. Rieter/Schmolz 1993; zum Forschungs-

________________________ 
5  Walter Euckens Forderung aus dem gleichen Jahr, die Sphären der Wirtschaft und Politik zu 

trennen, wird also in die vom Vater übernommene Religionsphilosophie integriert. Dass sich 
Walter Eucken vom wirtschaftstheoretischen Historismus distanziert, lässt sich daher nicht als 
eine Abkehr von den Ideen seines Vaters deuten. Diese These können mit Hilfe des Nachlasses 
von Rudolf Eucken bereits zurückweisen: Dathe/Goldschmidt 2003.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:32:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318


 

324  

stand: Goldschmidt 2005: 289-295). Er schließt sich der Bekennenden Kirche (BK) 
an. Innerhalb des durchaus heterogenen Spektrums der BK ist er wie Barth dem 
Dahlemer Flügel zuzurechnen.6 Er liest 1933 Barths Broschüre „Theologische Exis-
tenz heute“. Hier setzt sich Barth mit den Auffassungen der nationalsozialistischen 
„Deutschen Christen“ auseinander. Er (1933: 23) sagt „unbedingt und vorbehaltlos 
Nein zum Geist und Buchstaben dieser Lehre“ (vgl. ebd.: 30), kritisiert aber vor allen 
Dingen die aus seiner Sicht zu weiche Opposition der „Jungreformatorische(n) Bewe-
gung“7. Eucken ist von der Schrift Barths begeistert. In seinem Tagebuch nennt er 
„Theologische Existenz heute“ eine „(g)länzende, vernichtende Kritik der Bewegung 
der Deutschen Christen“ (zitiert nach: Oswalt 2005: 343). Er nimmt sich Barth als 
Vorbild für die Wissenschaftspolitik (vgl. ebd.: 344). Der Volkswirt nähert sich dem 
Theologen aber nur kirchenpolitisch an. Barths Glaubensverständnis bleibt ihm weiter-
hin fremd (vgl. ebd.: 343/344; Goldschmidt 2005: 306). 
Dass seine grundsätzliche Skepsis gegenüber der Dialektischen Theologie bestehen 
bleibt, zeigen ebenfalls die posthum erschienenen „Grundsätze der Wirtschaftspoli-
tik“. In dem Abschnitt, in dem Eucken die Kirche als eine der drei „ordnenden Po-
tenzen“ behandelt, fragt der Kopf der Freiburger Schule, inwieweit sich die Kirchen 
mit ihren Sozialethiken in sein ordnungsökonomisches Konzept integrieren lassen. 
Am Protestantismus – die Dialektische Theologie implizit im Blick – kritisiert er 
(1952/2004: 348) dabei „die Neigung (…), die Ordnungen der Welt sich selbst zu 
überlassen und sich ganz auf den theologischen Bereich zurückzuziehen“. 

2.3 Wilhelm Röpke und die Katholische Soziallehre 

 „(...)je mehr ich derlei Expektorationen katholischer Autoritäten lese, um so 
niederdrückender finde ich das alles, und zuweilen packt mich ein rechter Zorn. 
Diese Arroganz, diese Sorge um „Linientreue“, diese Eifersucht, dieses Vokabu-
larium (z.B. der von den Nazis übernommene Gebrauch des Wortes „liberalis-
tisch“), diese schwärmerische Unklarheit! Da haben diese Leute nun einen wirk-
lich gutwilligen Protestanten gefunden, der sich ehrlich um eine „christliche 

________________________ 
6  Die Geschichte des protestantischen Kirchenkampfes im „Dritten Reich“ ist sehr komplex: 

Innerhalb der Bekennenden Kirche existieren mindestens zwei Flügel. In den Landeskirchen von 
Bayern, Württemberg und Hannover verstehen sich die Bischöfe als Teil der Bekennenden 
Kirche. Dieser Bereich der BK tritt eher moderat auf. In denen von den „Deutschen Christen“ 
beherrschten Landeskirchen bilden sich Bruderräte, die ihre kirchenpolitische Opposition 
unterstreichen. Theologischer Vordenker ist der 1934 in die Schweiz zurückkehrende Karl Barth. 
Organisatorisches Zentrum dieser Gruppen ist der in Berlin-Dahlem amtierende Martin 
Niemöller (1892-1984) (vgl. Kupisch 1955: 239-250). Eucken lernt ihn im Rahmen des 
Kirchenkampfes kennen (vgl. Dathe/Goldschmidt 2003: 68; auch: Goldschmidt 2005: 305). 

7  Die Jungreformatorische Bewegung ist eine im Mai 1933 gegründete Vereinigung. In ihr sammeln 
sich Theologen unterschiedlicher Richtung. Vor dem Hintergrund der nationalsozialistischen 
Gleichschaltungspolitik steht sie in Opposition zu den „Deutschen Christen“. Sie begreift sich 
aber nicht als Gegnerin der neuen Reichsregierung. Die Jungreformatoren befürworten zudem 
vom Grundsatz her die Errichtung einer Reichskirche unter Leitung eines Reichsbischofs. Die 
Bewegung löst sich bald wieder auf. Lediglich ihrem Organ „Junge Kirche“ ist eine längere 
Lebensdauer beschieden (vgl. Kupisch 1955: 211). Walter Eucken zählt zu den Lesern der 
Zeitschrift (vgl. Dathe/Goldschmidt 2003: 68; auch: Goldschmidt 2005: 305).  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:32:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318


 

zfwu 12/2 (2011), 318-330 325 

Soziallehre“ bemüht, und sie sollten froh und dankbar sein, einen solchen 
Bundesgenossen zu besitzen. In katholischen Laienkreisen glaube ich in der Tat 
viel Sympathie zu besitzen, aber dafür verfolgen mich diese Gralshüter um so 
stupider“ (Röpke 1976: 141, Brief an Daniel Villey vom 31.01.1956). 

Röpkes Brief an den französischen Ökonomen Daniel Villey (1910-1968) verdeutlicht 
das höchst ambivalente Verhältnis von Neoliberalismus – heute würde man eher von 
Ordoliberalismus sprechen – und Katholischer Soziallehre zu jener Zeit. Beide haben 
gemeinsame Wurzeln. Sozialgeschichtlich sind sie als Antwort auf die Schattenseiten 
der Industrialisierung zu verstehen. Ideengeschichtlich speisen sie sich durch das Auf-
leben alter (Neothomismus) bzw. die Konzeption neuer Philosophien (Phänomenolo-
gie), die sich an der Wende zum 20. Jahrhundert wieder verstärkt des Objektes an-
nehmen. Dennoch gibt es von der Entstehungsgeschichte her Unterschiede: Der 
Vordenker des katholischen Solidarismus, Heinrich Pesch (1854-1926), steht in der 
Tradition des Kathedersozialismus der „Jüngeren Historischen Schule“ (vgl. Ebner 
2006). Dagegen gehen die Ursprünge des neuen Liberalismus auf die Inter-
ventionismuskritik von Walter Eucken (vgl. 1932b) und Alexander Rüstow (vgl. 
1932/1963) zurück. Von daher gestalten sich die Beziehungen zwischen beiden La-
gern als schwierig. In den 1950er und frühen 1960er Jahren entsteht eine sehr intensi-
ve und zum Teil sehr kontroverse Debatte über die Frage nach der Kompatibilität 
beider Ansätze.  
In seinem Spätwerk bekennt sich der Ökonom und Sozialphilosoph Wilhelm Röpke 
(vgl. 1958: 21-24) in sehr deutlicher Form zum christlichen Glauben. So verwundert es 
wenig, dass er die Gemeinsamkeiten mit der Soziallehre betont. Aufgerüttelt durch die 
Weltwirtschaftskrise widmet er sich gesellschaftlichen Grundfragen und daher auch 
der Katholischen Soziallehre. Bereits in den 1930er Jahren macht er (vgl. 1937) Paral-
lelen aus. Mit der Lektüre der Sozialenzyklika „Quadragesimo anno“ nähert sich Röp-
ke der Katholischen Soziallehre noch weiter an. Gegenüber seinem engen Mitstreiter 
Alexander Rüstow (1885-1963) berichtet er (1976: 69, Brief vom 13.05.1943), „welche 
freudige Überraschung“ ihm die Lektüre des lateinischen Originals bereitet habe. 
Röpke (1944/1946: 18) glaubt, dass man in dem päpstlichen Rundschreiben „eine 
Gesellschafts- und Wirtschaftsphilosophie finden wird, die im Grunde zum selben 
Ergebnis kommt“ wie die von ihm vertretene liberal-konservative Sozialphilosophie. 
Es entsteht in der Folge ein Disput zwischen Röpke und katholischen Sozialethikern. 
Ersterer klagt über die Interpretationen der Enzyklika in Richtung einer berufsständi-
schen Ordnung. Bei diesem Streit kommt er (1944: 89) sich „zwar nicht als der besse-
re Katholik“ vor, glaubt aber, die Gegenseite „gerade vom katholischen Standpunkt 
aus widerlegen zu können“. Angesichts der sich in den 1950er Jahren weiter verschär-
fenden Querelen bittet Röpke Villey als Katholiken um eine Stellungnahme. Dieser 
(vgl. 1955) verfasst einen Ordo-Artikel, der die Vereinbarkeit zwischen Katholizismus 
und ökonomischem Liberalismus unterstreicht. Den Höhepunkt erreicht die katho-
lisch-neoliberale Auseinandersetzung mit dem Buch „Die Sozial- und Wirtschaftsphi-
losophie des Neoliberalismus“ von Egon Edgar Nawroth (1912-2010). Bei dessen 
Generalangriff auf den ökonomischen Liberalismus ist Röpke eine besonders beliebte 
Zielscheibe. Der Walberberger Dominikanerpater (1961/1962: 12) versucht den Gen-
fer Ökonomen, als  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:32:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318


 

326  

„beschwörenden Propheten, der sozusagen mit dem Mut der Verzweifelung seine 
Zeitgenossen auf das neoliberale Programm als die einzig mögliche Rettung vor 
dem Untergang des Abendlandes zu verpflichten sich bemüht“,  

lächerlich zu machen. Die aufgeheizte Lage beruhigt sich ein wenig, nachdem sich 
Vertreter beider Lager 1962 in Augsburg treffen (vgl. Kuehnelt-Leddihn 1987). Das 
geänderte Klima spiegelt sich in Röpkes Analyse der Enzyklika „Mater et Magistra“ 
wieder. Er (1962: 24) begrüßt im Vergleich zu früheren Rundschreiben die „Behut-
samkeit des Tones und Abgewogenheit der Gedanken“ des neuen Reformpapstes 
Johannes XXIII. (1881-1963). Röpke, dessen Antikommunismus in diesen Jahren 
besonders dezidiert zu Tage tritt, vermerkt aber zugleich negativ, dass die Enzyklika in 
Sachen Sozialismuskritik „merkwürdig gedämpft klingt“ (ebd.: 32). 
Der langwierige Streit bleibt nicht auf die akademische Ebene beschränkt. Katholi-
scher Korporatismus und liberaler Individualismus stoßen bei der Reform der Rente 
aufeinander. Der Hauptgeschäftsführer des Bundes Katholischer Unternehmer und 
spätere Kölner Professor für Sozialpolitik, Wilfrid Schreiber (1904-1975), entwickelt 
die Idee eines Generationenvertrages und der damit verbundenen umlagefinanzierten 
Rente (vgl. Schreiber 1955/2004). Röpke (vgl. 1958: 233-246) tritt hingegen vehement 
für ein Kapitaldeckungsverfahren ein. Die Differenzen schlagen sich gegenwärtig 
immer noch in den Schriften von politisch aktiv gewordenen Schülern beider Rich-
tungen nieder. So sind die sozialpolitischen Vorstellungen des von der Katholischen 
Soziallehre geprägten Norbert Blüm (vgl. 2006) und Kurt Biedenkopfs (vgl. 2007), 
einem Schüler des Eucken sehr verbundenen Juristen Franz Böhm (1895-1977), dia-
metral gegensätzlich. Es bleibt jedoch nicht nur bei Auseinandersetzungen. In späte-
ren Jahren rückt die katholische Seite die Gemeinsamkeiten viel stärker in den Vor-
dergrund (vgl. Spieker 1994), so dass Röpkes These von der Nähe der beiden Geistes-
strömungen heute weitaus eher zutrifft als zu seinen Lebzeiten. 

3. Fazit 

Die eingangs gestellte Frage, ob die Theologie für die Entwicklung des ökonomischen 
Denkens eine Rolle spielt, lässt sich für die hier diskutierten Vertreter mit e inem kla-
ren „Ja“ beantworten. Das genaue Zusammenspiel von Theologie und Wirtschafts-
theorie gestaltet sich freilich von Fall zu Fall unterschiedlich: 
(1) Ein theologischer Einfluss in einem eindeutig kausalen Sinne liegt bei dem tief 

religiösen Ökonomen Wilhelm Roscher vor. Die niedersächsische Erweckungs-
bewegung wirkt nicht nur auf das persönliche Leben des Vormannes der „Älteren 
Historischen Schule“. Seine pietistische Frömmigkeit verdeutlicht sich gerade auf 
der Ebene der ökonomischen Theorie. Das zeigen die ökonomische Anthro-
pologie, die große Rolle der Ethik in der Roscherschen Wirtschaftstheorie, von 
ihm gefällte dogmenhistorische Urteile und der erhebliche Einfluss des 
Halleschen Pietismus auf die sozialpolitischen Gedanken Roschers. Das Heran-
ziehen der Theologiegeschichte verhilft hier dazu, was inzwischen auch ein 
retrospektiver Theoriehistoriker wie Mark Blaug (2001: 151) von der Dogmen-
geschichtsschreibung fordert: „(…) to understand the context in which the 
economists in question were writing“. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:32:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318


 

zfwu 12/2 (2011), 318-330 327 

(2) In der Ökonomie Walter Euckens ist der religiöse Aspekt nicht so leicht zu 
verorten wie bei Roscher. Der durchaus gläubige Eucken verfolgt aber die 
zeitgenössischen theologischen und kirchenpolitischen Debatten genau. Dabei 
stehen seine Tätigkeit als Wirtschaftstheoretiker und sein laientheologisches 
Interesse nicht unvermittelt nebeneinander. Das zeigt sich, wenn er väterliche 
Religionsphilosophie und wirtschaftspolitische Kritik, aber auch Kirche und 
Ordnungstheorie zu verbinden sucht. Von daher lässt sich die These, dass die 
Freiburger Ordnungsökonomik trotz des religiösen Hintergrundes ihrer 
Gründer rein weltlicher Natur sei (vgl. Wagner 1994: 137), ohne Bedenken ad 
acta legen. Man kann hier vielmehr, wie das ja bereits geschehen ist, von 
christlichen Wurzeln der Sozialen Marktwirtschaft sprechen. 

(3) Noch anders gestaltet sich die Begegnung Wilhelm Röpkes mit der 
Katholischen Soziallehre. Hier sucht ein christlich-humanistisch orientierter 
Volkswirt und Sozialphilosoph die Nähe der christlichen Sozialethik. Dort lehnt 
man ihn zunächst ab. Das zähe Ringen Röpkes um die katholische Seite hat 
posthum Erfolg. Hier zeigt sich eine Wechselwirkung von Ökonomie und 
Theologie. Ein christlicher Humanismus prägt Röpke, der seinerseits langfristig 
der kirchlichen Sozialverkündigung einen ordoliberalen Stempel aufdrücken 
kann. 

Literaturverzeichnis 

Barth, K. (1918/1924): Der Römerbrief, 4. Auflage, München: Chr. Kaiser. 
Barth, K. (1922/1962): Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie, in: Moltmann, J. (Hrsg.): 

Anfänge der dialektischen Theologie, Teil 1: Karl Barth, Heinrich Barth, Emil Brunner, 
München: Chr. Kaiser, 197-218 (Original in: Christliche Welt, 36. Jg., 858-873.). 

Barth, K. (1933): Theologische Existenz heute! München: Chr. Kaiser. 
Bauer, L./ Rauchenschwandter, H./ Zehetner, C. (2002): Roschers vita, in: Roscher, W.: Über die 

Spuren der historischen Lehre bei den älteren Sophisten (1838), Marburg: Metropolis, 
183-191. 

Biedenkopf, K. (2007): Die Ausbeutung der Enkel, Plädoyer für die Rückkehr zur Vernunft, 
Berlin: List. 

Blaug, M. (1962/1997): Economic Theory in Retrospect, Fifth edition Cambridge: University 
Press. 

Blaug, M. (2001): No History of Ideas, We’re Economists, in: Journal of Economic Perspec-
tives, Vol. 15, No. 1, 145-164. 

Blüm, N. (2006): Gerechtigkeit, Eine Kritik des Homo oeconomicus, Freiburg im Br.: Herder. 
Bultmann, R. (1924/1961): Die liberale Theologie und die jüngste theologische Bewegung, in: 

ders.: Glauben und Verstehen, Gesammelte Aufsätze, Erster Band, 4. Auflage, Tübin-
gen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1-25 (Original in: Theologische Blätter, III, 73-86.). 

Daniels, J./ von der Ruhr, M. (2010): Trust in Others: Does Religion Matter?, in: Review of Social 
Economics, Vol. 68, No. 2, 163-186. 

Dathe, U./ Goldschmidt, N. (2003): Wie der Vater, so der Sohn? Neue Erkenntnisse zu Walter 
Euckens Leben und Werk anhand des Nachlasses von Rudolf Eucken in Jena, in: Or-
do, Jahrbuch für die Ordnung von Wirtschaft und Gesellschaft, 54. Bd., 49-74. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:32:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318


 

328  

Ebner, A. (2006): Normative Grundlagen der Sozialpolitik, Solidarismus, Historische Schule 
und politische Ökonomie des Wohlfahrtsstaates, in: Zeitschrift für Wirtschafts- und 
Unternehmensethik, Jg. 7, Heft 2, 240-262. 

Eisermann, G. (1956): Die Grundlagen des Historismus in der deutschen Nationalökonomie, 
Stuttgart: Ferdinand Enke. 

Eucken, R. (1906/1912): Der Wahrheitsgehalt der Religion, 3. Auflage, Leipzig: Von Veit & 
Comp. 

Eucken, W. (1932a): Religion – Wirtschaft – Staat, Zur Problematik des Gegenwartsmenschen, 
in: Die Tatwelt, Zeitschrift für Erneuerung des Geisteslebens, 8. Jg., 82-89. 

Eucken, W. (1932b): Staatliche Strukturwandlungen und die Krisis des Kapitalismus, in: Welt-
wirtschaftliches Archiv, 36. Bd., 297-321. 

Eucken, W. (1938): Die Überwindung des Historismus, in: Schmollers Jahrbuch für Gesetz-
gebung, Verwaltung und Volkswirtschaft im Deutschen Reiche, 62. Jg., 191-214. 

Eucken, W. (1940): Wissenschaft im Stile Schmollers, in: Weltwirtschaftliches Archiv, 52. Bd., 
468-506. 

Eucken, W. (1940/1989): Die Grundlagen der Nationalökonomie, 9. Auflage, Berlin u. a.: 
Springer. 

Eucken, W. (1952/2004): Grundsätze der Wirtschaftspolitik, 7. Auflage, Tübingen: Mohr Sie-
beck. 

Fischer, J. (2010): Luther in der Wirtschaftswissenschaft des 19. Jahrhunderts, Auswirkungen 
auf die moderne Wirtschaftsethik, Berlin: LIT. 

Francke, A. H. (1701/1969): Die Fußstapfen des noch lebenden und waltenden liebreichen und 
getreuen Gottes, in: ders.: Werke in Auswahl, Witten/Ruhr: Luther, 30-55. 

Goldschmidt, N. (2005): Die Rolle Walter Euckens im Widerstand: Freiheit, Ordnung und 
Wahrhaftigkeit als Handlungsmaximen, in: ders. (Hrsg.): Wirtschaft, Politik und Frei-
heit, Freiburger Wirtschaftswissenschaftler und der Widerstand, Tübingen: Mohr Sie-
beck, 289-314. 

Janssen, H. (1998/2009): Nationalökonomie und Nationalsozialismus, Die deutsche Volkswirt-
schaftslehre in den dreißiger Jahren des 20. Jahrhunderts, 3. Auflage, Marburg: Metro-
polis. 

Krummwiede, H.-W. (1996): Kirchengeschichte Niedersachsens, Zweiter Band: Vom Deutschen 
Bund 1815 bis zur Gründung der Evangelischen Kirche in Deutschland 1948, Göttin-
gen: Vandenhoeck & Rupprecht. 

Kück, T. J. (1997): Ludwig Adolf Petri (1803-1873), Kirchenpolitiker und Theologe, Göttingen: 
Vandenhoeck & Rupprecht. 

Kuehnelt-Leddihn, E. v. (1987): Die Augsburger Begegnung zwischen Ordo-Liberalen und katho-
lischen Sozialethikern, in: Bossle, L. (Hrsg.): Perspektive 2000. Der ökonomische Hu-
manismus im Geiste Alexander Rüstows, Würzburg: Creator, 91-99. 

Kupisch, K. (1955): Zwischen Idealismus und Massendemokratie, Eine Geschichte der evangeli-
schen Kirche in Deutschland von 1815-1945, Berlin: Lettner. 

Meinecke, F. (1939/1959): Zur Entstehungsgeschichte des Historismus und des 
Schleiermacherschen Individualitätsgedankens, in: ders.: Werke, Band IV: Zur Theorie 
und Philosophie der Geschichte, Stuttgart: K. F. Koehler, 341-357. 

Moeller, B. (1976/2000): Geschichte des Christentums in Grundzügen, 7. Auflage, Göttingen: 
Vandenhoeck & Rupprecht. 

Nawroth, E. E. (1961/1962): Die Sozial- und Wirtschaftsphilosophie des Neoliberalismus, 2. 
Auflage, Heidelberg: F. H. Kehrle, Löwen: E. Nauwelaerts. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:32:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318


 

zfwu 12/2 (2011), 318-330 329 

Oswalt, W. (2005): Liberale Opposition gegen den NS-Staat, Zur Entwicklung von Walter 
Euckens Sozialtheorie, in: Goldschmidt, N. (Hrsg.): Wirtschaft, Politik und Freiheit, 
Freiburger Wirtschaftswissenschaftler und der Widerstand, Tübingen: Mohr Siebeck, 
315-353. 

Petersen, T. (2010): Emil Brunner’s Social Ethics and its Reception in Ordoliberal Circles, in: 
Glossner, C. L./ Gregosz, D. (eds.): 60 Years of Social Market Economy: Formation, 
Development and Perspectives of a Peacemaking Formula, Sankt Augustin/ Berlin: 
Konrad-Adenauer-Stiftung, 43-68. 

Petri, E. (1888): D. Ludwig Adolf Petri, weiland Pastor zu St. Crucis in Hannover. Ein Lebens-
bild, auf Grund seines schriftlichen Nachlasses und nach den Mitteilungen seiner 
Freunde, Erster Band, Hannover: Heinrich Feesche. 

Petri, L. A. (1839): Lehrbuch der Religion für die oberen Klassen protestantischer hoher Schu-
len, Hannover: Hahnsche Hofbuchhandlung. 

Priddat, B. (1998): Theoriegeschichte oder Theoriegeschichten? Über den Status der ökonomi-
schen Dogmengeschichte, in: Jahrbücher für Nationalökonomie und Statistik, 217. Bd., 
483-498. 

Rieter, H./ Schmolz, M. (1993): The ideas of German Ordoliberalism: pointing the way to a new 
economic order, in: The European Journal of the History of Economic Thought, 1. Jg., 
87-114. 

Röpke, W. (1937): Die Neuordnung von Wirtschaft und Gesellschaft, Betrachtungen zu 
Meßners „Die berufständische Ordnung“, in: Monatsschrift für Kultur und Politik, 2. 
Jg., 325-332. 

Röpke, W. (1944): Die Enzyklika „Quadragesimo anno“ in der heutigen Diskussion, in: Schwei-
zer Rundschau, Monatsschrift für Geistesleben und Kultur, 44. Jg., Heft Mai, 88-97. 

Röpke, W. (1944/1946): Civitas humana, Grundfragen der Gesellschafts- und Wirtschaftsre-
form, 2. Auflage, Erlenbach-Zürich: Eugen Rentsch. 

Röpke, W. (1958): Jenseits von Angebot und Nachfrage, Erlenbach-Zürich und Stuttgart: Eu-
gen Rentsch. 

Röpke, W. (1962): Die Enzyklika Mater et magistra, in: Die politische Meinung, 7. Jg., Heft 73, 
21-32. 

Röpke, W. (1976): Der innere Kompass, Briefe 1934-1966, Erlenbach-Zürich: Eugen Rentsch. 
Roscher, W. (1843): Grundriß zu Vorlesungen über die Volkswirthschaft. Nach geschichtlicher 

Methode, Göttingen: Druck und Verlag der Dieterichschen Buchhandlung. 
Roscher, W. (1854/1922): System der Volkswirthschaft, Ein Hand- und Lesebuch für Ge-

schäftsmänner und Studierende, Erster Band: Die Grundlagen der Nationalökonomie, 
26. Auflage, Stuttgart und Berlin: J. G. Cotta’sche Buchhandlung Nachfolger. 

Roscher, W. (1874): Geschichte der National-Oekonomik in Deutschland, München und Berlin: 
R. Oldenbourg. 

Roscher, W. (1894/1906): System der Volkswirthschaft, Ein Hand- und Lesebuch für Ge-
schäftsmänner und Studierende, Fünfter Band: Armenpflege und Armenpolitik, 3. Auf-
lage, Stuttgart und Berlin: J. G. Cotta’sche Buchhandlung Nachfolger. 

Roscher, W. (1895/1896): Geistliche Gedanken eines National-Oekonomen, 2. Auflage, Dres-
den: v. Zahn & Jaensch. 

Rüstow, A. (1932/1963): Die staatspolitischen Voraussetzungen des wirtschaftspolitischen 
Liberalismus, in: ders.: Rede und Antwort, Ludwigsburg: Martin Hoch, 249-258 (Im 
Original unter „Freie Wirtschaft – Starker Staat (Die staatspolitischen Voraussetzungen 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:32:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318


 

330  

des wirtschaftspolitischen Liberalismus)“ in: Schriften des Vereins für Socialpolitik, Bd. 
187, 62-89.).  

Rüstow, A. (1952): Ortsbestimmung der Gegenwart, Eine universalgeschichtliche Kulturkritik, 
Zweiter Band: Weg der Freiheit, Elenbach-Zürich: Eugen Rentsch. 

Schmoller, G. (1900): Grundriß der Allgemeinen Volkswirtschaftslehre, Erster größerer Teil, 
Leipzig: von Duncker & Humblot. 

Schreiber, W. (1955/2004): Existenzsicherheit in der industriellen Gesellschaft, unveränderter 
Nachdruck des „Schreiber-Planes“ zur dynamischen Rente aus dem Jahr 1955, in: Alt-
hammer, J./ Habisch, A./ Roos, L.: Grundwahrheiten des Schreiber-Planes, Bedingun-
gen für eine ehrliche Sozialpolitik, Köln: Bund Katholischer Unternehmer, 28-72. 

Spieker, M. (1994): Katholische Soziallehre und soziale Marktwirtschaft, in: Ordo, Jahrbuch für 
die Ordnung von Wirtschaft und Gesellschaft, 45. Bd., 169-194. 

Villey, D. (1955): Die Marktwirtschaft im katholischen Denken, in: Ordo, Jahrbuch für die 
Ordnung von Wirtschaft und Gesellschaft, 7. Bd., 23-69. 

Wagner, R. (1994): ORDO Liberalism and the Social Market Economy, in: Brennan, G./ 
Waterman, A. (eds.): Economics and Religion: Are They Distinct? Boston u. a.: Kluwer, 
121-138. 

Wittkau, A. (1996): Historismus, Zur Geschichte des Begriffs und des Problems, Göttingen: 
Vandenhoeck & Rupprecht. 

 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:32:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2011-2-318

