Wider die AusschlieBlichkeit. Asthetische Entwiirfe
von Vielfalt in der Literatur

Nadjib Sadikou

Abstract

Based on cultural approaches of Edouard Glissant, Anil Bhatti and Stuart Hall this article
brings firstly the complexity of transcultural phenomena in the context of migration into
focus. Secondly it explores the aesthetic construction of religious and cultural diversity by
using the example of literary Novels of German and African literature. It reflects — third-
ly — the valence of these literary texts for intercultural literary studies. It argues that an
important role of intercultural literature is to present some techniques against tendencies
of exclusiveness.

Title: Against exclusiveness. Aesthetic production of diversity in literature

Keywords: diversity; creolisation; postmodern identities; Nadine Gordimer; Yadé
Kara; Yasmina Khadra

1. Hinfiihrung

Im vorliegenden Beitrag werden einige Dimensionen der religiosen sowie kul-
turellen Vielfalt in Anlehnung an kulturwissenschaftliche Ansitze von Edouard
Glissant, Anil Bhatti und Stuart Hall diskutiert. Sodann wird am Beispiel von Na-
dine Gordimers Roman The Pickup (Dt. Ein Mann von der Straf3e), Yadé Karas Text
Selam Berlin sowie Yasmina Khadras Buch Die Lammer des Herrn (Orig. Les agneaux
du Seigneur) ausgelotet, mit welchen dsthetischen Mitteln eine solche religios-kul-
turelle Vielfalt entworfen wird. Dabei gilt es zu analysieren, wie die jeweiligen
Protagonisten Aspekte ihrer kulturellen Zugehorigkeiten mit unterschiedlichen
Bezugnahmen sowie Referenzmustern bilden, wie sie sprachliche, kulturelle so-
wie religidse Uberginge gestalten. Im dritten Schritt wird im Lichte der genann-
ten literarischen Texte nach der Funktion der interkulturellen Literatur gefragt,

- am 12.02.2028, 09:04:50.


https://doi.org/10.14361/9783839450413-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Nadjib Sadikou

die u.a. darin liegt, Entwiirfe gegen Tendenzen der Ausschliefilichkeit vorzufith-
ren.

Zur Erkundung des Vielfaltskonzepts mochte ich zunichst iiber zwei Fragen
reflektieren, nimlich erstens iiber die Frage des Wie: Welches Vielfaltsmodell
gilt es, in Hinsicht auf gegenwirtige Debatten iiber Migrationsbewegungen und
Integrationsstrategien, anzustreben? Die zweite Frage konzentriert sich auf das
Wozu dieser Vielfalt: Was soll diese Vielfalt leisten bzw. welche Funktion kommt
dieser Vielfalt zu? Ich méchte mithilfe eines Beispiels versuchen zu verdeutlichen,
warum es mir wichtig erscheint, die hier aufgeworfenen Fragen am Anfang mei-
ner Uberlegungen zu kliren: Der Begriff Multikulturalismus beschreibt die ethni-
sche Vielfalt und das Nebeneinander-Sein heterogener sozialer und kultureller
Muster in einer Gesellschaft (vgl. Antor 2008: 519). Diese Form der Vielfalt ist in
Deutschland seit einiger Zeit als »Irrtum« (Ates 2009: 9) deklariert oder gar fiir
gescheitert erklirt (vgl. Kimmich 2013: 63)' worden, weil die Vorstellung, dass in
einem Land, im Schatten des Staates, verschiedene Kulturen als Einzelkulturen
friedlich nebeneinander existieren kénnten, wobei jede Kultur in sich relativ ge-
schlossen und unberiihrt bliebe, obsolet geworden ist (vgl. Ates 2009: 19f.). Die
aus dieser Unberiihrtheit bzw. Geschlossenheit vielerorts entstandenen Parallel-
gesellschaften® weisen keine nennenswerten Austauschprozesse zwischen den
verschiedenen Bevolkerungsgruppen auf. Man beméngelt eine im gegenwirtigen
Migrationszeitalter erhoffte Entwicklung neuerer Varianten von Uberlappungs-
kulturen, in denen Menschen zu mehrsprachigen Bewohnern von polyglotten Me-
tropolen in plurikulturellen Staaten werden (vgl. Bhatti 2010: 35). Dieses Beispiel
soll darauf hinweisen, warum die Determinanten von Vielfalt prizisiert werden
sollten, will man nicht in einer Multikulti-Sackgasse stecken.

2. Vielfalt und Kulturtheorie

Ich mochte dieser Prizisierung zunichst in Anlehnung an Edouard Glissants
Konzept der Kreolisierung in seinem Buch Traité du Tout-Monde (Dt. Traktat iiber die
Welt) nachgehen. Fiir Glissant bedeutet Kreolisierung »ein[en] unaufhaltsame(n]
Prozess, der den Stoff der Welt vermischt, der die menschlichen Kulturen von

1 Dorothee Kimmich zitiert hier Angela Merkels Satz: »Der Ansatz fiir Multikulti ist gescheitert,
absolut gescheitert.« (Kimmich 2013: 63)

2 Parallelgesellschaft meint »[e]ine Gesellschaft, die sich als Konkurrenz und in Abgrenzung zu
unserer Mehrheitsgesellschaft gebildet hat, und das erklarte Ziel verfolgt, Strukturen der Mehr-
heitsgesellschaft, die nicht mit der eigenen Kultur vereinbar sind, zu verdndern« (Ates 2009: 16).

- am 12.02.2028, 09:04:50.


https://doi.org/10.14361/9783839450413-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider die AusschlieBlichkeit. Asthetische Entwiirfe von Vielfalt in der Literatur

heute verbindet und verindert« (Glissant 1999: 20)*. Kreolisierung meint »kein[-
en] Verlust der Identitit«, keine »Verwisserung des Seienden« (ebd.).* Sie soll uns
»davor bewahren, von einer Essenz iiberzeugt zu sein oder uns auf Ausschlief3-
lichkeiten zu versteifen« (ebd.: 21)°. Glissant fithrt seine These fort und spricht von
einer »opacité ouverte« (ebd.: 24), d.h. einer offenen Opazitit, welche mit dem
Kreolisierungskonzept einhergehe: »Ich fordere fiir alle, so Glissant, »das Recht
auf Opazitit, was nicht Abschottung bedeutet« (ebd.)®. Damit meint er das Recht
darauf, dass einige Dimensionen des Anderen bzw. des Fremden nicht verstind-
lich, nicht vollstindig erfassbar sein konnten. Fiir meinen Zusammenhang ist
dieser Punkt deswegen wichtig, weil ich ihn als einen Kernmodus der Vielfalt be-
trachte. Denn kulturelle und religiose Vielfalt erfolgt demzufolge nicht mittels
einer aufgezwungenen vermeintlichen Leitkultur, nicht durch eine Assimilation
oder ein Vereinnahmen des Anderen. Sie geschieht vielmehr durch eine flexible
und offene Apperzeption andersartiger kultureller und religiéser Praktiken unter
Bejahung von Missverstindnissen, Irritationen sowie dunklen Zonen. Es ist, mit
Glissant gesprochen, nicht notwendig, irgendjemand im Sinne des franzésischen
»com-prendre« zu verstehen, also ihn >zu vereinnahmen¢, um den Preis, ihn zu
ersticken, ihn so in einer geisttotenden Totalitit zu verlieren, die man als Voraus-
setzung einfithren wiirde, um mit ihm zu leben bzw. mit ihm etwas aufzubauen
(vgl. ebd.: 24)". Deshalb fordert er eine offene Opazitit. Auf den ersten Blick mag
dieses Wortpaar als ein Widerspruch erscheinen. Aber mitnichten! Denn Opa-
zitdt soll hier keineswegs als Synonym fiir Abschottung, Obskurantismus oder
gar Apartheid verstanden werden (vgl. ebd.). Sie ist vielmehr ein Plidoyer dafiir,
die Komplexitit von Lebenswelten ernst zu nehmen und sie einer »vollstindigen
Transparenz der Modelle« (ebd.)® entgegenzusetzen. Mit diesem Recht auf Opazi-
titwiirde, Glissant zufolge, die Vielfalt am besten erhalten und die Akzeptanz des
Anderen verstirkt (vgl. ebd.)’.

3 Im franzdsischen Original heifdt es: »Processus inarrétable, qui méle la matiere du monde, qui
conjoint et change les cultures des humanités d’aujourd’hui.« (Glissant 1997: 25)

4 »lacréolisation ne conclut pas a la perte de 'identité, a la dilution de 'étant. Elle n’infére pas le
renoncement a soi.« (Ebd.)

»Le mot créolisation [..] qui nous garde d’étre persuadés d’une essence ou d’étre raidis dans des

1%

exclusives.« (Ebd.: 26)

[e)}

»)e réclame pour tous le droit a I'opacité, qui n'est pas le renfermement.« (Ebd.: 29)

7 »llne m’est pas nécessaire de»comprendre«qui que ce soit, individu, communauté, peuple, de le
»prendre avec moi«au prix de I'étouffer, de le perdre ainsi dans une totalité assommante que je
gérerais, pour accepter de vivre avec lui, de batir avec lui, de risquer avec lui.« (Ebd.)

oo

»[..] dopposer a la transparence des modéles l'opacité ouverte des existences non réductibles«
(ebd.).

»[..] le droit a I'opacité, par ot se préserverait au mieux le Divers er par ou se renforcerait I'accep-
tation [.]« (ebd.).

0

- am 12.02.2028, 09:04:50.

93


https://doi.org/10.14361/9783839450413-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Nadjib Sadikou

Hinsichtlich der Verstehensproblematik fithrt Anil Bhatti eine These ein, die
fur die Frage nach dem Modus der besprochenen Vielfalt interessant sein kann.
Ahnlich wie Edouard Glissant argumentiert Bhatti mit Blick auf unsere polypho-
ne und polyzentrische Lebenswelt folgendermaflen: Da es in komplexen Gesell-
schaften um einen bewussten Umgang mit Vielfalt gehe, konnten wir von einer
operativen Kunst des Umgangs mit den Anderen reden und somit suggerieren,
dass gelingende plurikulturelle Gesellschaften einen Habitus férdern, der es uns
erlaubt, so etwas wie eine hermeneutische Abstinenz zu pflegen und den Blick fiir
Ahnlichkeiten zu schirfen. Bhatti zufolge wire die bewusste Ausbildung einer
Praxis, die uns erlaubt, mit den anderen auszukommen, wichtiger als den an-
deren zu verstehen und eine dichotomisierende Hermeneutik des Verhiltnisses
zwischen dem Eigenen und dem Fremden zu entwickeln (Bhatti 2010: 40). Gerade
in dieser Dichotomie-Gefahr liegt der Grund, warum das Verstehen hier proble-
matisch sein kann.

Fragt man sich nun nach der Funktion bzw. Leistung dieser Vielfalt, so liegt
sie Edouard Glissant zufolge darin, [e]line Beziehung zwischen zwei oder meh-
reren kulturellen Zonen zu unterhalten, die in einem Ort der Begegnung zu-
sammengerufen werden, ebenso wie eine kreolische Sprache von verschiedenen
sprachlichen Zonen aus spielt, um daraus ihr unerhortes Material zu beziehen
(Glissant 1999: 2.0)™°.

Will man ein Zwischen-Fazit der beiden Ansitze von Glissant und Bhatti zie-
hen, so lasst sich Folgendes sagen: Edouard Glissant warnt uns davor, das Ver-
stehen des Anderen als ein >Vereinnahmen« bzw. als eine >geisttdtende Totalitdt
zu begreifen. Deswegen fordert er das Recht auf Opazitit, die offen sein muss. Anil
Bhatti geht in dieselbe Richtung und zieht es mit Blick auf die Komplexitit von
Lebenswelten vor, eine Praxis der hermeneutischen Abstinenz auszuiiben, um die
Gefahr einer dichotomisierenden Verstehenspraxis zu umgehen. Hierfir fithrt er
das Recht auf Ahnlichkeit ein. Vielfalt meint also bei Glissant und Bhatti eine Flui-
ditit zwischen den verschiedenen Lebenswelten, eine Uberlappung sowie Durch-
dringung zwischen verschiedenen kulturellen und religiésen Praktiken. Sie muss
fluid, dynamisch sein. Ihre Funktion liegt darin, den Zusammenhalt verschiede-
ner kultureller und religioser Codes sowie die Akzeptanz bzw. Anerkennung des
oftmals mit multiplen Identititen ausgestatteten Anderen zu verstirken.

Eine dhnliche Ansicht vertritt Stuart Hall in seinem Buch Rassismus und kultu-
relle Identitit (Hall 1994). Darin entwickelt er ein dreistufiges Konzept von Identi-
tat: das Subjekt der Aufklirung, das soziologische Subjekt und das postmoderne Subjekt.
Hall zufolge basiere das Subjekt der Aufklirung auf einer Auffassung der mensch-

10 »Son fait [..] est d’entretenir relation entre deux ou plusieurs »zones« culturelles, convoquées
en un lieu de rencontre, tout comme une langue créole joue a partir de »zones« linguistiques
différentes, pour en tirer sa matiére inédite.« (Glissant 1997: 25)

- am 12.02.2028, 09:04:50.


https://doi.org/10.14361/9783839450413-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider die AusschlieBlichkeit. Asthetische Entwiirfe von Vielfalt in der Literatur

lichen Person als vollkommen zentriertes und vereinheitlichtes Individuum, das
mit dem Vermdégen der Vernunft, des Bewusstseins und der Handlungsfihigkeit
ausgestattet sei (vgl. Hall 1994: 181). Das soziologische Subjekt seinerseits reflektie-
re die wachsende Komplexitit der modernen Welt und die Wahrnehmung, dass
der innere Kern des Subjekts nicht autonom sei und sich selbst geniige, sondern
im Verhiltnis zu signifikanten Anderen, die dem Subjekt die Werte, Bedeutun-
gen und Symbole vermittelten — die Kultur, in der es lebe — stehe. Dieser Prozess,
in dem wir uns in kulturellen Identititen entwerfen, sei offener, variabler und
fragmentarischer geworden (vgl. Hall 1994: 181f.). Hierdurch entstehe eine dritte
identitire Stufe, nimlich das postmoderne Subjekt, das ohne eine gesicherte, we-
sentliche oder anhaltende Identitit konzipiert sei, wie Hall folgendermafien ar-
gumentiert: »Dieses Subjekt ist historisch, nicht biologisch definiert. Es nimmt
zu verschiedenen Zeiten verschiedene Identititen an, die nicht um ein kohiren-
tes >Ich< herum vereinheitlicht worden sind.« (Hall 1994: 183) Hall begriindet diese
»Ent-Vereinheitlichung« wie folgt:

Die vollig vereinheitlichte, vervollkommnete, sichere und kohirente Identitat ist
eine lllusion. In dem Mafle, in dem sich die Systeme der Bedeutung und der kul-
turellen Représentation vervielfaltigen, werden wir mit einer verwirrenden, flie-
Renden Vielfalt moglicher Identitaten konfrontiert, von denen wir uns zumindest
zeitweilig mitjeder identifizieren kénnten. (Ebd.: 182f)

Anschlussfihig fiir den vorliegenden Beitrag ist dieser Gedanke der sverwirren-
den und flieflenden Vielfalt, in dem sich das postmoderne Subjekt bewegt, wie
ich es spiter in den literarischen Texten aufzeigen werde. Denn er verweist auf
einen Kernpunkt der Erforschung interkultureller Literatur, nimlich die Tat-
sache, »dass in den gegenwirtigen Gesellschaften und Konstellationen [...] das
Fremde im Eigenen und das Eigene im Fremden erkennbar wird und so die Zu-
stinde des Ubergangs und der offenen Identitit in den Blick kommen« (Hof-
mann/Patrut 2015: 12).

Zwar gehen Glissant, Bhatti und Hall die Thematik der Vielfalt unterschiedlich
an. Den drei Ansitzen bleibt allerdings gemeinsam, dass Vielfalt eine Wahrung
von Differenzen meint, die dennoch keineswegs zur Abschottung oder Apartheid
fithren diirfen, sondern erlebt und miteinander geteilt werden sollen. Man kann
also behaupten, dass Vielfalt nur dann erfolgversprechend funktionieren kann,
wenn unterschiedliche Differenzen, die es, trotz der Rhetoriken von Globalisie-
rung, in einer Gesellschaft immer gibt, nicht voneinander losgelost, sondern mit-
einander erlebt und geteilt sind. Ich mochte also von geteilter Vielfalt sprechen, von
einer Vielfalt als einer Metaebene von Ahnlichkeiten und Differenzen, als einem
Terrain, wo verschiedene Interferenzmuster religiéser und kultureller Symbole
interagieren unter Bejahung von Friktionen und Widerspriichlichkeiten. Wenn

- am 12.02.2028, 09:04:50.

95


https://doi.org/10.14361/9783839450413-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Nadjib Sadikou

ich von geteilter Vielfalt spreche, dann meine ich auch eine Kultur der Anerken-
nung andersartiger Wertewelten und somit eine Uberwindung von Ghettoisie-
rung. Die Wahl des Wortes geteilt kann damit begriindet werden, dass damit
Abschied von einem Kulturbegriff als geschlossene Entitit bzw. als Monade ge-
nommen wird. Denn eine Vielfalt, in der jeder fiir sich en vase clos, d.h. in sich ge-
schlossen, lebt, fithrt notwendigerweise zu Parallelgesellschaften. Im Folgenden
mochte ich nun analysieren, wie Vielfalt in drei literarischen Texten dsthetisch
konstruiert wird.

3. Asthetische Konstruktion von Vielfalt in Yadé Karas Selam Berlin

In ihrem Roman Selam Berlin inszeniert die tiirkisch-deutsche Autorin Yadé
Kara die Problematik der kulturellen und religiésen Vielfalt. Bereits im Titel des
Buchs wird die Interdependenz zwischen tiirkischen und deutschen Mustern so-
wie Symbolen zum Ausdruck gebracht. Hier steht »Selam« nicht nur fiir Istan-
bul, nicht exklusiv fiir den Osten, sondern ist auch im Westen prasent: Tiirkische
Werte werden mit westlichen Gepflogenheiten zusammengeriickt. Ich méchte
behaupten, dass dieser Wende-Roman auch als ein Plidoyer fiir kulturelle und
religiose Vielfalt gelesen werden kann. Denn wie ein roter Faden zieht sich m.E.
eine Entgrenzung des Ich durch den gesamten Roman, wie der Protagonist Ha-
san es prazisiert: »Es gab Strafen in Berlin, da gehorte die eine Seite zum Osten
und die andere zum Westen. Ich wohnte in so einer Strafie direkt an — auf der
Grenze.« (Kara 2003: 34) Ich spreche hier von Entgrenzung des Ich, weil Vielfalt im
Roman mehrfach durch sprachliche Interferenzen, durch ein permanentes Oszil-
lieren zwischen dem Tiirkischen und dem Deutschen materialisiert wird. Folgen-
der Passus, in dem Hasan die Spontaneitit seiner sprachlichen Vielfalt durch die
Stimme seines jiingeren Bruders merkt, kann dies verdeutlichen:

Von nebenan hérte ich Kazims Stimme. Er telefonierte immer noch. Dabei wech-
selte er stindig vom Tiirkischen ins Deutsche und umgekehrt. Jetzt, wo ich ihm so

zuhorte, fiel mir ein, dafd ich das auch oft tat, ohne es zu merken. Ich sprang von

einer Sprache in die andere. Einfach so, wie Seilspringen. (Ebd.: 88)

An einer anderen Textstelle heif3t es: »Ich war wie ein Flummiball, sprang zwischen
Osten und Westen hin und her.« (Ebd.: 223) Auffillig in Yadé Karas Text ist die
Verwendung des Verbs >springens, das sich nicht nur auf die Sprache bezieht, son-
dern auch allgemein auf Kulturelles und Religioses. Dieses Verb »springen< bedarf
somit einer niheren Betrachtung, denn es kann als ein Akt aktiver Gestaltung
der kulturellen und religiésen Vielfalt interpretiert werden. Es kann auch als eine
Chiffre der Offenheit, der Fluiditit sowie der Dynamik gedeutet werden, welche

- am 12.02.2028, 09:04:50.


https://doi.org/10.14361/9783839450413-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider die AusschlieBlichkeit. Asthetische Entwiirfe von Vielfalt in der Literatur

der Bildung kultureller Reprisentationen inhirent sind. Es kann ebenfalls als ein
Akt der Grenziiberschreitung gedeutet werden, d.h. als eine Bewegung, wodurch
kulturelle sowie religiése Grenzen iiberwunden werden. Das Wort »Flummiball«
macht hier deutlich, dass der Protagonist Hasan die Scheidung der Riume trans-
zendiert. Somit geht es m.E. in Yadé Karas Text um eine Topographie des kulturellen
Springens, das hier durch sprachspielerische Uberginge materialisiert wird. Die
Autorin versucht dem Leser zu vermitteln, wie ein kulturelles Springen funktio-
nieren kann, ein Springen zwischen verschiedenen Sprachen, Riumen bzw. im
Gewebe unterschiedlicher kultureller und religiéser Gepflogenheiten, welche die
Gesellschaft an uns heranfihrt: »Eigentlich hatte ich, so ein Fazit des Protago-
nisten Hasan, »alles von beidem. Von Ost und West, von deutsch und tiirkisch,
von hier und da.« (Kara 2003: 223)

Im Gegensatz zur Mutter wird Hasans Vater beschrieben als eine Transit-Fi-
gur, dessen Identitdt nicht monolithisch, sondern plural und flieRend angelegt
wird: »Wenn es um Essen ging, war Baba Osmane, wenn es um Politik ging, Mar-
xist, und wenn es ums Geschift ging, dann war Baba Kapitalist. Er hatte von
allem etwas, wie die Hindus. Viele Gotter, viele Moglichkeiten.« (Ebd.: 118) Hier
zeigt der Ich-Erzidhler einen wichtigen Aspekt der Vielfalt, die, wie ich oben mit
Glissant skizziert habe, in der Wahrung von Differenzen liegt und nicht in der
Suche nach Homogenisierungsprozessen oder nach einer Leitkultur. Die Identi-
tdt(en) seines Vaters setzt(en) sich aus verschiedenen Zugehérigkeiten (osmanisch,
marxistisch, kapitalistisch) zusammen. Diese auf den ersten Blick geradezu wi-
derspriichlichen Zugehéorigkeiten sind in der Person des Vaters vereint und bilden
sein »postmodernes Subjekt« mit einer, im Sinne Stuart Halls, »verwirrenden und
flieRenden Vielfalt« (Hall 1994).

4, Nadine Gordimers Entwurf flieBender Vielfalt

Gerade eine solche verwirrend-fliefende Vielfalt wird in Nadine Gordimers Ro-
man The Pickup (Gordimer 2001) thematisiert. Ahnlich wie Yadé Kara inszeniert
Gordimer eine recht komplizierte Verschrinkung zwischen islamischer Weltvor-
stellung und westlicher Lebenswelt. Sie betritt mit ihrem Buch, so die Rezension
von Edward Said, gekonnt ein schwieriges Terrain der Diversitat." Die Handlung
des Romans lisst sich folgendermafien zusammenfassen: Julie, eine Tochter aus
gutem Hause, lebt und arbeitet als Eventmanagerin in Johannesburg. Nach einer
Autopanne lernt sie einen jungen Mann kennen, der sich in Stidafrika unter dem
falschen Namen Abdu illegal aufhilt. Er ist in seiner Heimat diplomierter Volks-
wirt und muss sich nun in seiner Immigrationsnot als Automechaniker iiber

11 Siehe Edward Saids Textim Klappentext der deutschen Ubersetzung (Gordimer 2002).

- am 12.02.2028, 09:04:50.

97


https://doi.org/10.14361/9783839450413-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Nadjib Sadikou

Wasser halten. Als es sich herausstellt, dass Abdu in seine Heimat ausgewiesen
werden muss, folgt ihm Julie und versucht, sich in der unbekannten Ferne an-
zupassen. Kaum zu Hause angekommen, beginnt Abdu eifrig zu sondieren, wie
er seine Heimat verlassen und in sein Traumland Amerika gelangen kann. Als
Julie sich peu a peu angekommen fiihlt, erhilt Abdu nach einem monatelangen
»Schwebezustand des Wartens« (Gordimer 2002:177) ein Visum fiir Amerika.

Fir meinen Zusammenhang ist der Roman deswegen lehrreich, weil die Bio-
graphie der beiden Hauptprotagonisten eine fliefende Vielfalt aufscheinen ldsst.
Beide literarischen Fille haben sehr unterschiedliche Lebensliufe. Sie sind im
Sinne von Stuart Hall postmoderne Subjekte. Zu Beginn der Liebesbeziehung
setzt Julie alles daran, Abdu zu verorten: »Most likely of Indian or Cape Malay
background; like her, a local at this country in which they were born descendant
of immigrants in one era or another [...].« (Gordimer 2001: 10) Angetrieben durch
diese Vermutung einer indischen Herkunft, spricht sie ihn an: »I suppose you
were born here, but your ancestors ... have you ever been home to India?« (Ebd.: 44)
Darauf erwidert Abdu rasch: »I’'m not Indian.« (Ebd.) Diese Antwort kommentiert
der Erzihler wie folgt: »He doesn’t offer an identity.« (Ebd.) Hierzu mochte ich
zwei Aspekte herausheben:

(1) Fragt man sich, warum der auktoriale Erzihler diesen Satz einschiebt, so
kann man dies so deuten, dass er den Leser auf ein Moment der »Opazitit« (Glis-
sant) in Bezug auf das Identititskonzept hinweisen will. Denn die Tatsache, dass
Abdu hier keine klare Identitit >anbietet, mag auf das Recht auf Opazitit ver-
weisen, als eine Opposition zu einer »vollstindigen Transparenz der Modelle«
(Glissant) interpretiert werden. (2) Man kénnte argumentieren, dass die Negie-
rung einer festen Identitit bzw. das Ablegen einer Identitit, die in der Annahme
eines falschen Namens gesehen werden kann, aufgrund seines Aufenthaltsprob-
lems geschieht. Diese Annahme erweist sich dennoch als nicht so sehr zutreffend,
denn selbst als Abdu zuriickgekehrt ist und nun unter >seinen< Leuten lebt, merkt
man bei ihm zwar ein Sich-Wiederfinden in kultureller und religiéser Hinsicht.
Dennoch stellt man bei ihm auch eine Entfremdung bei manchen Praktiken fest,
wie z.B. als er eine entscheidende Enthaltungsregel des Fastenmonats Rama-
dan nicht einhilt. Noch wichtiger erscheint mir die Tatsache, dass er sich einer
Gruppe anschliefit, die die islamische Welt mit der modernen Welt zu verbinden
intendiert. Im Text heifdt es: »These young men want change, not the rewards of
Heaven.« (Ebd.: 176) Damit wird eine klare Abgrenzung zu gegenwirtigen terro-
ristischen Gruppierungen markiert, die im Schwirmen von einer vermeintlichen
Heroisierung westliche Werte ablehnen und Schaden anrichten. Diese im Text
agierenden Jungen streben weder die Verbreitung einer Reinheitsideologie noch
eine Trennung zwischen Moderne und Tradition an. Sie wollen: »Change in the
forms it already had taken for others in the old century, change for what it was
becoming in this new one [...]. Change with a voice over the Internet not from the

- am 12.02.2028, 09:04:50.


https://doi.org/10.14361/9783839450413-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider die AusschlieBlichkeit. Asthetische Entwiirfe von Vielfalt in der Literatur

minaret, a voice making demands to be heard by the financial gods of the world.«
(Gordimer 2001: 176)

Allein die mehrfache Verwendung des Worts »>Change« diirfte hier als markan-
tes Indiz der Vielfalt betrachtet werden. Man kann dies als eine Vielfaltakzeptanz
durch Wandel deuten. Denn sie haben ein klares Ziel, nimlich »bring the modern
world to Islam but we're not going to allow ourselves to be taken over by it, no,
forced to« (ebd.). Es geht also hier keineswegs um einen Homogenisierungspro-
zess, nicht um einen »Verzicht auf das sich selbst«, um mit Glissant zu sprechen,
sondern um die Gestaltung bzw. die Ermdglichung einer geteilten Vielfalt. Im Text
wird dies im folgenden Passus deutlich hervorgehoben: »We must cross-fertilize
Islam with the world if the ideals of Islam are to survive, the old model doesn’t fit,
any kind of isolation can’t stand a chance with what’s happening in the world [...].«
(Ebd.: 177) Diese Textstelle lieRe sich als eine Bekriftigung meiner Behauptung
von geteilter Vielfalt lesen. Denn das Wort »cross-fertilize« legt nahe, dass eine
solche Vielfalt als etwas Fruchtbares verstanden werden kann, etwas, das »iso-
lation« verhindern kann.

Was Julie betrifft, so versucht sie, sich in dieser islamischen Heimat ihres Ehe-
mannes zurecht zu finden. Allerdings muss hier angemerkt werden, dass es fiir
sie am Anfang nicht wenig diffizil war. Denn Abdus Familie betrachtet sie zu-
nichst als »the foreigner« (ebd.: 135) bzw. als »fortune from the other world« (ebd.:
136). Ebenfalls wird sie von vielen Dorfbewohnern als eine >bizarre« Touristin ver-
spottet, weil sie in einer schlechten Jahreszeit angekommen ist, also nicht in den
sogenannten Windmonaten, den >Rih-Monatens, wie es sonst immer der Fall in
der Touristenbranche ist. Trotzdem versucht Julie, sich anzupassen. Sie bestellt
eine Koran-Version in englischer Ubersetzung, lernt mit Abdus Schwester Mary-
am die dortigen konventionellen Hoflichkeitsfloskeln und gibt ihr im Gegenzug
Englischunterricht. Nach einiger Zeit erlangt sie eine gewisse Anerkennung: »She
has come to be accepted as one of the women who share household tasks, and she
makes use of her education to teach English to schoolchildren and anyone else in
the village [...].« (Ebd.: 169f.) Die Tatsache, dass sich Julie hier in dieser orienta-
lischen Welt anpasst, geschieht nicht durch Zufall, sondern ist eine dsthetische
Konstruktion, die uns Leser davor warnt, von einer Essenz bzw. von Ausschlief3-
lichkeiten, wie z.B. Orient gegen Okzident, Schwarz gegen Weif} etc. iiberzeugt
zu sein. Die von Gordimer konstruierten Biographien von Abdu und Julie sind
deswegen interessant, weil sie jeglichem Versteifen auf Ausschliefilichkeit zuwi-
derlaufen und die Chancen kultureller und religioser Vielfalt verdeutlichen.

- am 12.02.2028, 09:04:50.

99


https://doi.org/10.14361/9783839450413-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nadjib Sadikou

5. Dimensionen religioser Vielfalt bei Yasmina Khadra

Von den Moglichkeiten religioser Vielfalt sowie von ihren Hindernissen und Ge-
fahren handelt der Roman Die Lammer des Herrn (Orig. Les agneaux du Seigneur)
von Yasmina Khadra, dem Pseudonym des 1956 geborenen algerischen Autors
Mohammed Moulessehoul. Schauplatz der Romanhandlung ist das algerische
Dorf Ghachimat am Anfang der 1990er Jahre, ein zunichst friedliches und von
den sich in der Hauptstadt Algier abspielenden Unruhen nicht betroffenes Dorf.
Doch aufgrund einer trivialen Liebesgeschichte wandelt sich das Dorf in ein re-
gelrechtes Terrornest. Drei enge Freunde, der Polizist Allal, der Lehrer Kada und
der Arbeitslose Jafer werben um dasselbe Mddchen Sarah, die Tochter des Biirger-
meisters. Schlief3lich heiratet Allal Sarah. Dadurch wird der Lehrer verbittert und
zieht freiwillig zu den Mugahidin nach Afghanistan. Nach einem Ausbildungs-
jahr kehrt er zuriick und will Rache. Er er6ffnet den Feldzug gegen die Vertreter
der Staatsmacht im Dorf sowie gegen ihre Sympathisanten.

Fiir den Zusammenhang des vorliegenden Beitrags ist es interessant zu ana-
lysieren, wie der Romancier Khadra in solch einer gefahrlichen Atmosphire Zei-
chen der religiésen und kulturellen Vielfalt narratologisch konstruiert. Hierzu
wird im Roman von einer Figur namens Dactylo erzihlt. Sie wird prisentiert als
»[d]er offentliche Schreiber von Ghachimat« (Khadra 2011: 49). An einer zentralen
Stelle des Textes bittet der Arbeitslose Jafer den Schreiber darum, ihn nicht allein
zu lassen, weil es ihm nicht gut gehe. Der Schreiber willigt ein und nimmt Jafer
mit nach Hause. Dort sieht Jafer vollgeladene Biicherregale sowie Bilderrahmen
mit uralten Schwarzweif3fotos an den Wanden. Dies fithrt zu einem Gespriach
zwischen ihm und Dactylo:

»Ist das deine Familie«

Dactylo lachtin sich hinein.

»In gewisser Weise... Der da rechts, das ist Ahmed Chawqi.«

»Und wer ist das? Sieht aus wie ein Bey.« [osmanischer Herrschertitel; N.S]

»Ein dgyptischer Dichter, vielleicht der grofite von allen. Und der da, derjunge,
dasist Aboulkacem Ech-Chabbi. Ist sehrjung gestorben, an Tuberkulose.«

»Und der Soldat da«

»Guillaume Apollinaire.«

»Hat der Krieg gegen uns gefiihrt>«

»Dichter flihren keine Kriege. Es ist wohl eher so, dafs man sie fiir eine gute Sache
opfert, wie Christus... Links, das ist Nikolai Ostrowski. Und der da Thomas Mann,
und der andere Mohammed Dib.«[..]

»Sind das alles Muslime?«

- am 12.02.2028, 09:04:50.


https://doi.org/10.14361/9783839450413-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider die AusschlieBlichkeit. Asthetische Entwiirfe von Vielfalt in der Literatur

»Diese Mdnner sind Cenies. Jede Nation beansprucht sie fiir sich, aber sie gehéren
der ganzen Welt. Sie sind das Gewissen der Menschheit, sie verkorpern die ein-
zige Wahrheit.« (Ebd.: 73f)

Die breitgeficherte Auswahl der Gelehrten aus unterschiedlichen Regionen
(Nordafrika, Ukraine, Frankreich, Deutschland) zeugt nicht nur von einer
nord-siidlichen bzw. ost-westlichen Verschrinkung. Sie kann ebenfalls als eine
Chiffre kultureller und religioser Vielfalt interpretiert werden. Denn entgegen
der Erwartung von Jafer, wonach diese Gelehrten Muslime sein miissten, kons-
truiert der Autor dieses Tableau, auf dem verschiedene Religionen und Regionen
reprisentiert sind. Die >Wahrheitc, welches das Tableau vermitteln will, ist keine
monolithische bzw. monoreligiose Wahrheit, sondern eine Wahrheit mit Wahr-
heitssplittern oder, wie der Philosoph Kwame Anthony Appiah es zum Ausdruck
bringt, ein »zersprungener Spiegel, zerstreut in Myriaden Splittern« (Appiah
2007: 25). Die sWahrheit liegt also weder in einer puristischen Grenzziehung zwi-
schen den Nationen oder Religionen, noch in der Etablierung einer vermeintli-
chen identitaren, kulturellen oder religiésen Ordnung. Die Botschaft des Passus
lautet:>Die einzige Wahrheit liegt im Kennenlernen, im Wahr-nehmen dieser Ge-
lehrten aus verschiedenen Religionen und Regionen.

Eine andere Textpassage des Romans ist hinsichtlich der religiésen Vielfalt
sehr untersuchenswert. Die Banden der Terroristen, die im Buch agieren, wollen
einen Tempel abreifen, um an dessen Stelle eine gigantische, imposante Moschee
zu errichten. Eben diese Figur Dactylo sucht den Cheikh auf und fordert das so-
fortige Ende der Abbrucharbeiten. Im Text heif3 es:

»Cheikh, der Abri des Tempels mufd gestoppt werden.«

»Warum?«

»Was soll das heifRen, warum? Es geht hier um eine historische Statte, um natio-
nales Kulturerbe und lebendige Geschichte...«

»Und was fiir eine Geschichte soll das sein?«

»Das sind jahrhundertealte, wenn nicht jahrtausendealte Ruinen! Sie haben alle
Kriege und Erosionen tiberstanden, es ist unsere Pflicht sie zu bewahren... Als
historische Anhaltspunkte von unschitzbarem Wert.«

»Sie waren lange vor uns da. Also gehéren sie uns nicht.«

»Sie sind ein Teil der Geschichte.«

»Was fiir ein nichtswiirdiger Aberglaube!«ereifert sich der Cheikh. »Die Geschich-
te, die wahre Geschichte, beginnt erst mit dem Islam.«

»Es hat vorher andere Religionen gegeben, andere Propheten. Die Heilige Schrift
widmet ihnen wichtige Kapitel.« (Khadra 2011: 111f))

- am 12.02.2028, 09:04:50.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nadjib Sadikou

In dieser Passage wird die Bewahrung eines Tempels zum zentralen Gesprachs-
stoff. Die Figur Dactylo klirt den Cheikh dariiber auf, inwiefern ein Tempel ein
Raum religioser Vielfalt sein kann. Dies, weil er ein »Kulturerbe« bzw. »eine histo-
rische Stitte«ist. In dieser Hinsicht ist er gleichermaflen fiir Christen, Juden und
Muslime ein geschichtlicher >Anhaltspunkt. Das Wort>Anhaltspunkt scheint mir
hier sehr ergiebig, um die These der Vielfalt zu untermauern. Denn Anhaltspunk-
te dienen gewohnlich als gemeinsame Konsenspunkte, als identititsiibergreifen-
de Elemente.

Ein anderes Element, das noch in dieser Passage zu berichtigen ist, ist die fal-
sche Einstellung des Cheikhs, dass die »wahre Geschichte« erst mit dem Islam
beginne. Mit dieser Auffassung driickt er nicht nur eine Ignoranz religionsge-
schichtlicher Tatsachen aus. Er negiert im gleichen Zug die »Wahrheitssplitter,
die auch in den anderen Weltreligionen zu finden sind. Zu Recht klirt Dactylo den
Cheikh auf, dass der Koran anderen Religionen und Propheten wichtige Kapitel
widmet. Allein mit einem kursorischen Blick auf die Betitelung der Korankapitel
liest man, dass nicht nur dem Propheten Mohammed eine Sure gewidmet wird
(Sure 47), sondern ebenfalls auch seinen Vorgingern wie z.B. Jona (Sure 10), Jo-
seph (Sure 12), Abraham (Sure 14) und Noah (Sure 71).

6. Schreiben gegen AusschlieBlichkeit in der interkulturellen Literatur

Ich méchte zum Schluss in Anbetracht der oben analysierten Texte die Uberle-
gung anstellen, dass die Valenz dieser Texte darin liegen kann, eine Richtung der
Literatur zu stirken, nimlich sie als Quelle fiir kulturelle und religise Vielfalt zu
deuten. Ich meine, dass diese Texte Chancen der Diversitit bzw. der Vielfalt und
somit Gefahren von Ausschlieflichkeit vorfithren. Sie dokumentieren Aspekte
von s>regards croisés< zwischen Kulturen aus West, Ost, aus Sitd und Nord (vgl.
Hofmann/Patrut/Klemme 2016: 7). Insofern kénnen diese Texte als Bildungstexte
bzw. als pidagogische Texte betrachtet werden, mithilfe derer kulturelle sowie reli-
giose Vielfalt in die Nihe des Lesers geriickt werden. Wenn ich von pdadagogischen
Texten spreche, so folge ich Wolfgang Isers These, dass die Lektiire eines Textes
eine Selbsterweiterung des Horizonts des Lesers und somit einen Transforma-
tionsprozess in Gang setzen konne: »the text >represents« play, insofar as it spells
out the individual process of transformation as it is happening in the text.« (Iser
1989: 258) Meine These ist also, dass die Wirkung der interkulturellen Literatur
darin liegen kann, Kulturen der Vielfalt zu vergegenwirtigen, welche Tendenzen
der Ausschlieflichkeit unterlaufen, um eine Kultur der Anerkennung zu gene-
rieren. In den Texten handelt es sich also nicht um kulturelle sHarmoniekonzep-
te, nicht um die Erzeugung universalistischer Weltbilder, sondern vielmehr um
eine Asthetik der Differenzerzeugung, aufgrund derer ein Bewusstsein der An-

- am 12.02.2028, 09:04:50.


https://doi.org/10.14361/9783839450413-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider die AusschlieBlichkeit. Asthetische Entwiirfe von Vielfalt in der Literatur

erkennung entwickelt werden kann. Dabei werden Formen kultureller und reli-
gioser Unterschiede sowie Differenzen inszeniert, um »iiberlappende Felder der
Ahnlichkeit zu finden« (Bhatti 2015: 15), die festgefahrene Absolutheitsanspriiche
unterlaufen und interkulturelle Gestaltungen des >Ich« erst erméglichen.

Literatur

Antor, Heinz (2008): Multikulturalismus. In: Ansgar Niinning (Hg.): Metzler Lexi-
kon Literatur- und Kulturtheorie. 4. Aufl. Stuttgart, S. 519-520.

Appiah, Kwame Anthony (2007): Der Kosmopolit. Philosophie des Weltbiirger-
tums. (Orig. Cosmopolitanism. Ethics in a world of strangers). Bonn.

Ates, Seyran (2009): Der Multikulti-Irrtum. Wie wir in Deutschland besser zu-
sammenleben kénnen. 2. Aufl. Berlin.

Bhatti, Anil (2010): Nicht-hermeneutische Wege in der Toleranzdiskussion. In:
Heinz-Dieter Assmann/Frank Baasner/Jirgen Wertheimer (Hg.): Kulturen
des Dialogs. Baden-Baden, S. 29-41.

Ders. (2015): Ahnlichkeit/Similarities. Vorliufige Uberlegungen zu einem Suchbe-
griff. In: Ders./Dorothee Kimmich (Hg.): Ahnlichkeit. Ein kulturtheoretisches
Paradigma. Konstanz, S. 15-26.

Glissant, Edouard (1999): Traktat iiber die Welt. Aus dem Franz. v. Beate Thill. Hei-
delberg.

Ders. (1997): Traité du Tout-Monde. Poétique IV. Paris.

Gordimer, Nadine (2001): The Pickup. New York.

Dies. (2002): Ein Mann von der StrafRe. Berlin.

Hall, Stuart (1994): Rassismus und kulturelle Identitit. Hamburg.

Hofmann, Michael/Patrut, Iulia-Karin/Klemme, Hans-Peter (Hg.; 2016): Der Neue
Weltengarten. Jahrbuch fiir Literatur und Interkulturalitit. Hannover.

Hofmann, Michael/Patrut, Iulia-Karin (2015): Einfithrung in die interkulturelle
Literatur. Darmstadt.

Iser, Wolfgang (1989): Prospecting. From Reader Response to Literary Anthropo-
logy. Baltimore.

Kara, Yadé (2003): Selam Berlin. Ziirich.

Khadra, Yasmina (2011): Die Limmer des Herrn (Orig. Les agneaux du Seigneur.
Paris 1998). 2. Aufl. Berlin.

Kimmich, Dorothee (2013): Kleine Reflexion auf Theodor W. Adornos Diktum,
dass »das Einschneidende nur auf Deutsch gesagt werden kann«. In: Chris-
tina Gofling-Arnold/Philipp Marquard/Sebastian Wogenstein (Hg.): Globale
Kulturen — Kulturen der Globalisierung. Baden-Baden, S. 61-72.

- am 12.02.2028, 09:04:50.


https://doi.org/10.14361/9783839450413-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 12.02.2028, 09:04:50.


https://doi.org/10.14361/9783839450413-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

