Vorwort

In der Geschichte des menschlichen Denkens spielt kaum ein Begriff eine gro-
Rere Rolle als der der Wirklichkeit. Die Frage nach der einzig wahren und giilti-
gen Wirklichkeit und deren Inbezugsetzen zum eigenen Korper und zur eigenen
Realitit ist so alt wie der Mensch selbst und hat lange vor Platon und Kant zu man-
cher erkenntnistheoretischen Krise gefiihrt. So waren wahrscheinlich schon die
Hohlenmaler der Dordogne unsicher, ob die Umrisse der Hinde, die sie mit roter
und ockerfarbener Erde durch einen Rohrenknochen auf die dunklen Hohlenwin-
de pusteten, nur mechanische Projektionen, also technische Reproduktionen ihrer
subjektiven Wirklichkeit waren, oder ob sie vielleicht das Ergebnis objektiver, trans-
zendenter Erfahrung waren. Zweifellos haben sich aus dieser verzwickten Erkennt-
nislage die ersten Kulte herausgebildet und mit den Kulten die ersten Vokabeln pro-
jektiver Formensprache, die wir heute unter anderem «Kunst» nennen.

So kann sich die Autorin des vorliegenden Buchs in bester Gesellschaft wih-
nen, wenn sie danach fragt, ob es geometrische oder weltanschauliche Projektio-
nen waren, die zu unserem heutigen eurozentrischen Weltbild gefithrt haben. Die
Projektion eines Weltbildes in konstruktiv-geometrischem Sinn ist zunichst nichts
anderes als die Transformation einer gewolbten Kugeloberfliche in die zweidimen-
sionale Fliche. In psychologisch-soziologischem Sinn hingegen ist die Projektion
Ausdruck einer Unbewusstheit, einer archaischen Identitit von Subjekt und Ob-
jekt. Sie kann als ein Abbildungsprozess eigener Vorstellungen in die Auflenwelt
definiert werden. Projektion ist also stets vom Standpunkt des Sehenden abhingig,
so wie der Leser von dem Standortwechsel des Autors abhingig ist (und vice versa).

Weltkarten spiegelten neben ihrer wissenschaftlichen und pragmatischen Re-
levanz, von der Antike bis in die postkoloniale Zeit, immer auch den Konsens einer
Interessengruppe wider, die davon triumte, der Menschheit ein glattes Ordnungs-
system aufzuerlegen. Es handelte sich dabei stets um eine Aneignung von Raum,
die heute im Zusammenhang mit dem «digital empire» als neue Form des Kolo-
nialismus gelten kann. So beanspruchen Google-Maps, konventionelle Abbilder der
Realitit zu sein. «Google-Maps oder Google Earth sind gute Beispiele dafiir, wie
unsere Spuren tiber digitale, kartographische Anwendungen kontrolliert werden»
(Stirnemann).

Die Konsequenz kann nur — wie es die Autorin im vorliegenden Buch brilliant
vorfithrt — in der Herstellung und Anwendung unkonventioneller Weltkarten lie-
gen, deren innere Logik die der konventionellen Weltkarten ist; jedoch mit dem
feinen Unterschied, dass sie fragwiirdige Theoreme einer kritischen dialektischen
Dekonstruktion unterzieht. Derrida fithrte das Konzept der Dekonstruktion als
Analyseverfahren von Texten ein, um verborgene, vergessene oder verdringte Be-

https://dol.org/10.14361/9783839446119-002 - am 15.02.2026, 06:17:54. Op



https://doi.org/10.14361/9783839446119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deutungszusammenhinge offen zu legen. Das Verfahren setzt einen Zustand der
standortunabhingigen, «polyperspektivischen Offenheit» voraus (Stirnemann). In
letzter Konsequenz ist die analytische Methode dieses Buchs der konstruktive Re-
gelbruch, die fragmentierende, kaleidoskopische Sichtweise, die Wissen und Er-
kenntnis generieren. Philosophen, Sozialanthropologen und Kunstwissenschaftler
sollten sich nach diesem Buch die Frage stellen, ob es nicht ein konstruktiver Regel-
bruch war, der es vor 20.000 Jahren einer Priesterin oder einem Priester erlaubte,
die Gewalt der Natur und damit die Macht der Wirklichkeit mit dem Abbild ihrer
Hinde zu bannen.

Thomas Dittelbach

Castiglioncello del Trinoro
im Juni 2018.

https://dol.org/10.14361/9783839446119-002 - am 15.02.2026, 06:17:54. Op



https://doi.org/10.14361/9783839446119-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

