
I.

Europäische Verfassungsgeschichte

als Ideengeschichte

Nahm der spätere Aufsatz über Recht und Verfassung im Mittelalter für die 

deutschsprachige Rechtsgeschichtswissenschaft eine Jahrzehnte wirksame 

Schlüsselstellung ein, so gilt in der mediävistischen Verfassungshistorie ein 

Gleiches für Gottesgnadentum und Widerstandsrecht im früheren Mittelalter.1 Nicht 

im herkömmlichen Sinne war dieses Werk angelegt, sondern auf überraschende 

Weise ideengeschichtlich ausgerichtet, und es leistete eine folgenreiche Öffnung 

der herrschenden Wissenschaft vom Mittelalter hin zu neuartigen, zunächst 

noch vagen Vorstellungen. »Der entscheidende neue Impuls« hierzu ging in der 

Tat von dieser Studie aus.2 Obgleich es dem frühen 20. Jahrhundert an Neuauf-

brüchen der Verfassungshistoriographie nicht ermangelt hat, ist es doch nicht 

übertrieben, sie angesichts ihrer bis heute andauernden kategorialen Kraft in 

Deutschland mit Otto Brunners Grundschrift zu Land und Herrschaft zu ver-

gleichen.3 Kern wurde hierdurch »probably the most influential of modern 

commentators on medieval political thought«,4 denn er beschrieb anstelle des 

vielbehandelten Staatsrechts des Mittelalters etwas Neuartiges: eine diesem 

zugrundeliegende geistige Verfassung in ihren historisch formgebenden Struktu-

ren, und er verfaßte damit eine Art Aufgabenprogramm für die spätere 

Forschung über transpersonale Herrschaftsvorstellungen im Mittelalter. Nach-

folgend werden zunächst die hauptsächlichen Charakteristika und Leitbegriffe 

dieses Werkes beispielhaft herausgegriffen (1.). Im Anschluß daran soll es darum 

gehen, auch die methodolgische Konzeption selbst, die Kern mit ihm verfolgte, 

näher einzuordnen (2.), um die spezifische Aufstellung seiner ideengeschicht-

lichen Verfassungshistorie sichtbar werden zu lassen.

1 F. Kern, GuW [1914] (im Folgenden allein zitiert nach der Neuaufl. Darmstadt 
1954).

2 So J. Hannig, Consensus Fidelium [1982], S. 20; s. ebenfalls F. Graus, Ver-
fassungsgeschichte des Mittelalters [1986], S. 232 f.

3 T. Reuter, Unruhestiftung, Fehde, Rebellion, Widerstand [1991], S. 299 f.; ders.,
Medieval politics and modern mentalities [2006], S. 358.

4 J. L. Nelson, Kingship and Empire [1988], S. 214. Außer J. Hannig, Consensus 
Fidelium [1982], S. 19–23, liegt eine tiefer gehende Einordnung zu Kerns 
mediävistischer Hauptschrift nicht vor.

9I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft

Schon die Aufbereitung der Fragestellung und die Darstellung seines Panoramas 

war ein Geniestreich, nämlich die glänzende Synthese von umfangreicher, 

quellennaher Materialbeherrschung und herkömmlichen mediävistischen The-

sen einerseits mit dem weittragenden Neuansatz andererseits. Kern gelang eine 

eindrucksvoll stimmige Beschreibung zur Entwicklungsgeschichte der Monar-

chie, deren methodische Sprengkraft durch seine große Materialnähe immer 

wieder verdeckt wurde – das Buch ist eine Meistererzählung der Verfassungsge-

schichte. Die Exposition kreist um zwei über Jahrhunderte wirksame, entge-

gengesetzte Stränge des politischen Denkens, um die Lehre vom Gottesgnaden-

tum hier und die Idee des Widerstandrechtes dort, welchen beiden, so Kern, 

schon seit Anbeginn der europäischen Geschichte eine je eigene Neigung zur 

Radikalisierung innewohnte. Erst sukzessive aber habe sich diese realisiert: als 

das Herrschaftsbild des Absolutismus auf der einen und als die Lehre von der 

unbeschränkten Volksherrschaft auf der anderen Seite. Kerns Entfaltung dieses 

Geschehens bis zum Ausgang des Mittelalters verrät nicht nur das stupende 

Ausbildungsniveau seiner Epoche, das, im Bund mit seiner Intuition und 

Sprachgewalt, einen jungen Nachwuchshistoriker schon sein Klassikerwerk 

verfassen ließ, »ein Werk von ebenso umfassender Gelehrsamkeit wie fein-

sinnigen Beobachtungen«.5 Sondern er näherte sich dem Thema auch nicht 

allein auf einem nationalen, vielmehr europaweit angelegten Spektrum. Damit 

entsprach er der im späten Kaiserreich vordringenden, neuen komparatistischen 

Mediävistik; und dies rührte sicher wesentlich von der Gewißheit her, angesichts 

der germanischen Grundlagen der europäischen Geschichte auch eine hinrei-

chende Basis für den übernationalenVergleich zu haben.6 Doch innerhalb dieses 

Stroms ging er dem vergleichenden Ansatz in einer bemerkenswerten Weise 

nach. Denn Kern schrieb seine Verfassungsgeschichte nach den Modi der 

Begründung von Herrschaft aus und setzte damit einen Impuls fort, den vor ihm 

besonders Otto Gierke gegeben hatte. In der Tat läßt sich Kerns Buch auch als 

eine Variation auf Gierkes Dichotomie von Herrschaft und Genossenschaft lesen 

und ist in seiner großen Wirkung vielleicht dadurch besser zu verstehen. Auch er 

verfolgt die strukturelle Verschränkung zweier Grundprinzipien als historische 

Ideenkräfte durch die verschiedenen Epochen ihrer Verwirklichung hindurch – 

5 G. v. Below, Besprechung Wolzendorff [1918], S. 219.
6 R. Schieffer, Weltgeltung und nationale Verführung [2005], S. 52; ein Vorbild 

hatte dies in schon länger vergleichend verfahrenen Arbeiten der germanisti-
schen Rechtshistoriographie (J. Liebrecht, Brunners Wissenschaft [2014], 
S. 122–129).

10 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


mit deren Synthese in der konstitutionellen Monarchie: Dieses Hegelsche Motiv 

brachte er nach Gierke zu einem neuen großen Geschichtsbild von Herrschaft 

und ihrer mittelalterlichen Legitimationsgrundlagen. Dabei fußte die Art und 

Weise, wie seine Schilderungen zur gleichsam inneren Steuerung der europä-

ischen Monarchien disparate und vielschichtige Phänomene in ein schlüssiges 

Wirkungsverhältnis zueinander bringen, auf der neuartig-selbstbewußten geis-

teshistorischen Erklärungsweise.7 Zwar liegt heute der apologetische Grundzug 

schnell auf der Hand, mit dem seine Darstellung am Ende in der konstitutio-

nellen Monarchie seiner Gegenwart aufgeht, welche den glücklichen Ausgleich 

beider radikalisierter Prinzipien, gar die »Rückkehr zu frühmittelalterlichen 

Grundsätzen in verjüngten Gestaltungen« bedeute.8 Das Besondere ist aber 

weniger dies noch die strahlende Souveränität, mit der Kern seinen Gedanken-

gang ausbreitete und die schon seinem kritischsten Rezensenten tiefen Eindruck 

machte.9 Vielmehr läßt sich an den zentralen Topoi dieses Buchs, die für die 

Geschichtswissenschaft so wichtig wurden, beispielhaft erkennen, wie sich hier 

eine neue Denkweise erfolgreich, nämlich langsam und unbemerkt, einnisten 

konnte. Einer ganzen Riege verfassungshistoriographischer Ordnungsbegriffe 

gab Fritz Kern für die kommenden Jahrzehnte ihre Gestalt. Häufig nahm er 

dabei die herrschende Meinung und das bisher Geleistete auf,10 gleichsam 

darunter aber kündigte sich das neue Kategorienfeld an. Gerade das, Ausdruck 

von Kerns methodischem Gespür, machte das Buch zu einem Ort von Auf-

brüchen.

7 Seine Darstellung berühre »im Grunde die ganze abendländische Staatenent-
wicklung«, stellte er voran; es führe die Erkenntnis dessen, was »gewesen ist, tief 
hinein in die Erforschung dessen, was das Zeitalter über Staat und Recht gedacht
hat, und diese Gedanken sind hinwiederum notwendig zur Erklärung der 
Tatsachen« (F. Kern, GuW [1914], Vorwort S. XII).

8 Ebd., S. 246, womit er an die bekannten Thesen des 19. Jahrhunderts zum 
vermeintlich germanischen Konstitutionalismus anknüpfte (S. 244)

9 Für Marc Bloch sprach das »livre brillant« in seinem Niveau für sich. »Une 
intelligence très pénétrante s’y donne carrière« (M. Bloch, Compte-rendu Kern 
[1921], S. 252, 248).

10 Was einen anderen Rezensenten positiv für ihn einnahm: Kern vermochte »in 
großem Umfange Forschungsergebnisse Anderer seinem Zwecke dienstbar zu 
machen«, freute sich Ulrich Stutz, dem dieses Werk eine unvermutete Über-
raschung bescherte (U. Stutz, Besprechung Kern [1916], S. 550, und siehe unten 
S. 40).

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft 11

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


a) Sakralkönigtum und Geblütsrecht

Dies läßt sich bereits am ersten seiner beiden Leitbegriffe, an seinem Konzept 

vom Gottesgnadentum erkennen. Im wilhelminischen Kaiserreich wies die 

Debatte um das historische Gottesgnadentum des deutschen Mittelalters eine 

starke Einfärbung auf, denn sie war vom Bestreben gelenkt, den europäischen 

Geltungsanspruch des gegenwärtigen deutschen Kaisertums zu stützen. Vor 

allem das sog. monarchische Prinzip diente als Hilfskonstrukt, um das Traditions- 

und Legitimationsdefizit des deutschen Kaisers zu kaschieren, nachdem er sich 

auf eine geschichtliche Kontinuität seines Gottesgnadentums nicht berufen 

konnte.11 Fritz Kern hatte an dieser Ursprungssuche nicht minder teil als seine 

Kollegen. Indessen brach er durch seine Darstellung gerade hier eine Abkehr 

von den herkömmlichen Deutungen los, indem er zum einen das historische 

Königtum nicht bloß in eine nationalgeschichtliche, sondern, bestärkt vom 

festen deutschen Glauben an die einheitlich-germanische Grundlage Europas, 

zugleich in eine europäisch vergleichende Perspektive hineinstellte. Das europä-
ische Gottesgnadentum schilderte Kern, zum anderen, von seinem Beginn her 

und als ein archaisches Sakralkönigtum, womit sein Werk noch eine zweite Tür 

aufstieß: Rückte seit der Christianisierung das sakramentale Moment der 

Salbung des Herrschers in den Vordergrund, indem der Monarch als Stellver-

treter Gottes auf Erden legitimiert und verpflichtet wurde,12 so war der Keim des 

Gottesgnadentums für Kern doch nicht eigentlich christlicher Provenienz, 

sondern ein allgemeines Strukturmerkmal vorchristlich-germanischer Herr-

schaft. Wortreich stellt er den germanischen Aberglauben an »ein geheimnis-

volles ›Mana‹«, den »magischen Charakter« ihrer Könige heraus und flicht dabei 

vielerlei Beobachtungen zu Haarsymbolik, Wetter- und Erntezauber ein.13

Natürlich stand er mit seiner starken Faszination für ursprünglich-archaische 

Wurzeln der germanischen Verfassungsgeschichte nicht allein. Neben anderen 

hegten auch rechtshistorische Koryphäen wie Karl von Amira oder Heinrich 

Brunner eine solche, auf die er zurückgreifen konnte.14 Unter anderem Brun-

ners Schüler Hans Schreuer verfaßte kurz vor ihm eine auf ihre Weise bemer-

11 E.-W. Böckenförde, Die deutsche verfassungsgeschichtliche Forschung [1961], 
S. 174; H. Boldt, Deutscher Konstitutionalismus und Kaiserreich [1992], S. 89 f.

12 F. Kern, GuW [1914], S. 46ff.
13 Ebd., S. 16–24.
14 Vgl. etwa H. Brunner, Dt RG I [1906], S. 169ff., 257ff., oder K. v. Amira,

Grundriß des germanischen Rechts [1913], S. 228ff., sowie die vielfältigen 
Einzelstudien, die sich im damals vielbearbeiteten Schnittpunkt von germani-
scher Rechts- und Religionsgeschichte aufhielten und zum Ausgangspunkt für 
die Germanenforschungen der Zwischenkriegsjahre wurden.

12 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


kenswerte Darstellung des germanischen Sakralrechts, auf die Kern sich bezie-

hen konnte: Das Wilde und Schlichte wird hier mit erstauntem Munkeln und 

gezügelter Ehrfurcht berichtet; daß die Germanen die eigenen Vorfahren gewe-

sen seien, bleibt spürbar, trotz des Siegeszuges der industrialisierten Welt und 

durch alle zwischen sich und ihnen aufgestauten Berge wissenschaftlicher 

Literatur hindurch.15 Durch seine Neigung, frühgermanische Herrschaftsver-

hältnisse in ein kulturhistorisches Licht zu stellen, wählte Kern sich jedoch einen 

besonderen Fokus, aus dem langfristig mehr als eine Bebilderung für germani-

sche Staatsrechtsinstitute hervorging. Gerade darin steht seine Studie für eine 

Wende in der Mediävistik – genau besehen wirkt sie von heute aus wie der 

Angelpunkt, an dem eine neue verfassungshistoriographische Begrifflichkeit an 

Fahrt noch nicht gewonnen hatte, doch die künftige Verflüchtigung der Idee 

vom germanischen Staatsrecht bereits eingeläutet wurde.16 Wenig später nur 

setzten sich die magisch-sakralen Deutungen germanischen Herrschaftszaubers
und die These vom urtümlich-germanischen Königsheil durch und wurden zu 

einem Passepartout der Verfassungsgeschichte.17

Ihre Offenheit nach den folgenden völkischen Radikalisierungen hin war indes 

nur ein Aspekt dieser Konzeption. Denn in ihr verbarg sich ebenfalls eine 

Umwendung zu anthropologischem Denken, die gerade bei Fritz Kern mehr-

fach hervortritt. Von hier aus hatte er das Sakralkönigtum als ursprünglich 

15 H. Schreuer, Altgermanisches Sakralrecht [1913], beschränkt sich nolens vo-
lens, trotz breiter Darlegungen, auf auffallend sparsame rechtshistorische Fest-
stellungen (wie etwa: die germanischen Gottheiten seien »juristische 
Persönlichkeiten« gewesen, S. 403), seine Ausführungen enthalten jedoch auch 
im Sinne der Kernschen Fragestellung kaum Aussagen.

16 Die erste umfassende Neukonzeption einer mediävistischen Verfassungsgeschich-
te ohne Staatsrecht stammte in Deutschland bekanntlich von O. Brunner, Land 
und Herrschaft [1939], der unübersehbar Fritz Kern verpflichtet war, siehe unten 
S. 107–110.

17 Dies noch nicht bei Kern; vgl. aber W. Grönbech, Kultur und Religion der 
Germanen [1909/1937]; s. auch W. Staerk, Dei Gratia [1929], u. a.; unter der 
NS-Herrschaft griffen sie in weiter gehende, irrationale Wurzelbeschwörungen 
aus, siehe O. Höfler, Das germanische Kontinuitätsproblem [1937], und 
K. Hauck, Geblütsheiligkeit [1950]. Die Thesen wurden lange, auch ihrer 
ideologischen Aufladung entkleidet, vertreten, so noch bei W. Kienast, Germa-
nische Treue und Königsheil [1978], S. 282–292, sind insgesamt jedoch fraglich 
und schwach belegt (zur früheren Diskussion ebd., S. 278–281; sowie K. v. See, 
Kontinuitätstheorie und Sakraltheorie [1972], S. 19 ff, 30ff.; J. Ehlers, Der 
wundertätige König [2000], S. 4; F.-R. Erkens, Herrschersakralität im Mittelalter 
[2006]; speziell zu Höfler E. Gajek, Germanenkunde und Nationalsozialismus 
[2005], S. 333–339).

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft 13

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


ethnologischen Terminus außereuropäischer Herrschaftsformen, den er bei 

Frazer vorfand, in die Verfassungsgeschichte der Germanen transferiert: Der 

schottische Altphilologe James Frazer gelangte zu internationaler Berühmtheit 

durch seine große mythen- und religionsgeschichtliche Studie zum archaischen 

Denken, die er anhand des römischen Dianakultus von Nemi einleitete. Hiervon 

ausgehend schilderte er ein primitives, in Zaubervorstellungen begründetes 

Sakralkönigtum, in welchem jeweils der herrschende Priesterkönig mit dem 

Abschlagen eines geweihten Zweiges und anschließendem Regizid durch den 

nachfolgenden König abgelöst wurde. Diese Kultpraxis bot ihm eine Tür zum 

sakralen Denken der sog. Primitiven; eine solche vermutete er sowohl in vielen 

historischen Beispielen als auch in afrikanischen Regizid-Bräuchen, für welche 

er sich lebhaft interessierte.18 Frazers großes Kulturbild mußte für sich schon 

Kern stark beeindruckt haben.19 Dessen Ausführungen zur wundertätigen 

Heilkraft des englischen Königs standen ihm jedenfalls vor Augen, als er über 

den noch im Mittelalter lebendigen Aberglauben an die Skrofel heilende Macht 

der Berührung durch eine königliche Hand berichtete. Nicht ein eigenes Kapitel 

oder eine seiner umfassenden Anmerkungen, nur zwei Seiten am Rande 

widmete er diesem Phänomen,20 aber sie werfen ein Licht auf die Pionier-

Dynamik, die seine Studie vorantrieb. Eine eingehende Bearbeitung erhielt das 

Thema bekanntlich erst durch eine Grundschrift der Annales, Marc Blochs große 

18 Dieser Transfer hielt über Jahrzehnte an; unter den späteren Arbeiten, die dies 
fortführten, s. K. Hauck, Lebensnormen und Kulturmythen [1955], oder 
O. Höfler, Sakralcharakter des germanischen Königtums [1956]; eine heutige 
und andere Sicht bei J. Ehlers, Grundlagen der europäischen Monarchie [2000/
2001], S. 70–80.

19 J. G. Frazer, The golden Bough [1890], war offenbar inspiriert durch ein in der 
Londoner National Gallery hängendes, ebenso betiteltes Gemälde von Turner. 
Selbst unbelastet von jeglicher Feldforschung, wurde Frazer durch seine ethno-
logischen Darstellungen nicht nur im akademischen, auch im literarischen 
Milieu des frühen 20. Jahrhunderts berühmt. Heaven forbid!, soll er freilich auf 
die Frage gerufen haben, ob er die Eingeborenen seines Interesses je getroffen 
habe (vgl. R. Fraser, The face beneath the text [1990], S. 2, 4: »a highly strung, 
intensely shy Cambridge Fellow who in real life ventured outside the Great 
Court of Trinity with extreme reluctance (…) devoting most of his life and the 
best of his mental energies to a rule of kingly succession won by blood and 
through blood and so rampant that not even the Emperor Caligula could stop 
it«; zur literarischen Wirkung Frazers im selben Band). Auf die Kritiken an 
seinem ›Goldenen Zweig‹ hin überarbeitete er die Studie wiederholt und 
verfaßte überdies J. G. Frazer, Lectures on the Early History of Kingship 
[1905], auf die sich Fritz Kern in seiner Studie mehrfach bezieht; darüber hinaus 
wird Frazers allgemeines Kulturstufenbild auf Kern starken Eindruck ausgeübt 
haben.

20 F. Kern, GuW [1914], S. 103–105.

14 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


Untersuchung über die wundertätigen Könige von 1924: Hier versuchte Bloch, 

die dieser Erscheinung zugrunde liegenden kollektiven Vorstellungen sowie 

Bedeutung und Wirkung der Herrscherweihe zu erschließen, vermutete unter 

der Schicht der christlichen Salbung gleichfalls eine archaische Vorstellungs-

ebene, in der noch die Institutionen einer germanischen Welt fortlebten.21

Auch Bloch bezog sich an zentraler Stelle auf Frazer,22 er ging vor allem der 

sozialanthropologischen Dimension von herrscherlichen Symbolen und Gesten 

in Mittelalter und Neuzeit nach; eine Neugier, die in der damaligen, gleichfalls 

an Symbolik und Volksglauben interessierten deutschen Mediävistik nur 

bedingt geteilt wurde.23 Ein Beispiel und eine offensichtliche Anregung hinge-

gen fand Bloch in Fritz Kerns Passagen über Wunderheilung, zu heidnischem 

Königsrecht, kirchlicher Herrscherweihe und über beider Zusammenfallen »für 

das Empfinden der Menge«.24 Ohne Zweifel waren sie weniger von einem 

soziologischen Zugang her erschlossen als die Schrift Marc Blochs, auch ent-

hielten sie, für Kerns Anliegen typisch, eine deutlich luftigere Schilderung 

geistesgeschichtlicher Traditionen,25 doch Kerns Vorreiterrolle für Bloch ist 

unübersehbar.26 1921 widmete Bloch dem Kernschen Werk eine eingehende 

und scharfsichtige Besprechung, um es, zum Kriegsbeginn ungünstig erschie-

nen, dem französischen Publikum bekanntzumachen, und betonte die Bedeu-

tung, die es noch für seine eigenen Ausführungen einnehmen sollte.27 Im 

21 Vgl. M. Bloch, Die wundertätigen Könige [1924/1998], S. 90–110.
22 J. Goody, Marc Bloch and Social Anthropology [1990], S. 317; wobei ihm Frazer 

als zu unkritisch erschien (s. M. Bloch, Die wundertätigen Könige [1924/1998], 
S. 70).

23 Prominent ist insb. Schramms Aufnahme der Studie Blochs, in der dieser sich 
ganz auf germanische Herkunft und Sippen- und Königsheil stützte, die übrigen 
Aspeke dagegen vernachlässigte, s. P. E. Schramm, König von Frankreich [1939], 
Bd. I, S. 151–155. Zeittypisch die haßerfüllte Bemerkung Robert Holtzmanns in 
der ZRG, der in seiner Rezension zu Blochs Arbeit unter Verweis auf Kerns 
Ausdehnungspolitik wußte: »Daß mit der Heilkraft der Könige dann Frankreich in 
den Vordergrund trat, das hängt ohne Zweifel mit den ausschweifenden Beru-
fungs- und Zukunftsansprüchen der Franzosen zusammen, die im 10. Jahr-
hundert nicht geringer waren als in den späteren Zeiten bis herab in die 
Gegenwart« (R. Holtzmann, Besprechung Bloch [1925], S. 495). Zum Kontext
S. Kaudelka, Rezeption im Zeitalter der Konfrontation [2003], S. 183–186, 196, 
und D. Thimme, Percy Ernst Schramm [2006], S. 467 f.

24 F. Kern, GuW [1914], S. 105.
25 C. Märtl, Nachwort [1998], S. 537 f.
26 K. F. Werner, Marc Bloch und die Anfänge [1995], S. 29; Werner stellt Kern 

angesichts der komparatistischen Anlage seines Werks dicht neben Marc Bloch, 
was die deutliche Unterschiedlichkeit beider Konzeptionen etwas einebnet.

27 »M Kern ne lui a consacré qu’une mention assez superficielle. J’espère pouvoir 
prochainement présenter, sur ce sujet, un travail plus complet«, M. Bloch,

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft 15

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


Kontext des Kernschen Werks selbst ist dies zwar nur von geringem Gewicht, 

doch aufschlußreich für den dadurch mitinitiierten Verständniswandel.28

Seine eigene Darstellung war demgegenüber noch unverkennbar mit den 

herkömmlichen, rechtsstaatsgeneigten Lehren verflochten, deren feste Bilder 

vom germanischen Recht eines magischen Königs- oder Sippenheils allenfalls als 

Ausschmückung bedurften. In Frage stand bei ihnen vielmehr die altgermani-

sche Rechtsnorm, nach welcher sich die Thronfolge vollzogen habe. Auch Kern 

stellt deshalb das Geblütsrecht ins Zentrum: es habe unabhängig von und vor 

dem Gedanken einer Königswahl bestanden, und mit ihm sei das Herrscherge-

schlecht insgesamt, nicht die Einzelperson – wie etwa im Falle eines subjektiven 

Erbrechts – zum Thron berufen worden.29 Dieses Geblütsrecht hatte für ihn eine 

bemerkenswert technisch-dogmatische Ausformung, obschon er auch hier seine 

Vorliebe für »ursprünglichen Glauben und Rechtsgefühl der germanischen 

Völker«30 durchscheinen läßt. Keineswegs war es seine Erfindung,31 vielmehr 

lehnte er sich an die aktuelle Rechtsgeschichtswissenschaft an. Er kennzeichnete 

es gar als ein ius ad rem, womit er eine seinerzeit stark diskutierte Figur der 

Rechtshistoriker aufgriff und sich offenbar dem Plädoyer für deren genuin 

germanische Herkunft anschloß.32 Daß die frühe Thronfolge ursprünglich 

Compte-rendu Kern [1921], S. 249; und ders., Die wundertätigen Könige [1924/
1998], S. 90: er verdanke viel dem schönen Buch Kerns. Zum Zusammenhang 
auch K. F. Werner, Marc Bloch et la recherche historique allemande [1990], 
S. 129, und S. Kaudelka, Rezeption im Zeitalter der Konfrontation [2003], 
S. 187 f.; näher betrachet ist unter den wenigen sichtbaren ›Einflüssen‹ der 
deutschen Geschichtswissenschaft auf Blochs Werk die Anregung durch Kerns 
Opus der wohl deutlichste, während es im übrigen zumeist bei Hypothesen 
bleibt (C. Märtl, Nachwort [1998], S. 536 m. N., sowie der gerade genannte 
K. F. Werner, S. 125).

28 P. E. Schramm, Geschichte des englischen Königtums [1937]; ders., König von 
Frankreich [1939]; oder E. H. Kantorowicz, The King’s Two Bodies [1957]; s. 
auch A. Boureau / C. S. Ingerflom, La royauté sacrée [1992]; F.-R. Erkens,
Herrschersakralität im Mittelalter [2006].

29 F. Kern, GuW [1914], S. 14 f.
30 Ebd., S. 22.
31 So R. Schneider, Königswahl und Königserhebung [1972], S. 205, J. Ehlers,

Grundlagen der europäischen Monarchie [2000/2001], S. 71, auch E. Schubert,
Königsabsetzung im deutschen Mittelalter [2005], S. 13.

32 F. Kern, GuW [1914], S. 14 f. Im historischen Konstrukt eines ius ad rem
vermutete man ein werdendes Sachenrecht des Mittelalters. In der gewere-Ter-
minologie des späten Mittelalters aufgedeckt, dehnte man seinen Ursprung 
bereitwillig in altgermanische Zeiten aus und suchte damit eine eigentlich 
germanischrechtliche Herkunft des modernen Anwartschaftrechts darzulegen. 
Im späteren 19. Jahrhundert wurden das ius ad rem und seine entweder 

16 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


einem Geblütsrecht gefolgt sei, war dabei nicht einhellige Überzeugung.33 Die 

markantesten Thesen in diesem Sinne stammten aus Otto Gierkes Feder und 

waren unmittelbar vor Kerns Studie erneut formuliert worden: In der schon 

langen Debatte um die Rechtsgrundlagen der mittelalterlichen Thronfolge hob 

Gierke den Geblütsgedanken als den eigentlich tragenden Motor des Gesche-

hens heraus und stellte in der ihm eigenen Weise dem Geblütsrecht den mit ihm 
ringenden Gedanken eines Erbrechts gegenüber.34 Seine Skizze erregte starke 

Aufmerksamkeit nicht allein bei Kern. Sie war gleichsam des Altmeisters 

geronnene Erkenntnis zum Thronfolgerecht, während sich zugleich ein neues 

und stürmisches, den arrivierten Größen suspektes Thesengefecht zur Königs-

wahl zu entspinnen begann.35 Diesen jüngeren Stimmen gegenüber folgte Fritz 

Kern »der herrschenden Lehre und den gesicherten Ergebnissen der neueren 

rechts- und verfassungsgeschichtlichen Forschung, für die er gelegentlich mit 

Geschick gegen neueste Entstellungen und Übertreibungen eine Lanze 

bricht«,36 denn er stand beim Geblütsrecht noch der Anschauungswelt Gierkes 

nahe: Sein Gottesgnadentum, wenn auch als germanisch-sakrales Königtum 

anthropologisch erklärt, begründete sich in konstitutionellen Formen – an den 

charismatischen Geblütsdeutungen der Folgezeit hatte er noch keinen Anteil.37

germanistischen oder aber kanonistischen Wurzeln heftig umstritten. Zum 
Forschungsstand, der Kern vor Augen stand, bei E. Heymann, Zur Geschichte 
des jus ad rem [1911]; die modernistische und unhistorische Vorstellung in Kerns 
Ausführungen hierzu bemängelte später H. Mitteis, Die deutsche Königswahl 
[1938], S. 20.

33 H. Brunner, Dt RG II [1892], S. 23ff., z. B. stellt die Thronfolge erbrechtlich dar; 
ebenfalls ohne Geblütsrecht R. Schröder, Lehrbuch [1907], S. 107ff.

34 O. Gierke, Dt PR II [1905], S. 610. Bezeichnend insb. sein Kommentar, der am 
Ende von J. Krüger, Grundsätze und Anschauungen [1911], zum Abdruck 
kommt (S. 143 f.). Für Gierke bezeugte das Geblütsrecht den germanischen 
Ursprung seiner deutschen Monarchie – ein germanisches Geblütsheil brauchte 
er hierfür nicht, denn das in seiner nationalgeschichtlichen Großschau omni-
präsente Ringen entgegengesetzter Rechtsprinzipien war stets in der konstitu-
tionellen Monarchie einzumünden vorbereitet. Historisches Gewicht von 
Erbfolge und Geblütsdenken und beider Einfluß auf die mittelalterliche Thron-
folge sind bis heute umstritten, näher A. Wolf, Die Entstehung des Kurfürsten-
kollegs [2000]; F.-R. Erkens, Kurfürsten und Königswahl [2002]; oder P. Landau,
Königswahl im Sachsenspiegel [2008].

35 Vgl. etwa M. Krammer, Wahl und Einsetzung des Deutschen Königs [1905]; H. 
Bloch, Die staufischen Kaiserwahlen [1911]; E. Rosenstock, Königshaus und 
Stämme [1914].

36 U. Stutz, Besprechung Kern [1916], S. 548.
37 F. Graus, Verfassungsgeschichte des Mittelalters [1986], S. 238–240.

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft 17

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


b) Konsens und Widerstandsrecht

Und doch kann man bei ihm den beginnenden Aufbruch ablesen. Noch 

deutlicher ist das anhand des zweiten großen Sachkomplexes in seinem Werk 

zu sehen. In ihm behandelt er nicht mehr die Begründung und Errichtung 

monarchischer Herrschaft im Mittelalter, sondern Grenzen und Strukturen 

ihrer Ausübung.Vor allem zwei Leitbegriffe etabliert Fritz Kern auf neue Weise: 

die Rolle des consensus fidelium in der frühmittelalterlichen Herrschaftsgeschich-

te und die Figur des mittelalterlichen Widerstandsrechts. Heute zentrale Institu-

tionen der Verfassungshistoriographie, wurden beide recht eigentlich erst durch 

ihn geformt und erstmals einer breiten Interpretation unterzogen. Unter den 

vielen Darstellungen, die es im 20. Jahrhundert zum Konsens der Großen in der 

frühmittelalterlichen Geschichte gegeben hat, ist Kerns Erschließung dieses 

Themas der klassische Problemaufriß geblieben.38 Frühere Erklärungen des 

19. Jahrhunderts hatten in den consensus- und consilium-Formeln aus den 

Prologen der Leges und vielen Rechtstexten der fränkischen Epoche ein 

ursprüngliches Mitspracherecht des Volkes an der staatlichen Gesetzgebung 

erblickt, das in ein nachgerade staatsorganisationsrechtliches Normengefüge 

der frühen Monarchie eingegliedert war.39 Kern knüpfte wieder ausdrücklich an 

diese Bilder an und baute seine Schilderung von ihnen her auf. Doch begründete 

er sie im Rahmen seines eindrücklichen Konzepts nun mit der germanischen 

Treuevorstellung; er erschloß damit der staatsrechtsdogmatischen Form des 

Konsenses gleichsam ihren weltanschaulichen Hintergrund, der ihr einen neuen 

Sinn gab. Natürlich war die Vorstellung von der germanischen Treue bestens 

bekannt.40 Die Theorien zum germanischen Treuerecht, im einzelnen stark 

38 »Nach Kerns berühmter Anm. 280«, so noch in J. Hannig, Consensus Fidelium 
[1982], S. 4–6, »ist nichts wesentlich Neues erschienen« (Fn. 15).

39 Hier spielte der consensus als eine rechtsinstitutionell verstandene Willenser-
klärung des Volkes zu staatlichen Verfügungen eine Rolle, er erstreckte sich auf einen 
rechtlich fixierten Geschäftskreis, seine formelle Wirkung war von seinem 
materiellen Gehalt zu scheiden u. dgl. mehr. Unstrittig war dabei die Herkunft 
des consensus, s. bei G. Waitz, Dt VerfG I [1880], S. 46 f., 335; II [1882], 
S. 205–208; H. Brunner, Dt RG I [1906], S. 170, 178; oder R. Schröder, 
Lehrbuch [1907], S. 27 f. (zum Kontext J. Liebrecht, Brunners Wissenschaft 
[2014], S. 45 Fn. 102 m. N.).

40 Ihre staatsrechtliche Bedeutung im früheren Mittelalter stand für die frühere 
Forschung außer Frage, schließlich stellte man sich die Germanen als freies, 
staatstragendes Volk vor, das die subalterne Idee des Gehorsams nicht gekannt, 
dagegen in selbstverantworteter und sittlich gegründeter Treue zum Herrscher 
gestanden habe (etwa G. Waitz, Dt VerfG I [1880], S. 335; III [1883], S. 314, 
oder F. Kern, GuW [1914], S. 328–332).

18 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


abweichend und leidenschaftlich umstritten, prägten keinesfalls nur die Ver-

fassungsgeschichte, sondern fanden sich vor allem, auch zu Kerns Zeit, in den 

privatrechtlichen Diskussionen der Germanisten.41 Durch Fritz Kern nun 

wurde die germanischeTreue innerhalb einer Herrschaftsgeschichte gewiß nicht 

sozialgeschichtlich ausgedeutet, jedoch in einer sozialhistorisch wirksamen 

Dimension, beinahe als legitimitätsspendende Kohäsionskraft, zentral positio-

niert. Und mit diesem zunächst unauffälligen Wandel des Treuedenkens, der 

sich hier klar abzeichnet, ging die beginnende Transformation auch des 

consensus von einer rechtsförmlichen zu einer immer stärker soziologisch 

gedachten Größe einher.42 Im 20. Jahrhundert griff das neue Verständnis rasch 

Platz und fügte sich zu den Neuentwürfen der kommenden Verfassungsge-

schichtsschreibung. Bekannt wurde etwa die Aufnahme durch Heinrich Mitteis, 

der in seinen Spätschriften die Treuebekundungen des Adels gegen den Herrn 

beschrieb und als Fortdauer altgermanischen Gefolgschaftsdenkens in einer 

übergreifenden Adelsherrschaft des Mittelalters deutete.43 Ähnlich, doch konse-

quenter noch zeigt sich der Wandel bei Otto Brunner, der die Sicht auf rechtlich-

konstitutionelle Strukturen eines Staates ganz aufgab und den consensus fide-

41 K. Kroeschell, Die Treue in der deutschen Rechtsgeschichte [1969], S. 159–163; 
erst kurz zuvor hatte O. v. Gierke, Schuld und Haftung [1910], S. 132ff., der 
Treue erneut die Rolle einer privatrechtshistorischen Basisgröße zugeschrieben, 
worauf, neben anderen, Kern zurückgreifen konnte (F. Kern, GuW [1914], 
S. 152 f.).

42 Den Anstoß kann man bis in Gierkes Verfassungsgeschichte hinein zurückver-
folgen, wo dies aufgrund dessen starker rechtsdogmatischer Verankerung aller-
dings nicht zum Tragen kommt. Welche Vorstellung Fritz Kern damit verband, 
insb. ob er eine veritable Kohäsionskraft vor sich zu sehen meinte, ist nicht 
eindeutig. Etwas später jedenfalls gedachte er der mittelalterlichen Treue tatsäch-
lich nur mäßigen Wirklichkeitswert zu: »Überschätzt wird vielfach die Treue als 
speziell mittelalterlich-deutsche Form des Pflichtgefühls«, sie habe »im wirk-
lichen politischen Leben« des Mittelalters »nicht besonders stichgehalten«; erst 
im 18. und 19. Jahrhundert sei eine »diszipliniertere Treue« erstanden, »die sich 
zuweilen romantisch ans Mittelalter anlehnte, obwohl sie selbst mehr war, als 
dieses bot« (F. Kern, Vom deutschen Volkscharakter [1922], S. 5) – möglicher-
weise so auch bereits 1914, schließlich beabsichtigte er zunächst nur, eine 
Ideengeschichte zu schreiben.

43 Das altfreie Volk aus der Geschichtsdeutung des 19. Jahrhunderts wird hierdurch 
bei Mitteis zum es repräsentierenden Adel innerhalb eines Lehnstaats (vgl. 
H. Mitteis, Formen der Adelsherrschaft [1951], insb. S. 226–230; s. auch bei 
J. Hannig, Consensus Fidelium [1982], S. 24). Mitteis’ zeittypische Wendung zu 
den charismatischen Herrschaftsbildern steht in Spannung zu seiner tatsächlich 
rechtsnormenfreundlichen Interpretation des hochmittelalterlichen Staates und 
ist charakteristisch für diese Periode seines Schaffens. Noch erst eher andeutungs-
weise ist dies in den rechtsdogmengeschichtlich verhafteten Passagen 
H. Mitteis, Lehnrecht und Staatsgewalt [1933], S. 49ff. (54), zu erkennen.

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft 19

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


lium vor allem als Modus einer Selbstbindung verstehen mochte.44 Seit 1945 

verloren diese Erklärungen, nahe der Denkform von Legitimation durch Ver-
fahren, keinesfalls an Schlüssigkeit, sie setzten sich ebenfalls in Arbeiten zum 

Frühmittelalter durch und blieben im Prinzip erhalten. Bis zu gewissem Grad 

lebt hier noch immer die Intuition Fritz Kerns fort, der den Konsens erstmals zu 

einem Leitbild der mittelalterlichen Verfassungsgeschichte gemacht hatte. Zwar 

stehen die heutigen Diskussionen um die Rolle des Adels im früheren Mittel-

alter oder der Interaktion von König und Großen im Frankenreich mittlerweile 

weitab von seinen Thesen.45 Doch in ihrer ungebrochenen Beschäftigung mit 

dem Konsensbegriff wirkt indirekt noch heute Kerns Werk nach. Für die 

Wendung der Verfassungsgeschichte gab er mit ihm eine Art Anpfiff: Seine 

dortigen Ausführungen zeugen vom gerade beginnenden Prozeß einer Los-

lösung, denn erst in Teilen kristallisieren sich in ihnen die neuen Fragen heraus. 

Ihm selbst war der consensus noch immer ein formellrechtlicher Akt der 

legislativen Mitbestimmung einer Gesamtheit gegenüber ihrer Regierung, mittels 

derer allein die objektive Rechtsordnung einer Modifikation zugeführt werden 

konnte.46 Doch an allen Orten dringen einschränkende Zweifel an zu forma-

listischen Vorstellungen durch, da Fritz Kern bereits die Fragilität seines Kon-

strukts wahrnahm und sie stärker bezeichnete als andere.47

44 Die Polarität von Königtum und Adel wird hier für das Spätmittelalter ent-
wickelt und der Konsens konsequent treueideologisch gedeutet, mittels der als 
Universalie verstandenen Grundkategorie von auxilium et consilium, die aufgrund 
ihrer Herkunft im germanischen Gefolgschaftswesen bis in die Frühzeit zurück-
reiche. Der Rat des Adels schlage um in den consensus, letztlich verberge sich 
hinter den vielen Konsenformeln der herrschaftssichernde Mechanismus einer 
freiwilligen Selbstbindung durch Zustimmung (O. Brunner, Land und Herr-
schaft [1939], S. 489–492, und unten S. 107–110).

45 Nur eine kleine Auswahl sind P. Classen, Verträge von Verdun und von 
Coulaines [1963], vgl. S. 275; J. Hannig, Consensus Fidelium [1982], S. 299 f.; 
oder B. Apsner, Vertrag und Konsens [2006], S. 271–278; allg. K. F. Werner,
Naissance de la noblesse [1998], und bei R. Kaiser, Das römische Erbe [2004], 
S. 123–125. – Ob der consensus im Frühmittelalter überhaupt schon eine 
transpersonale, gar rechtsrelevante Dimension besessen hat, ist heute ganz 
fraglich, die Vorstellung einer Selbstbindung der Großen durch Zustimmung, 
aus der erst sukzessive die Bindung des Herrschers erwachsen sei, dagegen 
vorherrschend; die Ehrkomponente in politischen Beratungen hebt dabei 
G. Althoff, Spielregeln der Politik im Mittelalter [1997], hervor (insb. 
S. 159ff.). Erörterungen zur »konsensualen Herrschaft« und ihrer »staatlichen 
Kreativität« pflegen heute mehr Fragen aufzuwerfen als zu beantworten 
(B. Schneidmüller, Konsensuale Herrschaft [2000], S. 66).

46 F. Kern, GuW [1914], S. 129, 246, 292.
47 Ob das consilium der Großen eher eine Art tatsächliche Beratung oder aber 

vollgültig formellrechtliche Mitentscheidung war, sei letztlich weniger eine 
historische, sondern im Grunde die Frage des heutigen juristischen Maßstabes: 

20 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


Eine solche Entdecker-Perspektive in und zugleich aus dem stabilen Rahmen der 

etablierten Verfassungshistoriographie heraus bietet sich auch in Bezug auf die 

wohl bekannteste mittelalterliche Institution innerhalb seines Werks, das Wider-
standsrecht, dar – die Momentaufnahme einer beginnenden Öffnung, die sich 

noch weit über seine Person hinaus fortsetzte. Zum ersten Mal wurde es von 

ihm in den Fokus einer verfassungshistorischen Betrachtung gestellt; daß im 

Mittelalter legitimer Widerstand gegen den Herrscher habe geübt werden 

können, und dies um eines Rechtes willen, wurde so zur gängigen These. Schon 

Georg Waitz hatte eine kürzere Passage diesem Phänomen gewidmet, und auch 

der Mediävistik des 19. Jahrhunderts war es nicht verborgen geblieben.48 Fritz 

Kern aber erkannte in ihm eine Schlüsselidee der europäischen Verfassungsge-

schichte insgesamt. Innerhalb seines Ansatzes wirkt dieses Widerstandsrecht gar 

wie das logische Korrelat zur verfassungshistorischen Funktion des consensus, 

und das gerade, weil Kern die verrechtsstaatlichende Sichtweise selbst noch 

nicht überwunden hatte. Er wollte dabei, anders als Vorige, die Nähe des 

widerstandsrechtlichen Denkens zur Vorstellungswelt des Lehnrechts nur 

schwach bewerten, feudale Gedanken hätten tatsächlich nur eine geringe Rolle 

gespielt.49 Stattdessen hob er hier die ursprünglich germanischen Wurzeln 

dieserTradition hervor, womit er sich erneut im Bann insbesondere der Arbeiten 

Gierkes zum germanischen Treuerecht befand.50 Gerade die Aufnahme dieser 

Thesen vom germanischrechtlichen Widerstand und seiner Fundierung im 

»staatsrechtlichen Grundbegriff« von der germanischen Treue, bei Kern stets 

gemeint als eine Treue zum Recht, fiel strahlend auf und wurde, zumal unter 

Rechtshistorikern, freudig verstärkt.51 Das erwies sich als günstig, denn Gedan-

»diese Unterscheidung tut dem Geist oder wenigstens der Ausdrucksweise der 
Quellen Zwang an« – so sehr diese Feststellung »nach heutigen juristischen 
Kategorien unbefriedigend« sein möge (ebd., S. 285–287; zu den nur losen 
Regeln des consensus fidelium S. 130, 274, u. ö.).

48 Etwa G. Waitz, Dt VerfG VI [1875], S. 395–398; oder O. Gierke, GenR III 
[1881], S. 564 f. u. ö.; s. auch T. Reuter, Unruhestiftung, Fehde, Rebellion, 
Widerstand [1991], S. 300.

49 F. Kern, GuW [1914], S. 221.
50 Ebd., S. 150 f.; O. Gierke, GenR III [1881], S. 564 f.; ders., Schuld und Haftung 

[1910], S. 13 in Fn. 4.; obgleich Fritz Kern zugleich von Gierke abzuweichen 
wußte, bezeichnenderweise von Gierkes konstruktionsfreudiger Scheidung in 
ein aktives und ein passives Widerstandsrecht des früheren Mittelalters, die ihm 
zu modernistisch erschien (F. Kern, GuW [1914], S. 330).

51 Siehe F. Kern, GuW [1914], S. 152, und angetan U. Stutz, Besprechung Kern 
[1916], S. 554ff. Eine Ergänzung des Kernschen Buches für die Neuzeit lieferte 
damals die zeitgleich erscheinende Darstellung von K. Wolzendorff, Staats-
recht und Naturrecht [1916]; zu beiden kommentierte E. Heymann, Bespre-
chung Wolzendorff [1916], S. 564, in ihrer Substanz sei die Widerstandslehre 

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft 21

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


kengang und Duktus des Kernschen Stufenpanoramas waren für die herkömm-

liche Sicht der Rechtshistoriker im übrigen eher gewöhnungsbedürftig:52 Er 

hob zunächst dessen vorfeudale Wurzel bei den Germanen stark heraus und 

seine Einbettung in deren allgemeine Rechtsordnung. Mit dem Aufstieg des 

Lehnswesens habe es später nur eine höher entwickelte Form gefunden. 

Individual- und Jedermannsrecht bei den Germanen, habe es hier das Vertrags-

denken in sich aufgenommen und sich auf den Kreis der im Lehen Verbunde-

nen verengt. Durch die Konflikte des Investiturstreits gewann schließlich, so 

Kern, eine weitere Ideenlehre, das kirchliche Widerstandsrecht, Einfluß und ver-

schmolz mit dem bis dahin weltlich geprägten Denken.53 Wie im gesamten 

Werk, so konnte Kern in seiner Belegsammlung auch hier aus dem Vollen seiner 

Quellenkunde schöpfen: das vorfeudale Widerstandsrecht wird, unter anderem, 

mit dem Wortlaut von Kapitularien aufgewiesen,54 unter den hochmittelalter-

lichen Funden gibt ihm beispielsweise die Doktrin des Manegold von Lauten-

bach Auskunft über die Transformation der Widerstandsidee,55 und nicht 

verwunderlich zeigt ihm die Magna Charta, wie das alte Widerstandsrecht 

später gar »in das geschriebene Staatsrecht einer Nation« eingeführt wurde.56

Unter den etlichen Belegen, mit denen Fritz Kern seine Ideengeschichte unter-

mauert, ist seine Interpretation der Sachsenspiegelstelle in LdR III 78 § 2 

besonders prominent.57 Sein eigener Lehrer Karl Zeumer hatte kurz vor dem 

Tod bestritten, daß Eike hier ein Widerstandsrecht gemeint habe, und eine 

anders gerichtete Deutung vorgetragen,58 womit die Frage »zu einem heiß 

umstrittenen Problem geworden« war.59 Kern konnte dartun, daß Zeumers 

also »positivrechtlich und entstammt dem germanischen Rechte, aus ihr nimmt 
die Lehre ihre ganze Kraft«, und konnte zufrieden resümieren: »Das Naturrecht 
erweist sich auch hier wieder in der Hauptsache als germanisches Recht«.

52 Erkennbar im konventionellen Kommentar von H. Fehr, Staatsauffassung Eikes 
von Repgau [1916], S. 157.

53 F. Kern, GuW [1914], S. 175ff.
54 Anhand der Capitula de Cariasco von 856 erkennt er etwa schon hier vertrags-

rechtliche Momente (ebd., S. 151, 221), die unter dem Einfluß des Lehnrechts 
nur vertieft worden seien (kürzlich B. Apsner, Vertrag und Konsens [2006], 
S. 128ff.).

55 Vgl. F. Kern, GuW [1914], S. 216–219 (und bereits O. Gierke, GenR III [1881], 
S. 564; dazu H. Fuhrmann, »Volkssouveränität« und »Herrschaftsvertrag« [1975], 
S. 26ff.).

56 F. Kern, GuW [1914], S. 235; s. auch U. Stutz, Besprechung Kern [1916], S. 559.
57 F. Kern, GuW [1914], S. 314–317; sie ist bis heute nicht abgelöst worden.
58 K. Zeumer, Das vermeintliche Widerstandsrecht [1914]. Die Abhandlung hatte 

Kern nach Zeumers Tod noch herausgegeben (s. dort S. 68 f., sowie Fritz Kern an 
Ulrich Stutz, Brief vom 15.06.1914, NL Stutz).

59 H. Fehr, Staatsauffassung Eikes von Repgau [1916], S. 156.

22 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


Verständnis letztlich auf modernistischen Hypothesen beruhte,60 und legte, 

bestärkt durch das germanischrechtliche Treuebild, auseinander, daß die Passage 

in der Tat ein veritables Widerstandsrecht meine, Zeugnis also einer alten 

Traditionslinie sei. Doch die hauptsächliche Ursache für die Kraft seiner Dar-

stellung war vermutlich die geschickte, überaus gelungene Kompilation von 

Quellen unterschiedlichster Gattung und weit entlegener Zeiträume zu einer 

grandiosen Überschau auf das Ideenpanorama eines einheitlichen Zeitalters. So 

konstruierte Kern die Existenz eines germanisch begründeten Jedermannsrechts 

auf Widerstand gegen den Herrscher trotz tatsächlich spärlicher Quellenzeug-

nisse. Die ordnende Kraft seiner Idee war für ihn so gegenwärtig, daß sich ihm 

diese, durchaus großartige, Anordnung des Materials ergeben mußte. Ob seine 

vielen Nachweise und Thesen zur Geschichte des Widerstandsrechts im Mittel-

alter, gar eines germanischen, in der Sache tragen konnten, blieb bis heute 

fraglich – wie seine Ausführungen zur Magna Charta,61 seine Bewertung des 

kirchlichen Widerstandrechts,62 die Exegese der vielzitierten Sachsenspiegel-

stelle63 und vieles andere. Fritz Kern jedoch befand, das Widerstandsrecht sei 

60 »Zeumers Argumentation über die juristischen Widersprüche eines solchen 
Widerstandsrechts richtet sich nicht sowohl gegen Eike, als gegen die begriff-
lichen Schwächen dieses ›Rechts‹ in der ganzen mittelalterlichen Staatsanschau-
ung überhaupt« (F. Kern, GuW [1914], S. 315), denn Karl Zeumers Bild des 
Mittelalters war seinerseits generationenspezifisch gewesen. Zur Sache auch 
B. Kannowski, Umgestaltung des Sachsenspiegelrechts [2007], S. 249–251.

61 Ohne ein germanisches Widerstandsrecht kommt J. C. Holt, Magna Charta 
[1985], S. 183–187, aus. Skeptisch zu Kerns Bewertung bereits M. Bloch,
Compte-rendu Kern [1921], S. 253: Kern blende aus, daß »pratiquement rien 
d’efficace n’en est sorti«.

62 Hierzu schon F. Graus, Über die sogenannte germanische Treue [1959], S. 177: 
Kern habe um einer ideengeschichtlichen Harmonisierung willen zu einem 
kirchlichen Widerstandsrecht gemacht, was allenfalls eine moraltheologische 
Pflicht zum Widerstand genannt werden könne; von einem Zusammenfließen 
zweier analoger Geist-Strukturen sei aber nicht zu reden.

63 An ihrem Beispiel treten die Problematik wie auch die Qualität der Schilderung 
Kerns zutage: Noch heute finden sich nahezu alle gegen ein Widerstandsrecht des 
Sachsenspiegels vorgebrachten Argumente bereits bei Kern selbst in seiner Anmer-
kung XVII verhandelt; gelöst sind die Fragen nicht. Daß Eike von Repgow wie auch 
die Urheber der Bilderhandschriften ein Widerstandsrecht meinten, ist wahr-
scheinlich, so wie die Verarbeitung bei Johann von Buch zeigt, daß dieser es 
ebenso verstand – und sich vehement davon absetzte (B. Kannowski, Umge-
staltung des Sachsenspiegelrechts [2007], S. 249, 255 f. m. N.). Doch ist damit 
über ein Widerstandsrecht des 13. Jahrhunderts noch nichts Sicheres gewonnen; 
immerhin ist die Buchsche Widerlegung ähnlich vehement wie die zu Eikes 
Freiheits-Plädoyer (vgl. ebd., S. 286ff., 301), und gerade die Passage zum Wider-
standsrecht wurde in der Folge wenig übernommen.

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft 23

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


schon im Mittelalter »ein fertiger, allzu fertiger Begriff«,64 denn es erschien ihm 

als Ausfluß eines zusammenbindenden Denkens, was tatsächlich sehr unter-

schiedlicher Natur und zumeist schlichtes, oft geübtes Aufbegehren des Adels 

gegen den König war, das nur vereinzelt mit einer rechtfertigenden Einkleidung 

in ein vermeintliches Recht versehen wurde.

Hiermit allerdings wurde er zum spiritus rector eines der größten mediävisti-

schen Themen des 20. Jahrhunderts, denn Konsensgedanke und die Frage nach 

dem Widerstandsrecht prägten seither seine Wissenschaft. In je anderem Rah-

men klingt Kerns Echo in den großen Entwürfen zur Geschichte des Mittel-

alters: Bei Marc Bloch etwa hört man es innerhalb seiner Geschichte der 

Feudalgesellschaft mit Augenmerk ganz auf der kontraktuellen Entstehung 

des Widerstandsrechts65 ebenso wie bei Otto Brunner, der auch auf die Frage 

nach dem Widerstandsrecht fixiert war, sie allerdings als Relikt alter Staats-

zentrierung verwarf, durch welche der eigentliche innere Bau der mittelalter-

lichen Verfassung nur verfehlt würde.66 Nicht minder griff Kerns Leitmotiv 

Heinrich Mitteis auf, der das mittelalterliche Widerstandsrecht gegenüber 

Brunner wieder rehabilitierte, es als »eine Form der Durchsetzung autonomen 

Adelsrechts« bezeichnete und ihm einen sicheren rechtshistorischen, beinahe 

technischen Platz einräumte: Breche der König das mittelalterliche »Überzeu-

gungsrecht«, so könne ein »jeder einzelne zum Wahrer, Träger und Organ der 

objektiven Rechtsordnung werden. Sein politisches Handeln ist dann rechtlich 

fundiert«.67 Mit seinen wohlgeordneten Vorstellungen übertraf Mitteis auch die 

ihm zu subjektivistisch erscheinenden und unbefriedigenden Darlegungen 

Kerns erkennbar und befestigte deren Modernismen erheblich.68 Im Deutsch-

land der Nachkriegszeit konnte sich der Topos lebendig halten,69 und auch 

64 F. Kern, GuW [1914], S. XII.
65 Kerns These von germanischen Ursprung jedoch eignete auch er sich an, wie 

Bloch sich ohnehin für die Kernsche Darstellung gerade des Widerstandsrechts 
lebhaft interessierte, um diese sodann sozialgeschichtlich umzumünzen, vgl. 
M. Bloch, Compte-rendu Kern [1921], S. 251; ders., Die Feudalgesellschaft 
[1939/1982], S. 537; dazu U. Raulff, Marc Bloch [1995], S. 319–321.

66 O. Brunner, Land und Herrschaft [1939], S. 12, 19, 127–131, fordert, Fehde und 
Gewalt demgegenüber endlich in ihren unterschiedlichen historischen Erschei-
nungsformen als Ganzes zu erfassen (s. auch unten S. 109).

67 H. Mitteis, Land und Herrschaft [1941], S. 280 (und eben S. 19 Fn. 43).
68 Ders., Rechtsgeschichte und Machtgeschichte [1938], S. 565.
69 Beispielsweise W. Lammers, Besprechung Kern [1956], S. 59; R. Buchner, Das 

merowingische Königtum [1956], S. 150; ganz skeptisch hingegen schon 
H. Grundmann, Freiheit als religiöses, politisches und persönliches Postulat 
[1957], S. 37 f. Eine Auswahl der früheren deutschen Reaktionen zum mittel-

24 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


anderswo setzte er sich fort; Walter Ullmann etwa berief sich später ebenso auf 

Kern, als er in seinem stark modellartigen Bild zur Verfassungsgeschichte das 

Widerstandsrecht der ascending power zurechnete.70 Noch bis in die jüngere Zeit 

läßt sich dieseVorstellung finden.71 Die gegenwärtige Diskussion hat sich jedoch 

auch hier weit von Kern wegbewegt und folgt den seither veränderten Parame-

tern der Betrachtung: einer größeren Skepsis gegenüber sogenannten normati-

ven Quellen und gegenüber dem Rückschließen von späteren Zeugnissen auf 

frühere Zeiten. Sie hat etliche Zweifel dem Kernschen Rechtsanschauungsbild 

an die Seite gestellt, und Zeugnisse adeligen Widerstands gegen den Monarchen 

werden kaum noch im Sinne eines mittelalterlichen Rechtsdenkens gedeutet.72

Schon ob ein irgend erkennbarer Widerstandsdiskurs geführt worden ist oder 

sich vom früheren zum hohen Mittelalter überhaupt eine gefestigtere Tradition 

der Herrscherabsetzung hat bilden können, ist unklar,73 und noch schwerer 

scheint zu sagen, inwieweit die frühmittelalterlichen Rekurse auf antike politi-

schen Topoi oder die späteren scholastischen Schriften zu Königsmacht und 

Tyrannenmord ein ursprüngliches mittelalterliches, gar germanisches, Wider-

standsrecht wahrscheinlich machen.74 Hinter dem Fachgespräch um das Wider-

standsrecht im Mittelalter verbirgt sich das Dilemma einer methodisch aufge-

fächerten Geschichte des Rechts in besonders anschaulicher Weise: Läßt sich die 

Entstehungsgeschichte eines Rechts als eine geistige Wurzel und wie den Fluß zur 

Quelle zurückverfolgen,75 wenn die sozialgeschichtliche Diagnose eines noch 

ansteigenden Verrechtlichungsprozesses doch nahelegt, daß die betroffenen 

Interessen nennenswert erst später überhaupt als rechtliche verstanden wur-

alterlichen Widerstandsrecht findet sich bei J. Spörl, Widerstandsrecht und 
Tyrannenmord [1956], insb. S. 87 f., zusammengefaßt. Die deutschsprachige wie 
internationale Rezeptions- und Diskussionsgeschichte zur Lehre vom mittel-
alterlichen Widerstandsrecht umfassend nachzuzeichnen, könnte eine eigene 
Darstellung füllen.

70 W. Ullmann, Law and Politics in the Middle Ages [1975], S. 31, zur englischen 
Rezeption vgl. M. Ryan, Widerstandsrecht und Lehnswesen [2003], S. 50–53 
m. N.

71 Die herkömmliche Sicht unverändert bei T. Brückner, Widerstandsrecht [1999], 
Sp. 64 f.; auch weitgehend traditionell und in Kerns Sinne G. Dilcher, Wider-
standsrecht [1998], Sp. 1356 f.

72 G. Althoff, Verwandte, Freunde und Getreue [1990], S. 144–155, das Wider-
standsrecht als »der falsch gefeilte Schlüssel« der Geschichtsschreibung bei 
E. Schubert, Königsabsetzung im deutschen Mittelalter [2005], S. 99 f.

73 Ebd., S. 13 f., 37ff.; und vgl. F. Graus, Das Scheitern von Königen [1987], S. 35, 
oder T. Reuter, Unruhestiftung, Fehde, Rebellion, Widerstand [1991], S. 299 f., 
315.

74 Vgl. J. Miethke, Tyrannenmord im späteren Mittelalter [1999], S. 36–48.
75 Ganz wie dies Kerns eigentlicher Antrieb und der des ihm vorausgehenden 

Jahrhunderts gewesen war, s. nur F. Kern, GuW [1914], S. 143 f.

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft 25

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


den?76 Eine Besonderheit des Kernschen Gründungstextes, die ihn auch in den 

ausgedehnten Debatten zum Widerstandsrecht so lange hatte lebendig bleiben 

lassen, bestand erneut darin, wie deutlich er hierauf hinwies und das Problem 

immer wieder einflocht, so wenig er sich auch von seiner These abbringen ließ. 

Die Frage, ob der frühmittelalterliche Widerstand tatsächlich einem Wider-

standsrecht gefolgt sei, räumte er als Problem ein,77 warf für das 9. Jahrhundert 

die alternative Idee eines Mahnrechts auf,78 ließ auch für die Merowingerzeit 

Einschränkungen zu79 oder legte an anderer Stelle offen, daß es ihm für die 

Existenz eines Widerstandsrechts genüge, daß dieses »im Sinn der mittelalter-

lichen Schriftsteller« ein Recht gewesen sei.80 Auffällig oft deutete er, ob zum 

consensus oder beim Widerstandsrecht, an, daß es sich im Grunde um diffuse 

und formlose Phänomene, letztlich um eine Frage der Macht gehandelt habe.81

Damit aber begann der Rahmen der hergebrachten Rechts- und Verfassungsge-

schichte bereits, obgleich noch erst lautlos, zu zerfallen.

c) Rechtswahrung und Erlösungsdenken

All dies trieb Kern nicht in den Zweifel, denn die Mittelalter-umspannende und 

einheitsstiftende Größe lag in seinem Rechtsbegriff. Ein »verworrenes und 

dunkles Rechtsbewußtsein«, ein »eigenartiges, fließendes und unbestimmtes 

Recht«, das »überhaupt erst dann entstehen konnte, wenn die objektive Rechts-

ordnung erschüttert und ins Wanken gebracht war«:82 Das gute alte Recht war 

76 Siehe F. Rexroth, Tyrannen und Taugenichtse [2004], S. 50–52; zur gelehrt-
juristischen Verdichtung der Herrscher-Absetzungen im Spätmittelalter bei 
H. G. Walther, Das Problem des untauglichen Herrschers [1996] – infolge-
dessen erst taucht in den Quellen ein ius resistendi als erfaßter Begriff auf.

77 F. Kern, GuW [1914], S. 150 f. Sie war seinerzeit auch insgesamt als Gretchen-
frage bewußt, implizit ablesbar an der sorgenvollen Bemerkung von 
K. Wolzendorff, Besprechung Kern [1916], Sp. 47, der Kerns Nachweise für 
ein »wohlausgebildetes Rechtsinstitut des germanischen Staatsrechts« durchaus 
unzureichend empfand und die These gerade deshalb gefährdet sah.

78 F. Kern, GuW [1914], S. 222 Anm. 479 (kürzlich wieder B. Apsner, Vertrag und 
Konsens [2006], S. 18).

79 Es sei hier im Grunde »nicht als Verfassungs-, aber als Notrecht« verstanden 
worden (F. Kern, GuW [1914], S. 167), womit er sich gegen die modernistischen 
Thesen der vorigen Forschung richtete.

80 Ebd., S. 315.
81 Etwa ebd., S. 130, 243, 281, oder seine weitreichenden Problematisierungen auf 

S. 292–294, zu denen er schließt, es lägen hier »noch tiefere rechtsgeschichtliche 
Probleme, die zu lösen oder auch nur zu entwickeln wir uns nicht vermessen«.

82 Ebd., S. 158.

26 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


das psychologische Ferment seiner Institutionengeschichte. Erhielt es innerhalb 

seines monographischen Werks auch keinen so zentralen Raum wie Sakralherr-

schaft oder Widerstandsrecht, ist es doch als Leitmotiv immer wieder präsent. Es 

dient als ein Auffangnetz über den Abgründen des Faktischen, die in Kerns 

Verfassungshistorie schon allerorts erkennbar werden. Indessen war es wohl 

weniger ein Lückenbüßer als die eigentliche Voraussetzung dafür, mit seinem 

Buch einen anderen Ansatz für die Mediävistik zu schaffen. Eben diese Wen-

dung, in deren Spur aus einem konstitutionellen Konsens ein Modus der 

Selbstbindung oder aus dem dogmatischen Recht eine Geisteshaltung werden 

konnte, ist auch maßstabsgetreu abgebildet in seiner Umprägung des Bildes vom 

mittelalterlichen Rechtsstaat. Für sich genommen enthielt sie bestimmt nicht 

mehr als eine Prise ideengeschichtlicher Würze, doch ohne dieselbe wäre sie in 

den kommenden Jahren kaum zum mediävistischen Schlagwort geraten. Die 

Vorstellung vom germanisch-mittelalterlichen Rechtsstaat war seit Jahrzehnten 

allgegenwärtig gewesen.83 Ihre heute so verwunderlichen Einschätzungen und 

juristisch-dogmatischen Erklärungen waren sicher ein Spezifikum der pandek-

tistisch geprägten deutschen Wissenschaft, nicht aber die Hochachtung des 

mittelalterlichen Rechts an sich. Umfängliche Erläuterung zu the law’s supremacy
im Mittelalter finden sich ebenso in Carlyles Standardwerk, dessen Thesen, 

genährt von der Lektüre scholastischer Autoren, weit über England hinaus 

großen Einfluß erlangten.84 Eine ebensolche Sicht, vom eigenen Lehrer in ein 

separates Kapitel zu den mittelalterlichen Staatszwecken gebracht,85 nahm Fritz 

Kern auf und schloß sich in ganz konventioneller Weise an, denn er war von ihr 

wie von ihrem Gegenwartswert nicht minder überzeugt.86 So nur konnte ihm 

die Änderung bestehender Gesetze nach rechtsverbindlicher Zustimmung der 

Großen, überhaupt das Geschehen um Konsens und Widerstand auch als ein 

eigentlich konstitutionelles erscheinen. Seine wesentliche Modifikation kommt 

hingegen mit ins Spiel, wenn er zu bedenken gibt, bestimmter und präziser als 

die Rede vom Rechtsstaat sei eigentlich dessen Benennung als Rechtsbewahrstaat, 
und damit eine Formel findet, die zur neuen herrschenden Lehre in der 

83 E.-W. Böckenförde, Die deutsche verfassungsgeschichtliche Forschung im 
19. Jahrhundert [1961].

84 A. J. Carlyle / R. W. Carlyle, History of Mediæval Political Theory I [1903], 
S. 229–239; V [1928], S. 36ff., 457ff., das in ganz Europa aufgenommen, ebenso 
von Kern herangezogen wurde.

85 Deren erster die »Aufrechterhaltung der Rechtsordnung« gewesen sei, G. v. 
Below, Staat des Mittelalters [1914], S. 192, 199.

86 »Der Staat ist da zur Verwirklichung des Rechts«, und das »germanische 
Gemeinwesen ist seinem Begriff nach vor allem Rechts- und Ordnungsstaat« 
(F. Kern, GuW [1914], S. 122 f.).

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft 27

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


Mediävistik wurde.87 Der Erfolg einer derart geringfügigen Wort-Retusche 

möchte auf den ersten Blick kurios anmuten, ist es indessen nicht; Kern erläutert 

sogleich das proprium seines Rechtsbewahrstaates: In ihm stehe weniger die 

Sorge um das positive Recht, als vielmehr der mittelalterliche Glaube an ein 

gutes altes Recht im Vordergrund.88 Diese Idee, zunächst nur Ausschnitt eines 

umfassenderen Werks, wurde sodann im bekannten sprühenden Aufsatz näher 

entwickelt.

Obgleich nicht unmittelbar verfassungs- oder rechtsgeschichtlich, stehen dicht 

daneben noch weitere, ebenso zentrale Aspekte der Kernschen Entwicklungs-

geschichte. Sie entspringen demselben neuartig-experimentellen Zugang und 

lassen schon in seinen verfassungshistorischen Schriften eine Ausrichtung 

erkennen, die ihn selbst im Anschluß ganz absorbieren sollte. Noch nicht 

ausführlich, aber in Seitenbemerkungen tritt immer wieder jenes Konzept der 

Geschichtsbetrachtung hervor, das Kern am Ende von Recht und Verfassung im 
Mittelalter auch eigens erläutert:89 eine universalgeschichtliche Szenerie unter-

schiedlicher Kulturstufen, deren jeweilige Typik eine historische Epoche in ihrer 

prägend-geistigen Ausrichtung bestimme. Der begriffliche Grundgedanke der 

mittelalterlichen Epoche, Leitmuster auch aller rechts- und verfassungshistori-

schen Institutionen in ihr, sei tatsächlich, so Kern, der christliche Erlösungsge-

danke gewesen. Erst auf den zweiten Blick tritt hervor, wie sehr auch Gottes-
gnadentum und Widerstandsrecht von einer so bedingten Einheit des germanisch-

christlichen Frühmittelalters ausgeht.Verbunden mit der damals ohnehin hoch 

verbuchten Prägekraft der frühmittelalterlichen Epoche für die europäische 

Geschichte insgesamt spielte dies ohne Frage der historischen Relevanz der von 

ihm neu erarbeiteten ideengeschichtlichen Linien in die Hände und verleitete 

ihn zu umfassenden Thesen. Zugleich läßt sich hier der Umriß einer weiteren 

neuen Konjunktur in der Mittelalterforschung erkennen: An entscheidender 

Stelle betont Kern die für dieses Zeitalter so rettend-einheitsgebende Leistung 

des »theokratischen Gedankensystems«,90 welches die Eskalation der schon hier 

immanenten Gegensätze von Gottesgnadentum und Widerstandsrecht habe 

verhindern können. Die positive Bewertung der mittelalterlichen Religiosität, 
überhaupt die zentrale Einbeziehung kirchlicher Einflüsse lag ganz im Zug der 

Zeit, in welcher die Frage nach der Kulturbedeutung und Kohäsionskraft von 

87 J. Hannig, Consensus Fidelium [1982], S. 11, 22 f.
88 F. Kern, GuW [1914], S. 123.
89 Siehe unten S. 92–96.
90 F. Kern, GuW [1914], S. 244.

28 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


Religion in der industriellen Welt angesichts der sichtbaren, unumkehrbaren 

Erosion tradierter Religionsformen zu einem zentralen Thema kulturpolitischer 

Diskussionen und akademischer Debatten wurden.91 Zeitgleich begann auch 

der Investiturstreit als ein eminentes Datum nicht bloß einer Herrscherhistorie, 

sondern der europäischen Verfassungsgeschichte im Ganzen aus den Über-

frachtungen der Kulturkampf-Polemik heraus- und in neuem Blickwinkel 

hervorzutreten.92 Religiosität und die Symbolik der abendländischen Herr-

schaftsformen wurden insgesamt zu einem Hauptfeld für die geistes- und 

kulturwissenschaftliche Innovation, die sich in der deutschen Mediävistik der 

Zwischenkriegsjahre vollzog.93 Und auch hier konnte auf Fritz Kern zurückge-

griffen werden, der mit seinem Werk einen neuen Standard gesetzt hatte.

2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediävistik

Versuchen wir nun, das verfassungsgeschichtliche Œuvre Fritz Kerns aber 

weniger anhand seiner Thesen im einzelnen als vielmehr die Richtung seines 

Ansatzes im Ganzen zu lesen, so rückt es noch tiefer in die Fronten der 

Geschichtsforschung seiner Zeit hinein, und es wird auch die Durchschlagkraft 

seiner programmatischen Konturen verständlich. Denn Kern öffnete mit seinen 

mediävistischen Schriften eine Geistesgeschichte und verband dies mit dem Ziel, 

seiner Fachwissenschaft insgesamt zu größerer »Konzentration« zu verhelfen.94

Natürlich hatte in Deutschland der Geist schon im ganzen 19. Jahrhundert 

unterschiedlichen, sogar gegensätzlichen Konzepten als dominanter Ordnungs-

91 Zu dieser etwa 1890 einsetzenden breiten Bewegung vgl. F. W. Graf, Alter Geist 
und neuer Mensch [2000], insb. S. 204ff.; die Debatte wurde keineswegs allein 
im Kaiserreich, sondern in einem ungewöhnlich internationalen Diskurs ge-
führt.

92 Das war zwar keine exklusive Entdeckung der neueren Strömungen, wurde aber 
durch sie in eine größere Dimension gebracht. Noch eher im Ansatz ist es bei 
G. v. Below, Staat des Mittelalters [1914], S. 196 f., zu erkennen; von Kerns Fokus 
auf den Investiturstreit immerhin begeistert U. Stutz, Besprechung Kern [1916], 
S. 562. Umfassender ist die Darstellung A. J. Carlyle / R. W. Carlyle, History of 
Mediæval Political Theory IV [1922]. In Deutschland stammen die weitestge-
henden Thesen hierzu wohl von Eugen Rosenstock insb. in ders., Die europä-
ischen Revolutionen [1931], S. 121ff.; die mediävistisch maßgebliche, durch 
Fritz Kern offensichtlich stark inspirierte Studie kam hingegen von 
G. Tellenbach, Libertas [1936]. Auch bei H. Mitteis, Der Staat des hohen 
Mittelalters [1940], S. 204–213, wird schließlich der Investiturstreit als Wende-
punkt für die Verfassungsgeschichte herausgehoben.

93 Neben Tellenbach insb. P. E. Schramm, Kaiser, Rom und Renovatio [1929]; zum 
Kontext O. G. Oexle, ›Staat‹ – ›Kultur‹ – ›Volk‹ [2005], S. 84 m. N.

94 Eben S. 7 Fn. 20.

2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediävistik 29

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


begriff gedient. Er beherrscht die Geschichtsphilosophie Hegels ebenso wie die 

von ihm abgesetzte, weit in die professionalisierte Geschichtswissenschaft aus-

strahlende Ideenlehre Leopold v. Rankes: Hoch idealisiert und mit deutlich 

religiöser Aufladung sind in ihr Ideen und Geistiges Träger der kollektiven 

Tradition und stehen als eine Art Orientierungsraster der sich in schnellem 

Aufschwung entfaltenden empirischen, zumeist politischen Geschichtsschreibung
voran.95 In Kerns rechts- und verfassungsgeschichtlichen Schriften scheint nun, 

jedenfalls prima facie, zwar von lenkenden Prinzipen und übergreifenden Ideen 

überall die Rede zu sein, indes ist das ›Geistige‹ im Sinne von tatsächlichen 

Anschauungen, also einer empirischen mentalen Disposition, ebenso präsent. 

Zumindest in Recht und Verfassung im Mittelalter, deutlicher als in Gottesgnaden-
tum und Widerstandsrecht, ist dieses zweite Verständnis überall abzulesen, wirkt 

sogar wie der hauptsächliche Magnet seines Interesses. Fritz Kern konnte mit 

seinen Arbeiten gerade so starken Widerhall finden, weil er nicht allein auf einen 

idealisierten Geist, sondern auch auf die empirisch vorfindlichen Ideen des 

Mittelalters zu rekurrieren vorgab und der herrschenden Praxis in der 

Geschichtsschreibung eine Alternative entgegensetzte. Anschauungen und die 

seelische Verfassung menschlicher Kollektive wurden als Erkenntnisziele der 

Historiographie freilich nicht erst damit aufgeworfen; vor allem im Zuge der 

gerade vergangenen, erbittert gefochtenen Methodenkämpfe waren sie bereits 

hervorgetreten und unterlagen nun einem gewissen Generalverdacht.96 Das 

Kernsche Vorbringen hatte an dieser Hypothek offenbar nicht zu tragen, und 

dies läßt sich erst näher verstehen, wenn man es als Teil der neuartigen Geistes-

geschichtsschreibung seit der Jahrhundertwende betrachtet. Diese Strömung 

stellte ebenfalls die Frage nach dem Geistigen in der Geschichte, verstand sich 

jedoch als zur vorherrschenden politischen Historiographie komplementär – 

ganz wie es auch Fritz Kern scheinbar um eine Ergänzung der herkömmlichen 

Rechtsgeschichtsschreibung zu tun war. Sie war die Frucht eines Aufbruchs in 

der Geschichtswissenschaft, der seit etwa 1890 Platz gegriffen hatte: In seiner 

95 W. Hardtwig, Geschichtsreligion – Wissenschaft als Arbeit – Objektivität 
[1991], S. 2–5; eine Zusammenfassung darüber aus der hier interessierenden 
Zeit ist F. Schnabel, Die historische Ideenlehre [1925].

96 Anschauungen und Denken einer Epoche waren etwa in Karl Lamprecht, auch 
in Rudolf Kötzschkes und anderer Konzepten der Kulturgeschichtsschreibung 
vor 1900 allgegenwärtig (dazu und über Lamprechts »kollektivpsychologische 
Faktoren« unten S. 47–50, insb. Fn 25 m. N.; oder vgl. S. Haas, Historische 
Kulturforschung [1994], S. 98ff., 131; zu Kötzschke ebd., S. 204–210; s. auch W. 
Oberkrome, Volksgeschichte [1993], S. 46ff.). Für parallele Erscheinungen in 
der zeitgleichen deutschen Rechtswissenschaft s. die Beiträge in M. Schmoeckel,
Psychologie als Argument [2009].

30 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


Inkubationszeit selbst noch erst schwach ersichtlich erkennbar, folgte er offen-

bar einem Erklärungsbedarf, dem die unter den arrivierten Gelehrten vehement 

gerechtfertigte politische und Staatsgeschichte nicht entsprechen konnte, der 

vielmehr eher in der zeitgenössischen Philosophie, etwa den Spätschriften 

Diltheys, Antworten fand.97 Insbesondere unter den Studenten regte sich ein 

neuartiges Interesse für andere, erleuchtendere Geschichtserklärungen. Hellhö-

rige Historiker wie Ernst Bernheim nahmen schnell wahr, daß »das Interesse an 

der politischen Geschichte sehr abgenommen« hatte, dagegen »die Stoffe von 

›aktueller‹ direkter Bedeutung für die Gegenwart«98 weit mehr Zuspruch fanden 

als die übliche politische Geschichte. Worin eine solche aktuelle Bedeutung liegen 

konnte, wurde durch die Erwartungshaltung einer Generation bedingt, die 

nicht das vergangene Geschehen um Reichseinigung und Nationswerdung, 

sondern die Jahrhundertwende als prägend erlebte und hieraus ihre Fragen 

entlehnte. Den stärksten Fürsprecher erhielt sie in einem später hochgeachteten 

deutschen Historiker, in Friedrich Meinecke, der früh erkannte: »die Stunde für 

eine wissenschaftlich betriebene Geistesgeschichte im Unterricht hatte geschla-

gen«, denn man war »den bloßen nüchternen Empirismus und Positivismus, 

mit dem man die Tatsachen des geschichtlichen Lebens vielfach behandelt hatte, 

satt, hungerte dafür nach feinerer Speise, wollte sie nun aber auch nicht bloß 

genießen – so sehr auch das Genußmotiv für diese Zeiten charakteristisch ist, – 

sondern auch verstehen in ihrer jeweiligen Eigentümlichkeit und sich seelisch 

dadurch bereichern«.99 Meinecke begann, die neuartige Geistesgeschichte 

97 W. Dilthey, Der psychische Strukturzusammenhang [1905], S. 13–23, oder 
ders., Der Aufbau der geschichtlichen Welt [1910], S. 177–187. Die Frühphase 
der geistesgeschichtlichen Strömung ist, soweit ersichtlich, noch immer nicht 
umfassend aufgearbeitet worden, vgl. bei E. Schulin, Traditionskritik [1979], 
S. 144ff. Einige frühere Linien dieser umfassenden, zugleich schwer faßbaren 
Modeströmung werden bei S. Haas, Historische Kulturforschung [1994], 
S. 347–351, umrissen, allerdings mit Augenmerk auf ihren kulturhistorischen, 
oft Leipziger Vertretern, die den Aufbruch im Ganzen nicht darstellen.

98 »Eine seltsame Ironie der ›Geschichte‹ ist es, daß gerade jetzt, da überall 
Seminare und Bibliotheken nebst Hilfsmitteln in üppigster Weise ausgestattet 
sind, das Studium so stark abnimmt. Ist man vielleicht zu lange Staats-Historiker 
gewesen? Jedenfalls müssen wir Dozenten uns gegen die neuen Strömungen 
nicht mürrisch abschließen«, Ernst Bernheim an Karl Lamprecht, Brief vom 
16.07.1893; zit. nach G. Oestreich, Die Fachhistorie und die Anfänge der 
sozialgeschichtlichen Forschung [1969], S. 337 Fn. 69, dort auch zum Zusam-
menhang. Bernheims bekanntes Lehrbuch zur historischen Methode sollte eben 
diesem neuen Orientierungsbedarf abhelfen (zum Lehrbuch K. Langewand,
Historik im Historismus [2009], S. 40–59, sowie bei M. Ogrin, Ernst Bernheim 
[2012], S. 104ff.)

99 F. Meinecke, Erlebtes in Freiburg [1944], S. 192 f.

2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediävistik 31

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


voran- und sogar bis in das Zentralorgan der Zunft, die Historische Zeitschrift, 

hinein zu treiben. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts veröffentlichte er das 

Schlüsselwerk zu seinem späteren Ruhm, Weltbürgertum und Nationalstaat, das 

nicht allein in universitären Kreisen, sondern bis tief hinein in das Bildungs-

bürgertum wirkte und schnell Neuauflagen erlebte. Es bot nicht die Ereignis-, 

sondern die Ideengeschichte der jüngsten Vergangenheit. Selbst einem elitären 

Blick auf große Persönlichkeiten und hervorstechende Individuen verpflichtet, 

unternahm Meinecke hier, den sogenannt inneren Gehalt einer Epoche einzu-

fangen. Das später zuweilen belächelte Buch Meineckes ist in seinem unge-

heuren Erfolg allein im Kontext der Bildungslandschaft des Wilhelminismus zu 

verstehen, für die es eine unerwartete Vertiefung des preußisch-deutschen 

Nationalstaats, gleichsam die ideengeschichtliche Erhellung zu Treitschkes oder 

Sybels sog. realgeschichtlichen Darstellungen bot.100 Bald stand er einer ein-

drucksvollen Schar hochtalentierter und Erneuerung suchender Schüler vor. Die 

meisten von ihnen ließen seinen Ansatz später hinter sich, doch lasen sie damals 

sein Werk wie eine Offenbarung,101 denn sie waren ergriffen vom Bewußtsein 

eines Zeitenwechsels und suchten nach stärkerer Erleuchtung, sogar künstleri-

schem Ausdruck auch in der Wissenschaft. Es »wuchs die Zahl derer, die mir in 

der Sprechstunde ihr heimliches Gelüste nach etwas Geistigem, zuweilen ganz 

primitiv, zu beichten wagten, mir etwas von Stefan George und Rilke, die ich 

selber nur unvollkommen in mich aufnehmen konnte, vorschwärmten und 

ähnliches mehr«.102 Einige von ihnen trafen sich 1910 mit anderen Historikern 

100 Ders., Weltbürgertum und Nationalstaat [1908], die Zweitauflage wurde bereits 
1911 notwendig; zum Zusammenhang vgl. E. Schulin, Friedrich Meinecke 
[1988], S. 317. Dabei bewahrte die idealisierende Fixierung auf die großen 
Gestalten Meinecke davor, sich in den ideologisch gefährlichen Begriffen wie 
Masse und Massenmeinung zu verlieren, was seinen Erfolg erst ermöglichte (ders., 
Traditionskritik [1979], S. 153).

101 S. Meineke, Meinecke [1995], S. 151–154; G. A. Ritter, Einleitung [2006], 
S. 28ff., zu jenen der Berliner Zeit. Einer seiner begabtesten unter den früheren 
Schülern schwärmte zu dem Werk: »Man sieht überall die Selbstverständlich-
keiten von heute im Augenblick des Entstehens aus größter Nähe. Die Dar-
stellung ist klassisch. Um so ein Buch geschrieben zu haben, würde ich wohl 
zehn Jahre meines Lebens geben«, Franz Rosenzweig an Adele Rosenzweig, Brief 
vom 13.11.1908 (in: F. Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk, 1/1 [1979], 
S. 88 f.).

102 F. Meinecke, Erlebtes in Freiburg [1944], S. 193, fährt fort: »In meiner eigenen 
Studienzeit würde man solchen Schöngeistern einen Kübel Wasser über den 
Kopf gegossen haben«. Etwas salbungsvoller entsann sich J. Haller, Lebenser-
innerungen [1960], S. 247: »Was einen zu hoffnungsfrohem Zukunftsglauben 
stimmte, war vor allem der Anblick der deutschen Jugend. Sie machte gegen das 
Ende des ersten Jahrzehnts eine unverkennbare Wandlung durch (…) bei 

32 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


auf einer Art Nachwuchs-Konferenz in Baden-Baden, auf der eine mögliche 

Aufwertung der professionalisierten Historiographie ausgelotet werden sollte: 

Heiß wurden Kurt Breysigs Vorstöße zu einer morphologischen Geschichtsauf-

fassung debattiert, die von Nietzsche beeindruckt waren und sich zum George-

Kreis stellten, oder es wurde um die neue Metaphysik Henri Bergsons und dessen 

Philosophie der bewußten Zeit in ihrer Relevanz für eine neue Geschichts-

schreibung gestritten. »Wir wollen als dreiundzwanzigjährige, nicht als sechzig-

jährige zusammenkommen«, war zuvor der Vorsatz gewesen, denn die Gegen-

wart sei »gros de l’avenir«,103 man versandete freilich in Uneinigkeiten.104 Die 

Absicht nach Erneuerung wurde ähnlich auch von den fortschrittlicheren unter 

schon arrivierten Gelehrten gefördert: Schließlich sei es »einer jugendlichen 

Kultur vielleicht erlaubt, (…) sich der Besinnung über das Leben und die Welt 

unmittelbar hinzugeben, um in das Geheimnis des Wirklichen, in dem wir 

leben, dessen Teil wir sind, einzudringen«, heißt es in der Einleitung eines groß 

angelegten Sammelbandes über das Phänomen Weltanschauung, zu dem dama-

lige Größen wie Wilhelm Dilthey, Hans Driesch, Erich Adickes, Paul Natorp, 

Hermann Graf Keyserling, Georg Simmel, Ernst Troeltsch und andere beitru-

gen.105 Die Reflexion und Durchdringung dessen, was als Weltanschauung und 

Geisteshaltung nun die wahre Essenz menschlicher Kultur bilden konnte, ver-

sprach als konjunkturelles Erneuerungsparadigma seit 1900 eine dem gerade 

vergangenen Zeitalter der technischen Fortschrittseuphorie noch verschlossene 

Erkenntnisdimension, nicht allein in der Mediävistik. Wie in Literatur und 

bildender Kunst dieser Jahre der Expressionismus sich Bahn brach, ungleich 

mancher Unklarheit von ehrlichem Wollen und ernster Selbstbesinnung durch-
drungen«.

103 Franz Rosenzweig an Walter Sohm, undat. Briefentwurf vor dem Historiker-
treffen 1910 (in: F. Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk, 1/1 [1979], 
S. 98–100).

104 Zum Treffen in Baden-Baden s. beim mit Kern befreundeten V. v. Weizsäcker, 
Natur und Geist [1964], S. 17–19, dort auch zum »Kreis, in dem wirklich alles zu 
kreisen schien – die Jugend, welche sich um Friedrich Meinecke geschart hatte: 
Kaehler, Rosenzweig, Meyer, Erdmann, Aubin, Marcks und der wohl Glän-
zendste, Sohm«. Mit dem Letzteren war Walter Sohm gemeint, »der Sohn des 
berühmten Leipziger Juristen Rudolf Sohm. Seine Freunde waren kühn genug, 
die Wirkung dieses strahlenden und hochbegabten jungen Menschen mit der 
des jungen Goethe auf seine Umgebung zu vergleichen. Aber auch ich möchte es 
wagen, ihn als eine begnadete, als eine apollinische Natur zu bezeichnen«, so 
jedenfalls die Erinnerung von F. Meinecke, Erlebtes in Freiburg [1944], S. 195. 
Details zum sog. ›Freiburger Kreis‹ in E. Mühle, Für Volk und deutschen Osten 
[2005], S. 36–38, oder bei A. Honneth, Nachwort [2010], S. 562 f., aufschluß-
reich insb. W. Bussmann, Siegfried A. Kaehler [1993], S. 38–46.

105 M. Frischeisen-Köhler, Einleitung [1911], S. XVIII.

2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediävistik 33

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


stärker und um vieles radikaler, so stand diese neue Fragerichtung auch in der 

Geschichtswissenschaft für einen Überdruß an Formalem und Äußerlichem, 

letztlich für eine Suche nach Sinnerfüllung und Authentizität. Sie war die 

gleichsam schöngeistige Seite eines umfassenderen Umbruchs in den histori-

schen Wissenschaften.

Fritz Kern gehörte nicht zum Kreis der Meinecke-Schüler, doch war er ein 

bedeutender Vorkämpfer der Aufbruchsbewegung: Weiter fortgeschritten als die 

meisten von ihnen, befand er sich schon seit 1907 in den Diensten der 

Monumenta Germaniae Historica auf europaweiten Archivreisen und war 

1909 habilitiert.106 Zugleich ging er von Beginn an, anders als Friedrich Mei-

necke, stärker auf das »Empfinden der Menge«107 ein und richtete sich schon 

früh deutlich kulturgeschichtlicher aus als dieser. Freilich wurden im Entde-

ckungszusammenhang der geistesgeschichtlichen Strömung derartige Differen-

zen nicht sogleich konzeptionell voneinander abgehoben.Vieles war nicht mehr 

als ein nuancieller Unterschied, schließlich war der Geist-Begriff selbst in 

höchstem Maße form- und instrumentalisierbar. Bei allen Unterschieden zwi-

schen Kern und Meinecke ist ihnen so gerade eine Doppeldeutbarkeit gemein: 

Fritz Kern selbst war, wie gesehen, keineswegs strikt empirisch ausgerichtet; 

auch teilte er Meineckes Vorliebe für die großen Gestalten.108 Friedrich Mei-

necke wiederum zielte seinerseits auch stets auf den inneren Gehalt einer Epoche 

im Sinne einer Mentalität ab, wollte nie allein bei den feinsinnigsten Gestalten 

einer Ära verbleiben, wiewohl sie ihm am meisten über dieselbe auszusagen 

versprachen109 – worin er sich mit Kern, wie mit vielen anderen, traf. Es muß 

deshalb nicht erstaunen, daß Fritz Kern seine Ideengeschichte nicht als die 

theoretisch ausgefeilte Geschichte sozial bedingter Mentalitäten vorlegte, zwar 

über Anschauungen handelte, doch selbst anderen Idealen folgte. Ein Spezifikum 

hingegen ließ damals das Kernsche Opus gerade neben der Meinecke-Schule 

weit heraustreten und einzigartig werden, und es war bedeutender als das Maß 

konzeptioneller Finesse: Eine Geistesgeschichte des Mittelalters war als eigenes 

Forschungsgebiet noch unbekannt. Zum Denken des mittelalterlichen Menschen 
hatte man bisher eher sporadische Auskünfte, jedenfalls kaum nennenswert 

materialgesättigte Darstellungen heranziehen können. Die spezifische Dichte, 

106 H. Hallmann, Fritz Kern [1968], S. 352 f.; O. Schillings, Vom Bourgeois zum 
Citoyen [2001], S. 56.

107 Etwa F. Kern, GuW [1914], S. 105.
108 Das zeigt sich besonders bei F. Kern, Humana Civilitas [1913], und dems., 

Dantes Gesellschaftslehre [1913], weitaus weniger hingegen bei dems., GuW 
[1914], obgleich selbst hier klar zu erkennen (unten S. 94 Fn. 44).

109 S. Meineke, Meinecke [1995], S. 97 f.

34 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


mit der vor 1900 das Denken des Mittelalters untersucht worden war, wies 

vielmehr ein eher kümmerliches Maß auf, und zur Fragestellung existierte nur 

wenig einschlägige Literatur. Einige Ansätze bot die sich formierende frühe 

Kulturgeschichtsschreibung, in der auch die Frage nach dem mittelalterlichen 
Menschen schon jenseits der Exegese gelehrter mittelalterlicher Traktate aufge-

worfen wurde. Das wirkungsvollste Bild ging hier von wenigen Sätzen aus Jacob 

Burckhardts großer Cultur der Renaissance aus, mit denen eine Kontrastierung 

zum Menschen des Renaissance-Zeitalters bezweckt war: »Im Mittelalter lagen 

die beiden Seiten des Bewußtseins – nach der Welt hin und nach dem Innern des 

Menschen selbst – wie unter einem gemeinsamen Schleier träumend oder 

halbwach. Der Schleier war gewoben aus Glauben, Kindesbefangenheit und 

Wahn; durch ihn hindurch erschienen Welt und Geschichte wundersam 

gefärbt«.110 Lange wirkten sie wie Burckhardts Verdikt über die mittelalterliche 

Epoche schlechthin, obschon er tatsächlich zu dieser eine viel distanziertere 

Stellung hatte.111 Der erwähnte Ernst Bernheim etwa hatte sich schon vor Kerns 

Wirken in einzelnen Aufsätzen am mittelalterlichen Denken versucht, doch die 

hergekommene Fixierung auf große Gestalten noch nicht überwinden kön-

nen;112 auch bei ihm las man, »daß der mittelalterliche Mensch gewiß schon 

weinte, wo wir nur ein gerührtes Gesicht machen«.113 Prägnantere Darstellun-

gen zum Thema wurden nicht erreicht, weder durch Lamprechts Ausführungen 

zum Geistesleben der verschiedenen Epochen innerhalb seiner nie zu stark 

verdichteten Geschichte des deutschen Nationalbewußtseins,114 noch durch andere 

110 J. Burckhardt, Die Cultur der Renaissance in Italien [1869], S. 104.
111 Ohne Frage hätte Burckhardt selbst sich nicht zu den Feinden des Mittelalters

gezählt. Als solche bezeichnete er später: »Zunächst, wer das Christentum 
überhaupt für irrig und für ein Unglück hält (…); ferner: wer keinen Sinn für 
das Retardierende hat oder auch: wem es pressiert (mit einer Lage, da Einer Alles 
darf, ein Anderer aber auch, und logischer Weise dann der Frechste am Meisten) 
mit der unbedingten Ausbildung der Philosophie, mit dem eiligen Sieg der 
Naturwissenschaften, mit unbedingtem Verkehr der fernsten und nächsten 
Völker, mit der industriellen Ausbeutung der Welt, schon von der Erdoberfläche 
an. Endlich rechne man dazu alle Leute der nivellierenden Gleichheit«, 
J. Burckhardt, Historische Fragmente [1884/1929], S. 252.

112 E. Bernheim, Über den Charakter Ottos von Freising [1885], ders., Politische 
Begriffe des Mittelalters [1896/1897]; dazu M. Ogrin, Ernst Bernheim [2012], 
S. 221–224.

113 E. Bernheim, Lehrbuch der Historischen Methode [1889], S. 456.
114 K. Lamprecht, Deutsche Geschichte I [1891], S. 160ff., 329ff.; II [1892], 

S. 168ff.; oder III [1893], S. 204ff. Zum Mittelalter bereits früher in breiten 
Ausführungen und der ihn beschäftigenden Perspektive ders., Über Individua-
lität und Verständnis für dieselbe im deutschen Mittelalter [1878], und vgl. auch 
ders., Das Deutsche Geistesleben unter den Ottonen [1892].

2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediävistik 35

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


der nun erscheinendenVersuche. Häufig bauten sie auf Burckhardt auf, wie etwa 

Georg Steinhausen, der bereits 1893 die Frage nach dem Menschen-Typus im 

Mittelalter stellte und ausdrücklich die durchschnittlichen Menschen dieser Zeit 

beschreiben wollte, dabei in emsigen Schilderungen entbrannte.115 Vielfach war 

auch eine eigentlich wissenschaftliche Geschichtsschreibung von vornherein 

nicht angestrebt.116 Erste Schritte in Richtung einer stärker verwissenschaftlich-

ten Geistesgeschichte, auch des Mittelalters, suchte seit der Jahrhundertwende 

Walter Goetz, allerdings wies er zunächst noch eine stark traditionelle, zudem 

stark auf die Renaissance ausgerichtete Haltung auf.117 Die meisten »neuer 

methodischer Maßstäbe«, lägen künftig »auf dem Gebiet der Geistesgeschichte«, 

befand jedoch auch er im Jahr 1910118 – zu einem Zeitpunkt, der ebenfalls wie 

ein Schlüsselmoment für die neue geistesgeschichtliche Literaturwissenschaft in der 

philologischen Germanistik wirkt.119 Zum Mittelalter blieb man dagegen 

115 Unter dem Bann der Kirche sei Blindheit und Naivität in dieser Zeit allge-
genwärtig gewesen, und beim mittelalterlichen »schiefen Denken oder Garnicht-
denken mußte auch die Denkfähigkeit überhaupt erlahmen«, G. Steinhausen,
Der mittelalterliche Mensch [1893], S. 24 f. Allerorten seien Schranken, Zwänge 
dominant gewesen, welche den mittelalterlichen Menschen letztlich barbarisch 
machten, gezeichnet von allgemeiner Gefühllosigkeit: eine rückständige, pro-
vinzielle Kreatur, der kirchlichen Willkür unterjocht (S. 34, 37, 43). Burckhardts 
vermeintliches Verdikt wirkte noch lange, bis weit in die 1920er Jahre hinein 
nach.

116 Blumig ausgeschmückt und in eher halbwissenschaftlichem Duktus ders., Der 
Wandel des deutschen Gefühlslebens [1895]. Ohnehin populär, nicht im kon-
zeptionellen Sinne kulturgeschichtlich ausgerichtet waren Bildungsbücher wie 
P. Herre, Deutsche Kultur des Mittelalters [1912] (dazu S. Haas, Historische 
Kulturforschung [1994], S. 171ff., 202). Eine Art Sonderrolle nahm dabei die 
Darstellung von H. v. Eicken, Geschichte und System der mittelalterlichen 
Weltanschauung [1887, 2. Aufl. noch 1913], ein; über deren Qualität die unter-
haltsame Polemik bei O. Lorenz, Die Geschichtswissenschaft in Hauptrichtun-
gen und Aufgaben [1891], S. 146–164, auch J. Spörl, Das mittelalterliche 
Geschichtsdenken [1933], S. 291.

117 Vgl. W. Goetz, Zur Geschichte des literarisches Porträts [1904], ders., Mittel-
alter und Renaissance [1907], oder ders., König Robert von Neapel [1910]; über 
ihn S. Haas, Historische Kulturforschung [1994], S. 189, 233ff., autobiogra-
phisch W. Goetz, Walter Goetz [1925], S. 159 f.

118 Ders., Geschichte und Kulturgeschichte [1910], S. 15.
119 Siehe R. Unger, Hamann und die Aufklärung [1911], insb. S. 6–11, oder von der 

Lebensphilosophie befeuert F. Gundolf, Shakespeare und der deutsche Geist 
[1911], für den Begriffe wie »der belebende Gesamtgeist« oder »Entgeistungs-
prozess« seine eigene »sinnbildliche Deutung« ausmalten, denn: »Darstellung, 
nicht bloß Erkenntnis liegt uns ob« (zit. S. 6, VII); dazu K. Weimar, Das Muster 
geistesgeschichtlicher Darstellung [1993]. Zum Erfolg der Geisteshistorie inner-
halb der Literaturgeschichtsschreibung bereits R. Unger, Literaturgeschichte 

36 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


unverändert auf mehr oder minder zusammenhängende Spekulationen über 

ideengeschichtliche Ursachen verwiesen. Das offenbarte sich vor 1914 ebenso im 

Rahmen der verfassungsgeschichtlichen Mediävistik, als einige der jüngeren 

Stimmen die mittelalterliche Thronfolge thematisierten, den dort wirksamen 

Ideen nachspürten und in den unmittelbaren Entstehungsjahren von Fritz Kerns 

Schriften die etablierten Gelehrten erschreckten. Hier wurden Darstellungen 

von quellenabgehoben-geistesgeschichtlichem Einschlag gegeben, die sich in 

Spekulationen über inneres Geschehen, insb. historischer Königsgestalten, ergos-

sen und in essayistischem Dilettantismus zu versinken schienen.120 Ihnen 

gegenüber rückte Kern schon von seinem Ansatz her viel stärker in dieTradition 

des späten Jacob Burckhardt und nahm dessen typologisierende Schilderung zur 

mittelalterlichen Geisteshaltung und ihrer allgegenwärtigen christlichen Grund-

lage auf.121 Zugleich stellte er sich den gerade diskutierten Mittelalter-Bildern 

aus dem Umfeld der protestantischen Religionsgeschichte an die Seite, insbe-

sondere den Thesen von Ernst Troeltsch über die große Einheitskultur des 

Mittelalters. Dieser hatte ebenfalls für die Einführung »eines solchen religions-

geschichtlichen Verständnisses« geworben, »das über die bloße Rechts-, Ver-

fassungs- und Dogmengeschichte hinausführt« und eine tragfähige Gesamter-

klärung erlaube,122 wenngleich er den Mittelalter-Begriff dabei strikt und mit 

Bedacht auf die Geschichte Europas einschränken wollte.123 Und nicht von 

und Geistesgeschichte [1926], und darüber W. Müller-Seidel, Literaturwissen-
schaft als Geistesgeschichte [1993], S. 133–140.

120 Oben S. 17 Fn. 35. Die hier erkennbare Neigung »zu einseitig spiritualistischer 
Betrachtung verfassungsgeschichtlicher Vorgänge, die nicht unbedenklich ist«, 
stieß auf entgeistertes Kopfschütteln, vgl. F. Keutgen, Der deutsche Staat des 
Mittelalters [1918], S. 6 f.

121 1905, noch zu Kerns Studienzeit, erschienen postum dessen Weltgeschichtliche 
Betrachtungen, die für Aufsehen sorgten (näher unten S. 56).

122 E. Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen [1912]; 
und ders., Augustin, die christliche Antike und das Mittelalter [1915], S.VI. 
Gegen Troeltschs These von der Einheitlichkeit der mittelalterlichen Kultur 
wandte sich Max Weber, und es entspann sich hierüber ein Gespräch, an dessen 
Ende Troeltsch von seiner früheren Position abrückte (ders., Der Historismus 
und seine Probleme [1922], S. 767, und s. bei O. G. Oexle, ›Staat‹ – ›Kultur‹ – 
›Volk‹ [2005], S. 82) – wozu Fritz Kern sicher nicht bereit gewesen wäre.

123 Auch diese für Troeltsch bezeichnende Begrenzung, da es »für uns nur eine 
Weltgeschichte des Europäertums«, keine Universalgeschichte insgesamt geben 
könne, ließ Kern bald hinter sich (E. Troeltsch, Der Historismus und seine 
Probleme [1922], S. 708, ebd.: es sei »völlig unmöglich« und überhoben, die 
unzähligen, »auf sehr verschiedenen Entwicklungshöhen befindlichen« weltge-
schichtlichen Kulturkreise geistig zu durchdringen; dazu bereits O. Hintze,
Troeltsch und die Probleme des Historismus [1927], S. 370; und bei 
O. G. Oexle, Sozialgeschichte – Begriffsgeschichte – Wissenschaftsgeschichte 

2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediävistik 37

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


ungefähr ist mit Johan Huizingas Herbst des Mittelalters noch eine andere, 

nachmals ebenfalls berühmte geisteshistorische Schrift in denselben Jahren 

entstanden wie Gottesgnadentum und Widerstandsrecht, konnte freilich nur lang-

sam auf Akzeptanz stoßen. Auch Huizinga versuchte, den Geist einer Epoche 

nachzuvollziehen und zu zeichnen, doch war seine Darstellung stärker als Kerns 

Studie anthropologisch, sprach- und kunstgeschichtlich ausgerichtet und ver-

suchte vor allem, ein facettenreiches Bild des spätmittelalterlichen Lebens zu 

geben. Seit etwa 1907 arbeitete er an seinem bekannten Werk, das erst nach 

Ende des Weltkriegs erschien und seit seiner Übersetzung 1924 auch in 

Deutschland zunehmend Echo fand.124 Anders als er oder auch Troeltsch 

schrieb Fritz Kern hingegen mitten in die zünftige, verfassungshistorische 

Mediävistik hinein. Eben dadurch wurde er zu ihrem wichtigsten Erneuerer: 

Er riß ihr einen Vorhang auf, denn seine Darstellung stand nicht allein auf der 

damaligen »Höhe leidenschaftsloser ideen- und institutionengeschichtlicher 

Betrachtung«,125 sie griff auch auf eine europäisch-vergleichende Geistesge-

schichte der Institutionen aus und setzte sich schon im Niveau der Durch-

arbeitung weit von den bisherigen, und vielen folgenden, Geistesgeschichten des 

Mittelalters ab.

Daß ihr zunächst so gut wie kein Widerspruch entgegengestellt wurde, nimmt 

nicht wunder. Am wenigsten überraschend war sicher schon damals das Echo 

aus den Reihen kulturgeschichtlich engagierter Gelehrter wie Ernst Bernheim, 

der sich kurz später an Kerns »in scharfsinnig analysierender Darlegung« gege-

bene Skizze zum mittelalterlichen Denken anlehnte.126 Entscheidender wurden 

[1984], S. 329). Sie wurde beispielgebend für eine Reihe wichtiger Geschichts-
entwürfe nach 1920, etwa für Hans Freyer, Otto Brunner u. a. (E. Schulin, 
Traditionskritik [1979], S. 186 f., auch unten S. 109 Fn. 112 m. N.).

124 J. Huizinga, Herfsttij der Middeleeuwen [1919], eine intensive Aufnahme war 
etwa R. Stadelmann, Vom Geist des ausgehenden Mittelalters [1929]. Die Suche 
nach einer Erweiterung des Methodenspektrums für die Mediävistik trieb 
Huizinga ebenso wie Kern und andere voran, beider Aufbrüche wiesen aller-
dings in sehr verschiedene Richtungen, vgl. bei C. Strupp, Johan Huizinga 
[2000], S. 134–149 (Huizingas Distanz zu den Annales ebd. S. 146 f.). Zur 
internationalen Dimension der geisteshistorischen Strömung siehe zudem 
E. Schulin, Traditionskritik [1979], S. 144–162.

125 U. Stutz, Besprechung Kern [1916], S. 562.
126 E. Bernheim, Mittelalterliche Zeitanschauungen [1918], S. 112, 120 f., 178ff., 

über Bernheims langsame Wendung seitdem M. Ogrin, Ernst Bernheim [2012], 
S. 225–231; Kerns Leitgedanken fehlen dagegen in den zeitgleich erschienenen, 
weitgehend plaudernden Darlegungen Wilhelm Wundts zu den frühen Rechts-
ideen (W. Wundt, Völkerpsychologie IX [1918], S. 368–467).

38 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


allerdings jene Reaktionen der mediävistischen Fachwissenschaft, die von 

seinem umgehenden, geradezu flächendeckenden Erfolg zeugen. Die kritischste 

und zugleich pointierteste Reaktion auf Kerns Ansatz blieb dabei die Rezension 

eines ausländischen Mediävisten: Für Marc Bloch stand dessen Schritt hin auf 

eine europäisch vergleichende Geschichtsschreibung ganz im Vordergrund, aber 

er stellte ebenfalls deutlicher als alle anderen die Defizite der Darstellung heraus. 

Das betrifft gerade Kerns schwaches Interesse an der Wirklichkeit des Mittel-

alters, ohne die für Bloch auch eine Ideengeschichte nicht zu schreiben war: 

»C’est ce qu’on cherche en vain chez M Kern. Trop souvent, dans son livre, la 

France, l’Allemagne, l’Angleterre, apparaissent comme des cadres vides où se 

jouent les idées«, was Bloch auf dessen Verfangenheit in den tradierten Mustern 

der deutschen Verfassungshistoriographie zurückführte: »A vrai dire, si M. Kern 

témoigne d’un médiocre intérêt pour l’étude des conditions politiques et 

sociales propres aux différents États médiévaux, c’est qu’il est surtout préoccupé 

de questions d’origine«, und dies rufe eine kontraproduktive Einfärbung der 

Studie hervor: »cette complaisance excessive pour les problèmes d’origine se 

rattache aux inspirations, plus ou moins conscientes, d’un patriotisme mal 

compris«.127 Aus Sicht des deutschen Fachpublikums hingegen war dies kaum 

erheblich: Durch die wissenschaftlichen Veröffentlichungen der kommenden 

Jahre zieht sich ein Strom der Zustimmung. Für den jungen Percy Ernst 

Schramm stellte das Werk ein methodisches Vorbild wirklich tiefreichender 

Mediävistik dar,128 die wohl intensivste Aufnahme fand es später bei Gerd 

Tellenbach,129 während der exponierteste Bezug auf Kerns Lehre von der 

mittelalterlichen Rechtsanschauung kurz darauf Otto Brunner gelang;130

zudem erhielt das Werk Übersetzungen ins Englische und Spanische.131

127 M. Bloch, Compte-rendu Kern [1921], S. 252 f., in Anspielung auf Montes-
quieu: »On disait jadis que les libertés de l’Europe moderne étaient sorties des 
›forêts de la Germanie‹. M. Kern ne le dit plus; mais il ne peut se résigner à ne 
plus le croire: tant les vieux mirages ont encore d’empire sur les plus probes 
esprits. Quand donc, d’un accord unanime, se décidera-t-on à étudier le moyen 
âge comme il mérite de l’être: en lui-même?«

128 Percy Ernst Schramm an Fitz Saxl, undat. Brief (Mai 1923); dazu D. Thimme,
Percy Ernst Schramm [2006], S. 170 Fn. 102 m. N.

129 Für G. Tellenbach, Libertas [1936], dessen Werk umgehend selbst zum Klas-
siker avancierte, war Kerns Opus von 1914 eine der tragenden Referenzen und 
Inspirationsquellen, und er setzte dessen Anregungen am intensivsten in neue 
Fragen um (s. nur S. 14–32 u. ö.).

130 O. Brunner, Land und Herrschaft [1939], S. 158–171, näher unten S. 107.
131 F. Kern, Kingship and Law in the Middle Ages [1939], das die umfangreichen 

Anhänge und zahleichen Nachweise des Werks mit dem praktischen Vermerk 
ausspart, Kern habe ohnehin die älteren Autoren ersetzt. Stattdessen wurde eine 

2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediävistik 39

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9


Bestimmt aber hatte das Kernsche Programm einer nachwachsenden Historiker-

generation nicht bedurft, um Erfolg zu ernten. Schließlich war es das Signum 

der geistesgeschichtlichen Strömung im ausgehenden Kaiserreich gewesen, 

gegen die etablierte Zunft keine Frontlinie zu ziehen, sondern für diese eine 

Ergänzung zu suchen.132 Sogar der aggressivste Apologet einer Geschichte 

rechtlich verfaßter Staatsinstitutionen des Mittelalters, Georg von Below, hielt 

Gottesgnadentum und Widerstandsrecht denn auch für »die wertvollste Bereiche-

rung der verfassungsgeschichtlichen Literatur aus dem letzten Jahrzehnt«.133

Und besonders freimütig legte Ulrich Stutz auseinander, was an Kerns Opus es 

ihm so angetan hatte: »Ich habe das Buch nicht ohne Bedenken zur Hand 

genommen. Nirgends nämlich können ideengeschichtliche Untersuchungen 

mehr Unheil stiften als bei dem grob sinnlichen, massiven und vorwiegend 

unbewußt dahintreibendem Mittelalter. Angenehm enttäuscht und voll befrie-

digt lege ich die Studie aus der Hand«.134

Übersetzung von Recht und Verfassung im Mittelalter angefügt, der mittlerweile 
zum Leitaufsatz geworden war. Die englische, noch 2005 nachgedruckte Fassung 
erlebte nicht weniger Neuauflagen als das deutsche Original und entwickelte 
sich zum Klassiker der englischsprachigen Mediävistik, ganz im Gegensatz zu 
Otto Brunners Land und Herrschaft(vgl. bei H. Kaminsky / J. Van Horn Melton,
Translator’s Introduction [1992], S. xiii; P. Geary, Wissenschaft von gestern 
[2005], S. 382 Fn. 6). In Spanien erschien nach 1945 die Übersetzung F. Kern,
Derechos del rey y derechos del pueblo [1955], über ihre Wirkung im spanisch-
sprachigen Raum F. Martínez Martínez, A modo de introducción [2013], 
S. 33–35.

132 E. Schulin, Traditionskritik [1979], S. 148 f.; S. Haas, Historische Kulturfor-
schung [1994], S. 277; in der Person Kerns wird dies besonders gut illustriert.

133 G. v. Below, Staat des Mittelalters [1925], S. XX; auch bei dems., Die deutsche 
Geschichtsschreibung [1924], S. 74: »was für Gedanken unsere Altvorderen von 
Staat und Recht gehabt haben, das ist eine gewaltige kulturgeschichtliche Frage«. 
Die frappierend zahme Reaktion des späten Georg von Below auf seinen Schüler 
Kern, eine Aufweichung der früher strikt verfochtenen Positionen, ist wenig 
bekannt (etwa E. Grothe, Zwischen Geschichte und Recht [2005], S. 83), sie 
zeigt die damalige Macht der geistesgeschichtlichen Methode. Zu einer grund-
sätzlich neuen Sicht konnte Below sich in seinen letzten Jahren indessen nicht 
bewegen (s. H. Cymorek, Georg von Below [1998], S. 134 f., 302ff.). Ähnlich 
günstig zu Kern F. Keutgen, Der deutsche Staat des Mittelalters [1918], S. 7.

134 Von »gesuchter, essayistischer historischer Geistreichelei hält sich Kerns Arbeit 
ebenso glücklich frei wie von übereleganter juristischer Konstruktion und 
Pressung. Das Buch ist wohltuend substantiell«, lobte U. Stutz, Besprechung 
Kern [1916], S. 560 f.

40 I. Europäische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

	1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft
	2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediävistik

