Europiische Verfassungsgeschichte
als Ideengeschichte

Nahm der spitere Aufsatz Gber Recht und Verfassung im Mittelalter fir die
deutschsprachige Rechtsgeschichtswissenschaft eine Jahrzehnte wirksame
Schlusselstellung ein, so gilt in der mediévistischen Verfassungshistorie ein
Gleiches fiir Gottesgnadentum und Widerstandsrecht im friiheren Mittelalter." Nicht
im herkdmmlichen Sinne war dieses Werk angelegt, sondern auf Giberraschende
Weise ideengeschichtlich ausgerichtet, und es leistete eine folgenreiche Offnung
der herrschenden Wissenschaft vom Mittelalter hin zu neuartigen, zunichst
noch vagen Vorstellungen. »Der entscheidende neue Impuls« hierzu ging in der
Tat von dieser Studie aus.> Obgleich es dem friihen 20. Jahrhundert an Neuauf-
brichen der Verfassungshistoriographie nicht ermangelt hat, ist es doch nicht
Ubertrieben, sie angesichts ihrer bis heute andauernden kategorialen Kraft in
Deutschland mit Otto Brunners Grundschrift zu Land und Herrschaft zu ver-
gleichen.” Kern wurde hierdurch »probably the most influential of modern
commentators on medieval political thought«,* denn er beschrieb anstelle des
vielbehandelten Staatsrechts des Mittelalters etwas Neuartiges: eine diesem
zugrundeliegende gesstige Verfassung in ihren historisch formgebenden Struktu-
ren, und er verfaffte damit eine Art Aufgabenprogramm fir die spitere
Forschung tiber transpersonale Herrschaftsvorstellungen im Mittelalter. Nach-
folgend werden zunichst die hauptsichlichen Charakteristika und Leitbegriffe
dieses Werkes beispielhaft herausgegriften (1.). Im Anschluf§ daran soll es darum
gehen, auch die methodolgische Konzeption selbst, die Kern mit ihm verfolgte,
naher einzuordnen (2.), um die spezifische Aufstellung seiner ideengeschicht-
lichen Verfassungshistorie sichtbar werden zu lassen.

1 F. Kern, GuW [1914] (im Folgenden allein zitiert nach der Neuaufl. Darmstadt
1954).

2 So J. Hannig, Consensus Fidelium [1982], S.20; s. ebenfalls F. Graus, Ver-
fassungsgeschichte des Mittelalters [1986], S. 232f.

3 T. REUTER, Unruhestiftung, Fehde, Rebellion, Widerstand [1991], S. 299 £; DEgs.,
Medieval politics and modern mentalities [2006], S. 358.

4 J. L. Nerson, Kingship and Empire [1988], S. 214. AufSer J. Hannig, Consensus
Fidelium [1982], S.19-23, liegt eine tiefer gehende Einordnung zu Kerns
mediavistischer Hauptschrift nicht vor.

I. Europiische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

1.  Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft

Schon die Aufbereitung der Fragestellung und die Darstellung seines Panoramas
war ein Geniestreich, nimlich die glinzende Synthese von umfangreicher,
quellennaher Materialbeherrschung und herkémmlichen mediavistischen The-
sen einerseits mit dem weittragenden Neuansatz andererseits. Kern gelang eine
eindrucksvoll stimmige Beschreibung zur Entwicklungsgeschichte der Monar-
chie, deren methodische Sprengkraft durch seine grofse Materialnihe immer
wieder verdeckt wurde — das Buch ist eine Meistererzdhlung der Verfassungsge-
schichte. Die Exposition kreist um zwei tber Jahrhunderte wirksame, entge-
gengesetzte Strange des politischen Denkens, um die Lehre vom Gottesgnaden-
tum hier und die Idee des Widerstandrechtes dort, welchen beiden, so Kern,
schon seit Anbeginn der europdischen Geschichte eine je eigene Neigung zur
Radikalisierung innewohnte. Erst sukzessive aber habe sich diese realisiert: als
das Herrschaftsbild des Absolutismus auf der einen und als die Lehre von der
unbeschrinkten Volksherrschaft auf der anderen Seite. Kerns Entfaltung dieses
Geschehens bis zum Ausgang des Mittelalters verrit nicht nur das stupende
Ausbildungsniveau seiner Epoche, das, im Bund mit seiner Intuition und
Sprachgewalt, einen jungen Nachwuchshistoriker schon sein Klassikerwerk
verfassen lief§, »ein Werk von ebenso umfassender Gelehrsamkeit wie fein-
sinnigen Beobachtungen«.®> Sondern er niherte sich dem Thema auch nicht
allein auf einem nationalen, vielmehr europaweit angelegten Spektrum. Damit
entsprach er der im spaten Kaiserreich vordringenden, neuen komparatistischen
Medidvistik; und dies riihrte sicher wesentlich von der Gewifheit her, angesichts
der germanischen Grundlagen der europiischen Geschichte auch eine hinrei-
chende Basis fiir den iibernationalen Vergleich zu haben.® Doch innerhalb dieses
Stroms ging er dem vergleichenden Ansatz in einer bemerkenswerten Weise
nach. Denn Kern schrieb seine Verfassungsgeschichte nach den Modi der
Begriindung von Herrschaft aus und setzte damit einen Impuls fort, den vor ihm
besonders Otto Gierke gegeben hatte. In der Tat 146t sich Kerns Buch auch als
eine Variation auf Gierkes Dichotomie von Herrschaft und Genossenschaft lesen
und ist in seiner groSen Wirkung vielleicht dadurch besser zu verstehen. Auch er
verfolgt die strukturelle Verschrinkung zweier Grundprinzipien als historische
Ideenkrafte durch die verschiedenen Epochen ihrer Verwirklichung hindurch -

S G. v. BeLow, Besprechung Wolzendorff [1918], S. 219.

6 R. ScHIEFFER, Weltgeltung und nationale Verfithrung [2005], S. 52; ein Vorbild
hatte dies in schon linger vergleichend verfahrenen Arbeiten der germanisti-
schen Rechtshistoriographie (J. LieBrecHT, Brunners Wissenschaft [2014],
S.122-129).

10 I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

1P 216.73.216:36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urhebemachtlich geschiftzter Inhalt. Ohne gesonderta
i Inhalts i it, fiir oder in Ki-Sy: y t



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

mit deren Synthese in der konstitutionellen Monarchie: Dieses Hegelsche Motiv
brachte er nach Gierke zu einem neuen groffen Geschichtsbild von Herrschaft
und ihrer mittelalterlichen Legitimationsgrundlagen. Dabei fuffte die Art und
Weise, wie seine Schilderungen zur gleichsam inneren Steuerung der europi-
ischen Monarchien disparate und vielschichtige Phinomene in ein schlissiges
Wirkungsverhaltnis zueinander bringen, auf der neuartig-selbstbewufSten geis-
teshistorischen Erklirungsweise.” Zwar liegt heute der apologetische Grundzug
schnell auf der Hand, mit dem seine Darstellung am Ende in der konstitutio-
nellen Monarchie seiner Gegenwart aufgeht, welche den glicklichen Ausgleich
beider radikalisierter Prinzipien, gar die »Ruckkehr zu frihmittelalterlichen
Grundsitzen in verjiingten Gestaltungen« bedeute.® Das Besondere ist aber
weniger dies noch die strahlende Souverinitit, mit der Kern seinen Gedanken-
gang ausbreitete und die schon seinem kritischsten Rezensenten tiefen Eindruck
machte.” Vielmehr 1i6t sich an den zentralen Topoi dieses Buchs, die fiir die
Geschichtswissenschaft so wichtig wurden, beispielhaft erkennen, wie sich hier
eine neue Denkweise erfolgreich, nimlich langsam und unbemerkt, einnisten
konnte. Einer ganzen Riege verfassungshistoriographischer Ordnungsbegriffe
gab Fritz Kern fir die kommenden Jahrzehnte ihre Gestalt. Haufig nahm er
dabei die herrschende Meinung und das bisher Geleistete auf,'® gleichsam
darunter aber kiindigte sich das neue Kategorienfeld an. Gerade das, Ausdruck
von Kerns methodischem Gespiir, machte das Buch zu einem Ort von Auf-
briichen.

7 Seine Darstellung berithre »im Grunde die ganze abendlindische Staatenent-
wicklung, stellte er voran; es fithre die Erkenntnis dessen, was »gewesen ist, tief
hinein in die Erforschung dessen, was das Zeitalter tiber Staat und Recht gedacht
hat, und diese Gedanken sind hinwiederum notwendig zur Erklirung der
Tatsachen« (F. Kern, GuW [1914], Vorwort S. XII).

8 Ebd., S.246, womit er an die bekannten Thesen des 19.]Jahrhunderts zum
vermeintlich germanischen Konstitutionalismus anknupfte (S. 244)

9 Fir Marc Bloch sprach das »livre brillant« in seinem Niveau fir sich. »Une
intelligence trés pénétrante s’y donne carriere« (M. BLoch, Compte-rendu Kern
[1921], S. 252, 248).

10  Was einen anderen Rezensenten positiv fir ihn einnahm: Kern vermochte »in
groffem Umfange Forschungsergebnisse Anderer seinem Zwecke dienstbar zu
macheng, freute sich Ulrich Stutz, dem dieses Werk eine unvermutete Uber-
raschung bescherte (U. Stutz, Besprechung Kern [1916], S. 550, und siche unten
S. 40).

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft

1P 216.73.216:36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urhebemachtlich geschiftzter Inhalt. Ohne gesonderta
i Inhalts i it, fiir oder in Ki-Sy: y t

11


https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

12

a)  Sakralkoénigtum und Geblitsrecht

Dies 14t sich bereits am ersten seiner beiden Leitbegriffe, an seinem Konzept
vom Gottesgnadentum erkennen. Im wilhelminischen Kaiserreich wies die
Debatte um das historische Gottesgnadentum des deutschen Mittelalters eine
starke Einfirbung auf, denn sie war vom Bestreben gelenkt, den europiischen
Geltungsanspruch des gegenwartigen deutschen Kaisertums zu stiitzen. Vor
allem das sog. monarchische Prinzip diente als Hilfskonstrukt, um das Traditions-
und Legitimationsdefizit des deutschen Kaisers zu kaschieren, nachdem er sich
auf eine geschichtliche Kontinuitit seines Gottesgnadentums nicht berufen
konnte."" Fritz Kern hatte an dieser Ursprungssuche nicht minder teil als seine
Kollegen. Indessen brach er durch seine Darstellung gerade hier eine Abkehr
von den herkdmmlichen Deutungen los, indem er zum einen das historische
Ko6nigtum nicht blof in eine nationalgeschichtliche, sondern, bestirkt vom
festen deutschen Glauben an die einheitlich-germanische Grundlage Europas,
zugleich in eine europaisch vergleichende Perspektive hineinstellte. Das exuropd-
ische Gottesgnadentum schilderte Kern, zum anderen, von seinem Beginn her
und als ein archaisches Sakralkonigtum, womit sein Werk noch eine zweite Tiir
aufstief: Riickte seit der Christianisierung das sakramentale Moment der
Salbung des Herrschers in den Vordergrund, indem der Monarch als Stellver-
treter Gottes auf Erden legitimiert und verpflichtet wurde,* so war der Keim des
Gottesgnadentums fiir Kern doch nicht eigentlich christlicher Provenienz,
sondern ein allgemeines Strukturmerkmal vorchristlich-germanischer Herr-
schaft. Wortreich stellt er den germanischen Aberglauben an »ein geheimnis-
volles >Mana«, den »magischen Charakter« ihrer Kénige heraus und flicht dabei
vielerlei Beobachtungen zu Haarsymbolik, Wetter- und Erntezauber ein.'?
Natiirlich stand er mit seiner starken Faszination fir urspringlich-archaische
Wurzeln der germanischen Verfassungsgeschichte nicht allein. Neben anderen
hegten auch rechtshistorische Koryphien wie Karl von Amira oder Heinrich
Brunner eine solche, auf die er zurtckgreifen konnte.™ Unter anderem Brun-
ners Schiiler Hans Schreuer verfaf§te kurz vor ihm eine auf ihre Weise bemer-

11 E.-W. BOckenrORDE, Die deutsche verfassungsgeschichtliche Forschung [1961],
S. 174; H. BoLpt, Deutscher Konstitutionalismus und Kaiserreich [1992], S. 89 f.

12 FE Kern, GuW [1914], S. 46 fF.

13 Ebd., S. 16-24.

14 Vgl. etwa H. Brunner, Dt RG I [1906], S. 169 ff., 257 f., oder K. v. AMIRa,
Grundriff des germanischen Rechts [1913], S.228ff., sowie die vielfiltigen
Einzelstudien, die sich im damals vielbearbeiteten Schnittpunkt von germani-
scher Rechts- und Religionsgeschichte aufhielten und zum Ausgangspunke fiir
die Germanenforschungen der Zwischenkriegsjahre wurden.

I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

1P 216.73.216:36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urhebemachtlich geschiftzter Inhalt. Ohne gesonderta
i Inhalts i it, fiir oder in Ki-Sy: y t



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

kenswerte Darstellung des germanischen Sakralrechts, auf die Kern sich bezie-
hen konnte: Das Wilde und Schlichte wird hier mit erstauntem Munkeln und
geziigelter Ehrfurcht berichtet; daf§ die Germanen die eigenen Vorfahren gewe-
sen seien, bleibt spirbar, trotz des Siegeszuges der industrialisierten Welt und
durch alle zwischen sich und ihnen aufgestauten Berge wissenschaftlicher
Literatur hindurch.' Durch seine Neigung, frithgermanische Herrschaftsver-
haltnisse in ein kulturhistorisches Licht zu stellen, wahlte Kern sich jedoch einen
besonderen Fokus, aus dem langfristig mehr als eine Bebilderung fiir germani-
sche Staatsrechtsinstitute hervorging. Gerade darin steht seine Studie fiir eine
Wende in der Mediavistik — genau besechen wirkt sie von heute aus wie der
Angelpunkt, an dem eine neue verfassungshistoriographische Begrifflichkeit an
Fahrt noch nicht gewonnen hatte, doch die kunftige Verflichtigung der Idee
vom germanischen Staatsrecht bereits eingeliutet wurde.'® Wenig spiter nur
setzten sich die magisch-sakralen Deutungen germanischen Herrschaflszaubers
und die These vom urtimlich-germanischen Konigsheil durch und wurden zu
einem Passepartout der Verfassungsgeschichte.'”

Thre Offenheit nach den folgenden volkischen Radikalisierungen hin war indes
nur ein Aspekt dieser Konzeption. Denn in ihr verbarg sich ebenfalls eine
Umwendung zu anthropologischem Denken, die gerade bei Fritz Kern mehr-
fach hervortritt. Von hier aus hatte er das Sakralkonigtum als urspriinglich

15 H. ScHrREUER, Altgermanisches Sakralrecht [1913], beschrinkt sich nolens vo-
lens, trotz breiter Darlegungen, auf auffallend sparsame rechtshistorische Fest-
stellungen (wie etwa: die germanischen Gottheiten seien »juristische
Personlichkeiten« gewesen, S. 403), seine Ausfihrungen enthalten jedoch auch
im Sinne der Kernschen Fragestellung kaum Aussagen.

16  Die erste umfassende Neukonzeption einer mediavistischen Verfassungsgeschich-
te ohne Staatsrecht stammte in Deutschland bekanntlich von O. BRUNNER, Land
und Herrschaft [1939], der untibersehbar Fritz Kern verpflichtet war, siche unten
S. 107-110.

17 Dies noch nicht bei Kern; vgl. aber W. GronsecH, Kultur und Religion der
Germanen [1909/1937]; s. auch W. Staerk, Dei Gratia [1929], u.a.; unter der
NS-Herrschaft griffen sie in weiter gehende, irrationale Wurzelbeschworungen
aus, siche O. HOFLER, Das germanische Kontinuititsproblem [1937], und
K. Hauck, Gebliitsheiligkeit [1950]. Die Thesen wurden lange, auch ihrer
ideologischen Aufladung entkleidet, vertreten, so noch bei W. Kienast, Germa-
nische Treue und Kénigsheil [1978], S. 282-292, sind insgesamt jedoch fraglich
und schwach belegt (zur friheren Diskussion ebd., S. 278-281; sowie K. v. SEE,
Kontinuitdtstheorie und Sakraltheorie [1972], S.19 ff, 30ff; J. EnLErs, Der
wundertitige Konig [2000], S. 4; E-R. ERkens, Herrschersakralitit im Mittelalter
[2006]; speziell zu Hofler E. Gajex, Germanenkunde und Nationalsozialismus
[2005], S. 333-339).

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti

13


https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

14

ethnologischen Terminus aufereuropdischer Herrschaftsformen, den er bei
Frazer vorfand, in die Verfassungsgeschichte der Germanen transferiert: Der
schottische Altphilologe James Frazer gelangte zu internationaler Berithmtheit
durch seine groffe mythen- und religionsgeschichtliche Studie zum archaischen
Denken, die er anhand des romischen Dianakultus von Nemi einleitete. Hiervon
ausgehend schilderte er ein primitives, in Zaubervorstellungen begriindetes
Sakralkonigtum, in welchem jeweils der herrschende Priesterkonig mit dem
Abschlagen eines geweihten Zweiges und anschliefendem Regizid durch den
nachfolgenden Konig abgelst wurde. Diese Kultpraxis bot ihm eine Tir zum
sakralen Denken der sog. Primitiven; eine solche vermutete er sowohl in vielen
historischen Beispielen als auch in afrikanischen Regizid-Briauchen, fir welche
er sich lebhaft interessierte.'® Frazers grofes Kulturbild mufte fiir sich schon
Kern stark beeindruckt haben." Dessen Ausfithrungen zur wundertitigen
Heilkraft des englischen Konigs standen ihm jedenfalls vor Augen, als er iber
den noch im Mittelalter lebendigen Aberglauben an die Skrofel heilende Macht
der Bertthrung durch eine kénigliche Hand berichtete. Nicht ein eigenes Kapitel
oder eine seiner umfassenden Anmerkungen, nur zwei Seiten am Rande
widmete er diesem Phinomen,?® aber sie werfen ein Licht auf die Pionier-
Dynamik, die seine Studie vorantrieb. Eine eingehende Bearbeitung erhielt das
Thema bekanntlich erst durch eine Grundschrift der Annales, Marc Blochs grofle

18  Dieser Transfer hielt Gber Jahrzehnte an; unter den spiteren Arbeiten, die dies
fortfihrten, s. K. Hauck, Lebensnormen und Kulturmythen [1955], oder
O. HOFLER, Sakralcharakter des germanischen Konigtums [1956]; eine heutige
und andere Sicht bei J. EHLERs, Grundlagen der europdischen Monarchie [2000/
2001], S. 70-80.

19 J.G. Frazer, The golden Bough [1890], war offenbar inspiriert durch ein in der
Londoner National Gallery hiangendes, ebenso betiteltes Gemilde von Turner.
Selbst unbelastet von jeglicher Feldforschung, wurde Frazer durch seine ethno-
logischen Darstellungen nicht nur im akademischen, auch im literarischen
Milieu des frithen 20. Jahrhunderts berihmt. Heaven forbid!, soll er freilich auf
die Frage gerufen haben, ob er die Eingeborenen seines Interesses je getroffen
habe (vgl. R. FrRaSER, The face beneath the text [1990], S. 2, 4: »a highly strung,
intensely shy Cambridge Fellow who in real life ventured outside the Great
Court of Trinity with extreme reluctance (...) devoting most of his life and the
best of his mental energies to a rule of kingly succession won by blood and
through blood and so rampant that not even the Emperor Caligula could stop
it zur literarischen Wirkung Frazers im selben Band). Auf die Kritiken an
seinem >Goldenen Zweig< hin tberarbeitete er die Studie wiederholt und
verfafte Uberdies J.G. Frazer, Lectures on the Early History of Kingship
[1905], auf die sich Fritz Kern in seiner Studie mehrfach bezieht; dartiber hinaus
wird Frazers allgemeines Kulturstufenbild auf Kern starken Eindruck ausgetibt
haben.

20 F. Kern, GuW [1914], S. 103-105.

I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

Untersuchung tiber die wundertatigen Konige von 1924: Hier versuchte Bloch,
die dieser Erscheinung zugrunde liegenden kollektiven Vorstellungen sowie
Bedeutung und Wirkung der Herrscherweihe zu erschlieffen, vermutete unter
der Schicht der christlichen Salbung gleichfalls eine archaische Vorstellungs-
ebene, in der noch die Institutionen einer germanischen Welt fortlebten.>'
Auch Bloch bezog sich an zentraler Stelle auf Frazer,”* er ging vor allem der
sozialanthropologischen Dimension von herrscherlichen Symbolen und Gesten
in Mittelalter und Neuzeit nach; eine Neugier, die in der damaligen, gleichfalls
an Symbolik und Volksglauben interessierten deutschen Mediavistik nur
bedingt geteilt wurde.* Ein Beispiel und eine offensichtliche Anregung hinge-
gen fand Bloch in Fritz Kerns Passagen tber Wunderheilung, zu heidnischem
Konigsrecht, kirchlicher Herrscherweihe und tiber beider Zusammenfallen »fiir
das Empfinden der Menge«.** Ohne Zweifel waren sie weniger von einem
soziologischen Zugang her erschlossen als die Schrift Marc Blochs, auch ent-
hielten sie, fiir Kerns Anliegen typisch, eine deutlich luftigere Schilderung
geistesgeschichtlicher Traditionen,” doch Kerns Vorreiterrolle fiir Bloch ist
uniibersehbar.?® 1921 widmete Bloch dem Kernschen Werk eine eingehende
und scharfsichtige Besprechung, um es, zum Kriegsbeginn ungiinstig erschie-
nen, dem franzosischen Publikum bekanntzumachen, und betonte die Bedeu-
tung, die es noch fiir seine eigenen Ausfiihrungen einnehmen sollte.”” Im

21 Vgl. M. Brocs, Die wundertitigen Konige [1924/1998], S. 90-110.

22 J. Goopy, Marc Bloch and Social Anthropology [1990], S. 317; wobei ihm Frazer
als zu unkritisch erschien (s. M. BLoch, Die wundertitigen Konige [1924/1998],
S.70).

23 Prominent ist insb. Schramms Aufnahme der Studie Blochs, in der dieser sich
ganz auf germanische Herkunft und Sippen- und Konigsheil stiitzte, die Gbrigen
Aspeke dagegen vernachlissigte, s. P. E. ScaramM, KOnig von Frankreich [1939],
Bd. I, S. 151-155. Zeittypisch die haferfillte Bemerkung Robert Holtzmanns in
der ZRG, der in seiner Rezension zu Blochs Arbeit unter Verweis auf Kerns
Ausdebnungspolitik wufSte: »Dafl mit der Heilkraft der Konige dann Frankreich in
den Vordergrund trat, das hingt ohne Zweifel mit den ausschweifenden Beru-
fungs- und Zukunftsanspriicchen der Franzosen zusammen, die im 10. Jahr-
hundert nicht geringer waren als in den spiteren Zeiten bis herab in die
Gegenwart« (R. Horrzmann, Besprechung Bloch [1925], S. 495). Zum Kontext
S. KauDELKA, Rezeption im Zeitalter der Konfrontation [2003], S. 183-186, 196,
und D. THiMME, Percy Ernst Schramm [2006], S. 467 f.

24 F. Kern, GuW [1914], S. 105.

25  C. MArrtL, Nachwort [1998], S. 537 f.

26  K.F. WerNER, Marc Bloch und die Anfinge [1995], S.29; Werner stellt Kern
angesichts der komparatistischen Anlage seines Werks dicht neben Marc Bloch,
was die deutliche Unterschiedlichkeit beider Konzeptionen etwas einebnet.

27 »M Kern ne lui a consacré qu’une mention assez superficielle. J’espere pouvoir
prochainement présenter, sur ce sujet, un travail plus complet«, M. BrocH,

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti

15


https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

16

Kontext des Kernschen Werks selbst ist dies zwar nur von geringem Gewicht,
doch aufschlufreich fiir den dadurch mitinitiierten Verstindniswandel.*®

Seine eigene Darstellung war demgegentiiber noch unverkennbar mit den
herkdmmlichen, rechtsstaatsgeneigten Lehren verflochten, deren feste Bilder
vom germanischen Recht eines magischen Konigs- oder Sippenbeils allenfalls als
Ausschmickung bedurften. In Frage stand bei ihnen vielmehr die altgermani-
sche Rechtsnorm, nach welcher sich die Thronfolge vollzogen habe. Auch Kern
stellt deshalb das Gebliitsrecht ins Zentrum: es habe unabhingig von und vor
dem Gedanken einer Konigswahl bestanden, und mit ihm sei das Herrscherge-
schlecht insgesamt, nicht die Einzelperson — wie etwa im Falle eines subjektiven
Erbrechts — zum Thron berufen worden.? Dieses Gebliitsrecht hatte fiir ihn eine
bemerkenswert technisch-dogmatische Ausformung, obschon er auch hier seine
Vorliebe fiir »urspriinglichen Glauben und Rechtsgefiihl der germanischen
Vélker«*® durchscheinen lit. Keineswegs war es seine Erfindung,®" vielmehr
lehnte er sich an die aktuelle Rechtsgeschichtswissenschaft an. Er kennzeichnete
es gar als ein ius ad rem, womit er eine seinerzeit stark diskutierte Figur der
Rechtshistoriker aufgriff und sich offenbar dem Pladoyer fir deren genuin
germanische Herkunft anschlof.>* Daf die frithe Thronfolge urspriinglich

Compte-rendu Kern [1921], S. 249; und DERrs., Die wundertitigen Konige [1924/
1998], S. 90: er verdanke viel dem schonen Buch Kerns. Zum Zusammenhang
auch K.F. WerNER, Marc Bloch et la recherche historique allemande [1990],
S.129, und S. KaupeLka, Rezeption im Zeitalter der Konfrontation [2003],
S. 187 f; naher betrachet ist unter den wenigen sichtbaren >Einfliissen< der
deutschen Geschichtswissenschaft auf Blochs Werk die Anregung durch Kerns
Opus der wohl deutlichste, wihrend es im ibrigen zumeist bei Hypothesen
bleibt (C. MArtL, Nachwort [1998], S. 536 m.N., sowie der gerade genannte
K.F. WERNER, S. 125).

28  P.E. ScHramm, Geschichte des englischen Kénigtums [1937]; DERs., Konig von
Frankreich [1939]; oder E.H. Kantorowicz, The King’s Two Bodies [1957]; s.
auch A. Boureau/C.S. INGERFLOM, La royauté sacrée [1992]; F-R. ERKENs,
Herrschersakralitat im Mittelalter [2006].

29  F Kern, GuW [1914], S. 14f.

30  Ebd, S.22.

31 So R. ScHNEIDER, Konigswahl und Koénigserhebung [1972], S. 205, J. EHLERS,
Grundlagen der europiischen Monarchie [2000/2001], S. 71, auch E. SCHUBERT,
Konigsabsetzung im deutschen Mittelalter [2005], S. 13.

32 FE Kern, GuW [1914], S.14f. Im historischen Konstrukt eines zus ad rem
vermutete man ein werdendes Sachenrecht des Mittelalters. In der gewere-Ter-
minologie des spiten Mittelalters aufgedeckt, dehnte man seinen Ursprung
bereitwillig in altgermanische Zeiten aus und suchte damit eine eigentlich
germanischrechtliche Herkunft des modernen Anwartschaftrechts darzulegen.
Im spiteren 19. Jahrhundert wurden das ius ad rem und seine entweder

I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

einem Gebliitsrecht gefolgt sei, war dabei nicht einhellige Uberzeugung.’® Die
markantesten Thesen in diesem Sinne stammten aus Otto Gierkes Feder und
waren unmittelbar vor Kerns Studie erneut formuliert worden: In der schon
langen Debatte um die Rechtsgrundlagen der mittelalterlichen Thronfolge hob
Gierke den Gebliitsgedanken als den eigentlich tragenden Motor des Gesche-
hens heraus und stellte in der ihm eigenen Weise dem Gebliitsrecht den mit ihm
ringenden Gedanken eines Erbrechts gegeniiber.>* Seine Skizze erregte starke
Aufmerksamkeit nicht allein bei Kern. Sie war gleichsam des Altmeisters
geronnene Erkenntnis zum Thronfolgerecht, wahrend sich zugleich ein neues
und stirmisches, den arrivierten Grofen suspektes Thesengefecht zur Konigs-
wahl zu entspinnen begann.?® Diesen jiingeren Stimmen gegeniiber folgte Fritz
Kern »der herrschenden Lehre und den gesicherten Ergebnissen der neueren
rechts- und verfassungsgeschichtlichen Forschung, fiir die er gelegentlich mit
Geschick gegen neueste Entstellungen und Ubertreibungen eine Lanze
bricht«,*® denn er stand beim Gebliitsrecht noch der Anschauungswelt Gierkes
nahe: Sein Gottesgnadentum, wenn auch als germanisch-sakrales Konigtum
anthropologisch erklirt, begriindete sich in konstitutionellen Formen — an den
charismatischen Gebliitsdeutungen der Folgezeit hatte er noch keinen Anteil.”

germanistischen oder aber kanonistischen Wurzeln heftig umstritten. Zum
Forschungsstand, der Kern vor Augen stand, bei E. HEyMANN, Zur Geschichte
des jus ad rem [1911]; die modernistische und unhistorische Vorstellung in Kerns
Ausfithrungen hierzu bemangelte spater H. Mrrress, Die deutsche Kénigswahl
[1938], S. 20.

33  H.Brunner, Dt RGII[1892], S. 23 ff., z. B. stellt die Thronfolge erbrechtlich dar;
ebenfalls ohne Gebliitsrecht R. SCHRODER, Lehrbuch [1907], S. 107 ff.

34  O. GierkEg, Dt PR II [1905], S. 610. Bezeichnend insb. sein Kommentar, der am
Ende von ]J. KrUGER, Grundsitze und Anschauungen [1911], zum Abdruck
kommt (S.143f). Fiur Gierke bezeugte das Gebliitsrecht den germanischen
Ursprung seiner deutschen Monarchie — ein germanisches Gebliitsher/ brauchte
er hierfir nicht, denn das in seiner nationalgeschichtlichen Grofischau omni-
prasente Ringen entgegengesetzter Rechtsprinzipien war stets in der konstitu-
tionellen Monarchie einzuminden vorbereitet. Historisches Gewicht von
Erbfolge und Gebliitsdenken und beider Einfluf§ auf die mittelalterliche Thron-
folge sind bis heute umstritten, naher A. Worr, Die Entstehung des Kurfiirsten-
kollegs [2000]; E-R. Erkens, Kurfiirsten und Kénigswahl [2002]; oder P. Lanpau,
Konigswahl im Sachsenspiegel [2008].

35  Vgl. etwa M. KramMMER, Wahl und Einsetzung des Deutschen Konigs [19057; H.
BrocH, Die staufischen Kaiserwahlen [1911]; E. Rosenstock, Kénigshaus und
Stamme [1914].

36  U. Stutz, Besprechung Kern [1916], S. 548.

37  E Graus, Verfassungsgeschichte des Mittelalters [1986], S. 238-240.

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti

17


https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

18

b) Konsens und Widerstandsrecht

Und doch kann man bei ihm den beginnenden Aufbruch ablesen. Noch
deutlicher ist das anhand des zweiten grofen Sachkomplexes in seinem Werk
zu sehen. In ihm behandelt er nicht mehr die Begrindung und Errichtung
monarchischer Herrschaft im Mittelalter, sondern Grenzen und Strukturen
ihrer Ausiibung. Vor allem zwei Leitbegriffe etabliert Fritz Kern auf neue Weise:
die Rolle des consensus fidelium in der frithmittelalterlichen Herrschaftsgeschich-
te und die Figur des mittelalterlichen Widerstandsrechts. Heute zentrale Institu-
tionen der Verfassungshistoriographie, wurden beide recht eigentlich erst durch
ihn geformt und erstmals einer breiten Interpretation unterzogen. Unter den
vielen Darstellungen, die es im 20. Jahrhundert zum Konsens der GrofSen in der
frihmittelalterlichen Geschichte gegeben hat, ist Kerns Erschliefung dieses
Themas der klassische Problemaufriff geblieben.*® Frithere Erklirungen des
19. Jahrhunderts hatten in den consensus- und consilium-Formeln aus den
Prologen der Leges und vielen Rechtstexten der frinkischen Epoche ein
urspringliches Mitspracherecht des Volkes an der staatlichen Gesetzgebung
erblickt, das in ein nachgerade staatsorganisationsrechtliches Normengefige
der frithen Monarchie eingegliedert war.?” Kern kniipfte wieder ausdriicklich an
diese Bilder an und baute seine Schilderung von ihnen her auf. Doch begriindete
er sie im Rahmen seines eindriicklichen Konzepts nun mit der germanischen
Treuevorstellung; er erschlof damit der staatsrechtsdogmatischen Form des
Konsenses gleichsam ihren weltanschaulichen Hintergrund, der ihr einen neuen
Sinn gab. Natirlich war die Vorstellung von der germanischen Treue bestens
bekannt.* Die Theorien zum germanischen Treuerecht, im einzelnen stark

38  »Nach Kerns berithmter Anm. 280«, so noch in J. Hannig, Consensus Fidelium
[1982], S. 4-6, »ist nichts wesentlich Neues erschienen« (Fn. 15).

39  Hier spielte der consensus als eine rechtsinstitutionell verstandene Willenser-
kldrung des Volkes zu staatlichen Verfiigungen eine Rolle, er erstreckte sich auf einen
rechtlich fixierten Geschiftskreis, seine formelle Wirkung war von seinem
materiellen Gehalt zu scheiden u. dgl. mehr. Unstrittig war dabei die Herkunft
des consensus, s. bei G. Warrz, Dt VerfG I [1880], S.46f., 335; II [1882],
S.205-208; H. Brunner, Dt RG I [1906], S. 170, 178; oder R. SCHRODER,
Lehrbuch [1907], S.27f. (zum Kontext J. LieBrecHT, Brunners Wissenschaft
[2014], S. 45 Fn. 102 m. N.).

40  TIhre staatsrechtliche Bedeutung im fritheren Mittelalter stand fiir die frithere
Forschung aufler Frage, schlieflich stellte man sich die Germanen als freies,
staatstragendes Volk vor, das die subalterne Idee des Gehorsams nicht gekannt,
dagegen in selbstverantworteter und sittlich gegriindeter Treue zum Herrscher
gestanden habe (etwa G. Warrz, Dt VerfG I [1880], S. 335; III [1883], S. 314,
oder F. Kern, GuW [1914], S. 328-332).

I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

abweichend und leidenschaftlich umstritten, prigten keinesfalls nur die Ver-
fassungsgeschichte, sondern fanden sich vor allem, auch zu Kerns Zeit, in den
privatrechtlichen Diskussionen der Germanisten.*' Durch Fritz Kern nun
wurde die germanische Treue innerhalb einer Herrschaftsgeschichte gewif nicht
sozialgeschichtlich ausgedeutet, jedoch in einer sozialhistorisch wirksamen
Dimension, beinahe als legitimititsspendende Kohasionskraft, zentral positio-
niert. Und mit diesem zunichst unauffilligen Wandel des Treuedenkens, der
sich hier klar abzeichnet, ging die beginnende Transformation auch des
consensus von einer rechtsformlichen zu einer immer stirker soziologisch
gedachten GroRe einher.** Im 20. Jahrhundert griff das neue Verstindnis rasch
Platz und figte sich zu den Neuentwiirfen der kommenden Verfassungsge-
schichtsschreibung. Bekannt wurde etwa die Aufnahme durch Heinrich Mitteis,
der in seinen Spatschriften die Treuebekundungen des Adels gegen den Herrn
beschrieb und als Fortdauer altgermanischen Gefolgschaftsdenkens in einer
tibergreifenden Adelsherrschaft des Mittelalters deutete.** Ahnlich, doch konse-
quenter noch zeigt sich der Wandel bei Otto Brunner, der die Sicht auf rechtlich-
konstitutionelle Strukturen eines Staates ganz aufgab und den consensus fide-

41 K. KroescHELL, Die Treue in der deutschen Rechtsgeschichte [1969], S. 159-163;
erst kurz zuvor hatte O. v. GIErkEg, Schuld und Haftung [1910], S. 132 ff,, der
Treue erneut die Rolle einer privatrechtshistorischen Basisgroe zugeschrieben,
worauf, neben anderen, Kern zuriickgreifen konnte (E. Kern, GuW [1914],
S.152f).

42 Den Anstof§ kann man bis in Gierkes Verfassungsgeschichte hinein zuriickver-
folgen, wo dies aufgrund dessen starker rechtsdogmatischer Verankerung aller-
dings nicht zum Tragen kommt. Welche Vorstellung Fritz Kern damit verband,
insb. ob er eine veritable Kobdsionskraft vor sich zu sehen meinte, ist nicht
eindeutig. Etwas spater jedenfalls gedachte er der mittelalterlichen Treue tatsich-
lich nur mafigen Wirklichkeitswert zu: »Uberschitzt wird vielfach die Treue als
speziell mittelalterlich-deutsche Form des Pflichtgefiihls«, sie habe »im wirk-
lichen politischen Leben« des Mittelalters »nicht besonders stichgehalten«; erst
im 18. und 19. Jahrhundert sei eine »diszipliniertere Treue« erstanden, »die sich
zuweilen romantisch ans Mittelalter anlehnte, obwohl sie selbst mehr war, als
dieses bot« (F. Kern, Vom deutschen Volkscharakter [1922], S. 5) — moglicher-
weise so auch bereits 1914, schlieflich beabsichtigte er zunichst nur, eine
Ideengeschichte zu schreiben.

43 Das altfreie Volk aus der Geschichtsdeutung des 19. Jahrhunderts wird hierdurch
bei Mitteis zum es reprisentierenden Adel innerhalb eines Lehnstaats (vgl.
H. Mirteis, Formen der Adelsherrschaft [1951], insb. S.226-230; s. auch bei
J. Hannig, Consensus Fidelium [1982], S. 24). Mitteis’ zeittypische Wendung zu
den charismatischen Herrschaftsbildern steht in Spannung zu seiner tatsichlich
rechtsnormenfreundlichen Interpretation des hochmittelalterlichen Staates und
ist charakteristisch fiir diese Periode seines Schaffens. Noch erst eher andeutungs-
weise ist dies in den rechtsdogmengeschichtlich verhafteten Passagen
H. Mrrtess, Lehnrecht und Staatsgewalt [1933], S. 49 ff. (54), zu erkennen.

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti

19


https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

lium vor allem als Modus einer Selbstbindung verstehen mochte.** Seit 1945
verloren diese Erklirungen, nahe der Denkform von Legitimation durch Ver-
fabren, keinesfalls an Schlussigkeit, sie setzten sich ebenfalls in Arbeiten zum
Frahmittelalter durch und blieben im Prinzip erhalten. Bis zu gewissem Grad
lebt hier noch immer die Intuition Fritz Kerns fort, der den Konsens erstmals zu
einem Leitbild der mittelalterlichen Verfassungsgeschichte gemacht hatte. Zwar
stehen die heutigen Diskussionen um die Rolle des Adels im fritheren Mittel-
alter oder der Interaktion von K6nig und Groflen im Frankenreich mittlerweile
weitab von seinen Thesen.** Doch in ihrer ungebrochenen Beschiftigung mit
dem Konsensbegrift wirkt indirekt noch heute Kerns Werk nach. Fur die
Wendung der Verfassungsgeschichte gab er mit ihm eine Art Anpfiff: Seine
dortigen Ausfithrungen zeugen vom gerade beginnenden Prozef§ einer Los-
losung, denn erst in Teilen kristallisieren sich in ihnen die neuen Fragen heraus.
Ihm selbst war der consensus noch immer ein formellrechtlicher Akt der
legislativen Mitbestimmung einer Gesamtheit gegenuber ihrer Regierung, mittels
derer allein die objektive Rechtsordnung einer Modifikation zugefithrt werden
konnte.* Doch an allen Orten dringen einschrinkende Zweifel an zu forma-
listischen Vorstellungen durch, da Fritz Kern bereits die Fragilitit seines Kon-
strukts wahrnahm und sie stirker bezeichnete als andere.*

44 Die Polaritit von Konigtum und Adel wird hier fir das Spatmittelalter ent-
wickelt und der Konsens konsequent treueideologisch gedeutet, mittels der als
Universalie verstandenen Grundkategorie von auxtlium et consilium, die aufgrund
ihrer Herkunft im germanischen Gefolgschaftswesen bis in die Frithzeit zuriick-
reiche. Der Rat des Adels schlage um in den consensus, letztlich verberge sich
hinter den vielen Konsenformeln der herrschaftssichernde Mechanismus einer
freiwilligen Selbstbindung durch Zustimmung (O. BRUNNER, Land und Herr-
schaft [1939], S. 489-492, und unten S. 107-110).

45 Nur eine kleine Auswahl sind P. Crassen, Vertrige von Verdun und von
Coulaines [1963], vgl. S. 275; J. Hannig, Consensus Fidelium [1982], S. 299f;
oder B. ApsNER, Vertrag und Konsens [2006], S.271-278; allg. K. F. WERNER,
Naissance de la noblesse [1998], und bei R. Kaiser, Das romische Erbe [2004],
S.123-125. — Ob der consensus im Frihmittelalter tiberhaupt schon eine
transpersonale, gar rechtsrelevante Dimension besessen hat, ist heute ganz
fraglich, die Vorstellung einer Selbstbindung der Groflen durch Zustimmung,
aus der erst sukzessive die Bindung des Herrschers erwachsen sei, dagegen
vorherrschend; die Ehrkomponente in politischen Beratungen hebt dabei
G. AcrHorr, Spielregeln der Politik im Mittelalter [1997], hervor (insb.
S. 159 F). Erorterungen zur »konsensualen Herrschaft« und ihrer »staatlichen
Kreativitit« pflegen heute mehr Fragen aufzuwerfen als zu beantworten
(B. SCHNEIDMULLER, Konsensuale Herrschaft [2000], S. 66).

46  F Kern, GuW [1914], S. 129, 246, 292.

47  Ob das consilium der Groflen cher eine Art tatsichliche Beratung oder aber
vollgultig formellrechtliche Mitentscheidung war, sei letztlich weniger eine
historische, sondern im Grunde die Frage des heutigen juristischen Maf3stabes:

20 I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

Eine solche Entdecker-Perspektive in und zugleich aus dem stabilen Rahmen der
etablierten Verfassungshistoriographie heraus bietet sich auch in Bezug auf die
wohl bekannteste mittelalterliche Institution innerhalb seines Werks, das Wider-
standsrecht, dar — die Momentaufnahme einer beginnenden Offnung, die sich
noch weit Gber seine Person hinaus fortsetzte. Zum ersten Mal wurde es von
ihm in den Fokus einer verfassungshistorischen Betrachtung gestellt; daf§ im
Mittelalter legitimer Widerstand gegen den Herrscher habe geiibt werden
konnen, und dies um eines Rechtes willen, wurde so zur gangigen These. Schon
Georg Waitz hatte eine kiirzere Passage diesem Phinomen gewidmet, und auch
der Mediavistik des 19. Jahrhunderts war es nicht verborgen geblieben.*® Fritz
Kern aber erkannte in ihm eine Schlisselidee der europiischen Verfassungsge-
schichte insgesamt. Innerhalb seines Ansatzes wirke dieses Widerstandsrecht gar
wie das logische Korrelat zur verfassungshistorischen Funktion des consensus,
und das gerade, weil Kern die verrechtsstaatlichende Sichtweise selbst noch
nicht Gberwunden hatte. Er wollte dabei, anders als Vorige, die Nihe des
widerstandsrechtlichen Denkens zur Vorstellungswelt des Lehnrechts nur
schwach bewerten, feudale Gedanken hitten tatsachlich nur eine geringe Rolle
gespielt.*” Stattdessen hob er hier die urspriinglich germanischen Wurzeln
dieser Tradition hervor, womit er sich erneut im Bann insbesondere der Arbeiten
Gierkes zum germanischen Treuerecht befand.*® Gerade die Aufnahme dieser
Thesen vom germanischrechtlichen Widerstand und seiner Fundierung im
»staatsrechtlichen Grundbegriff« von der germanischen Treue, bei Kern stets
gemeint als eine Treue zum Recht, fiel strahlend auf und wurde, zumal unter
Rechtshistorikern, freudig verstirkt.>' Das erwies sich als giinstig, denn Gedan-

»diese Unterscheidung tut dem Geist oder wenigstens der Ausdrucksweise der
Quellen Zwang an« — so schr diese Feststellung »nach heutigen juristischen
Kategorien unbefriedigend« sein moge (ebd., S.285-287; zu den nur losen
Regeln des consensus fidelium S. 130, 274, u.6.).

48 Etwa G. Warrz, Dt VerfG VI [1875], S. 395-398; oder O. Gierkg, GenR III
[1881], S.564f u.6. s. auch T. Reuter, Unruhestiftung, Fehde, Rebellion,
Widerstand [1991], S. 300.

49  F Kern, GuW [1914], S. 221.

50  Ebd., S.150f; O. Gierke, GenR III [1881], S. 564 f; DERS., Schuld und Haftung
[1910], S. 13 in Fn. 4.; obgleich Fritz Kern zugleich von Gierke abzuweichen
wuflte, bezeichnenderweise von Gierkes konstruktionsfreudiger Scheidung in
ein aktives und ein passives Widerstandsrecht des fritheren Mittelalters, die ihm
zu modernistisch erschien (F. Kern, GuW [1914], S. 330).

51 Siche F. Kern, GuW [1914], S. 152, und angetan U. Sturz, Besprechung Kern
[1916], S. 554 ff. Eine Erginzung des Kernschen Buches fir die Neuzeit lieferte
damals die zeitgleich erscheinende Darstellung von K. WoOLZENDORFF, Staats-
recht und Naturrecht [1916]; zu beiden kommentierte E. HEymaNN, Bespre-
chung Wolzendorft [1916], S. 564, in ihrer Substanz sei die Widerstandslehre

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti

21


https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

22

kengang und Duktus des Kernschen Stufenpanoramas waren fiir die herkdmm-
liche Sicht der Rechtshistoriker im tibrigen eher gewohnungsbediirftig:** Er
hob zunichst dessen vorfeudale Wurzel bei den Germanen stark heraus und
seine Einbettung in deren allgemeine Rechtsordnung. Mit dem Aufstieg des
Lehnswesens habe es spater nur eine hoher entwickelte Form gefunden.
Individual- und Jedermannsrecht bei den Germanen, habe es hier das Vertrags-
denken in sich aufgenommen und sich auf den Kreis der im Lehen Verbunde-
nen verengt. Durch die Konflikte des Investiturstreits gewann schlieflich, so
Kern, eine weitere Ideenlehre, das keirchliche Widerstandsrecht, Einflufl und ver-
schmolz mit dem bis dahin weltlich geprigten Denken.*®> Wie im gesamten
Werk, so konnte Kern in seiner Belegsammlung auch hier aus dem Vollen seiner
Quellenkunde schopfen: das vorfeudale Widerstandsrecht wird, unter anderem,
mit dem Wortlaut von Kapitularien aufgewiesen,>* unter den hochmittelalter-
lichen Funden gibt ihm beispielsweise die Doktrin des Manegold von Lauten-
bach Auskunft tber die Transformation der Widerstandsidee,> und nicht
verwunderlich zeigt ihm die Magna Charta, wie das alte Widerstandsrecht
spiter gar »in das geschriebene Staatsrecht einer Nation« eingefiithrt wurde.*®
Unter den etlichen Belegen, mit denen Fritz Kern seine Ideengeschichte unter-
mauert, ist seine Interpretation der Sachsenspiegelstelle in LdR IIT 78 §2
besonders prominent.”” Sein eigener Lehrer Karl Zeumer hatte kurz vor dem
Tod bestritten, dafs Eike hier ein Widerstandsrecht gemeint habe, und eine
anders gerichtete Deutung vorgetragen,®® womit die Frage »zu einem heif§
umstrittenen Problem geworden« war.”> Kern konnte dartun, da§ Zeumers

also »positivrechtlich und entstammt dem germanischen Rechte, aus ihr nimmt
die Lehre ihre ganze Kraft«, und konnte zufrieden resiimieren: »Das Naturrecht
erweist sich auch hier wieder in der Hauptsache als germanisches Recht«.

52 Erkennbar im konventionellen Kommentar von H. FEHR, Staatsauffassung Eikes
von Repgau [1916], S. 157.

53 F Kern, GuW [1914], S. 175 .

54 Anhand der Capitula de Cariasco von 856 erkennt er etwa schon hier vertrags-
rechtliche Momente (ebd., S. 151, 221), die unter dem Einflul des Lehnrechts
nur vertieft worden seien (kiirzlich B. ApsNEr, Vertrag und Konsens [2006],
S. 128 f1.).

55 Vgl F Kern, GuW [1914], S. 216-219 (und bereits O. Gierke, GenR III [1881],
S. 564; dazu H. FunrMANN, »Volkssouveranitit« und »Herrschaftsvertrag« [1975],
S.26fT).

56 F. Kern, GuW [1914], S. 235; s. auch U. Stutz, Besprechung Kern [1916], S. 559.

57 E Kern, GuW [1914], S. 314-317; sie ist bis heute nicht abgelost worden.

58 K. ZeuMER, Das vermeintliche Widerstandsrecht [1914]. Die Abhandlung hatte
Kern nach Zeumers Tod noch herausgegeben (s. dort S. 68 £., sowie Fritz Kern an
Ulrich Stutz, Brief vom 15.06.1914, NL Stutz).

59  H. FeHR, Staatsauffassung Eikes von Repgau [1916], S. 156.

I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

Verstindnis letztlich auf modernistischen Hypothesen beruhte,*® und legte,
bestarkt durch das germanischrechtliche Treuebild, auseinander, da§ die Passage
in der Tat ein veritables Widerstandsrecht meine, Zeugnis also einer alten
Traditionslinie sei. Doch die hauptsichliche Ursache fiir die Kraft seiner Dar-
stellung war vermutlich die geschickte, Gberaus gelungene Kompilation von
Quellen unterschiedlichster Gattung und weit entlegener Zeitriume zu einer
grandiosen Uberschau auf das Ideenpanorama eines einheitlichen Zeitalters. So
konstruierte Kern die Existenz eines germanisch begriindeten Jedermannsrechts
auf Widerstand gegen den Herrscher trotz tatsachlich sparlicher Quellenzeug-
nisse. Die ordnende Kraft seiner Idee war fir ihn so gegenwartig, daf§ sich ihm
diese, durchaus groffartige, Anordnung des Materials ergeben mufite. Ob seine
vielen Nachweise und Thesen zur Geschichte des Widerstandsrechts im Mittel-
alter, gar eines germanischen, in der Sache tragen konnten, blieb bis heute
fraglich — wie seine Ausfithrungen zur Magna Charta,' seine Bewertung des
kirchlichen Widerstandrechts,®* die Exegese der vielzitierten Sachsenspiegel-
stelle®® und vieles andere. Fritz Kern jedoch befand, das Widerstandsrecht sei

60  »Zeumers Argumentation iber die juristischen Widerspriiche eines solchen
Widerstandsrechts richtet sich nicht sowohl gegen Eike, als gegen die begriff-
lichen Schwichen dieses >Rechts« in der ganzen mittelalterlichen Staatsanschau-
ung Uberhaupt« (F. Kern, GuW [1914], S. 315), denn Karl Zeumers Bild des
Mittelalters war seinerseits generationenspezifisch gewesen. Zur Sache auch
B. Kannowski, Umgestaltung des Sachsenspiegelrechts [2007], S. 249-251.

61  Ohne ein germanisches Widerstandsrecht kommt J.C. Horr, Magna Charta
[1985], S.183-187, aus. Skeptisch zu Kerns Bewertung bereits M. BrocH,
Compte-rendu Kern [1921], S.253: Kern blende aus, daf§ »pratiquement rien
d’efficace n’en est sorti«.

62 Hierzu schon F. Graus, Uber die sogenannte germanische Treue [1959], S. 177:
Kern habe um einer ideengeschichtlichen Harmonisierung willen zu einem
kirchlichen Widerstandsrecht gemacht, was allenfalls eine moraltheologische
Pflicht zum Widerstand genannt werden konne; von einem Zusammenfliefen
zweier analoger Gerst-Strukturen sei aber nicht zu reden.

63 An ihrem Beispiel treten die Problematik wie auch die Qualitat der Schilderung
Kerns zutage: Noch heute finden sich nahezu alle gegen ein Widerstandsrecht des
Sachsenspiegels vorgebrachten Argumente bereits bei Kern selbst in seiner Anmer-
kung XVIIverhandelt; gelost sind die Fragen nicht. Daf Eike von Repgow wie auch
die Urheber der Bilderhandschriften ein Widerstandsrecht meinten, ist wahr-
scheinlich, so wie die Verarbeitung bei Johann von Buch zeigt, daff dieser es
ebenso verstand — und sich vehement davon absetzte (B. Kannowski, Umge-
staltung des Sachsenspiegelrechts [2007], S. 249, 255f. m.N.). Doch ist damit
tber ein Widerstandsrecht des 13. Jahrhunderts noch nichts Sicheres gewonnen;
immerhin ist die Buchsche Widerlegung dhnlich vehement wie die zu Eikes
Freiheits-Plidoyer (vgl. ebd., S. 286 ff., 301), und gerade die Passage zum Wider-
standsrecht wurde in der Folge wenig tibernommen.

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti

23


https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

24

schon im Mittelalter »ein fertiger, allzu fertiger Begriff«,** denn es erschien ihm
als Ausfluff eines zusammenbindenden Denkens, was tatsichlich sehr unter-
schiedlicher Natur und zumeist schlichtes, oft geiibtes Aufbegehren des Adels
gegen den Konig war, das nur vereinzelt mit einer rechtfertigenden Einkleidung
in ein vermeintliches Recht versehen wurde.

Hiermit allerdings wurde er zum spiritus rector eines der grofften medidvisti-
schen Themen des 20. Jahrhunderts, denn Konsensgedanke und die Frage nach
dem Widerstandsrecht prigten seither seine Wissenschaft. In je anderem Rah-
men klingt Kerns Echo in den groflen Entwiirfen zur Geschichte des Mittel-
alters: Bei Marc Bloch etwa hort man es innerhalb seiner Geschichte der
Feudalgesellschaft mit Augenmerk ganz auf der kontraktuellen Entstehung
des Widerstandsrechts® ebenso wie bei Otto Brunner, der auch auf die Frage
nach dem Widerstandsrecht fixiert war, sie allerdings als Relikt alter Staats-
zentrierung verwarf, durch welche der eigentliche innere Bau der mittelalter-
lichen Verfassung nur verfehlt wiirde.®® Nicht minder griff Kerns Leitmotiv
Heinrich Mitteis auf, der das mittelalterliche Widerstandsrecht gegeniber
Brunner wieder rehabilitierte, es als »eine Form der Durchsetzung autonomen
Adelsrechts« bezeichnete und ihm einen sicheren rechtshistorischen, beinahe
technischen Platz einraumte: Breche der Konig das mittelalterliche »Uberzeu-
gungsrechts, so konne ein »jeder einzelne zum Wahrer, Trager und Organ der
objektiven Rechtsordnung werden. Sein politisches Handeln ist dann rechtlich
fundiert«.*” Mit seinen wohlgeordneten Vorstellungen iibertraf Mitteis auch die
ihm zu subjektivistisch erscheinenden und unbefriedigenden Darlegungen
Kerns erkennbar und befestigte deren Modernismen erheblich.®® Im Deutsch-
land der Nachkriegszeit konnte sich der Topos lebendig halten,*” und auch

64 E. Kern, GuW [1914], S. XII.

65  Kerns These von germanischen Ursprung jedoch eignete auch er sich an, wie
Bloch sich ohnehin fiir die Kernsche Darstellung gerade des Widerstandsrechts
lebhaft interessierte, um diese sodann sozialgeschichtlich umzumiinzen, vgl.
M. BrocH, Compte-rendu Kern [1921], S.251; pers., Die Feudalgesellschaft
[1939/1982], S. 537; dazu U. Raurrr, Marc Bloch [1995], S. 319-321.

66  O.BRUNNER, Land und Herrschaft [1939], S. 12, 19, 127-131, fordert, Fehde und
Gewalt demgegeniiber endlich in ihren unterschiedlichen historischen Erschei-
nungsformen als Ganzes zu erfassen (s. auch unten S. 109).

67  H. Mirrtess, Land und Herrschaft [1941], S. 280 (und eben S. 19 Fn. 43).

68 DEgs., Rechtsgeschichte und Machtgeschichte [1938], S. 565.

69 Beispielsweise W. LamMERs, Besprechung Kern [1956], S. 59; R. BUCHNER, Das
merowingische Konigtum [1956], S.150; ganz skeptisch hingegen schon
H. GrunpMmaNN, Freiheit als religioses, politisches und personliches Postulat
[1957], S. 37f. Eine Auswahl der fritheren deutschen Reaktionen zum mittel-

I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

anderswo setzte er sich fort; Walter Ullmann etwa berief sich spiter ebenso auf
Kern, als er in seinem stark modellartigen Bild zur Verfassungsgeschichte das
Widerstandsrecht der ascending power zurechnete.”® Noch bis in die jiingere Zeit
liRt sich diese Vorstellung finden.”* Die gegenwirtige Diskussion hat sich jedoch
auch hier weit von Kern wegbewegt und folgt den seither verinderten Parame-
tern der Betrachtung: einer groleren Skepsis gegeniiber sogenannten normati-
ven Quellen und gegeniiber dem RiickschliefSen von spiteren Zeugnissen auf
frihere Zeiten. Sie hat etliche Zweifel dem Kernschen Rechtsanschauungsbild
an die Seite gestellt, und Zeugnisse adeligen Widerstands gegen den Monarchen
werden kaum noch im Sinne eines mittelalterlichen Rechtsdenkens gedeutet.””
Schon ob ein irgend erkennbarer Widerstandsdiskurs gefithrt worden ist oder
sich vom fritheren zum hohen Mittelalter Gberhaupt eine gefestigtere Tradition
der Herrscherabsetzung hat bilden kénnen, ist unklar,”?® und noch schwerer
scheint zu sagen, inwieweit die frihmittelalterlichen Rekurse auf antike politi-
schen Topoi oder die spiteren scholastischen Schriften zu Kénigsmacht und
Tyrannenmord ein urspringliches mittelalterliches, gar germanisches, Wider-
standsrecht wahrscheinlich machen.” Hinter dem Fachgesprich um das Wider-
standsrecht im Mittelalter verbirgt sich das Dilemma einer methodisch aufge-
facherten Geschichte des Rechts in besonders anschaulicher Weise: LafSt sich die
Entstehungsgeschichte eines Rechts als eine geistige Wurzel und wie den Fluf zur
Quelle zuriickverfolgen,”> wenn die sozialgeschichtliche Diagnose eines noch
ansteigenden Verrechtlichungsprozesses doch nahelegt, daf§ die betroffenen
Interessen nennenswert erst spater Uberhaupt als rechtliche verstanden wur-

alterlichen Widerstandsrecht findet sich bei J. SporL, Widerstandsrecht und
Tyrannenmord [1956], insb. S. 87 f., zusammengefaf$t. Die deutschsprachige wie
internationale Rezeptions- und Diskussionsgeschichte zur Lehre vom mittel-
alterlichen Widerstandsrecht umfassend nachzuzeichnen, konnte eine eigene
Darstellung fillen.

70 W. UrLmann, Law and Politics in the Middle Ages [1975], S. 31, zur englischen
Rezeption vgl. M. Ryan, Widerstandsrecht und Lehnswesen [2003], S. 50-53
m. N.

71 Die herkommliche Sicht unverandert bei T. BRUCKNER, Widerstandsrecht [1999],
Sp. 64 f.; auch weitgehend traditionell und in Kerns Sinne G. DiLcHer, Wider-
standsrecht [1998], Sp. 1356 f.

72 G. AvrrHorr, Verwandte, Freunde und Getreue [1990], S. 144-155, das Wider-
standsrecht als »der falsch gefeilte Schlissel« der Geschichtsschreibung bei
E. ScauBert, Kdnigsabsetzung im deutschen Mittelalter [2005], S. 99 f.

73 Ebd, S.13f, 37 ff;; und vgl. E. Graus, Das Scheitern von Konigen [1987], S. 35,
oder T. REuTER, Unruhestiftung, Fehde, Rebellion, Widerstand [1991], S. 299f,,
315.

74 Vgl. J. MIETHKE, Tyrannenmord im spateren Mittelalter [1999], S. 36-48.

75  Ganz wie dies Kerns eigentlicher Antrieb und der des ihm vorausgehenden
Jahrhunderts gewesen war, s. nur E. Kern, GuW [1914], S. 143 f.

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft 25

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

26

den?”® Eine Besonderheit des Kernschen Grindungstextes, die ihn auch in den
ausgedehnten Debatten zum Widerstandsrecht so lange hatte lebendig bleiben
lassen, bestand erneut darin, wie deutlich er hierauf hinwies und das Problem
immer wieder einflocht, so wenig er sich auch von seiner These abbringen lieks.
Die Frage, ob der frithmittelalterliche Widerstand tatsichlich einem Wider-
standsrecht gefolgt sei, riumte er als Problem ein,”” warf fiir das 9. Jahrhundert
die alternative Idee eines Mahnrechts auf,”® lieR auch fir die Merowingerzeit
Einschrinkungen zu” oder legte an anderer Stelle offen, daf es ihm fiir die
Existenz eines Widerstandsrechts gentige, daf$ dieses »im Sinn der mittelalter-
lichen Schriftsteller« ein Recht gewesen sei.®® Auffillig oft deutete er, ob zum
consensus oder beim Widerstandsrecht, an, daff es sich im Grunde um diffuse
und formlose Phinomene, letztlich um eine Frage der Macht gehandelt habe.®!
Damit aber begann der Rahmen der hergebrachten Rechts- und Verfassungsge-
schichte bereits, obgleich noch erst lautlos, zu zerfallen.

¢)  Rechtswahrung und Erl6sungsdenken

All dies trieb Kern nicht in den Zweifel, denn die Mittelalter-umspannende und
einheitsstiftende Grofe lag in seinem Rechtsbegriff. Ein »verworrenes und
dunkles RechtsbewufStsein«, ein »eigenartiges, flieendes und unbestimmtes
Rechty, das »iiberhaupt erst dann entstehen konnte, wenn die objektive Rechts-
ordnung erschiittert und ins Wanken gebracht war«:** Das gute alte Recht war

76  Siche F RexrotH, Tyrannen und Taugenichtse [2004], S. 50-52; zur gelehrt-
juristischen Verdichtung der Herrscher-Absetzungen im Spatmittelalter bei
H.G. WarrHer, Das Problem des untauglichen Herrschers [1996] - infolge-
dessen erst taucht in den Quellen ein ius resistends als erfater Begriff auf.

77 E. Kern, GuW [1914], S. 150f. Sie war seinerzeit auch insgesamt als Gretchen-
frage bewuflt, implizit ablesbar an der sorgenvollen Bemerkung von
K. WoLrzenDoRFE, Besprechung Kern [1916], Sp. 47, der Kerns Nachweise fiir
ein »wohlausgebildetes Rechtsinstitut des germanischen Staatsrechts« durchaus
unzureichend empfand und die These gerade deshalb gefihrdet sah.

78  E Kern, GuW [1914], S. 222 Anm. 479 (kirzlich wieder B. APsNER, Vertrag und
Konsens [2006], S. 18).

79  Es sei hier im Grunde »nicht als Verfassungs-, aber als Notrecht« verstanden
worden (F. KErn, GuW [1914], S. 167), womit er sich gegen die modernistischen
Thesen der vorigen Forschung richtete.

80 Ebd., S. 315.

81 Etwa ebd., S. 130, 243, 281, oder seine weitreichenden Problematisierungen auf
S.292-294, zu denen er schlief, es lagen hier »noch tiefere rechtsgeschichtliche
Probleme, die zu losen oder auch nur zu entwickeln wir uns nicht vermessenc.

82 Ebd., S. 158.

I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

das psychologische Ferment seiner Institutionengeschichte. Erhielt es innerhalb
seines monographischen Werks auch keinen so zentralen Raum wie Sakralherr-
schaft oder Widerstandsrecht, ist es doch als Leitmotiv immer wieder prisent. Es
dient als ein Auffangnetz tiber den Abgriinden des Faktischen, die in Kerns
Verfassungshistorie schon allerorts erkennbar werden. Indessen war es wohl
weniger ein Liickenbufer als die eigentliche Voraussetzung dafiir, mit seinem
Buch einen anderen Ansatz fiir die Mediavistik zu schaffen. Eben diese Wen-
dung, in deren Spur aus einem konstitutionellen Konsens ein Modus der
Selbstbindung oder aus dem dogmatischen Recht eine Geisteshaltung werden
konnte, ist auch maf$stabsgetreu abgebildet in seiner Umpragung des Bildes vom
mittelalterlichen Rechtsstaat. Fiir sich genommen enthielt sie bestimmt nicht
mehr als eine Prise ideengeschichtlicher Wiirze, doch ohne dieselbe wire sie in
den kommenden Jahren kaum zum mediavistischen Schlagwort geraten. Die
Vorstellung vom germanisch-mittelalterlichen Rechtsstaat war seit Jahrzehnten
allgegenwirtig gewesen.®? Thre heute so verwunderlichen Einschitzungen und
juristisch-dogmatischen Erklarungen waren sicher ein Spezifikum der pandek-
tistisch gepragten deutschen Wissenschaft, nicht aber die Hochachtung des
mittelalterlichen Rechts an sich. Umfangliche Erlauterung zu the law’s supremacy
im Mittelalter finden sich ebenso in Carlyles Standardwerk, dessen Thesen,
gendhrt von der Lektiire scholastischer Autoren, weit Giber England hinaus
groen Einflug erlangten.® Eine ebensolche Sicht, vom eigenen Lehrer in ein
separates Kapitel zu den mittelalterlichen Staatszwecken gebracht,® nahm Fritz
Kern auf und schlof sich in ganz konventioneller Weise an, denn er war von ihr
wie von ihrem Gegenwartswert nicht minder iberzeugt.®® So nur konnte ihm
die Anderung bestehender Gesetze nach rechtsverbindlicher Zustimmung der
Grofsen, Giberhaupt das Geschehen um Konsens und Widerstand auch als ein
eigentlich konstitutionelles erscheinen. Seine wesentliche Modifikation kommt
hingegen mit ins Spiel, wenn er zu bedenken gibt, bestimmter und praziser als
die Rede vom Rechtsstaat sei eigentlich dessen Benennung als Rechtsbewahrstaat,
und damit eine Formel findet, die zur neuen herrschenden Lehre in der

83  E.-W. BOckenrORDE, Die deutsche verfassungsgeschichtliche Forschung im
19. Jahrhundert [1961].

84  A.]. CarLyLe/R.W. Carryie, History of Medizval Political Theory I [1903],
S.229-239; V [1928], S. 36 ff., 457 £, das in ganz Europa aufgenommen, ebenso
von Kern herangezogen wurde.

85  Deren erster die »Aufrechterhaltung der Rechtsordnung« gewesen sei, G. v.
BeLow, Staat des Mittelalters [1914], S. 192, 199.

86  »Der Staat ist da zur Verwirklichung des Rechts«, und das »germanische
Gemeinwesen ist seinem Begriff nach vor allem Rechts- und Ordnungsstaat«
(F. Kern, GuW [1914], S. 122f.).

1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti

27


https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

Mediivistik wurde.®” Der Erfolg einer derart geringfiigigen Wort-Retusche
mochte auf den ersten Blick kurios anmuten, ist es indessen nicht; Kern erliutert
sogleich das proprium seines Rechtsbewahrstaates: In ihm stehe weniger die
Sorge um das positive Recht, als vielmehr der mittelalterliche Glaube an ein
gutes altes Recht im Vordergrund.®® Diese Idee, zunichst nur Ausschnitt eines
umfassenderen Werks, wurde sodann im bekannten sprithenden Aufsatz naher
entwickelt.

Obgleich nicht unmittelbar verfassungs- oder rechtsgeschichtlich, stehen dicht
daneben noch weitere, ebenso zentrale Aspekte der Kernschen Entwicklungs-
geschichte. Sie entspringen demselben neuartig-experimentellen Zugang und
lassen schon in seinen verfassungshistorischen Schriften eine Ausrichtung
erkennen, die ihn selbst im Anschluf ganz absorbieren sollte. Noch nicht
ausfihrlich, aber in Seitenbemerkungen tritt immer wieder jenes Konzept der
Geschichtsbetrachtung hervor, das Kern am Ende von Recht und Verfassung im
Mittelalter auch eigens erliutert:* eine universalgeschichtliche Szenerie unter-
schiedlicher Kulturstufen, deren jeweilige Typik eine historische Epoche in ihrer
pragend-geistigen Ausrichtung bestimme. Der begriffliche Grundgedanke der
mittelalterlichen Epoche, Leitmuster auch aller rechts- und verfassungshistori-
schen Institutionen in ihr, sei tatsichlich, so Kern, der christliche Erlosungsge-
danke gewesen. Erst auf den zweiten Blick tritt hervor, wie sehr auch Gottes-
gnadentum und Widerstandsrecht von einer so bedingten Einheit des germanisch-
christlichen Frihmittelalters ausgeht. Verbunden mit der damals ohnehin hoch
verbuchten Pragekraft der frahmittelalterlichen Epoche fiir die europaische
Geschichte insgesamt spielte dies ohne Frage der historischen Relevanz der von
ihm neu erarbeiteten ideengeschichtlichen Linien in die Hinde und verleitete
ihn zu umfassenden Thesen. Zugleich 146t sich hier der Umrif§ einer weiteren
neuen Konjunktur in der Mittelalterforschung erkennen: An entscheidender
Stelle betont Kern die fiir dieses Zeitalter so rettend-einheitsgebende Leistung
des »theokratischen Gedankensystems«,9 0 welches die Eskalation der schon hier
immanenten Gegensitze von Gottesgnadentum und Widerstandsrecht habe
verhindern kdnnen. Die positive Bewertung der mittelalterlichen Religiositdt,
tberhaupt die zentrale Einbeziehung kirchlicher Einflasse lag ganz im Zug der
Zeit, in welcher die Frage nach der Kulturbedeutung und Kohiasionskraft von

87  J. Hannig, Consensus Fidelium [1982], S. 11, 22f.
88 E. Kern, GuW [1914], S. 123.

89  Siehe unten S. 92-96.

920 F. Kern, GuW [1914], S. 244.

28 I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

Religion in der industriellen Welt angesichts der sichtbaren, unumkehrbaren
Erosion tradierter Religionsformen zu einem zentralen Thema kulturpolitischer
Diskussionen und akademischer Debatten wurden.”" Zeitgleich begann auch
der Investiturstreit als ein eminentes Datum nicht blof§ einer Herrscherhistorie,
sondern der europaischen Verfassungsgeschichte im Ganzen aus den Uber-
frachtungen der KulturkampfPolemik heraus- und in neuem Blickwinkel
hervorzutreten.”” Religiositit und die Symbolik der abendlindischen Herr-
schaftsformen wurden insgesamt zu einem Hauptfeld fir die geistes- und
kulturwissenschaftliche Innovation, die sich in der deutschen Mediavistik der
Zwischenkriegsjahre vollzog.”® Und auch hier konnte auf Fritz Kern zuriickge-
griffen werden, der mit seinem Werk einen neuen Standard gesetzt hatte.

2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediavistik

Versuchen wir nun, das verfassungsgeschichtliche (Euvre Fritz Kerns aber
weniger anhand seiner Thesen im einzelnen als vielmehr die Richtung seines
Ansatzes im Ganzen zu lesen, so rickt es noch tiefer in die Fronten der
Geschichtsforschung seiner Zeit hinein, und es wird auch die Durchschlagkraft
seiner programmatischen Konturen verstindlich. Denn Kern 6ffnete mit seinen
mediavistischen Schriften eine Geistesgeschichte und verband dies mit dem Ziel,
seiner Fachwissenschaft insgesamt zu groerer »Konzentration« zu verhelfen.”*
Natiirlich hatte in Deutschland der Geist schon im ganzen 19. Jahrhundert
unterschiedlichen, sogar gegensitzlichen Konzepten als dominanter Ordnungs-

91  Zu dieser etwa 1890 einsetzenden breiten Bewegung vgl. E. W. Grar, Alter Geist
und neuer Mensch [2000], insb. S. 204 ff.; die Debatte wurde keineswegs allein
im Kaiserreich, sondern in einem ungewohnlich internationalen Diskurs ge-
fuhrt.

92 Das war zwar keine exklusive Entdeckung der neueren Stromungen, wurde aber
durch sie in eine grofere Dimension gebracht. Noch eher im Ansatz ist es bei
G.v. BELow, Staat des Mittelalters [1914], S. 196 f., zu erkennen; von Kerns Fokus
auf den Investiturstreit immerhin begeistert U. Stutz, Besprechung Kern [1916],
S. 562. Umfassender ist die Darstellung A. J. CarLyLE/R. W. CarLYLE, History of
Medizval Political Theory IV [1922]. In Deutschland stammen die weitestge-
henden Thesen hierzu wohl von Eugen Rosenstock insb. in DERs., Die europa-
ischen Revolutionen [1931], S. 121 ff; die mediavistisch maf3gebliche, durch
Fritz Kern offensichtlich stark inspirierte Studie kam hingegen von
G.TeLLENBACH, Libertas [1936]. Auch bei H. Mirteis, Der Staat des hohen
Mittelalters [1940], S. 204-213, wird schlieflich der Investiturstreit als Wende-
punke fir die Verfassungsgeschichte herausgehoben.

93  Neben Tellenbach insb. P. E. ScarammMm, Kaiser, Rom und Renovatio [1929]; zum
Kontext O. G. OExLE, >Staat« — >Kultur« — >Volk« [2005], S. 84 m.N.

94  Eben S. 7 Fn. 20.

2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediévistik

1P 216.73.216:36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urhebemachtlich geschiftzter Inhalt. Ohne gesonderta
i Inhalts i it, fiir oder in Ki-Sy: y t

29


https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

begriff gedient. Er beherrscht die Geschichtsphilosophie Hegels ebenso wie die
von ihm abgesetzte, weit in die professionalisierte Geschichtswissenschaft aus-
strahlende Ideenlebre Leopold v. Rankes: Hoch idealisiert und mit deutlich
religioser Aufladung sind in ihr Ideen und Geistiges Trager der kollektiven
Tradition und stehen als eine Art Orientierungsraster der sich in schnellem
Aufschwung entfaltenden empirischen, zumeist politischen Geschichtsschreibung
voran.” In Kerns rechts- und verfassungsgeschichtlichen Schriften scheint nun,
jedenfalls prima facie, zwar von lenkenden Prinzipen und iibergreifenden Ideen
tberall die Rede zu sein, indes ist das >Geistige« im Sinne von tatsichlichen
Anschauungen, also einer empirischen mentalen Disposition, ebenso prasent.
Zumindest in Recht und Verfassung im Mittelalter, deutlicher als in Gottesgnaden-
tum und Widerstandsrecht, ist dieses zweite Verstandnis tberall abzulesen, wirkt
sogar wie der hauptsichliche Magnet seines Interesses. Fritz Kern konnte mit
seinen Arbeiten gerade so starken Widerhall finden, weil er nicht allein auf einen
idealisierten Geist, sondern auch auf die empirisch vorfindlichen Ideen des
Mittelalters zu rekurrieren vorgab und der herrschenden Praxis in der
Geschichtsschreibung eine Alternative entgegensetzte. Anschauungen und die
seelische Verfassung menschlicher Kollektive wurden als Erkenntnisziele der
Historiographie freilich nicht erst damit aufgeworfen; vor allem im Zuge der
gerade vergangenen, erbittert gefochtenen Methodenkimpfe waren sie bereits
hervorgetreten und unterlagen nun einem gewissen Generalverdacht.”® Das
Kernsche Vorbringen hatte an dieser Hypothek offenbar nicht zu tragen, und
dies 1aBt sich erst naher verstehen, wenn man es als Teil der neuartigen Geistes-
geschichtsschreibung seit der Jahrhundertwende betrachtet. Diese Stromung
stellte ebenfalls die Frage nach dem Geistigen in der Geschichte, verstand sich
jedoch als zur vorherrschenden politischen Historiographie komplementar —
ganz wie es auch Fritz Kern scheinbar um eine Erginzung der herkdmmlichen
Rechtsgeschichtsschreibung zu tun war. Sie war die Frucht eines Aufbruchs in
der Geschichtswissenschaft, der seit etwa 1890 Platz gegriffen hatte: In seiner

95  W. Harptwig, Geschichtsreligion — Wissenschaft als Arbeit — Objektivitat
[1991], S.2-5; eine Zusammenfassung dariiber aus der hier interessierenden
Zeit ist F. ScHNABEL, Die historische Ideenlehre [1925].

96  Anschauungen und Denken einer Epoche waren etwa in Karl Lamprecht, auch
in Rudolf Kotzschkes und anderer Konzepten der Kulturgeschichtsschreibung
vor 1900 allgegenwirtig (dazu und tber Lamprechts »kollektivpsychologische
Faktoren« unten S. 47-50, insb. Fn 25 m.N.; oder vgl. S. Haas, Historische
Kulturforschung [1994], S. 98 ff., 131; zu Kdtzschke ebd., S. 204-210; s. auch W.
OBERKROME, Volksgeschichte [1993], S. 46 ff.). Fir parallele Erscheinungen in
der zeitgleichen deutschen Rechtswissenschaft s. die Beitrige in M. SCHMOECKEL,
Psychologie als Argument [2009].

30 I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

Inkubationszeit selbst noch erst schwach ersichtlich erkennbar, folgte er offen-
bar einem Erklarungsbedarf, dem die unter den arrivierten Gelehrten vehement
gerechtfertigte politische und Staatsgeschichte nicht entsprechen konnte, der
vielmehr eher in der zeitgendssischen Philosophie, etwa den Spitschriften
Diltheys, Antworten fand.”” Insbesondere unter den Studenten regte sich ein
neuartiges Interesse fiir andere, erleuchtendere Geschichtserklarungen. Hellho-
rige Historiker wie Ernst Bernheim nahmen schnell wahr, daf »das Interesse an
der politischen Geschichte sehr abgenommen« hatte, dagegen »die Stoffe von
»aktueller« direkter Bedeutung fiir die Gegenwart«”® weit mehr Zuspruch fanden
als die tubliche politische Geschichte. Worin eine solche aktuelle Bedeutung liegen
konnte, wurde durch die Erwartungshaltung einer Generation bedingt, die
nicht das vergangene Geschehen um Reichseinigung und Nationswerdung,
sondern die Jahrhundertwende als prigend erlebte und hieraus ihre Fragen
entlehnte. Den starksten Fursprecher erhielt sie in einem spater hochgeachteten
deutschen Historiker, in Friedrich Meinecke, der frith erkannte: »die Stunde fir
eine wissenschaftlich betriebene Geistesgeschichte im Unterricht hatte geschla-
geng, denn man war »den bloffen nichternen Empirismus und Positivismus,
mit dem man die Tatsachen des geschichtlichen Lebens vielfach behandelt hatte,
satt, hungerte dafiir nach feinerer Speise, wollte sie nun aber auch nicht blofS
genieflen — so sehr auch das Genufmotiv fiir diese Zeiten charakteristisch ist, —
sondern auch verstehen in ihrer jeweiligen Eigentimlichkeit und sich seelisch
dadurch bereichern«.”® Meinecke begann, die neuartige Geistesgeschichte

97 W. DirtHEY, Der psychische Strukturzusammenhang [1905], S.13-23, oder
DERS., Der Aufbau der geschichtlichen Welt [1910], S. 177-187. Die Frithphase
der geistesgeschichtlichen Stromung ist, soweit ersichtlich, noch immer nicht
umfassend aufgearbeitet worden, vgl. bei E. ScruLiN, Traditionskritik [1979],
S. 144 ff. Einige frihere Linien dieser umfassenden, zugleich schwer fafSbaren
Modestromung werden bei S. Haas, Historische Kulturforschung [1994],
S. 347-351, umrissen, allerdings mit Augenmerk auf ihren kulturhistorischen,
oft Leipziger Vertretern, die den Aufbruch im Ganzen nicht darstellen.

98  »Eine seltsame Ironie der >Geschichte« ist es, daf§ gerade jetzt, da uberall
Seminare und Bibliotheken nebst Hilfsmitteln in Gppigster Weise ausgestattet
sind, das Studium so stark abnimmt. Ist man vielleicht zu lange Staats-Historiker
gewesen? Jedenfalls missen wir Dozenten uns gegen die neuen Stromungen
nicht mirrisch abschliefen«, Ernst Bernheim an Karl Lamprecht, Brief vom
16.07.1893; zit. nach G. OgestreicH, Die Fachhistorie und die Anfinge der
sozialgeschichtlichen Forschung [1969], S. 337 Fn. 69, dort auch zum Zusam-
menhang. Bernheims bekanntes Lehrbuch zur historischen Methode sollte eben
diesem neuen Orientierungsbedarf abhelfen (zum Lehrbuch K. LanGewanb,
Historik im Historismus [2009], S. 40-59, sowie bei M. OGRriN, Ernst Bernheim
[2012], S. 104 ft.)

99 F. MEeINECKE, Erlebtes in Freiburg [1944], S. 192f.

2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediévistik

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti

31


https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

32

voran- und sogar bis in das Zentralorgan der Zunft, die Historische Zeitschrift,
hinein zu treiben. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts veroffentlichte er das
Schlisselwerk zu seinem spateren Ruhm, Weltbiirgertum und Nationalstaat, das
nicht allein in universitdren Kreisen, sondern bis tief hinein in das Bildungs-
birgertum wirkte und schnell Neuauflagen erlebte. Es bot nicht die Ereignis-,
sondern die Ideengeschichte der jiingsten Vergangenheit. Selbst einem elitiren
Blick auf grofle Personlichkeiten und hervorstechende Individuen verpflichtet,
unternahm Meinecke hier, den sogenannt iuneren Gebalt einer Epoche einzu-
fangen. Das spiter zuweilen belichelte Buch Meineckes ist in seinem unge-
heuren Erfolg allein im Kontext der Bildungslandschaft des Wilhelminismus zu
verstehen, fir die es eine unerwartete Vertiefung des preufSisch-deutschen
Nationalstaats, gleichsam die ideengeschichtliche Erhellung zu Treitschkes oder
Sybels sog. realgeschichtlichen Darstellungen bot.'® Bald stand er einer ein-
drucksvollen Schar hochtalentierter und Erneuerung suchender Schiler vor. Die
meisten von ihnen liefen seinen Ansatz spiter hinter sich, doch lasen sie damals
sein Werk wie eine Offenbarung,101 denn sie waren ergriffen vom BewufStsein
eines Zeitenwechsels und suchten nach stirkerer Erleuchtung, sogar kiinstleri-
schem Ausdruck auch in der Wissenschaft. Es »wuchs die Zahl derer, die mir in
der Sprechstunde ihr heimliches Geluste nach etwas Geistigem, zuweilen ganz
primitiv, zu beichten wagten, mir etwas von Stefan George und Rilke, die ich
selber nur unvollkommen in mich aufnehmen konnte, vorschwirmten und
ihnliches mehr«. ' Einige von ihnen trafen sich 1910 mit anderen Historikern

100  Ders., Weltbiirgertum und Nationalstaat [1908], die Zweitauflage wurde bereits
1911 notwendig; zum Zusammenhang vgl. E. ScHuLIN, Friedrich Meinecke
[1988], S.317. Dabei bewahrte die idealisierende Fixierung auf die grofien
Gestalten Meinecke davor, sich in den ideologisch gefihrlichen Begriffen wie
Masse und Massenmeinung zu verlieren, was seinen Erfolg erst ermoglichte (DErs.,
Traditionskritik [1979], S. 153).

101 S. MEINEKE, Meinecke [1995], S.151-154; G.A.RrrteR, Einleitung [2006],
S. 281, zu jenen der Berliner Zeit. Einer seiner begabtesten unter den fritheren
Schiilern schwirmte zu dem Werk: »Man sicht iberall die Selbstverstandlich-
keiten von heute im Augenblick des Entstehens aus groter Nahe. Die Dar-
stellung ist klassisch. Um so ein Buch geschrieben zu haben, wiirde ich wohl
zehn Jahre meines Lebens gebenc, Franz Rosenzweig an Adele Rosenzweig, Brief
vom 13.11.1908 (in: F. RoseNzwEiG, Der Mensch und sein Werk, 1/1 [1979],
S. 88f.).

102 E MEINECKE, Erlebtes in Freiburg [1944], S. 193, fahrt fort: »In meiner eigenen
Studienzeit wiirde man solchen Schongeistern einen Kiibel Wasser iiber den
Kopf gegossen haben«. Etwas salbungsvoller entsann sich J. HALLER, Lebenser-
innerungen [1960], S. 247: »Was einen zu hoffnungsfrohem Zukunftsglauben
stimmte, war vor allem der Anblick der deutschen Jugend. Sie machte gegen das
Ende des ersten Jahrzehnts eine unverkennbare Wandlung durch (...) bei

I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

auf einer Art Nachwuchs-Konferenz in Baden-Baden, auf der eine mogliche
Aufwertung der professionalisierten Historiographie ausgelotet werden sollte:
Heify wurden Kurt Breysigs Vorstofle zu einer morphologischen Geschichtsauf
fassung debattiert, die von Nietzsche beeindruckt waren und sich zum George-
Kreis stellten, oder es wurde um die neue Metaphysik Henri Bergsons und dessen
Philosophie der bewufiten Zeit in ihrer Relevanz fir eine neue Geschichts-
schreibung gestritten. »Wir wollen als dreiundzwanzigjihrige, nicht als sechzig-
jahrige zusammenkommens, war zuvor der Vorsatz gewesen, denn die Gegen-
wart sei »gros de ’avenir«,'® man versandete freilich in Uneinigkeiten.'®* Die
Absicht nach Erneuerung wurde ahnlich auch von den fortschrittlicheren unter
schon arrivierten Gelehrten gefdrdert: Schlieflich sei es »einer jugendlichen
Kultur vielleicht erlaubg, (...) sich der Besinnung tber das Leben und die Welt
unmittelbar hinzugeben, um in das Geheimnis des Wirklichen, in dem wir
leben, dessen Teil wir sind, einzudringen«, heifit es in der Einleitung eines grof§
angelegten Sammelbandes Gber das Phainomen Weltanschauung, zu dem dama-
lige Groen wie Wilhelm Dilthey, Hans Driesch, Erich Adickes, Paul Natorp,
Hermann Graf Keyserling, Georg Simmel, Ernst Troeltsch und andere beitru-
gen.'®” Die Reflexion und Durchdringung dessen, was als Weltanschauung und
Geisteshaltung nun die wahre Essenz menschlicher Kultur bilden konnte, ver-
sprach als konjunkturelles Erneuerungsparadigma seit 1900 eine dem gerade
vergangenen Zeitalter der technischen Fortschrittseuphorie noch verschlossene
Erkenntnisdimension, nicht allein in der Mediavistik. Wie in Literatur und
bildender Kunst dieser Jahre der Expressionismus sich Bahn brach, ungleich

mancher Unklarheit von ehrlichem Wollen und ernster Selbstbesinnung durch-
drungen«.

103  Franz Rosenzweig an Walter Sohm, undat. Briefentwurf vor dem Historiker-
treffen 1910 (in: F. RosenzweiG, Der Mensch und sein Werk, 1/1 [1979],
S. 98-100).

104 Zum Treffen in Baden-Baden s. beim mit Kern befreundeten V. v. WEIZSACKER,
Natur und Geist [1964], S. 17-19, dort auch zum »Kreis, in dem wirklich alles zu
kreisen schien — die Jugend, welche sich um Friedrich Meinecke geschart hatte:
Kaehler, Rosenzweig, Meyer, Erdmann, Aubin, Marcks und der wohl Glin-
zendste, Sohm«. Mit dem Letzteren war Walter Sohm gemeint, »der Sohn des
berithmten Leipziger Juristen Rudolf Sohm. Seine Freunde waren kithn genug,
die Wirkung dieses strahlenden und hochbegabten jungen Menschen mit der
des jungen Goethe auf seine Umgebung zu vergleichen. Aber auch ich mochte es
wagen, ihn als eine begnadete, als eine apollinische Natur zu bezeichnen«, so
jedenfalls die Erinnerung von F. MEINECKE, Erlebtes in Freiburg [1944], S. 195.
Details zum sog. >Freiburger Kreis< in E. MUHLE, Fir Volk und deutschen Osten
[2005], S. 36-38, oder bei A. HonneTH, Nachwort [2010], S. 562 f., aufschluf-
reich insb. W. Bussmann, Siegfried A. Kaehler [1993], S. 38-46.

105 M. FriscHEISEN-KOHLER, Einleitung [1911], S. XVIIIL.

2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediavistik 33

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

34

stairker und um vieles radikaler, so stand diese neue Fragerichtung auch in der
Geschichtswissenschaft fiir einen Uberdrufl an Formalem und Auferlichem,
letztlich fiir eine Suche nach Sinnerfillung und Authentizitit. Sie war die
gleichsam schongeistige Seite eines umfassenderen Umbruchs in den histori-
schen Wissenschaften.

Fritz Kern gehorte nicht zum Kreis der Meinecke-Schiiler, doch war er ein
bedeutender Vorkampfer der Aufbruchsbewegung: Weiter fortgeschritten als die
meisten von ihnen, befand er sich schon seit 1907 in den Diensten der
Monumenta Germaniae Historica auf europaweiten Archivreisen und war
1909 habilitiert.'® Zugleich ging er von Beginn an, anders als Friedrich Mei-
necke, stirker auf das »Empfinden der Menge«'%” ein und richtete sich schon
frih deutlich kulturgeschichtlicher aus als dieser. Freilich wurden im Entde-
ckungszusammenhang der geistesgeschichtlichen Stromung derartige Differen-
zen nicht sogleich konzeptionell voneinander abgehoben. Vieles war nicht mehr
als ein nuancieller Unterschied, schlieflich war der Geist-Begriff selbst in
hochstem Mafle form- und instrumentalisierbar. Bei allen Unterschieden zwi-
schen Kern und Meinecke ist ihnen so gerade eine Doppeldeutbarkeit gemein:
Fritz Kern selbst war, wie gesehen, keineswegs strikt empirisch ausgerichtet;
auch teilte er Meineckes Vorliebe fiir die grofen Gestalten.'®® Friedrich Mei-
necke wiederum zielte seinerseits auch stets auf den inneren Gehalt einer Epoche
im Sinne einer Mentalitit ab, wollte nie allein bei den feinsinnigsten Gestalten
einer Ara verbleiben, wiewohl sie ihm am meisten tiber dieselbe auszusagen
versprachen'® — worin er sich mit Kern, wie mit vielen anderen, traf. Es muf§
deshalb nicht erstaunen, dafl Fritz Kern seine Ideengeschichte nicht als die
theoretisch ausgefeilte Geschichte sozial bedingter Mentalititen vorlegte, zwar
Uber Anschauungen handelte, doch selbst anderen Idealen folgte. Ein Spezifikum
hingegen liefs damals das Kernsche Opus gerade neben der Meinecke-Schule
weit heraustreten und einzigartig werden, und es war bedeutender als das Maf§
konzeptioneller Finesse: Eine Geistesgeschichte des Mittelalters war als eigenes
Forschungsgebiet noch unbekannt. Zum Denken des mittelalterlichen Menschen
hatte man bisher eher sporadische Auskiinfte, jedenfalls kaum nennenswert
materialgesittigte Darstellungen heranziehen koénnen. Die spezifische Dichte,

106 H. Harrmany, Fritz Kern [1968], S. 352 f; O. ScHILLINGS, Vom Bourgeois zum
Citoyen [2001], S. 56.

107 Etwa E Kern, GuW [1914], S. 10S5.

108 Das zeigt sich besonders bei F. Kern, Humana Civilitas [1913], und DEwms.,
Dantes Gesellschaftslehre [1913], weitaus weniger hingegen bei pems., GuW
[1914], obgleich selbst hier klar zu erkennen (unten S. 94 Fn. 44).

109  S. MEINEKE, Meinecke [1995], S. 97 f.

I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

mit der vor 1900 das Denken des Mittelalters untersucht worden war, wies
vielmehr ein eher kiimmerliches Maf auf, und zur Fragestellung existierte nur
wenig einschlagige Literatur. Einige Ansitze bot die sich formierende frithe
Kulturgeschichtsschreibung, in der auch die Frage nach dem mittelalterlichen
Menschen schon jenseits der Exegese gelehrter mittelalterlicher Traktate aufge-
worfen wurde. Das wirkungsvollste Bild ging hier von wenigen Satzen aus Jacob
Burckhardts grofSer Cultur der Renaissance aus, mit denen eine Kontrastierung
zum Menschen des Renaissance-Zeitalters bezweckt war: »Im Mittelalter lagen
die beiden Seiten des BewufStseins — nach der Welt hin und nach dem Innern des
Menschen selbst — wie unter einem gemeinsamen Schleier triumend oder
halbwach. Der Schleier war gewoben aus Glauben, Kindesbefangenheit und
Wahn; durch ihn hindurch erschienen Welt und Geschichte wundersam
gefirbt«.'"® Lange wirkten sie wie Burckhardts Verdikt iiber die mittelalterliche
Epoche schlechthin, obschon er tatsichlich zu dieser eine viel distanziertere
Stellung hatte.""" Der erwihnte Ernst Bernheim etwa hatte sich schon vor Kerns
Wirken in einzelnen Aufsatzen am mittelalterlichen Denken versucht, doch die
hergekommene Fixierung auf groe Gestalten noch nicht tberwinden kon-
nen;'"? auch bei ihm las man, »daf der mittelalterliche Mensch gewiff schon
weinte, wo wir nur ein geriihrtes Gesicht machen«."™ Prignantere Darstellun-
gen zum Thema wurden nicht erreicht, weder durch Lamprechts Ausfithrungen
zum Geistesleben der verschiedenen Epochen innerhalb seiner nie zu stark
verdichteten Geschichte des deutschen Natz'onalbewuﬁtseins,"4 noch durch andere

110  J. BurckHARDT, Die Cultur der Renaissance in Italien [1869], S. 104.

111  Ohne Frage hitte Burckhardt selbst sich nicht zu den Feinden des Mittelalters
gezahle. Als solche bezeichnete er spiater: »Zunichst, wer das Christentum
tberhaupt fiir irrig und fiir ein Ungliick halt (...); ferner: wer keinen Sinn fir
das Retardierende hat oder auch: wem es pressiert (mit einer Lage, da Einer Alles
darf, ein Anderer aber auch, und logischer Weise dann der Frechste am Meisten)
mit der unbedingten Ausbildung der Philosophie, mit dem eiligen Sieg der
Naturwissenschaften, mit unbedingtem Verkehr der fernsten und néchsten
Volker, mit der industriellen Ausbeutung der Welt, schon von der Erdoberfliche
an. Endlich rechne man dazu alle Leute der nivellierenden Gleichheite,
J. BurckHARDT, Historische Fragmente [1884/1929], S. 252.

112 E. BeErnueIM, Uber den Charakter Ottos von Freising [1885], DERs., Politische
Begriffe des Mittelalters [1896/1897]; dazu M. OGriN, Ernst Bernheim [2012],
S.221-224.

113  E. BernHEIM, Lehrbuch der Historischen Methode [1889], S. 456.

114 K. LamprecHT, Deutsche Geschichte 1 [1891], S.160fF., 329ff; II [1892],
S. 168 ff.; oder III [1893], S.204ff. Zum Mittelalter bereits frither in breiten
Ausfithrungen und der ihn beschiftigenden Perspektive pErs., Uber Individua-
litat und Verstandnis fiir dieselbe im deutschen Mittelalter [1878], und vgl. auch
DERS., Das Deutsche Geistesleben unter den Ottonen [1892].

2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediévistik

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti

35


https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

36

der nun erscheinenden Versuche. Haufig bauten sie auf Burckhardt auf, wie etwa
Georg Steinhausen, der bereits 1893 die Frage nach dem Menschen-Typus im
Mittelalter stellte und ausdricklich die durchschnittlichen Menschen dieser Zeit
beschreiben wollte, dabei in emsigen Schilderungen entbrannte."* Vielfach war
auch eine eigentlich wissenschaftliche Geschichtsschreibung von vornherein
nicht angestrebt."'® Erste Schritte in Richtung einer stirker verwissenschaftlich-
ten Geistesgeschichte, auch des Mittelalters, suchte seit der Jahrhundertwende
Walter Goetz, allerdings wies er zunachst noch eine stark traditionelle, zudem
stark auf die Renaissance ausgerichtete Haltung auf.''” Die meisten »neuer
methodischer Maf3stibe«, ligen kinftig »auf dem Gebiet der Gerstesgeschichte«,
befand jedoch auch er im Jahr 1910"*® - zu einem Zeitpunkt, der ebenfalls wie
ein Schlasselmoment fiir die neue geistesgeschichtliche Literaturwissenschaft in der
philologischen Germanistik wirkt.'"> Zum Mittelalter blieb man dagegen

115 Unter dem Bann der Kirche sei Blindheit und Naivitit in dieser Zeit allge-
genwirtig gewesen, und beim mittelalterlichen »schiefen Denken oder Garnicht-
denken mufte auch die Denkfahigkeit iberhaupt erlahmen«, G. STEINHAUSEN,
Der mittelalterliche Mensch [1893], S. 24 f. Allerorten seien Schranken, Zwinge
dominant gewesen, welche den mattelalterlichen Menschen letztlich barbarisch
machten, gezeichnet von allgemeiner Gefiihllosigkeit: eine riickstindige, pro-
vinzielle Kreatur, der kirchlichen Willkir unterjocht (S. 34, 37, 43). Burckhardts
vermeintliches Verdikt wirkte noch lange, bis weit in die 1920er Jahre hinein
nach.

116 Blumig ausgeschmiickt und in eher halbwissenschaftlichem Duktus pEers., Der
Wandel des deutschen Gefiihlslebens [1895]. Ohnehin populir, nicht im kon-
zeptionellen Sinne kulturgeschichtlich ausgerichtet waren Bildungsbiicher wie
P. HErRrE, Deutsche Kultur des Mittelalters [1912] (dazu S. Haas, Historische
Kulturforschung [1994], S. 171fF., 202). Eine Art Sonderrolle nahm dabei die
Darstellung von H. v. EickeN, Geschichte und System der mittelalterlichen
Weltanschauung [1887, 2. Aufl. noch 1913], ein; Gber deren Qualitdt die unter-
haltsame Polemik bei O. Lorenz, Die Geschichtswissenschaft in Hauptrichtun-
gen und Aufgaben [1891], S.146-164, auch ]J. Sport, Das mittelalterliche
Geschichtsdenken [1933], S. 291.

117 Vgl. W. Gokrz, Zur Geschichte des literarisches Portrits [1904], pErs., Mittel-
alter und Renaissance [1907], oder DERs., Konig Robert von Neapel [1910]; Gber
ihn S. Haas, Historische Kulturforschung [1994], S. 189, 233 ff., autobiogra-
phisch W. Goerz, Walter Goetz [1925], S. 159 f.

118  Ders., Geschichte und Kulturgeschichte [1910], S. 15.

119  Siehe R. UNGER, Hamann und die Aufklirung [1911], insb. S. 6-11, oder von der
Lebensphilosophie befeuert . GunpoLrg, Shakespeare und der deutsche Geist
[1911], fir den Begriffe wie »der belebende Gesamtgeist« oder »Entgeistungs-
prozess« seine eigene »sinnbildliche Deutung« ausmalten, denn: »Darstellung,
nicht blo Erkenntnis liegt uns ob« (zit. S. 6, VII); dazu K. WEIMAR, Das Muster
geistesgeschichtlicher Darstellung [1993]. Zum Erfolg der Geisteshistorie inner-
halb der Literaturgeschichtsschreibung bereits R. UNGER, Literaturgeschichte

I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

unverdndert auf mehr oder minder zusammenhingende Spekulationen tber
ideengeschichtliche Ursachen verwiesen. Das offenbarte sich vor 1914 ebenso im
Rahmen der verfassungsgeschichtlichen Mediévistik, als einige der jungeren
Stimmen die mittelalterliche Thronfolge thematisierten, den dort wirksamen
Ideen nachspiirten und in den unmittelbaren Entstehungsjahren von Fritz Kerns
Schriften die etablierten Gelehrten erschreckten. Hier wurden Darstellungen
von quellenabgehoben-geistesgeschichtlichem Einschlag gegeben, die sich in
Spekulationen tber inneres Gescheben, insb. historischer Konigsgestalten, ergos-
sen und in essayistichem Dilettantismus zu versinken schienen."”® Thnen
gegentiber riickte Kern schon von seinem Ansatz her viel stirker in die Tradition
des spiten Jacob Burckhardt und nahm dessen typologisierende Schilderung zur
mittelalterlichen Geisteshaltung und ihrer allgegenwartigen christlichen Grund-
lage auf.’' Zugleich stellte er sich den gerade diskutierten Mittelalter-Bildern
aus dem Umfeld der protestantischen Religionsgeschichte an die Seite, insbe-
sondere den Thesen von Ernst Troeltsch dber die grofe Einbeitskultur des
Mittelalters. Dieser hatte ebenfalls fir die Einfithrung »eines solchen religions-
geschichtlichen Verstandnisses« geworben, »das tber die bloSe Rechts-, Ver-
fassungs- und Dogmengeschichte hinausfithrt« und eine tragfihige Gesamter-
klirung erlaube,'** wenngleich er den Mittelalter-Begriff dabei strikt und mit
Bedacht auf die Geschichte Europas einschrinken wollte.’*® Und nicht von

und Geistesgeschichte [1926], und dariiber W. MULLER-SEIDEL, Literaturwissen-
schaft als Geistesgeschichte [1993], S. 133-140.

120 Oben S. 17 Fn. 35. Die hier erkennbare Neigung »zu einseitig spiritualistischer
Betrachtung verfassungsgeschichtlicher Vorgange, die nicht unbedenklich istc,
stiel auf entgeistertes Kopfschiitteln, vgl. E. KeutGen, Der deutsche Staat des
Mittelalters [1918], S. 6f.

121 1905, noch zu Kerns Studienzeit, erschienen postum dessen Weltgeschichtliche
Betrachtungen, die fir Aufsehen sorgten (nidher unten S. 56).

122 E. TrokrrscH, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen [1912];
und DERS., Augustin, die christliche Antike und das Mittelalter [1915], S.VL
Gegen Troeltschs These von der Einheitlichkeit der mittelalterlichen Kultur
wandte sich Max Weber, und es entspann sich hiertiber ein Gesprich, an dessen
Ende Troeltsch von seiner friheren Position abrickte (DErs., Der Historismus
und seine Probleme [1922], S. 767, und s. bei O.G. OExLE, >Staat« — >Kultur< —
>Volk« [2005], S. 82) — wozu Fritz Kern sicher nicht bereit gewesen wire.

123 Auch diese fir Troeltsch bezeichnende Begrenzung, da es »fiir uns nur eine
Weltgeschichte des Europdertums«, keine Universalgeschichte insgesamt geben
konne, lieff Kern bald hinter sich (E. TRoeLrscH, Der Historismus und seine
Probleme [1922], S. 708, ebd.: es sei »vollig unmoglich« und Gberhoben, die
unzihligen, »auf sehr verschiedenen Entwicklungshohen befindlichen« weltge-
schichtlichen Kulturkreise geistig zu durchdringen; dazu bereits O. HINTZE,
Troeltsch und die Probleme des Historismus [1927], S.370; und bei
O.G. OextE, Sozialgeschichte — Begriffsgeschichte — Wissenschaftsgeschichte

2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediévistik

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti

37


https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

38

ungefihr ist mit Johan Huizingas Herbst des Mittelalters noch eine andere,
nachmals ebenfalls berihmte geisteshistorische Schrift in denselben Jahren
entstanden wie Gottesgnadentum und Widerstandsrecht, konnte freilich nur lang-
sam auf Akzeptanz stoffen. Auch Huizinga versuchte, den Geist einer Epoche
nachzuvollziehen und zu zeichnen, doch war seine Darstellung stirker als Kerns
Studie anthropologisch, sprach- und kunstgeschichtlich ausgerichtet und ver-
suchte vor allem, ein facettenreiches Bild des spatmittelalterlichen Lebens zu
geben. Seit etwa 1907 arbeitete er an seinem bekannten Werk, das erst nach
Ende des Weltkriegs erschien und seit seiner Ubersetzung 1924 auch in
Deutschland zunehmend Echo fand.'* Anders als er oder auch Troeltsch
schrieb Fritz Kern hingegen mitten in die zunftige, verfassungshistorische
Medidvistik hinein. Eben dadurch wurde er zu ihrem wichtigsten Erneuerer:
Er rif§ ihr einen Vorhang auf, denn seine Darstellung stand nicht allein auf der
damaligen »Hohe leidenschaftsloser ideen- und institutionengeschichtlicher
Betrachtung«,'* sie griff auch auf eine europiisch-vergleichende Geistesge-
schichte der Institutionen aus und setzte sich schon im Niveau der Durch-
arbeitung weit von den bisherigen, und vielen folgenden, Geistesgeschichten des
Mittelalters ab.

Daf$ ihr zunichst so gut wie kein Widerspruch entgegengestellt wurde, nimmt
nicht wunder. Am wenigsten tberraschend war sicher schon damals das Echo
aus den Reihen kulturgeschichtlich engagierter Gelehrter wie Ernst Bernheim,
der sich kurz spater an Kerns »in scharfsinnig analysierender Darlegung« gege-
bene Skizze zum mittelalterlichen Denken anlehnte.'® Entscheidender wurden

[1984], S. 329). Sie wurde beispielgebend fiir eine Reihe wichtiger Geschichts-
entwiirfe nach 1920, etwa fir Hans Freyer, Otto Brunner u.a. (E. SCHULIN,
Traditionskritik [1979], S. 186 f., auch unten S. 109 Fn. 112 m. N.).

124 J. Huizinga, Herfsttij der Middeleeuwen [1919], eine intensive Aufnahme war
etwa R. STADELMANN, Vom Geist des ausgehenden Mittelalters [1929]. Die Suche
nach einer Erweiterung des Methodenspektrums fiir die Mediévistik trieb
Huizinga ebenso wie Kern und andere voran, beider Aufbriche wiesen aller-
dings in sehr verschiedene Richtungen, vgl. bei C. Strupp, Johan Huizinga
[2000], S.134-149 (Huizingas Distanz zu den Anmnales ebd. S.146f). Zur
internationalen Dimension der geisteshistorischen Stromung siche zudem
E. ScuuLin, Traditionskritik [1979], S. 144-162.

125 U. Sturz, Besprechung Kern [1916], S. 562.

126 E. BernHEIM, Mittelalterliche Zeitanschauungen [1918], S. 112, 120f, 178fF.,
tiber Bernheims langsame Wendung seitdem M. OGRIN, Ernst Bernheim [2012],
S.225-231; Kerns Leitgedanken fehlen dagegen in den zeitgleich erschienenen,
weitgehend plaudernden Darlegungen Wilhelm Wundts zu den frihen Rechts-
ideen (W. Wunprt, Volkerpsychologie IX [1918], S. 368-467).

I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

allerdings jene Reaktionen der medidvistischen Fachwissenschaft, die von
seinem umgehenden, geradezu flichendeckenden Erfolg zeugen. Die kritischste
und zugleich pointierteste Reaktion auf Kerns Ansatz blieb dabei die Rezension
eines auslindischen Mediavisten: Fir Marc Bloch stand dessen Schritt hin auf
eine europiisch vergleichende Geschichtsschreibung ganz im Vordergrund, aber
er stellte ebenfalls deutlicher als alle anderen die Defizite der Darstellung heraus.
Das betrifft gerade Kerns schwaches Interesse an der Wirklichkeit des Mittel-
alters, ohne die fiir Bloch auch eine Ideengeschichte nicht zu schreiben war:
»C’est ce qu’on cherche en vain chez M Kern. Trop souvent, dans son livre, la
France, I’Allemagne, I’Angleterre, apparaissent comme des cadres vides ou se
jouent les idées«, was Bloch auf dessen Verfangenheit in den tradierten Mustern
der deutschen Verfassungshistoriographie zuriickfithrte: »A vrai dire, si M. Kern
témoigne d’'un médiocre intérét pour I’étude des conditions politiques et
sociales propres aux différents Etats médiévaux, c’est qu’il est surtout préoccupé
de questions d’origine«, und dies rufe eine kontraproduktive Einfirbung der
Studie hervor: »cette complaisance excessive pour les problemes d’origine se
rattache aux inspirations, plus ou moins conscientes, d’un patriotisme mal
compris«.'”” Aus Sicht des deutschen Fachpublikums hingegen war dies kaum
erheblich: Durch die wissenschaftlichen Veroffentlichungen der kommenden
Jahre zieht sich ein Strom der Zustimmung. Fir den jungen Percy Ernst
Schramm stellte das Werk ein methodisches Vorbild wirklich tiefreichender
Mediivistik dar,'*® die wohl intensivste Aufnahme fand es spiter bei Gerd
Tellenbach,'® wihrend der exponierteste Bezug auf Kerns Lehre von der
mittelalterlichen Rechtsanschauung kurz darauf Otto Brunner gelang;'°
zudem erhielt das Werk Ubersetzungen ins Englische und Spanische.'

127 M. BrocH, Compte-rendu Kern [1921], S.252f, in Anspielung auf Montes-
quieu: »On disait jadis que les libertés de ’Europe moderne étaient sorties des
>foréts de la Germanie«. M. Kern ne le dit plus; mais il ne peut se résigner a ne
plus le croire: tant les vieux mirages ont encore d’empire sur les plus probes
esprits. Quand donc, d’un accord unanime, se décidera-t-on a étudier le moyen
age comme il mérite de I’étre: en lui-méme?«

128 Percy Ernst Schramm an Fitz Saxl, undat. Brief (Mai 1923); dazu D. THIMME,
Percy Ernst Schramm [2006], S. 170 Fn. 102 m.N.

129 Fir G. TELLENBACH, Libertas [1936], dessen Werk umgehend selbst zum Klas-
siker avancierte, war Kerns Opus von 1914 eine der tragenden Referenzen und
Inspirationsquellen, und er setzte dessen Anregungen am intensivsten in neue
Fragen um (s. nur S. 14-32 u.6.).

130  O. BrRuUNNER, Land und Herrschaft [1939], S. 158-171, nadher unten S. 107.

131 E Kern, Kingship and Law in the Middle Ages [1939], das die umfangreichen
Anhinge und zahleichen Nachweise des Werks mit dem praktischen Vermerk
ausspart, Kern habe ohnehin die élteren Autoren ersetzt. Stattdessen wurde eine

2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediavistik 39

1P 216.73.216:36, am 17.01.2026, 21:53:11. © Urhebemachtlich geschiftzter Inhalt. Ohne gesonderta
i Inhalts i it, fiir oder in Ki-Sy: y t



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

40

Bestimmt aber hatte das Kernsche Programm einer nachwachsenden Historiker-
generation nicht bedurft, um Erfolg zu ernten. Schlielich war es das Signum
der geistesgeschichtlichen Strdmung im ausgehenden Kaiserreich gewesen,
gegen die etablierte Zunft keine Frontlinie zu ziehen, sondern fir diese eine
Erginzung zu suchen."®* Sogar der aggressivste Apologet einer Geschichte
rechtlich verfaf$ter Staatsinstitutionen des Mittelalters, Georg von Below, hielt
Gottesgnadentum und Widerstandsrecht denn auch fir »die wertvollste Bereiche-
rung der verfassungsgeschichtlichen Literatur aus dem letzten Jahrzehnt«.'??
Und besonders freimiitig legte Ulrich Stutz auseinander, was an Kerns Opus es
ihm so angetan hatte: »Ich habe das Buch nicht ohne Bedenken zur Hand
genommen. Nirgends ndmlich kénnen ideengeschichtliche Untersuchungen
mehr Unheil stiften als bei dem grob sinnlichen, massiven und vorwiegend
unbewufSt dahintreibendem Mittelalter. Angenehm enttduscht und voll befrie-
digt lege ich die Studie aus der Hand«."**

Ubersetzung von Recht und Verfassung im Mittelalter angefiigt, der mittlerweile
zum Leitaufsatz geworden war. Die englische, noch 2005 nachgedruckte Fassung
erlebte nicht weniger Neuauflagen als das deutsche Original und entwickelte
sich zum Klassiker der englischsprachigen Mediavistik, ganz im Gegensatz zu
Otto Brunners Land und Herrschaft(vgl. bei H. Kaminsky/]J. VAN HORN MELTON,
Translator’s Introduction [1992], S.xiii; P. Geary, Wissenschaft von gestern
[2005], S. 382 Fn. 6). In Spanien erschien nach 1945 die Ubersetzung F. Kern,
Derechos del rey y derechos del pueblo [1955], iber ihre Wirkung im spanisch-
sprachigen Raum F. MarTiNez MarTiNEZ, A modo de introduccién [2013],
S.33-35.

132 E. ScHuLIN, Traditionskritik [1979], S. 148f.; S. Haas, Historische Kulturfor-
schung [1994], S. 277; in der Person Kerns wird dies besonders gut illustriert.

133 G. v. BeLow, Staat des Mittelalters [1925], S. XX; auch bei pems., Die deutsche
Geschichtsschreibung [1924], S. 74: »was fiir Gedanken unsere Altvorderen von
Staat und Recht gehabt haben, das ist eine gewaltige kulturgeschichtliche Frage«.
Die frappierend zahme Reaktion des spiten Georg von Below auf seinen Schiiler
Kern, eine Aufweichung der friher strikt verfochtenen Positionen, ist wenig
bekannt (etwa E. GrotHE, Zwischen Geschichte und Recht [2005], S. 83), sie
zeigt die damalige Macht der geistesgeschichtlichen Methode. Zu einer grund-
satzlich neuen Sicht konnte Below sich in seinen letzten Jahren indessen nicht
bewegen (s. H. Cymorex, Georg von Below [1998], S. 134f., 302 ff.). Ahnlich
gunstig zu Kern E. KeutGen, Der deutsche Staat des Mittelalters [1918], S. 7.

134 Von »gesuchter, essayistischer historischer Geistreichelei halt sich Kerns Arbeit
ebenso gliicklich frei wie von ibereleganter juristischer Konstruktion und
Pressung. Das Buch ist wohltuend substantiell«, lobte U. Stutz, Besprechung
Kern [1916], S. 560f.

I. Europaische Verfassungsgeschichte als Ideengeschichte

IP 216.73,216.36, am 17.01.2028, 21:53:11. © Urheberrachtilch gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderte
i Inhalts ir \it, fiir oder in K-Sy , ti



https://doi.org/10.5771/9783465142881-9

	1. Innere Entwicklungsgeschichte der monarchischen Herrschaft
	2. Das Geistige als neuer Horizont der Mediävistik

