
Frauen als Fremdkörper. Neun Thesen zur 

kulturellen und sexuellen Geographie in der 

Kopftuch-Debatte 

MANFRED SING 

Angesichts der anhaltenden Diskussionen über die Integrationsfahigkeit des 
Islams lohnt sich ein Rückblick auf die sogenannte Kopftuch-Debatte, die seit 
Mitte der 1990er Jahre in Deutschland geführt wurde. Pars pro toto steht die 
Kopftuch-Debatte für den Umgang der Mehrheitsgesellschaft mit dem Islam 
oder den Muslimen, aber auch für die Selbstwahrnehmung von Muslimen in 
europäischen Gesellschaften. 

Meine Kritik beschäftigt sich im Folgenden nicht so sehr mit dem Spezi­
alproblem des Beamtenrechts, 1 sondern mit der Debatte, in der verschiedene 
Standpunkte aufeinanderprallen und sich partiell überschneiden. An leitkultu­
rellen und multikulturellen, feministischen und islamischen, juristischen und 
akademischen Äußerungen zum Kopftuch lässt sich zeigen, wie Frauen isla­
mischen Glaubens zu Fremdkörpern in europäischen Gesellschaften stilisiert 
werden. Es stellt nur zwei Seiten derselben Medaille dar, dass die einen De­
battenbeiträge im Extremfall auf ein Verbot (vgl. Schwarzer 2003), die ande­
ren auf ein Gebot (vgl. Gutmaier 2003) des Kopftuches abzielen. Gemeinsam 
ist solchen Äußerungen, dass sie Zuschreibungen an >einheimischen< und 
>fremden< Frauen vornehmen. Dadurch werden Frauen in voneinander ver­
schiedenen Kultur-Räumen situiert. Diese Diskurse weisen über das Klassen­
zimmer, die islamische community und die deutsche Gesellschaft hinaus, um­
fassen die gesamte >islamische< Welt und konstruieren eine >globale Musli­
min<; sie zielen aber zugleich darauf ab, eine Grenze festzulegen, die be-

In etwa der Hälfte aller Bundesländer wurde inzwischen ein Verbot für Lehre­
rinnen an staatlichen Schulen erlassen, das islamische Kopftuch zu tragen. Die 
Bnndesländer kamen damit dem BVG-Urteil vom 24.9. 2003 nach, das sie auf­
forderte, fiir ein Kopftuch-Verbot gesetzliche Grundlagen zu schaffen. 

179 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MANFRED SING 

stimmt, was unter die deutsche Leitkultur, die herrschenden Normen oder ein 
religiöses Ideal fallt und was nicht. 

In der Tendenz verfremden solche Diskurse Frauen, entmündigen sie zu 
bewusst unemanzipierten Wesen und ent- und resexualisieren sie. Wenn die 
Befreiung der Frau von ihrem Kopftuch mit ihrer Befreiung von religiösen 
Zwängen und vom Patriarchat sowie mit der Befreiung ihrer Sexualität 
gleichgesetzt wird, so unterliegt solchen Diskursen: (1) eine prinzipielle 
Gleichsetzung des Zeichens mit den Strukturen und damit einhergehend (2) 
eine Bedeutungsreduktion des Zeichens, (3) eine Kritik an weiblichen Hand­
lungsstrategien und (4) eine Reproduktion von unterdrückten sexuellen 
Phantasien des männlichen Blicks auf das Zeichen. 

Dies ist vor allem deswegen bedenklich, weil es durchaus die Möglichkeit 
gäbe, im Beamtenrecht eine Neudefinition für religiöse Symbole vorzuneh­
men und auch Auflagen für das Tragen von Kopftüchern zu formulieren, ohne 
rechtlich und diskursiv »die christlich-abendländische Kultur« zu betonen und 
den Eindruck zu vermitteln, Muslime seien in Staat und Gesellschaft uner­
wünscht. Die Kopftuch-Verbote in den einzelnen Bundesländern stellen einen 
politischen und juristischen Pyrrhussieg dar, weil sie nur eine kleine Zahl von 
Beamtinnen treffen, die eigentlich anvisierten Kernprobleme nicht verändern 
und von einer Mehrheit der Muslime als Zeichen genereller Ablehnung ver­
standen werden. Die folgenden neun Thesen sollen verständlich machen, 
warum das islamische Kopftuch die falsche Angriffsfläche ist, um Integrati­
onsprobleme und männliche Herrschaft wirkungsvoll zu kritisieren. 

These 1: Die Kopftuch-Debatte tastet die Geschlechter-Hierarchie nicht an, 
sondern stabilisiert sie, weil sie auf einer Polarisierung zwischen deutscher 
Leitkultur und Islam basiert. 

Im Mittelpunkt von leitkulturellen und islamischen Kopftuch-Diskursen ste­
hen Aussagen darüber, wie frau auszusehen habe, damit sie sich als vollwer­
tiges Mitglied der Gesellschaft, Beamtin des Staates oder Mitglied der islami­
schen Gemeinschaft ausweise. Der weibliche Körper fungiert als Symbol für 
die Reproduktion und die Verletzbarkeit der Gemeinschaft. Über die Normie­
rung von Frauenrollen werden nationalistische, religiöse oder ethnische Vor­
stellungen von der Reinheit und Gesundheit des Gemeinschaftskörpers akti­
viert. Den Kontext für die Kopftuch-Debatte in Deutschland bilden Diskus­
sionen über die demographische Entwicklung, Geburtenrate, Rente und Zu­
wanderung. In den mehrheitsgesellschaftlichen und communiry-internen De­
batten werden auf Frauenkörper identitätsstiftende Eigenschaften projiziert, 
die aufgrundsozialer Krisen, Grenzverschiebungen und globaler Entwicklun­
gen als bedroht wahrgenommen werden. Daher projizieren der leitkulturelle 
und der islamische Diskurs in der Kopftuch-Debatte ihre jeweilige Krisener-

180 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUEN ALS FREMDKÖRPER 

fahrung auf dieselben Frauenkörper: Der leitkulturelle Diskurs sieht das 
Kopftuch als Angriff auf Frauenrechte und problematisiert Migration als kul­
turelles Problem. Dadurch beschwört er am Frauenkörper die Angst vor Is­
lam, Fundamentalismus und Terrorismus und bedient paternalistische Vorstel­
lungen über die rückständige, muslimische Frau. Er schreibt die sogenannten 
Integrationsprobleme nicht nur einseitig der migrantischen Bevölkerung und 
deren weiblichen Teil, sondern vielmehr einer sich explizit islamisch verste­
henden Teilmenge der weiblichen migrantischen Bevölkerung zu. Der islami­
sche Diskurs hingegen hält das Kopftuch zur Abwehr gegenüber der materia­
listischen Kultur für notwendig und nimmt die darüber in Deutschland und 
Europa entbrannte Debatte als Angriff auf den Islam wahr, nicht als Angriff 
auf das Patriarchat. Die Gemeinschaft wird als Opfer westlicher Verschwö­
rung, Kulturinvasion und Entrechtung imaginiert. Aus Sicht vieler Muslime in 
Europa erscheint die islamische Identität durch eine falsch verstandene Inte­
gration >bedroht<. Das Kopftuch markiert dann - als zum bloßen »Signal« 
herabgesunkenes Symbol (Arkoun 1999: 55)- eine Verteidigungslinie gegen 
diese Bedrohung. Unter dem Strich imaginieren sich beide Seiten - die leit­
kulturelle und die islamische - als Opfer eines gescheiterten Integrationspro­
zesses, und für beide Seiten repräsentiert das Kopftuch dieses Scheitern. 

Die dabei produzierte >kulturelle Geographie< zieht eine Grenze zwischen 
Islam und deutscher Leitkultur, zwischen Ausländerin und Inländerin. Dies 
geschieht ungeachtet der Tatsachen, dass (a) viele Musliminnen gar kein 
Kopftuch tragen, (b) ca. 800.000 Musliminnen die deutsche Staatsangehörig­
keit besitzen, (c) Geschlechterungleichheit nicht nur ein Problem der Musli­
minnen ist, ( d) die Hauptprotagonisten fundamentalistischen Islams männlich2 

sind. Die männliche Machtposition bleibt durch die Kopftuch-Kritik nicht nur 
unangetastet, sondern sie wird gestärkt, da die Kritik ihnen erlaubt, als legiti­
me Verteidiger des Islams und Beschützer der Frauen aufzutreten - ver­
gleichbar mit Männern der Mehrheitsgesellschaft, die sich durch Kritik an 
Muslimen als Verteidiger von Grundwerten und Frauenrechten darstellen. 3 

Eine besondere Rolle für die Kopftuch-Debatte spielen daher feministi­
sche Kritiken, weil durch eine Kritik des Kopftuches eine Kritik der männli­
chen Herrschaft intendiert wird. Hierbei ergibt sich meiner Ansicht nach je­
doch das Problem, dass die symbolische Macht männlicher Herrschaft über 
den Umweg einer asymmetrischen Sicht auf den fremden Frauenkörper sogar 
gestärkt wird. Denn ein Teil feministischer Debattenbeiträge tendiert dazu, 
das Kopftuch als Symbol für das Mann-Frau-Verhältnis aufzufassen. Die 

2 Alle Attentäter des 11. September 2001, die Mehrzahl aller Selbstmordattentä­
ter, alle potenziellen Kalifenkandidaten und die Religionsgelehrten sind Männer. 

3 Birgit Rommelspacher (2004) argumentiert, auch die Hierarchie zwischen ein­
heimischen und eingewanderten Frauen werde »wesentlich über den Emanzipa­
tionsdiskurs abgesichert«. 

181 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MANFRED SING 

Herrschaftskritik beschränkt sich dann auf eine Kritik dieses Verhältnisses, 
während die mehrfach asymmetrische Position der Kopftuchträgerin als Frau, 
Muslimin, Migrantin und/oder rechtliche >Ausländerin< ausgeklammert bleibt. 
Geschlechterverhältnisse bestehen nicht allein im Verhältnis der muslimi­
schen Frau zu Vater, Ehemann, Bruder und Familie, sondern sie werden ent­
scheidend durch Institutionen, politische, juristische, soziale und kulturelle 
Umstände mitbestimmt: Staatliche Regelungen für das Kopftuch ebenso wie 
soziale Normen, Bildungs- und Integrationsangebote ebenso wie soziale Her­
kunft, Kopftuch-Debatten als Fremdbeschreibungen ebenso wie Selbstbe­
schreibungen muslimischer Frauen, die Gewährung von Bürgerrechten ebenso 
wie Heiratsstrategien - all diese Kontexte sind keine Nebenerscheinungen, 
sondern sie formen die Geschlechterverhältnisse maßgeblich mit. Die symbo­
lische Kategorie der >Kopftuchträgerin< oder der >Frau im Islam< existiert da­
bei keineswegs überörtlich und überzeitlich (vgl. Mohanty 1988), sondern sie 
ist konkret in migrantischen und deutschen Bezügen angesiedelt. 

Dass die Kritik am Kopftuch die Geschlechterhierarchie weit weniger an­
tastet, als die Kopftuch-Kritiker meinen, liegt daran, dass in diesen Kritiken 
Differenzen zwischen Geschlechtern, Kulturen und Religionen als natürlich 
und vollkommen eindeutig aufgefasst werden. Gegensatzpaare auf allen so­
zialen Ebenen (stark/schwach, aktiv/passiv, gerade/krumm, salzig/süß, spon­
tan/kontinuierlich) bilden aber gerade das symbolische Material, aus dem die 
Polarität zwischen Mann und Frau geformt wird, sie lassen diese Polarität als 
naturgegeben erscheinen. (Bourdieu 2005: 17ff.) Daher arbeiten Gegensatz­
konstruktionen wie >der Westen< und >der Islam<, die in der Kopftuch-Kritik 
unweigerlich auftreten, der symbolischen Konstruktion der Geschlechterpola­
rität und der Macht männlicher Herrschaft zu. Wenn Geschlechtergerechtig­
keit das Ziel der Kopftuch-Kritik ist, so läuft die Konstruktion solcher starren 
Gegensätze unterschwellig diesem Ziel zuwider. 

In westlichen Diskursen über den Islam wird die Wissensformation der 
>Frau im Islam< in doppelter Hinsicht symbolisch als >weiblich< und inferior 
gegenüber dem >Männlichen< konstruiert- durch die Gegensatzpaare >starker 
Westen< versus >schwacher Islam< sowie >starker Mann< versus >schwache 
Frau<.4 Ebenso wie der Westen gegenüber dem Islam als stark, aktiv und frei 
(also >männlich<) gesehen wird, erscheinen die gleichberechtigten Geschlech­
ter im Westen symbolisch als stark (ergo >männlich<). Wenn auf den Islam 
symbolisch >weibliche< Eigenschaften (schwach, passiv, unveränderlich) pro­
jiziert werden, so erscheint das ungleiche islamische Geschlechterverhältnis 

4 In der interkulturellen Debatte ergibt sich ein besonderer Konflikt dadurch, dass 
die Selbstbilder der >starken westlichen Frau< und des >starken islamischen 
Mannes< aufeinanderprallen. Der energische Einsatz fiir die muslimischen 
Schwestern und die ebenso heftige islamische Ablehnung des Feminismus erklä­
ren sich daraus, dass fiir beide Seiten das eigene Selbstbild zur Disposition steht. 

182 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUEN ALS FREMDKÖRPER 

nicht nur als Ausdruck von machismo, Hierarchie und Unfreiheit (also als 
übertrieben >männlich<), sondern auch als zu Unrecht >männlich<: den musli­
mischen Männem wird attestiert, sie hätten es als Mitglieder einer dominier­
ten (>weiblichen<) Kultur offenbar besonders nötig, ihre Männlichkeit zur 
Schau zu stellen. Die inferiore (>weibliche<) Position des Islams gegenüber 
dem Westen wird dabei auf die Entrechtung der Frauen zurückgeführt, also 
auf schwache Frauen und übermäßig starke, aber eigentlich ebenfalls schwa­
che Männer. 

Aus islamischer Sicht werden dieselben Gegensatzpaare umgekehrt: Die 
westliche Gesellschaft erscheint als >verweiblicht<, der westliche Mann als 
schwach. Das Geschlechterverhältnis wird als unmoralisch, sexuell enthemmt 
und pomographisiert beschrieben, während die islamische Rollenverteilung 
als moralisch, familiär und sexuell gesund verteidigt wird. Die männliche 
Kontrolle über die Frauen wird in Abgrenzung zur unmoralischen westlichen 
Umgebung als >islamisch< gerechtfertigt. 

Die in solchen Diskursen angelegte stereotype Polarität zwischen dem 
>Westen< und dem >Islam< verstärkt folglich die patemalistischen Vorstellun­
gen darüber, wie eine Frau zu sein und zu leben habe. Auch die Kritik an Is­
lam, Kopftuch und muslimischen Patriarchen reproduziert hierarchische Ka­
tegorien und damit ungewollt auch die Geschlechterpolarität Aus der Totali­
tät einer doppelten Inferiorität bliebe dann der Muslimirr wirklich kein anderer 
Ausweg mehr als die Flucht vor dem muslimischen Mann.5 Da eine Mehrheit 
muslimischer Frauen trotz oder gerade wegen ihrer Unterdrückung als zu 
»schwach« für eine solche Flucht betrachtet wird, soll ihrer Befreiung vom 
islamischen Patriarchat von außen nachgeholfen werden, etwa durch ein Ver­
bot des Kopftuchs.6 

These 2: Islam-Kritiker behaupten, der Islam müsse von außen aufgeklärt 
werden - als Voraussetzung für eine Integration der Muslime. Unklar bleibt, 

welcher Islam wie aufgeklärt werden soll. Zugleich wird die mangelnde Auf­
klärung des Islams zum Integrationshemmnis erklärt, nicht jedoch der man­
gelnde politische Willen oder die herrschenden gesellschaftlichen und rechtli­

chen Strukturen. 

Die symbolische Aufladung in der Kopftuch-Debatte schmiedet bisher unbe­
kannte Allianzen. Auf islamischer Seite erfolgte zeitweise eine Homogenisie-

5 Siehe das Kapitel »Zehn Tips fiir Muslimas, die weglaufen wollen« bei Ayaan 
Hirsi Ali. (2005: 165ff.) 

6 In diesem Sinne forderte der von Kopftuch-Gegnerinnen verfasste »Becklash«­
Aufruf (Bendkowski u.a. 2004) tatsächlich die Ausweisung migrantischer Frau­
enfeinde, d.h. die Befreinng der Muslimin von ihrem Mann, vgl. auch die tages­
zeitnng vom 17.1. 2004. 

183 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MANFRED SING 

rung der ethnisch, konfessionell, national und politisch zersplitterten Gruppie­
rungen zu einer imaginären islamischen Gemeinde (community). Auf leitkul­
tureller Seite wiederum fanden sich gegenüber den Verfechtern einer multi­
kulturellen Gesellschaft Konservative, Feministinnen und selbsternannte Auf­
klärer in einem Lager zusammen.7 Besonderer Aufmerksamkeit erfreuen sich 
in dieser Auseinandersetzung Islam-Dissidentinnen, Frauen islamischer, tür­

kischer oder arabischer Herkunft, die die islamische Gemeinschaft und Ge­
schlechterordnung kritisieren. Sie gelten in der Debatte um das Ende der mul­
tikulturellen Gesellschaft als Kronzeuginnen. Ihr Hauptargument lautet, es sei 
nicht (kultur-)rassistisch, die sozialen Missstände bezüglich muslimischer 
Frauen anzuprangern, sondern (kultur-)rassistisch sei es, eben diese Miss­
stände als kulturelle Besonderheit zu akzeptieren und über sie aus political 
correctness hinwegzusehen. 8 

Freilich sind Autorinnen, sobald sie sich über die Medien an ein größeres 
Publikum wenden, zu einer Inszenierung sowohl ihrer Authentizität als auch 
ihres Kronzeugenturns gezwungen. So ist in Werken der Dissidentinnen häu­
fig eine eindeutige Bevorzugung der >Werte< der Mehrheitsgesellschaften zu 
beobachten, ohne dass deren innere Paradoxien oder die Ängste vor dem 
Fremden thematisiert würden. Der islamischen Gemeinde wird generell Un­
aufgeklärtheit und Verlogenheit vorgeworfen, die als Effekt von Tradition, 
von überzogener Prinzipienreiterei oder von unmenschlichen Moralvorstel­
lungen dargestellt werden. Frauen könnten sich deshalb nur unaufrichtig 
durch das Leben retten, was die misogynen Vorurteile männlicher Muslime 
bestärke.9 

Einen Kern der Kopftuch-Debatte bildet die Anklage, »daß der gegen­
wärtige Islam nicht mit den Anforderungen des westlichen Rechtsstaats ver­
einbar ist. Er braucht dringend eine Epoche der Aufklärung. Aber es ist un­
wahrscheinlich, daß diese Aufklärung sich innerhalb der islamischen Welt 
entwickeln wird.« (Hirsi Ali 2005: 37) Diese Islam-Kritik ist nicht rundweg 
falsch, wohl aber in doppelter Hinsicht einseitig. Zum einen lässt sie außer 
Acht, dass westliche Politik nicht automatisch die Aufklärung im Islam för­
dert, sondern oftmals sogar das Gegenteil bewirkt. Zum anderen wird zwar 

7 Die Gegnerinnen eines Kopftuchverbots wurden von der damaligen Ausländer­
beauftragten der Bundesregiernng, Marieluise Beck, nnd von rot-grünen Mini­
sterinnen angefiihrt; sie verbreiteten einen Aufruf fiir »religiöse Vielfalt« und 
wider eine »Lex Kopftuch«. (Beck 2004) Dagegen protestierten nnter anderem 
Autorinnen der Zeitschrift Emma und des »Becklash«-Gegenaufi:ufes (Bend­
kowski u.a. 2004); sie kritisierten die patriarchalen Strukturen unter Muslimen 
und die Haltung der Bundesregiernng. 

8 Vgl. die wiederkehrende Argumentation bei Necla Kelek (2005a und 2005b) 
und Hirsi Ali (2005). 

9 Beispielhaft hierfür ist das Kapitel »Der Jungfrauenkäfig« bei Hirsi Ali. (2005: 
101 ff.) 

184 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUEN ALS FREMDKÖRPER 

darauf hingewiesen, dass es den Islam nicht gibt, gleichwohl wird jedoch 
weiter pauschalisiert, etwa in der Hinsicht, dass der Islam als eine homogene 
Einheit ohne Kontakt zur aufgeklärten Um- oder Außenwelt dargestellt wird. 
So heißt es etwa, Europa könne »hiesigen Muslimen [ ... ] helfen«, indem es 
den Zustand des Islams »nicht bagatellisiert, sondern an den Pranger stellt«. 
(Hirsi Ali 2005: 37) Unverständlich bleibt, was das »Wir« in einem parado­
xen Satz wie: »Warum gelingt es uns nicht, uns selbst zu hinterfragen?« (Hir­
si Ali 2005: 39) bedeuten soll. Unklar ist auch, inwiefern eine Dissidentirr aus 
eigener Sicht oder aus Sicht der community noch zu derselben zählt und auf 
diese einwirken kann, selbst wenn sie sich von ihr abgekehrt hat (oder abkeh­
ren musste). 10 Zwar richtet sich das Islam-Hinterfragen vor allem gegen jene 
Muslime, denen das Festhalten an Traditionen vorgeworfen wird, jedoch 
bleibt es unklar, was diese Kritik über die Mehrheit der vergleichsweise gut 
integrierten Muslime auszusagen hat. Falls diese Muslime nicht dem unauf­
geklärten Islam zugerechnet werden, der hinterfragt werden muss, stellt sich 
die Frage, zu welchem Islam sie dann gehören, wo die Grenzziehung verläuft 
und welche Berechtigung die Pauschalkritik am Islam hat. 

Die islamischen Gemeinden in Europa existieren nicht mehr in abge­
schlossener Form, sondern sind seit längerem in einem sozialen Umbruch be­
griffen, der sich im positiven wie negativen Sinne auch aus der Wahrnehmung 
der Diskrepanz zu den Werten und Lebensstilen in der Mehrheitsgesellschaft 
speist (auch das Auftreten der Islam-Dissidentinnen ist ein Beispiel hierfür). 
Der Bewusstseinswandel, als Muslim in Europa zu leben, hat seit den 1980er 
Jahren sowohl zur verstärkten Integration in die Gesellschaft als auch zur Ab­
grenzung geführt. Die Forderung nach verstärkter gesellschaftlicher Teilnah­
me geht einher mit der Forderung nach rechtlicher Gleichstellung, was so­
wohl gleiche Rechte für das Individuum als auch für die Gruppe oder die Re­
ligionsgemeinschaft bedeuten kann. 

Grundsätzlich stellt sich die Frage, ob das Kopftuch - gerade in seiner 
deutschen Besonderheit als beamtenrechtlicher Sonderfall - dafür taugt, um 
zu verhandeln, wie die Beziehung von Mehrheitsgesellschaft und Minderhei­
ten rechtlich zu regeln ist. 11 Denn an einem als fremd empfundenen Symbol 
debattiert die Mehrheitsgesellschaft verbindliche >Werte< bzw. den > Wertever­
fall< (also Themen, die weit über die Regeln des Beamtenrechts hinausrei-

10 Im Klappentext bei Hirsi Ali (2005) heißt es: »Ayaan Hirsi Ali weiß, wovon sie 
redet: Der Zwangsheirat, die ihr Vater fiir sie geplant hatte, konnte sie sich nur 
durch Flucht entziehen - und das hieß den Bruch mit ihrer Familie, ihren bishe­
rigen Freunden, ihrer gesamten Umgebung . . . Seitdem kämpft sie für ihre 
Schicksalsgenossiunen: damit sie nicht mehr nur >Söhnefabrik< sind, dass sie 
studieren köunen, dass endlich sie selbst - und nicht mehr die Mäuner - be­
stimmen köunen, wie sie leben wollen.« 

11 Das gestehen selbst Unterzeichnerinnen des »Becklash«-Aufi:ufes ein, vgl. die 
tageszeitungvom 17.1. 2004. 

185 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MANFRED SING 

chen). Umstritten sind in dieser Debatte ethische Grundsätze oder die Bedeu­
tung demokratischer Werte (Religionsfreiheit, Gleichheit, Toleranz). Doch 
sowohl das unveränderliche Festhalten am Bisherigen und das Ignorieren von 
Differenzen als auch das Akzeptieren alles Anderen und Differenten bergen 
die Gefahr, die Werte, Rechte und demokratischen Prozesse auszuhöhlen, auf 
die man sich beruft oder die man einfordert. Die Gefahr besteht sowohl in der 
geziehen Exklusion als auch der zwanghaften Inklusion, in der bewussten 
Abgrenzung ebenso wie in der erzwungenen Anpassung. Die Debatte in der 
deutschen Öffentlichkeit spiegelt diese Gefahr insofern (unbewusst) wider, als 
meistens darüber diskutiert wird, was am Islam ausgeschlossen und bekämpft 
werden soll. Die Debatte wird folglich nicht darüber geführt, welches plurali­
stische Gemeinwesen idealerweise angestrebt werden sollte und welche Re­
geln und Prozesse in Hinblick auf dieses Ideal angemessen wären; in aller 
Regel wird vielmehr versucht, Ausgrenzungs- oder Unterdrückungsstrategien 
als legitim zu begründen, die sich gegen ein undemokratisches, frauenfeindli­
ches oder gewalttätiges Verhalten von Muslimen richten. 

Anhand des Kopftuches im Beamtenstand stellt sich jedoch einmal mehr 
die Frage, ob die Gewichte für die Koexistenz der Religionen, die bislang oh­
ne den Islam austariert wurden, heute noch richtig justiert sind. Denn der 
Kopftuch-Streit stellt insofern ein Novum dar, als die Bundesländer, die das 
Kopftuch verbieten, sich in Glaubensfragen einer Religion einmischen, die sie 
noch nicht einmal offiziell als solche anerkannt haben. Sie legen vielmehr 
fest, dass das Kopftuch als islamisches Zeichen vom Staat nicht toleriert wer­
den müsse. Dieser Eingriff in Fragen der Religion geht eigentlich über die 
Rolle des religionsneutralen Wächter-Staates hinaus (ginge es nicht ums Be­
amtenrecht). Denn verfassungsrechtlich betrachtet sich der deutsche Staat als 
religionsneutral und mischt sich im Grundsatz nicht in Religions- und Glau­
bensfragen ein; er überwacht lediglich die störungsfreie Koexistenz der Reli­
gionsgemeinschaften und garantiert die individuelle Religionsfreiheit in Staat 
und Gesellschaft auf pragmatische Weise. (Vgl. Forstner 1991; Johansen 
1999) Problematisch ist daher, dass der deutsche Staat den Islam bis heute 
nicht als »Körperschaft des öffentlichen Rechts« anerkannt und mit Juden­
und Christentum gleichgestellt hat, 12 weshalb er dem Islam fortgesetzt die 
Grundrechte, Aufgaben und Finanzmittel, die einer Religionsgemeinschaft 
zustünden, vorenthält. Speziell die Einrichtung eines islamischen Religions­
unterrichts kommt nur langsam voran, 13 da oftmals argumentiert wird, dieser 
setze wiederum den dem Islam vorenthaltenen Status einer »Körperschaft öf-

12 Der erste Antrag stammte aus dem Jahre 1978. (Vgl. Spuler-Stegemann 1998: 
223ff.) Als Hauptgrnnd der Nicht-Anerkennnng wird die mangelnde Einheit­
lichkeit der muslimischenVerbände genannt (Repräsentanzproblem). 

13 Bereits 1984 einigte sich die Kultusministerkonferenz grnndsätzlich auf die Ein­
richtung islamischen Religionsunterrichts. (V gl. Rohe 2001: 155ff.) 

186 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUEN ALS FREMDKÖRPER 

fentlichen Rechts« voraus, 14 für den leider die praktischen Voraussetzungen 
nicht gegeben seien - was wenig verwunderlich ist, da diese erstens auf die 
christlichen Kirchen gemünzt sind und sich zweitens durch eine »Koexistenz­
pragmatik« zwischen Staat und Kirchen herausgebildet haben. (V gl. Johansen 
1999) Der argumentative Zirkelschluss benachteiligt den Islam nicht nur, 
sondern er ist auch verfassungsrechtlich und aus praktischen Gründen frag­
würdig.15 Daher ist es verständlich, dass Muslime die gezielte Verbannung 
des Kopftuches aus dem Beamtenstand ebenfalls als Zeichen für die Diskri­
minierung gegenüber dem Islam verstehen. 

Die Kopftuch-Debatte ist insofern symptomatisch für den Umgang mit 
dem Islam, weil selbst eine Frage, die vergleichsweise wenige Frauen betrifft 
und einen beamtenrechtlichen Sonderfall darstellt, in einen Prinzipienstreit 
ausartete (während die prinzipielle Beziehung zwischen Staat und Islam wei­
terhin ungeklärt blieb). Wer hingegen für pragmatische Lösungen in dieser 
Einzelfrage plädierte, gehörte nicht nur zu einer Minderheit, sondern musste 
sich auch vorhalten lassen, blind gegenüber der islamistischen Unterwande­
rung von Recht, Schule und Gesellschaft zu sein. 

These 3: Kopftuch-Kritik aktualisiert die Assimilierungsforderung an Mi­
grantinnen und Migranten. Die Kopftuch-Kritik dient als Oberfläche für eine 
Debatte über Missstände, die durch das Kapfluch-Verbot nicht geändert wer­
den. 

Die argumentative Grundstruktur einer pauschalen Kopftuch-Kritik liegt dar­
in, Probleme, die weltweit unter einer Milliarde Muslimen verbreitet sind, mit 
den drei Millionen Muslimen in Deutschland in Verbindung zu bringen. Die 
unter drei Millionen Muslimen verbreiteten Missstände16 werden als Argu­
ment dafür benutzt, dass ca. drei Dutzend Lehrerinnen ein angebliches »Zei­
chen der Frauenunterdrückung« (Louis 2003) nicht tragen dürften. Die logi­
sche Verbindung ist unklar, denn dass z.B. Fereshta Ludin in Baden­
Württemberg nicht als Lehrerin arbeitet, 17 hat bislang kein Mädchen in Ess-

14 Dies ist allerdings umstritten. (Vgl. Rohe 2001: 155ff.; Langenfeld 2006) 
15 Die Einrichtung des Religionsunterrichts bedeutete nicht nur die Verwirklichung 

des Grundrechts auf Glaubensfreiheit, sondern sie hätte auch den praktischen 
Effekt, dass die Schüler lernten, was es bedeutet, als Muslim in einer nicht­
religiösen Umgebung und in einem religionsneutralen Staat zu agieren. (V gl. 
Langenfeld 2006: 60f.) 

16 Etwa die Befreiung von Mädchen von Schwimm-, Sport-, Biologie- und Se­
xualkundeunterricht, das Verbot der Teilnahme an Schulausflügen, Zwangshei­
rat, Entführung, Entmündigung. 

17 Aufgrund des staatlichen Lehrerausbildungsmonopols war es Ferestha Ludin 
trotzKopftucherlaubt worden, ihr Referendariat in Baden-Württemberg abzu­
schließen. 

187 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MANFRED SING 

lingen vor der Zwangsheirat gerettet. Weiter stellt sich die Frage, inwiefern 
das >Zeichen< einer Beamtin in Stuttgart für >Fundamentalismus< in Kreuz­
berg, Südmarokko oder Nordpakistan haftbar gemacht werden könnte. 18 

Die Kopftuch-Trägerin wird in dieser argumentativen Grundstruktur zu 
einem sozialen Fremdkörper, weil der Raum, über den Kopftuch-Diskurse 
Aussagen treffen, nicht eindeutig ist. Das Kopftuch erstreckt sich vom Haupt­
haar einer Frau bis nach Peschawar; der verfremdete Körper befindet sich zu­
gleich innerhalb und außerhalb Deutschlands. Die Vermischung globaler und 
lokaler Bereiche, so als habe das Kopftuch überall dieselbe Bedeutung, wird 
auf die Formel der unterdrückten Muslimirr verdichtet: Diese wird zur >glo­
balen Muslimin<. 

In dieser argumentativen Grundstruktur treten zwei logische Kategorien­
fehler (der argumentative Wechsel vom Sein zum Sollen) auf: (1) Aus dem 
Vorhandensein von mit Muslimen verbundenen Missständen wird eine Recht­
fertigung dafür abgeleitet, dass ein islamisches Zeichen verboten werden 
muss. Es wird sogar unterstellt, das Verbot habe eine positive Rückwirkung 
auf die Missstände. (2) Aufgrund der anderen Missstände wird das Kopftuch 
selbst als Missstand aufgefasst, das (für Lehrerinnen!) verboten werden sollte. 
Die praktische Konsequenz wird ausgeklammert: Ob ein Kopftuch-Verhot für 
Lehrerinnen tatsächlich die Zahl der Kopftücher in Deutschland verringert, 
wird nicht gefragt. Denkbar ist vielmehr, dass bereits die Verbotsdebatte den 
gegenteiligen Effekt hatte. 

Das Hauptargument für ein Verbot - die sichtbare Beeinflussung der 
Schülerinnen und Schüler durch das Kopftuch einer Lehrerin - ist nur im 
Kontext der Illoyalitäts-Vermutung verständlich, wenn also angenommen 
wird, Kopftücher widersprächen dem demokratischen Erziehungsauftrag, und 
wenn weiter angenommen wird, der familiäre Kopftuchzwang für Schülerin­
nen könne durch gesetzliche Verbote für Lehrerinnen eingedämmt werden. 
Wenn das Ziel des Verbots die Kopftücher der Schülerinnen wären, wäre es 
angebracht, Kopftücher an Schulen generell zu verbieten. Da dafür offenbar 
der politische Wille und die rechtliche Handhabe fehlen, fungiert das Bild der 
wegen ihrer Lehrerin womöglich leichter unters Kopftuch zu zwingenden 
Schülerinnen nur als Hilfskonstruktion. 

Um das Kopftuch-Tragen im staatlich besonders geschützten Beamten­
stand zu verhindern, wäre eigentlich der Nachweis notwendig, dass allein die 
Existenz des Kopftuches ein Ausweis mangelnder Loyalität gegenüber dem 
Staat wäre. Dieser Nachweis ist bisher nicht gelungen. Die vielschichtigen 
Bedeutungen des Kopftuches konnten nicht auf einen beamtinnenrechts- oder 

18 Siehe den Vorwurf Alice Schwarzers (2004) an Ferestha Ludin, sie habe »kein 
Wort des Mitgefiihls für die Afghaninnen« - allein weil Ludin es abgelehnt 
hatte, über deren Lage zu reden. 

188 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUEN ALS FREMDKÖRPER 

sogar verfassungswidrigen Nenner gebracht werden. Vielmehr hebt z.B. der 
Kommentar zum baden-württembergischen Gesetz darauf ab, das Kopftuch 
sei vieldeutig interpretierbar. Die Vieldeutigkeit beweist zwar das Scheitern 
einer eindeutigen Zuschreibung von Illoyalität, wird aber zu Ungunsten der 
Kopftuch-Trägerirr ausgelegt, weil Beobachter immer eine illoyale Bedeutung 
hineindeuten können. 

These 4: Kopftuch-Diskurse reduzieren das Kopftuch auf eine fundamenta­

listische und frauenfeindliche Bedeutung und ignorieren seine Funktion als 
Marker von Ungleichheitseifahrung. 

Wenn vom Kopftuch als der »Flagge der islamischen Kreuzzügler« (Schwar­
zer 2004) die Rede ist, wird das Kopftuch als Zeichen der Radikalen unter 
dem Deckmäntelchen der Religion aufgefasst. Hier ergibt sich die Schwierig­
keit, dass das Kopftuch älter als der moderne Fundamentalismus ist und dass 
Geschlechterungleichheit in allen (monotheistischen) Religionen vorkommt. 
Wenn allein wegen der Geschlechterungleichheit von einem fundamentalisti­
schen und politischen Zeichen gesprochen wird, wann und wo war der Islam 
dann jemals >Religion<? Politisch instrumentalisierbar war das Kopftuch ja 
gerade deshalb, weil es im islamischen Zeichen- und Symbolsystem verankert 
ist. Die politischen Dimensionen des Kopftuches werden, obwohl sie ständig 
beschworen werden, durch die Kritiker in mehrfacher Weise reduziert: Die 
identitätsstiftende Dimension des Kopftuchs wird auf eine zurückgebliebene 
Geschlechterrolle reduziert (und nicht als Antwort auf den sozialen Status der 
Frauen in der islamischen Enklave und deutschen Gesellschaft gesehen); die 
politische Dimension wird auf Fundamentalismus reduziert (und nicht als 
Verarbeitung komplexer, politischen Konfliktlagen der Muslime in Europa 
und in der Welt gesehen); die soziale Dimension wird auf eine Assimilations­
verweigerung reduziert (und nicht als Ausdruck der Integrationsprobleme ge­
sehen), und die religiös-kulturelle Dimension wird auf Fanatismus und Ge­
schlechter-Hierarchie reduziert (und nicht als Ausdruck religiöser Ethik oder 
kultureller Ideale gesehen). 

Dadurch, dass Kritiker die Dimensionen des Kopftuches auf ein kultur­
spezifisches Moment reduzieren, verurteilen sie es aus der Perspektive eines 
partikularen Universalismus. Stattdessen sollte das Kopftuch als Marker ge­
sehen werden, der über das Geschlechterverhältnis hinausweist. Das Kopftuch 
ist eine symbolische Antwort auf soziale Ungleichheitserfahrungen und ver­
weist auf für Migrantinnen und Migranten nicht eingelöste universale Rechte, 
die ethnischen Deutschen fraglos zustehen. 19 Das Verbot des Kopftuchs reprä-

19 Die zuerst von Bassam Tibi und im Jahre 2000 von Friedrich Merz (CDU) vor­
gebrachte Ansicht, das Grundgesetz verkörpere die deutsche Leitkultur, an die 

189 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MANFRED SING 

sentiert geradezu einen symptomatischen Fall für die Suspendierung gleicher 
Rechte. Das Kopftuch als Marker von Ungleichheitserfahrungen wird nun 
selbst durch eine Kombination universalistischer und leitkultureller Argu­
mentation - staatliche Religionsneutralität plus Erziehungsauftrag zur christ­
lichen W ertevermittlung20 

- verboten. 
Als ethnic marker bezeichnet das Kopftuch sowohl die Herkunft aus der 

islamischen Enklave (verstanden als Teilgruppe der Gesamtgesellschaft) als 
auch die Ankunft in der >deutschen< Gesellschaft. Als Problem erscheint das 
Kopftuch der Beamtin gerade wegen ihrer Ankunft in Staat und Gesellschaft. 
Das geforderte Verbot richtet sich daher nicht nur gegen das Tuch, sondern 
auch gegen den Prozess der Ankunft. Es zielt folglich gerade nicht gegen 
diejenigen Gruppen, die sich bewusst der Integration verweigern, sondern ge­
gen jene, die in der >Mitte< der Gesellschaft (Beamtenstand) ankommen wol­
len; diesen Musliminnen wird generell unterstellt, Trojanische Pferde zu sein. 

Aus leitkultureller Sicht ergibt sich folgender Widerspruch: Die Religion 
soll zwar im säkularen Staat auf die Privatsphäre zurückgedrängt werden; 
weil aber gerade die Mann-Frau-Beziehung im Islam als nicht hinnehmbare 
>Frauenunterdrückung< problematisiert wird, ist es mit der Zurückdrängung 
des Islams ins Private nicht getan. Der Islam, sprich das Kopftuch, müsste ei­
gentlich auch aus der Familie verschwinden. 21 

These 5: Wird das Kopftuch als »nicht zwingender Bestandteil des Islams« 
aufgefasst, so wird absurderweise suggeriert, Glaubensfreiheit gelte nur für 
Fundamentalismus. 

Das Argument, das Kopftuch sei nicht »zwingender Bestandteil des Glau­
bens« (Schwarzer 2004) und müsse folglich nicht getragen werden, ist mit der 
Schlussfolgerung verknüpft, die Lehrerin könne sich bei ihrer Wahl für das 
Kopftuch nicht auf ihre Religionsfreiheit berufen. Ebenso urteilten die unteren 
Gerichtsinstanzen im Fall Fereshta Ludin. Zur Religion gehört nach diesem 
Urteil nur noch das, was zwingend vorgeschrieben ist - so, als schlössen sich 
Freiheit und Religion von vomeherein aus, und so, als ob sich Religionsfrei-

sich auch Muslime zu halten hätten, ignoriert die existierende juristische Un­
gleichbehandlung und weist die Verantwortung für Integrationsprobleme allein 
den Muslimen zu, weil sie sich nicht an die Leitkultur >halten<. Zu einer Kritik 
daran vgl. Claudia Roth (2005). 

20 Das vom baden-württembergischen Landtag verabschiedete Gesetz begründet 
die Zulassung christlicher Symbole bei gleichzeitigem Kopftuch-Verhot mit 
dem Auftrag, christliche Werte wie Nächstenliebe und das Erbe der abendländi­
schen Tradition zu vermitteln - unter Bezugnahme auf einen entsprechenden 
Passus im Landesgesetz und ein BVG-Urteil von 1975. 

21 In diesem Sinne wird vom Islam mehr verlangt als von den anderen Religionen, 
die ja auch nicht per se Geschlechtergleichheit predigen. 

190 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUEN ALS FREMDKÖRPER 

heit nur auf unverrückbare Dogmen bezöge. Die Kopftuch-Kritik versucht 
hier einen Widerspruch zu konstruieren, weil eine Religion den Gläubigen die 
freie Wahl lässt: Weil das Kopftuch nicht von allen Frauen getragen werde, 
könne es nur ein Zeichen für Islamismus, nicht aber für Islam sein. In Wirk­
lichkeit wird mit diesem Argument lediglich die islamische Vielfalt negativ 
ausgelegt. Erstaunlicherweise bemängeln die Kopftuch-Gegnerinnen und 
Gegner das Fehlen religiösen Zwangs (wäre dieser etwa Vorbedingung für ih­
re Toleranz des Kopftuches?), obwohl sie doch gerade Fundamentalismus ab­
lehnen. Zudem betrachten sie Wahlfreiheit offenbar als unreligiös. Wenn sie 
nur noch »zwingende Bestandteile« als religiös ansehen, dann entsorgen sie 
jeglichen Begriff von Religion.22 Denn es gibt keine Religion, deren Strö­
mungen in allem übereinstimmen würden. Das Kopftuch ist zwar kein not­
wendiges, wohl aber hinreichendes Accessoire islamischer Glaubensdemon­
stration; keine islamische Gruppierung würde es als unislamisch betrachten. 
Das Argument, das Kopftuch repräsentiere Islamismus, tendiert dazu, die Be­
deutung des Kopftuches nicht nach der Selbstwahrnehmung der Frauen, son­
dern alleine nach deljenigen der Beobachter festzulegen. So haben manche 
Kritiker das Urteil gefallt, das Kopftuch >signalisiere< selbst dann noch >Frau­
enunterdrückung< und >Fundamentalismus<, wenn sich seine Trägerirr nicht 
unterdrückt fühlt und nicht undemokratisch äußert. 23 

These 6: Die Entscheidung der Muslimin für das Kopftuch wird oftmals als 
Folge sozialen Zwangs oder unaufgeklärter Handlung dargestellt. Dadurch 

wird weibliches Handeln als bloßer Ausdruck männlicher Herrschaft, nicht 
als Umgang damit betrachtet. 

In Kopftuch-Diskursen treten drei Typen von Kopftuch-Trägefinnen auf: Tä­
terinnen sind Musliminnen dann, wenn ihnen unterstellt werden soll, selbst 
Fundamentalistinnen zu sein, die im Gleichschritt mit ihren männlichen Glau­
bensgenossen die Demokratie abschaffen wollen. Opfer sind sie dann, wenn 
unterstellt werden soll, sie seien von Fanatikern oder der Familie unters 
Kopftuch gezwungen worden. Beides - bewusst unemanzipierte Wesen - sind 
sie dann, wenn ihnen unterstellt wird, durch das Kopftuch-Tragen an der ei­
genen Unterdrückung mitzuwirken. Die Konstruktion solcher Frauentypen 
bewertet weibliche Handlungsstrategien - dass Frauen unter sozialen Bedin­
gungen handeln und an der Produktion dieser Bedingungen mitwirken - von 
vomherein negativ. Unbeantwortet lässt diese Kritik die Frage nach altemati-

22 »In der Religion gibt es keinen Zwang«, heißt es im Koran (Sure 2:256). 
23 Kann ein konkret nicht-unterdrückerisches Zeichen ein gegenteiliges Signal aus­

senden? Weun es ein derartiges Auseinanderfallen von Zeichen und Bezeichne­
tem gäbe, wäre es dann nicht logisch, es anders herum zu sehen: allgemein 
nicht-unterdrückerisch, konkret unterdrückerisch? 

191 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MANFRED SING 

ven Handlungsstrategien für Frauen, außer eben dem Vorschlag, sie sollten 
das Kopftuch ablegen (was viele ja getan haben). 

Kopftuch-Gegner können sich nur als Folge von sozialem Zwang (Fremd­
bestimmung) oder mangelndem Bewusstsein erklären, warum Frauen ein 
frauenfeindliches Zeichen anlegen; sie ignorieren das Bewusste am Entschei­
dungsakt der Frauen und ihre subjektiven Motive. Selbst wenn die Erklärung 
des sozialen Zwangs stimmte, stellte sie kein Argument gegen das Kopftuch­
Tragen, sondern nur eine Kritik an den sozialen Zuständen dar. Angesichts 
sozialer Zwänge kann es eine sinnvolle Handlungsstrategie sein, ein Kopftuch 
zu tragen. 

Gerade auch Mitarbeiterinnen von Frauenhäusern sind als Kritikerinnen 
des Kopftuchs in Erscheinung getreten, mit dem berechtigten Anliegen, auf 
das islamische Neo-Patriarchat hinzuweisen. (V gl. Bendkowski et. al. 2004) 
Wie die Arbeit dieser Hilfsprojekte zeigt, können soziale Zwänge so weit ge­
hen, dass Frauen in einem »rechtsfreien Raum« (ebd.) leben oder dass, nach 
Aussage von Emine Cem vom Türkischen Frauenverband, die Selbstbestim­
mung der Frau geradezu als >Luxusbegriff< erscheint. (Süddeutsche Zeitung 
2004) Doch trifft die Kopftuch-Kritik sowohl das Patriarchat, als auch die 
Handlungsstrategie der Muslimin. Es ist paradox, das Kopftuch-Tragen als 
Ausdruck patriarchalen Zwangs anzusehen, von den Frauen dann aber zu er­
warten, dass sie das Tuch selbstbewusst ablegen. Die Frauen werden so über 
ihre reale Entmündigung hinaus entmündigt, weil ihnen unterstellt wird, sie 
handelten entweder vollkommen fremdbestimmt oder gegen ihre ureigensten 
Interessen. Nach dem subjektiven Sinn ihres Handeins wird gar nicht erst ge­
fragt, da das Handeln als falsch oder unangemessen erscheint und der subjek­
tive Sinn daher ebenfalls nur falsch sein kann. 

These 7: Kapfluch-Trägerinnen sind als autonome Akteurinnen zu betrachten. 
Im Kopftuch-Tragen sind individuelle Motive untrennbar mit sozialen Anrei­

zen verbunden. 

Typischerweise fallen die Heiratschancen und Heiratsstrategien für junge 
Männer und Frauen mit Migrationshintergrund weit auseinander. Oftmals 
wird es von den Eltern als unerwünscht angesehen, dass die eigene Tochter 
einen Deutschen heiratet, denn am Verhalten der Töchter hängt die Identität 
und Reproduktion der Gemeinschaft, während der Spielraum für junge Män­
ner größer ist. Dass junge muslimische Männer eine »Importbraut« (laut Ke­
lek 2005b) aus der fremden Heimat nachkommen lassen, liegt nicht nur daran, 
dass eine solche Verbindung alte Familienbande stärkt, dem traditionellen 
Rollenbild entspricht oder als wenig problematisch gilt, sondern es ist 
schlichtweg ein Ausdruck dafür, dass muslimische Männer auf dem Heirats­
markt mehr Möglichkeiten haben als muslimische Frauen. Eine in Deutsch-

192 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUEN ALS FREMDKÖRPER 

land aufgewachsene, arbeitende oder studierende Tochter türkischer Eltern 
steckt in einem Dilemma: Sie steht aufgrundihrer Eigenschaften und Fertig­
keiten einer deutschen Frau näher als einer »Importbraut«, verringert dadurch 
aber ihre Heiratschancen bei Muslimen, während sie ihre Chancen auf eine 
Heirat mit einem Deutschen nicht in gleichem Maße erhöht. 

Eine mögliche Reaktion auf den familiären und sozialen Druck besteht für 
junge Frauen darin, das Kopftuch als demonstratives Zeichen zu tragen, um 
dem Verwestlichungsvorwurf von vomeherein optisch entgegenzutreten. Dass 
sich >Bildungsaufsteigerinnen< für das Kopftuch entscheiden- manchmal im 
Konflikt, manchmal im Einverständnis mit den Eltern -, lässt sich mit der 
These erklären, dass sie durch das Kopftuch-Tragen die eigenen Interessen, 
die gesellschaftlichen Anforderungen und das familiäre Normensystem aus­
balancieren, um Freiräume zu besetzen, die ihnen ansonsten verschlossen er­
scheinen. Sozialpsychologisch gesehen, gelingt es den Kopftuch-Trägefinnen 
auf diese Weise, die sich bietenden Chancen für einen selbst gewählten Bil­
dungs-, Berufs- und Lebensweg zu nutzen. Das Tragen des Kopftuches wird 
von den >Bildungsaufsteigerinnen< weder als Abwendung von der deutschen 
Gesellschaft noch als Hinwendung zu traditionellen Familienbezügen ver­
standen. (Vgl. Nökel2002) Versteht man das Kopftuch-Tragenjunger Frauen 
zudem als generationenversetzte Antwort auf die Schwierigkeiten der Inte­
gration der sich tendenziell eher unaufnillig verhaltenden Eltern-Generation, 
so ist es nicht als platte Ablehnung des Westens zu verstehen, sondern es stellt 
den sichtbar gesteigerten Anspruch an die deutsche Gesellschaft dar, das An­
derssein zu akzeptieren. 

These 8: Analysen über die unterdrückte »Frau im Islam« vermengen oftmals 
die reale und die symbolische Ebene miteinander. Der Islam wird mit den so­
zialen Zuständen in der sogenannten islamischen Welt verwechselt, die als 
reale Umsetzung des Korans gesehen werden. 

Wenn die reale (soziale, politische, juristische) Ungleichbehandlung in arabi­
schen, türkischen und anderen islamischen Staaten als Spiegel des weiblichen 
Status >im Islam< aufgefasst wird, so wird behauptet, die reale Situation sei 
ein mehr oder minder unveränderlicher Reflex auf das islamische Geschlech­
termodelL Verkannt wird dabei, dass die reale Situation die Folge gezielter 
Geschlechterpolitiken ist und dass die islamische Propaganda für ein >tradi­
tionelles< Frauenbild eine Reaktion auf westliche Einflüsse ist und in Konkur­
renz zu innerislamischen und säkularen Konkurrenten steht. 

Die Geschlechterpolitik war stets Teil sozialer und politischer Kämpfe, 
wobei sich in der Kolonialzeit oftmals ein Zusammenspiel kolonialer und ein­
heimischer männlicher Eliten zu Lasten der Frauen vollzog, während nach der 
Unabhängigkeit autoritäre Regierungen und Staatsislam eine unheilige Alli-

193 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MANFRED SING 

anz gegen die Gleichstellung von Frauen bildeten. (Vgl. Sharabi 1988; 
Thompson 2000) 

Solange den Frauen öffentliche Räume verschlossen waren, war der 
Schleier das Symbol dieser Beschränkung und der Ausdruck mobiler Harems­
mauem, die die Frau mit sich trug, wenn sie den heimischen Bereich verließ. 
In den vergangeneu 100 Jahren besuchten jedoch immer mehr Frauen Schu­
len, gingen zur Arbeit außer Haus und tauschten den Gesichtsschleier gegen 
das Kopftuch. Mit Kopftuch zeigte sich die Frau als Individuum in der Öf­
fentlichkeit und beanspruchte Teilhabe am öffentlichen Raum. Der öffentliche 
Raum war kein rein männlicher mehr. Die damit einhergehende Destabilisie­
rung männlicher Autorität führte zu verschiedenen Geschlechterpolitiken: Die 
Befreiung der Frau wurde von den konservativen und islamistischen Kräften 
als Ausdruck der Verwestlichung zurückgewiesen, während reformorientierte 
Kräfte sie sich als Ausweis ihrer eigenen Fortschrittlichkeit auf die Fahnen 
geschrieben hatten. Doch selbst das weitgehende Verschwinden des Kopf­
tuches Mitte des 20. Jahrhunderts unter nationalistischen oder sozialistischen 
Regimen bedeutete nicht, dass die patriarchalen Strukturen ebenfalls ver­
schwunden wären. Obwohl Frauen in fast allen mehrheitlich islamischen 
Staaten Wahlrecht und verfassungsmäßig gleiche Rechte genießen, sind im 
Familien- und Personenstandsrecht Geschlechter-Hierarchie und Neo-Patriar­
chat festgeschrieben. (V gl. Sharabi 1988) Frauen leiden unter mannigfaltigen 
Benachteiligungen, angefangen beim erhöhten Analphabetismus über die 
niedrige Beschäftigungsquote bis hin zu familiärer Gewalt und sogenannten 
Ehrenmorden. 24 

Der Verweis auf islamische oder koranisehe Ursachen ist oberflächlich 
und einseitig. Zwar können Gesichtsschleier und Kopftuch sehr wohl als 
Ausdruck von Frauen diskriminierenden Verhältnissen interpretiert werden; 
allerdings variieren die Benachteiligungen je nach den konkreten sozialen und 
politischen Verhältnissen. Zudem können gerade die islamischen Kleidungs­
vorschriften so gedeutet werden, dass Frauen in gleichem Maße wie Männer 
Verantwortung für Familie, öffentliche Moral und Gesellschaft übernehmen 
müssen, weil sie grundsätzlich mit denselben moralischen und rationalen Ei­
genschaften wie Männerausgestattet sind.25 

24 Siehe die Arab Human Development Reports 2002-2005. Nach einem Türkei­
Bericht von anmesty international (2004) erleiden mehr als ein Drittel aller 
Frauen häusliche Gewalt. 

25 Daher begründen Männer nnd Frauen das Kopftuch meist unterschiedlich. Män­
ner setzen die Geschlechterhierarchie voraus und betonen, Frauen müssten ihre 
Reize verhüllen. Frauen verstehen das Kopftuch als Ausdruck einer ethischen 
Lebensfiihrnng, die meist auch eine Kritik an der Doppelmoral männlicher 
Muslime umfasst. 

194 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUEN ALS FREMDKÖRPER 

Eine 1982 in Ägypten durchgeführte Untersuchung ergab, dass verschlei­
erte und unverschleierte Frauen in vielen Punkten vergleichbare Meinungen 
vertraten?6 Dennoch hat sich im Westen das Kopftuch seit den 1970er Jahren 
als Zeichen für die »unterdrückte Frau im Islam« eingebürgert.27 Dies verfe­
stigte sich nach der Revolution in Iran 1979, als dort die Zwangsverschleie­
rung verordnet wurde. Das Missverständnis, das sich populär und teilweise 
auch wissenschaftlich verfestigt hat, besteht darin, dass das Kopftuch an sich 
schon die »Unterdrückung« sei. Diese Vorstellung ist nicht nur deshalb unge­
nau, weil Kopftücher unter neo-patriarchalen Bedingungen Inklusion ermög­
lichen können, sondern sie wird auch an der Stelle fraglich, wo Frauen auf­
grundihrer Kopftücher von bestimmten Tätigkeiten und Räumen in säkulari­
sierten Staaten ausgeschlossen werden sollen - mit der Begründung, Kopftü­
cher symbolisierten den Ausschluss von Frauen. 

Die Kopftuch-Diskussion wurde stark durch den Spezialfall »Burqa« mit­
geprägt, obwohl diese gar kein Kopftuch ist, sondern ein Gesichts- und Kör­
perschleier. Bezeichnend für den Unterschied ist, dass die Taliban die Burqa 
nicht nur zwangsweise verordneten, sondern darüber hinaus Frauen aus allen 
öffentlichen Bereichen verbannten und (über bloße Segregation hinaus) sogar 
Mädchenschulen und Frauenräume in Krankenhäusern schlossen. Daran zeigt 
sich, dass Kopftuch und Burqa nicht nur verschiedene Arten von Verschleie­
rung sind, sondern dass sie auch mit unterschiedlichen sozialen und politi­
schen Praktiken verknüpfbar sind. Selbst die Burqa ist mit unterschiedlichen 
Graden von Diskriminierung verknüpft, da die Taliban-Regeln heute nicht 
mehr gelten, Frauen die Burqa aber häufig immer noch tragen. Gleich geblie­
ben sind nach dem Sturz der Taliban nicht so sehr die Burqas, als vielmehr 
die sozialen, kulturellen und juristischen Unterdrückungsmechanismen, durch 
die Frauen von Männern rechtlos gehalten werden. (V gl. Böhm 2005) 

These 9: Das Kopftuch stellt eine narzisstische Kränkung des westlichen 

Mannes dar. Er glaubt, die Muslimin von ihrem Mann befreien und die 
Schleier-Kultur sexuell missionieren zu müssen. 

Was die Verbindung von Kopftuch, weiblicher Sexualität und männlicher Eh­
re anbelangt, so hat die ägyptische Frauenrechtlerin Nawal as-Sadawi darauf 

26 88 Prozent der Verschleierten (gegenüber 93 Prozent der Unverschleierten) 
hielten Bildung fiir Frauen fiir wichtig; 88 Prozent (95 Prozent) fanden Frauen­
arbeit außer Haus akzeptabel; 77 Prozent (85 Prozent) wollten nach dem Studi­
um arbeiten. Am größten war die Diskrepanz bei der Frage, ob Männer und 
Frauen in der Ehe gleichberechtigt seien. Unter den Verschleierten stimmten 38 
Prozent zu, unter den Unverschleierten 66 Prozent. (Armstrong 2004: 414f.) 

27 Zur Kritik am Bild der unterdrückten Muslima im westlichen Feminismus siehe 
Chandra Talpade Mohanty (1988). 

195 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MANFRED SING 

hingewiesen, dass der Islam das angebliche Verführungspotenzial der Frau 
nicht dadurch in den Griff bekommen kann, dass er es verhüllt, weil die Hülle 
es als >Abwesendes< sichtbar hält. Da das Kopftuch die Verhüllung des ver­
führerischen Körpers anzeige, bewirke das Kopftuch seine Ent- und Resexua­
lisierung. 

Das gleiche gilt für den westlichen Blick auf das Kopftuch; auch dieser ist 
von jeher mit sexuellen Phantasien verknüpft. Das Kopftuch markiert in der 
sexuellen Geographie des westlichen Mannes einen Körper, der für ihn nicht 
verfügbar ist, eine Enklave, die er nicht erobern kann, einen Landstrich, der 
kein Urlaubsgebiet ist. Dass das Kopftuch als Zeichen von >Frauenunterdrük­
kung< gewertet wird, kann sich im sexuellen Kontext auch in eine Unterdrük­
kung männlicher Phantasien umkehren. Das zeigt sich schon daran, dass das 
Kopftuch im Alltagsgespräch oft als Gegenstück zum Minirock aufgefasst 
wird. Obwohl die >sexuelle Ausbeutung< von Frauen ein ernstes globales Pro­
blem darstellt,28 so firmiert doch kein Kleidungsstil eindeutig für >sexuelle 
Ausbeutung<. >Sexuelle Ausbeutung< stellt somit ein kleidungsmäßig nicht 
repräsentiertes Motiv dar, das in seinem angeblichen Gegenstück, dem Kopf­
tuch, in verdrängter Form wiederkehrt. 

Daher konnte Michel Houellebecq während des Krieges gegen das Tali­
ban-Regime vorschlagen, man solle anstatt Bomben Miniröcke und Seiden­
strümpfe abwerfen.29 (Vgl. Dietrich/Nachtigall 2003) Da dem Extremismus 
nicht mit Gewalt der Garaus gemacht werden könne, sei es besser die Musli­
me zu >verderben<. Die Sexualisierung des Frauenkörpers wird zur Pazifizie­
rung des fanatisierten Mannes empfohlen. Wenn für islamische Gesellschaf­
ten der Pornographie die Funktion von Aufklärung zugewiesen wird,30 so 
wird der männliche Blick bestätigt. Für Frauen wirkt sich die Pornographisie­
rung ambivalent aus, weil sie sowohl als sexuelle Befreiung als auch als Un­
moral betrachtet werden kann.31 

28 Frauenhandel, Sextourismus und Pornographie stellen einen Wirtschaftssektor 
dar, in dem weltweit mehr Geld verdient wird als mit Waffen- und Drogenhan­
deL (Vgl. Rommelspacher 2004) 

29 Bei einer Buchpräsentation am 6.11.2001. Das Bild der herabregnenden Mini­
röcke kann nicht nur als Gegenthese zum Kopftuch, sondern auch zum Koran 
gesehen werden, da dieser nach islamischer Sichtweise von Gott »herab gesandt« 
wurde. 

30 Im Internet kursierte damals auch die Meinung, man solle gegen den Islam ge­
nerell die »Pomobombe« einsetzen, so als sei ausgerechnet unter Muslimen 
Pornographie spärlich verbreitet, nur weil sie z.B. von den Taliban offiziell ver­
boten worden war. 

31 Als Beispiel kann der Kinofilm Gegen die Wand dienen: Laut Filmkritik eman­
zipierte sich die Protagonistin durch Geschlechtsverkehr mit wechselnden Part­
nern von >kulturellen< Stereotypen. Träfe dies zu, hätte der Umstand, dass die 
Hauptdarstellerin in pornographischen Filmen mitgewirkt hatte, ebenfalls als 
Befreiungsakt bejubelt werden müssen. Er wurde von der Boulevardpresse je-

196 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUEN ALS FREMDKÖRPER 

Es ist wenig verwunderlich, dass die Besetzung des Iraks sexuelle Konno­
tationen hat, was vor allem in den Bildern von Abu Ghraib einen Ausdruck 
gefunden hat. Die Foltererzeigten ein Gespür dafür, dass die von ihnen ge­
wählten Erniedrigungen den Irakern »schlimmer als der Tod« (Köhler 2004) 
erscheinen mussten. Auf dem bekanntesten Bild führt eine Soldatirr einen Ge­
fangenen an einer Leine wie einen Hund, ein nach traditionell islamischer 
Vorstellung unreines Tier. Der entblößte und vergewaltigte Muslim-Hund re­
präsentiert das Gegenstück zum Mann, der seine ehrbar verhüllte Frau be­
schützen kann - eine bewusst eingesetzte, mehrfache Negation arabisch­
islamischer Ehrbegriffe. Dieses Bild wurde von Muslimen als direkte Umkeh­
rung der islamischen Ordnung und als Ausdruck westlicher Verkommenheit 
verstanden. 

Resümee 

Wenn Vertreter der europäischen Mehrheitsgesellschaften fordern, Muslime 
sollten ihre Vorstellungen demokratischen Gepflogenheiten unterordnen, so 
hat dies den Effekt, dass manche Muslime >Signale< ihrer Identität noch stär­
ker hervorheben. Sie klagen diese Signale sogar als ihr demokratisches Recht 
ein, wodurch sie ihren Opfer- und Fremdheitsstatus in einer nur formal multi­
kulturellen Gesellschaft markieren. In der Folge münzt die Mehrheitsgesell­
schaft diese Signale in Stigmata um und beschreibt sich selbst als Opfer von 
Zuwanderung und Entfremdung. Und wenn sich die Mehrheitsgesellschaft der 
muslimischen Frauen als >Opfer< von Zwangsheirat und Ehrenmord annimmt, 
so begreifen sich wiederum Vertreter islamischer Gruppen als >Opfer< von 
Pauschalisierungen. Beide Seiten behaupten dann, es gehe darum, ungleiche 
Behandlung (für Frauen, für Muslime) nicht mehr länger zu dulden. Beide 
Seiten begreifen sich so als Opfer einer fehlgeschlagenen Integration und er­
schweren sich gegenseitig das Zusammenleben, weil beide ihre bedrohte 
>Identität< verteidigen, die sie auf einen exklusiven Aspekt reduzieren, anstatt 
sie als vielseitig aufzufassen. (V gl. Maalouf 2000) 

Die Kopftuch-Debatte kann nicht losgelöst von dem Fakt gesehen werden, 
dass der Islam in Deutschland offiziell nicht als »Körperschaft öffentlichen 
Rechts« anerkannt ist und somit nur den Status einer minderwertigen Religion 
genießt. Trotz der Islam-Debatten seit 2001 und der Islam- und Integrations­
gipfel in Deutschland seit 2006 bleibt faktisch weiterhin ungeklärt, wie die 
religiöse Koexistenzpragmatik im religionsneutralen Staat für den Islam um­
und fortgeschrieben werden kann. Eine Integration des Islams in die rechtli-

doch zum Skandal aufgebauscht. Durch die Einschreibung des Türkin-Seins in 
den Frauenkörper wurde der Pornographie dabei eine besonders anzügliche Note 
verliehen, zumal berichtet werden konnte, die Eltern hätten sich von ihrer zü­
gellosen Tochter losgesagt. 

197 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MANFRED SING 

ehe und soziale Ordnung der Bundesrepublik kann indes nur erfolgen, wenn 
die säkulare Ordnung als multikulturell und multireligiös begriffen wird. »Die 
Anerkennung als Körperschaft öffentlichen Rechts ist keine Gnade, sondern 
ein Rechtsanspruch.« (Johansen 1999: 313) Der Weg dahin erfordert einen 
Verhandlungsprozess, der der Mehrheit und den Minderheiten die Fähigkeit 
zu Veränderung, Kompromiss und Selbstkritik abverlangt. Er basiert auf einer 
Grundsatzentscheidung, die nicht davon abhängig gemacht werden kann, 
wohl aber berücksichtigen muss, dass die meisten Moscheen in Deutschland 
von religiösen Bewegungen, politischen Parteien, der staatlichen türkischen 
Religionsverwaltung oder internationalen islamischen Organisationen kon­
trolliert werden, deren Vorstellungen zum Teil nicht ohne weiteres mit dem 
säkularen Rechtsstaat vereinbar sind. 

Eine solche Positionierung des Islams in Deutschland würde nicht alle 
Probleme der Integration und Migration lösen, weil diese über den Islam hin­
ausreichen. Solange indes kein adäquater Platz für den Islam in der deutschen 
Rechts-, Staats- und Gesellschaftsordnung definiert ist, werden sämtliche 
Themen, die den Islam betreffen, immer wieder aufs Neue unter derselben 
Fragestellung wie das Kopftuch behandelt, nämlich, ob es sich um >Sonder­
rechte< handelt, die den Muslimen eingeräumt werden sollten oder nicht, oder 
aber um Grundrechte, die ihnen zustehen. Einerseits wird von den Muslimen 
eine individuelle Integration erwartet, andererseits kann jede individuelle In­
tegrationsanstrengung als Sonderrecht oder als zu islamisch abqualifiziert 
werden, da es in Staat und Gesellschaft Vorbehalte dagegen gibt, Muslimen 
Gruppen- und Minderheitenrechte zuzugestehen und den Islam als Religions­
gemeinschaft vollständig in die Rechtsordnung zu integrieren. Die Kopftuch­
Verbote sind ein typisches Beispiel für eine Integrationsaufforderung, die zu­
gleich die Partizipation von Muslimen an der Mit- oder Ausgestaltung der sie 
betreffenden Fragen zu beschränken versucht. 

198 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUEN ALS FREMDKÖRPER 

Literatur 

Amnesty international (2004): Turkey: Women confronting family violence. 
Http:/ /web.amnesty.org/library/Index/ENGEUR440 132004 (9 .8. 2007). 

Arab Human Development Reports (2002-2005): Http://www.undp.org/arabs 
tates/ (9.8. 2007). 

Arkoun, Mohamed (1999): Der Islam. Annäherung an eine Religion, Heidel­
berg: Palmyra. 

Armstrong, Karen (2004): Im Kampf für Gott. Fundamentalismus in Chri­
stentum, Judentum und Islam, München: Siedler. 

Bax, Daniel (2004): »Die Muster der Differenz«. Dietageszeitung vom 12.1. 
Beck, Marieluise (2004): >»Religiöse Vielfalt statt Zwangsemanzipation!< 

Aufrufwider eine Lex Kopftuch«. Http://www.bpb.de/themen/TOZUFZ,O, 
O,Religi%F6se _Vielfalt_ statt_ Zwangsemanzipation.html (9 .8. 2007). 

Bendkowski, Halina/Langer, Günter/Sander, Helke (2004): Stichwort Beck­
lash: Offener Brief an die Integrationsbeauftragte Frau Marieluise Beck, 
die Frauenministerin Frau Renate Schmidt und die Justizministerin Frau 
Brigitte Zypries. Http://www.isioma.net/sds06203.html (11.7. 2007). 

Böhm, Andrea (2005): »Afghanistan. Tod im Feuer«. Geo Heft 9, S. 94-114. 
Bourdieu, Pierre (2005): Die männliche Herrschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Dietrich, Anette/Nachtigall, Andrea (2003): »Der Schleier vor den Augen. Fe-

ministische Analysen und die Konstruktion des Fremden um den 11.9.«. 
Http://www.copyriot.com/diskus/102/03.htm (11.7. 2007). 

Forstner, Martin (1991): »Das Menschenrecht der Religionsfreiheit und des 
Religionswechsels als Problem der islamischen Staaten«. Kanon 1, 
s. 105-186. 

Gutmair, Ulrich (2003): »Deutschland braucht das Kopftuch«. Netzeitung 
vom 3.12., http://www.netzeitung.de/voiceofgermany/263920.html (11.7. 
2007). 

Hirsi Ali, Ayaan (2005): Ich klage an. Plädoyer für die Befreiung der musli­
mischen Frauen, München, Zürich: Piper. 

Johansen, Baber (1999): »Staat, Recht und Religion im Sunnitischen Islam. 
Können Muslime einen religionsneutralen Staat akzeptieren?« In: Ders., 
Contingency in a Sacred Law. Legal and Ethical Norms in the Muslim 
Fiqh, Leiden u.a.: Brill, S. 263-348. 

Kelek, Necla 2005a: >»Es sind verlorene Söhne ... <« [Interview von Jan Fed­
dersen und Martin Reichert]. Dietageszeitung vom 23.9., S. 13. 

Necla Kelek 2005b: Die fremde Braut. Ein Bericht aus dem Inneren des türki­
schen Lebens in Deutschland, Köln: Kiepenheuer & Witsch. 

Köhler, Andrea (2004): »Das Lächeln von Lynndie England. Amerikas 
Selbstverständnis und die Folterfotografie«. Neue Zürcher Zeitung 13.4., 
http:/ /www.nzz.ch/2004/05/13/fe/page-article9LE4R.html (11.7. 2007). 

199 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MANFRED SING 

Lachmann, Günther (2004): Tödliche Toleranz. Die Muslime und unsere of­
fene Gesellschaft, München/Zürich: Piper. 

Langenfeld, Christirre (2006): »Religiöse Erziehung von Muslimen in der 
deutschen Schule und Verfassungsrecht - Bestandsaufnahme und Per­
spektiven«. In: Peter Graf (Hg.), Religionen in Migration. Grenzüber­
schreitung als Aufforderung zum Dialog, Göttingen: V &R unipress, 
s. 59-85. 

Louis, Chantal (2003): »Wehrt der Scharia in Ückendorf!«. Emma Janu­
ar/Februar, http://www.emma.de/713.html (11.7. 2007). 

Maalouf, Amin (2000): Mörderische Identitäten, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Mohanty, Chandra Talpade (1988): »Under Western Eyes: Fernirrist Scholar­

ship and Colorrial Discourses«. In: P. Williams/L. Chrisman (Hg.) (1994), 
Colorrial Discourse and Post-Colonial Theory. A reader, New York u.a.: 
Harvester Wheatsheaf, S. 196-220. 

Nökel, Sigrid (2002): Die Töchter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Sozio­
logie alltagsweltlicher Anerkennungspraktiken. Eine Fallstudie, Bielefeld: 
Transcript. 

Rohe, Mathias (2001): Der Islam- Alltagskonflikte und Lösungen. Rechtli­
che Perspektiven, Freiburg: Herder. 

Rommelspacher, Birgit (2004): »Verschleierte Unterschiede. Je größer die 
Kluft zwischen Anspruch und Wirklichkeit ist, desto größer wird das Be­
dürfnis, die eigene emanzipatorische Fortschrittlichkeit wenigstens zu be­
haupten«. Dietageszeitung vom 8.3. 

Roth, Claudia (2005): »Begriffsunglück >Leitkultur<«. Frankfurter Allgemeine 
Zeitung vom 25.10, S. 12, http://www.diversity-boell.de/web/integration/ 
47 _350.asp (11.7. 2007). 

Schwarzer, Alice (2003): »Ludin - die Machtprobe. Die Kopftuch­
Entscheidung des Verfassungsgerichts ist für uns alle von großer Bedeu­
tung«. Emma Juli/August, http://www.emma.de/677.html (11.7. 2007). 

Sharabi, Hisharn (1988): Neopatriarchy. A Theory of Distorted Change in 
Arab Society, New York u.a.: Oxford University Press. 

Spuler-Stegemann, Ursula (1998): Muslime in Deutschland. Nebeneinander 
oder Miteinander?, Freiburg: Herder. 

Süddeutsche Zeitung (2004): »Wie hältst du's mit dem Kopftuch? Der Deut­
sche Frauenrat berät, wie sich >Integration gestalten< lässt«. Süddeutsche 
Zeitung vom 2.6., S. 15. 

Taylor, Charles (2002): »Demokratie und Ausgrenzung«. In: Ders., Wieviel 
Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philoso­
phie, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 30-50. 

Thompson, Elizabeth (2000): Colorrial Citizens. Republican Rights, Patemal 
Privilege, and Gender in French Syria and Lebanon, New York u.a.: Co­
lumbia University Press. 

200 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013 - am 14.02.2026, 13:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407578-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

