Coming out im Pfarrberuf: Von der Kunst der
Selbstwerdung in divergenten Wahrheitskulturen

Traugott Roser

1 Starting Point: Nachdenken iiber Coming out
als Erste-Person-Theologie

Der katholische Theologe Michael Schiifiler, der Praktische Theologie an der Uni-
versitit Titbingen lehrt, beruft sich in einem Beitrag fiir die Zeitschrift fiir Pasto-
raltheologie auf Marcella Althaus-Reid. Sie wiirde die Position vertreten: »Queere
Theorie und Theologie ist Erste-Person-Theologie.«' Queere Theoriebildung basiert
auf queeren Geschichten, Erfahrungen und Erzihlungen, ohne in ihnen aufzuge-
hen. Theolog*innen, die sich mit queeren Ansitzen befassen und zu einer Theorie-
bildung beitragen, miissen gleichwohl nicht selbst einer LSBTIQ* Gruppe zugeho-
ren, konnen aber aus einer Perspektive der >Allyship<*, der Solidaritit und des ge-
meinsamen Nachdenkens schreiben. Meines Erachtens ist es angebracht, die eigene
Perspektivitit als >Verwobenheit<in den Gegenstand kenntlich zu machen um damit
auch Abstand zu dem zu ermdglichen, was als Position im Diskurs vertreten wird.
Theoriegenerierung aus Erfahrung und Lebensweltteilhabe gehort als unabschlief3-
barer Vorgang zur Berufsexistenz praktischer Theolog*innen und damit auch zum
akademischen Diskurs der Praktischen Theologie, insbesondere dann, wenn es sich
um die auf das Berufsfeld bezogene Unterdisziplin der Pastoraltheologie handelt.?
Auch in der Forschung in einem Praxisfeld ist die Klirung der Genese des >Einfalls
fur das Forschungsinteresse und die Entwicklung einer Forschungsfrage sinnvoll.

1 SchuRler, Michael: »Nicht nur Gber, sondern mit>queer< nachdenken. Zur fundamentalpas-
toralen Bedeutung queerer Theologienc, in: Zeitschrift fur Pastoraltheologie 44 (2024), (im
Erscheinen).

2 M. SchiRler: Mits>queer< nachdenken (s. Anm. 1), im Anschluss an Butler, Judith: Kérper von
Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt a.M.: Suhrkamp "™2021.

3 Vgl. dazu die Hinweise zu»Praxisdiskurse[n] als Zugang zum Feld — Biographische Erfahrung
und Theoriebildung« in der methodischen Grundlegung meiner Habilitationsschrift (Roser,
Traugott: Spiritual Care. Der Beitrag von Seelsorge zum Gesundheitswesen, Stuttgart: Kohl-
hammer 22017, S.123).

- am 13.02.2028, 20:27:1



https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Perspektive: Pastoraltheologie

Dies zumindest ist ein Element des Stils der Grounded Theory Methodologie. Gla-
ser und Strauss gehen in der Darstellung ihrer Methodik auf ein Beispiel ein, bei
dem ein empirisch-qualitativer Forscher seinen Ausgangspunkt nicht bei Feldnoti-
zen nahm, sondern bei seinen subjektiven Erfahrungen, die er schriftlich festgehal-
ten hatte. Diese wertet er als gleichrangig mit erhobenen >Daten<.* In diesem Sinne
bemithe auch ich mich um eine >biographische Kontextualisierung« der im Folgen-
den versuchten Einordnung von Coming out-Prozessen in den Lebenskunst-Dis-
kurs und in Pastoraltheologische Theoriebildung,

»im Bewusstsein, dass es sich bei [..] jeder biographischen Erzdhlung um die Re-
konstruktion von Wirklichkeit handelt, [um eine] Vergegenwartigung und gleich-
zeitige[] Distanznahme zur Primarerfahrung, die der Leserin, dem Leser[,] einen
Einblick in meine auf eigener und fremder Praxiserfahrung fuflende Theoriebil-
dung erméglicht<.

Mein Coming out als schwuler cisgeschlechtlicher Mann, mit Geburtsjahrgang 1964 zur Baby-
Boomer Generation zugehdrig, vollzog sich in mehreren Phasen. An dieser Stelle berichteich le-
diglich die »Meilensteine«®, die mit meinem Weg in den und im Pfarrberuf zusammenhingen.
Meinen Eltern gegeniiber hatte ich in Einzelgesprichen und zu sehr unterschiedlichen Zeit-
punkten mitgeteilt, dass ich schwul bin. Mein Vater, selbst Pfarrer in einer mittelfrinkischen
Industriestadt, hatte mich gegen Ende meines Theologiestudiums noch gewarnt, dass dies mit
einer kirchlichen Karriere schwervereinbar sei und mir zu einem zélibatéren Leben, in dem ich
das Leiden durch kreatives und kiinstlerisches Schaffen verarbeiten wiirde, geraten. Sollte das
nicht méglich sein, wére vielleicht der diplomatische Dienst eine berufliche Alternative. Dieser
Rat basierte auch auf Kenntnis entsprechender Texte aus lutherischen Kirchenbehdrden wie
der Vertffentlichung von »Gedanken und MafSstiben zum Dienst von Homophilen in der Kir-
che«” von 1980, in dem fiir Amtstriger die Option einer gleichgeschlechtlichen Partnerschaft
ausgeschlossen war.

4 Vgl. Claser, Barney G./Strauss, Anselm L.: Grounded Theory. Strategien qualitativer For-
schung, Bern: Huber 2005, S. 256.

5 T. Roser: Spiritual Care (s. Anm. 3), S.125. Einige der Beitridge in diesem Band gehen einen
dhnlichen Weg und verwenden bewusst eigene autobiographische Elemente, die den Boden
ihrer Theoriebildung darstellen.

6 Den Begriff verwenden Timmermanns, Stefan et al.: »Wie geht s euch?«: Psychosoziale Ge-
sundheit und Wohlbefinden von LSBTIQ*, Weinheim/Basel: Beltz Juventa 2022, S. 37.

7 Lutherisches Kirchenamt der VELKD: »Gedanken und Maf3stibe zum Dienst von Homophi-
len in der Kirche. Eine Orientierungshilfe. Hannover, in: Helmut Kentler (Hg.), Die Mensch-
lichkeit der Sexualitit. Berichte — Analysen — Kommentare ausgel6st durch die Frage: Wie
homosexuell diirfen Pfarrer sein?, Miinchen: Chr. Kaiser 1983, S. 62—75.

- am 13.02.2028, 20:27:1



https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Traugott Roser: Coming out im Pfarrberuf

Etwa sieben, acht Jahre spéter safd ich nach Abschluss meines Vikariats im Biiro des spite-
ren bayerischen Landesbischofs Hermannvon Loewenich, damals Kreisdekan von Niirnberg.®
Eswar das sog. >Ordinationsgesprich, in dem ich mein Verhdltnis zu Schrift und Bekenntnis
erkliren sollte. Gegen Ende des Gesprichs informierte ich von Loewenich, dass ich homosexu-
ell sei und auch so leben wolle. Drei Monate zuvor war ich am Sterbebett meines ersten Le-
benspartners gesessen, der einer Lungenentziindung als Symptom seiner AIDS-Erkrankung
erlegen war. Ich hatte die Arbeit der Aidshilfe und der Aidsseelsorge kennengelernt.

Von Loewenich fragte vorsichtig nach: Ob ich mein Gestindnis unter seelsorglicher
Schweigepflicht gedufSert habe? Ich verneinte und bestand darauf, dass, sollte ich ordiniert
werden, meine Evklirung in der Personalakte vermerkt wiirde. Andernfalls gibe es eben keine
Ordination und ich miisse mir ein alternatives Berufsziel iiberlegen (ich dachte noch immer an
den diplomatischen Dienst). Von Loewenich erbat sich Bedenkzeit fiir ein Gesprich mit dem
Landesbischof und dem Personalchef der Bayerischen Landeskirche. Schlief3lich stimmten
sie meiner Ordination zu, wissend, dass ich nicht unmittelbar in den Gemeindedienst ging,
sondern eine Promotion anstrebte.

Drei Jahre spiter —mittlerweile mit abgeschlossener Promotion —musste ich ein Votum des
Kirchenvorstands der Kirchengemeinde abwarten, in die mich meine Landeskirche zum Pro-
bedienst entsandt hatte. Dem Presbyterium gegeniiber musste ich in Anwesenheit des Dekans
meine Lebensform erklirven, meine bisherigen Erfahrungen schildern und meine Vorstellungen
fur die Lebensfiihrung als Pfarrer dieser Gemeinde erliutern. Immerhin hatte ich inzwischen
wieder einen Partner, den ich 2002, nach der rechtlichen Einfiihrung der Eingetragenen Le-
benspartnerschaft auch heiratete. Das Gremium entschied einstimmig und begriifSte mich auf
der neuen Stelle. Endlich konnte ich den Dienst eines Pfarrers antreten, der auch nach aufSen
seine Homosexualitit leben konnte und keine disziplinarischen MafSnahmen fiirchten musste.

Mein berufsbezogenes Coming out war damit freilich noch nicht beendet. Nach Abschluss
der Habilitation standen Bewerbungen auf ausgeschriebene Lehrstiihle fiir mein Fach, die
Praktische Theologie, an. Zum Bewerbungsschreiben gehort ein curriculum vitae, auf dem
ich auch meinen Zivilstand angebe: »in eingetragener Lebenspartnerschaft lebend«. Ein
wohlmeinender Kollege aus einem anderen Fach, der in einer Berufungskommission mitge-
wirkt hatte, gab mir zu verstehen, dass der Hinweis meine Chancen auf eine Einladung zu
einem Probevortrag nicht erhdhen wiirde. »Miissen Sie das denn so offensichtlich machen?« In
den Berufungsverhandlungen gestaltete sich dies, den Warnungen widersprechend, einfach
analog zur inzwischen etablierten >Ehe fiir alle«.

8 Die Episode ist auch berichtet in Roser, Traugott: »Mit Spannungen leben. Die Ausbildung
von Berufsidentitatim Pfarramtin der Spannung zwischen >vocatio interna<und >vocatio ex-
terna<am Beispiel gleichgeschlechtlicher Partnerschaft, in: Kerygma und Dogma 68 (2022),
S.126-142.

- am 13.02.2028, 20:27:1

159


https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Perspektive: Pastoraltheologie

2 Coming out als Gestandniszwang oder als Akt der Parrhesia:
Michel Foucaults Verstandnis von Pastoralmacht

Der franzésische Philosoph und Historiker Michel Foucault hat sich bekanntlich ge-
weigert »ein »coming out« als Homosexueller zu vollziehen«’, weil er sich den Ge-
standnispraktiken als Ausdruck von Pastoralmacht widersetzte, die urspriinglich in
der Kirche durch das Institut der Bufle ausgeiibt wurde und dann »kulturelle Brei-
tenwirkung entfaltet[e]«'° in Justiz, Medizin, Pidagogik, der Offentlichkeit und Bil-
dungsinstitutionen:

»[..] man gesteht in der Offentlichkeit und im Privaten, seinen Eltern, seinen Er-
ziehern, seinem Arzt und denen, die man liebt; man macht sich selbst mit Lust
und Schmerz Cestindnisse, die vor niemand anders méglich waren, und daraus
macht man dann Biicher. Man gesteht — oder man wird zum Gestandnis gezwun-
gen. Wenn das Gestiandnis nicht spontan oder von irgendeinem inneren Impera-
tiv diktiert ist, wird es erprefit; man spiirt es in der Seele auf oder entreifdt es dem
Kérper. [..] Im Abendland ist der Mensch ein Gestindnistier geworden.«"

Durch das Buf$sakrament der katholischen Kirche etabliert sich nach Foucault das
Gestindnis der Verfehlung des Normalen. Die Macht etabliere den Sex als Dreh- und
Angelpunkt, tief und verborgen im Subjekt verankert und unterdriickt, so dass sich
eine »Vorstellung von der versteckten Wahrheit itber sich selbst«** einstellt, die iiber
Gestandnispraktiken herausgepresst werden, nicht nur in der Kirche, sondern auch
in Medizin, Psychiatrie und schlief3lich staatlicher Organisation. Die Erforschung
der Wahrheit erfolgt nicht freiwillig und dient nicht einer Selbstwerdung des Sub-
jekts, sondern ist eine gehorsam durchzufithrende und durchzustehende methodi-
sche Gewissenserforschung des Einzelnen:

»All die grofRen Disziplinarmaschinen, Kasernen, Schulen, Werkstatten und Ge-
fangnisse sind Maschinen, die es gestatten, das Individuum einzukreisen, zu wis-
sen, was es ist, was es tut, was man aus ihm machen kann, wo man es platzieren
muss, wie es unter den anderen zu platzieren ist.«

9 Schieder, Rolf: »Seelsorge und Lebenskunst, in: Wilfried Engemann (Hg.), Handbuch der
Seelsorge. Grundlagen und Profile, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 22009, S. 377-389.

10  Ruoff, Michael: Foucault-Lexikon, Paderborn: Wilhelm Fink/UTB 32013, S.192—193.

b8 Foucault, Michel: »Der Wille zum Wissen, in: Ders., Die Hauptwerke. Mit einem Nachwort
von Axel Honneth und Martin Saar, Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1977) 32013, S. 1021-1151.

12 M. Ruoff: Foucault-Lexikon (s. Anm. 10), S.195.

13 Foucault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits, Band I1l: 1976-1979, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2003, S. 694, zitiert bei M. Ruoff: Foucault-Lexikon (s. Anm. 10), S.173.

- am 13.02.2028, 20:27:1



https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Traugott Roser: Coming out im Pfarrberuf

Wird Coming out lediglich als Gestindnispraktik verstanden, hat es wenig mit Frei-
heit zu tun, die nach Foucault als Technologien des Selbst ausgeiibt wird. In solchen
Technologien geht es darum, dass sich das Individuum »als Subjekt konstituiert und
erkennt«** und durch die es auf sich selbst achten, sich selbst als Begehrenssubjekt
entziffern, anerkennen und eingestehen kann und in seinem Begehren Wahrheit
des eigenen Seins entdecken kann. Coming out kann in diesem Sinn als ein Akt der
Parrhesia — des »mit Freimut die Wahrheit [S]agen[s]«” verstanden werden.

3 Die Diskursivierung von Sexualitat in der Pastoraltheologie

Foucaults Uberlegungen zur Pastoralmacht erhalten eine eigene Brisanz, wenn
Macht-, Sexualitits- und Genderdiskurse in die Pastoraltheologie eingebettet
werden. Denn wihrend sich Foucault v.a. mit der christlichen Pastoralmacht vom
Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert befasste, gehoren meine eingangs geschilder-
ten autobiographischen Erfahrungen und die der Isbt* Pfarrer*innen und damit
befassten Theolog“innen, die im Rahmen des Forschungsprojekts >Queer im Pfarr-
haus< Auskunft gegeben oder einen Beitrag zu diesem Band verfasst haben, ganz
und gar zur Gegenwart kirchlicher (und akademischer) Machtstrukturen und ei-
ner zwangsweisen oder mindestens aufgendtigten »Diskursivierung des Sexes«'®.
Dennoch wiirde ich behaupten wollen, dass der Coming out-Prozess auch von
Pfarrpersonen facettenreicher ist und Potenzial fiir eine fiir den Pfarrberuf spezi-
fische Lebenskunst und damit Pastoraltheologie besitzt, wie sie mafigeblich von
Peter Bubmann entwickelt wird.

Dies geht tiber Ansitze hinaus, die Lebenskunst in der Praktischen Theologie
hauptsichlich im Kontext von Seelsorge und Beratung verorten. Insbesondere Wil-
fried Engemann rezipiert den in der Praktischen Philosophie, insbesondere durch
Wilhelm Schmid, populir gewordenen Lebenskunst-Begriff vor allem fiir die Seel-
sorge. Dabei hat Engemann v.a. die beratende Funktion von Seelsorge im Blick,
bei der es gerade nicht um das Gestindnis geht, sondern um eine »Kultivierung
von Moglichkeiten des Andersseins«”. Rolf Schieder versteht Seelsorger*innen »als
Spezialisten fiir Parrhesia [und] freundschaftliche Begleiter [...], die den anderen

14 Foucault, Michel: »Der Gebrauch der Liiste, in: Ders., Die Hauptwerke. Mit einem Nachwort
von Axel Honneth und Martin Saar, Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1986) 32013, S. 1153—1370.

15 R. Schieder: Seelsorge und Lebenskunst (s. Anm. 9), S.387.

16 M. Foucault: Wille (s. Anm. 11), S.1074.

17 Engemann, Wilfried: »Lebenskunst als Beratungsziel. Zur Bedeutung der Praktischen Phi-
losophie fiir die Seelsorge der Gegenwart, in: Ders., Personen, Zeichen und das Evangeli-
um. Argumentationsmuster der Praktischen Theologie, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt
2003, S. 320-345, hier S. 335.

- am 13.02.2028, 20:27:1



https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Perspektive: Pastoraltheologie

stark machen wollen, und michtig, sich selbst zu fithren, die aber auch den Mut
haben, ihm offen die Wahrheit zu sagen«®.

Peter Bubmann versteht Seelsorge als >Lebenskunstberatung, die hilft bei
der »Gestaltfindung des eigenen christlichen Lebens (:Fréommigkeit) und [der]
Wahrnehmungsschirfung (Aisthesis) fiir Realititen und Moglichkeiten christlichen
Lebens«”. Diese Linie fithrt Kerstin Séderblom fort, fithrt aber durch Einforde-
rung einer bewussten Selbstreflexion einen Aspekt ein, der zur Selbstkonstitution
der Seelsorgeperson gehort: die Person der Seelsorger®in ist ein »entscheiden-
der Resonanzkérper fiir eine queersensible seelsorgliche Begleitung«*°. Damit ist
kein Gestindniszwang fiir die Seelsorgenden verbunden, sondern eine innerpsy-
chische Klirung des eigenen Sexualitits- und Genderbewusstseins. Fiir Isbtiq®
Seelsorgende gelte speziell Street Credibility:

»Queere Seelsorger:innen haben den Vorteil, queere Themen und Herausforde-
rungen aus eigener Anschauung zu kennen. Sie begegnen queeren Seelsorgesu-
chenden daher zumeist mit Sympathie und besonderem Einfithlungsvermdogen.
[..] Queere Seelsorger:innen konnen auf diese Weise helfen, Briicken zu bauen,
um Abgriinde in der komplizierten Beziehung zwischen christlich und queer hin-
ter sich zu lassen.<”

In all diesen Ansitzen wird das Coming out jeweils des*der Anderen zum Thema,
eigene Coming out-Prozesse der pastoralen Person selbst aber nicht in den Fokus
gestellt. Die qualitativen Interviews und die als Podcast-Beitrige veréffentlichten
Gesprache mit lesbischen, schwulen, bisexuellen, pansexuellen Pfarrpersonen und
inter* und trans® Personen, die einen pastoralen Beruf ergriffen haben oder dies
beabsichtigten, zeigen jedoch, dass Coming out-Erfahrungen zu den wesentlichen
und z.T. existenziellen Aspekten der Selbstwerdung gehéren, die nicht nur die se-
xuelle und geschlechtliche Identitit, sondern auch das pastorale Selbstverstindnis
wesentlich bestimmen.

Als Beispiel sei auf Podcast-Folge 8 >Priesteramt, Burn-out, Coming-out* ver-
wiesen, in der der katholische Theologe und Publizist Pierre Stutz ausfithrlich iiber

18  R.Schieder: Seelsorge und Lebenskunst (s. Anm. 9), S. 389.

19 Bubmann, Peter: »Cut leben lernen. Lebenskunst als Leitbegriff in Ethik und Praktischer
Theologiex, in: Zeitschrift fir Evangelische Ethik 59 (2015), S. 250261, hier S. 256.

20 Soderblom, Kerstin: Queersensible Seelsorge, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2023,
S.141.

21 K. Soderblom: Queersensible Seelsorge (s. Anm. 20), S.141.

22 Pierre Stutz: »Priesteramt, Burn-out, Coming-out, in: Interview-Podcast Queer im Pfarr-
haus, Folge 8, 23.07.2022: https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode (abgeru-
fen am: 10.05.2024). Der Begleittext fasst zusammen: »Als zélibatar lebender Priester ver-
suchte Pierre Stutz die Frage nach seiner sexuellen Orientierung zu umgehen. Als er mit 38
an Burnout erkrankte, musste erjedoch lernen, wieder tief einzuatmen —und sich erlauben,

- am 13.02.2028, 20:27:1



https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode

Traugott Roser: Coming out im Pfarrberuf

seine Selbstfindung und Selbstkonstituierung berichtet. Er beschreibt sein Coming
out als Krisenerfahrung auf einem lebenslangen Weg zu einer reflektierten Freund-
schaft mit sich selbst. Bereits seit Jahren als katholischer Priester titig, unterzog
Stutz sich nach einem Burn-out einer Psychotherapie:

»Ich bin endlich, endlich der Frage meiner sexuellen Orientierung nachgegangen. Ich konnte
dann in der Therapie, also im geschiitzten Raum endlich sagen: Ich bin schwul und es ist gut
so, war aber leider noch nicht fihig, es meinen besten Freundinnen und Freunden zu sagen.«*

Es war aber nicht nur die Psychotherapie, sondern die christliche Mystik, mit deren
Hilfe er sich seiner eigenen Spiritualitit und Sexualitit stellte und entdeckte:

»Selbstliebe, Nichstenliebe und Gottesliebe: das ist ein Dreiklang. Und es geht immer wieder
darum da drauf zu achten, gut mit mir zu sein, sich zu engagieren, Protest zu wagen und darin
das Ereignen Gottes zu feiern, den Segen Gottes, der immer schon da ist.«**

Es sind zunichst die geschiitzten Riume der Therapie und der Lektiire spiritueller
und theologischer Texte, die es ermdéglichen, sich dem eigenen Begehren und der ei-
genen sexuellen Identitit anzunihern und sie in Beziehung zur eigenen Theologie
zu bringen, die einen Meilenstein im Coming out-Prozess von Stutz darstellen. Sein
Outing in der Kirche bringt ihn in erheblichen Konflikt mit seinem Priesteramt: er
will mit dem Mann zusammenleben, mit dem er inzwischen eine Beziehung einge-
gangen ist. Die Angste um den Verlust der Arbeitsstelle kdnnen ihn davon abhalten,
seine pastorale und priesterliche Identitit frei zu formulieren, zu konzipieren und
zu leben:

»Du kannst die Andern nicht verandern, aber du kannst ihnen weniger Macht geben. [...] Ich

bleibe Priester, es ist mir egal ob das jetzt illegal ist oder oppositionell. Ich lass mir das Pries-
tersein nicht nehmen.«*

4 Modelle von Coming out-Prozessen

Pastoraltheologisch kénnen und miissen Coming out-Prozesse von Pfarrpersonen
generell als Coming out von Isbtiq” Personen und speziell im Blick auf den professio-

seine Sexualitat zu spiiren. >Selbstliebe ist kein Sonntagsspaziergangs, sagt der Buchautor.
Seine Lebensgeschichte, Giber die wir in dieser Folge sprechen, veranschaulicht das.«

23 P Stutz: Priesteramt (s. Anm. 22), Abschnitt 16:00-16:30.

24 P Stutz: Priesteramt (s. Anm. 22), Abschnitt 17:10-17:34.

25 P Stutz: Priesteramt (s. Anm. 22), Abschnitt 27:16-29:20.

- am 13.02.2028, 20:27:1



https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Perspektive: Pastoraltheologie

nellen Kontext und die berufsspezifische Theorie betrachtet werden. Deshalb sollen
im Folgenden knapp die aktuell gebriuchlichen Modelle von Coming out-Prozessen
vorgestellt werden, bei denen jedoch darauf hinzuweisen ist, dass sie in der Regel
Ende des 20. Jahrhunderts ausgehend von weifden lesbischen und schwulen, teils
auch bisexuellen Personen in westlichen (europdischen oder nordamerikanischen)
Lindern entwickelt wurden und damit wenig Geltung beanspruchen kénnen fir die
Prozesse, die inter” und trans® Personen, nonbinire Personen oder asexuelle Perso-
nen und Personen diverser Ethnie und Hautfarbe erleben. »Im Wesentlichen kann
das Coming-out in 2 Bereiche unterteilt werden: inneres und dufReres Coming-out.
Letzteres wird auch als >Going Public« (= in die Offentlichkeit gehen) bezeichnet.«*¢
Beide Bereiche sind jedoch ineinander verschrinkt: die Moglichkeit sich dem eige-
nen Empfinden als nicht heterosexuell zu fithlen bzw. nicht cis-geschlechtlich zu
erleben bedarf enormer mentaler und emotionaler Anstrengung, je nach Einfliissen
im Kontext, in dem man aufgewachsen ist und geprigt wurde. Die sozialen, fami-
lidren, kulturellen, religiésen und politischen Einfliisse und Rahmenbedingungen
wirken auf das Selbstwertgefiihl, bedingen Selbstzweifel, Schuld- und Minderwer-
tigkeitsgefiihle bis hin zum Phinomen des Minderheitenstress*, kénnen sich aber
beim Erleben von Akzeptanz und Unterstiitzung auch positiv auf Selbsterleben und
gesundheitliches Wohlbefinden auswirken.*

Auch das duflere Coming out, die freiwillige Veréffentlichung der eigenen sexu-
ellen Orientierung oder der trans® und inter* Identitit hingt von Faktoren ab, die
mit inneren Prozessen verbunden sind und mit der inneren Einstellung der betrof-
fenen Person gegeniiber den Werten des Umfelds.

Als mafigeblich gilt das Sechs-Stufen Modell homosexueller identity formation der
Entwicklungspsychologin und Sexualtherapeutin Vivian Cass.” Sie unterscheidet
sechs aufeinander folgende und linear verlaufende Stufen, wobei das Erreichen der
letzten Stufe den Abschluss des Prozesses beschreibt:

26  Frank, Bo A./Wierz, Volker: »Coming-out — der Weg zu sich selbst, in: Volker Wierz/Michael
Nirnberg (Hg.), LSBTI* in Pflege und Medizin. Grundlagen und Handlungsempfehlungen zur
Versorgung queerer Menschen, Stuttgart: Georg Thieme 2024, S. 28-31.

27 Vgl. zum Konzept des >Minority Stress<: Meyer, Ilan H.: »Prejudice, social stress, and mental
health in lesbian, gay, and bisexual populations. Conceptual issues and research evidencex,
in: Psychological Bulletin 129 (2003), S. 674-697 (https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.67
4; abgerufen am: 10.05.2024).

28  Vgl. Bissing, Arndt/Roser, Traugott et al.: »Perception of Acceptance and Discrimination
Among the LGBTQI+Community in their Churches and its Association with Spiritual Dry-
ness. Findings from a Cross-Sectional Study in Germanyx, in: ] Relig, Health 2024 (https://d
0i.0rg/10.1007/510943-024-02023-6; abgerufen am: 10.05.2024).

29 Vgl. zum Folgenden Cass, Vivienne: »Homosexual identity formation. A theoretical model,
in: Journal of Homosexuality 4 (1979), S.219-235. Vgl. Dies.: »Homosexual identity forma-
tion. Testing a theoretical model, in: The Journal of Sex Research 20.2 (1984), S.143-167 (h
ttps://www.jstor.org/stable/3812348; abgerufen am: 10.05.2024).

- am 13.02.2028, 20:27:1


https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;

Traugott Roser: Coming out im Pfarrberuf

(1) Identity Confusion: Individuen nehmen ihr Verhalten, ihre Gefiihle und ihre Ge-
danken als von bisherigen Annahmen abweichend wahr und reagieren mit Ver-
unsicherung und Befremdung.

(2) Identity Comparison: die Moglichkeit einer homosexuellen Identitit wird zum
Ausgangspunkt von Vergleichen mit nicht-homosexuellen Anderen gemacht.
Die Person verspiirt Entfremdung gegeniiber nicht-homosexuellen Personen
und erwigt die Méglichkeit, die eigene homosexuelle Identitit in Verhalten
umzusetzen und mit anderen Homosexuellen Kontakt aufzunehmen.

(3) Identity Tolerance: Mit anderen homosexuellen Personen wird Kontakt aufge-
nommen und ein homosexuelles Selbstbild entwickelt. Soziale, emotionale und
sexuelle Bediirfnisse sind leitend, miissen aber nichtnotwendigerweise gestillt
werden. Der heterosexuellen Umgebung wird die eigene Identitit noch nicht
offenbart; im entstehenden homosexuellen Umfeld wird die eigene Identitit
thematisiert.

(4) Identity Acceptance: Es bilden sich zunehmend Netzwerke mit anderen Schwulen
und Lesben, z.T. in Subkulturen, die zu einer Akzeptanz des Selbst als schwul
oder lesbisch und einem entsprechenden Lebensstil fithren. Entscheidun-
gen iiber ein Offentlichmachen sind abhingig von erwarteter Ablehnung und
Feindlichkeit oder Akzeptanz und Wertschitzung.

(5) Identity Pride: Ausgeprigte Emotionen, stolzes Selbstbewusstsein und Commu-
nity-Zugehorigkeit fithren z.T. zu bewusstem Selbst-Outing, zu sozialem En-
gagement und bewusst eingegangener Konfrontation mit heteronormativ den-
kenden Kreisen und Personen sowie Einsatz gegen Diskriminierung.

(6) Identity Synthesis: In dieser Phase wird Homosexualitit nicht mehr zum beherr-
schenden Faktor der eigenen Identitit, sondern wird als eine Facette neben an-
deren gesehen. Die Person entwickelt einen Lebensstil, der die eigene Homose-
xualitit nicht mehr verbirgt, aber auch nicht weiter thematisiert.

Im Blick auf nonbinire und trans® Personen zeigen sich die Probleme allerdings be-
reits darin, dass sie oftmals keine Wahl haben, ob sie sich >aufierlich< outen.>® Das
verhilt sich bei cisgeschlechtlichen homosexuellen Personen anders. Der Prozess
der Transition beginnt mit einem inneren Coming out und ist verbunden mit Such-
bewegungen und Verinderungen des dufleren Erscheinungsbildes, der Anderung
des Namens, des gewiinschten Pronomens, zunichst im personlichen und sozialen,
dann auch beruflichen (etwa dem Arbeitgeber gegeniiber) Umfeld sowie spiter auch
juristisch beim Standesamt als Personenstandsinderung. Zum Outing gehért auch
eine begleitende und lange Zeit verpflichtende Psychotherapie, die Einnahme von
Hormonen oder Hormonblockern sowie die Vornahme mehrerer Operationen. Sehr

30 Vgl. zum Folgenden Hahne, Alexander: »Trans und nichtbinidre Menschen, in: V. Wierz/M.
Nurnberg (Hg.), LSBTI* in Pflege und Medizin (s. Anm. 26), S. 52—59.

- am 13.02.2028, 20:27:1



https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Perspektive: Pastoraltheologie

viel mehr fithren innere Prozesse zu dufleren Verinderungen. Ein zentraler Aspekt
gerade im beruflichen und - insbesondere in der Katholischen Kirche problemati-
schen - kirchlichen Umfeld ist die Eintragung und Anerkennung des Namens im
behérdlichen Register, in Auswetis etc. Zu den Erfahrungen unfreiwilligen Outings
bei trans” und nonbiniren Personen gehort das Fragen nach dem sdeadname« — dem
Namen, der von der Person nicht mit dem eigenen Selbst in Verbindung gebracht
wird.

Stufenmodelle sind folglich problematisch, auch wenn sich der oder die Einzel-
ne Isbtiq* Person darin wiederkennen mag.

Im Blick auf meine eigene Biographie kann ich viele der eigenen Erfahrungen, auch in ihrer
Abfolge, im Cass-Stufenmodell wiederfinden. Das kann aber auch nicht verwundern, da mein
eigenes Coming out in etwa der gleichen Zeit verlief, in der Cass ihr Modell publiziert hat. Die-
se Phase war einerseits durch eine lebendige schwule Subkultur in meiner Universitits- und
spiteren Arbeitsstadt Miinchen und durch das Entstehen kirchlicher Netzwerke wie der Oku-
menischen Arbeitsgruppe >Homosexuelle und Kirche< geprigt. Hier konnteich in den von Cass
beschriebenen Stufen ein >Wahrheitsspiel« (im Sinne Foucaults®) spielen, um zu sehen, wel-
che Lebensformen und Modalititen des Selbstverhiltnisses mich als schwules, religioses und
theologisches Subjekt konstituieren konnten. Die Erfahrung des Sterbens meines ersten Le-
benspartners und vieler Freunde im nahen Umfeld an der Immunschwiche AIDS fiihrten zu
einem ausgesprochenen Identity Pride und der gezielten Konfrontation des kiinftigen Dienst-
herrn (hier ist nur die minnliche Form zutreffend) unter bewusstem Eingehen des Risikos des
Karrieretodes.

Mittlerweile arbeitet man in Sozialforschung und Psychologie eher mit Modellen
eines kontinuierlichen Coming out-Prozesses. Man 16st sich von linearen Entwick-
lungsprozessen und beschreibt eher, wie oben bereits eingefithrt, sMeilensteine«:
»Ein Vorteil bei der Verwendung von Meilensteinen besteht darin, dass sie zum
Teil unabhingig von der jeweiligen Orientierung und geschlechtlichen Identi-
tit genutzt und in Untersuchungen abgefragt werden kénnen.«** Das Erreichen
bestimmter Meilensteine im inneren Coming out wie auch im Going Public ist

31 Vgl. M. Foucault: Gebrauch der Liiste (s. Anm. 14), S.1159.

32 S.Timmermanns et al.: »Wie geht’s euch« (s. Anm. 6), S. 37. Coming out wird traditionell als
»die lebenslange Entwicklung und Veroffentlichung der eigenen nicht-heterosexuellen Iden-
titatin einer heteronormativen Gesellschaft« beschrieben und bezieht sich nach dieser Defi-
nition priméar auf die sexuelle Orientierung. [...] wird gegenwartig auch auf die geschlechtli-
che Identitit oder Intergeschlechtlichkeit einer Person bezogen. [...] Grundsatzlich kann Co-
ming-out fiir alle Isbtiq* Personen als lebenslanger Prozess beschrieben werden, der eine in-
nere Bewusstwerdung sowie die Mitteilung einer nicht-heterosexuellen Orientierung, einer
nicht-cisgeschlechtlichen oder nicht-biniren Geschlechtsidentitit oder eines nicht endoge-
schlechtlichen Kérpers beinhalten kann« (Goth, Margret/Kohn, Ralph: Sexuelle Orientierung

- am 13.02.2028, 20:27:1



https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Traugott Roser: Coming out im Pfarrberuf

abhingig vom Alter (heutige jiingere Menschen unterscheiden sich von ilteren
Menschen und ihren Erfahrungen), der geschlechtlichen Identitit und/oder dem
sozialen Kontext: das Outing in Familie, bei Freund*innen, im Freizeitbereich (z.B.
Sportverein), in der Community, in Bildungseinrichtungen, im Arbeitsumfeld und
gegeniiber dem*der Arbeitgeber*in, in drztlicher Behandlung, im Krankenhaus, in
Betreuungs- und Pflegeeinrichtungen sowie in der Religionsgemeinschaft findet
zu ganz unterschiedlichen Zeitpunkten und bei unterschiedlichen Anlissen statt
oder bleibt aus.

Anders als das Stufenmodell nach Cass annimmt, ist ein Coming out niemals
abgeschlossen, sondern erfolgt iiber die gesamte Lebensspanne immer wieder, oft
abhingig von einem neuen sozialen Umfeld. An jedem neuen Wohnort, bei jedem
Stellenwechsel und bisweilen auf Auslandsreisen stellt sich die Frage, ob und wie
man sich outen will oder soll. Auch in irztlicher Behandlung, in psychiatrischen,
medizinisch-pflegerischen Einrichtungen riskiert ein Outing vor dem behandeln-
den und versorgenden Personal Diskriminierungserfahrungen. V.a. fiir trans* Per-
sonen kann das Offenlegen oder Nichtoffenlegen der eigenen Identitit mit hohen
Risiken verbunden sein, wenn bestimmte Medikamentengaben verweigert und Be-
handlungen nicht der Gender Identitit entsprechend vorgenommen werden.

»Coming out erfolgt dabei nicht immer als freiwilliges und selbstbestimmtes Of-
fentlichmachen der eigenen sexuellen und Gender Identitét, sondern als forcier-
tes oder gar erzwungenes Outing durch andere, das die Autonomie und Privat-
sphére der Person verletzt und mit Gefithlen von Scham und Beschimung ver-
bunden ist.«*

5 Coming out als Thema einer queeren Pastoraltheologie

Im deutschsprachigen pastoraltheologischen Diskurs ist die Verbindung von einer
dynamisch sich entwickelnden individuellen Lebensfithrung, individueller Lebens-
form als sexueller und geschlechtlicher Person und der Entwicklung eigener theo-
logischer Identitit bislang nur wenig beachtet. Im von der Gemeinschaft Evange-
lischer Kirchen in Europa (GEKE) auf der Vollversammlung von 2012 verabschie-
deten Dokument zur >Ausbildung fiir das ordinationsgebundene Amt in der Ge-
meinschaft Evangelischer Kirchen in Europa< wurde die theologische Identitit der

in Psychotherapie und Beratung, Berlin: Springer 2014, zit. bei S. Timmermanns: »Wie geht’s«
[s. Anm. 6], S. 34).

33 Roser, Traugott: »Coming out als Prozess der Selbstwerdung: Queer & gender als Heraus-
forderungen der Lebenskunstc, in: Peter Bubmann/Traugott Roser (Hg.), (Un-)Endlich leben.
Theologie im Dialog mit Philosophie, Pidagogik und Therapeutik, Berlin: J. B. Metzler 2024
(im Erscheinen).

- am 13.02.2028, 20:27:1

167


https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Perspektive: Pastoraltheologie

zukiinftigen Pfarrpersonen betont. Auf das Thema Lebensform von Pfarrpersonen
wird dabei aber nicht eingegangen, nur wird ganz allgemein erwartet, dass »Pfar-
rerinnen und Pfarrer — wie Christenmenschen tiberhaupt - [...] eine angemessene
christliche Lebensform pflegen und entsprechend handeln«<** sollen. Was als >an-
gemessenc gilt, bleibt deutungsoffen und wird wohl in den Ordnungen kirchlichen
Lebens und Dienstordnungen niher bestimmt werden. Die Formulierung »ange-
messene christliche Lebensform« verweist auf die Besonderheit der Lebenspraxis
im Pfarrberuf. Wolfgang Steck bezeichnet etwa den Pfarrberuf als Idealgestalt inte-
graler religioser Lebenspraxis. Er geht davon aus, dass

»die professionelle Organisation kommunikativer Weltanschauung — Beruf, An-
dacht und Bildung — in eine wechselseitige Beziehung zueinander [treten]. Stel-
len sich die Berufskompetenzen der Pfarrer und Pfarrerinnen als professionali-
sierte Gestalten ihrer personlichen Lebenskompetenzen dar, so wirkt die Berufs-
arbeit umgekehrt auf die private Lebenswelt der Berufstrager zuriick und tragt
zur Ausformung einer gleichermafien komplex strukturierten wie integral ver-
fafdten religiosen Lebenshaltung und Welteinstellung bei. Die private Grundie-
rung des Berufs und die berufliche Konturierung des privaten Lebens gehen im
Pfarrerberuf als einer integralen Lebensform ineinander auf.«*®

In der Geschichte der Praktischen Theologie wurden Fragen der Lebensform von
Pfarrpersonen im Zusammenhang der Theologischen Ethik gestellt. Insbesondere
Christian Palmer hat in seinen Uberlegungen zur Verhiltnisbestimmung von Prak-
tischer Theologie und Pastoraltheologie letzterer gleichsam eine Briickenfunktion
zwischen Praktischer Theologie und Ethik zugewiesen: Die Pastoraltheologie »ist
eine durch den aus der praktischen Theologie entlehnten Amtsbegriff bedingte An-
wendung der allgemeinen christlichen Moral auf den Pfarrer. Als solche geht sie wei-
ter, als die christliche Ethik gehen kann.«*® In der Konsequenz geht es um die theo-
retische Durchdringung des Berufs- oder Standesethos des Pfarramts im Sinne ei-
ner Individualethik. Zudem sind ethische Fragen einer Pastoraltheologie Probleme
der Amtsfithrung des einzelnen Pastors und der Gestaltung seiner seelsorglichen
Tatigkeit: »Wie die Moral das Handeln des Christen zum Gegenstande hat, so diese
das Handeln des Pastors.«*” Theologische Ethik ist als Theorie pastoralen Handelns
vor allem in der Seelsorge kontextualisiert, wobei Palmer vor allem die Anleitung des

34  Biinker, Michael/Friedrich, Martin (Hg.): Amt, Ordination, Episkopé und theologische Ausbil-
dung (= Leuenberger Texte 13), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2013, S. 207.

35  Vgl. Steck, Wolfgang: Praktische Theologie. Horizonte der Religion — Konturen des neuzeitli-
chen Christentums — Strukturen der religiésen Lebenswelt (Band 1), Stuttgart: Kohlhammer
2000, S. 558.

36  Palmer, Christian: Evangelische Pastoraltheologie, Stuttgart: Steinkopf 21863, S. 11f.

37  C.Palmer: Pastoraltheologie (s. Anm. 36), S.1.

- am 13.02.2028, 20:27:1


https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Traugott Roser: Coming out im Pfarrberuf

Gegeniibers zu einem sittlichen Handeln versteht.>® Aber der Ansatz lisst sich auch
fruchtbar machen fiir die Reflexion und Gestaltung der eigenen Lebensfithrung der
Pfarrperson. Dafiir bietet sich m.E. das Konzept der Lebenskunst an, das — jenseits
einer Lebenskunstberatung® anderer — den Coming out-Prozess als einen Prozess
der Gestaltwerdung des eigenen Lebens als Pfarrperson in Freiheit und Offenheit
deuten lasst.

6 Empowerment zum queeren Leben im Pfarrhaus

Die komplexen Prozesse im Rahmen eines Coming out haben mit der Frage nach
dem Wahren und Unwahren in der Vorfindlichkeit des Selbst zu tun: Was ist meine
Wirklichkeit? Wie verhilt sich das zu dem, was in meinem Umfeld - fiir Pfarrper-
sonen sind das u.U. die Kirchengemeinde und die verfasste Kirche als Dienstgebe-
rin — als wahr anerkannt ist? Im Zuge der erreichten Meilensteine kommen weite-
re Wahrheitskulturen dazu, etwa queere Netzwerke, Selbsthilfegruppen und Sub-
kulturen mit ihren eigenen Wahrheitsanspriichen. In den Gesprachen mit queeren
Pfarrer*innen zeigte sich, dass sie sich mitunter zwei Communities zugehorig fithl-
ten, die miteinander nur iiber die eigene Person verbunden scheinen: die Gemein-
schaft der Pfarrerinnen und Pfarrer und die Isbti* Community. Welche Méglichkei-
ten zur Lebensgestaltung habe ich im Rahmen meiner Wahrheitskulturen? Und - im
Sinne Engemanns - bezogen auf christliche Lebenskunst: welche Méglichkeiten ha-
beich, in meinem Lebensvollzug und inmitten der Erfahrung von Diskriminierung,
Ablehnung und Abwertung die befreiende Kraft des Evangeliums zu erfahren? Ab-
lehnung und Abwertung kénnen Pfarrpersonen als Isbti* nicht nur im kirchlich-ge-
meindlichen Kontext erfahren, sondern als Pfarrer*in und damit Reprisentant®in
der Institution Kirche auch innerhalb queerer Subkulturen.

Wilhelm Schmid hilt fest, dass Lebenskunst auch in der Situation konkurrieren-
der Wahrheitsanspriiche und einem restriktiven Angebot von Lebensformen vonné-
ten ist, also in einer Krisenerfahrung:

»Der Vollzug des Lebens kann nicht einfach aufgeschoben werden, bis eine Form
fir diesen oder jenen Augenblick gefunden ist, um zu lieben, zu lachen und zu

38  Vgl. zum Seelsorgeverstindnis Palmers und seiner Bezugnahme zur Ethik Roser, Traugott:
Spiritual Care. Der Beitrag von Seelsorge zum Gesundheitswesen, Stuttgart: Kohlhammer
22017, hier S. 472f. Hier besteht eine gewisse Ndahe zum Ansatz von Wilfried Engemann, fir
den der Seelsorger neben pastoralpsychologischer und systemischer Kompetenz auch »ein
(christlich-) philosophisch, mithin auch in Fragen der Ethik beschlagener Berater« (zitiert bei
P. Bubmann: Gut leben lernen [s. Anm. 19], S. 254) sein soll.

39  So P.Bubmann: Gut leben lernen (s. Anm.19), S. 257 und 6fter.

- am 13.02.2028, 20:27:1

169


https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Perspektive: Pastoraltheologie

weinen, sich zu griifien, einander Respekt zu erweisen und zu gehen [...] Der Kos-
mos der Formen mag im Grunde unbegrenzt sein, aber es kann nur auf die For-
men zuriickgegriffen werden, die unmittelbar verfiigbar und vertraut sind.«*°

In der durch Pluralismus und Liberalisierung geprigten Gegenwart stehen den
Menschen auch mehrere Lebensformen offen. Schmid verwendet in diesem Zu-
sammenhang den Begriff der »anderen Moderne, um die Erweiterung der Mog-
lichkeiten der Lebensgestaltung zu bezeichnen:

»In der anderen Moderne kann das Individuum aus einer ungleich gréfieren Zahl
von Moglichkeiten sein Leben wihlen. Je nachdem, mithilfe welcher Regeln und
Maximen es die Gestaltung seines Lebens vornimmt, welche Eigenschaften es ge-
wihren lasst, um so sein Leben zu strukturieren, ergibt sich eine spezifische Form
der Existenz, die kaum je eine reine Form, sondern eine Mischform ist [..]. Ent-
scheidend fiir die philosophische Lebenskunst ist, dass ihre Wahl auf reflektierte
Weise geschieht und mit dem Einsatz des eigenen Lebens verantwortet werden
kann.«*'

Der Einsatz des ganzen Lebens bedeutet fiir Pfarrpersonen, dass sich die >Wahlc
der Lebensform in allen Bereichen des Lebens, Beruf und Privates, realisiert und
auswirkt, wobei Schmids Formulierung »Wahl« im Zusammenhang von Coming
out sicher nicht wortlich zu verstehen ist — Coming out-Prozesse lassen sich kaum
als Wahl beschreiben. Es handelt sich um die bewusste und reflektierte, in kon-
krete Lebenspraxis und Techniken des Selbst umgesetzte Auseinandersetzung mit
divergenten Wahrheitskulturen, phasenweise spielerisch, phasenweise existenziell
und riskant, phasenweise experimentell. Im Pfarrberuf werden auf diese Weise
vorfindliche Lebensformen angeeignet und unter den Vorzeichen queerer Existenz
neu bestimmt (etwa die Ehe als Ehe fiir alle, die auch gleichgeschlechtlich lebenden
Pfarrer*innen mit ihren Partner*innen das Leben im Pfarrhaus moglich macht)
oder kreativ neu entwickelt, etwa als Regenbogenfamilie. Diese Entwicklungen
sind als Empowerment zu verstehen, das nicht nur als Konstitution des eigenen
Selbst, sondern auch zu einer selbstwussten (Identity Pride!) queeren Theologie
fithrt. Anders als bei Michel Foucault sind Coming out-Prozesse mittlerweile nicht
mehr - als zwangsweises Outing — Ausdruck von Pastoralmacht und Gestindnis-
zwang, sondern Akte von Parrhesia, der Konstitution des Selbst als Pfarrperson
mit eigenem Begehren, in eigenen Lebensformen und in einer selbstbestimmten
Gender Identitit, die in Kirchen und Gemeinden nicht geduldet und offengelegt
werden miissen, sondern gelebt werden konnen als Ausdruck des Evangeliums.

40  Schmid, Wilhelm: Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1998, S.122.
41 W. Schmid: Philosophie (s. Anm. 40), S.123-124.

- am 13.02.2028, 20:27:1



https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

