
Coming out im Pfarrberuf: Von der Kunst der

Selbstwerdung in divergenten Wahrheitskulturen

Traugott Roser

1 Starting Point: Nachdenken über Coming out
als Erste-Person-Theologie

Der katholische Theologe Michael Schüßler, der Praktische Theologie an der Uni-

versität Tübingen lehrt, beruft sich in einem Beitrag für die Zeitschrift für Pasto-

raltheologie auf Marcella Althaus-Reid. Sie würde die Position vertreten: »Queere

Theorie undTheologie ist Erste-Person-Theologie.«1 QueereTheoriebildung basiert

auf queeren Geschichten, Erfahrungen und Erzählungen, ohne in ihnen aufzuge-

hen.Theolog*innen, die sich mit queeren Ansätzen befassen und zu einer Theorie-

bildung beitragen, müssen gleichwohl nicht selbst einer LSBTIQ* Gruppe zugehö-

ren, können aber aus einer Perspektive der ›Allyship‹2, der Solidarität und des ge-

meinsamenNachdenkens schreiben.MeinesErachtens ist es angebracht,die eigene

Perspektivität als ›Verwobenheit‹ in denGegenstandkenntlich zumachenumdamit

auch Abstand zu dem zu ermöglichen, was als Position im Diskurs vertreten wird.

Theoriegenerierung aus Erfahrung und Lebensweltteilhabe gehört als unabschließ-

barer Vorgang zur Berufsexistenz praktischer Theolog*innen und damit auch zum

akademischenDiskurs der PraktischenTheologie, insbesondere dann,wenn es sich

um die auf das Berufsfeld bezogene Unterdisziplin der Pastoraltheologie handelt.3

Auch in der Forschung in einem Praxisfeld ist die Klärung der Genese des ›Einfalls‹

für das Forschungsinteresse und die Entwicklung einer Forschungsfrage sinnvoll.

1 Schüßler, Michael: »Nicht nur über, sondern mit ›queer‹ nachdenken. Zur fundamentalpas-

toralen Bedeutung queerer Theologien«, in: Zeitschrift für Pastoraltheologie 44 (2024), (im

Erscheinen).

2 M. Schüßler: Mit ›queer‹ nachdenken (s. Anm. 1), im Anschluss an Butler, Judith: Körper von

Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 112021.

3 Vgl. dazu die Hinweise zu »Praxisdiskurse[n] als Zugang zum Feld – Biographische Erfahrung

und Theoriebildung« in der methodischen Grundlegung meiner Habilitationsschrift (Roser,

Traugott: Spiritual Care. Der Beitrag von Seelsorge zum Gesundheitswesen, Stuttgart: Kohl-

hammer 22017, S. 123).

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Perspektive: Pastoraltheologie

Dies zumindest ist ein Element des Stils der Grounded Theory Methodologie. Gla-

ser und Strauss gehen in der Darstellung ihrer Methodik auf ein Beispiel ein, bei

dem ein empirisch-qualitativer Forscher seinen Ausgangspunkt nicht bei Feldnoti-

zen nahm, sondern bei seinen subjektiven Erfahrungen, die er schriftlich festgehal-

ten hatte. Diese wertet er als gleichrangigmit erhobenen ›Daten‹.4 In diesem Sinne

bemühe auch ich mich um eine ›biographische Kontextualisierung‹ der im Folgen-

den versuchten Einordnung von Coming out-Prozessen in den Lebenskunst-Dis-

kurs und in PastoraltheologischeTheoriebildung,

»im Bewusstsein, dass es sich bei […] jeder biographischen Erzählung um die Re-

konstruktion vonWirklichkeit handelt, [um eine] Vergegenwärtigung und gleich-

zeitige[] Distanznahme zur Primärerfahrung, die der Leserin, dem Leser[,] einen

Einblick in meine auf eigener und fremder Praxiserfahrung fußende Theoriebil-

dung ermöglicht«5.

MeinComing out als schwuler cisgeschlechtlicherMann,mitGeburtsjahrgang 1964 zurBaby-

BoomerGenerationzugehörig, vollzog sich inmehrerenPhasen.AndieserStelle berichte ich le-

diglich die »Meilensteine«6, diemitmeinemWeg indenund imPfarrberuf zusammenhängen.

Meinen Eltern gegenüber hatte ich in Einzelgesprächen und zu sehr unterschiedlichen Zeit-

punkten mitgeteilt, dass ich schwul bin. Mein Vater, selbst Pfarrer in einer mittelfränkischen

Industriestadt, hatte mich gegen Ende meinesTheologiestudiums noch gewarnt, dass dies mit

einer kirchlichenKarriere schwer vereinbar sei undmir zu einemzölibatärenLeben, in dem ich

das Leiden durch kreatives und künstlerisches Schaffen verarbeiten würde, geraten. Sollte das

nichtmöglich sein,wäre vielleicht der diplomatischeDienst eine berufliche Alternative.Dieser

Rat basierte auch auf Kenntnis entsprechender Texte aus lutherischen Kirchenbehörden wie

der Veröffentlichung von »Gedanken undMaßstäben zumDienst vonHomophilen in der Kir-

che«7 von 1980, in dem für Amtsträger die Option einer gleichgeschlechtlichen Partnerschaft

ausgeschlossen war.

4 Vgl. Glaser, Barney G./Strauss, Anselm L.: Grounded Theory. Strategien qualitativer For-

schung, Bern: Huber 2005, S. 256.

5 T. Roser: Spiritual Care (s. Anm. 3), S. 125. Einige der Beiträge in diesem Band gehen einen

ähnlichenWeg und verwenden bewusst eigene autobiographische Elemente, die den Boden

ihrer Theoriebildung darstellen.

6 Den Begriff verwenden Timmermanns, Stefan et al.: »Wie geht s euch?«: Psychosoziale Ge-

sundheit und Wohlbefinden von LSBTIQ*, Weinheim/Basel: Beltz Juventa 2022, S. 37.

7 Lutherisches Kirchenamt der VELKD: »Gedanken und Maßstäbe zum Dienst von Homophi-

len in der Kirche. Eine Orientierungshilfe. Hannover«, in: Helmut Kentler (Hg.), Die Mensch-

lichkeit der Sexualität. Berichte – Analysen – Kommentare ausgelöst durch die Frage: Wie

homosexuell dürfen Pfarrer sein?, München: Chr. Kaiser 1983, S. 62–75.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Traugott Roser: Coming out im Pfarrberuf 159

Etwa sieben, acht Jahre später saß ich nachAbschlussmeinesVikariats imBüro des späte-

renbayerischenLandesbischofsHermannvonLoewenich, damalsKreisdekanvonNürnberg.8

Eswar das sog. ›Ordinationsgespräch‹, in dem ichmein Verhältnis zu Schrift und Bekenntnis

erklären sollte. Gegen Ende des Gesprächs informierte ich von Loewenich, dass ich homosexu-

ell sei und auch so leben wolle. Drei Monate zuvor war ich am Sterbebett meines ersten Le-

benspartners gesessen, der einer Lungenentzündung als Symptom seiner AIDS-Erkrankung

erlegen war. Ich hatte die Arbeit der Aidshilfe und der Aidsseelsorge kennengelernt.

Von Loewenich fragte vorsichtig nach: Ob ich mein Geständnis unter seelsorglicher

Schweigepflicht geäußert habe? Ich verneinte und bestand darauf, dass, sollte ich ordiniert

werden, meine Erklärung in der Personalakte vermerkt würde. Andernfalls gäbe es eben keine

Ordinationund ichmüssemir ein alternativesBerufsziel überlegen (ich dachte noch immer an

den diplomatischen Dienst). Von Loewenich erbat sich Bedenkzeit für ein Gespräch mit dem

Landesbischof und dem Personalchef der Bayerischen Landeskirche. Schließlich stimmten

sie meiner Ordination zu, wissend, dass ich nicht unmittelbar in den Gemeindedienst ging,

sondern eine Promotion anstrebte.

Drei Jahre später –mittlerweilemit abgeschlossenerPromotion–musste ich einVotumdes

Kirchenvorstands der Kirchengemeinde abwarten, in die mich meine Landeskirche zum Pro-

bedienst entsandt hatte. Dem Presbyterium gegenüber musste ich in Anwesenheit des Dekans

meineLebensformerklären,meinebisherigenErfahrungen schildernundmeineVorstellungen

für die Lebensführung als Pfarrer dieser Gemeinde erläutern. Immerhin hatte ich inzwischen

wieder einen Partner, den ich 2002, nach der rechtlichen Einführung der Eingetragenen Le-

benspartnerschaft auch heiratete.DasGremiumentschied einstimmig und begrüßtemich auf

der neuen Stelle. Endlich konnte ich den Dienst eines Pfarrers antreten, der auch nach außen

seineHomosexualität lebenkonnteundkeinedisziplinarischenMaßnahmen fürchtenmusste.

Mein berufsbezogenes Coming out war damit freilich noch nicht beendet. Nach Abschluss

der Habilitation standen Bewerbungen auf ausgeschriebene Lehrstühle für mein Fach, die

Praktische Theologie, an. Zum Bewerbungsschreiben gehört ein curriculum vitae, auf dem

ich auch meinen Zivilstand angebe: »in eingetragener Lebenspartnerschaft lebend«. Ein

wohlmeinender Kollege aus einem anderen Fach, der in einer Berufungskommission mitge-

wirkt hatte, gab mir zu verstehen, dass der Hinweis meine Chancen auf eine Einladung zu

einemProbevortrag nicht erhöhenwürde. »Müssen Sie das denn so offensichtlichmachen?« In

den Berufungsverhandlungen gestaltete sich dies, den Warnungen widersprechend, einfach

analog zur inzwischen etablierten ›Ehe für alle‹.

8 Die Episode ist auch berichtet in Roser, Traugott: »Mit Spannungen leben. Die Ausbildung

von Berufsidentität im Pfarramt in der Spannung zwischen ›vocatio interna‹ und ›vocatio ex-

terna‹ am Beispiel gleichgeschlechtlicher Partnerschaft«, in: Kerygma und Dogma 68 (2022),

S. 126–142.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Perspektive: Pastoraltheologie

2 Coming out als Geständniszwang oder als Akt der Parrhesia:
Michel Foucaults Verständnis von Pastoralmacht

Der französische Philosoph undHistorikerMichel Foucault hat sich bekanntlich ge-

weigert »ein ›coming out‹ als Homosexueller zu vollziehen«9, weil er sich den Ge-

ständnispraktiken als Ausdruck von Pastoralmachtwidersetzte, die ursprünglich in

der Kirche durch das Institut der Buße ausgeübt wurde und dann »kulturelle Brei-

tenwirkung entfaltet[e]«10 in Justiz,Medizin,Pädagogik, derÖffentlichkeit undBil-

dungsinstitutionen:

»[…] man gesteht in der Öffentlichkeit und im Privaten, seinen Eltern, seinen Er-

ziehern, seinem Arzt und denen, die man liebt; man macht sich selbst mit Lust

und Schmerz Geständnisse, die vor niemand anders möglich wären, und daraus

macht man dann Bücher. Man gesteht – oder man wird zum Geständnis gezwun-

gen. Wenn das Geständnis nicht spontan oder von irgendeinem inneren Impera-

tiv diktiert ist, wird es erpreßt; man spürt es in der Seele auf oder entreißt es dem

Körper. […] Im Abendland ist der Mensch ein Geständnistier geworden.«11

Durch das Bußsakrament der katholischen Kirche etabliert sich nach Foucault das

GeständnisderVerfehlungdesNormalen.DieMacht etablieredenSexalsDreh-und

Angelpunkt, tief und verborgen im Subjekt verankert und unterdrückt, so dass sich

eine »Vorstellung von der verstecktenWahrheit über sich selbst«12 einstellt, die über

Geständnispraktiken herausgepresst werden,nicht nur in der Kirche, sondern auch

in Medizin, Psychiatrie und schließlich staatlicher Organisation. Die Erforschung

der Wahrheit erfolgt nicht freiwillig und dient nicht einer Selbstwerdung des Sub-

jekts, sondern ist eine gehorsam durchzuführende und durchzustehendemethodi-

sche Gewissenserforschung des Einzelnen:

»All die großen Disziplinarmaschinen, Kasernen, Schulen, Werkstätten und Ge-

fängnisse sind Maschinen, die es gestatten, das Individuum einzukreisen, zu wis-

sen, was es ist, was es tut, was man aus ihm machen kann, wo man es platzieren

muss, wie es unter den anderen zu platzieren ist.«13

9 Schieder, Rolf: »Seelsorge und Lebenskunst«, in: Wilfried Engemann (Hg.), Handbuch der

Seelsorge. Grundlagen und Profile, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 22009, S. 377–389.

10 Ruoff, Michael: Foucault-Lexikon, Paderborn: Wilhelm Fink/UTB 32013, S. 192–193.

11 Foucault, Michel: »Der Wille zum Wissen«, in: Ders., Die Hauptwerke. Mit einem Nachwort

von Axel Honneth und Martin Saar, Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1977) 32013, S. 1021–1151.

12 M. Ruoff: Foucault-Lexikon (s. Anm. 10), S. 195.

13 Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits, Band III: 1976–1979, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2003, S. 694, zitiert bei M. Ruoff: Foucault-Lexikon (s. Anm. 10), S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Traugott Roser: Coming out im Pfarrberuf 161

WirdComing out lediglich als Geständnispraktik verstanden, hat eswenigmit Frei-

heit zu tun, die nach Foucault als Technologien des Selbst ausgeübt wird. In solchen

Technologiengeht esdarum,dass sichdas Individuum»als Subjekt konstituiert und

erkennt«14 und durch die es auf sich selbst achten, sich selbst als Begehrenssubjekt

entziffern, anerkennen und eingestehen kann und in seinem Begehren Wahrheit

des eigenen Seins entdecken kann. Coming out kann in diesem Sinn als ein Akt der

Parrhesia – des »mit Freimut dieWahrheit [S]agen[s]«15 verstanden werden.

3 Die Diskursivierung von Sexualität in der Pastoraltheologie

Foucaults Überlegungen zur Pastoralmacht erhalten eine eigene Brisanz, wenn

Macht-, Sexualitäts- und Genderdiskurse in die Pastoraltheologie eingebettet

werden. Denn während sich Foucault v.a. mit der christlichen Pastoralmacht vom

Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert befasste, gehören meine eingangs geschilder-

ten autobiographischen Erfahrungen und die der lsbt* Pfarrer*innen und damit

befasstenTheolog*innen, die im Rahmen des Forschungsprojekts ›Queer im Pfarr-

haus‹ Auskunft gegeben oder einen Beitrag zu diesem Band verfasst haben, ganz

und gar zur Gegenwart kirchlicher (und akademischer) Machtstrukturen und ei-

ner zwangsweisen oder mindestens aufgenötigten »Diskursivierung des Sexes«16.

Dennoch würde ich behaupten wollen, dass der Coming out-Prozess auch von

Pfarrpersonen facettenreicher ist und Potenzial für eine für den Pfarrberuf spezi-

fische Lebenskunst und damit Pastoraltheologie besitzt, wie sie maßgeblich von

Peter Bubmann entwickelt wird.

Dies geht über Ansätze hinaus, die Lebenskunst in der Praktischen Theologie

hauptsächlich im Kontext von Seelsorge und Beratung verorten. InsbesondereWil-

fried Engemann rezipiert den in der Praktischen Philosophie, insbesondere durch

Wilhelm Schmid, populär gewordenen Lebenskunst-Begriff vor allem für die Seel-

sorge. Dabei hat Engemann v.a. die beratende Funktion von Seelsorge im Blick,

bei der es gerade nicht um das Geständnis geht, sondern um eine »Kultivierung

vonMöglichkeiten des Andersseins«17. Rolf Schieder versteht Seelsorger*innen »als

Spezialisten für Parrhesia [und] freundschaftliche Begleiter […], die den anderen

14 Foucault, Michel: »Der Gebrauch der Lüste«, in: Ders., Die Hauptwerke. Mit einem Nachwort

von Axel Honneth und Martin Saar, Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1986) 32013, S. 1153–1370.

15 R. Schieder: Seelsorge und Lebenskunst (s. Anm. 9), S. 387.

16 M. Foucault: Wille (s. Anm. 11), S. 1074.

17 Engemann, Wilfried: »Lebenskunst als Beratungsziel. Zur Bedeutung der Praktischen Phi-

losophie für die Seelsorge der Gegenwart«, in: Ders., Personen, Zeichen und das Evangeli-

um. Argumentationsmuster der Praktischen Theologie, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt

2003, S. 320–345, hier S. 335.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Perspektive: Pastoraltheologie

stark machen wollen, und mächtig, sich selbst zu führen, die aber auch den Mut

haben, ihm offen dieWahrheit zu sagen«18.

Peter Bubmann versteht Seelsorge als ›Lebenskunstberatung‹, die hilft bei

der »Gestaltfindung des eigenen christlichen Lebens (›Frömmigkeit‹) und [der]

Wahrnehmungsschärfung (Aisthesis) für Realitäten und Möglichkeiten christlichen

Lebens«19. Diese Linie führt Kerstin Söderblom fort, führt aber durch Einforde-

rung einer bewussten Selbstreflexion einen Aspekt ein, der zur Selbstkonstitution

der Seelsorgeperson gehört: die Person der Seelsorger*in ist ein »entscheiden-

der Resonanzkörper für eine queersensible seelsorgliche Begleitung«20. Damit ist

kein Geständniszwang für die Seelsorgenden verbunden, sondern eine innerpsy-

chische Klärung des eigenen Sexualitäts- und Genderbewusstseins. Für lsbtiq*

Seelsorgende gelte speziell Street Credibility:

»Queere Seelsorger:innen haben den Vorteil, queere Themen und Herausforde-

rungen aus eigener Anschauung zu kennen. Sie begegnen queeren Seelsorgesu-

chenden daher zumeist mit Sympathie und besonderem Einfühlungsvermögen.

[…] Queere Seelsorger:innen können auf diese Weise helfen, Brücken zu bauen,

um Abgründe in der komplizierten Beziehung zwischen christlich und queer hin-

ter sich zu lassen.«21

In all diesen Ansätzen wird das Coming out jeweils des*der Anderen zum Thema,

eigene Coming out-Prozesse der pastoralen Person selbst aber nicht in den Fokus

gestellt. Die qualitativen Interviews und die als Podcast-Beiträge veröffentlichten

Gespräche mit lesbischen, schwulen, bisexuellen, pansexuellen Pfarrpersonen und

inter* und trans* Personen, die einen pastoralen Beruf ergriffen haben oder dies

beabsichtigten, zeigen jedoch, dass Coming out-Erfahrungen zu den wesentlichen

und z.T. existenziellen Aspekten der Selbstwerdung gehören, die nicht nur die se-

xuelle und geschlechtliche Identität, sondern auch das pastorale Selbstverständnis

wesentlich bestimmen.

Als Beispiel sei auf Podcast-Folge 8 ›Priesteramt, Burn-out, Coming-out‹22 ver-

wiesen, in der der katholischeTheologe und Publizist Pierre Stutz ausführlich über

18 R. Schieder: Seelsorge und Lebenskunst (s. Anm. 9), S. 389.

19 Bubmann, Peter: »Gut leben lernen. Lebenskunst als Leitbegriff in Ethik und Praktischer

Theologie«, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik 59 (2015), S. 250–261, hier S. 256.

20 Söderblom, Kerstin: Queersensible Seelsorge, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2023,

S. 141.

21 K. Söderblom: Queersensible Seelsorge (s. Anm. 20), S. 141.

22 Pierre Stutz: »Priesteramt, Burn-out, Coming-out«, in: Interview-Podcast Queer im Pfarr-

haus, Folge 8, 23.07.2022: https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode (abgeru-

fen am: 10.05.2024). Der Begleittext fasst zusammen: »Als zölibatär lebender Priester ver-

suchte Pierre Stutz die Frage nach seiner sexuellen Orientierung zu umgehen. Als er mit 38

an Burnout erkrankte, musste er jedoch lernen, wieder tief einzuatmen – und sich erlauben,

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode
https://queer-im-pfarrhaus.podigee.io/8-neue-episode


Traugott Roser: Coming out im Pfarrberuf 163

seine Selbstfindung und Selbstkonstituierung berichtet. Er beschreibt sein Coming

out als Krisenerfahrung auf einem lebenslangenWeg zu einer reflektierten Freund-

schaft mit sich selbst. Bereits seit Jahren als katholischer Priester tätig, unterzog

Stutz sich nach einem Burn-out einer Psychotherapie:

»Ich bin endlich, endlich der Frage meiner sexuellen Orientierung nachgegangen. Ich konnte

dann in der Therapie, also im geschützten Raum endlich sagen: Ich bin schwul und es ist gut

so, war aber leider noch nicht fähig, esmeinen besten Freundinnen und Freunden zu sagen.«23

Eswar aber nicht nur die Psychotherapie, sondern die christlicheMystik,mit deren

Hilfe er sich seiner eigenen Spiritualität und Sexualität stellte und entdeckte:

»Selbstliebe, Nächstenliebe und Gottesliebe: das ist ein Dreiklang. Und es geht immer wieder

darumdadrauf zu achten, gutmitmir zu sein, sich zu engagieren, Protest zuwagenunddarin

das Ereignen Gottes zu feiern, den Segen Gottes, der immer schon da ist.«24

Es sind zunächst die geschützten Räume der Therapie und der Lektüre spiritueller

und theologischer Texte,die es ermöglichen, sich demeigenenBegehrenundder ei-

genen sexuellen Identität anzunähern und sie in Beziehung zur eigenen Theologie

zu bringen,die einenMeilenstein imComing out-Prozess vonStutz darstellen.Sein

Outing in der Kirche bringt ihn in erheblichen Konflikt mit seinem Priesteramt: er

will mit demMann zusammenleben,mit dem er inzwischen eine Beziehung einge-

gangen ist. Die Ängste umden Verlust der Arbeitsstelle können ihn davon abhalten,

seine pastorale und priesterliche Identität frei zu formulieren, zu konzipieren und

zu leben:

»Du kannst die Andern nicht verändern, aber du kannst ihnen weniger Macht geben. […] Ich

bleibe Priester, es ist mir egal ob das jetzt illegal ist oder oppositionell. Ich lass mir das Pries-

tersein nicht nehmen.«25

4 Modelle von Coming out-Prozessen

Pastoraltheologisch können und müssen Coming out-Prozesse von Pfarrpersonen

generell alsComingout von lsbtiq*Personenundspeziell imBlick aufdenprofessio-

seine Sexualität zu spüren. ›Selbstliebe ist kein Sonntagsspaziergang‹, sagt der Buchautor.

Seine Lebensgeschichte, über die wir in dieser Folge sprechen, veranschaulicht das.«

23 P. Stutz: Priesteramt (s. Anm. 22), Abschnitt 16:00-16:30.

24 P. Stutz: Priesteramt (s. Anm. 22), Abschnitt 17:10-17:34.

25 P. Stutz: Priesteramt (s. Anm. 22), Abschnitt 27:16-29:20.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Perspektive: Pastoraltheologie

nellen Kontext und die berufsspezifischeTheorie betrachtet werden.Deshalb sollen

imFolgenden knapp die aktuell gebräuchlichenModelle vonComing out-Prozessen

vorgestellt werden, bei denen jedoch darauf hinzuweisen ist, dass sie in der Regel

Ende des 20. Jahrhunderts ausgehend von weißen lesbischen und schwulen, teils

auch bisexuellen Personen in westlichen (europäischen oder nordamerikanischen)

Ländern entwickelt wurden unddamitwenigGeltung beanspruchen können für die

Prozesse, die inter* und trans*Personen, nonbinäre Personen oder asexuelle Perso-

nen und Personen diverser Ethnie und Hautfarbe erleben. »ImWesentlichen kann

das Coming-out in 2 Bereiche unterteilt werden: inneres und äußeres Coming-out.

Letzteres wird auch als ›Going Public‹ (= in die Öffentlichkeit gehen) bezeichnet.«26

Beide Bereiche sind jedoch ineinander verschränkt: die Möglichkeit sich dem eige-

nen Empfinden als nicht heterosexuell zu fühlen bzw. nicht cis-geschlechtlich zu

erleben bedarf enormermentaler und emotionaler Anstrengung, je nach Einflüssen

im Kontext, in dem man aufgewachsen ist und geprägt wurde. Die sozialen, fami-

liären, kulturellen, religiösen und politischen Einflüsse und Rahmenbedingungen

wirken auf das Selbstwertgefühl, bedingen Selbstzweifel, Schuld- und Minderwer-

tigkeitsgefühle bis hin zum Phänomen des Minderheitenstress27, können sich aber

beimErleben von Akzeptanz undUnterstützung auch positiv auf Selbsterleben und

gesundheitlichesWohlbefinden auswirken.28

Auch das äußere Coming out, die freiwillige Veröffentlichung der eigenen sexu-

ellen Orientierung oder der trans* und inter* Identität hängt von Faktoren ab, die

mit inneren Prozessen verbunden sind undmit der inneren Einstellung der betrof-

fenen Person gegenüber denWerten des Umfelds.

Alsmaßgeblichgilt dasSechs-StufenModell homosexueller identity formationder

Entwicklungspsychologin und Sexualtherapeutin Vivian Cass.29 Sie unterscheidet

sechs aufeinander folgende und linear verlaufende Stufen, wobei das Erreichen der

letzten Stufe den Abschluss des Prozesses beschreibt:

26 Frank, Bo A./Wierz, Volker: »Coming-out – der Weg zu sich selbst«, in: Volker Wierz/Michael

Nürnberg (Hg.), LSBTI* in PflegeundMedizin. GrundlagenundHandlungsempfehlungen zur

Versorgung queerer Menschen, Stuttgart: Georg Thieme 2024, S. 28–31.

27 Vgl. zum Konzept des ›Minority Stress‹: Meyer, Ilan H.: »Prejudice, social stress, and mental

health in lesbian, gay, and bisexual populations. Conceptual issues and research evidence«,

in: Psychological Bulletin 129 (2003), S. 674–697 (https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.67

4; abgerufen am: 10.05.2024).

28 Vgl. Büssing, Arndt/Roser, Traugott et al.: »Perception of Acceptance and Discrimination

Among the LGBTQI + Community in their Churches and its Association with Spiritual Dry-

ness. Findings from a Cross-Sectional Study in Germany«, in: J Relig, Health 2024 (https://d

oi.org/10.1007/s10943-024-02023-6; abgerufen am: 10.05.2024).

29 Vgl. zum Folgenden Cass, Vivienne: »Homosexual identity formation. A theoretical model«,

in: Journal of Homosexuality 4 (1979), S. 219–235. Vgl. Dies.: »Homosexual identity forma-

tion. Testing a theoretical model«, in: The Journal of Sex Research 20.2 (1984), S. 143–167 (h

ttps://www.jstor.org/stable/3812348; abgerufen am: 10.05.2024).

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://doi.org/10.1007/s10943-024-02023-6;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;
https://www.jstor.org/stable/3812348;


Traugott Roser: Coming out im Pfarrberuf 165

(1) Identity Confusion: Individuen nehmen ihr Verhalten, ihre Gefühle und ihre Ge-

danken als von bisherigen Annahmen abweichend wahr und reagieren mit Ver-

unsicherung und Befremdung.

(2) Identity Comparison: die Möglichkeit einer homosexuellen Identität wird zum

Ausgangspunkt von Vergleichen mit nicht-homosexuellen Anderen gemacht.

Die Person verspürt Entfremdung gegenüber nicht-homosexuellen Personen

und erwägt die Möglichkeit, die eigene homosexuelle Identität in Verhalten

umzusetzen undmit anderen Homosexuellen Kontakt aufzunehmen.

(3) Identity Tolerance: Mit anderen homosexuellen Personen wird Kontakt aufge-

nommen und ein homosexuelles Selbstbild entwickelt. Soziale, emotionale und

sexuelle Bedürfnisse sind leitend, müssen aber nichtnotwendigerweise gestillt

werden. Der heterosexuellen Umgebung wird die eigene Identität noch nicht

offenbart; im entstehenden homosexuellen Umfeld wird die eigene Identität

thematisiert.

(4) Identity Acceptance: Es bilden sich zunehmend Netzwerke mit anderen Schwulen

und Lesben, z.T. in Subkulturen, die zu einer Akzeptanz des Selbst als schwul

oder lesbisch und einem entsprechenden Lebensstil führen. Entscheidun-

gen über ein Öffentlichmachen sind abhängig von erwarteter Ablehnung und

Feindlichkeit oder Akzeptanz undWertschätzung.

(5) Identity Pride: Ausgeprägte Emotionen, stolzes Selbstbewusstsein und Commu-

nity-Zugehörigkeit führen z.T. zu bewusstem Selbst-Outing, zu sozialem En-

gagement und bewusst eingegangener Konfrontationmit heteronormativ den-

kenden Kreisen und Personen sowie Einsatz gegen Diskriminierung.

(6) Identity Synthesis: In dieser Phase wird Homosexualität nicht mehr zum beherr-

schenden Faktor der eigenen Identität, sondern wird als eine Facette neben an-

deren gesehen.Die Person entwickelt einen Lebensstil, der die eigene Homose-

xualität nicht mehr verbirgt, aber auch nicht weiter thematisiert.

ImBlick auf nonbinäre und trans*Personen zeigen sich die Probleme allerdings be-

reits darin, dass sie oftmals keine Wahl haben, ob sie sich ›äußerlich‹ outen.30 Das

verhält sich bei cisgeschlechtlichen homosexuellen Personen anders. Der Prozess

der Transition beginntmit einem inneren Coming out und ist verbundenmit Such-

bewegungen und Veränderungen des äußeren Erscheinungsbildes, der Änderung

desNamens,des gewünschten Pronomens, zunächst impersönlichen und sozialen,

dann auch beruflichen (etwademArbeitgeber gegenüber)Umfeld sowie später auch

juristisch beim Standesamt als Personenstandsänderung. ZumOuting gehört auch

eine begleitende und lange Zeit verpflichtende Psychotherapie, die Einnahme von

HormonenoderHormonblockern sowie dieVornahmemehrererOperationen.Sehr

30 Vgl. zum Folgenden Hahne, Alexander: »Trans und nichtbinäre Menschen«, in: V. Wierz/M.

Nürnberg (Hg.), LSBTI* in Pflege und Medizin (s. Anm. 26), S. 52–59.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Perspektive: Pastoraltheologie

viel mehr führen innere Prozesse zu äußeren Veränderungen. Ein zentraler Aspekt

gerade im beruflichen und – insbesondere in der Katholischen Kirche problemati-

schen – kirchlichen Umfeld ist die Eintragung und Anerkennung des Namens im

behördlichen Register, in Ausweis etc. Zu den Erfahrungen unfreiwilligen Outings

bei trans* und nonbinären Personen gehört das Fragen nach dem ›deadname‹ – dem

Namen, der von der Person nicht mit dem eigenen Selbst in Verbindung gebracht

wird.

Stufenmodelle sind folglich problematisch, auch wenn sich der oder die Einzel-

ne lsbtiq* Person darin wiederkennenmag.

Im Blick auf meine eigene Biographie kann ich viele der eigenen Erfahrungen, auch in ihrer

Abfolge, imCass-Stufenmodell wiederfinden.Das kann aber auch nicht verwundern, damein

eigenes Coming out in etwa der gleichenZeit verlief, in der Cass ihrModell publiziert hat.Die-

se Phase war einerseits durch eine lebendige schwule Subkultur in meiner Universitäts- und

späteren Arbeitsstadt München und durch das Entstehen kirchlicher Netzwerke wie der Öku-

menischenArbeitsgruppe ›Homosexuelle undKirche‹ geprägt.Hier konnte ich in den vonCass

beschriebenen Stufen ein ›Wahrheitsspiel‹ (im Sinne Foucaults31) spielen, um zu sehen, wel-

che Lebensformen und Modalitäten des Selbstverhältnisses mich als schwules, religiöses und

theologisches Subjekt konstituieren könnten. Die Erfahrung des Sterbens meines ersten Le-

benspartners und vieler Freunde im nahen Umfeld an der Immunschwäche AIDS führten zu

einem ausgesprochenen Identity Pride und der gezielten Konfrontation des künftigen Dienst-

herrn (hier ist nur die männliche Form zutreffend) unter bewusstem Eingehen des Risikos des

Karrieretodes.

Mittlerweile arbeitet man in Sozialforschung und Psychologie eher mit Modellen

eines kontinuierlichen Coming out-Prozesses. Man löst sich von linearen Entwick-

lungsprozessen und beschreibt eher, wie oben bereits eingeführt, ›Meilensteine‹:

»Ein Vorteil bei der Verwendung von Meilensteinen besteht darin, dass sie zum

Teil unabhängig von der jeweiligen Orientierung und geschlechtlichen Identi-

tät genutzt und in Untersuchungen abgefragt werden können.«32 Das Erreichen

bestimmter Meilensteine im inneren Coming out wie auch im Going Public ist

31 Vgl. M. Foucault: Gebrauch der Lüste (s. Anm. 14), S. 1159.

32 S. Timmermanns et al.: »Wie geht’s euch« (s. Anm. 6), S. 37. Coming out wird traditionell als

»die lebenslange EntwicklungundVeröffentlichungder eigenennicht-heterosexuellen Iden-

tität in einer heteronormativen Gesellschaft« beschrieben und bezieht sich nach dieser Defi-

nition primär auf die sexuelle Orientierung. […] wird gegenwärtig auch auf die geschlechtli-

che Identität oder Intergeschlechtlichkeit einer Person bezogen. […] Grundsätzlich kann Co-

ming-out für alle lsbtiq* Personen als lebenslanger Prozess beschrieben werden, der eine in-

nere Bewusstwerdung sowie die Mitteilung einer nicht-heterosexuellen Orientierung, einer

nicht-cisgeschlechtlichen oder nicht-binären Geschlechtsidentität oder eines nicht endoge-

schlechtlichen Körpers beinhalten kann« (Göth, Margret/Kohn, Ralph: Sexuelle Orientierung

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Traugott Roser: Coming out im Pfarrberuf 167

abhängig vom Alter (heutige jüngere Menschen unterscheiden sich von älteren

Menschen und ihren Erfahrungen), der geschlechtlichen Identität und/oder dem

sozialen Kontext: das Outing in Familie, bei Freund*innen, im Freizeitbereich (z.B.

Sportverein), in der Community, in Bildungseinrichtungen, im Arbeitsumfeld und

gegenüber dem*der Arbeitgeber*in, in ärztlicher Behandlung, im Krankenhaus, in

Betreuungs- und Pflegeeinrichtungen sowie in der Religionsgemeinschaft findet

zu ganz unterschiedlichen Zeitpunkten und bei unterschiedlichen Anlässen statt

oder bleibt aus.

Anders als das Stufenmodell nach Cass annimmt, ist ein Coming out niemals

abgeschlossen, sondern erfolgt über die gesamte Lebensspanne immer wieder, oft

abhängig von einem neuen sozialen Umfeld. An jedem neuen Wohnort, bei jedem

Stellenwechsel und bisweilen auf Auslandsreisen stellt sich die Frage, ob und wie

man sich outen will oder soll. Auch in ärztlicher Behandlung, in psychiatrischen,

medizinisch-pflegerischen Einrichtungen riskiert ein Outing vor dem behandeln-

den und versorgenden Personal Diskriminierungserfahrungen. V.a. für trans* Per-

sonen kann das Offenlegen oder Nichtoffenlegen der eigenen Identität mit hohen

Risiken verbunden sein, wenn bestimmteMedikamentengaben verweigert und Be-

handlungen nicht der Gender Identität entsprechend vorgenommen werden.

»Coming out erfolgt dabei nicht immer als freiwilliges und selbstbestimmtes Öf-

fentlichmachen der eigenen sexuellen und Gender Identität, sondern als forcier-

tes oder gar erzwungenes Outing durch andere, das die Autonomie und Privat-

sphäre der Person verletzt und mit Gefühlen von Scham und Beschämung ver-

bunden ist.«33

5 Coming out als Thema einer queeren Pastoraltheologie

Im deutschsprachigen pastoraltheologischen Diskurs ist die Verbindung von einer

dynamisch sich entwickelnden individuellen Lebensführung, individueller Lebens-

form als sexueller und geschlechtlicher Person und der Entwicklung eigener theo-

logischer Identität bislang nur wenig beachtet. Im von der Gemeinschaft Evange-

lischer Kirchen in Europa (GEKE) auf der Vollversammlung von 2012 verabschie-

deten Dokument zur ›Ausbildung für das ordinationsgebundene Amt in der Ge-

meinschaft Evangelischer Kirchen in Europa‹ wurde die theologische Identität der

in Psychotherapie undBeratung, Berlin: Springer 2014, zit. bei S. Timmermanns: »Wie geht’s«

[s. Anm. 6], S. 34).

33 Roser, Traugott: »Coming out als Prozess der Selbstwerdung: Queer & gender als Heraus-

forderungen der Lebenskunst«, in: Peter Bubmann/Traugott Roser (Hg.), (Un-)Endlich leben.

Theologie im Dialog mit Philosophie, Pädagogik und Therapeutik, Berlin: J. B. Metzler 2024

(im Erscheinen).

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Perspektive: Pastoraltheologie

zukünftigen Pfarrpersonen betont. Auf das Thema Lebensform von Pfarrpersonen

wird dabei aber nicht eingegangen, nur wird ganz allgemein erwartet, dass »Pfar-

rerinnen und Pfarrer – wie Christenmenschen überhaupt – […] eine angemessene

christliche Lebensform pflegen und entsprechend handeln«34 sollen. Was als ›an-

gemessen‹ gilt, bleibt deutungsoffen und wird wohl in den Ordnungen kirchlichen

Lebens und Dienstordnungen näher bestimmt werden. Die Formulierung »ange-

messene christliche Lebensform« verweist auf die Besonderheit der Lebenspraxis

imPfarrberuf.Wolfgang Steck bezeichnet etwa den Pfarrberuf als Idealgestalt inte-

graler religiöser Lebenspraxis. Er geht davon aus, dass

»die professionelle Organisation kommunikativer Weltanschauung – Beruf, An-

dacht und Bildung – in eine wechselseitige Beziehung zueinander [treten]. Stel-

len sich die Berufskompetenzen der Pfarrer und Pfarrerinnen als professionali-

sierte Gestalten ihrer persönlichen Lebenskompetenzen dar, so wirkt die Berufs-

arbeit umgekehrt auf die private Lebenswelt der Berufsträger zurück und trägt

zur Ausformung einer gleichermaßen komplex strukturierten wie integral ver-

faßten religiösen Lebenshaltung und Welteinstellung bei. Die private Grundie-

rung des Berufs und die berufliche Konturierung des privaten Lebens gehen im

Pfarrerberuf als einer integralen Lebensform ineinander auf.«35

In der Geschichte der Praktischen Theologie wurden Fragen der Lebensform von

Pfarrpersonen im Zusammenhang der Theologischen Ethik gestellt. Insbesondere

Christian Palmer hat in seinen Überlegungen zur Verhältnisbestimmung von Prak-

tischer Theologie und Pastoraltheologie letzterer gleichsam eine Brückenfunktion

zwischen Praktischer Theologie und Ethik zugewiesen: Die Pastoraltheologie »ist

eine durch den aus der praktischenTheologie entlehnten Amtsbegriff bedingte An-

wendungder allgemeinenchristlichenMoral aufdenPfarrer.Als solchegeht siewei-

ter, als die christliche Ethik gehen kann.«36 In der Konsequenz geht es um die theo-

retische Durchdringung des Berufs- oder Standesethos des Pfarramts im Sinne ei-

ner Individualethik. Zudem sind ethische Fragen einer Pastoraltheologie Probleme

der Amtsführung des einzelnen Pastors und der Gestaltung seiner seelsorglichen

Tätigkeit: »Wie die Moral das Handeln des Christen zumGegenstande hat, so diese

das Handeln des Pastors.«37Theologische Ethik ist alsTheorie pastoralen Handelns

vor allem inderSeelsorgekontextualisiert,wobei Palmer vor allemdieAnleitungdes

34 Bünker, Michael/Friedrich, Martin (Hg.): Amt, Ordination, Episkopé und theologische Ausbil-

dung (= Leuenberger Texte 13), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2013, S. 207.

35 Vgl. Steck, Wolfgang: Praktische Theologie. Horizonte der Religion – Konturen des neuzeitli-

chen Christentums – Strukturen der religiösen Lebenswelt (Band 1), Stuttgart: Kohlhammer

2000, S. 558.

36 Palmer, Christian: Evangelische Pastoraltheologie, Stuttgart: Steinkopf 21863, S. 11f.

37 C. Palmer: Pastoraltheologie (s. Anm. 36), S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Traugott Roser: Coming out im Pfarrberuf 169

Gegenübers zu einem sittlichenHandeln versteht.38 Aber der Ansatz lässt sich auch

fruchtbarmachen für die Reflexion undGestaltung der eigenen Lebensführung der

Pfarrperson.Dafür bietet sichm.E. das Konzept der Lebenskunst an, das – jenseits

einer Lebenskunstberatung39 anderer – den Coming out-Prozess als einen Prozess

der Gestaltwerdung des eigenen Lebens als Pfarrperson in Freiheit und Offenheit

deuten lässt.

6 Empowerment zum queeren Leben im Pfarrhaus

Die komplexen Prozesse im Rahmen eines Coming out haben mit der Frage nach

demWahren und Unwahren in der Vorfindlichkeit des Selbst zu tun: Was ist meine

Wirklichkeit? Wie verhält sich das zu dem, was in meinem Umfeld – für Pfarrper-

sonen sind das u.U. die Kirchengemeinde und die verfasste Kirche als Dienstgebe-

rin – als wahr anerkannt ist? Im Zuge der erreichten Meilensteine kommen weite-

re Wahrheitskulturen dazu, etwa queere Netzwerke, Selbsthilfegruppen und Sub-

kulturen mit ihren eigenenWahrheitsansprüchen. In den Gesprächen mit queeren

Pfarrer*innen zeigte sich,dass sie sichmitunter zweiCommunities zugehörig fühl-

ten, die miteinander nur über die eigene Person verbunden scheinen: die Gemein-

schaft der Pfarrerinnen und Pfarrer und die lsbti* Community.WelcheMöglichkei-

tenzurLebensgestaltunghabe ich imRahmenmeinerWahrheitskulturen?Und–im

SinneEngemanns–bezogen auf christliche Lebenskunst:welcheMöglichkeitenha-

be ich, inmeinemLebensvollzug und inmitten der Erfahrung vonDiskriminierung,

Ablehnung und Abwertung die befreiende Kraft des Evangeliums zu erfahren? Ab-

lehnung und Abwertung können Pfarrpersonen als lsbti* nicht nur im kirchlich-ge-

meindlichen Kontext erfahren, sondern als Pfarrer*in und damit Repräsentant*in

der Institution Kirche auch innerhalb queerer Subkulturen.

WilhelmSchmidhält fest,dassLebenskunst auch inderSituationkonkurrieren-

derWahrheitsansprücheundeinemrestriktivenAngebot vonLebensformenvonnö-

ten ist, also in einer Krisenerfahrung:

»Der Vollzug des Lebens kann nicht einfach aufgeschoben werden, bis eine Form

für diesen oder jenen Augenblick gefunden ist, um zu lieben, zu lachen und zu

38 Vgl. zum Seelsorgeverständnis Palmers und seiner Bezugnahme zur Ethik Roser, Traugott:

Spiritual Care. Der Beitrag von Seelsorge zum Gesundheitswesen, Stuttgart: Kohlhammer
22017, hier S. 472f. Hier besteht eine gewisse Nähe zum Ansatz von Wilfried Engemann, für

den der Seelsorger neben pastoralpsychologischer und systemischer Kompetenz auch »ein

(christlich-)philosophisch, mithin auch in Fragen der Ethik beschlagener Berater« (zitiert bei

P. Bubmann: Gut leben lernen [s. Anm. 19], S. 254) sein soll.

39 So P. Bubmann: Gut leben lernen (s. Anm. 19), S. 257 und öfter.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Perspektive: Pastoraltheologie

weinen, sich zu grüßen, einander Respekt zu erweisen und zu gehen […] Der Kos-

mos der Formen mag im Grunde unbegrenzt sein, aber es kann nur auf die For-

men zurückgegriffen werden, die unmittelbar verfügbar und vertraut sind.«40

In der durch Pluralismus und Liberalisierung geprägten Gegenwart stehen den

Menschen auch mehrere Lebensformen offen. Schmid verwendet in diesem Zu-

sammenhang den Begriff der ›anderen Moderne‹, um die Erweiterung der Mög-

lichkeiten der Lebensgestaltung zu bezeichnen:

»In der anderen Moderne kann das Individuum aus einer ungleich größeren Zahl

von Möglichkeiten sein Leben wählen. Je nachdem, mithilfe welcher Regeln und

Maximen es die Gestaltung seines Lebens vornimmt, welche Eigenschaften es ge-

währen lässt, um so sein Leben zu strukturieren, ergibt sich eine spezifische Form

der Existenz, die kaum je eine reine Form, sondern eine Mischform ist […]. Ent-

scheidend für die philosophische Lebenskunst ist, dass ihre Wahl auf reflektierte

Weise geschieht und mit dem Einsatz des eigenen Lebens verantwortet werden

kann.«41

Der Einsatz des ganzen Lebens bedeutet für Pfarrpersonen, dass sich die ›Wahl‹

der Lebensform in allen Bereichen des Lebens, Beruf und Privates, realisiert und

auswirkt, wobei Schmids Formulierung »Wahl« im Zusammenhang von Coming

out sicher nicht wörtlich zu verstehen ist – Coming out-Prozesse lassen sich kaum

als Wahl beschreiben. Es handelt sich um die bewusste und reflektierte, in kon-

krete Lebenspraxis und Techniken des Selbst umgesetzte Auseinandersetzung mit

divergentenWahrheitskulturen, phasenweise spielerisch, phasenweise existenziell

und riskant, phasenweise experimentell. Im Pfarrberuf werden auf diese Weise

vorfindliche Lebensformen angeeignet und unter den Vorzeichen queerer Existenz

neu bestimmt (etwa die Ehe als Ehe für alle, die auch gleichgeschlechtlich lebenden

Pfarrer*innen mit ihren Partner*innen das Leben im Pfarrhaus möglich macht)

oder kreativ neu entwickelt, etwa als Regenbogenfamilie. Diese Entwicklungen

sind als Empowerment zu verstehen, das nicht nur als Konstitution des eigenen

Selbst, sondern auch zu einer selbstwussten (Identity Pride!) queeren Theologie

führt. Anders als bei Michel Foucault sind Coming out-Prozesse mittlerweile nicht

mehr – als zwangsweises Outing – Ausdruck von Pastoralmacht und Geständnis-

zwang, sondern Akte von Parrhesia, der Konstitution des Selbst als Pfarrperson

mit eigenem Begehren, in eigenen Lebensformen und in einer selbstbestimmten

Gender Identität, die in Kirchen und Gemeinden nicht geduldet und offengelegt

werdenmüssen, sondern gelebt werden können als Ausdruck des Evangeliums.

40 Schmid, Wilhelm: Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1998, S. 122.

41 W. Schmid: Philosophie (s. Anm. 40), S. 123–124.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

