
301

Johannes Beltz

Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung. 
Ein Beitrag zum kollaborativen und nachhaltigen Sammeln, 
Forschen und Ausstellen

Banams sind mit Tierhaut bespannte Saiteninstrumente, die Anfang des 20. Jahrhunderts von den 
Santal im Nordosten Indiens aus Holz hergestellt wurden. Es sind in mehrfacher Hinsicht ungewöhn-
liche Instrumente: Zum einen sind sie einzigartig in ihrer skulpturalen Schönheit und unvergleich-
lich in ihrer Ausdruckskraft. Zum anderen haben diese Saiteninstrumente eine große Bedeutung 
in der Kultur der Santal.

Als Teil der Sammlung des Museums Rietberg stehen diese Instrumente für den widersprüch-
lichen Umgang von Museen mit marginalisierten und bedrohten außereuropäischen Gemein-
schaften und ihren Kulturen. Der Artikel geht über eine kunst- und musikhistorische Betrachtung 
dieser ungewöhnlichen Musikinstrumente hinaus, indem er aufzeigt, wie Museen erfolgreich 
gemeinsam mit den sogenannten »Herkunftsgesellschaften« forschen und ausstellen können. Er 
ist ein Plädoyer für mehr Kooperation und Nachhaltigkeit in der internationalen universitären 
und musealen Praxis.

The Sound and Resonance of an Indian Instrument Collection. A Contribution to Collaborative 
and Sustainable Collecting, Research and Exhibition

Banams are string instruments made of wood and covered by animal skin that originated among 
the Santal people of northeast India at the beginning of the twentieth century. They are unusual 
instruments in several respects, being unique in their sculptural beauty and incomparable in their 
expressiveness. These string instruments are also highly significant in Santal culture.

The instruments held in the collection of the Rietberg Museum in Zurich reflect the contradictory 
way in which museums deal with marginalised, endangered non-European communities and their 
cultures. This essay goes beyond examining these unusual musical instruments from the perspective 
of art and music history by showing how museums can successfully research into them and exhibit 
them together with artefacts from their so-called “communities of origin”. We here offer a plea for 
more cooperation and sustainability in international university and museum practice.

Mit diesem Artikel erweitert sich der Themenhorizont des vorliegenden Bandes nicht nur zeit-
lich, sondern auch geografisch: Er lässt das mittelalterliche und neuzeitliche Europa und den 
Mittelmeerraum zurück und wendet sich dem gegenwärtigen Südasien zu. Präsentiert wird 
eine Gruppe von indischen Streichinstrumenten aus den Sammlungen des Museums Rietberg 
in Zürich, die dem im Band besprochenen Rabab ganz ähnlich sind. Diese sogenannten Banams 
sind mit einem Tierfell als Decke bespannte, meist einsaitige Streichinstrumente, die im frühen 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Beltz

302

20. Jahrhundert von den Santal im Nordosten Indiens aus Holz gefertigt wurden.1 Was diese 
Instrumente zu Museumsobjekten macht, ist ihre außergewöhnliche Formgebung – doch geht 
der vorliegende Artikel über eine kunst- und musikhistorische Untersuchung dieser ungewöhn-
lichen Musikinstrumente hinaus. Es soll an einem Beispiel aufgezeigt werden, wie Museen 
erfolgreich mit den so genannten »Herkunftsgesellschaften« gemeinsam forschen und ausstellen 
können.2 Am Ende steht ein Plädoyer für mehr Zusammenarbeit und Nachhaltigkeit in der 
universitären und musealen Praxis.3

Die Sammlung Fosshag
Das Museum Rietberg wurde als Museum für außereuropäische Kunst 1952 in Zürich gegründet. 
Bis heute ist es das einzige Museum seiner Art in der Schweiz. Ausgehend von einer Schenkung 
Eduard von der Heydts entwickelte es sich in den letzten 70 Jahren zu einer renommierten 
Schweizer Kulturinstitution. Das Museum zeichnet sich heute durch seine erstklassigen 
Sammlungen, attraktiven Ausstellungen sowie seine internationalen Forschungsprojekte aus.4

2013 erwarb das Museum eine Sammlung von 91 Saiteninstrumenten aus Indien und Nepal 
von Bengt Fosshag. Der leidenschaftliche Sammler hatte sie über viele Jahre bei Kunsthändlern 
und Antiquaren hauptsächlich in Deutschland, Frankreich und Belgien gekauft, war jedoch 
selbst nie nach Asien gereist. Von Beruf Gestalter und Werbegrafiker, interessierte er sich vor 
allem für die skulpturale und figürliche Gestalt dieser Instrumente, ihre menschlichen Züge 
und ungewöhnlich starke Expressivität.5 Der Sammler suchte nach einem Ort, an dem seine 
Sammlung gut aufgehoben und auch zu sehen wäre. Die konservatorisch nötige Betreuung und 
Lagerung sowie die weitere Erforschung und die Zugänglichkeit der Objekte waren in seinem 
Hause nicht mehr gewährleistet. Das Museum Rietberg schien ihm für sein Vorhaben der 
geeignete Ort zu sein. Bengt Fosshag schenkte diesem einen Teil seiner Sammlung, einen 
anderen Teil konnte das Museum mit Mitteln des Rietberg-Kreises ankaufen. Der Umzug der 
Sammlung von Rüsselsheim nach Zürich war sogar dem Feuilleton der Frankfurter Allgemeinen 
Sonntagszeitung einen Artikel wert.6

Den visuell vielleicht attraktivsten Bestandteil der Sammlung bilden die 44 Banams. Diese 
einsaitigen Streichinstrumente wurden von Männern der Santal hergestellt und gespielt. Auch 
wenn verlässliche Daten zum Ursprung dieser Instrumente fehlen, kann man festhalten, dass 
sie heute zum zentralen Bestandteil der Santal-Kultur gehören. Es ist jedoch vor allem ihr ein-
zigartiges Aussehen, das sie so interessant macht. Auf den ersten Blick sehen sie kaum wie 
Musikinstrumente aus. Sie gleichen eher kunstvollen Skulpturen. Viele Instrumente bilden 

1	 Die Santal bilden die größte indigene Bevölkerungsgruppe in Indien (je nach Quelle zwischen sechs und zehn 
Millionen). Sie leben in ländlichen Gebieten vor allem in den Bundesstaaten Jharkhand, Westbengalen, Bihar, 
Odisha und Assam, kleine Gruppen auch in den Nachbarstaaten Bangladesch und Nepal. Sie verfügen über eine 
eigene Sprache, das Santali, das zu der Familie der austroasiatischen Munda-Sprachen gehört und eher mit süd-
ostasiatischen Sprachen als mit den großen indischen Sprachen verwandt ist. Der Großteil der Santal lebt von 
der Landwirtschaft, andere arbeiten in Minen oder in der Dienstleistungsbranche. Die Santal besitzen trotz der 
voranschreitenden Hinduisierung und Christianisierung ihre eigenen Gottheiten und Naturgeister.

2	 Die Begriffe »Source Communities« und »Communities of Origin« beschreiben den Ursprung kolonialer Samm-
lungen. Allerdings blenden sie die komplexen und widersprüchlichen Etappen von Objekten auf ihrem Weg in 
westliche Museen aus, genauso wie die Beziehungen zwischen den vielen Akteuren. Es braucht in Zukunft si-
cher genauere Begriffe, um diese Dynamiken abzubilden. Siehe dazu u. a. Brown/Peers 2003.

3	 Der Text ist eine überarbeite und ergänzte Fassung eines älteren Beitrages (Beltz 2022).
4	 Zu den wichtigsten aktuellen Forschungsthemen gehören u. a. die Provenienzforschung und indische Kunstge-

schichte, siehe MR-F und MR-V.
5	 Fosshag 1996a; 1996b; Wolf/Fosshag 1992; Fosshag 2014.
6	 Siehe Platthaus 2013.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

303

20. Jahrhundert von den Santal im Nordosten Indiens aus Holz gefertigt wurden.1 Was diese 
Instrumente zu Museumsobjekten macht, ist ihre außergewöhnliche Formgebung – doch geht 
der vorliegende Artikel über eine kunst- und musikhistorische Untersuchung dieser ungewöhn-
lichen Musikinstrumente hinaus. Es soll an einem Beispiel aufgezeigt werden, wie Museen 
erfolgreich mit den so genannten »Herkunftsgesellschaften« gemeinsam forschen und ausstellen 
können.2 Am Ende steht ein Plädoyer für mehr Zusammenarbeit und Nachhaltigkeit in der 
universitären und musealen Praxis.3

Die Sammlung Fosshag
Das Museum Rietberg wurde als Museum für außereuropäische Kunst 1952 in Zürich gegründet. 
Bis heute ist es das einzige Museum seiner Art in der Schweiz. Ausgehend von einer Schenkung 
Eduard von der Heydts entwickelte es sich in den letzten 70 Jahren zu einer renommierten 
Schweizer Kulturinstitution. Das Museum zeichnet sich heute durch seine erstklassigen 
Sammlungen, attraktiven Ausstellungen sowie seine internationalen Forschungsprojekte aus.4

2013 erwarb das Museum eine Sammlung von 91 Saiteninstrumenten aus Indien und Nepal 
von Bengt Fosshag. Der leidenschaftliche Sammler hatte sie über viele Jahre bei Kunsthändlern 
und Antiquaren hauptsächlich in Deutschland, Frankreich und Belgien gekauft, war jedoch 
selbst nie nach Asien gereist. Von Beruf Gestalter und Werbegrafiker, interessierte er sich vor 
allem für die skulpturale und figürliche Gestalt dieser Instrumente, ihre menschlichen Züge 
und ungewöhnlich starke Expressivität.5 Der Sammler suchte nach einem Ort, an dem seine 
Sammlung gut aufgehoben und auch zu sehen wäre. Die konservatorisch nötige Betreuung und 
Lagerung sowie die weitere Erforschung und die Zugänglichkeit der Objekte waren in seinem 
Hause nicht mehr gewährleistet. Das Museum Rietberg schien ihm für sein Vorhaben der 
geeignete Ort zu sein. Bengt Fosshag schenkte diesem einen Teil seiner Sammlung, einen 
anderen Teil konnte das Museum mit Mitteln des Rietberg-Kreises ankaufen. Der Umzug der 
Sammlung von Rüsselsheim nach Zürich war sogar dem Feuilleton der Frankfurter Allgemeinen 
Sonntagszeitung einen Artikel wert.6

Den visuell vielleicht attraktivsten Bestandteil der Sammlung bilden die 44 Banams. Diese 
einsaitigen Streichinstrumente wurden von Männern der Santal hergestellt und gespielt. Auch 
wenn verlässliche Daten zum Ursprung dieser Instrumente fehlen, kann man festhalten, dass 
sie heute zum zentralen Bestandteil der Santal-Kultur gehören. Es ist jedoch vor allem ihr ein-
zigartiges Aussehen, das sie so interessant macht. Auf den ersten Blick sehen sie kaum wie 
Musikinstrumente aus. Sie gleichen eher kunstvollen Skulpturen. Viele Instrumente bilden 

1	 Die Santal bilden die größte indigene Bevölkerungsgruppe in Indien (je nach Quelle zwischen sechs und zehn 
Millionen). Sie leben in ländlichen Gebieten vor allem in den Bundesstaaten Jharkhand, Westbengalen, Bihar, 
Odisha und Assam, kleine Gruppen auch in den Nachbarstaaten Bangladesch und Nepal. Sie verfügen über eine 
eigene Sprache, das Santali, das zu der Familie der austroasiatischen Munda-Sprachen gehört und eher mit süd-
ostasiatischen Sprachen als mit den großen indischen Sprachen verwandt ist. Der Großteil der Santal lebt von 
der Landwirtschaft, andere arbeiten in Minen oder in der Dienstleistungsbranche. Die Santal besitzen trotz der 
voranschreitenden Hinduisierung und Christianisierung ihre eigenen Gottheiten und Naturgeister.

2	 Die Begriffe »Source Communities« und »Communities of Origin« beschreiben den Ursprung kolonialer Samm-
lungen. Allerdings blenden sie die komplexen und widersprüchlichen Etappen von Objekten auf ihrem Weg in 
westliche Museen aus, genauso wie die Beziehungen zwischen den vielen Akteuren. Es braucht in Zukunft si-
cher genauere Begriffe, um diese Dynamiken abzubilden. Siehe dazu u. a. Brown/Peers 2003.

3	 Der Text ist eine überarbeite und ergänzte Fassung eines älteren Beitrages (Beltz 2022).
4	 Zu den wichtigsten aktuellen Forschungsthemen gehören u. a. die Provenienzforschung und indische Kunstge-

schichte, siehe MR-F und MR-V.
5	 Fosshag 1996a; 1996b; Wolf/Fosshag 1992; Fosshag 2014.
6	 Siehe Platthaus 2013.

Körper von Frauen oder Männern ab, wobei sogar die Benennung der einzelnen Teile des 
Instruments menschlichen Körperteilen entspricht (Abb. 6): Der Schallkörper heißt Bauch 
(lac), es folgen nach oben die Brust (koram) und der Hals (hotok). Der Wirbelkasten heißt Kopf 
(bohok), die Saite führt in den Mund, der Wirbel ragt als Ohr (lutur) heraus. Die Identifikation 
des Instruments als menschliches Wesen wird dadurch noch unterstrichen, dass die Saite mit 
dem Atem assoziiert wird, der den ganzen Körper durchdringt.7

Interessanterweise gibt es unterschiedliche Aussagen zum Geschlecht des Instruments. Das 
Santal-Wort banam scheint über kein klares Geschlecht zu verfügen. Die Instrumente bilden 
in der Tat sowohl weibliche als auch männliche Figuren ab.8 Das Geschlecht des Instruments 
wechselt je nach Quelle: So wird zum Beispiel erzählt, dass während des Dasai-Festes, bei dem 
hauptsächlich das Banam-Instrument verwendet wird, männliche Geister für den Klang des 
Instruments verantwortlich seien, also quasi ›singen‹ und dem Instrument eine männliche 
Stimme verleihen würden.9 Andere Quellen lassen das Instrument klar als weibliches Wesen 
erscheinen. Die Ursprungsmythen des Instruments verbinden beispielsweise seine Entstehung 
mit einem Mädchen, das von seinen Brüdern getötet und verspeist wurde.10 Und so wird auch 

  7	 Zu den Körperbezeichnungen des Instruments siehe u. a. IC-B, insb. S. [21–31]
  8	 Siehe u. a. Hureau 2022.
  9	 Baski 2024.
10	 Siehe dazu Beltz/Celio-Scheurer 2014, S. 52–53.

Abb. 1	 Dhodro Banam, Indien, Holz, Tierhaut (93,5 x 
18 x 12,5 cm), Museum Rietberg, Sammlung 
Bengt Fosshag, Inv.-Nr. 2014.59 (Foto: Ingrid 
zur Buchen).

Abb. 2	 Dhodro Banam, Indien (Bihar), Holz, Tierhaut 
(82 x 17 x 12 cm), Museum Rietberg, 
Sammlung Bengt Fosshag, Inv.-Nr. 2014.25 
(Foto: Ingrid zur Buchen).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Beltz

304

der Klang des Instruments als weibliche Stimme gedeutet.11 Dieser Text verwendet Banam als 
weibliches Wort.

Mit dem Ankauf der Sammlung Fosshag betrat das Museum Rietberg Neuland. Sammlungen 
von Musikinstrumenten gab es bis dahin nicht. Frühere Sammler, Sammlerinnen und Donatoren 
wie zum Beispiel Eduard von der Heydt interessierten sich nicht dafür. Bei seiner Gründung 
legte sich das Museum auf einen eng definierten Kunstbegriff fest: Es sollten vornehmlich als 
›klassisch‹ kanonisierte Kunstwerke gesammelt und gezeigt werden. ›Alltagsobjekte‹ oder 
›Ethnografica‹ gehörten eher nicht dazu. Dies änderte sich im Laufe der Zeit.12

11	 Boro Baski schrieb: »Wir glauben, dass die Banam singt. In der Santal-Gemeinschaft werden die Lieder meist 
von Frauen gesungen, während die Männer die Musikinstrumente spielen. Der Gesang der Santal-Frauen klingt 
eher klagend. Wenn die Banam gespielt wird, klingt sie ebenfalls nach Klagen. Deshalb werden Banams mit dem 
weiblichen Geschlecht assoziiert.« (Baski 2024).

12	 Zur Sammlungs- und Ausstellungsstrategie des Museums Rietberg siehe u. a. Beltz 2019.

Abb. 3	 Dhodro Banam, Indien 
(Bihar), Holz, Tierhaut (77 x 
32 x 18 cm), Museum 
Rietberg, Sammlung Bengt 
Fosshag, Inv.-Nr. 2014.5 
(Foto: Ingrid zur Buchen).

Abb. 4	 Dhodro Banam, Indien, 
Holz, Tierhaut (61,5 x 18,5 x 
11 cm), Museum Rietberg, 
Sammlung Bengt Fosshag, 
Inv.-Nr. 2014.9 (Foto: Rainer 
Wolfsberger).

Abb. 5	 Huka Banam, Indien 
(Bihar), Holz, Tierhaut (51.5 
x 18.5 x 5 cm), Museum 
Rietberg, Sammlung Bengt 
Fosshag, Inv.-Nr. 2014.10 
(Foto: Ingrid zur Buchen).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

305

Die Ausstellungen in Zürich und New Delhi
Schon ein Jahr nach dem Erwerb der Sammlung Fosshag zeigte das Museum 2014 alle Instrumente 
in der Ausstellung »Klang Körper. Saiteninstrumente aus Indien«.13 Das Team von Kurator:innen, 
Ausstellungsgestalter:innen, Grafiker:innen und Fotograf:innen inszenierte dafür die 
Musikinstrumente als ›Kunstwerke‹: Die Ausstellung fokussierte auf die ästhetische Qualität 
der Objekte und vor allem auf ihre kunstvollen Schnitzereien. Sie bewegte sich damit im 
Spannungsverhältnis zwischen Ästhetisierung und ethnografischer Dokumentation, also 
zwischen Kunstbetrachtung und Darstellung der Lebensumstände der Santal, die zu den 
marginalisierten Bevölkerungsgruppen Indiens gehören.14 Museologisch gesehen erfuhren die 
Objekte dadurch einen weiteren Bedeutungswandel: vom künstlerischen Schnitzwerk über das 
gespielte Instrument in Indien und die dekorative Handelsware für westliche Sammlerinnen 
und Sammler hin zum Museumsstück.15 All diese neuen Deutungen und Bedeutungen sind 
Teil der Objektbiografien, die es mit ihren Kontinuitäten, Brüchen und Dynamiken sichtbar 
zu machen galt.

Bei der Planung der Ausstellung wurde schnell deutlich, dass ein dringender Forschungs-
bedarf existierte, da es kaum neue Forschung zur Musik der Santal gab. Die letzte Monografie 
zu diesem Thema war mehr als 30 Jahre alt.16

13	 Beltz 2014.
14	 Zum Problem der Vertreibung und zu Formen des Widerstands von Indiens indigener Bevölkerung siehe u. a. 

Roy 2011.
15	 Instrumente dieser Art sind inzwischen begehrte Kunstwerke, siehe u. a. Pannier/Viel 2022.
16	 Zur Bedeutung der Musik für die Santal siehe u. a. Prasad 1985.

der Klang des Instruments als weibliche Stimme gedeutet.11 Dieser Text verwendet Banam als 
weibliches Wort.

Mit dem Ankauf der Sammlung Fosshag betrat das Museum Rietberg Neuland. Sammlungen 
von Musikinstrumenten gab es bis dahin nicht. Frühere Sammler, Sammlerinnen und Donatoren 
wie zum Beispiel Eduard von der Heydt interessierten sich nicht dafür. Bei seiner Gründung 
legte sich das Museum auf einen eng definierten Kunstbegriff fest: Es sollten vornehmlich als 
›klassisch‹ kanonisierte Kunstwerke gesammelt und gezeigt werden. ›Alltagsobjekte‹ oder 
›Ethnografica‹ gehörten eher nicht dazu. Dies änderte sich im Laufe der Zeit.12

11	 Boro Baski schrieb: »Wir glauben, dass die Banam singt. In der Santal-Gemeinschaft werden die Lieder meist 
von Frauen gesungen, während die Männer die Musikinstrumente spielen. Der Gesang der Santal-Frauen klingt 
eher klagend. Wenn die Banam gespielt wird, klingt sie ebenfalls nach Klagen. Deshalb werden Banams mit dem 
weiblichen Geschlecht assoziiert.« (Baski 2024).

12	 Zur Sammlungs- und Ausstellungsstrategie des Museums Rietberg siehe u. a. Beltz 2019.

Abb. 6	 Die ›Körperteile‹ einer Banam (Umrisszeichnung von 
Stefanie Beilstein in Anlehnung an Prasad 1985, S. 102).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Beltz

306

Fasziniert von der Schönheit und Ausdruckskraft dieser Instrumente und überzeugt von der 
Dringlichkeit weiterer Forschung initiierte die damalige Assistenzkuratorin Marie-Eve Celio-
Scheurer ein internationales Kooperationsprojekt, das großzügig vom Schweizer Bundesamt 
für Kultur gefördert wurde. Das Projekt entstand in enger Zusammenarbeit mit dem Crafts 
Museum in New Delhi und Vertretern der Santal Community. Das Ziel des Projektes bestand 
in einer aktuellen Dokumentation der Banams, ihrer Verwendung und Verbreitung.17 Aus dieser 
Kooperation erwuchs die Ausstellung »Cadence and Counterpoint. Documenting Santal Musical 
Traditions«, die 2015 in New Delhi gezeigt wurde.18

Was die Weiterentwicklung der Ausstellung in Indien nachhaltig bedeutsam machte, waren 
nicht nur die vielfältigen schweizerisch-indischen Kooperationen in der Ausstellungsgestaltung, 
Katalogproduktion oder im Leihverkehr. Von symbolischer Bedeutung war vor allem der Aus-
tragungsort: Die Ausstellung wurde im wichtigsten Museum Indiens, dem National Museum 
in New Delhi, gezeigt. Vor dem Hintergrund der heftig umstrittenen Kulturpolitik Indiens 
gegenüber seinen Minderheiten kann man diese Tatsache nicht genug hervorheben. Die Aus-
stellung war umso signifikanter, als praktisch gleichzeitig das Crafts Museum in New Delhi als 
permanenter und prominenter Ausstellungsort für diese Art von Kunst geschlossen wurde.

17	 Allen Beteiligten wie Ravi K. Dwivedi, Mushtak Khan, Maillika Leuzinger, Babudhan Murmu, Shibdhan Mur-
mu, Sonadhan Murmu, Sangeeta Murmu, Yashodi Murmu, Krittika Narula, Joyoti Roy, Malini Saigal und Venu 
Vasudevan sowie allen Förderern wie der Stiftung Accentus, Elena Probst Fonds, UNESCO, der Schweizer Bot-
schaft in New Delhi, dem Bundesamt für Kultur (BAK), der École Cantonale d’Art de Lausanne sowie dem Na-
tional und dem Crafts Museum in New Delhi sei an dieser Stelle noch einmal ausdrücklich gedankt.

18	 Beltz et al. 2015; Celio-Scheurer/Ghose 2015.

Abb. 7/8	 Einblicke in die Ausstellung »Klang Körper. Saiteninstrumente aus Indien«, Museum Rietberg, 5. Septem
ber 2014 bis 9. August 2015; Ausstellungsgestaltung Martin Sollberger (Fotos: Rainer Wolfsberger).

Abb. 9/10	 Einblicke in die Ausstellung »Cadence and Counterpoint. Documenting Santal Musical Traditions«, 
National Museum New Delhi, 15. April bis 17. Mai 2015; Szenografie: Kanu Agrawal, Deepak Das, 
Philippe Karrer und Philippe Girardin (Fotos: Johannes Beltz).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

307

Kollaborative Forschung und Ausbildung
In Bezug auf dieses Projekt soll die Zusammenarbeit mit dem freischaffenden Ethnologen Ravi 
Kant Dwivedi besonders zur Sprache kommen. Dieser interessierte sich schon seit vielen Jahren 
für die Santal-Kultur, wobei sein Interesse besonders dem Puppenspiel Chadar Badar galt.19 Seit 
den 1980er-Jahren dokumentierte er systematisch die Arbeit der Santal-Schreiner, die neben 
Bambus- und Holzstrukturen für Dächer und Türen auch Puppen und Instrumente herstellten. 
Dabei erkannte er, dass die Holzschnitzkunst und der Instrumentenbau zunehmend an Bedeutung 
verloren. Auf seinen vielen Reisen stellte er fest, dass es immer schwieriger, ja fast unmöglich 
wurde, schöne Banams zu finden. Die guten Schnitzer waren entweder verstorben oder in 
unbekannte Gegenden abgewandert. Am Ende fand er zwar einige Instrumente, aber sie ent-
sprachen nicht der früheren Qualität. Er empfand die Situation als besorgniserregend und 
beschloss, etwas dagegen zu tun.

Zunächst untersuchte er die Gründe für den Niedergang dieser Schnitzkunst und konnte 
verschiedene Faktoren identifizieren, wie die Verfügbarkeit von Rohstoffen, mangelnde Motivation 
und Wertschätzung oder den Kulturwandel. Daraufhin entschloss er sich, junge Santal zu 
fördern und sie im Schnitzen unterrichten zu lassen. 2009 erhielt er dafür eine Förderung des 
Sir Dorabji Tata Trust, die ihm ermöglichte, einen ersten Workshop mit acht jungen Santal 
durchzuführen. Weitere sollten im Laufe der Jahre folgen.

Für seine Workshops wählte er erfahrene und angehende Holzschnitzer (traditionell ist diese 
Tätigkeit den Männern vorbehalten) aus. Ziel der Ausbildung war nicht primär die Herstellung 
von Puppen oder Musikinstrumenten, sondern ›Capacity Building‹. Die Teilnehmer sollten 
dabei Ideen für neue Produkte und Designs entwickeln, die zeitgemäßen Bedürfnissen ent-
sprachen. Die langfristigen Erfolge dieser Workshops blieben allerdings begrenzt. Es gelang am 
Ende nicht, den jungen Schnitzern regelmäßige Einkommen mit der Produktion von Schnitzereien 
zu ermöglichen.

Aufgrund seiner großen Erfahrung wurde Ravi K. Dwivedi in unser indisches Ausstellungs-
team aufgenommen. Er lud dann im Rahmen der Zusammenarbeit mit dem Crafts Museum 
vier Santal-Schnitzer für einen Monat nach New Delhi ein. Aus diesem Projekt entstand die 
Idee für ein weiteres Weiter- beziehungsweise Ausbildungsprojekt, das vom Ministry of Micro, 
Small and & Medium Enterprises (MSME) und der Regierung von Westbengalen finanziert 
wurde. In mehreren Texten berichtete er über Erfolge und Herausforderungen seiner Arbeit 
(siehe Interview im Anhang dieses Artikels).

Ein weiteres Beispiel musealer Zusammenarbeit
Neben dieser wichtigen Initiative von Ravi K. Dwivedi gibt es weitere Versuche seitens der 
Santal-Gemeinschaft, ihre musikalischen Traditionen wiederzubeleben. Einer der zentralen 
Akteure ist dabei Dr. Boro Baski,20 Direktor des Museums für Santal-Kultur in Bishnubati, 
einem kleinen Dorf im Distrikt Birbhum im indischen Bundestaat Westbengalen.21

19	 Er hatte u. a. für das National Handicrafts and Handloom Museum (NHHM), das Indira Gandhi National Cen-
ter for the Arts (IGNCA) und den staatlichen Fernsehsender Doordarshan in New Delhi gearbeitet.

20	 Er ist nicht nur der erste Santal aus seinem Dorf, der ein College besuchte, sondern auch der erste Santal, der 
an der Vishva-Bharati Universität in Shantiniketan (Westbengalen) einen Doktortitel erwarb. Er übersetzte u. a. 
wichtige Werke von Rabindranath Tagore ins Santali.

21	 Das Museum ist eine private Institution, die vom Ghosaldanga Bishnubati Adibasi Trust finanziert wird, der 
wiederum vom Freundeskreis Ghosaldanga und Bishnubati e. V. in Frankfurt a. M. unterstützt wird.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Beltz

308

2018 veranstaltete Boro Baski einen Banam-Workshop in seinem Museum in Zusammenarbeit 
mit Öivind Fuglerud vom Museum of Cultural History in Oslo. Dazu lud er erfahrene Banam-
Schnitzer und junge Santal ein, die sich für die Banam-Herstellung interessierten. Während 
des dreimonatigen Workshops (September bis November 2018) erlernten die Lehrlinge eine 
Banam herzustellen, vom Schnitzen bis zum Bespannen des Korpus mit einer Felldecke und 
dem Anbringen der Saiten. Nach Abschluss des Workshops fand im Museum eine kleine Aus-
stellung statt, bei der sie ihre selbst gebauten Instrumente präsentierten und spielten.

Während des Workshops entstanden insgesamt 16 Banams. Davon befinden sich jetzt vier 
Instrumente im Museum in Bishnubati. Die anderen 12 Instrumente gingen an das Kulturhistorisk 
Museum in Oslo und das Museum Indira Gandhi Rashtriya Manav Sangrahalaya in Bhopal. 

Abb. 11/12	 Ravi Kant Dwivedi mit dem Santal-Musiker Bhulu Murmu (Fotos: Sudhanshu Shandilya).

Abb. 13	 Das Ausstellungs-Team bei der Arbeit im National Crafts Museum in New Delhi im Dezember 
2014, in der ersten Reihe die Santal-Musiker Bhulu Murmu, Shibdhan Murmu, Sonadhan 
Murmu und Babudhan Murmu, in der zweiten Reihe Mushtak Khan, Ravi Kant Dwivedi, 
Marie-Eve Celio-Scheurer, Ruchira Ghose, Krittika Narula und Mallika Leuzinger (Foto: 
Sudhanshu Shandilya).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

309

2018 veranstaltete Boro Baski einen Banam-Workshop in seinem Museum in Zusammenarbeit 
mit Öivind Fuglerud vom Museum of Cultural History in Oslo. Dazu lud er erfahrene Banam-
Schnitzer und junge Santal ein, die sich für die Banam-Herstellung interessierten. Während 
des dreimonatigen Workshops (September bis November 2018) erlernten die Lehrlinge eine 
Banam herzustellen, vom Schnitzen bis zum Bespannen des Korpus mit einer Felldecke und 
dem Anbringen der Saiten. Nach Abschluss des Workshops fand im Museum eine kleine Aus-
stellung statt, bei der sie ihre selbst gebauten Instrumente präsentierten und spielten.

Während des Workshops entstanden insgesamt 16 Banams. Davon befinden sich jetzt vier 
Instrumente im Museum in Bishnubati. Die anderen 12 Instrumente gingen an das Kulturhistorisk 
Museum in Oslo und das Museum Indira Gandhi Rashtriya Manav Sangrahalaya in Bhopal. 

Abb. 14–17	 Gruppe von jungen Santal beim Fertigen von Instrumenten, Workshop in 
Bihar 2019 (Fotos: Ravi K. Dwivedi).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Beltz

310

Das Osloer Museum besitzt eine bedeutende Sammlung an Objekten der Santal, die vom 
Missionar Paul Olaf Bodding (1865–1935) zusammengetragen wurde.22 Das Museum in Bhopal 
ist auf tribale Kulturen spezialisiert.

Darüber hinaus veranstaltete Boro Baski in den letzten zehn Jahren mehrere Workshops 
zum Thema Kunst und Kunsthandwerk, zum Beispiel zur Herstellung von Bambusflöten, Terra-
kotta, Batikarbeiten sowie Ornamenten aus Gras, Samen und Blättern. Es gab allerdings keine 
weiteren Instrumentenworkshops.23

Neue Klänge, neue Stimmen
Eines der Ergebnisse des Workshops von 2018 ist eine bemerkenswerte kleine Publikation, in 
der die jungen Workshopteilnehmer zu Wort kommen.24 Sie berichten darin, welche Bedeutung 
ihre Instrumente für sie haben und erklären, wie und warum sie sie wie ausgestaltet haben.25 
Darüber hinaus ermöglicht sie Einblicke in den Alltag der jungen Santal-Schnitzer.

Die Workshopteilnehmer erzählen beispielsweise, wie sie in früheren Zeiten am Abend mit 
den Eltern Reiswein tranken und die alten Lieder sangen oder dass heutzutage Banams in den 
Dörfern immer weniger gespielt werden.26 Sie berichten, dass vor allem die jüngere Generation 
mehr Gefallen an modernen Instrumenten wie Geige, Gitarre und Mandoline finde, doch die 
ältere Generation habe noch Freude am Banam-Spiel. Budi Baski erinnert sich:

Fast jeden Tag schimpfte meine Großmutter mit meinem Großvater, weil er auf der Banam spielte. 
Er war besessen davon. Er zog umher, besuchte Dorffeste und trank Reiswein. Und dann vergaß 
er alle seine familiären Pflichten. Am Abend, wenn er betrunken nach Hause kam, drückte er 
seine Gefühle von Liebe und Sorge zur Großmutter durch seine Lieder und Scherze aus. Meine 
Großmutter wurde wütend und schimpfte ihn mit lauter Stimme aus. Wir Kinder versammelten 
uns im Hof und hörten ihren Streitereien zu. Als Großvater starb, war meine Großmutter sehr 
traurig. Sie vermisste ihn sehr. Um das Andenken an ihren Mann zu bewahren, hängte sie die 
Banam an die Wand im inneren Raum ihres Lehmhauses, und bei Festen trug sie das Instrument 
immer bei sich […], obwohl sie es nicht spielen konnte. Wenn Verwandte sie besuchten, erzählte 
sie immer von ihrem Mann und der Banam und wie sie sich geliebt hatten. Jetzt ist auch meine 
Großmutter tot, aber die Geschichte ihrer Liebe bleibt in meiner Erinnerung lebendig.27

22	 Siehe UiO-MCH.
23	 Baski 2023a.
24	 Baski 2019. Der englische Text entstand mit Unterstützung von Dr. Martin Kämpchen, die Santali-Transkripti-

on stammt von Sunder Manoj Hembrom. Fotos, Buchlayout und Umschlaggestaltung machte Samiran Nandy 
(Santiniketan). Den Erstdruck 2019 unterstützte das Kulturhistorisk Museum der Universität Oslo.

25	 Ebd., siehe auch Adivaani o. J.
26	 Baski 2019, S. 23 f.
27	 »Almost every evening my grandmother used to scold my grandfather for playing the Banam. Grandfather was 

obsessed with Banam playing. He used to roam around attending village festivals and drinking rice-wine, and 
then he forgot all his family responsibilities. In the evening when he returned home drunk, he used to express 
all his feelings of love and concern to his wife through songs and humorous talk. My grandmother used [to] get 
angry and would scold him raising her voice. We the children would gather in their courtyard to listen to their 
altercations. When grandfather died my grandmother was very sad and started missing him so much. To keep 
her husband’s remembrance, she kept the Banam hanging on the wall in the sacred and interior space of their 
mud house. During festivals she would carry it with her while singing around in the village with other ladies, 
although she couldn’t play it. When relatives came to her house she always talked about her husband and the 
Banam and how they loved each other. Now, the grandmother is also dead, but the story of their love is alive in 
my mind.« (Ebd., S. 23).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

311

Dieses Zitat zeigt, welch zentrale Rolle den älteren Dorfbewohnenden in der Überlieferung 
zukommt. Sie sind jedoch zunehmend nicht mehr in der Lage, ihre Fähigkeiten und ihr Wissen 
an die jungen Generationen weiterzugeben. Die jüngere Generation führt ein anderes Leben, 
ihr fehlt oft einfach die Zeit, sich mit den Älteren zusammenzusetzen. Trotz dieser widrigen 
Umstände besteht weiterhin eine große emotionale Bindung zu den Banams.

Die Verbindung zu den Verstorbenen zieht sich wie ein roter Faden durch alle Gespräche 
im Buch. So erinnert sich Sanjoy Mardi an seinen Schwiegervater, der jeden Abend Banam 
spielte.28 Als dieser starb, sollten alle seine persönlichen Gegenstände, einschließlich der Banams 
verbrannt werden. Sanjoy Mardi wollte die Banam nicht verbrennen, doch seine Schwieger-
mutter bestand darauf. Kurz bevor der Leichnam angezündet wurde, bat allerdings der Priester 
des Dorfes, ihm die Banam im Tausch gegen eine Kanne Reiswein zu überlassen. Der Priester 
spielte nun auf dem Instrument. Da der Priester aber ganz in der Nähe wohnte, hörte Sanjoy 
Mardi den Klang des Instruments immer wieder, was ihn traurig stimmte, da er in ihm seinen 
verstorbenen Schwiegervater hörte. Daraufhin beschloss er Folgendes:

Ich konnte es nicht ertragen, die traurigen Gesichter unserer Familienmitglieder zu sehen. Ich 
beschloss, selbst eine Banam zu bauen und sie auch zu spielen. Ich baute also eine Banam und 
sie sah wunderschön aus. Ihr Klang war angenehm wie die Stimme meines Schwiegervaters. Alle 
waren glücklich und die Freude kehrte wieder in unsere Familie zurück.29

Das Heranziehen von Nachwuchs ist ein entscheidender Faktor für das Fortführen dieser Musik-
tradition. Traditionell wird das Schnitzerhandwerk von einem Lehrer aus der Santal-Gemeinschaft 
erlernt. Da es aber immer weniger Meisterschnitzer gibt, besuchen die jungen Santal die staat-
lichen Universitäten. Borhan Hansda erzählt, dass seine Nachbarn ihn ermutigten, sich an der 
Universität in Shantiniketan zu bewerben. Er wurde angenommen und studierte dort Bild-
hauerei.30 Auch Saheb Ram Tudu erhielt die Möglichkeit, Bildhauerei zu studieren, allerdings 
an der Banaras Hindu University in Varanasi.31

Neben der Nachwuchsfrage ist der Verkauf eine weitere Herausforderung für die angehenden 
Kunsthandwerker: Sie wollen ihre Instrumente veräußern können. Dass man mit dem Herstellen 
der Instrumente Geld verdienen kann, ist allerdings eine völlig neue Entwicklung. Som Murmu 
erzählt, dass er früher mit seinem Vater Ochsenkarren, Pflüge und Bambusbetten unter dem 
Baum im Hinterhof seines Hauses für andere Dorfbewohner im Tausch gegen Reiswein, Getreide 
und manchmal Geld herstellte. Nach dem Tod seines Vaters übernahm er neben der landwirt-
schaftlichen Arbeit auch den Bau von Musikinstrumenten wie Banams und Flöten. Er erzählt:

Das Herstellen von Banams erlernte ich vom legendären Spieler Bajjar Hembrom aus unserem 
Nachbardorf. Seit vielen Jahren experimentieren wir mit Banams und anderen Musikinstrumenten 
und Liedern in unseren Dörfern. Vor einigen Jahren begann eine Nichtregierungsorganisation, 
die sich für die Förderung der Stammeskunst einsetzt, meine Banams und andere Handarbeiten 
[…] auf Märkten […] in und um Shantiniketan zu verkaufen. Ich erfuhr zum ersten Mal, dass 
Banams einen Geldwert besitzen und auch von Menschen gekauft werden, die keine Santal sind.32

28	 Ebd., S. 27–29.
29	 »I could not bear to see the gloomy faces of our family members every evening, and I decided to make a Banam 

myself and to start playing too. I made a Banam an it looked beautiful and the sound was sweet like the one of 
my father-in-law. Everybody became happy and the joy returned to our family again.« (Ebd., S. 27).

30	 Ebd., S. 19.
31	 Ebd., S. 39.
32	 »I took up Banam making seriously when I met the legendary Banam maker and player Bajjar Hembrom of our 

neighboring village, Pathalghata. For many years we have been experimenting with Banams and other Santal 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Beltz

312

Heute fertigt Som Murmu Instrumente auf Anfrage und verdient sich damit etwas dazu. Doch 
oft haben die Schnitzer kein kommerzielles Interesse. Der schon erwähnte Sanjoy Mardi lehnt 
beispielsweise den Verkauf seiner Instrumente ab. Er erzählt, dass er einst bei einem Konzert 
spielte und dass ein bekanntes Ehepaar aus Kolkata nach der Darbietung seine Banam als 
dekoratives Objekt kaufen wollte. Sanjoy Mardi wollte sein Instrument nicht verkaufen, musste 
es aber auf Wunsch des Veranstalters dem Ehepaar schließlich überlassen. Er erhielt dafür später 
3000 Rupien. Nach dem Konzert baute er mehrere Banams, aber nur für sich selbst. Noch immer 
vermisst er sein altes Instrument, in dem – wie er glaubt – sein Schwiegervater wohnt.33

Für viele Santal sind die Banams beseelt und keine toten Objekte, die man einfach verkaufen 
kann. Doch nicht nur die Stimmen Verstorbener manifestieren sich in ihrem Klang. Saheb Ram 
Tudu berichtet von einer Tante, die glaubte, ein Geist wohne in der Banam ihres Onkels. Sie 
hörte das Instrument nachts von selbst spielen.34 Auch Boro Baski bestätigt, dass die Banam 
noch heute die Verbindungen der Santal zu ihren Geistern widerspiegelt.35

Wenn man ein Fazit zieht, so beschreiben diese Zitate der Workshopteilnehmer gut die 
jetzige Situation. Sie zeigen einerseits, dass die Instrumente noch immer eine emotionale und 
identitätsstiftende Qualität besitzen. Andererseits ergibt sich daraus die Grenze ihrer 
kommerziellen Herstellung. Die erwähnten Beispiele zeigen aber auch, wie wichtig gemeinsame 
Workshops, Ausstellungen und Forschungsprojekte sind: Sie tragen zur Dokumentation und 
zum Erhalt dieser bedrohten Musiktradition bei. Syamsundar Mandi artikuliert diesen Punkt 
sehr deutlich: Er hatte zwar das Spielen und die Herstellung von Banams von den Ältesten des 
Dorfes gelernt, doch durch seine Teilnahme am Workshop sei sein Selbstvertrauen in seine 
Fähigkeiten gewachsen.36 Dieses neue Selbstvertrauen ist die Voraussetzung für ein nachhaltiges 
Engagement.

Martin Kämpchen, ein Experte und jahrelanger Unterstützer der Santal, bestätigt, dass der 
Workshop von Boro Baski großes Interesse in der Region geweckt habe. Allerdings berichtet 
er auch, dass es seitdem keine Nachfolge-Veranstaltungen gab. Seiner Einschätzung nach kommt 
hier eine einmalige Kulturförderung an ihre Grenzen. Veranstaltungen dieser Art müssten 
unbedingt nachhaltig und mit Nachfolgeprojekten geplant werden.37

Ergebnisse
Die vorgestellten Banams sind aus mehreren Gründen ungewöhnliche Instrumente. Zum einen 
sind sie aufgrund ihrer skulpturalen Schönheit einzigartig und ihre Expressivität sucht ihres-
gleichen. Zum anderen zeichnen sich diese Saiteninstrumente durch eine komplexe kulturelle 
Bedeutung aus, wie dieser Artikel gezeigt hat.

Als Teil der Sammlung des Museums Rietberg stehen die Banams für den widersprüch-
lichen Umgang von Museen mit marginalisierten und bedrohten außereuropäischen Kulturen 
und Gemeinschaften. Die Instrumente lagern als Kunstwerke still im Schaudepot des Museums 
und fordern eine ständige kritische Auseinandersetzung mit der ihnen innewohnenden Kultur, 

musical instruments and songs in our villages. A few years ago Kristi, an NGO working on promoting tribal art 
and culture, took my Banams and other manual work […] to sell them in the fairs […] in and around Santini-
ketan. It is the first time that I came to know that the Banam has a monetary value and non-Santals also buy 
them.« (Ebd., S. 51).

33	 Ebd., S. 27–29.
34	 Ebd., S. 39.
35	 Baski 2023b.
36	 Baski 2019, S. 31.
37	 Kämpchen 2023.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

313

die einer zunehmend globalisierten und damit auch industrialisierten Welt ausgesetzt ist. Als 
Kunstwerke sind sie stumme Zeugen des raschen Wandels traditioneller Kulturen und zugleich 
Zeichen ihrer Verletzlichkeit. Sie fordern uns auf, ihnen wieder eine Stimme zu verleihen und 
weitere Kooperationsprojekte dieser Art umzusetzen.38

Die Beispiele der Museen in Zürich, New Delhi, Oslo und Bishnubati zeigen überzeugend, 
dass Initiativen dieser Art durchaus eine nachhaltige Wirkung entfalten könnten. Dafür braucht 
es aber eine internationale Vernetzung und langfristige Partnerschaften.39

Ausblick
»Ist Ihr Museum gut besucht?«, »Wie viele Besucher hatten Sie im letzten Jahr?«, »Haben Sie 
eine gute Presse erhalten?«: Diesen Fragen sehen sich Kurator:innen oft gegenübergestellt, wenn 
sie über ihre Arbeit berichten. Sobald jedoch eine Ausstellung ihre Tore schließt, verlieren auch 
die Medien ihr Interesse an einer Berichterstattung. Diese Tatsache fand ich immer über-
raschend, denn Ausstellungen verschlingen erhebliche personelle, finanzielle und ideelle 
Ressourcen. Ob und wie die im Projekt initiierten Partnerschaften erfolgreich weitergeführt 
werden konnten, schien niemanden zu interessieren.

In diesem Beitrag vertrete ich die Auffassung, dass Ausstellungen nachhaltiger gestaltet und 
kommuniziert werden müssten. Sie sollten ihr Potenzial langfristig entfalten können, und zwar 
mit Partnern, die weit über das lokale Publikum hinausgehen. Nach meinem Verständnis liegt 
die Zukunft der Kunstmuseen darin, sich als Akteure einer globalen Kultur- und Kunstgeschichte 
zu verstehen.40 Dieser Artikel ist also ein Appell an Museen und Universitäten, zu sammeln, zu 
forschen und sowohl untereinander als auch mit lokalen Communities zusammenzuarbeiten.41

Könnte man sich vorstellen, ein globales digitales Musikarchiv zu erstellen, das ethno-
grafische Informationen und Musikaufnahmen sammelt und zur Verfügung stellt?42 Oder 
könnte man sich Konzerte vorstellen, die digital mit Teilnehmenden aus der ganzen Welt statt-
finden? Oder einen Vertrieb von Instrumenten, die in Indien gefertigt und an Museen oder 
Musikschaffende weltweit verkauft werden?

Doch wie können Museen solche Netzwerke aufbauen und vor allem nachhaltig unterhalten? 
Welche Ressourcen werden dafür benötigt und woher kommen sie? Könnten bei zukünftigen 
Projektanträgen an den Schweizerischen Nationalfonds Aspekte der Nachhaltigkeit und der 
gesellschaftlichen Relevanz außerhalb der Schweiz Kriterien für eine Förderung werden? Welche 
Ziele gilt es neben den reinen Forschungsergebnissen noch zu erreichen? Ist die Zusammen-
arbeit mit Nichtregierungsorganisationen, die Ausbildung von Nachwuchskünstler:innen und 
Kunsthandwerker:innen nicht ebenso wichtig wie die Publikation einer Monografie oder die 
Durchführung einer wissenschaftlichen Tagung? Der International Council of Museums (ICOM) 
wird beispielsweise bei der nächsten Revision seiner ethischen Richtlinien nachhaltige Partner-
schaften und Kooperationen als wichtige Leitlinien nennen.

Dieser Artikel endet mit einer Reihe von Fragen, in denen es vor allem um Ressourcen 
geht. Die Antworten sind nicht einfach und erfordern ein Umdenken auf allen Ebenen. 
Unstrittig ist jedoch, dass Museen weiterhin internationale Partnerschaften und den Austausch 

38	 Vgl. Beltz/Celio-Scheurer 2019.
39	 Zur Bedeutung von Museumskooperationen siehe u. a. Beltz 2021.
40	 Dann wird ›Kunst‹ zu einem offenen Begriff, der permanent rekonstruiert werden kann und mehr als heuristi-

sches Werkzeug denn als eine Bewertungskategorie dient, siehe Beltz 2019, S. 125.
41	 Zur museologischen Verwendung des Begriffs ›Appell‹ siehe Fayet 2015, S. 61 f.
42	 Das Museum Rietberg stellte jüngst den Nachlass des deutschen Kunstethnologen Hans Himmelheber online 

(MR-AAA).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Beltz

314

mit ihren diversen Interessens- und Anspruchsgruppen fördern müssen. Denn letztlich sollten 
Museen Orte sein, an denen wir nicht nur über die Vergangenheit sprechen, sondern die 
gemeinsame Gegenwart und Zukunft unserer vernetzten und globalisierten Welt verhandeln 
und gestalten.

Literatur

Alle Weblinks in diesem Artikel zuletzt aufgerufen am 23.9.2025.

Adivaani o. J. | Adivaani: Banam Raja, Exploring Our Musical Roots, online, o. J., https://adivaani.
org/2014/09/11/banam-raja-exploring-our-musical-roots/.

Baski 2019 | Boro Baski: Banam. One of Ancient Musical Instruments of the Santals, Birbhum: Ghosaldanga 
Bishnubati Adibasi Trust 2019, digital verfügbar: https://archive.org/details/banamcatalogue2019.

Baski 2023a | Boro Baski: E-Mail an den Autor vom 18.5.2023.
Baski 2023b | Boro Baski: E-Mail an Martin Kämpchen vom 20.5.2023.
Baski 2024 | Boro Baski: E-Mail an den Autor vom 8.4.2024.
Beltz 2014 | Johannes Beltz: Schöne Laute – Klingende Skulpturen. Eine Ausstellungsankündigung aus 

dem Museum Rietberg, Zürich, in: Masala, Newsletter. Virtuelle Fachbibliothek Südasien 9/1 (2014), 
S. 25–31.

Beltz 2019 | Johannes Beltz: The ›Other‹ Indian Art or Why Diversity Matters, in: Arts of Asia 49/5 
(September 2019), S. 116–125.

Beltz 2021 | Johannes Beltz: Zusammenarbeit fördern! Sammeln, Forschen und Kooperieren im post-
kolonialen, digitalen Zeitalter, in: Zukunft Museum, hg. von Leonhard Emmerling, Latika Gupat, 
Luiza Proença und Memory Biwa, Berlin: Turia & Kant 2021, S. 330–351.

Beltz 2022 | Johannes Beltz: Wenn Instrumente wieder erklingen. Kooperatives Forschen und Ausstellen, 
in: Wege der Kunst. Wie die Objekte ins Museum kommen, hg. von Esther Tisa und Sarah Csernay, 
Zürich: Scheidegger & Spiess 2022, S. 423–428.

Beltz/Celio-Scheurer 2014 | Klang – Körper. Saiteninstrumente aus Indien, hg. von Johannes Beltz und 
Marie-Eve Celio-Scheurer, Zürich: Museum Rietberg 2014.

Beltz/Celio-Scheurer 2019 | Johannes Beltz/Marie-Eve Celio-Scheurer: A cordes et à corps. Résonances 
d’instruments de musique Santal, de l’Inde à la Suisse et de la Suisse à l’Inde. L’exemple de la collection 
Fosshag au Museum Rietberg, in: Retour à l’objet, fin du musée disciplinaire?, hg. von Diane Antille, 
Bern: Lang 2019, S. 77–101.

Beltz et al. 2015 | Cadence and Counterpoint. Documenting Santal Musical Traditions, hg. von Johannes 
Beltz, Marie-Eve Celio-Scheurer und Ruchira Ghose, New Delhi: Niyogi 2015.

Brown/Peers 2003 | Museums and Source Communities. A Routledge Reader, hg. von Alison K. Brown 
und Laura Peers, London: Routledge 2003.

Celio-Scheurer/Ghose 2015 | Marie-Eve Celio-Scheurer/Ruchira Ghose: Journey of the Banam, New 
Delhi: National Museum 2015.

Fayet 2015 | Roger Fayet: Die Logik des Museums. Beiträge zur Museologie, Baden: Hier & Jetzt 2015.
Fosshag 1996a | Bengt Fosshag: The Lutes of the Santal, in: The World of Tribal Arts 11/3 (November 1996), 

S. 62–72.
Fosshag 1996b | Bengt Fosshag: Anthropomorphe Darstellungen an Lauteninstrumenten, in: Mit Haut 

und Haar. Die Welt der Lauteninstrumente, hg. von Lars-Christian Koch und Raimund Vogels, 
Stuttgart: Linden-Museum 1996, S. 91–96.

Fosshag 2014 | Bengt Fosshag: Wie meine Sammlung entstand, in: Beltz/Celio-Scheurer 2014, S. 33–38.
Hureau 2022 | Julien Hureau: Wooden Goddesses of Rural India, übers. von Lawrence S. Johnson, Toulouse: 

Selbstverlag 2022.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://adivaani.org/2014/09/11/banam-raja-exploring-our-musical-roots/
https://adivaani.org/2014/09/11/banam-raja-exploring-our-musical-roots/
https://archive.org/details/banamcatalogue2019


Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

315

IC-B | Indian Culture: Banam. An Embodiment of the Soul, online, o. J., https://indianculture.gov.in/
node/2720381#book5/undefined.

Kämpchen 2023 | Martin Kämpchen: E-Mail an den Autor vom 21.5.2023.
MR-AAA | Museum Rietberg: Africa Art Archive, online, o. J., https://africa-art-archive.ch/.
MR-F | Museum Rietberg: Forschung, online, o. J., https://rietberg.ch/forschung/.
MR-V | Museum Rietberg: Vernetzt, online, o. J., https://rietberg.ch/vernetzt/.
Pannier/Viel 2022 | François Pannier/Adrien Viel: Instruments de musique Santal et népalais, panneaux 

de palanquins Santal, Paris: Association pour le rayonnement des cultures himalayennes [2022].
Platthaus 2013 | Andreas Platthaus: So schön klingt die musikalische Migrantin, in: Frankfurter Allgemeine 

Sonntagszeitung 45 (10.11.2013), S. 70–73.
Prasad 1985 | Onkar Prasad: Santal Music. A Study of Pattern and Process of Cultural Persistence, New 

Delhi: Inter-India 1985.
Roy 2011 | Arundhati Roy: Walking with the Comrades, New Delhi: Penguin 2011.
UiO-MCH | University of Oslo – Museum of Cultural History: The Santal Collection, online, o. J., www.

khm.uio.no/english/collections/santal/.
Wolf/Fosshag 1992 | Dietrich Wolf/Bengt Fosshag: Aussereuropäische Lauten. Werkzeug und Kunstwerk, 

Rüsselsheim: Fosshag 1992.

Johannes Beltz ist stellvertretender Direktor und Kurator für süd- und südostasiatische Kunst am 
Museum Rietberg in Zürich. Nach seinem Studium der Indologie und Religionswissenschaft an den 
Universitäten Halle, Straßburg, Lausanne, Paris und Heidelberg gilt sein Hauptinteresse den Bereichen 
Buddhismus und Hinduismus, Kunst und Kultur, sowohl in der Vergangenheit als auch in zeit-
genössischen Gesellschaften. Er veröffentlichte zahlreiche wissenschaftliche Artikel und kuratierte Aus-
stellungen, wie »Ragamala: Bilder für alle Sinne« (2024) oder »Being Jain: Art and Culture of an Indian 
Religion« (2022). Johannes Beltz war von 2014 bis 2019 Mitglied der Schweizerischen ICOM-
Ethikkommission und von 2017 bis 2023 Mitglied von ETHCOM. Zudem unterrichtet er regelmäßig 
an der Universität Zürich zu Hinduismus, Buddhismus und indischer Kunstgeschichte.

Anhang:

Fiktives Interview mit Ravi Kant Dwivedi43

Herr Dwivedi, erzählen Sie doch bitte etwas über Ihren beruflichen Werdegang.
Ich studierte Kunst an der Universität in Shantiniketan. Die Stadt ist umgeben von Santal-
Dörfern, die wir während des Studiums für Zeichenübungen in der Natur immer wieder 
besuchten. Ich fühlte mich stets von dieser Kultur und ihrer Kunst angezogen. Nach dem 
Studium entschied ich mich anstatt für eine Festanstellung für die Arbeit als Freiberufler. Meine 
Reisen führten mich weit über Bengalen hinaus auch in andere Stammesgebiete, so zum Bei-
spiel in den Bundesstaaten Jharkhand, Chhattisgarh und Odisha.

Wie muss man sich diese Forschungsreisen vorstellen?
Wenn ich auf meinen Reisen eine Distrikthauptstadt erreichte, begab ich mich jeweils zur 
nächsten lokalen Busstation und suchte mir eine unbekannte Destination heraus, die vom 
Namen her ›spannend‹ klang oder von der mir Leute vor Ort Interessantes berichten konnten. 
Unterwegs unterhielt ich mich mit den Fahrgästen (meistens waren dies Leute vom Land, die 

43	 Das fiktive Interview ist eine Kompilation mehrerer (ursprünglich englischsprachiger) Gesprächsnotizen, E-Mails 
und Texte des freischaffenden Ethnologen Ravi Kant Dwivedi. Sie entstanden im Zeitraum von April bis Juni 
2023. Das fiktive Interview ist von Ravi Kant Dwivedi autorisiert und zur Publikation freigegeben.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://indianculture.gov.in/node/2720381#book5/undefined
https://indianculture.gov.in/node/2720381#book5/undefined
https://africa-art-archive.ch/
https://rietberg.ch/forschung/
https://rietberg.ch/vernetzt/
http://www.khm.uio.no/english/collections/santal/
http://www.khm.uio.no/english/collections/santal/


Johannes Beltz

316

von einem Besuch in der Stadt zurückkehrten) und fragte sie, was sie noch über Traditionen 
des lokalen Kunsthandwerks wussten, besser gesagt, ich fragte, ob sie Leute kannten, die noch 
›Dinge mit den Händen herstellten‹. In diesen entlegenen Gebieten sind die Menschen mit 
Begriffen wie ›Kunsthandwerk‹ weniger vertraut.

Wie sind Sie vor Ort vorgegangen?
Sobald ich einen Ort erreichte, der mir vom Namen her ansprechend erschien oder den mir 
jemand im Bus empfohlen hatte, stieg ich aus. An den Busstationen auf dem Land befindet sich 
oft eine kleine behelfsmäßige Teestube, wo die Dorfbewohner:innen sich gerne versammeln. 
Diese Teestuben dienen als lokale Informationszentren, und Gäste sind dort durchaus nicht 
ungern gesehen. Den Tipps und Hinweisen folgend – und mit der Kamera ausgerüstet – zog 
ich dann jeweils über die Felder und durch die Dörfer auf der Suche nach lokalen traditionellen 
Handwerkern oder möglichen künstlerischen Aufführungen. Wenn mir etwas Interessantes ins 
Auge sprang, hielt ich an, sonst zog ich weiter. Gegen Abend suchte ich mir immer ein Dorf 
zum Übernachten. Normalerweise musste ich nicht lange suchen und fand oft bereits bei der 
ersten Familie Unterschlupf. Ich trug immer etwas Reis und einige Kartoffeln bei mir, die ich 
dann meinen Gastgeber:innen zum Kochen übergab. Ich wollte ihnen nicht zur Last fallen. Die 
Leute erwiesen sich in der Regel als mehr als großzügig, und ich bekam eigentlich immer viel 
mehr und Besseres zu essen, als was ich mitgebracht hatte. Ich staunte immer wieder, wie gast-
freundlich und warmherzig die Menschen in diesen Dörfern sind.

Wie kamen Sie dazu, sich speziell für die Holzschnitzkunst der Santal zu interessieren?
Es war auf einer meiner Trekkingtouren, als ich in einer entlegenen Santal-Siedlung in der 
Dumka-Region von Jharkhand im Blätterdach eines Hauses auf ein paar in Teile zerlegte, kunst-
voll geschnitzte Holzobjekte stieß. Als ich sie hervorholte und zusammensetzte, begriff ich, dass 
ich es mit einer einzigartigen Form von indigener Hand- und Kunstfertigkeit zu tun hatte – es 
waren sogenannte Chadar-Badar-Puppen. Ich erfuhr, dass diese Art Puppentheater ausschließ-
lich von der Santal-Bevölkerung praktiziert wird. Leider fand ich bei meinen späteren Recherchen 
in der Literatur keinen einzigen Hinweis auf dieses Puppentheater, weder in den Publikationen 
der Anthropological Survey of India noch im Indian Museum in Kolkata. Auch die Ethnologen 
und Puppenspiel-Spezialisten, die sich mit der Kultur der Santal befasst hatten, konnten mir 
nicht helfen. Später erfuhr ich, dass ich der Erste überhaupt war, der dieses Puppentheater 
dokumentierte. […] Abgesehen von diesen Puppen stieß ich auf außergewöhnliche 
Musikinstrumente, die Banams. Inzwischen sind diese Kunsttraditionen fast ausgestorben.

Wie schätzen Sie die heutige Situation ein?
Im Rahmen der Ausstellung »Cadence and Counterpoint« bereiste ich 2014/15 das Santal-Gebiet, 
doch trotz intensiver Suche konnte ich keinen einzigen versierten Banam-Hersteller ausfindig 
machen! Das löste in mir die Befürchtung aus, dass ich vielleicht gerade Zeuge des langsamen 
Sterbens dieser reichen Tradition wurde, was höchst bedauernswert gewesen wäre.

Was beschlossen Sie konkret zu tun?
Angesichts dieser dramatischen Situation entschloss ich mich, alles daran zu setzen, um die 
reiche Holzschnitz-Tradition der Santal zu retten. Ich hatte die Idee, sie mittels eines Aus-
bildungsprogramms für männliche Jugendliche unter Anleitung von erfahrenen Schnitzern 
und unter meiner Aufsicht wiederzubeleben. Ich bat also mehrere Organisationen um Unter-
stützung und erhielt schließlich vom Department of Micro, Small and Medium Enterprises der 
westbengalischen Regierung einen kleinen Zuschuss.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

317

Was haben Sie dann gemacht?
Die nächste Herausforderung bestand darin, unter den Santal zehn Jugendliche mit künst-
lerischem Talent und zwei erfahrene Schnitzer zu finden. Leider war 2015 mein Freund, der 
Holzschnitz-Meister Bhulu Murmu, der auch an einer Handwerksdemonstration im National 
Crafts Museum in New Delhi teilgenommen hatte, verstorben. Die Suche nach zehn interessierten 
Jugendlichen und zwei Meisterhandwerkern entpuppte sich als echte Herausforderung. Ich 
musste das gesamte Santal-Gebiet bereisen. Mithilfe eines meiner vielen lokalen Kontakte gelang 
es mir nach und nach, zehn Kandidaten zu rekrutieren, aber die Suche nach Meisterschnitzern 
blieb zunächst erfolglos. Eines Tages erhielt ich einen unerwarteten Tipp und traf tatsächlich 
auf einen Zimmermann mit einer künstlerischen Ader, der auch schon eine Banam hergestellt 
hatte. Durch ihn lernte ich einen zweiten Schnitzer kennen, der Erfahrung in der Herstellung 
von Holzpuppen hatte (obwohl die nicht von allerbester Qualität waren). Ich war jedoch über-
zeugt, dass ich sie anleiten und mit der Zeit zu wirklich guten Holzschnitzern machen könnte.

Wie gingen Sie vor?
Ich mietete zunächst ein geräumiges Haus in Shantiniketan an, das 12 bis 14 Personen Platz bot 
und über genügend Arbeitsraum verfügte. Dann begann unsere gemeinsame Reise. Die Teil-
nehmer waren hoch motiviert und bestrebt, sich neue Fertigkeiten und Kunstformen anzu-
eignen. In den ersten Sitzungen verbrauchten wir Unmengen an Holz, da nur drei von den zehn 
Teilnehmern schon mit der Materie gearbeitet hatten. Zudem beherrschten sie – wie auch die 
beiden Meisterschnitzer – nur die traditionellen Holzverarbeitungsgeräte und waren mit den 
professionellen Stecheisen, die ich ihnen gab, nicht vertraut. Das heißt, ich musste ihnen zunächst 
die Handhabung dieser Werkzeuge beibringen und zeigen, wofür sie eingesetzt werden.

Wie haben Sie die Schüler unterrichtet?
Bezüglich Kreativität und künstlerischer Freiheit habe ich mich bewusst zurückgehalten und 
meine Anweisungen auf technische Aspekte wie die Größe und Proportionen eines 
Musikinstruments oder die Bewegungsmechanismen der Puppen beschränkt. Ich wollte 
unbedingt, dass sie ihren eigenen Ideen Ausdruck verleihen. Bezüglich des Stils und Designs 
griff ich bewusst nicht ein.

Was waren die größten Herausforderungen?
Wir hatten einige Probleme. Es gab zum Beispiel Regierungsbeamte, die sich einzumischen 
versuchten. Oder Holzhändler, die uns betrügen wollten – wir waren immer knapp bei Kasse. 
Aber wir hielten wie eine Familie zusammen, haben allem getrotzt und sind stets als Sieger 
hervorgegangen. Abends nach der Arbeit saßen wir immer zusammen, ließen den Tag noch-
mals Revue passieren, diskutierten anstehende Probleme und mögliche Lösungen oder ver-
gnügten uns einfach mit Singen und Tanzen und beträchtlichen Mengen an Reis- und Palm-
schnaps am Feuer.

Waren Sie mit dem Resultat zufrieden?
Am Ende hatten die Teilnehmer fünf Banams, 18 Puppen und ein Relief (das man als Türplatte 
oder einfach als Wanddekoration benutzen könnte) angefertigt. Ja, ich war sehr zufrieden. Aber 
das reicht nicht, um diese Tradition langfristig am Leben zu erhalten.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Beltz

318

Haben sie inzwischen weitere Projektpartner oder Organisationen angefragt? Die gegenwärtige 
Präsidentin Indiens ist selbst eine Santal-Frau.44 Haben Sie mal daran gedacht, sich an sie zu 
wenden und um Hilfe zu bitten?
Im Allgemeinen arbeite ich allein, aber manchmal arbeite ich mit einigen Organisationen 
zusammen, wie dem Crafts Council of West Bengal in Kolkata, der Asian Heritage Foundation 
in New Delhi und der Arts Acre Foundation in Kolkata. Ich habe auch schon mit den Regierungen 
in Jharkhand und Westbengalen zusammengearbeitet. Aber ich habe nie daran gedacht, die 
indische Präsidentin zu treffen, weil das für einen normalen Menschen wie mich nicht so ein-
fach ist. Sie ist zwar eine Santal, aber irgendwie zögere ich, mich an sie zu wenden.

Wie sehen Sie die Situation jetzt?
Die Santal sind keine professionellen Schreiner, das heißt, sie verdienen ihren Lebensunterhalt 
hauptsächlich in der Landwirtschaft, entweder auf ihrem eigenen Land oder als Landarbeiter. 
Viele arbeiten in den Städten als Bauarbeiter, Zimmermann oder Tischler. Sie fertigen Türver-
kleidungen und Möbel für ihre eigenen Häuser. Einige stellen Musikinstrumente und Chadar-
Badar-Puppensets für den eigenen Gebrauch oder zum Verkauf her: Sie schnitzen in ihrer Frei-
zeit, am Abend oder in der landwirtschaftlichen Nebensaison. Ihre Hauptkunden sind Santal 
und jetzt auch ein paar wenige Kunstliebhaber aus der Stadt.

Was hoffen Sie für die Zukunft?
Mehr internationale gemeinsame Ausstellungen wie »Cadence and Counterpoint«! Aber im 
Ernst: Ich möchte gerne ähnliche Projekte beziehungsweise weitere Workshops in anderen 
Stammesgebieten durchführen. Ich würde dann eine längere Ausbildung (bis zu 3 Monate) für 
mehr Santal (20 bis 40) anbieten. Wir bräuchten dafür einen Ort, ein Zentrum für Kunst-
handwerk, wo wir diese Ausbildung durchführen, aber auch die Resultate verkaufen könnten. 
Eine Kooperative von und für Santal-Kunsthandwerker sozusagen. Für den Vertrieb bräuchte 
es natürlich nationale und internationale Netzwerke mit Museen, Forschungsinstitutionen, 
Händlern et cetera. Und natürlich professionelles Marketing mit einer Webseite und ähnlichem. 
Das wäre großartig! Dafür würde ich mich sehr gerne einsetzen.

44	 Draupadi Murmu (*1958), im Amt als Präsidentin der Republik Indien seit dem 25. Juli 2022.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301 - am 27.01.2026, 03:52:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

