Johannes Beltz

Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung.
Ein Beitrag zum kollaborativen und nachhaltigen Sammeln,
Forschen und Ausstellen

Banams sind mit Tierhaut bespannte Saiteninstrumente, die Anfang des 20. Jahrhunderts von den
Santal im Nordosten Indiens aus Holz hergestellt wurden. Es sind in mehrfacher Hinsicht ungewohn-
liche Instrumente: Zum einen sind sie einzigartig in ihrer skulpturalen Schonheit und unvergleich-
lich in ihrer Ausdruckskraft. Zum anderen haben diese Saiteninstrumente eine grofSe Bedeutung
in der Kultur der Santal.

Als Teil der Sammlung des Museums Rietberg stehen diese Instrumente fiir den widerspriich-
lichen Umgang von Museen mit marginalisierten und bedrohten aufSereuropdischen Gemein-
schaften und ihren Kulturen. Der Artikel geht tiber eine kunst- und musikhistorische Betrachtung
dieser ungewohnlichen Musikinstrumente hinaus, indem er aufzeigt, wie Museen erfolgreich
gemeinsam mit den sogenannten »Herkunftsgesellschaften« forschen und ausstellen konnen. Er
ist ein Pldadoyer fiir mehr Kooperation und Nachhaltigkeit in der internationalen universitiren
und musealen Praxis.

The Sound and Resonance of an Indian Instrument Collection. A Contribution to Collaborative
and Sustainable Collecting, Research and Exhibition

Banams are string instruments made of wood and covered by animal skin that originated among
the Santal people of northeast India at the beginning of the twentieth century. They are unusual
instruments in several respects, being unique in their sculptural beauty and incomparable in their
expressiveness. These string instruments are also highly significant in Santal culture.

The instruments held in the collection of the Rietberg Museum in Zurich reflect the contradictory
way in which museums deal with marginalised, endangered non-European communities and their
cultures. This essay goes beyond examining these unusual musical instruments from the perspective
of art and music history by showing how museums can successfully research into them and exhibit
them together with artefacts from their so-called “communities of origin”. We here offer a plea for
more cooperation and sustainability in international university and museum practice.

Mit diesem Artikel erweitert sich der Themenhorizont des vorliegenden Bandes nicht nur zeit-
lich, sondern auch geografisch: Er ldsst das mittelalterliche und neuzeitliche Europa und den
Mittelmeerraum zuriick und wendet sich dem gegenwirtigen Stidasien zu. Prasentiert wird
eine Gruppe von indischen Streichinstrumenten aus den Sammlungen des Museums Rietberg
in Ziirich, die dem im Band besprochenen Rabab ganz dhnlich sind. Diese sogenannten Banams
sind mit einem Tierfell als Decke bespannte, meist einsaitige Streichinstrumente, die im frithen

301

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johannes Beltz

20. Jahrhundert von den Santal im Nordosten Indiens aus Holz gefertigt wurden.! Was diese
Instrumente zu Museumsobjekten macht, ist ihre auflergewohnliche Formgebung — doch geht
der vorliegende Artikel tiber eine kunst- und musikhistorische Untersuchung dieser ungew6hn-
lichen Musikinstrumente hinaus. Es soll an einem Beispiel aufgezeigt werden, wie Museen
erfolgreich mit den so genannten »Herkunftsgesellschaften« gemeinsam forschen und ausstellen
konnen.? Am Ende steht ein Plidoyer fiir mehr Zusammenarbeit und Nachhaltigkeit in der
universitiren und musealen Praxis.’

Die Sammlung Fosshag

Das Museum Rietberg wurde als Museum fiir auf8ereuropéische Kunst 1952 in Ziirich gegriindet.
Bis heute ist es das einzige Museum seiner Art in der Schweiz. Ausgehend von einer Schenkung
Eduard von der Heydts entwickelte es sich in den letzten 70 Jahren zu einer renommierten
Schweizer Kulturinstitution. Das Museum zeichnet sich heute durch seine erstklassigen
Sammlungen, attraktiven Ausstellungen sowie seine internationalen Forschungsprojekte aus.*

2013 erwarb das Museum eine Sammlung von 91 Saiteninstrumenten aus Indien und Nepal
von Bengt Fosshag. Der leidenschaftliche Sammler hatte sie iiber viele Jahre bei Kunsthidndlern
und Antiquaren hauptsachlich in Deutschland, Frankreich und Belgien gekauft, war jedoch
selbst nie nach Asien gereist. Von Beruf Gestalter und Werbegrafiker, interessierte er sich vor
allem fiir die skulpturale und figiirliche Gestalt dieser Instrumente, ihre menschlichen Ziige
und ungewohnlich starke Expressivitit.” Der Sammler suchte nach einem Ort, an dem seine
Sammlung gut aufgehoben und auch zu sehen wire. Die konservatorisch nétige Betreuung und
Lagerung sowie die weitere Erforschung und die Zugénglichkeit der Objekte waren in seinem
Hause nicht mehr gewiéhrleistet. Das Museum Rietberg schien ihm fiir sein Vorhaben der
geeignete Ort zu sein. Bengt Fosshag schenkte diesem einen Teil seiner Sammlung, einen
anderen Teil konnte das Museum mit Mitteln des Rietberg-Kreises ankaufen. Der Umzug der
Sammlung von Riisselsheim nach Ziirich war sogar dem Feuilleton der Frankfurter Allgemeinen
Sonntagszeitung einen Artikel wert.®

Den visuell vielleicht attraktivsten Bestandteil der Sammlung bilden die 44 Banams. Diese
einsaitigen Streichinstrumente wurden von Ménnern der Santal hergestellt und gespielt. Auch
wenn verldssliche Daten zum Ursprung dieser Instrumente fehlen, kann man festhalten, dass
sie heute zum zentralen Bestandteil der Santal-Kultur gehoren. Es ist jedoch vor allem ihr ein-
zigartiges Aussehen, das sie so interessant macht. Auf den ersten Blick sehen sie kaum wie
Musikinstrumente aus. Sie gleichen eher kunstvollen Skulpturen. Viele Instrumente bilden

1 Die Santal bilden die grofite indigene Bevolkerungsgruppe in Indien (je nach Quelle zwischen sechs und zehn
Millionen). Sie leben in lindlichen Gebieten vor allem in den Bundesstaaten Jharkhand, Westbengalen, Bihar,
Odisha und Assam, kleine Gruppen auch in den Nachbarstaaten Bangladesch und Nepal. Sie verfiigen iiber eine
eigene Sprache, das Santali, das zu der Familie der austroasiatischen Munda-Sprachen gehort und eher mit siid-
ostasiatischen Sprachen als mit den grofien indischen Sprachen verwandt ist. Der Grofiteil der Santal lebt von
der Landwirtschaft, andere arbeiten in Minen oder in der Dienstleistungsbranche. Die Santal besitzen trotz der
voranschreitenden Hinduisierung und Christianisierung ihre eigenen Gottheiten und Naturgeister.

2 Die Begriffe »Source Communities« und »Communities of Origin« beschreiben den Ursprung kolonialer Samm-
lungen. Allerdings blenden sie die komplexen und widerspriichlichen Etappen von Objekten auf jhrem Weg in
westliche Museen aus, genauso wie die Beziehungen zwischen den vielen Akteuren. Es braucht in Zukunft si-
cher genauere Begriffe, um diese Dynamiken abzubilden. Siehe dazu u. a. Brown/Peers 2003.

3 Der Text ist eine iiberarbeite und ergénzte Fassung eines dlteren Beitrages (Beltz 2022).

4 Zu den wichtigsten aktuellen Forschungsthemen gehoren u. a. die Provenienzforschung und indische Kunstge-
schichte, siehe MR-F und MR-V.

5 Fosshag 1996a; 1996b; Wolf/Fosshag 1992; Fosshag 2014.

6 Siehe Platthaus 2013.

302

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

Abb.1  Dhodro Banam, Indien, Holz, Tierhaut (93,5 x Abb.2 Dhodro Banam, Indien (Bihar), Holz, Tierhaut

18 x 12,5 cm), Museum Rietberg, Sammlung (82 x 17 x 12 cm), Museum Rietberg,
Bengt Fosshag, Inv.-Nr. 2014.59 (Foto: Ingrid Sammlung Bengt Fosshag, Inv.-Nr. 2014.25
zur Buchen). (Foto: Ingrid zur Buchen).

Korper von Frauen oder Méannern ab, wobei sogar die Benennung der einzelnen Teile des
Instruments menschlichen Korperteilen entspricht (Abb. 6): Der Schallkorper heif3t Bauch
(lac), es folgen nach oben die Brust (koram) und der Hals (hotok). Der Wirbelkasten heif3t Kopf
(bohok), die Saite fithrt in den Mund, der Wirbel ragt als Ohr (lutur) heraus. Die Identifikation
des Instruments als menschliches Wesen wird dadurch noch unterstrichen, dass die Saite mit
dem Atem assoziiert wird, der den ganzen Korper durchdringt.’”

Interessanterweise gibt es unterschiedliche Aussagen zum Geschlecht des Instruments. Das
Santal-Wort banam scheint tiber kein klares Geschlecht zu verfiigen. Die Instrumente bilden
in der Tat sowohl weibliche als auch mannliche Figuren ab.® Das Geschlecht des Instruments
wechselt je nach Quelle: So wird zum Beispiel erzéihlt, dass wihrend des Dasai-Festes, bei dem
hauptsichlich das Banam-Instrument verwendet wird, mannliche Geister fiir den Klang des
Instruments verantwortlich seien, also quasi >singen< und dem Instrument eine ménnliche
Stimme verleihen wiirden.® Andere Quellen lassen das Instrument klar als weibliches Wesen
erscheinen. Die Ursprungsmythen des Instruments verbinden beispielsweise seine Entstehung
mit einem Médchen, das von seinen Briidern getotet und verspeist wurde.”” Und so wird auch

7 Zu den Kérperbezeichnungen des Instruments siehe u. a. IC-B, insb. S. [21-31]
8 Siehe u. a. Hureau 2022.
9 Baski 2024.

10 Siehe dazu Beltz/Celio-Scheurer 2014, S. 52-53.

303

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johannes Beltz

der Klang des Instruments als weibliche Stimme gedeutet." Dieser Text verwendet Banam als
weibliches Wort.

Abb.3 Dhodro Banam, Indien

Abb.4 Dhodro Banam, Indien,

Abb.5 Huka Banam, Indien

(Bihar), Holz, Tierhaut (77 x
32 x 18 cm), Museum
Rietberg, Sammlung Bengt
Fosshag, Inv.-Nr. 2014.5
(Foto: Ingrid zur Buchen).

Holz, Tierhaut (61,5 x 18,5 x
11 cm), Museum Rietberg,
Sammlung Bengt Fosshag,
Inv.-Nr. 2014.9 (Foto: Rainer
Wolfsberger).

(Bihar), Holz, Tierhaut (51.5
x18.5x 5cm), Museum
Rietberg, Sammlung Bengt
Fosshag, Inv.-Nr. 2014.10

(Foto: Ingrid zur Buchen).

Mit dem Ankauf der Sammlung Fosshag betrat das Museum Rietberg Neuland. Sammlungen
von Musikinstrumenten gab es bis dahin nicht. Frithere Sammler, Sammlerinnen und Donatoren
wie zum Beispiel Eduard von der Heydt interessierten sich nicht dafiir. Bei seiner Griindung
legte sich das Museum auf einen eng definierten Kunstbegriff fest: Es sollten vornehmlich als
»klassisch« kanonisierte Kunstwerke gesammelt und gezeigt werden. »Alltagsobjekte« oder
»Ethnografica« gehorten eher nicht dazu. Dies dnderte sich im Laufe der Zeit."”

11 Boro Baski schrieb: »Wir glauben, dass die Banam singt. In der Santal-Gemeinschaft werden die Lieder meist
von Frauen gesungen, wihrend die Manner die Musikinstrumente spielen. Der Gesang der Santal-Frauen klingt
eher klagend. Wenn die Banam gespielt wird, klingt sie ebenfalls nach Klagen. Deshalb werden Banams mit dem
weiblichen Geschlecht assoziiert.« (Baski 2024).

12 Zur Sammlungs- und Ausstellungsstrategie des Museums Rietberg siehe u. a. Beltz 2019.

304

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

Kopf
head

téie Ohr (Schltissel)

ear {luning peg,

@ oreille fclg)
Hals (Saitentrigert
neck
con (manchel
Hrustkarh
eliest
thorex
fauch {Resonalort
belly fsound box}
abdomen floble dharmonie)
=

Abb.6 Die Kérperteile« einer Banam (Umrisszeichnung von
Stefanie Beilstein in Anlehnung an Prasad 1985, S.102).

Die Ausstellungen in Ziirich und New Delhi

Schon ein Jahr nach dem Erwerb der Sammlung Fosshag zeigte das Museum 2014 alle Instrumente
in der Ausstellung »Klang Korper. Saiteninstrumente aus Indien«.” Das Team von Kurator:innen,
Ausstellungsgestalter:innen, Grafiker:innen und Fotograf:innen inszenierte dafiir die
Musikinstrumente als >Kunstwerke« Die Ausstellung fokussierte auf die dsthetische Qualitat
der Objekte und vor allem auf ihre kunstvollen Schnitzereien. Sie bewegte sich damit im
Spannungsverhiltnis zwischen Asthetisierung und ethnografischer Dokumentation, also
zwischen Kunstbetrachtung und Darstellung der Lebensumstdnde der Santal, die zu den
marginalisierten Bevolkerungsgruppen Indiens gehoren."* Museologisch gesehen erfuhren die
Objekte dadurch einen weiteren Bedeutungswandel: vom kiinstlerischen Schnitzwerk tiber das
gespielte Instrument in Indien und die dekorative Handelsware fiir westliche Sammlerinnen
und Sammler hin zum Museumsstiick.” All diese neuen Deutungen und Bedeutungen sind
Teil der Objektbiografien, die es mit ihren Kontinuitédten, Briichen und Dynamiken sichtbar
zu machen galt.

Bei der Planung der Ausstellung wurde schnell deutlich, dass ein dringender Forschungs-
bedarf existierte, da es kaum neue Forschung zur Musik der Santal gab. Die letzte Monografie
zu diesem Thema war mehr als 30 Jahre alt.’®

13 Beltz 2014.

14 Zum Problem der Vertreibung und zu Formen des Widerstands von Indiens indigener Bevolkerung siehe u. a.
Roy 2011.

15 Instrumente dieser Art sind inzwischen begehrte Kunstwerke, siehe u. a. Pannier/Viel 2022.

16 Zur Bedeutung der Musik fiir die Santal siehe u. a. Prasad 1985.

305

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johannes Beltz

Abb.7/8 Einblicke in die Ausstellung »Klang Korper. Saiteninstrumente aus Indien«, Museum Rietberg, 5. Septem-
ber 2014 bis 9. August 2015; Ausstellungsgestaltung Martin Sollberger (Fotos: Rainer Wolfsberger).

Fasziniert von der Schonheit und Ausdruckskraft dieser Instrumente und tiberzeugt von der
Dringlichkeit weiterer Forschung initiierte die damalige Assistenzkuratorin Marie-Eve Celio-
Scheurer ein internationales Kooperationsprojekt, das grof3ziigig vom Schweizer Bundesamt
fir Kultur gefordert wurde. Das Projekt entstand in enger Zusammenarbeit mit dem Crafts
Museum in New Delhi und Vertretern der Santal Community. Das Ziel des Projektes bestand
in einer aktuellen Dokumentation der Banams, ihrer Verwendung und Verbreitung.” Aus dieser
Kooperation erwuchs die Ausstellung »Cadence and Counterpoint. Documenting Santal Musical
Traditions«, die 2015 in New Delhi gezeigt wurde."

Abb.9/10 Einblicke in die Ausstellung »Cadence and Counterpoint. Documenting Santal Musical Traditions«,
National Museum New Delhi, 15. April bis 17. Mai 2015; Szenografie: Kanu Agrawal, Deepak Das,
Philippe Karrer und Philippe Girardin (Fotos: Johannes Beltz).

Was die Weiterentwicklung der Ausstellung in Indien nachhaltig bedeutsam machte, waren
nicht nur die vielféltigen schweizerisch-indischen Kooperationen in der Ausstellungsgestaltung,
Katalogproduktion oder im Leihverkehr. Von symbolischer Bedeutung war vor allem der Aus-
tragungsort: Die Ausstellung wurde im wichtigsten Museum Indiens, dem National Museum
in New Delhi, gezeigt. Vor dem Hintergrund der heftig umstrittenen Kulturpolitik Indiens
gegeniiber seinen Minderheiten kann man diese Tatsache nicht genug hervorheben. Die Aus-
stellung war umso signifikanter, als praktisch gleichzeitig das Crafts Museum in New Delhi als
permanenter und prominenter Ausstellungsort fiir diese Art von Kunst geschlossen wurde.

17 Allen Beteiligten wie Ravi K. Dwivedi, Mushtak Khan, Maillika Leuzinger, Babudhan Murmu, Shibdhan Mur-
mu, Sonadhan Murmu, Sangeeta Murmu, Yashodi Murmu, Krittika Narula, Joyoti Roy, Malini Saigal und Venu
Vasudevan sowie allen Férderern wie der Stiftung Accentus, Elena Probst Fonds, UNESCO, der Schweizer Bot-
schaft in New Delhi, dem Bundesamt fiir Kultur (BAK), der Ecole Cantonale d’Art de Lausanne sowie dem Na-
tional und dem Crafts Museum in New Delhi sei an dieser Stelle noch einmal ausdriicklich gedankt.

18 Beltz et al. 2015; Celio-Scheurer/Ghose 2015.

306

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

Kollaborative Forschung und Ausbildung

In Bezug auf dieses Projekt soll die Zusammenarbeit mit dem freischaffenden Ethnologen Ravi
Kant Dwivedi besonders zur Sprache kommen. Dieser interessierte sich schon seit vielen Jahren
tiir die Santal-Kultur, wobei sein Interesse besonders dem Puppenspiel Chadar Badar galt.” Seit
den 1980er-Jahren dokumentierte er systematisch die Arbeit der Santal-Schreiner, die neben
Bambus- und Holzstrukturen fiir Dacher und Tiiren auch Puppen und Instrumente herstellten.
Dabei erkannte er, dass die Holzschnitzkunst und der Instrumentenbau zunehmend an Bedeutung
verloren. Auf seinen vielen Reisen stellte er fest, dass es immer schwieriger, ja fast unméglich
wurde, schone Banams zu finden. Die guten Schnitzer waren entweder verstorben oder in
unbekannte Gegenden abgewandert. Am Ende fand er zwar einige Instrumente, aber sie ent-
sprachen nicht der fritheren Qualitit. Er empfand die Situation als besorgniserregend und
beschloss, etwas dagegen zu tun.

Zunichst untersuchte er die Griinde fiir den Niedergang dieser Schnitzkunst und konnte
verschiedene Faktoren identifizieren, wie die Verfiigbarkeit von Rohstoffen, mangelnde Motivation
und Wertschitzung oder den Kulturwandel. Darauthin entschloss er sich, junge Santal zu
fordern und sie im Schnitzen unterrichten zu lassen. 2009 erhielt er dafiir eine Férderung des
Sir Dorabji Tata Trust, die ihm ermdglichte, einen ersten Workshop mit acht jungen Santal
durchzufithren. Weitere sollten im Laufe der Jahre folgen.

Fiir seine Workshops wihlte er erfahrene und angehende Holzschnitzer (traditionell ist diese
Tatigkeit den Mdnnern vorbehalten) aus. Ziel der Ausbildung war nicht primér die Herstellung
von Puppen oder Musikinstrumenten, sondern >Capacity Building«. Die Teilnehmer sollten
dabei Ideen fiir neue Produkte und Designs entwickeln, die zeitgeméflen Bediirfnissen ent-
sprachen. Die langfristigen Erfolge dieser Workshops blieben allerdings begrenzt. Es gelang am
Ende nicht, den jungen Schnitzern regelméfSige Einkommen mit der Produktion von Schnitzereien
zu ermoglichen.

Aufgrund seiner grof3en Erfahrung wurde Ravi K. Dwivedi in unser indisches Ausstellungs-
team aufgenommen. Er lud dann im Rahmen der Zusammenarbeit mit dem Crafts Museum
vier Santal-Schnitzer fiir einen Monat nach New Delhi ein. Aus diesem Projekt entstand die
Idee fiir ein weiteres Weiter- beziehungsweise Ausbildungsprojekt, das vom Ministry of Micro,
Small and & Medium Enterprises (MSME) und der Regierung von Westbengalen finanziert
wurde. In mehreren Texten berichtete er tiber Erfolge und Herausforderungen seiner Arbeit
(siehe Interview im Anhang dieses Artikels).

Ein weiteres Beispiel musealer Zusammenarbeit

Neben dieser wichtigen Initiative von Ravi K. Dwivedi gibt es weitere Versuche seitens der
Santal-Gemeinschaft, ihre musikalischen Traditionen wiederzubeleben. Einer der zentralen
Akteure ist dabei Dr. Boro Baski,?® Direktor des Museums fiir Santal-Kultur in Bishnubati,
einem kleinen Dorf im Distrikt Birbhum im indischen Bundestaat Westbengalen.”

19 Er hatte u. a. fiir das National Handicrafts and Handloom Museum (NHHM), das Indira Gandhi National Cen-
ter for the Arts (IGNCA) und den staatlichen Fernsehsender Doordarshan in New Delhi gearbeitet.

20 Er ist nicht nur der erste Santal aus seinem Dorf, der ein College besuchte, sondern auch der erste Santal, der
an der Vishva-Bharati Universitit in Shantiniketan (Westbengalen) einen Doktortitel erwarb. Er tibersetzte u. a.
wichtige Werke von Rabindranath Tagore ins Santali.

21 Das Museum ist eine private Institution, die vom Ghosaldanga Bishnubati Adibasi Trust finanziert wird, der
wiederum vom Freundeskreis Ghosaldanga und Bishnubati e. V. in Frankfurt a. M. unterstiitzt wird.

307

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johannes Beltz

Abb.11/12  Ravi Kant Dwivedi mit dem Santal-Musiker Bhulu Murmu (Fotos: Sudhanshu Shandilya).

T A

Y

Abb.13 Das Ausstellungs-Team bei der Arbeit im National Crafts Museum in New Delhi im Dezember
2014, in der ersten Reihe die Santal-Musiker Bhulu Murmu, Shibdhan Murmu, Sonadhan
Murmu und Babudhan Murmu, in der zweiten Reihe Mushtak Khan, Ravi Kant Dwivedi,
Marie-Eve Celio-Scheurer, Ruchira Ghose, Krittika Narula und Mallika Leuzinger (Foto:
Sudhanshu Shandilya).

2018 veranstaltete Boro Baski einen Banam-Workshop in seinem Museum in Zusammenarbeit
mit Oivind Fuglerud vom Museum of Cultural History in Oslo. Dazu lud er erfahrene Banam-
Schnitzer und junge Santal ein, die sich fiir die Banam-Herstellung interessierten. Wahrend
des dreimonatigen Workshops (September bis November 2018) erlernten die Lehrlinge eine
Banam herzustellen, vom Schnitzen bis zum Bespannen des Korpus mit einer Felldecke und
dem Anbringen der Saiten. Nach Abschluss des Workshops fand im Museum eine kleine Aus-
stellung statt, bei der sie ihre selbst gebauten Instrumente prisentierten und spielten.
Wihrend des Workshops entstanden insgesamt 16 Banams. Davon befinden sich jetzt vier
Instrumente im Museum in Bishnubati. Die anderen 12 Instrumente gingen an das Kulturhistorisk
Museum in Oslo und das Museum Indira Gandhi Rashtriya Manav Sangrahalaya in Bhopal.

308

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

Abb. 14-17 Gruppe von jungen Santal beim Fertigen von Instrumenten, Workshop in
Bihar 2019 (Fotos: Ravi K. Dwivedi).

309

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johannes Beltz

Das Osloer Museum besitzt eine bedeutende Sammlung an Objekten der Santal, die vom
Missionar Paul Olaf Bodding (1865-1935) zusammengetragen wurde.”” Das Museum in Bhopal
ist auf tribale Kulturen spezialisiert.

Dartiber hinaus veranstaltete Boro Baski in den letzten zehn Jahren mehrere Workshops
zum Thema Kunst und Kunsthandwerk, zum Beispiel zur Herstellung von Bambusflten, Terra-
kotta, Batikarbeiten sowie Ornamenten aus Gras, Samen und Blittern. Es gab allerdings keine
weiteren Instrumentenworkshops.?

Neue Klange, neue Stimmen

Eines der Ergebnisse des Workshops von 2018 ist eine bemerkenswerte kleine Publikation, in
der die jungen Workshopteilnehmer zu Wort kommen.* Sie berichten darin, welche Bedeutung
ihre Instrumente fiir sie haben und erkldren, wie und warum sie sie wie ausgestaltet haben.”
Dariiber hinaus ermdglicht sie Einblicke in den Alltag der jungen Santal-Schnitzer.

Die Workshopteilnehmer erzihlen beispielsweise, wie sie in fritheren Zeiten am Abend mit
den Eltern Reiswein tranken und die alten Lieder sangen oder dass heutzutage Banams in den
Dérfern immer weniger gespielt werden.?® Sie berichten, dass vor allem die jiingere Generation
mehr Gefallen an modernen Instrumenten wie Geige, Gitarre und Mandoline finde, doch die
altere Generation habe noch Freude am Banam-Spiel. Budi Baski erinnert sich:

Fast jeden Tag schimpfte meine Grofimutter mit meinem Grof3vater, weil er auf der Banam spielte.
Er war besessen davon. Er zog umher, besuchte Dorffeste und trank Reiswein. Und dann vergafd
er alle seine familidren Pflichten. Am Abend, wenn er betrunken nach Hause kam, driickte er
seine Gefiihle von Liebe und Sorge zur Grofimutter durch seine Lieder und Scherze aus. Meine
Grofimutter wurde wiitend und schimpfte ihn mit lauter Stimme aus. Wir Kinder versammelten
uns im Hof und horten ihren Streitereien zu. Als Grofvater starb, war meine Grofimutter sehr
traurig. Sie vermisste ihn sehr. Um das Andenken an ihren Mann zu bewahren, hingte sie die
Banam an die Wand im inneren Raum ihres Lehmhauses, und bei Festen trug sie das Instrument
immer bei sich [...], obwohl sie es nicht spielen konnte. Wenn Verwandte sie besuchten, erzédhlte
sie immer von ihrem Mann und der Banam und wie sie sich geliebt hatten. Jetzt ist auch meine

Grofimutter tot, aber die Geschichte ihrer Liebe bleibt in meiner Erinnerung lebendig.””

22 Siehe UiO-MCH.

23 Baski 2023a.

24 Baski 2019. Der englische Text entstand mit Unterstiitzung von Dr. Martin Kdmpchen, die Santali-Transkripti-
on stammt von Sunder Manoj Hembrom. Fotos, Buchlayout und Umschlaggestaltung machte Samiran Nandy
(Santiniketan). Den Erstdruck 2019 unterstiitzte das Kulturhistorisk Museum der Universitit Oslo.

25 Ebd., siehe auch Adivaani o. J.

26 Baski 2019, S.23f.

27 »Almost every evening my grandmother used to scold my grandfather for playing the Banam. Grandfather was
obsessed with Banam playing. He used to roam around attending village festivals and drinking rice-wine, and
then he forgot all his family responsibilities. In the evening when he returned home drunk, he used to express
all his feelings of love and concern to his wife through songs and humorous talk. My grandmother used [to] get
angry and would scold him raising her voice. We the children would gather in their courtyard to listen to their
altercations. When grandfather died my grandmother was very sad and started missing him so much. To keep
her husband’s remembrance, she kept the Banam hanging on the wall in the sacred and interior space of their
mud house. During festivals she would carry it with her while singing around in the village with other ladies,
although she couldn’t play it. When relatives came to her house she always talked about her husband and the
Banam and how they loved each other. Now, the grandmother is also dead, but the story of their love is alive in
my mind.« (Ebd., S. 23).

310

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

Dieses Zitat zeigt, welch zentrale Rolle den alteren Dorfbewohnenden in der Uberlieferung
zukommt. Sie sind jedoch zunehmend nicht mehr in der Lage, ihre Fihigkeiten und ihr Wissen
an die jungen Generationen weiterzugeben. Die jiingere Generation fithrt ein anderes Leben,
ihr fehlt oft einfach die Zeit, sich mit den Alteren zusammenzusetzen. Trotz dieser widrigen
Umstande besteht weiterhin eine grofie emotionale Bindung zu den Banams.

Die Verbindung zu den Verstorbenen zieht sich wie ein roter Faden durch alle Gesprache
im Buch. So erinnert sich Sanjoy Mardi an seinen Schwiegervater, der jeden Abend Banam
spielte.?® Als dieser starb, sollten alle seine personlichen Gegenstédnde, einschliefilich der Banams
verbrannt werden. Sanjoy Mardi wollte die Banam nicht verbrennen, doch seine Schwieger-
mutter bestand darauf. Kurz bevor der Leichnam angeziindet wurde, bat allerdings der Priester
des Dorfes, ihm die Banam im Tausch gegen eine Kanne Reiswein zu iiberlassen. Der Priester
spielte nun auf dem Instrument. Da der Priester aber ganz in der Ndahe wohnte, horte Sanjoy
Mardi den Klang des Instruments immer wieder, was ihn traurig stimmte, da er in ihm seinen
verstorbenen Schwiegervater horte. Darauthin beschloss er Folgendes:

Ich konnte es nicht ertragen, die traurigen Gesichter unserer Familienmitglieder zu sehen. Ich
beschloss, selbst eine Banam zu bauen und sie auch zu spielen. Ich baute also eine Banam und
sie sah wunderschon aus. Thr Klang war angenehm wie die Stimme meines Schwiegervaters. Alle

waren gliicklich und die Freude kehrte wieder in unsere Familie zuriick.”

Das Heranziehen von Nachwuchs ist ein entscheidender Faktor fiir das Fortfithren dieser Musik-
tradition. Traditionell wird das Schnitzerhandwerk von einem Lehrer aus der Santal-Gemeinschaft
erlernt. Da es aber immer weniger Meisterschnitzer gibt, besuchen die jungen Santal die staat-
lichen Universitaten. Borhan Hansda erzéhlt, dass seine Nachbarn ihn ermutigten, sich an der
Universitdt in Shantiniketan zu bewerben. Er wurde angenommen und studierte dort Bild-
hauerei.”® Auch Saheb Ram Tudu erhielt die Moglichkeit, Bildhauerei zu studieren, allerdings
an der Banaras Hindu University in Varanasi.”

Neben der Nachwuchsfrage ist der Verkauf eine weitere Herausforderung fiir die angehenden
Kunsthandwerker: Sie wollen ihre Instrumente verdauflern konnen. Dass man mit dem Herstellen
der Instrumente Geld verdienen kann, ist allerdings eine vollig neue Entwicklung. Som Murmu
erzdhlt, dass er frither mit seinem Vater Ochsenkarren, Pfliige und Bambusbetten unter dem
Baum im Hinterhof seines Hauses fiir andere Dorfbewohner im Tausch gegen Reiswein, Getreide
und manchmal Geld herstellte. Nach dem Tod seines Vaters tibernahm er neben der landwirt-
schaftlichen Arbeit auch den Bau von Musikinstrumenten wie Banams und Floten. Er erzdhlt:

Das Herstellen von Banams erlernte ich vom legendéren Spieler Bajjar Hembrom aus unserem
Nachbardorf. Seit vielen Jahren experimentieren wir mit Banams und anderen Musikinstrumenten
und Liedern in unseren Doérfern. Vor einigen Jahren begann eine Nichtregierungsorganisation,
die sich fir die Forderung der Stammeskunst einsetzt, meine Banams und andere Handarbeiten
[...] auf Mirkten [...] in und um Shantiniketan zu verkaufen. Ich erfuhr zum ersten Mal, dass

Banams einen Geldwert besitzen und auch von Menschen gekauft werden, die keine Santal sind.*

28 Ebd., S.27-29.

29 »I could not bear to see the gloomy faces of our family members every evening, and I decided to make a Banam
myself and to start playing too. I made a Banam an it looked beautiful and the sound was sweet like the one of
my father-in-law. Everybody became happy and the joy returned to our family again.« (Ebd., S. 27).

30 Ebd,S. 19.

31 Ebd, S. 39.

32 »Itook up Banam making seriously when I met the legendary Banam maker and player Bajjar Hembrom of our
neighboring village, Pathalghata. For many years we have been experimenting with Banams and other Santal

311

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johannes Beltz

Heute fertigt Som Murmu Instrumente auf Anfrage und verdient sich damit etwas dazu. Doch
oft haben die Schnitzer kein kommerzielles Interesse. Der schon erwahnte Sanjoy Mardi lehnt
beispielsweise den Verkauf seiner Instrumente ab. Er erzdhlt, dass er einst bei einem Konzert
spielte und dass ein bekanntes Ehepaar aus Kolkata nach der Darbietung seine Banam als
dekoratives Objekt kaufen wollte. Sanjoy Mardi wollte sein Instrument nicht verkaufen, musste
es aber auf Wunsch des Veranstalters dem Ehepaar schlieSlich tiberlassen. Er erhielt dafiir spater
3000 Rupien. Nach dem Konzert baute er mehrere Banams, aber nur fiir sich selbst. Noch immer
vermisst er sein altes Instrument, in dem - wie er glaubt - sein Schwiegervater wohnt.*

Fiir viele Santal sind die Banams beseelt und keine toten Objekte, die man einfach verkaufen
kann. Doch nicht nur die Stimmen Verstorbener manifestieren sich in ihrem Klang. Saheb Ram
Tudu berichtet von einer Tante, die glaubte, ein Geist wohne in der Banam ihres Onkels. Sie
horte das Instrument nachts von selbst spielen.** Auch Boro Baski bestitigt, dass die Banam
noch heute die Verbindungen der Santal zu ihren Geistern widerspiegelt.*

Wenn man ein Fazit zieht, so beschreiben diese Zitate der Workshopteilnehmer gut die
jetzige Situation. Sie zeigen einerseits, dass die Instrumente noch immer eine emotionale und
identitatsstiftende Qualitdt besitzen. Andererseits ergibt sich daraus die Grenze ihrer
kommerziellen Herstellung. Die erwahnten Beispiele zeigen aber auch, wie wichtig gemeinsame
Workshops, Ausstellungen und Forschungsprojekte sind: Sie tragen zur Dokumentation und
zum Erhalt dieser bedrohten Musiktradition bei. Syamsundar Mandi artikuliert diesen Punkt
sehr deutlich: Er hatte zwar das Spielen und die Herstellung von Banams von den Altesten des
Dorfes gelernt, doch durch seine Teilnahme am Workshop sei sein Selbstvertrauen in seine
Fahigkeiten gewachsen.* Dieses neue Selbstvertrauen ist die Voraussetzung fiir ein nachhaltiges
Engagement.

Martin Kampchen, ein Experte und jahrelanger Unterstiitzer der Santal, bestdtigt, dass der
Workshop von Boro Baski grofles Interesse in der Region geweckt habe. Allerdings berichtet
er auch, dass es seitdem keine Nachfolge-Veranstaltungen gab. Seiner Einschéitzung nach kommt
hier eine einmalige Kulturforderung an ihre Grenzen. Veranstaltungen dieser Art miissten
unbedingt nachhaltig und mit Nachfolgeprojekten geplant werden.”

Ergebnisse

Die vorgestellten Banams sind aus mehreren Griinden ungewohnliche Instrumente. Zum einen
sind sie aufgrund ihrer skulpturalen Schonheit einzigartig und ihre Expressivitdt sucht ihres-
gleichen. Zum anderen zeichnen sich diese Saiteninstrumente durch eine komplexe kulturelle
Bedeutung aus, wie dieser Artikel gezeigt hat.

Als Teil der Sammlung des Museums Rietberg stehen die Banams fiir den widerspriich-
lichen Umgang von Museen mit marginalisierten und bedrohten auf3ereuropéischen Kulturen
und Gemeinschaften. Die Instrumente lagern als Kunstwerke still im Schaudepot des Museums
und fordern eine stindige kritische Auseinandersetzung mit der ihnen innewohnenden Kultur,

musical instruments and songs in our villages. A few years ago Kristi, an NGO working on promoting tribal art
and culture, took my Banams and other manual work [...] to sell them in the fairs [...] in and around Santini-
ketan. It is the first time that I came to know that the Banam has a monetary value and non-Santals also buy
them.« (Ebd.,, S. 51).

33 Ebd, S.27-29.

34 Ebd,S. 39.

35 Baski 2023b.

36 Baski 2019, S. 31.

37 Kéampchen 2023.

312

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

die einer zunehmend globalisierten und damit auch industrialisierten Welt ausgesetzt ist. Als
Kunstwerke sind sie stumme Zeugen des raschen Wandels traditioneller Kulturen und zugleich
Zeichen ihrer Verletzlichkeit. Sie fordern uns auf, ihnen wieder eine Stimme zu verleihen und
weitere Kooperationsprojekte dieser Art umzusetzen.*

Die Beispiele der Museen in Ziirich, New Delhi, Oslo und Bishnubati zeigen tiberzeugend,
dass Initiativen dieser Art durchaus eine nachhaltige Wirkung entfalten konnten. Dafiir braucht
es aber eine internationale Vernetzung und langfristige Partnerschaften.”

Ausblick

»Ist Thr Museum gut besucht?«, »Wie viele Besucher hatten Sie im letzten Jahr?«, »Haben Sie
eine gute Presse erhalten?«: Diesen Fragen sehen sich Kurator:innen oft gegeniibergestellt, wenn
sie tiber ihre Arbeit berichten. Sobald jedoch eine Ausstellung ihre Tore schliefit, verlieren auch
die Medien ihr Interesse an einer Berichterstattung. Diese Tatsache fand ich immer tiber-
raschend, denn Ausstellungen verschlingen erhebliche personelle, finanzielle und ideelle
Ressourcen. Ob und wie die im Projekt initiierten Partnerschaften erfolgreich weitergefiihrt
werden konnten, schien niemanden zu interessieren.

In diesem Beitrag vertrete ich die Auffassung, dass Ausstellungen nachhaltiger gestaltet und
kommuniziert werden miissten. Sie sollten ihr Potenzial langfristig entfalten konnen, und zwar
mit Partnern, die weit tiber das lokale Publikum hinausgehen. Nach meinem Verstdndnis liegt
die Zukunft der Kunstmuseen darin, sich als Akteure einer globalen Kultur- und Kunstgeschichte
zu verstehen.*® Dieser Artikel ist also ein Appell an Museen und Universititen, zu sammeln, zu
forschen und sowohl untereinander als auch mit lokalen Communities zusammenzuarbeiten.*

Kénnte man sich vorstellen, ein globales digitales Musikarchiv zu erstellen, das ethno-
grafische Informationen und Musikaufnahmen sammelt und zur Verfiigung stellt?*> Oder
konnte man sich Konzerte vorstellen, die digital mit Teilnehmenden aus der ganzen Welt statt-
finden? Oder einen Vertrieb von Instrumenten, die in Indien gefertigt und an Museen oder
Musikschaffende weltweit verkauft werden?

Doch wie kénnen Museen solche Netzwerke aufbauen und vor allem nachhaltig unterhalten?
Welche Ressourcen werden dafiir benétigt und woher kommen sie? Kénnten bei zukiinftigen
Projektantragen an den Schweizerischen Nationalfonds Aspekte der Nachhaltigkeit und der
gesellschaftlichen Relevanz auf3erhalb der Schweiz Kriterien fiir eine Férderung werden? Welche
Ziele gilt es neben den reinen Forschungsergebnissen noch zu erreichen? Ist die Zusammen-
arbeit mit Nichtregierungsorganisationen, die Ausbildung von Nachwuchskiinstler:innen und
Kunsthandwerker:innen nicht ebenso wichtig wie die Publikation einer Monografie oder die
Durchfithrung einer wissenschaftlichen Tagung? Der International Council of Museums (ICOM)
wird beispielsweise bei der ndchsten Revision seiner ethischen Richtlinien nachhaltige Partner-
schaften und Kooperationen als wichtige Leitlinien nennen.

Dieser Artikel endet mit einer Reihe von Fragen, in denen es vor allem um Ressourcen
geht. Die Antworten sind nicht einfach und erfordern ein Umdenken auf allen Ebenen.
Unstrittig ist jedoch, dass Museen weiterhin internationale Partnerschaften und den Austausch

38 Vgl. Beltz/Celio-Scheurer 2019.

39 Zur Bedeutung von Museumskooperationen siehe u. a. Beltz 2021.

40 Dann wird >Kunst« zu einem offenen Begriff, der permanent rekonstruiert werden kann und mehr als heuristi-
sches Werkzeug denn als eine Bewertungskategorie dient, siehe Beltz 2019, S. 125.

41 Zur museologischen Verwendung des Begriffs »Appell« siche Fayet 2015, S. 61 f.

42 Das Museum Rietberg stellte jiingst den Nachlass des deutschen Kunstethnologen Hans Himmelheber online
(MR-AAA).

313

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johannes Beltz

mit ihren diversen Interessens- und Anspruchsgruppen fordern miissen. Denn letztlich sollten
Museen Orte sein, an denen wir nicht nur tber die Vergangenheit sprechen, sondern die
gemeinsame Gegenwart und Zukunft unserer vernetzten und globalisierten Welt verhandeln
und gestalten.

Literatur
Alle Weblinks in diesem Artikel zuletzt aufgerufen am 23.9.2025.

Adivaani o. J. | Adivaani: Banam Raja, Exploring Our Musical Roots, online, o. J., https://adivaani.
org/2014/09/11/banam-raja-exploring-our-musical-roots/.

Baski 2019 | Boro Baski: Banam. One of Ancient Musical Instruments of the Santals, Birbhum: Ghosaldanga
Bishnubati Adibasi Trust 2019, digital verfiigbar: https://archive.org/details/banamcatalogue2019.

Baski 2023a | Boro Baski: E-Mail an den Autor vom 18.5.2023.

Baski 2023b | Boro Baski: E-Mail an Martin Kimpchen vom 20.5.2023.

Baski 2024 | Boro Baski: E-Mail an den Autor vom 8.4.2024.

Beltz 2014 | Johannes Beltz: Schéne Laute — Klingende Skulpturen. Eine Ausstellungsankiindigung aus
dem Museum Rietberg, Ziirich, in: Masala, Newsletter. Virtuelle Fachbibliothek Siidasien 9/1 (2014),
S.25-31L

Beltz 2019 | Johannes Beltz: The >Other« Indian Art or Why Diversity Matters, in: Arts of Asia 49/5
(September 2019), S. 116-125.

Beltz 2021 | Johannes Beltz: Zusammenarbeit férdern! Sammeln, Forschen und Kooperieren im post-
kolonialen, digitalen Zeitalter, in: Zukunft Museum, hg. von Leonhard Emmerling, Latika Gupat,
Luiza Proenga und Memory Biwa, Berlin: Turia & Kant 2021, S. 330-351.

Beltz 2022 | Johannes Beltz: Wenn Instrumente wieder erklingen. Kooperatives Forschen und Ausstellen,
in: Wege der Kunst. Wie die Objekte ins Museum kommen, hg. von Esther Tisa und Sarah Csernay,
Ziirich: Scheidegger & Spiess 2022, S. 423-428.

Beltz/Celio-Scheurer 2014 | Klang - Korper. Saiteninstrumente aus Indien, hg. von Johannes Beltz und
Marie-Eve Celio-Scheurer, Ziirich: Museum Rietberg 2014.

Beltz/Celio-Scheurer 2019 | Johannes Beltz/Marie-Eve Celio-Scheurer: A cordes et a corps. Résonances
d’instruments de musique Santal, de’Inde a la Suisse et de la Suisse a I'Inde. Lexemple de la collection
Fosshag au Museum Rietberg, in: Retour a l'objet, fin du musée disciplinaire?, hg. von Diane Antille,
Bern: Lang 2019, S. 77-101.

Beltz et al. 2015 | Cadence and Counterpoint. Documenting Santal Musical Traditions, hg. von Johannes
Beltz, Marie-Eve Celio-Scheurer und Ruchira Ghose, New Delhi: Niyogi 2015.

Brown/Peers 2003 | Museums and Source Communities. A Routledge Reader, hg. von Alison K. Brown
und Laura Peers, London: Routledge 2003.

Celio-Scheurer/Ghose 2015 | Marie-Eve Celio-Scheurer/Ruchira Ghose: Journey of the Banam, New
Delhi: National Museum 2015.

Fayet 2015 | Roger Fayet: Die Logik des Museums. Beitrige zur Museologie, Baden: Hier & Jetzt 2015.

Fosshag1996a | Bengt Fosshag: The Lutes of the Santal, in: The World of Tribal Arts11/3 (November 1996),
S. 62-72.

Fosshag 1996b | Bengt Fosshag: Anthropomorphe Darstellungen an Lauteninstrumenten, in: Mit Haut
und Haar. Die Welt der Lauteninstrumente, hg. von Lars-Christian Koch und Raimund Vogels,
Stuttgart: Linden-Museum 1996, S. 91-96.

Fosshag 2014 | Bengt Fosshag: Wie meine Sammlung entstand, in: Beltz/Celio-Scheurer 2014, S. 33-38.

Hureau 2022 | Julien Hureau: Wooden Goddesses of Rural India, iibers. von Lawrence S. Johnson, Toulouse:
Selbstverlag 2022.

314

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://adivaani.org/2014/09/11/banam-raja-exploring-our-musical-roots/
https://adivaani.org/2014/09/11/banam-raja-exploring-our-musical-roots/
https://archive.org/details/banamcatalogue2019

Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

IC-B | Indian Culture: Banam. An Embodiment of the Soul, online, o. J., https://indianculture.gov.in/
node/2720381#book5/undefined.

Kampchen 2023 | Martin Kdmpchen: E-Mail an den Autor vom 21.5.2023.

MR-AAA | Museum Rietberg: Africa Art Archive, online, o. J., https://africa-art-archive.ch/.

MR-F | Museum Rietberg: Forschung, online, o. J., https://rietberg.ch/forschung/.

MR-V | Museum Rietberg: Vernetzt, online, o. J., https://rietberg.ch/vernetzt/.

Pannier/Viel 2022 | Frangois Pannier/Adrien Viel: Instruments de musique Santal et népalais, panneaux
de palanquins Santal, Paris: Association pour le rayonnement des cultures himalayennes [2022].

Platthaus 2013 | Andreas Platthaus: So schén klingt die musikalische Migrantin, in: Frankfurter Allgemeine
Sonntagszeitung 45 (10.11.2013), S. 70-73.

Prasad 1985 | Onkar Prasad: Santal Music. A Study of Pattern and Process of Cultural Persistence, New
Delhi: Inter-India 1985.

Roy 2011 | Arundhati Roy: Walking with the Comrades, New Delhi: Penguin 2011.

UiO-MCH | University of Oslo - Museum of Cultural History: The Santal Collection, online, o. J., www.
khm.uio.no/english/collections/santal/.

Wolf/Fosshag 1992 | Dietrich Wolf/Bengt Fosshag: Aussereuropdische Lauten. Werkzeug und Kunstwerk,
Riisselsheim: Fosshag 1992.

Johannes Beltz ist stellvertretender Direktor und Kurator fiir siid- und siidostasiatische Kunst am
Museum Rietberg in Ziirich. Nach seinem Studium der Indologie und Religionswissenschaft an den
Universitdten Halle, Straf$burg, Lausanne, Paris und Heidelberg gilt sein Hauptinteresse den Bereichen
Buddhismus und Hinduismus, Kunst und Kultur, sowohl in der Vergangenheit als auch in zeit-
gendssischen Gesellschaften. Er verdffentlichte zahlreiche wissenschaftliche Artikel und kuratierte Aus-
stellungen, wie »Ragamala: Bilder fiir alle Sinne« (2024) oder »Being Jain: Art and Culture of an Indian
Religion« (2022). Johannes Beltz war von 2014 bis 2019 Mitglied der Schweizerischen ICOM-
Ethikkommission und von 2017 bis 2023 Mitglied von ETHCOM. Zudem unterrichtet er regelmdfig
an der Universitdit Ziirich zu Hinduismus, Buddhismus und indischer Kunstgeschichte.

Anhang:

Fiktives Interview mit Ravi Kant Dwivedi*

Herr Dwivedi, erzihlen Sie doch bitte etwas tiber Ihren beruflichen Werdegang.

Ich studierte Kunst an der Universitdt in Shantiniketan. Die Stadt ist umgeben von Santal-
Dorfern, die wir wihrend des Studiums fiir Zeicheniibungen in der Natur immer wieder
besuchten. Ich fiithlte mich stets von dieser Kultur und ihrer Kunst angezogen. Nach dem
Studium entschied ich mich anstatt fiir eine Festanstellung fiir die Arbeit als Freiberufler. Meine
Reisen fithrten mich weit iiber Bengalen hinaus auch in andere Stammesgebiete, so zum Bei-
spiel in den Bundesstaaten Jharkhand, Chhattisgarh und Odisha.

Wie muss man sich diese Forschungsreisen vorstellen?

Wenn ich auf meinen Reisen eine Distrikthauptstadt erreichte, begab ich mich jeweils zur
nichsten lokalen Busstation und suchte mir eine unbekannte Destination heraus, die vom
Namen her >spannend«klang oder von der mir Leute vor Ort Interessantes berichten konnten.
Unterwegs unterhielt ich mich mit den Fahrgdsten (meistens waren dies Leute vom Land, die

43 Das fiktive Interview ist eine Kompilation mehrerer (urspriinglich englischsprachiger) Gesprichsnotizen, E-Mails
und Texte des freischaffenden Ethnologen Ravi Kant Dwivedi. Sie entstanden im Zeitraum von April bis Juni
2023. Das fiktive Interview ist von Ravi Kant Dwivedi autorisiert und zur Publikation freigegeben.

315

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://indianculture.gov.in/node/2720381#book5/undefined
https://indianculture.gov.in/node/2720381#book5/undefined
https://africa-art-archive.ch/
https://rietberg.ch/forschung/
https://rietberg.ch/vernetzt/
http://www.khm.uio.no/english/collections/santal/
http://www.khm.uio.no/english/collections/santal/

Johannes Beltz

von einem Besuch in der Stadt zuriickkehrten) und fragte sie, was sie noch tiber Traditionen
des lokalen Kunsthandwerks wussten, besser gesagt, ich fragte, ob sie Leute kannten, die noch
»Dinge mit den Hénden herstellten«. In diesen entlegenen Gebieten sind die Menschen mit
Begriffen wie »Kunsthandwerk« weniger vertraut.

Wie sind Sie vor Ort vorgegangen?

Sobald ich einen Ort erreichte, der mir vom Namen her ansprechend erschien oder den mir
jemand im Bus empfohlen hatte, stieg ich aus. An den Busstationen auf dem Land befindet sich
oft eine kleine behelfsmaflige Teestube, wo die Dorfbewohner:innen sich gerne versammeln.
Diese Teestuben dienen als lokale Informationszentren, und Giste sind dort durchaus nicht
ungern gesehen. Den Tipps und Hinweisen folgend - und mit der Kamera ausgertistet — zog
ich dann jeweils iiber die Felder und durch die Dorfer auf der Suche nach lokalen traditionellen
Handwerkern oder moglichen kiinstlerischen Auftithrungen. Wenn mir etwas Interessantes ins
Auge sprang, hielt ich an, sonst zog ich weiter. Gegen Abend suchte ich mir immer ein Dorf
zum Ubernachten. Normalerweise musste ich nicht lange suchen und fand oft bereits bei der
ersten Familie Unterschlupf. Ich trug immer etwas Reis und einige Kartoffeln bei mir, die ich
dann meinen Gastgeber:innen zum Kochen tibergab. Ich wollte ihnen nicht zur Last fallen. Die
Leute erwiesen sich in der Regel als mehr als grof3ziigig, und ich bekam eigentlich immer viel
mehr und Besseres zu essen, als was ich mitgebracht hatte. Ich staunte immer wieder, wie gast-
freundlich und warmherzig die Menschen in diesen Dérfern sind.

Wie kamen Sie dazu, sich speziell fiir die Holzschnitzkunst der Santal zu interessieren?

Es war auf einer meiner Trekkingtouren, als ich in einer entlegenen Santal-Siedlung in der
Dumka-Region von Jharkhand im Bldtterdach eines Hauses auf ein paar in Teile zerlegte, kunst-
voll geschnitzte Holzobjekte stiefi. Als ich sie hervorholte und zusammensetzte, begriff ich, dass
ich es mit einer einzigartigen Form von indigener Hand- und Kunstfertigkeit zu tun hatte — es
waren sogenannte Chadar-Badar-Puppen. Ich erfuhr, dass diese Art Puppentheater ausschlief3-
lich von der Santal-Bevolkerung praktiziert wird. Leider fand ich bei meinen spateren Recherchen
in der Literatur keinen einzigen Hinweis auf dieses Puppentheater, weder in den Publikationen
der Anthropological Survey of India noch im Indian Museum in Kolkata. Auch die Ethnologen
und Puppenspiel-Spezialisten, die sich mit der Kultur der Santal befasst hatten, konnten mir
nicht helfen. Spéter erfuhr ich, dass ich der Erste iiberhaupt war, der dieses Puppentheater
dokumentierte. [...] Abgesehen von diesen Puppen stiefd ich auf auflergewohnliche
Musikinstrumente, die Banams. Inzwischen sind diese Kunsttraditionen fast ausgestorben.

Wie schitzen Sie die heutige Situation ein?

Im Rahmen der Ausstellung »Cadence and Counterpoint« bereiste ich 2014/15 das Santal-Gebiet,
doch trotz intensiver Suche konnte ich keinen einzigen versierten Banam-Hersteller ausfindig
machen! Das l6ste in mir die Befiirchtung aus, dass ich vielleicht gerade Zeuge des langsamen
Sterbens dieser reichen Tradition wurde, was hochst bedauernswert gewesen wire.

Was beschlossen Sie konkret zu tun?

Angesichts dieser dramatischen Situation entschloss ich mich, alles daran zu setzen, um die
reiche Holzschnitz-Tradition der Santal zu retten. Ich hatte die Idee, sie mittels eines Aus-
bildungsprogramms fiir mannliche Jugendliche unter Anleitung von erfahrenen Schnitzern
und unter meiner Aufsicht wiederzubeleben. Ich bat also mehrere Organisationen um Unter-
stitzung und erhielt schlief}lich vom Department of Micro, Small and Medium Enterprises der
westbengalischen Regierung einen kleinen Zuschuss.

316

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Klang und Nachhall einer indischen Instrumentensammlung

Was haben Sie dann gemacht?

Die néchste Herausforderung bestand darin, unter den Santal zehn Jugendliche mit kiinst-
lerischem Talent und zwei erfahrene Schnitzer zu finden. Leider war 2015 mein Freund, der
Holzschnitz-Meister Bhulu Murmu, der auch an einer Handwerksdemonstration im National
Crafts Museum in New Delhi teilgenommen hatte, verstorben. Die Suche nach zehn interessierten
Jugendlichen und zwei Meisterhandwerkern entpuppte sich als echte Herausforderung. Ich
musste das gesamte Santal-Gebiet bereisen. Mithilfe eines meiner vielen lokalen Kontakte gelang
es mir nach und nach, zehn Kandidaten zu rekrutieren, aber die Suche nach Meisterschnitzern
blieb zunachst erfolglos. Eines Tages erhielt ich einen unerwarteten Tipp und traf tatsdchlich
auf einen Zimmermann mit einer kiinstlerischen Ader, der auch schon eine Banam hergestellt
hatte. Durch ihn lernte ich einen zweiten Schnitzer kennen, der Erfahrung in der Herstellung
von Holzpuppen hatte (obwohl die nicht von allerbester Qualitdt waren). Ich war jedoch tiber-
zeugt, dass ich sie anleiten und mit der Zeit zu wirklich guten Holzschnitzern machen konnte.

Wie gingen Sie vor?

Ich mietete zundchst ein geraumiges Haus in Shantiniketan an, das 12 bis 14 Personen Platz bot
und tiber gentigend Arbeitsraum verfiigte. Dann begann unsere gemeinsame Reise. Die Teil-
nehmer waren hoch motiviert und bestrebt, sich neue Fertigkeiten und Kunstformen anzu-
eignen. In den ersten Sitzungen verbrauchten wir Unmengen an Holz, da nur drei von den zehn
Teilnehmern schon mit der Materie gearbeitet hatten. Zudem beherrschten sie — wie auch die
beiden Meisterschnitzer — nur die traditionellen Holzverarbeitungsgerite und waren mit den
professionellen Stecheisen, die ich ihnen gab, nicht vertraut. Das heift, ich musste ihnen zunéchst
die Handhabung dieser Werkzeuge beibringen und zeigen, wofiir sie eingesetzt werden.

Wie haben Sie die Schiiler unterrichtet?

Beziiglich Kreativitdt und kiinstlerischer Freiheit habe ich mich bewusst zuriickgehalten und
meine Anweisungen auf technische Aspekte wie die Grofle und Proportionen eines
Musikinstruments oder die Bewegungsmechanismen der Puppen beschrinkt. Ich wollte
unbedingt, dass sie ihren eigenen Ideen Ausdruck verleihen. Beziiglich des Stils und Designs
grift ich bewusst nicht ein.

Was waren die grofSten Herausforderungen?

Wir hatten einige Probleme. Es gab zum Beispiel Regierungsbeamte, die sich einzumischen
versuchten. Oder Holzhdndler, die uns betriigen wollten — wir waren immer knapp bei Kasse.
Aber wir hielten wie eine Familie zusammen, haben allem getrotzt und sind stets als Sieger
hervorgegangen. Abends nach der Arbeit safSen wir immer zusammen, lief}en den Tag noch-
mals Revue passieren, diskutierten anstehende Probleme und mogliche Losungen oder ver-
gniigten uns einfach mit Singen und Tanzen und betrichtlichen Mengen an Reis- und Palm-
schnaps am Feuer.

Waren Sie mit dem Resultat zufrieden?

Am Ende hatten die Teilnehmer fiinf Banams, 18 Puppen und ein Relief (das man als Turplatte
oder einfach als Wanddekoration benutzen kénnte) angefertigt. Ja, ich war sehr zufrieden. Aber
das reicht nicht, um diese Tradition langfristig am Leben zu erhalten.

317

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Johannes Beltz

Haben sie inzwischen weitere Projektpartner oder Organisationen angefragt? Die gegenwiirtige
Prisidentin Indiens ist selbst eine Santal-Frau.** Haben Sie mal daran gedacht, sich an sie zu
wenden und um Hilfe zu bitten?

Im Allgemeinen arbeite ich allein, aber manchmal arbeite ich mit einigen Organisationen
zusammen, wie dem Crafts Council of West Bengal in Kolkata, der Asian Heritage Foundation
in New Delhi und der Arts Acre Foundation in Kolkata. Ich habe auch schon mit den Regierungen
in Jharkhand und Westbengalen zusammengearbeitet. Aber ich habe nie daran gedacht, die
indische Prisidentin zu treffen, weil das fiir einen normalen Menschen wie mich nicht so ein-
fach ist. Sie ist zwar eine Santal, aber irgendwie zogere ich, mich an sie zu wenden.

Wie sehen Sie die Situation jetzt?

Die Santal sind keine professionellen Schreiner, das heifit, sie verdienen ihren Lebensunterhalt
hauptsichlich in der Landwirtschaft, entweder auf ihrem eigenen Land oder als Landarbeiter.
Viele arbeiten in den Stadten als Bauarbeiter, Zimmermann oder Tischler. Sie fertigen Tiirver-
kleidungen und Mabel fiir ihre eigenen Hauser. Einige stellen Musikinstrumente und Chadar-
Badar-Puppensets fiir den eigenen Gebrauch oder zum Verkauf her: Sie schnitzen in ihrer Frei-
zeit, am Abend oder in der landwirtschaftlichen Nebensaison. Ihre Hauptkunden sind Santal
und jetzt auch ein paar wenige Kunstliebhaber aus der Stadt.

Was hoffen Sie fiir die Zukunft?

Mehr internationale gemeinsame Ausstellungen wie »Cadence and Counterpoint«! Aber im
Ernst: Ich mochte gerne dhnliche Projekte beziehungsweise weitere Workshops in anderen
Stammesgebieten durchfiihren. Ich wiirde dann eine lingere Ausbildung (bis zu 3 Monate) fiir
mehr Santal (20 bis 40) anbieten. Wir brauchten dafiir einen Ort, ein Zentrum fir Kunst-
handwerk, wo wir diese Ausbildung durchfiihren, aber auch die Resultate verkaufen kénnten.
Eine Kooperative von und fiir Santal-Kunsthandwerker sozusagen. Fiir den Vertrieb brauchte
es natiirlich nationale und internationale Netzwerke mit Museen, Forschungsinstitutionen,
Héndlern et cetera. Und natiirlich professionelles Marketing mit einer Webseite und dhnlichem.
Das wire groflartig! Dafiir wiirde ich mich sehr gerne einsetzen.

44 Draupadi Murmu (*1958), im Amt als Présidentin der Republik Indien seit dem 25. Juli 2022.

318

hitps://doi.org/10.5771/9783887402302-301 - am 27.01.2028, 03:52:19. i (O



https://doi.org/10.5771/9783987402302-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

