
gelangt er zu einigen »Korrekturen gegenüber Cassirer«, ohne die
Fruchtbarkeit des Ansatzes in Abrede zu stellen.47)

Für ein angemesseneres nichtessentialistisches Verständnis von
Personen und Kulturen ist also nach Konzepten wie den geschilderten
zu suchen, die dieser Wandelbarkeit und Entwicklungsfähigkeit der
menschlichen Gestaltungsleistungen im Rahmen von und auch zwi-
schen den Kulturen Rechnung tragen. Und diese sind durchaus nicht
immer disparat.

1.3 Familienähnlichkeiten

In seinen posthum veröffentlichten Philosophischen Untersuchun-
gen beschäftigt sich Wittgenstein (anders als im Tractatus) mit der
normalen Alltagssprache und stellt fest, dass sie immer in situative
Handlungskontexte eingebunden ist, aus denen heraus sprachliche
Äußerungen (auch Interjektionen, keineswegs nur propositionale
Äußerungen) erst ihre Bedeutung erhalten.

Solche mit der Lebenspraxis eng verwobenen Sprachhandlungen
definieren eine Lebensform, und sie tun dies in unterschiedlichen
Gesellschaften mit je anderen Sprachen je anders.48 Um Bedeutungen
zu verstehen, muss man also immer auf den Sprachgebrauch im
Kontext schauen: »Man kann für eine große Klasse von Fällen der
Bedeutung des Wortes »Bedeutung« dieses Wort so erklären: Die Be-
deutung eines Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache.«49 Kontext-
unabhängig kann man also überhaupt nichts richtig verstehen, und
daher kritisiert Wittgenstein die kulturanthropologischen Bemer-
kungen des Schotten James Frazer,50 der sich besonders mit dem Ver-
stehen fremdkultureller Praktiken und magisch-mythischer Riten
beschäftigt.51 Wittgenstein bemängelt Frazers rationale Kritik und

38

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

47 a. a.O., S. 130–135 (Dazu gehört auch »die Bereinigung aller Restbestände des me-
taphysischen Idealismus, die sich bei Cassirer noch zeigen«. (S. 131)).
48 Münnix, Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity. Is There AWay Out?, in:
Münnix (Hg.), Über-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik,
S. 154–179.
49 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (im Folgenden »PU«) §42.
50 Wittgenstein; Bemerkungen zu Frazers »The Golden Bough«, in: Wittgenstein,
Vortrag über Ethik, S. 29 ff.
51 vgl. Göller, Entwickelten Flöhe einen Ritus, er würde sich auf den Hund beziehen,
in: Haller/Puhl (Hg.), Wittgenstein und die Zukunft der Philosophie, S. 263–274.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-38 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hält dagegen, dass Lebensformen anders als Meinungen oder Theo-
rien nicht wahrheitsfähig seien. Der Kardinalfehler, so Wittgenstein,
sei es, wenn man die Kategorien des eigenen Denkens unbefragt auf
andere Lebensformen übertrage,52 ohne diese näher zu kennen.
Sprachhandlungen sind also eingebettet in kulturell je anders sprach-
lich verfasste und traditionsmäßig divergierende Lebensformen, de-
ren Kenntnis zum Begreifen von Bedeutungen unerlässlich ist.

»[…] es ist […] wichtig, dass ein Mensch für einen anderen ein völliges
Rätsel sein kann. Das erfährt man, wenn man in ein fremdes Land mit
gänzlich fremden Traditionen kommt; und zwar auch dann, wenn man die
Sprache des Landes beherrscht. Man versteht die Menschen nicht. […] Wir
können uns nicht in sie finden. […] Wenn ein Löwe sprechen könnte, wir
könnten ihn nicht verstehen. (PU II, 260)«

Sind Kulturen also grundsätzlich inkommensurabel?
Diese Frage untersucht Göller und berichtet von Fremdheits-

erfahrungen mit der japanischen Kultur, denn die Begegnung mit
dieser Kultur ist von Europäern oft als eine Erfahrung der besonderen
Art beschrieben worden, als eine Art »verkehrte Welt«53.

Können wir solche sehr fremden Kulturen überhaupt verstehen,
ohne sie mit unseren eigenen Kategorien zu deuten, wodurch sie uns
natürlich fremd bleiben?

Göller untersucht daher die Positionen vonWittgenstein, Winch
und Rorty, für die allesamt kontextunabhängiges Sprechen nicht
möglich ist: Ein radikaler epistemologischer Kulturrelativismus wäre
die Folge. Denn wenn jede kulturelle Lebensform oder Sprache ein
andere Realitätssicht konstituiert (Göller spricht von Kulturen und
ihren Medien als Wirklichkeitskonstituentien), so müsste man »ver-
schiedene Diskursuniversen und je andere multiple Realitäten« ak-
zeptieren und dürfte keine objektiven externen Beurteilungsmöglich-
keiten zulassen.54

Doch genau das tueWittgenstein, um bei diesen Beispiel zu blei-
ben:Wittgenstein nehme zumindest implizit an, seine »Aussagen sei-
en empirisch gültig für die in Frage stehende Kultur oder Lebens-
form. Doch nicht nur das«: Er mache seine Kritik zur Grundlage für
darüber hinausgehende Aussagen, »indem sie aus empirischen Aus-

39

Familienähnlichkeiten

52 Göller, Sind Kulturen inkommensurabel?, in: Jammal, Kultur und Interkulturali-
tät, S. 46 f.
53 nach Göller, a. a.O., S. 44.
54 Göller, a. a.O., S. 51.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-38 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sagen wiederum Aussagen – sogar einer höheren Allgemeinheits-
stufe« – ableite. »Es werden also generelle Aussagen formuliert, die
wiederum Gültigkeit über andere, kontextfremde Kulturen und Le-
bensformen für sich reklamieren.«55

Göller macht also »kontextübergreifende Metadiskurse« aus, »in
denen verschiedene Diskurse verglichen, zueinander in Beziehung
gesetzt und kritisiert werden. Aus diesem Grunde lässt sich an sie
die kritische Frage richten, ob die in einem solchen Metadiskurs arti-
kulierte Kritik nicht selbst auf einen nicht-relativierbaren Kern hin-
weist – nämlich – um es einmal so zu formulieren – auf kontextunab-
hängige Rationalitätsstandards.«56 Wittgenstein müsse für seine
eigenen kritischen Analysen ebensolche Standards beanspruchen57.

Um auf die oben zitierten Japan-Erfahrungen zurückzukommen:
Auch bei großer Fremdheit kannman vergleichen und hat Vergleichs-
kriterien, z.B. in Geschlechterfragen, Essgewohnheiten, Schreib-
gewohnheiten, Gestik und handwerklichen Gewohnheiten.58

Kulturen können sich je unterschiedlich ausdifferenzieren, doch auch
hier gibt es neben »erhellenden Differenzen«59 oft auch inhaltliche
Gemeinsamkeiten, nur fallen diese bei großer Fremdheit zunächst
weniger ins Auge. Zum Beispiel prägen technische Innovationen Le-
bens- und Berufswelten nicht nur in einer Kultur, gibt es gemeinsame
Sprache und Literatur, wie zwischen dem frankophonen Kanada und
Frankreich oder England und USA, man teilt eine Religion, oder man
ist ein Stück Geschichte miteinander gegangen.

Daher liegt für mich in Wittgensteins relationistischem Konzept
der Familienähnlichkeiten ein Weg, den nichtessentialistischen An-
satz Cassirers weiterzuverfolgen. Wittgenstein hatte in seinen post-
hum erschienenen Philosophischen Untersuchungen (PU) im Rück-
gang auf Humes Begriff der family resemblances eine Position
gefunden und formuliert, die entgegen der üblichen Orientierung an
der Aristotelischen Substanzontologie auf die Kategorie der Relation
setzte. Damit stellte er sich im Universalienstreit zwischen die Fron-
ten des Essentialismus und des Nominalismus60 und führt als Beispiel

40

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

55 Göller, a. a.O., S. 53.
56 ebd.
57 ebd.
58 Göller, a. a.O., S. 52.
59 Mall, Philosophie im Vergleich der Kulturen, S. 115f.
60 Der Erste, der behauptete, Wittgenstein habe damit das Universalienproblem ge-

https://doi.org/10.5771/9783495820629-38 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Phänomenfeld der Spiele an. Diese haben nämlich nicht bloß ge-
meinsam, dass sie »Spiele« heißen oder dass ihnen ein gemeinsames
Wesen, z.B. Regelhaftigkeit, eignet (die ist nur bei manchen Spielen
zu beobachten). Wittgenstein will also nicht nur die seiner Meinung
nach falschen Kriterien kritisieren, sondern auch ein neues Modell
entwickeln, das sich an der gesamten Breite des jeweils vorfindbaren
Phänomens orientiert.

Spiele nämlich bilden – wie andere Gegenstandsbereiche – eine
Familie von ähnlichen Phänomenen, und man kann sich dies nach Art
von Ähnlichkeitskreisen vorstellen, die sich überlappen und dort in
manchen Punkten bei einigen Spielen Gemeinsamkeiten aufweisen,
sich in anderen Merkmalen aber unterscheiden, so wie typische Ge-
sichter in einer Familie nie in allenMerkmalen übereinstimmenmüs-
sen, aber trotzdem untereinander Familienähnlichkeit aufweisen,
mache mehr, manche eben weniger: »Und das Ergebnis dieser Be-
trachtung lautet nun: Wir sehen ein kompliziertes Netz von Ähnlich-
keiten, die einander übergreifen und kreuzen. Ähnlichkeiten im Gro-
ßen und im Kleinen. Ich kann diese Ähnlichkeiten nicht besser
charakterisieren als durch das Wort ›Familienähnlichkeiten‹ […]
Und ich werde sagen: Die Spiele bilden eine Familie.« (PU 66f)

Dies ist nun eine Absage an den Essentialismus: Denn »der Phi-
losoph behandelt eine Frage wie eine Krankheit« (PU 255), und die
Therapie besteht im »Schauen« auf die Phänomene.

»Es gibt am Spiel nichts Bestimmtes im Sinne von ›Einem‹
Merkmal zu beobachten«, es darf »nichts ›Eines‹, ›Wesentliches‹,
und ›Gemeinsames‹ geben, das das ›Spiel als solches‹ kennzeichnet
oder auszeichnet. […] Durch die grammatische Auflösung jener We-
sens-Betrachtungen der Philosophie, d.h. durch die sprachanalyische
und -kritische Untersuchung jener Begriffe des ›Einen‹, ›Gemein-
samen‹, und ›Wesentlichen‹ […] nimmt Wittgenstein den ›Kampf‹
(PU 109) gegen die Verwirrungen, Täuschungen und Verhexungen
der Philosophie durch Sprache auf.«61

Die Phänomenbereiche, die durch Ähnlichkeitsrelationen zu-
sammenhängen, bilden also ein Cluster, und es kann gut sein, dass
einige Phänomenbereiche mehrere Ähnlichkeitsmerkmale gemein-

41

Familienähnlichkeiten

löst, war meines Wissens Bambrough, Universals and Family Resemblances, neu ab-
gedruckt in Pitcher (Hg.), Wittgenstein’s Philosophical Investigations. Vgl. auch
Teuwsen, Familienähnlichkeit und Analogie, S. 66 und 89.
61 Brose, Sprachspiel und Kindersprache, S. 78 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-38 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sam haben, während die Phänomenbereiche an den Rändern des
Clusters nicht unbedingt eine gemeinsame Eigenschaft oder Ähnlich-
keit zu allen anderen Phänomenen des Clusters aufweisen müssen.

»Sie kann die Glieder kettenartig verbinden, so dass eines mit dem anderen
durch Zwischenglieder verwandt ist; und zwei einander nahe Glieder kön-
nen gemeinsame Züge haben, einander ähnlich sein, während entferntere
nichts mehr miteinander gemein haben und doch zur gleichen Familie ge-
hören.«62

Wir können aber – wegen des Zusammenhangs – Übergänge finden;
und so können auch Spiele, die einander wenig ähnlich sind, ins-
gesamt doch zur Familie der Spiele gehören.

Gleiches gilt nun auch für Sprachspiele, die Wittgenstein in sei-
ner Spätphilosophie als Phänomene der normalen Alltagssprache –
immer verknüpft mit bestimmten Tätigkeiten und Lebensformen –
sieht. Und gerade die Vagheit und Unexaktheit der alltäglichen Spra-
che sichert ihr Funktionieren, das man mit situationsübergreifenden
starren Regeln für Sprachspiele eher nicht erreichen könnte. Und mit
Bezug auf seine frühe Sprachphilosophie im Tractatus korrigiert
Wittgenstein nun nicht nur seine frühe Wortbedeutungstheorie
(PU 108).

Zusammenmit der pragmatischen Bedeutungstheorie verweisen
diese Sprachspiele nun auch bereits auf den Zusammenhang zwi-
schen Sprache und Lebensweise der Sprachbenutzer.

Teuwsen macht in Wittgensteins PU vier Typen von Beispielen
für solche Sprachspiele von einzelnen perlokutionären Sprechakten
bis hin zu größeren, relativ selbständigen Teilsystemen der Alltags-
sprache aus.63

Wittgenstein will daher auch »das Ganze der Sprache und der
Tätigkeiten, mit denen sie verwoben ist, das ›Sprachspiel‹ nennen«
(PU 7). »Und sich eine Sprache vorstellen, heißt, sich eine Lebens-
form vorstellen.« (PU 19)

Auch in den verschiedenen Sprachen gibt es Verwandtschaften,
Sprachfamilien, etwa durch gemeinsame Abstammung. (So gehen
z.B. die indogermanischen Sprachen gehen auf das Sanskrit zurück
und weisen auch untereinander, ohne dass man ihre Abstammung

42

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

62 Wittgenstein, Philosophische Grammatik S. 75.
63 Teuwsen, Familienähnlichkeit und Analogie, S. 33 verweist hier auf PU 23 sowie
PU 270–278.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-38 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kennt, ähnliche Strukturmerkmale auf64). »Und dieser Verwandt-
schaft, oder dieser Verwandtschaften wegen nennen wir sie alle ›Spra-
chen‹.« (PU 65)65

Über die morphologische Betrachtung hinaus sind wir mit der
Sprache als energeia wieder beim symbolischen Gestalten und kön-
nen den Wittgensteinschen Ansatz auf Kulturen übertragen. Auch
Kulturen können sich nah sein (ich vermeide bewusst den Ausdruck
wesensverwandt), wie die skandinavischen oder die lateinamerika-
nischen Kulturen, mit verwandten Sprachen, gemeinsamer Geschich-
te oder geteilten Religionen, oder auch ähnlichen klimatischen Bedin-
gungen, die sich in ähnlicher Vegetation und ähnlichen Arten des
Wohnens niederschlagen. Sie können sich aber auch, wie wir gesehen
haben, sehr fremd sein.

Wenn wir auch Schwierigkeiten haben mit essentialistisch zu-
geschriebenen Kulturmerkmalen (denn sie können sich vorurteilshaft
verfestigen), so können wir doch, wenn wir vom Modell einer ge-
meinsamen Substanz oder eines charakteristischen Wesens, z.B.
eines Volks- oder Nationalcharakters abgehen, uns nach dem schon
beschriebenen Wittgenstein’schen Modell der Familienähnlichkeiten
ein Netz von sich überschneidenden Ähnlichkeitskreisen von Kultu-
ren vorstellen. Auch bei den von Mall und Hülsmann geschilderten
drei Ursprungsorten der Philosophie (Indien, China, Europa) zeigen
sich vielfältige Überlappungen, und man kann über die Gemeinsam-
keiten Übergänge finden, u.U. auch durch Zwischenschaltung ande-
rer, zunächst ähnlicherer Kulturen, was z.B. im untenstehenden Ka-
pitel über die Entwicklung des Buddhismus von Indien über China
nach Japan geschieht. So erhofft denn auch Wittgenstein »Verständ-
nis, welches eben darin besteht, dass wir die ›Zusammenhänge sehen‹.
Daher die Wichtigkeit des Findens von Zwischengliedern.«66

43

Familienähnlichkeiten

64 für weitere Differenzierungen vgl. Elberfeld, Sprache und Sprachen, S. 87–113.
65 Bambrough, a. a.O., S. 202 beschreibt ganz im Sinne Wittgensteins, wie sich Klas-
sifikationsmerkmale für die Bildung von Allgemeinbegriffen je nach Funktion unter-
scheiden können am Beispiel eines fiktiven Südseestammes, der der Bäume ganz
anders als wir nicht nach morphologischen Gesichtspunkten, sondern nach Ge-
brauchszwecken in »house-building trees, boat-building trees« etc. einteilt, was völlig
andere Klassenbildungen nach sich zieht, die mit anderer Weltsicht verknüpft sind:
»Where we would se a mixed planation, they might see a homogenous field.« Vgl.
auch Teuwsen, a. a.O., S. 89.
66 Wittgenstein, Bemerkungen über Frazers Golden Bough, in: ders., Vortrag über
Ethik, S. 37.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-38 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch Wolfgang Welsch benutzt dieses Modell der sich über-
schneidenden Ähnlichkeitskreise für sein Konzept der transversalen
Vernunft, und damit komme ich auf die oben ausgeführten Gedan-
ken zur Existenz einiger kontextunabhängiger Rationalitätsstandards
zurück. Die »transversale Vernunft« ist für Welsch nämlich ein
metarationales Vermögen, das trotz unterschiedlicher Rationalitäts-
formen in verschiedenen Kulturen ein »Vermögen der Übergange«
darstellt67.

Dabei wird Vernunft nicht am Maßstab der eigenen Rationalität
gemessen: »Wagnis und Anspruch der Vernunft liegen höher. Ver-
nunft setzt sich noch dem aus, was rational nicht zu fassen ist. Ver-
nunft ist gerade auch ein Vermögen zur Überschreitung etablierter
Zusammenhänge. Ihre Übergänge vollziehen sich letztlich ohne Bo-
den und ohne Netz.«68

Und diese Übergänge sind leichter möglich, wenn es zwischen
Kulturen nicht nur elementare Unterschiede, sondern auch Gemein-
samkeiten zu erleben gibt.

Es ist durchaus beabsichtigt, dass es bei diesen Clustern von Phä-
nomenbereichen »unscharfe Ränder« gibt, weil man bewusst weder
intensional definiert noch durch Vorgabe einer bestimmten Exten-
sion. Denn Phänomenbereiche können sich erweitern:

»Wenn Sprachspiele nicht hermetisch gegeneinander abgeschottet sind,
sondern von vornherein, ›ihrem Begriff nach‹ offene Grenzen und zerfaser-
te Ränder aufweisen, dann erscheint eine auf gegenseitiges Verständnis zie-
lende Bewegung zwischen unvereinbaren Artikulationen und damit eine
Veränderung der beteiligten Denkweisen nicht als unmöglich.«69

Einem Gedanken Eike von Savignys unter der Überschrift »Kultu-
relle Barrieren« folgend, kann man sich z.B. auch unschwer Gesell-
schaften ohne Eigentumsvorstellungen denken, oder solche, die keine
Autoritätsverhältnisse haben. (»Denken wir an isolierte Ethnien im
zentralen Hochland von Neuguinea!«) Die entsprechenden Sprach-
spiele des Schenkens bzw. der Eigentumsübertragung oder des Be-
urkundens von Schenkungen wären sinnlos, ebenso das Sprachspiel

44

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

67 Welsch, Vernunft, S. 754f.
68 a. a.O., S. 755.
69 Schneider, Offene Grenzen, zerfaserte Ränder: Über Arten von Beziehungen zwi-
schen Sprachspielen, S. 145 f (vgl. Wittgenstein PU 41), in: Lütterfels/Roser (Hg.),
Der Konflikt der Lebensformen in Wittgensteins Philosophie der Sprache, S. 138–
155.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-38 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

