
217

Die Ausdruckskraft  der Körper.  

Natürlichkeit und Physiognomie in der 

Filmtheorie der Zwischenkriegszeit  

MARKUS RHEINDORF

Körper und Zwischenkriegszeit: Mit diesem Begriffspaar verbindet sich 
dank neuerer kulturwissenschaftlicher Studien immer häufiger ein Be-
wusstsein für die weitreichenden Veränderungen, die durch zahlreiche 
Projekte zur Reformierung und Erneuerung der Körperkultur in den Jah-
ren nach 1918 die Gesellschaft erfassten. Neben den bekannteren und 
wohl zugänglicheren sozialen Praxen und ihren Diskursen, wie etwa die 
der FKK- und Lebensreformbewegung, waren abstraktere, weniger po-
puläre Diskurse gleichermaßen von diesem Strom neuer Körperlich-
keit(en) erfasst. Als ein solcher Diskurs, der den Körper in der Zwi-
schenkriegszeit nicht minder in sein Zentrum rücken sollte, erscheint die 
deutschsprachige Filmtheorie. Körper und Film – genauer gesagt: Kör-
per im Film – wurden in den filmtheoretischen Arbeiten dieser Zeit die 
Grundbedingung für die Vision von Film als einem „Esperanto des Au-
ges“.

Die folgenden Seiten verfolgen die Spur dieser Konzeption in den 
Arbeiten von Belá Balázs und Siegfried Kracauer. Diese beiden Theore-
tiker wurden aufgrund ihrer Prominenz ausgewählt: Einerseits sind ihre 
Arbeiten in einigen neueren Auflagen gut zugänglich, andererseits wur-
den sie auch in der neueren Fachgeschichte eingehend behandelt. Gerade 
dieser Aspekt macht es aber notwendig, sich punktuell mit der Ge-
schichtsschreibung der Filmtheorie auseinanderzusetzen und aus einer 
kulturwissenschaftlichen, kontextualistischen Perspektive zu intervenie-
ren.

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013 - am 14.02.2026, 15:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARKUS RHEINDORF

218

Vorbemerkungen zur  Geschichte  der              
F i lmtheor ie  

Dass der Film in seiner ästhetischen und sozialen Wirklichkeit eine ein-
schneidende Veränderung der modernen Gesellschaft bedeutete, darüber 
war man sich in der frühen Filmtheorie weitgehend einig. Uneins waren 
sich die an den frühen Kinodebatten Beteiligten jedoch in der Frage, ob 
diese Veränderung eine zum Schlechten sei oder ob der Film die Gesell-
schaft nicht doch zum Guten verändern könne. In den letzten beiden 
Jahrzehnten haben Helmut Diederichs (1986a, 1986b, 1996, 2004), Jörg 
Schweinitz (1992) und andere die Protagonisten dieser Debatten vor 
1914 und ihre Positionen ausführlich dargestellt. In dieser häufig als 
„Prolog“ (Diederichs 2004, Schweinitz 1992) oder „Frühgeschichte“ 
(Diederichs 1996) der Filmtheorie bezeichneten Phase waren die Positi-
onen, die in der Diskussion um die Legitimität des Films bezogen wer-
den konnten, relativ eindeutig gegeben: Man war entweder Kinogegner 
oder Kinobefürworter.

Es waren vor allem die Überlegungen derer, die das Kino nicht kate-
gorisch ablehnten, die für den weiteren Verlauf der Filmtheorie von Be-
deutung werden sollten. Innerhalb dieser äußerst heterogenen Gruppe 
bestanden große Differenzen bezüglich der Frage, welcher Aspekt des 
Films entscheidend für seine Rolle in der Gesellschaft und was genau 
seine „Mission“ sein würde. Während einige den Kunstcharakter des 
neuen Mediums hervorhoben, betonten andere seine Möglichkeiten, die 
menschliche Wirklichkeit zu offenbaren und somit auch zu verändern. In 
diesen beiden Denkrichtungen lassen sich ansatzweise bereits jene „La-
ger“ erkennen, die in der Fachgeschichte als die wesentlichen Paradig-
men der Filmtheorie vor ihrem strukturalistischen Wandel Ende der 60er 
Jahre gelten: formästhetische bzw. formalistische Theorien einerseits 
und realistische Theorien andererseits (vgl. Andrew 1976).1

1  Diese vereinfachende Gegenüberstellung wurde bereits für die frühen Ki-
nodebatten anhand theoretischer Grundannahmen differenziert (vgl. Diede-
richs 2004: 12). Damit kann zwar einerseits die Homogenisierung unter-
schiedlicher Ansätze vermieden werden, andererseits bleibt auch in dieser 
Perspektive der als grundlegend geltende Antagonismus von Formalismus 
und Realismus unangetastet. In dem Maße, in dem diese Gegensätzlichkeit 
das wesentliche Erklärungs- und Beschreibungsmuster für nahezu jeden 
Beitrag zur Fachgeschichte bildet, bleiben auch wesentliche Züge der frü-
hen Filmtheorie, die beiden „Lagern“ gemeinsam waren – wie etwa die po-
litische „Engagiertheit“ der frühen Filmtheorie oder die in der Begrifflich-
keit der „Filmsprache“ kristallisierte konzeptuelle Annäherung von Film 
und Sprache – vernachlässigt oder gar unerkannt (vgl. Rheindorf 2004). 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013 - am 14.02.2026, 15:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE AUSDRUCKSKRAFT DER KÖRPER

219

In der Fachgeschichte der Filmtheorie werden die widersprüchlichen Po-
sitionen der frühen Filmtheorie aber auch gerne zu einer historisch ein-
deutigen Entwicklung zusammengefügt, wie dies etwa in Diederichs’ 
unterschiedlichen Versionen eines „Phasen-Modells“ der Frühgeschichte 
der Filmtheorie geschieht. So werden etwa alle der insgesamt neun Pha-
sen, die Diederichs (2004) unterscheidet, in eine klare historische Ab-
folge zueinander gebracht, ohne dass der Autor auf die Problematik ihrer 
keineswegs klaren Übergänge eingeht. Was diese Methode der Ge-
schichtsschreibung an Anschaulichkeit gewinnt, verliert sie an histori-
scher Genauigkeit und materieller Komplexität. Sie verliert das Be-
wusstsein für die charakteristische Widersprüchlichkeit der frühen Film-
publizistik. 

Die Positionen, an denen die einzelnen Phasen festgemacht werden, 
existieren nämlich nicht nur zeitgleich im Sinne kontemporärer Verbrei-
tung, sondern werden häufig auch von derselben Person vertreten, nicht 
selten sogar in ein und derselben Publikation. Zweifelsohne stellt Diede-
richs’ Darstellung dieses Wirrwarrs von Meinungen und Gegenmeinun-
gen einen wichtigen Schritt für die Geschichtsschreibung der Filmtheo-
rie dar. Zudem vermeidet es Diederichs wohlweislich, die „Stufen“ der 
filmtheoretischen Entwicklung mit Jahreszahlen zu versehen und somit 
den Eindruck, es handle sich hier um klar abgrenzbare Entwicklungssta-
dien, zu bestätigen. Dennoch behält diese Art Modell immer den Beige-
schmack einer teleologischen Sichtweise. Und so ist in dieser Perspekti-
ve dann auch – statt von der Überschneidung theoretischer Positionen 
und ihren Widersprüchen – von historischer Kontinuität die Rede, wenn 
etwa Balázs in seinem Filmbuch von 1924 Topoi und Positionen aus der 
Zeit vor dem Ersten Weltkrieg reartikuliert (vgl. Diederichs 2001: 142). 

Keineswegs soll an dieser Stelle dem gegen die herkömmliche Ge-
schichtsschreibung der Filmtheorie gerichteten Argument, Balázs’ erstes 
Filmbuch sei nicht als „singuläres Geniestück“ zu sehen, sondern im 
Kontext der ihm vorgelagerten Kinodebatten zu lesen (ebd.), widerspro-
chen werden. Im Gegenteil: Erst durch die auf diesem Weg eröffnete 
Perspektive auf die diskursiven Zusammenhänge der Filmtheorie der 
Weimarer Zeit mit der Vorkriegs-Filmpublizistik wird es möglich, die 
spezifischen Brüche im Verlauf dieser Tradition aufzuzeigen. Auf dieser 
Erkenntnis aufbauend werde ich im Weiteren darlegen, dass sich diese 
Veränderungen im Diskurs einer ästhetischen, d.h. medienimmanenten
Theorie des Films nicht ausschließlich auf den rein akademischen Er-
kenntnisgewinn hinsichtlich der Möglichkeiten des Films zurückführen 
lassen, sondern durch ihren kulturellen, historisch spezifischen Kontext 
bedingt sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013 - am 14.02.2026, 15:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARKUS RHEINDORF

220

Nun ist die Vorstellung, die „Entwicklung“ der Filmtheorie sei immer 
schon durch technische Innovationen des Mediums selbst oder durch die 
Wandlungen der internationalen Filmproduktion beeinflusst, stimuliert 
oder sogar bestimmt gewesen, in der Fachgeschichte nichts Neues. Im 
Gegensatz zu dieser Sichtweise möchte ich die frühe Geschichte der 
Filmtheorie auf einer anderen Ebene in ihren Kontext eingebettet sehen. 
Anstatt die Geschichte der Theorie einzig aus der Geschichte des Medi-
ums oder der Biografie ihrer Vertreter abzuleiten, gilt es, die diskursive 
Formation der Filmtheorie der Zwischenkriegszeit im Sinne einer Theo-
rie der Artikulation (vgl. Grossberg 1997) als durch ihren kulturell-
historischen Kontext ermöglicht und eingeschränkt zu verstehen. Es ist 
somit nicht länger nur nach den Filmen zu fragen, welche eine neue 
Sicht des Mediums ermöglichten, sondern auch nach den gesellschaftli-
chen Veränderungen, die manche Sichtweisen – genauer gesagt: ihre Ar-
tikulation im Diskurs – nach dem Ersten Weltkrieg ermöglichten, wäh-
rend sie andere versperrten. 

Wie die Darstellung des Körpers in den deutschsprachigen Massen-
medien und Künsten um 1918, so ist demnach auch die kritische und 
theoretische Reflexion derselben von den Traumata gekennzeichnet, die 
die Gesellschaft durch den Ersten Weltkrieg erlitten hat. Gerade im Fall 
der Filmtheorie ist eine solche Einschreibung der Problematisierung des 
Körpers auf zweifachem Wege zu erkennen: Einerseits ist diese direkt 
durch ihren kulturellen Kontext ermöglicht und eingeschränkt, anderer-
seits ist sie aber auch indirekt durch die Veränderung ihres Objekts, also 
des Mediums Film in Form der Produktion der internationalen Filmin-
dustrie beeinflusst.2

Das Spie l  der  Körper  

Keiner deutschsprachigen Filmtheorie der Weimarer Zeit wird in der 
Fachgeschichte so viel Bedeutung zugemessen wie der von Béla Balázs. 
Balázs’ Biographie spiegelt, wie Hanno Loewy es formuliert hat, „die 
Widersprüche der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts, die Aufbrüche der 
Moderne und die Phantasien einer neuen Romantik […] in einer nicht 
nur exemplarischen, sondern geradezu abenteuerlich verdichteten Wei-
se“ (Loewy 2001: 173). Trotz ihres „exemplarischen“ Charakters war 

2  In vielleicht noch deutlicherem Maße als gegenwärtig ist die filmtheoreti-
sche Reflexion in ihren ersten Jahrzehnten vom Auftreten vereinzelter kon-
kreter filmischer Phänomene geprägt – man denke nur an all jene Positio-
nen, die sich ausschließlich auf die Filme Chaplins oder das Schauspiel As-
ta Nielsens als Beweis berufen konnten (vgl. Balázs 1924: 107-111). 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013 - am 14.02.2026, 15:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE AUSDRUCKSKRAFT DER KÖRPER

221

Balázs’ Suche nach dem Wesen des Films sehr spezifisch: geprägt von 
der Erfahrung einer Generation jüdischer Intellektueller aus dem assimi-
lierten Bürgertum, die im Ungarn der Jahrhundertwende versuchten, 
durch kulturelles und politisches Engagement in der Gesellschaft aufzu-
gehen und sich zugleich von ihr ausgeschlossen fanden. Den Ersten 
Weltkrieg erlebte Balász als ekstatischen Aufbruch, ebenso wie die Re-
volution und Rätediktatur wenige Jahre später, deren katastrophales 
Scheitern ihn 1919 ins Exil nach Wien treibt. Dort übernimmt er 1922 
die Filmkritik-Spalte der neu gegründeten Wiener Tageszeitung Der
Tag, für die er einige hundert Kritiken schreibt. 

Balázs’ Zugang zur Theorie – gekennzeichnet von einer rastlosen 
Suche oder „Wanderung“ (ebd.: 174) – bleibt stets assoziativ und essay-
istisch. Am prägnantesten formuliert finden sich seine theoretischen Ü-
berlegungen aus der Zwischenkriegszeit in seinen beiden ersten Filmbü-
chern, Der sichtbare Mensch (1924) und Der Geist des Films (1930). 
Die erste dieser Arbeiten entsteht während der Wiener Emigrationsjahre 
Balázs’ und wurde in der traditionellen Fachgeschichte als eine der ers-
ten Filmtheorien – wenn nicht gar die erste überhaupt – gesehen. Erst in 
neueren Arbeiten kam man dazu, Balázs’ erste Arbeiten zur so genann-
ten Schauspielertheorie des Films3 zu rechnen (vgl. Diederichs 2004: 
127). Diese Zuordnung basiert auf der Erkenntnis, dass die Filmpublizis-
tik vor dem Ersten Weltkrieg bereits die wichtigsten Merkmale seiner 
Theorie vorweggenommen hatte (vgl. Diederichs 2001: 139). 

Es scheint wenig verwunderlich, dass sich Diederichs angesichts 
dieser erstaunlichen Zahl von Vorwegnahmen genötigt sieht, dem Ein-
druck, Balázs habe in Der sichtbare Mensch nichts Originelles oder 
Neues gebracht, entschieden zu widersprechen. Diesem Einspruch Die-
derichs’ gegen seine eigene Argumentationslinie mangelt es jedoch an 
der notwendigen Beweisführung: Es bleibt bei der ungesicherten Fest-
stellung, Balázs habe eine „umfassende, schlüssige und geschlossene, 
materialreich abgesicherte ästhetische Theorie des Stummfilms der Prä-
Eisenstein-Ära“ geliefert (ebd.: 142). Ich möchte dieser Umschreibung, 
die zwar einige Leistungen von Balázs’ erstem Filmbuch benennt, aber 

3  Als Anfangspunkt dieser den Schauspieler betonenden Strömung in der 
Filmtheorie gilt Herbert Tannenbaums Broschüre von 1912 Kino und Thea-
ter. Für die Schauspielertheorie findet die Filmkunst noch vor der Kamera 
statt. Nach dem Weltkrieg waren es vor allem Walter Bloem und Balázs, 
die die Schauspielertheorie des Films vorantrieben. Bloem prägte in seinem 
Buch Seele des Lichtspiels den Leitsatz, Kino sei „Gefühl durch Geste“. Als 
Gefühlskunst und damit Seelenkunst stehe das Lichtspiel im Gegensatz zur 
Gedankenkunst der Bühne (vgl. Diederichs 2001: 127). 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013 - am 14.02.2026, 15:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARKUS RHEINDORF

222

für sich genommen das Neue und historisch Spezifische dieser Theorie 
keineswegs greifbar macht, einige Überlegungen zur Seite stellen. 

Zunächst gilt es zu erkennen, dass die Filmtheorie der Zwischen-
kriegszeit in der Betonung des Körpers weit über die frühe Schauspieler-
theorie hinausgeht. Es ist nicht mehr so sehr vom Schauspieler selbst die 
Rede als von seinem Körper, wenn Balázs mittels der von Goethe und 
Lavater übernommenen Begrifflichkeit der Physiognomik zunehmend 
vom Konkreten abstrahiert. Zwar ist die Körperlichkeit des Schauspiels 
Asta Nielsens ein wichtiger Ausgangspunkt für Balázs’ Überlegungen – 
eine weitere Gemeinsamkeit mit der Vorkriegs-Filmpublizistik –, doch 
die konkrete Instanz dieses Körpers ist in Balázs’ mystisch-magischen 
Evokationen schnell überwunden. Das „Geheimnis ihres mimischen 
Dialogs“ gerät zum „Filmgeheimnis“ überhaupt (Balázs 1924: 108). In 
den Abstraktionsschritten, die folgen, liegt das eigentlich Neue und Be-
merkenswerte, das durch den Kontext der Weimarer Zeit Ermöglichte 
dieser Theorie des Films als einer Körperkunst mit dem Potential, die 
Welt zu verändern. 

Erst über den Begriff der Physiognomie wird es Balázs möglich, das
Gesicht im Sinne einer Ausdrucksfläche synonym mit dem Körper des 
Schauspielers, des „sichtbaren Menschen“, zu denken. Denn der Schau-
spieler, der nicht spricht, so Balázs, „wird in seinem ganzen Körper zu 
einer homogenen Ausdrucksfläche“ (ebd.: 39). Im Unterschied zum 
sprechenden Schauspieler habe der Filmschauspieler andere Mienen und 
andere Gebärden: Während der Körper des ersten nur „den Rest“ aus-
drückt und eine „Drangabe“ zum eigentlichen bedeutungstragenden E-
lement, dem Wort, darstellt, ist der Körper des letzteren „ein eigener 
Ausdruck einer eigenen Seele und darum ein eigenes Material einer ei-
genen Kunst“ (ebd.: 33). Im Gegensatz zum Wort erscheint dieser Aus-
druck „nicht in der rationellen Dimension der Begriffe“ (ebd.: 34), son-
dern als der irrationale Ausdruck der sonst von Begriffen beherrschten 
Seele: die unmittelbare Körperwerdung des Geistes. 

Die gegenwärtige „Herrschaft der Begriffe“, so Balázs im Zuge des 
Versuches, eine historische Perspektive zu entwickeln, sei erst durch die 
Buchdruckerkunst möglich geworden. Diese habe mit der Zeit das Ge-
sicht der Menschen „unleserlich“ gemacht und das Wort zur Hauptbrü-
cke zwischen den Menschen werden lassen. Damit hat das Wort die See-
le in sich „gesammelt und kristallisiert“, der „Leib aber ist ihrer bloß 
geworden: ohne Seele und leer“ (ebd.: 17). Die tatsächliche Ausdrucks-
fläche habe sich auf das Gesicht reduziert, welches als „kleiner, unbe-
holfener, in die Höhe gestreckter Semaphor“ der Seele aber nicht zu 
größerer Sichtbarkeit verhelfen könne (ebd.). Doch mit dem Film sei 
nun eine andere Maschine dabei, der Kultur eine neue „Wendung zum 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013 - am 14.02.2026, 15:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE AUSDRUCKSKRAFT DER KÖRPER

223

Visuellen und dem Menschen ein neues Gesicht zu geben“ (ebd.: 16). 
Mit diesem Modell einer „anthropomorphen Poetik“ schloss sich Balázs 
einer zu dieser Zeit gängigen Kunstauffassung an, für die der Körper als 
Ausdrucksmodell zentral geworden war (vgl. Koch 1986). 

Hat Balázs mit der Kategorie des Gesichts erst einmal das konkrete 
Gesicht hinter sich gelassen, es auf den Körper als Gesamtheit ausge-
dehnt und die Physiognomie zu einem Naturprinzip erklärt, führt ihn 
dies folgerichtig dazu, vom „Gesicht der Dinge“ zu sprechen. Denn Phy-
siognomie und somit Ausdruckskraft besitzt nunmehr nicht allein der 
Mensch, sondern auch das Tier, die Dingwelt, ja die gesamte Schöpfung 
überhaupt. Und weil das Konzept des „Ausdrucks“ selbst für einen der 
Sprache kritisch gegenüberstehenden Theoretiker wie Balázs unweiger-
lich mit Sprache und dem Akt des Sprechens assoziiert ist, kann man in 
Der sichtbare Mensch davon lesen, dass die Dinge durch den Film „zu 
den Menschen“ sprechen (Balász 1924: 59). 

Gleichzeitig wird über die Idee, die Dinge hätten ein Gesicht, aber 
auch eine Art Solidarität der nicht lebendigen Umwelt mit dem Men-
schen und umgekehrt heraufbeschworen, die den entfremdeten Men-
schen wieder mit seiner Umwelt in Einklang bringen soll. Man meint, 
Balázs, den Märchenautor, zu erkennen, wenn Balázs, der Filmtheoreti-
ker, in diesem Zusammenhang dem Filmkünstler rät, sich an der kindli-
chen Erfahrung der „lebendigen Physiognomie, die alle Dinge haben“ 
(ebd.) zu orientieren, um die Ahnung dessen wieder zu erlangen, was er 
später als „verlorene[s] Paradies“ (ebd.: 77) benennt: 

„Jedes Kind kennt die Gesichter der Dinge und geht mit klopfendem Herzen 
durch das halbdunkle Zimmer […]. Das Kind kennt diese Physiognomien gut, 
weil es die Dinge noch nicht ausschließlich als Gebrauchsgegenstände, Werk-
zeuge, Mittel zum Zweck ansieht, bei denen man nicht verweilt“ (ebd.: 59). 

In der Möglichkeit, die latente Physiognomie der Dinge für alle deutlich 
zu machen, erkennt Balázs die einzigartige Berufung des Films. Denn 
die Dinge trügen meistens, so Balázs weiter, den Schleier oder Nebel ei-
ner „gewohnheitsmäßigen Verallgemeinerung und einer schematischen 
Begriffsbildung“ vor dem Gesicht. Wie einen Star vor unseren Augen, 
so könne der Film diesen Nebel durchstechen und uns plötzlich ein un-
gewohntes Bild der Natur sehen lassen: „das geheime – weil unbeachtete 
– Leben aller Dinge, die deine Gefährten sind und miteinander das Le-
ben ausmachen“ (ebd.: 49). 

Kaum merkbar wird in derselben konzeptuellen Bewegung, die den 
Dingen mit einem Gesicht auch eine Sprache gibt, außerdem eine Re-
duktion des Menschlichen, genauer gesagt: der menschlichen Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013 - am 14.02.2026, 15:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARKUS RHEINDORF

224

drucks- und Sprachfähigkeit, als etwas Einzigartigem bewirkt. Seiner 
Besonderheit beraubt, wird der Mensch eines der Dinge, von denen er 
sich umgeben findet. In seiner Ausdrucksfähigkeit ist er ihnen sogar un-
terlegen, da er durch seine Abhängigkeit vom Wort verlernt hat, sich mit 
seinem Körper auszudrücken. Erst der Film werde den unter Worten und 
Begriffen verschütteten Menschen wieder lehren, die Sprache der Dinge 
zu sprechen.4 Diese Dinge aber – das ist auch Balázs trotz aller Rhetorik 
um die „beredte Natur“ gezwungen einzugestehen – sind im eigentlichen 
Sinne stumm. Während die „stummen Dinge“ in der Welt des sprechen-
den Menschen viel lebloser und unbedeutender als der Mensch seien, 
sieht Balázs diesen „Valeurunterschied“ im Film aufgehoben: 

„Dort sind die Dinge nicht so zurückgesetzt und degradiert. In der gemeinsa-
men Stummheit werden sie mit dem Menschen fast homogen und gewinnen 
dadurch an Lebendigkeit und Bedeutung. Weil sie nicht weniger sprechen als 
die Menschen, darum sagen sie gerade so viel“ (ebd.: 32). 

Der Film, so Balázs, verleiht den Dingen die Ausdrucksfähigkeit des 
menschlichen Gesichts und gleichzeitig dem menschlichen Körper die 
Natürlichkeit der unbewussten Natur. Das Fehlen der menschlichen 
Sprache wird Balázs’ Filmtheorie somit zur notwendigen Bedingung ih-
res visionären Verständnisses vom Film. 

Doch kaum hat Balázs Sprache im Sinne von begrifflicher Aus-
drucksfähigkeit als Differenzierungskriterium zwischen Mensch und der 
gesamten Natur abgeschafft, führt er sie als christlich-mythologische 
Chiffre wieder ein. Dazwischen liegt der konzeptuell notwendige 
Schritt, Film als neue „Menschheitssprache“ zu denken. Die ganze 
Menschheit, so Balázs, sei bereits dabei, diese allen Völkern der Erde 
verständliche Sprache zu erlernen. Da der Mensch dieser Sprache früher 
schon einmal fähig gewesen sei, ist dieses „neu Lernen“ aber auch ein 
„Erinnern“ an etwas, das keinesfalls mit dem „Wortersatz der Taub-
stummensprache“ verwechselt werden dürfe: 

4  Tatsächlich lässt Balázs kein anderes Mittel für die Versöhnung des Men-
schen mit seiner Umwelt zu. Neben der Musik lehnt Balázs auch einige je-
ner neuen Formen der Körperkultur ab, von denen man sich in der Weima-
rer Zeit viel erhoffte. So bleibt der Tanz für ihn „umrahmte, vom Leben ab-
gesonderte Kunst“ (Balázs 1924: 20), und auch der Sport, auf den man sich 
mit „heiliger Begeisterung“ geworfen habe, sei der Aufgabe nicht gewach-
sen: „[D]er Sport kann den Körper gesund und schön machen, beredt macht 
er ihn nicht. Denn es sind doch immer nur die animalischen Qualitäten, die 
er steigert. Er macht ihn nicht zum empfindlichen Medium der Seele, nicht 
zum nervösen Spiegel, der jede Seelenregung zeigt“ (ebd.: 19). 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013 - am 14.02.2026, 15:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE AUSDRUCKSKRAFT DER KÖRPER

225

„Denn der Mensch der visuellen Kultur ersetzt mit seinen Gebärden nicht 
Worte […]. Er denkt keine Worte, deren Silben er […] in die Luft schreibt. 
Seine Gebärden bedeuten überhaupt keine Begriffe, sondern unmittelbar sein 
irrationelles Selbst, und was sich auf seinem Gesicht und in seinen Bewegun-
gen ausdrückt, kommt von einer Schichte der Seele, die Worte niemals ans 
Licht fördern können. Hier wird der Geist unmittelbar zum Körper, wortelos, 
sichtbar“ (ebd.: 16). 

Dass der Film in diesem Sinne ein völkerverständigendes „Esperanto 
des Auges“ sein könne und daher auch müsse, ist eine frühe filmtheore-
tische Utopie, die nicht nur die Schriften Béla Balázs’ durchzieht. Mit 
Siegfried Kracauer hat sie einen ihrer leidenschaftlichsten Proponenten 
aus dem „Lager“ jener Theorien, die in der Fachgeschichte als realisti-
sche Filmtheorien gehandelt werden. Ausgehend von Balázs’ in der 
Zwischenkriegszeit bereits ausformulierten theoretischen Positionen, 
denen Kracauers noch weitgehend unsystematische Überlegungen zum 
Film gegenüberstehen, lassen sich die frühen Theorieansätze des letzte-
ren entgegen dem konventionellen fachgeschichtlichen Verständnis sei-
ner Haltung als einem „naiven Realismus“ lesen und im Hinblick auf 
mögliche Affinitäten mit Balázs’ Theorie untersuchen.5 Damit ist es 
möglich nachzuzeichnen, wie im diskursiven Feld der Filmtheorie der 
Zwischenkriegszeit spezifische gesellschafts- und ideologiekritische 
Momente, aber auch gesellschafts- und kulturpolitische Projekte mitein-
ander verbunden und durch ein neues Verständnis von Körperlichkeit ar-
tikuliert werden konnten. 

Ein Evangel ium des Fi lms 

Balázs’ Überzeugung, die durch den Film gewonnene neue Sprache der 
Körper sei koinzident mit einer bereits verlorenen Sprache, weist in 
zweifacher Hinsicht auf den christlichen Mythos einer prälapsalen Spra-
che hin. Zum einen ist diese Ursprache gleichbedeutend mit jener Fä-
higkeit, die Dinge bei ihrem wahren Namen zu nennen, die Adam mit 
der Vertreibung aus dem Paradies genommen wurde – ihr Verlust kann 
somit als Zeichen des Sündenfalls gelten. Andererseits impliziert die I-
dee einer „neuen ursprünglichen“ Menschheitssprache aber auch eine 

5  Im Falle Kracauers wird das Ziel, Film zu einer Universalsprache werden 
zu lassen, nach 1928 besonders deutlich. Kracauer, in dieser Zeit vorwie-
gend als Rezensent und Kritiker tätig, macht seine diesbezüglichen Hoff-
nungen an den Filmen René Clairs und Buster Keatons, vor allem aber an 
den Filmen Charly Chaplins fest (vgl. Rheindorf 2004). 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013 - am 14.02.2026, 15:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARKUS RHEINDORF

226

Umkehr der göttlichen Strafe für den beim Turmbau zu Babel manifest 
gewordenen menschlichen Hochmut. Mit dem Motiv der „Verwirrung 
der Sprachen“ und der daraus resultierenden Unverständlichkeit der 
„Völker“ wiederholt das Gleichnis vom Turmbau die Dramaturgie des 
Sündenfalls und seiner Bestrafung. 

Die Schlüsse, die sich aus dieser Analogie ziehen lassen, sind verlo-
ckend. Doch es wäre zu vereinfachend und deterministisch, Balázs’ Ar-
tikulation eines neuen Körperverständnisses mit der Sehnsucht nach ei-
ner neuen Ursprache als notwendige Konsequenz seiner rückblickenden 
Erfahrung des Ersten Weltkriegs, insbesondere des anfänglichen Enthu-
siasmus für diesen zu erklären. Statt einer notwendigen Korrespondenz 
einer einzelnen Position im Diskurs mit einer Einzelbiographie gilt es 
vielmehr, die gesellschaftliche Erfahrung des Weltkriegs als eine erdrü-
ckende Schuld, eine Sünde des Menschen wider die Natur und Gott, als 
eine ermöglichende Bedingung für diese keineswegs singuläre Position 
im filmtheoretischen Diskurs zu sehen. 

Wie klar Balázs selbst diese Zusammenhänge herstellt und wie wi-
dersprüchlich ihm sein Evangelium des Films qua Theorie unterdessen 
gerät, ist leicht gezeigt. Bereits eingangs schreibt Balázs in Der sichtba-

re Mensch, der Film arbeite mit „neuen Urformen der Menschlichkeit“ 
(Balázs 1924: 14). Es wirkt paradox, wenn er einige Seiten später die 
„glückliche Zeit“, in der die Seele noch „unmittelbar zum Körper“ wur-
de, gleich zweifach verortet: einmal historisch, vor der Erfindung des 
Buchdrucks, und einmal mythologisch, vor der „Sprachverwirrung beim 
Turmbau von Babel“ (ebd.: 21). Diese doppelte, keineswegs metapho-
risch oder rein bildlich gemeinte Projektion einer Universalsprache 
durchzieht Balázs’ gesamtes Werk. Was in den Texten der Kino-
Debatten vor dem Ersten Weltkrieg mehrheitlich noch als gefährlicher 
„Abgrund“ beschrieben wurde, erscheint nun, nach den Verwüstungen 
des Weltkrieges und angesichts der Sprachlosigkeit gegenüber den 
durchlittenen Schrecken, geradezu als privilegierter Zugang zur „Ur-
sprache“ der Menschheit (vgl. Loewy 2001: 193). 

Während Balázs sich von der Filmkunst also die „Erlösung von dem 
babelschen Fluch“ (Balázs 1924: 22) verspricht, unternimmt er zugleich 
den Versuch, den Film in eine materialistische Dialektik einzubinden. 
Auf der Leinwand der Kinos aller Länder entwickle sich eine internatio-
nale Sprache nur deshalb, weil „das Gesetz des Filmmarkts […] nur eine 
allgemeine Gebärdensprache“ dulde (ebd.). Als „Kind der kapitalisti-
schen Industrie“ trüge der Film zwar deren Geist, stehe aber im Sinne 
einer dialektischen Entwicklung im Widerspruch zu ihm. Denn wo der 
Großkapitalismus abstrakt ist und die führenden Gewalten in ihm un-

sichtbar sind, ist der Film konkret und macht „das unmittelbare Sein der 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013 - am 14.02.2026, 15:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE AUSDRUCKSKRAFT DER KÖRPER

227

Dinge“ sichtbar (ebd.: 102). Trotz seines Offenbarungspotentials, 
schränkt Balázs ein, werde der Film für sich allein, ohne dass „die all-
gemeine Entwicklung der Umwelt die ihr verwandte geistige Atmosphä-
re schafft“ (ebd.: 104), keine Veränderung der Gesellschaft bewirken 
können.

Im Gegensatz zu Balázs’ christlich-mythologischer Deutung der 
Rolle des Films von 1924 – und damit Balázs’ Theorie von 1930 näher – 
setzt sein Zeitgenosse Kracauer Film in Zusammenhang mit Kategorien 
marxistischer Theorie bzw. der Kritischen Theorie. Aufgrund des „ex-
emplarischen menschlichen Grunde[s]“ des „mimischen Sprachschöp-
fertums“ Chaplins (Kracauer 1974b: 173)  könne dieser durch seine blo-
ße Gegenwart Klassengegensätze aufheben und „zwischen den Parteien 
einen Waffenstillstand [] stiften“ (Kracauer 1974a: 176f.). Mehr noch: 
Auch Religionsbekenntnis, Vaterland und Reichtum werden für Kracau-
er angesichts der von Chaplin umgesetzten Sprache des Films bedeu-
tungslos. Gerade aus diesen gesellschafts- und ideologiekritischen An-
sprüchen, die sowohl Kracauer als auch Balázs Anfang der 30er Jahre an 
den Film zu stellen beginnen – die im Gegensatz zur vagen Utopie einer 
Menschheitssprache zunehmend konkreter werden – ergibt sich ein Wi-
derspruch zu ihrer auch weiterhin fortgeführten Betonung des Ursprüng-
lichen und Körperlichen im Film als „Esperanto des Auges“. 

Ein Gesicht,  das den Menschen meint  

Im Rahmen ihrer filmtheoretischen Überlegungen sind sich Balázs und 
Kracauer weitgehend einig, dass mehr als neutrale Reproduktion not-
wendig ist, um die Dinge zum Sprechen zu bringen und somit das politi-
sche Potential des Films voll zu entfalten. Eine gewisse „Stilisierung der 
Natur“, wie Balázs sich ausdrückt, sei unverzichtbar, „weil sie [die Na-
tur] nicht deutlich genug sprechen kann“ (Balázs 1924: 66). Der Filme-
macher müsse daher das Talent besitzen, das Gesicht der Dinge „heraus-
zufinden, zu umrahmen, zu betonen“ (ebd.: 67). Eine Natur als neutrale 
Wirklichkeit gibt es für Balázs im Film also nicht. Beseelt ist nur, was 
einen Sinn, und zwar einen menschlichen Sinn ausdrückt: 

„Die Seele der Natur ist gar nicht etwas von vornherein Gegebenes, das man 
‚einfach‘ photographieren kann. Alte magische Kulturen haben sie vielleicht 
gekannt. Für uns bedeutet die Seele der Natur immer nur unsere eigene Seele, 
die sich in jener reflektiert“ (ebd.: 68). 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013 - am 14.02.2026, 15:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARKUS RHEINDORF

228

Nur durch die Montage, so Balázs, ist es überhaupt möglich, aus „Ur-
physiognomien“ das Gesicht der Dinge bedeutungsvoll hervortreten zu 
lassen:  „In der Montage aber erscheint das Große, das Unsichtbare: der 
ungeheure soziale Wille einer gewaltigen sozialen Idee. [...] [D]ie 
gestaltlosen Kräfte werden sichtbar“ (Balázs 1930: 81). Mit diesem Be-
kenntnis zur Montage und gegen die Neue Sachlichkeit richtet sich Ba-
lázs Anfang der 30er Jahre – wie auch Kracauer – zunehmend gegen die 
Ideologie des Kleinbürgers und bemüht sich, die Internationalität des 
stummen Films mit einem ideologiekritischen Moment zu verbinden: 
„Der Film hat das Weltesperanto der international verständlichen Film-
sprache geschaffen. Verständnis aber ist hinderlich für imperialistische 
Propaganda“ (ebd.: 166).  

Der oben bereits angedeutete Widerspruch wird anhand der Monta-
gekonzeption der beiden Theoretiker deutlich. Während sich beide dem 
Leitsatz „Keine Kunst kennt neutrale Mittel“ (Balázs 1924: 95) ver-
pflichtet fühlen, beharren sie darauf, dass die Bilder eines Films nicht zu 
eindeutig werden dürfen. Dann nämlich geraten diese Bilder zu nahe an 
die Sprache des Menschen heran, werden selbst zu Begriffen, „die mit 
spitzen Krallen einen eindeutigen Sinn aus allem herauskratzen“ (ebd.: 
85). Was nur in der reinen Visualität des Films erscheinen kann, ist jene 
semantische Uneindeutigkeit, die Balázs 1924 das „Unbestimmte“ (ebd.) 
nennt und 1930 vor der „Endgültigkeit der Interpretation“ (ebd.: 141) 
bewahren möchte. Auch bei Kracauer treten seine gesellschaftskriti-
schen Hoffnungen, die dem Film eine hohe Eindeutigkeit abverlangen, 
in Konflikt mit seiner Konzeption von Film als Universalsprache vis-à-

vis begrifflicher Sprache. Denn das „Esperanto des Auges“ ist in der 
Filmtheorie der Zwischenkriegszeit stets konkret und vieldeutig – 
menschliche, nationale Sprachen erscheinen dort hingegen immer abs-
trakt und eindeutig. 

Ausbl ick 

Anhand der filmtheoretischen Arbeiten Belá Balázs’ und Siegfried Kra-
cauers lässt sich nachvollziehen, wie im Diskurs der Filmtheorie der 
Weimarer Zeit sehr unterschiedliche gesellschafts- und ideologiekriti-
sche Momente miteinander verbunden, durch die Begriffe der Physiog-
nomie und Natürlichkeit organisiert und mit einem neuen Verständnis 
von Körperlichkeit artikuliert werden konnten. Dabei verbindet sich die 
vulgärmarxistisch überformte Rede von der durch den Kapitalismus 
vollzogenen Abstraktion der Wirklichkeit mit dem utopischen Entwurf 
eines völkerverständigenden „Esperanto des Auges“. Die Artikulation 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013 - am 14.02.2026, 15:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE AUSDRUCKSKRAFT DER KÖRPER

229

dieser beiden Positionen im filmtheoretischen Diskurs ist erst durch die 
gesellschaftlichen Veränderungen nach dem Ersten Weltkrieg denkbar. 
Parallel zu den verschiedenen Projekten zur Reformierung der Körper-
kultur, wie sie in der Weimarer Zeit Konjunktur haben, setzt auch die 
Filmtheorie dieser Zeit eine Suche nach einem neuen Körperverständnis 
um und artikuliert diese mit der Sehnsucht nach einer prälapsalen Ur-
sprache und der Unschuld, die sich mit dieser Sprache des Paradieses 
verbindet.

Ähnlich wie andere körperbezogene Projekte der Zwischenkriegszeit 
ist allerdings auch die filmtheoretische Artikulation des Körpers alles 
andere als stabil und bedarf laufend neuer Vermittlung zwischen den in 
ihr miteinander artikulierten Gegensätzen. Tatsächlich gründet die viel-
fach konstatierte Widersprüchlichkeit der frühen deutschsprachigen 
Filmtheorie zu einem guten Teil auf der Artikulation einer Filmkonzep-
tion, die den Film in der Dichotomie zwischen ursprünglichem, unein-
deutigen Körper und verfälschter, eindeutiger Sprache lokalisiert, mit 
konkreten gesellschaftspolitischen Ansprüchen für die Rolle des Films 
als Kritiker einer falschen, kleinbürgerlichen Objektivität. 

Literaturverzeichnis  

Andrew, J. Dudley (1976): The Major Film Theories. An Introduction, 
New York: Oxford University Press. 

Balázs, Béla (1924): Der Sichtbare Mensch oder Die Kultur des Films, 
Wien/Leipzig: Deutsch-Österreichischer Verlag. 

Balázs, Béla (1930): Der Geist des Films, Halle/Saale: Wilhelm Knapp. 
Diederichs, Helmut H. (1986a): „Béla Balázs und die Schauspielertheo-

rie des Stummfilms: Der sichtbare Mensch und seine Vorläufer“. In: 
Hubertus Gaßner (Hg.), Wechsel/Wirkungen. Ungarische Avantgar-
de in der Weimarer Republik, Marburg: Jonas, S. 554-559. 

Diederichs, Helmut H. (1986b): Anfänge der deutschen Filmkritik, 
Stuttgart: Fischer Wiedleroither. 

Diederichs, Helmut H. (1996): Frühgeschichte deutscher Filmtheorie. 
Ihre Entstehung und Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg. Habili-
tationsschrift, Online-Publikation: http://fhdo.opus.hbz-nrw.de/  
volltexte/2002/6/pdf/fruefilm.pdf (download: 01.11.2004). 

Diederichs, Helmut H. (2001): „Ihr müßt erst etwas von guter Filmkunst 
verstehen: Béla Balázs als Filmtheoretiker und Medienpädagoge“.
In: Béla Balázs, Der sichtbare Mensch, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 
115-147.

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013 - am 14.02.2026, 15:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARKUS RHEINDORF

230

Diederichs, Helmut H. (2004): „Zur Entwicklung der formästhetischen 
Theorie des Films“. In: Ders. (Hg.), Geschichte der Filmtheorie: 
Kunsttheoretische Texte von Méliès bis Arnheim, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, S. 9-27. 

Grossberg, Lawrence (1997): Bringing It All Back Home: Essays on 
Cultural Studies, Durham: Duke University Press. 

Koch, Gertrud (1986): „Die Physiognomie der Dinge. Zur frühen Film-
theorie von Béla Balázs“. Frauen und Film 40 (August 1986), S. 73-
82.

Kracauer, Siegfried (1974a): „Chaplins Triumph” [1931]. In: Ders.: Ki-
no. Essays, Studien, Glossen zum Film. Hg. von Karsten Witte, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 176-179. 

Kracauer, Siegfried (1974b): „Lichter der Großstadt“ [1931]. In: Ders.: 
Kino. Essays, Studien, Glossen zum Film. Hg. von Karsten Witte, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 173-176. 

Loewy, Hanno (2001): „Die Geister des Films. Balázs’ Berliner Aufbrü-
che im Kontext“. In: Béla Balázs, Der Geist des Films, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp, S. 171-230. 

Rheindorf, Markus (2004): “Film as Language: The Politics of Early 
Film Theory”, Online-Publikation: http://homepage.univie.ac.at/ 
Markus.Rheindorf/manuscripts/politicsfilmtheory.pdf (download: 
01.11.2004). 

Schweinitz, Jörg (Hg.) (1992): Prolog vor dem Film. Nachdenken über 
ein neues Medium 1909-1914. Kommentiert und eingeleitet vom 
Hg., Leipzig: Reclam. 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013 - am 14.02.2026, 15:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402887-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

