
TEIL III: INTERAKTIONEN

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7  Säuglings- und Kleinkindphase

Bei der Darstellung der sozialisationsrelevanten sozialräumlichen Interaktionsmus-
ter folge ich dem Verlauf der Ontogenese, wobei ich Säuglingsalter (bis ca. 1,5 Jahre), 
Kleinkindalter (ca. 1,5 bis 3,5 Jahre) und Kindheit (ca. 3,5 Jahre und älter) als Entwick-
lungsphasen unterscheide. Es ist wichtig zu betonen, dass die Tao selbst diese Ein-
teilung traditionell nicht vornehmen. Aus lokaler Sicht handelt es sich bei der Reifung 
der Kinder um einen graduellen Prozess, der keiner Einteilung in bestimmte Phasen 
bedarf.1

Die zur Unterscheidung der kindlichen Entwicklungsphasen oben aufgeführten 
Altersangaben dienen lediglich der groben Strukturierung. Ich orientiere mich in mei-
ner Darstellung vornehmlich am sozialen Alter, das mit der Bewältigung bestimm-
ter Entwicklungsaufgaben in Verbindung steht. Der Übergang zur Kleinkindphase 
wird im Wesentlichen durch den Spracherwerb des Kindes markiert. Die beginnen-
de Kleinkindphase zeichnet sich durch einen erweiterten Aktionsradius des Kindes 
und erhöhte Selbstständigkeit aus. Mit etwa 3,5 Jahren erfolgt eine Loslösung aus dem 
engmaschigen Betreuungsnetz der Bezugspersonen. Von nun an streifen Tao-Kinder 
zusammen mit ihren Peers durchs Dorf und seine nähere Umgebung. Die Interaktio-
nen mit den Bezugspersonen reduzieren sich auf ein Minimum, die gemeinsam ver-
brachte Zeit beschränkt sich häufig auf die Einnahme der Mahlzeiten (siehe Kapitel 
8). Die erhöhte Autonomie im Kindesalter führt aber auch dazu, dass Tao-Kinder den 
Schikanen feindlich gesonnener anderer ausgesetzt sind (siehe Kapitel 9).

Das Netz der Bezugspersonen

Die Tao betreiben eine Form des alloparenting oder multiple caretaking (Tronick et al. 
1987), bei der die Zuständigkeiten in der Kinderbetreuung genau geregelt sind. Müt-
ter sind die Hauptbetreuerinnen der Kinder, sie sind für ihre körperliche Pf lege, Er-
nährung und soziale Erziehung verantwortlich. Wenn sie Arbeitstätigkeiten auf den 
Feldern erledigen müssen oder in den frühen Abendstunden das Essen zubereiten, 
übernehmen andere Personen aus der Verwandtschaftsgruppe die Kinderbetreuung. 
Tagsüber fungieren zumeist Großmütter oder Schwestern mütterlicherseits als  

1 � Jüngere Kinder werden von den Tao yalikey o kanakan genannt, was übersetzt »kleine Kinder«  
bedeutet. Der Begrif f ist jedoch nicht klar definiert, da er sich sowohl auf Säuglinge als auch Kinder im 
GYB- oder sogar Grundschulalter beziehen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit218

Betreuerinnen der Kinder, vom späten Nachmittag an dann der Vater, der um diese 
Zeit für gewöhnlich von seinen Tagesaktivitäten ins Dorf zurückgekehrt ist. Auch äl-
tere Kinder werden mit der Betreuung ihrer jüngeren Geschwister beauftragt. Wenn 
alle oben genannten Personen verhindert sind, kann es sein, dass auch ältere Cousinen 
und Cousins, Großväter oder Onkel2 kurzzeitig einspringen. Prinzipiell kommen alle 
Angehörigen der zipos als kindliche Bezugspersonen infrage.

Da jede Verwandtschaftsgruppe über eine andere demografische Zusammenset-
zung verfügt und Beziehungen unter Nahverwandten bisweilen spannungsgeladen 
sein können, variieren die konkreten Arrangements in der Kinderbetreuung zum Teil 
beträchtlich. Haushalte, die über einen niedrigen sozialen Status verfügen und nicht 
in der Lage sind, genügend Nahrung zu produzieren, um am System des Gabentau-
sches teilzunehmen, sind bei der Bewältigung ihrer Alltagsangelegenheiten – dar-
unter auch der Kinderbetreuung – auf sich allein gestellt. Auch Streit unter Brüdern 
kann zum Abbruch verwandtschaftlicher Beziehungen führen, der sich darin äußert, 
dass die jeweiligen Haushalte weder »zusammen essen« (maciakan so kanen) noch 
»miteinander reden« (macisirisiring). In den letzten 100 Jahren war die Vollständig-
keit eines Haushaltes nicht unbedingt der Normalfall – auch wenn sich die Gründe 
hierfür gewandelt haben. Aus den Interviews zu den Erziehungserinnerungen älterer 
Personen (65 bis 85 Jahre) geht hervor, dass zwischen 1925 und 1945 eine allgemein hohe 
Sterblichkeit dazu führte, dass vier von zehn Befragten ohne ihre Mutter aufwuchsen, 
da diese im Kindbett oder aufgrund von Unter- bzw. Mangelernährung frühzeitig ver-
storben war. Auch das Überleben der Geschwisterkinder war zu dieser Zeit keinesfalls 
gesichert. Bis in die 1970er-Jahre hinein war das Erreichen des Erwachsenenalters für 
Kinder keine Selbstverständlichkeit.3

Heute können sich viele Haushaltsmitglieder nicht an der Kinderbetreuung be-
teiligen, weil sie in Taiwan einer Arbeitstätigkeit nachgehen, um dringend benötig-
tes Geld für ihre Angehörigen zu beschaf fen. Häufig ist zumindest ein Elternteil aus 
diesem Grund längerfristig abwesend. Die starke Unterrepräsentanz von Erwach-
senen in mittleren Lebensjahren hat teilweise zum Zusammenbruch generations-
übergreifender Beziehungen geführt. Von einem gegebenen Jahrgang kehrt nach 
langjährigen Ausbildungs- und Arbeitszeiten in Taiwan später nur etwa die Hälf te 
wieder zurück nach Lanyu.4 Einige Tao-Kinder wachsen heute in ihren ersten Le-
bensjahren in taiwanesischen Städten auf. Es besteht jedoch allgemein die Ansicht, 
dass die taiwanesische Gesellschaf t den eigenen Kindern kein gutes Umfeld bietet 
und dass eine Kindheit auf Lanyu in jedem Fall zu bevorzugen ist. Die Betreuung 

2 � Die Tao unterscheiden im ciriciring no tao nicht zwischen »Onkel« (maran) und »Tante« (kaminan)  
väterlicher- und mütterlicherseits. Die lokale Klassifikation der Verwandtschaf t stimmt in diesem Fall 
mit der deutschen überein.

3 � Heute besteht dank der Intervention des taiwanesischen Staates auf Lanyu eine gute medizinische 
Versorgung, sodass sich die Wahrscheinlichkeit, im Kindesalter zu sterben, in dem für Industrienatio-
nen normalen Rahmen bewegt.

4 � Viele der permanent in Taiwan lebenden Tao heiraten dort Han-Taiwanesen oder Angehörige anderer 
TYZM-Gruppen. Nicht wenige von ihnen gelten als verschollen. Das Scheitern vieler Tao in der taiwa-
nesischen Mehrheitsgesellschaf t ist ein trauriges und wenig erforschtes Thema (siehe Yu 1991).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7  Säuglings- und Kleinkindphase 219

von Kindern wird weiter dadurch erschwert, dass in vielen Haushalten Personen mit 
gravierenden Alkoholproblemen und / oder psychischen Krankheiten leben.5

Das Fehlen der mittleren Generation hat dazu geführt, dass gegenwärtig mehr 
als ein Drittel der Tao-Kinder bei ihren Großeltern auf Lanyu aufwächst. Zu dieser 
Einschätzung gelange ich sowohl auf der Basis teilnehmender Beobachtung als auch 
durch das von mir systematisch erhobene Interviewmaterial. Von den von mir zu den 
Sozialisationsfaktoren befragten Personen (N = 10) waren drei Interviewpartnerinnen 
Großmütter, die sich primär um ihr Enkelkind kümmerten. Aus den Erziehungser-
innerungen 5- bis 12-jähriger Kinder (N = 10) geht hervor, dass vier Kinder bei ihren 
Großeltern (bzw. ihrer alleinerziehenden Großmutter) und ein Kind bei einer Pf lege-
mutter aufwuchsen. Teilweise lebte der Kindesvater bzw. die Kindesmutter im Haus-
halt der Großeltern mit. In diesem Fall mussten sie sich aufgrund der Altershierarchie 
bei den Tao den Vorstellungen der älteren Generationen von Kinderpf lege und Erzie-
hung beugen. Diese Situation führt dazu, dass nach wie vor in der Sozialisation und 
Erziehung von Tao-Kindern in einem hohen Maße traditionelle Inhalte weitergegeben 
werden.

Man kann die Bereitschaft, Kinder in die Pf legschaft der Großeltern zu geben, 
zum einen aus der Notsituation heraus verstehen, in die viele Tao aufgrund der pre-
kären Verdienstmöglichkeiten auf Lanyu geraten sind. Eine alternative Sichtweise auf 
die vermehrt bei den Tao auftretenden Kindespf legschaften besteht in einem vom 
westlich-europäischen Muster abweichenden Bindungsverhalten. Denn bis in die jün-
gere Vergangenheit war es üblich, dass ein Paar, dessen Beziehung sich noch nicht ge-
festigt hatte und das noch nicht in einem gemeinsamen Haus residierte, seine ersten 
ein bis zwei Kinder kurz nach der Geburt an Personen aus dem Kreise der zipos ab-
gab. Auf diese Weise konnte das Zusammenleben des jungen Paares für einige Jahre 
erprobt und zudem die Zusammensetzung der Haushalte innerhalb der Verwandt-
schaftsgruppe an die sozioökonomischen Erfordernisse angepasst werden (vgl. Ka-
pitel 4, Abschnitt Das Haus als Fokus auf Verwandtschaf t). Mein Eindruck ist, dass die 

5 � Einen Extremfall stellte eine 42-jährige Großmutter dar, die allein für ihren 5-jährigen Enkel sorgte. Sie 
litt unter einer »Depression« (憂鬱症 youyuzheng), die im lokalen Kontext als »Besessenheit mit Anito-
Geistwesen« (ni kovotan no anito) interpretiert wurde (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Körperseele). Bei ihrem 
Mann bestand ein gravierendes Alkoholproblem, sodass eine Hilfestellung seinerseits nicht möglich 
war. Aufgrund ihrer Besessenheit und der Alkoholkrankheit des Mannes wurde das Paar von den Zipos-
Angehörigen gemieden. Ohne »Funktionswert« (moyat) galt die Großmutter in der Tao-Gesellschaf t 
als »zu nichts nütze« (沒有用 mei you yong) und musste sich selbst darum kümmern, wie sie zusammen 
mit ihrem Enkel über die Runden kam. Die Situation wurde während meiner Feldforschung immer un-
haltbarer, weil ihr Mann sie schlug, wenn er betrunken war. Schließlich half ihr ein dehdeh – ein außen-
stehender taiwanesischer Forscher, der seinerseits TYZM war –, abseits des Dorfes eine provisorische 
Schutzhütte zu errichten, in der sie fortan mit ihrem Enkel lebte. Er übernahm die Kosten für das 
Baumaterial und entschädigte auch die helfenden Zipos-Angehörigen der Frau für ihren Einsatz beim 
Bau der Hütte. Wenn Personen – egal ob Verwandte oder Außenstehende – beim Bau eines Hauses 
oder bei anderen Tätigkeiten helfen, muss nach getaner Arbeit ein Essen für die Helfer und ihre Haus-
haltsangehörigen bereitgestellt werden. Dies ist u. a. auch deswegen erforderlich, weil die helfenden 
Personen selber an diesem Tag keine Nahrung für sich und ihre Angehörigen beschaf fen können. Da 
besagte Großmutter von der Hand in den Mund lebte, war sie nicht in der Lage, aus eigenen Mitteln 
ein adäquates Essen zu organisieren, zu dem traditionell neben Süßkartof feln und Taro immer auch 
Fleisch und Fisch gereicht werden müssen. Das Beispiel zeigt, in welch prekären Verhältnissen einige 
Kinder auf Lanyu aufwachsen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit220

meisten Tao über diese frühere kulturelle Praxis heute nicht mehr gerne reden, weil 
sie kontemporären Vorstellungen und Werten der gesamttaiwanesischen Gesellschaft 
zuwiderlaufen.6

Säuglingsalter

Eine Konzentration meiner Forschungstätigkeit auf die Gruppe der Säuglinge war auf-
grund der von den Tao angenommenen »Schwäche« (jimoyat; maomei) ihrer Freiseelen 
nicht möglich. Jegliche Frustrationserfahrung soll von ihnen ferngehalten werden. 
Hierzu zählt auch der Umgang mit »fremden Personen« (kadwan tao; dehdeh), zu denen 
ich als Ethnologe gerechnet werde. In den ersten Lebensmonaten werden Säuglinge 
von der Mutter – die als Hauptbezugsperson auftritt – kaum jemals mit nach draußen 
genommen, sie verbringen ihre Zeit stattdessen im Inneren der vahey. In den Winter-
monaten werden Regen, Kälte und Wind für Neugeborene als bedrohlich aufgefasst, 
in den Sommermonaten die Sonneneinstrahlung und Hitze. Erst wenn Kinder mit  
6 bis 8 Monaten sitzen gelernt haben, gelten sie als widerstandsfähig genug, um bei 
gutem Wetter gelegentlich mit nach draußen genommen zu werden.7

Die Pf lege der Mutter – und der gelegentlich einspringenden weiteren Bezugs-
personen – ist in der frühen Säuglingsphase proaktiv. Säuglinge werden, solange sie 
noch nicht sitzen oder laufen gelernt haben, die ganze Zeit über auf dem Arm oder 
Schoß der Bezugsperson gehalten. Der räumliche Abstand zwischen Säuglingen und 
Bezugspersonen beträgt im 1. Lebensjahr selten mehr als einen Meter. Ein Ablegen 
und kurzzeitiges Verlassen der Kinder ist unüblich. Aus Sicht der Tao sollte man Säug-
linge auch nicht für nur wenige Sekunden allein lassen, da dies aufgrund der überall 
lauernden Anito-Geistwesen als gefährlich gilt.8

6 � Ich wurde einmal von einer älteren Frau gefragt, warum wir unsere Kinder während der Zeit meiner 
Feldforschung nicht bei meiner Mutter in Deutschland gelassen hätten. Aus heutiger Sicht deutscher 
Mittelklasse-Eltern wäre das Verlassen der eigenen Kinder für solch einen langen Zeitraum etwas ge-
wesen, das den Kindern geschadet hätte, weil – so unsere Ethnotheorie – Kinder unbedingt ihrer eige-
nen Mutter und (in abgeschwächter Weise) auch ihres Vaters bedürfen, um zu »gesunden« Individuen 
heranzureifen. Das Erziehungsziel der Tao ist jedoch nicht der Aufbau einer intensiven Mutter-Kind- 
bzw. Eltern-Kind-Bindung, sondern gerade eine Verhinderung tiefer zwischenmenschlicher Beziehun-
gen (vgl. Levy 1973). Aufgrund der früher gegebenen hohen Mortalitätsrate auf Lanyu wäre eine inten-
sive Bindung zu einer oder nur sehr wenigen Personen dysfunktional gewesen, da ein vorzeitiger Tod 
dieser Personen zu einer psychisch-emotionalen Schwächung der betrof fenen Kinder geführt hätte.

7 � Meine Erkenntnisse über jüngere Tao-Säuglinge beziehen sich auf Interviewaussagen meiner In-
formanten sowie auf sporadische Beobachtungen. Mit älteren Säuglingen hatte ich dagegen mehr 
Kontakt, da diese von ihren Bezugspersonen gelegentlich mit nach draußen genommen wurden. Vor 
allem bei Spaziergängen in Iranmeylek mit meinem jüngeren Sohn Theo lernte ich ältere Säuglin-
ge am Übergang zur Kleinkindphase kennen. Die von mir während der Feldforschung angestellten  
Beobachtungen von Interaktionen zwischen Säuglingen und ihren Bezugspersonen habe ich auf sys-
tematische Weise protokolliert.

8 � Fehlhandlungen des Säuglings, die ihn selbst gefährden, können nach Auf fassung der Tao nicht von 
den bösartigen Machenschaf ten der anito getrennt werden. So »sorgen sich« (ikeynanawa) Bezugsper-
sonen, dass sich unbeaufsichtigte Säuglinge in ihrer Unwissenheit etwas Gif tiges oder Dreckiges – also 
einen Gegenstand mit Marahet-Qualität – in den Mund stopfen könnten. Als Beispiel wurde Ziegenkot 
genannt, der aufgrund des freien Grasens dieser Tiere überall auf Lanyu herumliegt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7  Säuglings- und Kleinkindphase 221

Ich werde nie vergessen, wie eine Informantin mir bei einem Interview zu den So-
zialisationsfaktoren auf sehr anschauliche Weise vormachte, was ihrer Meinung nach 
mit einem allein gelassenen Kind geschehen würde: Sie verdrehte die Augen, entstellte 
das Gesicht und führte mit verdrehten Handgelenken und gekrümmten Fingern Be-
wegungen aus, die mich an eine spastische Lähmung erinnerten. Es handelte sich 
hierbei um Symptome, die nach Vorstellung der Tao durch die anito hervorgerufen 
werden. Die bösartigen Geistwesen nutzen die sich ihnen bietenden Gelegenheiten, 
allein gelassene kleine Kinder zu »quälen« ( jyasnesnekan), schamlos aus und versu-
chen, sich ihrer noch schwachen oder weichen Seelen zu bemächtigen. Die Tao sagen, 
dass die »anito mit den Kindern spielen«, d. h. ihnen »die Augen ausgraben« oder ihre 
»Arme und Hände verkrüppeln«.

Um Kinder zu schützen, können bestimmte Objekte, denen magische Kräfte 
innewohnen, in deren Nähe platziert werden. Diese Objekte besitzen auf bösartige 
Geistwesen eine abschreckende Wirkung. Wenn im Notfall ein Säugling doch ein-
mal kurzfristig allein gelassen werden muss, besteht die Möglichkeit, ihn mit einem 
Stück traditionellen Gewebes zuzudecken. Das Auf legen der Kleidung erhöht das 
»Sicherheitsgefühl« (mahanang so onowned) des Säuglings und bewirkt, dass dessen 
»Seele [am Körper] Halt findet« (panaptan so pahad). Wenn Frauen traditionelle Klei-
dung fertigen, sprechen sie bei ihrer Fertigstellung magische Schutzformeln. Sie 
sagen sinngemäß: »Beschütze unsere Familie / unseren Haushalt«. Ungebetene Per-
sonen (ganz gleich ob tao oder anito), die diese Kleidung berühren, müssen mit magi-
scher Vergeltung rechnen. Eine weitere ef fektive Maßnahme, um Säuglinge vor den 
anito zu schützen, besteht darin, einen »Ritualdolch« (savali; takzes) neben das Kind 
zu legen. Hierbei handelt es sich nach Auf fassung der Tao um belebte Objekte, die 
mit magischer Energie aufgeladen sind und Feinde zu töten vermögen. Bestimmten 
Dolchen wird nachgesagt, dass sie f liegen können, um »Rache« (patonggalen) zu üben 
(De Beauclair 1958: 99). Man sagt, dass sich »dreckige Sachen« allgemein vor Metall-
klingen »fürchten« (maniahey) und deshalb nicht näher herantrauen. Wenn diese 
Schutzmaßnahmen durchgeführt werden, können Bezugspersonen in der Nähe ihrer 
Säuglinge einfachen Haushaltstätigkeiten wie z. B. dem Wäschewaschen nachgehen.

Liegen, sitzen, laufen
Die Stationen der motorischen Entwicklung des Säuglings bilden aus lokaler Perspek-
tive fundamentale Entwicklungsschritte: Aus einem Wesen, das zunächst nur liegen 
kann und sich nicht selbst zu helfen weiß, entsteht binnen eines Jahres ein Kind, das 
zunächst zu sitzen vermag und schließlich über die Fähigkeit zu laufen verfügt. Letz-
teres, das eigenständige Laufen, ist die Basis für autonomes Handeln. Es ist die Vor-
aussetzung zum »Arbeiten« (mivazey), für die Beschaffung von Nahrung.

Die motorische Entwicklung des Säuglings geht mit einer Veränderung der Trage-
techniken einher. Neugeborene werden auf beiden Armen bzw. vor der Brust der Be-
zugsperson gehalten, weil »ihre Körper noch so weich sind«. Üblicherweise werden sie 
an Taille und Kopf festgehalten. Sobald sie mit ca. 3 Monaten ihren Kopf selbst halten 
können, wird dieser beim Tragen gegen die Schulter der Bezugsperson gelehnt. Erst 
wenn Säuglinge sitzen können (6 bis 8 Monate) werden sie zunehmend häufiger ab-
gesetzt. Zunächst sitzen sie auf dem Schoß, später auf den verschränkten Beinen der 
Bezugsperson oder direkt neben ihr. Einige Interviewpartnerinnen gaben an, dass sie 
mit Säuglingen, die bereits gut sitzen können, vergleichsweise weniger Körperkontakt 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit222

haben. Berührungen zwischen Bezugspersonen und Kindern stellen aus Sicht von  
Bezugspersonen keinen Wert an sich dar; intensiver Körperkontakt wird nur so lan-
ge aufrechterhalten, wie Säuglinge ihn benötigen. Wenn Säuglinge gelernt haben, auf  
sichere Weise zu sitzen, nehmen sie mit ca. 1,5 Jahren allein auf einem Stuhl Platz. Dies 
ist zugleich eine der vielen Übergänge vom Säuglingsalter zum Kleinkindalter.

Sobald Kinder mit ca. 10 Monaten stehen können, werden sie überwiegend »auf 
dem Rücken getragen« (savaven). Dort sitzen sie auf den nach hinten gerichteten und 
ineinander verschränkten Händen der Bezugsperson. Sie müssen sich an ihrem Rü-
cken festklammern, um sicheren Halt zu haben.9

Ein Säugling (oder Kleinkind) kann nur von bekannten Personen auf den Arm ge-
nommen werden. Hierbei handelt es sich um Angehörige der Ingroup, die das Kind im 
Alltag häufig zu sehen bekommt.10 Vor fremden Personen und solchen, die »ein finste-
res Gesicht« (marahet so moin) aufsetzen, hat es »Angst« (maniahey): Es läuft vor ihnen 
davon und fängt an zu weinen. Die Bezugspersonen erwarten derartiges kindliches 
Verhalten im Umgang mit Fremden und unternehmen nichts, um die diffuse Grenze 
zwischen Ingroup und Outgroup zu überwinden.

Mit ca. 1,5 Jahren gelten Tao-Kinder als robust genug, um ohne permanenten Kör-
perkontakt auskommen zu können. Von diesem Alter an werden Kinder kaum noch 
getragen; sie müssen nun in der Regel selbst laufen. Die meisten Kinder vermissen 
den Zustand des Getragenwerdens, der mit einem »Gefühl der Geborgenheit« (ma­
hanang so onowned) einherging. Sie haben jedoch gelernt, dass das Einfordern dieses 
Komforts von den Bezugspersonen in den meisten Situationen abgelehnt wird. Da sie 
in der Interaktion mit älteren Personen ihrer Verwandtschaftsgruppe nicht fordernd 
auftreten dürfen und Widerworte oder andere Formen des Protestes von den Bezugs-
personen nicht toleriert werden, können sie ihrem Wunsch, weiterhin getragen zu 
werden, keinen Ausdruck verleihen.

Stillen, füttern, selbst essen 11

Mit der motorischen Entwicklung des Säuglings und seiner sich sukzessiv erhöhenden 
Selbstständigkeit geht eine allmähliche Distanzierung von der Mutter einher, die sich 
u. a. bei der Nahrungsaufnahme bemerkbar macht. Es handelt sich ebenso wie beim 
Sitzen- und Laufenlernen um universale menschliche Entwicklungsschritte, die bei 
den Tao eine kulturspezifische Evaluierung erfahren haben. Denn die körperliche Ab-
hängigkeit des Säuglings von der Mutter und anderen Bezugspersonen soll bei den 
Tao möglichst schnell überwunden werden. Keinesfalls wird sie künstlich hinausge-
zögert, wie es in vielen han-taiwanesischen Familien der Fall ist, in denen Kinder auch 
noch mit 4 oder 5 Jahren von ihren Bezugspersonen mit Stäbchen gefüttert werden.12 

9 � Das Tragen der Säuglinge in einem Tuch wird heute ebenfalls praktiziert. Bisweilen werden Säuglinge 
auch auf der Hüf te getragen.

10 � Die Tao sagen, dass man einen Säugling, der die Arme nach einem ausstreckt, unbedingt auf den 
Arm nehmen muss. Dies ist u. a. auch deswegen notwendig, da jegliche Frustrationserfahrung des 
Säuglings verhindert werden soll, damit der fragile Halt seiner Seele am »körperlichen Selbst« nicht 
gefährdet wird.

11 � Siehe auch Abschnitt Wilde Nahrung erbeuten, Nahrung für andere produzieren in Kapitel 8.
12 � Bei meinen Aufenthalten in Taipeh und Taidong habe ich systematisch auf Spielplätzen sowie an an-

deren Orten (z. B. im Zoologischen Garten) beobachtet, wie han-taiwanesische Mittelschichtsmütter 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7  Säuglings- und Kleinkindphase 223

Spätestens bis zum Ende der Säuglingsphase sollen Tao-Kinder das selbstständige  
Essen gelernt haben.

In der traditionellen Zeit stillte man Kinder so lange wie möglich, d. h. bis zur 
Geburt des nächsten Geschwisterkindes oder solange eine Frau über Milch verfügte. 
Noch in den 1980er-Jahren war es allgemein üblich, Kinder bis zum Alter von 3 bis 4 
Jahren zu stillen. Seitdem immer mehr Tao-Familien über die finanziellen Mittel ver-
fügen, ihren Säuglingen Milchpulver als Muttermilch-Ersatz zu verabreichen, hat 
sich das Stillverhalten jedoch gravierend verändert. Die Kinder der von mir befragten 
Bezugspersonen wurden durchschnittlich mit ca. 3,5 Monaten abgestillt.13 Das Stil-
len (bzw. die Verabreichung eines Fläschchens mit angerührtem Milchpulver) dient 
der Versorgung des Säuglings mit kräftigender Nahrung. Eine psychisch-emotionale 
Form der Mutter-Kind-Bindung steht dabei jedoch nicht im Vordergrund. Zumindest 
wurde die durch das Stillen entstandene Beziehung zu den Kindern von keiner der 
interviewten Frauen als etwas Wichtiges hervorgehoben. Aus ihrer Sicht erfolgte das 
Abstillen eher beiläufig, ihm wurde in keiner Weise hinterhergetrauert. Die emotiona-
le Wärme der Mutter findet ihren Ausdruck weniger auf der affektiven und emotiona-
len Ebene als vielmehr durch das Geben von Nahrung an sich (siehe Kapitel 10 und 17).

Heute stillen viele Tao-Frauen vorzeitig ab, weil sie Angst haben, dass ihre Milch 
»nicht über genügend Nährstoffe verfügt«. Milchpulver wird von einer Mehrheit der 
Tao als optimal angesehen, da seine Verabreichung dem Kind ein sicheres körperliches 
Wachsen und Gedeihen garantiert. Die Sättigung des Kindes, sein physisches Über-
leben, steht bei diesen Überlegungen der Bezugspersonen klar im Vordergrund. Die 
Milchpulvermischung ist angeblich geschmacklich süßer, weshalb sich das Abstillen 
der Kinder von der Brust in allen Fällen als unproblematisch erwies.14 Alle interview-
ten Mütter und Großmütter berichteten, dass die Säuglinge nach einmaligem Trinken 
des Milchpulvergetränks kein Interesse mehr an der Muttermilch zeigten.

Vorzeitig versiegende Milch stellt in den Erinnerungen der Tao ein wiederkehren-
des Thema dar, das bisweilen wie ein kollektives Trauma anmutet. Im Gründungs-
mythos von Iranmeylek ist von Kindern die Rede, die Hunger litten, weil die Milch 
ihrer Mütter versiegt war; Angehörige mussten ausgesandt werden, um alternative 
Nahrung herbeizuschaf fen.15 Viele ältere Tao berichteten mir von Kindern, die in  

mit ihren Kindern in der Öf fentlichkeit interagieren. Eine weitere Form der Abhängigkeit zu den  
Bezugspersonen besteht, wenn han-taiwanesische Kinder hinfallen. Viele von ihnen bleiben dann 
bis ins Grundschulalter hinein auf dem Boden liegen, bis sie von ihren Müttern (oder einer sonstigen  
Bezugsperson) aufgehoben werden. Die Sozialisations- und Erziehungspraktiken der Tao zeichnen 
sich hingegen durch eine möglichst früh einsetzende körperliche Autonomie der Kinder aus.

13 � Mir wurden in den Interviews zu den Sozialisationsfaktoren die Abstillzeiten von insgesamt 14 Kin-
dern genannt. Zwei dieser Kinder wurden vier Jahre lang gestillt, die übrigen Kinder zwischen einen 
und sechs Monate lang. Das jahrelange Stillen einer kleinen Minderheit kann durch die prekäre Ein-
kommenssituation der beiden betrof fenen Familien erklärt werden. Sie hatten schlichtweg kein 
Geld, um Milchpulver zu kaufen.

14 � Bereits in den 1970er- und 1980er-Jahren rührten einige Mütter ihren Kindern Zucker in den Brei, da-
mit diese Gefallen an ihm fanden und genügend davon aßen.

15 � Um den Milchfluss stillender Mütter anzuregen, gaben die Angehörigen den Frauen Fischsuppe zu 
trinken. Diese bestand aus kleinen Fischen, die von den männlichen Haushaltsmitgliedern bei Ebbe 
in den Kanälen des Korallengesteins gefangen wurden. Die betrof fenen Mütter tranken täglich so 
große Mengen an Suppe, dass sie sich beinahe übergeben mussten. Interessant ist hier der Gedanke 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit224

früherer Zeit wegen des Todes oder des Milchmangels ihrer Mütter nicht mehr ge-
stillt werden konnten und deshalb notdürftig mit vorgekauten Süßkartof feln gefüt-
tert werden mussten. Drei der von mir befragten Mütter gaben als Grund für das 
vorzeitige Abstillen ihrer Kinder Blutarmut an.16

Bis ca. 1980 haben Tao-Frauen die Kinder der Ingroup gemeinsam gestillt. Auf die-
se Weise war es den jeweiligen Müttern möglich, jeden Tag für wenige Stunden auf 
ihr Feld zu gehen, um Unkraut zu jäten und Knollenfrüchte für das Abendessen mit 
nach Hause zu bringen. Die Kinder blieben dann in der Obhut anderer Frauen zurück, 
die über Milch verfügten und für eine Gegengabe (z. B. Süßkartoffeln oder Fische) das 
betreffende Kind stillten. Das gegenseitige Stillen war ein zentraler Marker von Ver-
wandtschaft bzw. von Kommensalität.17

Kinder werden von den Tao nur so lange gefüttert, wie sie noch nicht selbst es-
sen können. Zumeist bekommen Säuglinge heute einen mit Kuhmilch angerührten 
Reisbrei, dem manchmal auch traditionelle Nahrungsmittel wie Süßkartoffel, Taro 
und Fisch beigefügt werden. Kinder, die gefüttert werden müssen, essen in der Regel 
nicht mit den Erwachsenen zusammen. Eine Teilnahme an den regulären Mahlzeiten 
der übrigen Haushaltsmitglieder erfolgt erst, wenn sie die grundlegenden Techniken 
des selbstständigen Essens beherrschen und außerdem gelernt haben, sich während 
des Essens »ruhig« (mahanang) zu verhalten. Ein während der Einnahme der Mahl-
zeit weinender oder gar schreiender Säugling führt durch sein (Fehl-)Verhalten eine 
Verunreinigung des gesamten Essens herbei, das sich nun nicht mehr zum Verzehr 
eignet und weggeworfen werden muss (siehe Feldtagebucheintrag 5, S. 263). Die Strafe 
für den ungerechtfertigten »Ärger« (somozi) eines Haushaltsmitglieds (gleich welchen 
Alters) ist somit kollektiver Nahrungsentzug. 

Die auf das Essen bezogenen Benimmregeln der Tao werden sehr streng gehand-
habt. Bereits mit ca. 1,5 Jahren sind Säuglinge in der Lage, auf erstaunlich saubere 
und manierliche Weise selbst zu essen. Neben dem Hunger der Säuglinge dürfte ihr 
Wunsch nach sozialem Anschluss einer der Gründe sein, weshalb sie sich in einem ver-
gleichsweise frühen Alter beim Essen »wie Erwachsene« verhalten. Bereits als Säug-
linge und Kleinkinder erlernen Tao-Kinder somit zwei zentrale Zusammenhänge, 
auf denen die Werte ihrer Gesellschaft auf bauen: 1. die schädliche Auswirkung des  

einer männlichen Kontrolle des Milchflusses durch die Beschaf fung geeigneter Nahrung (vgl. Bam-
ford 1998).

16 � Mir liegen keine Angaben dazu vor, ob es bei den Tao eine erhöhte Wahrscheinlichkeit gab oder gibt, 
an Sichelzellenanämie zu erkranken. Bis zur systematischen Ausrottung der Anophelesmücke in den 
1950er-Jahren war Lanyu eine malariaverseuchte Insel (Department of Health, Taiwan 1991). Diverse 
Studien deuten darauf hin, dass lebensbedrohliche Komplikationen dieser Erkrankung bei Personen, 
die an Sichelzellenanämie leiden, nicht eintreten (z. B. Malowany & Butany 2012). Die Sichelzellenan-
ämie kann deshalb in bestimmten Gegenden als eine genetische Anpassung aufgefasst werden, die 
zumindest in der Vergangenheit einen Überlebensvorteil darstellte.

17 � Früher kam es aufgrund der allgemeinen Nahrungsmittelknappheit gelegentlich vor, dass Ammen 
für das Stillen der Kinder keine Gegengaben erhielten. Später, wenn diese Kinder erwachsen gewor-
den waren, appellierten die in die Jahre gekommenen Ammen an deren »moralische Rechtschaf fen-
heit« (apiya so nakenakem) und baten sie um Entschädigungen in Form von Lebensmitteln für die zuvor 
erfahrenen Wohltaten. Das Stillen anderer Kinder kann deshalb als ein System der Altersvorsorge bei 
den Tao betrachtet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7  Säuglings- und Kleinkindphase 225

»Ärgers« für das Überleben des »körperlichen Selbst« und 2. die Gefahr sozialer Aus-
grenzung als eine Reaktion auf soziales Fehlverhalten.

Weinen, zeigen, sprechen
Ein dritter Bereich, der für das sozialräumliche Verhalten von Säuglingen und Be-
zugspersonen bedeutsam ist, ist die Entwicklung des Sprechens an sich. Säuglinge 
sollen sehr früh lernen, ihre Bedürfnisse zu kontrollieren und durch sprachliche Akte 
zu kommunizieren. Generell gilt, dass Weinen von den Bezugspersonen ab einem 
Kindesalter von etwa 10 Monaten in vielen Situationen als unangemessenes Verhal-
ten angesehen wird. Kinder, die ohne sozial akzeptablen Grund weinen, werden von 
ihren Bezugspersonen in der Regel weder getröstet noch erfahren sie eine fürsorgliche 
Behandlung. Wie ich in Teil II bereits ausgeführt habe, wird das Weinen jüngerer Kin-
der als eine Schwächung ihrer fragilen Seelen aufgefasst und muss deshalb zu ihrem 
Wohle unbedingt unterbleiben. Bestenfalls werden weinende Kinder von den Bezugs-
personen »nicht weiter beachtet« ( jiozayan). In bestimmten von den Tao als gefährlich 
eingestuften Situationen18 ist es erforderlich, dergleichen Verhalten durch harsche 
Sanktionen zu unterbinden. (Hierzu zählt z. B. das Schimpfen und Klapsen auf die 
Hände, das ich in Kapitel 13 ausführlich behandele.)

Allerdings wird auch von den Tao anerkannt, dass Säuglinge unter 10 Monaten, die 
weder zu zeigen noch zu sprechen gelernt haben, ihre Bedürfnisse nur durch Weinen 
artikulieren können. Typische Situationen, in denen jüngere Säuglinge weinen, sind 
nach Aussagen meiner Interviewpartner »Hunger« (肚子餓 duzi e), »Stuhlgang« (大便 
da bian) und »Langeweile« (無聊 wuliao). In den ersten Lebensmonaten ist es deshalb 
Aufgabe der Bezugspersonen, vorausschauend zu handeln und Momente kindlicher 
Frustration nach Möglichkeit zu unterbinden. Sie müssen die körperlichen Bedürf-
nisse ihrer Säuglinge ständig im Blick behalten und darauf achtgeben, dass diese ge-
nügend essen, keine feuchten Windeln anhaben und stets über eine angenehme Kör-
pertemperatur verfügen.19 Da die Tao traditionellerweise kein Konzept von »Psyche« 
haben, werden Frustrationserfahrungen von Säuglingen und Kleinkindern, die nicht 
auf körperlichem Unwohlsein basieren, in der Regel nicht ernst genommen bzw. auf-
grund des animistisch geprägten Denk- und Fühlrahmens der Tao entsprechend an-
ders bewertet.

Die proaktive Betreuung jüngerer Säuglinge führt dazu, dass diese im 1. Lebensjahr 
das Senden von Appellen nicht (oder nur im geringen Maße) zu erlernen brauchen, da 
sich idealerweise ständig jemand um sie kümmert und nur wenige Situationen entste-
hen, in denen sich ihr »körperliches Selbst unangenehm anfühlt« (yamarahet o kataotao). 
Die kurz vor Beginn des 2. Lebensjahres einsetzenden erwachsenenzentrierten und 
bisweilen aus der Perspektive euroamerikanischer Mittelschichten harsch anmuten-
den Sozialisationspraktiken der Bezugspersonen stellen eine qualitative Veränderung 
im Umgang mit Säuglingen dar, von denen nun die Unterdrückung bestimmter Ver-
haltensweisen wie »weinen« (amlavi) oder »trotzen« (masosolien) zunehmend erwartet 

18 � Außerhalb des Wohnhauses wird das Weinen der Säuglinge als besonders gefährlich angesehen, weil 
die anito sofort auf den schwächlichen Zustand der kleinen Kinder aufmerksam werden und herbei-
eilen.

19 � Die Bezugspersonen verspüren großes »Mitleid« (mangasi; makarilow) mit ihren Kindern, da diese sich 
noch nicht selbst helfen können.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit226

und bisweilen rigoros eingefordert wird. Älteren Säuglingen wird so die Möglichkeit 
genommen, ihren Unmut durch demonstrative »Traurigkeit« oder »Verärgerung« (bei-
des: marahet so onowned) zu artikulieren. Da sie sich im vorsprachlichen Alter entweder 
gar nicht oder aber nur auf subtile Weise mitteilen können, müssen Bezugspersonen 
lernen, kindliche Ausdruckszeichen richtig zu interpretieren.20

Ältere Säuglinge haben die Erfahrung gemacht, dass man ihnen ihre Müdigkeit 
häufig nicht anmerkt. Da sie bereits gelernt haben, dass weinen nicht zur gewünsch-
ten Reaktion führt, krabbeln sie selbst zur Matratze, um sich zum Schlafen hinzule-
gen, oder suchen die körperliche Nähe der Bezugspersonen, um ihnen auf diese Weise 
anzudeuten, dass sie müde sind und sich hinlegen wollen.21 Wenn ältere Säuglinge 
Hunger haben, weinen sie nicht mehr, sondern greifen selbst nach der Flasche, um sie 
der Mutter zu geben.

Die Unmöglichkeit, vom Weinen als einem Appell an die Bezugspersonen Ge-
brauch zu machen, führt dazu, dass Tao-Kinder sehr früh lernen, auf Gegenstände 
zu zeigen, um die Aufmerksamkeit ihrer Bezugspersonen in die gewünschte Richtung 
zu lenken. Wenn Kinder etwas Bestimmtes essen wollen, zeigen sie mit dem Finger 
darauf. Wenn sie in die Windel gemacht haben, reiben sie mit ihren Händen dagegen. 
Manchmal ziehen ältere Säuglinge Erwachsene an der Kleidung zur Haustür, um ih-
nen zu signalisieren, dass sie gerne draußen spazieren gehen möchten.

Die harsche Unterbindung des Weinens durch die Bezugspersonen führt zu einer 
vergleichsweise sehr frühen intrapersonalen Regulation bei Tao-Kindern. Anstatt 
eine prompte Bedürfnisbefriedigung durch die Bezugspersonen einzufordern, ler-
nen sie bereits vor dem 2. Lebensjahr in immer weiteren Lebensbereichen, unmittel-
bare Bedürfnisbefriedigungen aufzuschieben oder eben selbst aktiv zu werden. Die 
kulturspezifische Modulierung der sozioemotionalen Kindesentwicklung bei den 
Tao bewirkt somit ein sehr frühes Einsetzen kindlicher Autonomie (siehe Kapitel 15,  
Abschnitt Frühzeitiges Erlernen der intrapersonalen Emotionsregulation und Kapitel 17, 
Abschnitt Die Tao als ein Problem für die Bindungsforschung). In dem Maße, in dem ältere 
Säuglinge zu eigenständigem Handeln befähigt sind, verwandelt sich der proaktive 
Betreuungsstil der Bezugspersonen in ein zunehmend reaktives Verhalten.

Das Gestikulieren der Säuglinge wird von den ersten erlernten Wörtern beglei-
tet. Das Zeigen kann als eine Vorläuferform des Sprechens aufgefasst werden. Auch 
wenn weinen, zeigen und sprechen aufeinander auf bauende Entwicklungsschritte 
darstellen, treten diese drei Strategien anfänglich noch parallel zueinander auf. Eine 
Mutter sagte im Interview, dass ihre Kinder zunächst ihr eigenes Ausdrucksverhalten 
(also das der Mutter) überprüften, bevor sie sich dazu entschlössen, in einer gegebe-
nen Situation zu weinen oder zu sprechen. Kinder agieren innerhalb des Sozialisa-

20 � Je harscher Bezugspersonen ihre Kinder sanktionieren, desto schwieriger fällt ihnen die korrekte 
Interpretation kindlicher Bedürfnisse. Ein mir bekannter Junge, der mit einem gewalttätigen Groß-
vater aufwuchs, weinte bereits im Säuglingsalter nicht mehr, wenn er Hunger verspürte oder in die 
Windel gemacht hatte. Appellverhalten kam bei ihm praktisch nicht vor. Es ist wichtig darauf hinzu-
weisen, dass es sich hierbei um ein Extrembeispiel handelt, das auf eine familiäre Suchtproblematik 
zurückzuführen ist.

21 � Manchmal versuchen ältere Säuglinge, wenn sie müde sind, ihren Bezugspersonen auf den Rücken 
zu klettern. Auch wurde mir berichtet, dass sie in diesen Situationen bisweilen ihre Mütter schlagen 
(wenn auch nur auf leichte Weise).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7  Säuglings- und Kleinkindphase 227

tionsprozesses als Co-Akteure, sie modifizieren ihr Verhalten je nach Situation. Wenn 
das Gesicht der Mutter »ernst« oder »böse« (marahet so moin; masozi) aussieht, ist die 
Wahrscheinlichkeit größer, dass sie den Drang zu weinen unterdrücken und von der 
Möglichkeit zu sprechen Gebrauch machen; guckt die Mutter hingegen »freundlich« 
(masarey so moin), steigen die Chancen, dass kleine Kinder ihrem Drang zu weinen 
nachgeben.

Bereits einjährige Säuglinge sind normalerweise in der Lage, erste Wörter zu 
sprechen. Mit etwa 1,5 Jahren ist ihr Sprachverständnis so weit entwickelt, dass eine 
Kommunikation zwischen Kindern und Bezugspersonen über »Sprache« (ciring) mög-
lich ist. Der einsetzende Spracherwerb der Kinder ist ein Zeichen für ihr erwachendes 
nakenakem. Von nun an geht man davon aus, dass sie allmählich anfangen, die »Dinge 
zu verstehen«. Ihr Erinnerungsvermögen ist jedoch längst noch nicht voll ausgeprägt, 
da sie die »Ermahnungen« (nanaon) der Bezugspersonen immer wieder »vergessen«. 
In der Kleinkindphase (ca. 1,5 Jahre bis ca. 3,5 Jahre) tendieren Bezugspersonen des-
halb dazu, Ermahnungen häufig zu wiederholen. Dieses Verhalten ändert sich jedoch 
in der Kindheitsphase, denn im Umgang mit etwas älteren Kindern neigen die Tao 
dazu, auch wichtige Inhalte nur ein einziges Mal zu sagen. Dadurch ist es für Kinder 
erforderlich, den Bezugspersonen genau »zuzuhören« (mangamyzing) und sich das Ge-
sagte einzuprägen.

Zum Ende der Säuglingsphase und während der Kleinkindphase markieren die 
Erwachsenen das Negative, indem sie alle zu unterlassenden Handlungen der Kinder 
mit einem »不可以！« (»Bu keyi !«; etwa: »Das darf man nicht !«; »Beken !«) kommentieren. 
Dieser ständig zu vernehmende Ausspruch wird mit einer gewissen Eindringlichkeit 
und Vehemenz hervorgebracht – von Säuglingen und Kleinkindern wird unbedingter 
Gehorsam erwartet. Kinder, die z. B. an einem Feuerzeug Interesse haben und ihre da-
nach ausgestreckte Hand trotz eines ermahnenden »Bu keyi !« nicht sogleich zurück-
ziehen, müssen damit rechnen, dass ihnen auf die Finger geschlagen wird. Auch im 
Kleinkindalter sowie während der Kindheitsphase erfolgt Erziehung vornehmlich über 
Sprache. Die Bezugspersonen »erklären« (nanaon) den Kindern, was sie tun dürfen und 
was nicht.

Eine wichtige Entwicklungsaufgabe von älteren Säuglingen und Kleinkindern ist 
das Erlernen der korrekten Adresstermini der Mitglieder ihrer Verwandtschaftsgrup-
pe. Begegnungen werden bewusst herbeigeführt und nicht selten durch das Reichen 
eines Leckerbissens an das kleine Kind markiert. Entferntere Verwandte und Freunde 
der Eltern freuen sich, wenn es ihnen gelingt, das Vertrauen der kleinen Kinder zu 
gewinnen und sie auf den Arm zu nehmen, ohne dass diese sich »abwenden« (jiozayan) 
oder gar zu weinen anfangen. Auf diese Weise lernen Säuglinge und Kleinkinder alle 
wichtigen Personen ihres sozialen Umfeldes näher kennen. Zum Ende der Kleinkind-
phase hört diese besondere Behandlung der Kinder jedoch auf; in der Kindheitsphase 
werden sie in von den Erwachsenen in der Regel »nicht mehr beachtet«.

Zusammenfassend lässt sich also sagen, dass in der Säuglingsphase ein allmählicher 
Übergang von einem proximalen zu einem distalen Betreuungsstil erfolgt, der sich 
zugleich in der Kinderpf lege in einem Wechsel von einem proaktiven hin zu einem 
reaktiven Verhalten der Bezugspersonen äußert (siehe auch Kapitel 10). Der Übergang 
zur Kleinkindphase erfolgt mit ca. 1,5 Jahren, wenn Tao-Kinder laufen gelernt haben, 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit228

die von den Bezugspersonen empfangene Nahrung selbstständig essen können und 
ein basales Sprachverständnis entwickelt haben.

Da man Kinder, die noch über kein Sprachverständnis verfügen, nicht über Spra-
che erziehen kann22, wenden die Tao bis zum Alter von ca. 1,5 Jahren qualitativ an-
dere Sozialisationspraktiken an als in den darauffolgenden Entwicklungsphasen. 
Weinende und »herumlärmende« (amlololos; valvalakan) Säuglinge werden durch Ein-
schüchterung in einen »ruhigen« (mahanang) Zustand zurückzuversetzen, in dem eine 
Wiederanbindung der Freiseele pahad an das »körperliche Selbst« erfolgen kann. Die-
se Praktiken haben zur Folge, dass Bezugspersonen bei Säuglingen eine »Angst- und 
Scham-Disposition« (kanig) evozieren, die maßgeblich zu einer kulturspezifischen 
Modulierung des weiteren emotionalen Entwicklungsverlaufs bei den Tao beiträgt 
(siehe Teil IV).

Die auf »drohen« (anianniahin) basierenden vorsprachlichen Sozialisationsprak-
tiken können als eine Form des von Quinn (2005) postulierten Prädispositionalen 
Primings aufgefasst werden. Der Wechsel von einer auf Prädispositionalem Priming 
basierenden Sozialisation hin zu einer auf »Ermahnen« / »Belehren« (nanaon) basie-
renden Erziehung findet in der Kleinkindphase statt. Es ist unmöglich, ein genaues 
Kindesalter für die einzelnen Entwicklungsphasen anzugeben, da diese allmählich 
ineinander übergehen und teilweise große individuelle Entwicklungsunterschiede 
bestehen. Das von mir mit 1,5 Jahren angegebene Alter, das den Übergang von der 
Säuglingsphase in die Kleinkindphase markiert, stellt deshalb einen modelhaften 
Wendepunkt für die hier skizzierte Entwicklung dar.

Kleinkindalter

Von Kleinkindern wird erwartet, dass sie sich selbst beschäftigen können. Zu diesem 
Zweck stellt man ihnen heute ein Angebot aus industriell gefertigtem Spielzeug bereit. 
Da es in der Tao-Kultur nicht vorgesehen ist, dass sich Erwachsene auf das Niveau 
von Kindern begeben, spielen Bezugspersonen gar nicht oder aber nur sehr selten mit 
ihren Kindern. Nur in Familien mit höherem Bildungsgrad ist ein anderes Verhalten 
feststellbar. Heute gibt es auf Lanyu eine zahlenmäßig kleine vergleichsweise gut 
ausgebildete Elite, die in Taiwan höhere Schulabschlüsse erlangt hat. Die Ansichten 
dieser Eltern divergieren zum Teil beträchtlich von den traditionellen Vorstellungen 
der Tao über Kindererziehung. Sie haben erkannt, dass ihre Kinder später einmal in 
Taiwan über bessere Verdienstmöglichkeiten verfügen werden, wenn sie frühzeitig an 
Bildung herangeführt werden. Dies führt u. a. dazu, dass Mütter – denen die soziale 
und somit auch schulische Erziehung der Kinder obliegt – diesen bereits mit 2 oder 
3  Jahren Bücher vorlesen und allerlei pädagogisches Spielzeug, das teilweise compu-
tergestützt ist, bereithalten, um die Intelligenz ihrer Kinder frühzeitig zu fördern.23

22 � Interessanterweise besteht hier eine Parallele zum Umgang der Tao mit den anito, mit denen eben-
falls keine verbale Verständigung möglich ist.

23 � Diese Tao-Kinder wachsen so ähnlich wie Kinder der taiwanesischen Mittelklasse auf. Die taiwa-
nesische Schulerziehung wird heute stark von den USA beeinflusst. Die Lehrer der DQGX führten 
während meiner Feldforschung wiederholt Informationsveranstaltungen durch, um Tao-Eltern mit 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7  Säuglings- und Kleinkindphase 229

In den heißen Sommermonaten spielen Kleinkinder gerne in einer mit Wasser ge-
füllten Wanne, die vor dem Haus aufgestellt wird. Heute besitzen die meisten Tao-
Haushalte Fernseher, die häufig – wie allgemein in Taiwan üblich – den ganzen Tag 
über angeschaltet bleiben. Kleinkinder verbringen mitunter mehrere Stunden am Tag 
vor dem Fernseher. Solange sie sich »ruhig« (mahanang) verhalten, gehen die Bezugs-
personen davon aus, dass sie über ein »angenehmes Inneres« (apiya so onowned) ver-
fügen. Wenn Kleinkinder Anzeichen von Unruhe zeigen, werden sie von ihren Bezugs-
personen in eine Karre gesetzt und im Dorf spazieren gefahren. Die Bezugspersonen 
tun dies, damit sich die Kinder wieder »ruhig« verhalten und nicht weinen. Da die in 
Taiwan gebräuchlichen Babykarren vorne einen Bügel (oder eine Tischkonstruktion) 
haben, können die darin beförderten Säuglinge und Kleinkinder nicht ohne Weiteres 
aussteigen. Sie werden deshalb von den Tao als sichere Gefährte angesehen.

Sukzessive Erweiterung des Aktionsradius
Der in der Säuglingsphase begonnene Prozess einer kontinuierlichen Distanzierung 
des Kindes vom Körper der Bezugsperson setzt sich in der Kleinkindphase durch eine 
sukzessive Erweiterung des kindlichen »Aktionsradius« (範圍 fanwei) fort. Der nun 
verstärkt einsetzende Spracherwerb ermöglicht eine distale Betreuung der Kinder 
durch die Bezugspersonen. Die sukzessive Erweiterung des Aktionsradius findet mit 
etwa 3,5 Jahren ihren Abschluss. Von diesem Alter an sind Kinder nach Auffassung 
der Tao in der Lage, sich zusammen mit ihren Peers im Dorf und seiner näheren Um-
gebung frei zu bewegen.

Mütter lassen ihren Kindern in der Kleinkindphase eine »geteilte Aufmerksam-
keit« (shared attention) zukommen, da sie parallel zur Kinderbetreuung einfache Haus-
haltsaufgaben erledigen oder Nebenerwerbsbeschäftigungen nachgehen.24 Die Tao 
sind sich einig, dass man auch Kleinkinder noch nicht unbeaufsichtigt lassen darf, 
weshalb Bezugspersonen immer in ihrer Nähe verbleiben. Sie müssen sich jedoch 
nicht mehr direkt neben ihnen auf halten, es genügt von ca. 1,5 Jahren an, sie im Blick 
zu behalten, um in Gefahrensituationen schnell eingreifen zu können. Nach wie vor 
ist es von größter Wichtigkeit, dass sich die fragile Kindesseele nicht »erschreckt«  
(maogto), da sie ansonsten in ihrer Unwissenheit davonf liegt.

Bei den Interviews zu den Sozialisationsfaktoren fragte ich eine junge Mutter, wie 
weit sich ihr 2-jähriger Junge von ihr entfernen dürfe. Eine 25 Meter entfernte Sitz-
bank stellte kein Problem dar. Doch eine 50 Meter entfernte »erhöhte Sitzplattform«  
(tagakal) erschien der Mutter zu weit, da sie bei einem Sturz nicht rechtzeitig bei 
ihrem Kind sein könnte. Eine andere Mutter ließ ihr 2-jähriges Kind einige Dutzend 
Meter die Straße in Richtung Gemeindezentrum hinauf laufen, wo sich ständig andere  
Personen auf halten, die ggf. eingreifen könnten:

 

westlichen Lerntheorien vertraut zu machen. Die Bezugspersonen wurden aufgefordert, mehr Zeit 
gemeinsam mit ihren Kindern zu verbringen und ihnen z. B. Bücher vorzulesen.

24 � Zu den Nebenerwerbstätigkeiten von Müttern zählen z. B. die Fertigung von Kunsthandwerks
produkten für den Verkauf an Touristen und die Vorbereitung von Betelnüssen für den Verzehr.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit230

Junge (2 Jahre)
2歲的孩子, 因為比較懂事, 會放心, 他會去馬路去活動中心玩, 自己會回來, 
但我每隔幾分鐘就會去看他在幹什麼.
Mein 2-Jähriger hat angefangen, die Dinge zu verstehen. Bei ihm kann ich mich 
entspannen. Wenn er die Straße hinaufgeht, um beim HDZX zu spielen, kommt er 
[nach einer Weile] von allein wieder zurück. Aber alle paar Minuten muss ich die 
Straße hochgehen, um zu schauen, was er so treibt.
Interviews zu den Sozialisationsfaktoren 1; Aussage von Mutter (29 Jahre).

Die Großmutter eines 2-jährigen Jungen erzählte mir, dass sie »sich Sorgen mache« 
(ikeynanawa), wenn ihr Enkel für kurze Zeit das Zimmer verlässt, in dem sie sich auf-
hält. Sie befürchtete, dass er die steile Treppe zum ersten Stock hinaufsteigen oder an 
den Möbeln hochkletterten würde, die dann umstürzen könnten. Da ihrem Enkel die 
Gefahren seines Tuns noch nicht bewusst waren – sich also sein nakenakem noch nicht 
entsprechend weit entwickelt hatte – musste er in ihrer unmittelbaren Nähe bleiben.

Die Ausweitung des kindlichen Aktionsradius ist eine allmähliche. Die Bezugs-
personen müssen sich sicher sein, dass ihre Kinder die ihnen vorgegebenen räum-
lichen Grenzen einhalten und keinesfalls in einem unbeobachteten Moment in Rich-
tung vanwa rennen.25 Auch müssen Kinder gelernt haben, dass sie nicht alles, was sie 
vorfinden, in die Hände nehmen dürfen. Sie müssen den Besitz fremder Personen 
achten. Die Bezugspersonen teilen den Kindern durch Sprache mit, wie weit sie sich 
von ihnen bzw. vom Haus entfernen dürfen. Hieran haben sich die Kinder unbe-
dingt zu halten. Ein Kleinkind, das seinen Aktionsradius trotz elterlicher Belehrung 
überschreitet, begibt sich in eine Gefahrenzone. Wenn ihm etwas zustößt, wenn es 
sich an einem Gegenstand verletzt oder stürzt, kann es nicht mit einer fürsorglichen 
Behandlung durch seine Bezugspersonen rechnen. Es erfährt eine harsche Sanktio-
nierung für seinen Ungehorsam. Seine Bezugspersonen sagen zu ihm: »Wer hat dir 
gesagt, dass du dorthin gehen sollst ?«

Schrammen und generell blutende Verletzungen werden von Kleinkindern als ein-
schneidende Ereignisse erfahren, da sie bis zum Ende der Säuglingsphase von ihren 
Bezugspersonen so umsichtig betreut wurden, dass selbst kleinere Wunden so gut wie 
nie entstanden. Durch ihr in körperlicher Hinsicht behütetes Aufwachsen in der Säug-
lingsphase werden die ersten eigenen Schritte durch die unvermeidbaren Stürze und 
Unfälle als potenziell »gefährlich« und »bedrohlich« markiert. Ein Kleinkind, das sich 
nicht an die Regeln hält, begeht gewissermaßen die Vorläuferform eines Tabubruchs. 
Die anito nutzen seine Unachtsamkeit schamlos aus, indem sie seine Gelenkseelen 
fehlleiten und auf diese Weise dem »körperlichen Selbst« des Kindes Verletzungen zu-
fügen (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Freiseele). Einem Kind, das sich immer an die Instruk-
tionen der Bezugspersonen hält, kann hingegen kein körperlicher Schaden entstehen. 
Bereits im Kleinkindalter wird auf diese Weise der Zusammenhang zwischen »Fehl-
verhalten« (miraratenen) und physischer Sanktionierung erlernt.

Als ich einmal den Laden an der Hauptstraße von Iranmeylek betrat, sah ich den 
2-jährigen Sohn der Tochter des Ladenbesitzers mit blutverkrusteter Nase bei seiner 
Mutter stehen. Als ich wie bei den Tao üblich die Mutter fragte, ob sich ihr Kind ver-

25 � Der »Bootsanlegeplatz« (vanwa) ist für Kinder, die noch nicht schwimmen können, ein gefährlicher 
Ort. Ein unbedachter Schritt kann dazu führen, dass sie ins Wasser fallen und ertrinken.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7  Säuglings- und Kleinkindphase 231

letzt habe, antwortete sie laut und deutlich, sodass ihr kleiner Sohn sie hören konnte: 
»Er ist hingefallen !«26 Ihre Aussage war eine Botschaft an das Kleinkind, mit der sie 
es für seine mangelnde Körperbeherrschung beschämte. Sie empfand neben »Ärger«  
(somozi; marahet so onowned ) auch »Verachtung« (ikaoya) und »Abscheu« ( jyakian) 
für ihr Kind, weil es den Anweisungen der Erwachsenen nicht Folge geleistet hatte. 
Da elterliche Ermahnungen durch Sprache erfolgen, die mit dem supranatürlichen 
Komplex verbunden ist, stellt der Ungehorsam des Kleinkindes zugleich einen Verstoß 
gegen die spirituelle Ordnung dar (vgl. CAD-Hypothese von Rozin et al. 1999, nach der 
Zuwiderhandlungen gegen gesellschaftliche Normen »Verachtung« hervorrufen und 
Zuwiderhandlungen gegen eine als göttlich empfundene Ordnung Gefühle des »Ekels« 
bzw. der »Abscheu«).

Die Reglementierung des kindlichen Explorationsverhaltens führt bei den Tao zu 
einer kulturspezifischen Ausprägung kindlicher »Neugierde« (好奇 haoqi). Kleinkin-
der sollen bei ihren Erkundungen auf Bekanntes und Sicheres stoßen, nicht aber auf 
Unbekanntes und potenziell Gefährliches. Diese kulturelle Eigenart zeigt sich u. a. da-
rin, dass die Tao kein Wort für »positive Überraschung« kennen. Wenn etwas eintritt, 
das nicht sofort ins Raster genuin menschlicher Erwartungshaltungen eingeordnet 
werden kann, empfinden die Tao iyak. Hierbei handelt es sich um ein Gefühl der »Ver-
wunderung«, des »Erstaunens« und der »Überraschung«, jedoch mit einem dezidiert 
negativen Beigeschmack. Wer iyak empfindet, ist alarmiert, weil er glaubt, ein negati-
ves Omen erblickt zu haben, das auf die Anwesenheit der anito schließen lässt.27

Es gilt heute als sicher, Kleinkinder im Auto in ein anderes Dorf zu Verwandten-
besuchen mitzunehmen. Auch bringt man heute – im Gegensatz zu früher – kranke 
Säuglinge und Kleinkinder in das an der Westküste gelegene Krankenhaus, um sie 
dort behandeln zu lassen.28 Das vermehrte Verkehrsauf kommen hat in den letzten 
Jahren zu einer Beschränkung des kindlichen Aktionsradius geführt. Immer wieder 
sind ahnungslose Kleinkinder von taiwanesischen Touristen angefahren worden, die 
mit geliehenen Motorscootern mit hoher Geschwindigkeit innerhalb der Siedlungen 
fuhren. Die Bezugspersonen sind sich dieser Gefahr bewusst und lassen Kleinkinder 
nicht mehr auf bestimmten Straßenabschnitten spielen.

26 � Bei den Tao werden für gewöhnlich alle Verletzungen kommentiert, die Dorfbewohner haben ein  
geschultes Auge, mit dem sie selbst kleinste Wunden sofort wahrnehmen.

27 � Die mit iyak verbundene große Skepsis und Abwehrhaltung wird auch durch ein Zusammenziehen 
der Augenbrauen über der Nasenwurzel signalisiert. Bereits Kleinkinder machen in irritierenden  
Momenten von diesem mimischen Ausdruckszeichen Gebrauch.

28 � Bis in die 1980er-Jahre (und teilweise noch später) wurde das Krankenhaus von vielen Tao gemieden. 
Sterbenskranke Personen – darunter auch Kinder – wurden lieber zu Hause gepflegt bzw. ihrem 
Schicksal überlassen, weil sie als zu geschwächt für einen Transport galten und nach Auf fassung der 
Tao unterwegs den anito zum Opfer gefallen wären. Auch ging man davon aus, dass im Krankenhaus 
selbst besonders viele bösartige Geistwesen ihr Unwesen treiben. Die Einlieferung einer kranken Per-
son hätte nach traditioneller Auf fassung ihren sicheren Tod bedeutet (siehe Hu 1993).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009 - am 13.02.2026, 15:49:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

