TEIL 11l: INTERAKTIONEN



https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

-


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Sauglings- und Kleinkindphase

Bei der Darstellung der sozialisationsrelevanten sozialriumlichen Interaktionsmus-
ter folge ich dem Verlauf der Ontogenese, wobei ich Siuglingsalter (bis ca. 1,5 Jahre),
Kleinkindalter (ca. 1,5 bis 3,5 Jahre) und Kindheit (ca. 3,5 Jahre und ilter) als Entwick-
lungsphasen unterscheide. Es ist wichtig zu betonen, dass die Tao selbst diese Ein-
teilung traditionell nicht vornehmen. Aus lokaler Sicht handelt es sich bei der Reifung
der Kinder um einen graduellen Prozess, der keiner Einteilung in bestimmte Phasen
bedarf!

Die zur Unterscheidung der kindlichen Entwicklungsphasen oben aufgefiihrten
Altersangaben dienen lediglich der groben Strukturierung. Ich orientiere mich in mei-
ner Darstellung vornehmlich am sozialen Alter, das mit der Bewiltigung bestimm-
ter Entwicklungsaufgaben in Verbindung steht. Der Ubergang zur Kleinkindphase
wird im Wesentlichen durch den Spracherwerb des Kindes markiert. Die beginnen-
de Kleinkindphase zeichnet sich durch einen erweiterten Aktionsradius des Kindes
und erhohte Selbststindigkeit aus. Mit etwa 3,5 Jahren erfolgt eine Loslgsung aus dem
engmaschigen Betreuungsnetz der Bezugspersonen. Von nun an streifen Tao-Kinder
zusammen mit ihren Peers durchs Dorf und seine nihere Umgebung. Die Interaktio-
nen mit den Bezugspersonen reduzieren sich auf ein Minimum, die gemeinsam ver-
brachte Zeit beschrinkt sich hiufig auf die Einnahme der Mahlzeiten (siehe Kapitel
8). Die erhohte Autonomie im Kindesalter fithrt aber auch dazu, dass Tao-Kinder den
Schikanen feindlich gesonnener anderer ausgesetzt sind (siehe Kapitel 9).

Das Netz der Bezugspersonen

Die Tao betreiben eine Form des alloparenting oder multiple caretaking (Tronick et al.
1987), bei der die Zustindigkeiten in der Kinderbetreuung genau geregelt sind. Miit-
ter sind die Hauptbetreuerinnen der Kinder, sie sind fiir ihre kérperliche Pflege, Er-
nihrung und soziale Erziehung verantwortlich. Wenn sie Arbeitstitigkeiten auf den
Feldern erledigen miissen oder in den frithen Abendstunden das Essen zubereiten,
iibernehmen andere Personen aus der Verwandtschaftsgruppe die Kinderbetreuung.
Tagsiiber fungieren zumeist Grofmiitter oder Schwestern miitterlicherseits als

1 Jingere Kinder werden von den Tao yalikey o kanakan genannt, was Ubersetzt »kleine Kinder«
bedeutet. Der Begriffistjedoch nicht klar definiert, da er sich sowohl auf Sauglinge als auch Kinderim
GYB- oder sogar Grundschulalter beziehen kann.

13.02.2026, 15:49:47. @


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Geister der Kindheit

Betreuerinnen der Kinder, vom spaten Nachmittag an dann der Vater, der um diese
Zeit fur gewohnlich von seinen Tagesaktivititen ins Dorf zuriickgekehrt ist. Auch il-
tere Kinder werden mit der Betreuung ihrer jingeren Geschwister beauftragt. Wenn
alle oben genannten Personen verhindert sind, kann es sein, dass auch iltere Cousinen
und Cousins, Grofdviter oder Onkel® kurzzeitig einspringen. Prinzipiell kommen alle
Angehorigen der zipos als kindliche Bezugspersonen infrage.

Da jede Verwandtschaftsgruppe iiber eine andere demografische Zusammenset-
zung verfiigt und Beziehungen unter Nahverwandten bisweilen spannungsgeladen
sein kénnen, variieren die konkreten Arrangements in der Kinderbetreuung zum Teil
betrichtlich. Haushalte, die iiber einen niedrigen sozialen Status verfiigen und nicht
in der Lage sind, geniigend Nahrung zu produzieren, um am System des Gabentau-
sches teilzunehmen, sind bei der Bewiltigung ihrer Alltagsangelegenheiten — dar-
unter auch der Kinderbetreuung — auf sich allein gestellt. Auch Streit unter Briidern
kann zum Abbruch verwandtschaftlicher Beziehungen fiithren, der sich darin duflert,
dass die jeweiligen Haushalte weder »zusammen essen« (maciakan so kanen) noch
keit eines Haushaltes nicht unbedingt der Normalfall - auch wenn sich die Griinde
hierfiir gewandelt haben. Aus den Interviews zu den Erziehungserinnerungen ilterer
Personen (65 bis 85 Jahre) geht hervor, dass zwischen 1925 und 1945 eine allgemein hohe
Sterblichkeit dazu fithrte, dass vier von zehn Befragten ohne ihre Mutter aufwuchsen,
da diese im Kindbett oder aufgrund von Unter- bzw. Mangelernihrung frithzeitig ver-
storben war. Auch das Uberleben der Geschwisterkinder war zu dieser Zeit keinesfalls
gesichert. Bis in die 1970er-Jahre hinein war das Erreichen des Erwachsenenalters fiir
Kinder keine Selbstverstindlichkeit.?

Heute konnen sich viele Haushaltsmitglieder nicht an der Kinderbetreuung be-
teiligen, weil sie in Taiwan einer Arbeitstitigkeit nachgehen, um dringend benoétig-
tes Geld fiir ihre Angehérigen zu beschaffen. Hiufig ist zumindest ein Elternteil aus
diesem Grund lingerfristig abwesend. Die starke Unterreprisentanz von Erwach-
senen in mittleren Lebensjahren hat teilweise zum Zusammenbruch generations-
ibergreifender Beziehungen gefithrt. Von einem gegebenen Jahrgang kehrt nach
langjihrigen Ausbildungs- und Arbeitszeiten in Taiwan spiter nur etwa die Hilfte
wieder zuriick nach Lanyu.* Einige Tao-Kinder wachsen heute in ihren ersten Le-
bensjahren in taiwanesischen Stidten auf. Es besteht jedoch allgemein die Ansicht,
dass die taiwanesische Gesellschaft den eigenen Kindern kein gutes Umfeld bietet
und dass eine Kindheit auf Lanyu in jedem Fall zu bevorzugen ist. Die Betreuung

2 Die Tao unterscheiden im ciriciring no tao nicht zwischen »Onkel« (maran) und »Tante« (kaminan)
vaterlicher- und miitterlicherseits. Die lokale Klassifikation der Verwandtschaft stimmtin diesem Fall
mit der deutschen liberein.

Heute besteht dank der Intervention des taiwanesischen Staates auf Lanyu eine gute medizinische
Versorgung, sodass sich die Wahrscheinlichkeit, im Kindesalter zu sterben, in dem fiir Industrienatio-

w

nen normalen Rahmen bewegt.

Viele der permanentin Taiwan lebenden Tao heiraten dort Han-Taiwanesen oder Angehdérige anderer

N

TYZM-Gruppen. Nicht wenige von ihnen gelten als verschollen. Das Scheitern vieler Tao in der taiwa-
nesischen Mehrheitsgesellschaft ist ein trauriges und wenig erforschtes Thema (siehe Yu1991).

13.02.2026, 15:49:47. @


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Sduglings- und Kleinkindphase

von Kindern wird weiter dadurch erschwert, dass in vielen Haushalten Personen mit
gravierenden Alkoholproblemen und/oder psychischen Krankheiten leben.’

Das Fehlen der mittleren Generation hat dazu gefiithrt, dass gegenwirtig mehr
als ein Drittel der Tao-Kinder bei ihren Grof3eltern auf Lanyu aufwichst. Zu dieser
Einschitzung gelange ich sowohl auf der Basis teilnehmender Beobachtung als auch
durch das von mir systematisch erhobene Interviewmaterial. Von den von mir zu den
Sozialisationsfaktoren befragten Personen (N = 10) waren drei Interviewpartnerinnen
Grof3miitter, die sich primir um ihr Enkelkind kiimmerten. Aus den Erziehungser-
innerungen 5- bis 12-jahriger Kinder (N = 10) geht hervor, dass vier Kinder bei ihren
GroReltern (bzw. ihrer alleinerziehenden Grofmutter) und ein Kind bei einer Pflege-
mutter aufwuchsen. Teilweise lebte der Kindesvater bzw. die Kindesmutter im Haus-
halt der Grofeltern mit. In diesem Fall mussten sie sich aufgrund der Altershierarchie
bei den Tao den Vorstellungen der ilteren Generationen von Kinderpflege und Erzie-
hung beugen. Diese Situation fithrt dazu, dass nach wie vor in der Sozialisation und
Erziehung von Tao-Kindern in einem hohen Maf3e traditionelle Inhalte weitergegeben
werden.

Man kann die Bereitschaft, Kinder in die Pflegschaft der Grofdeltern zu geben,
zum einen aus der Notsituation heraus verstehen, in die viele Tao aufgrund der pre-
kiren Verdienstmoglichkeiten auf Lanyu geraten sind. Eine alternative Sichtweise auf
die vermehrt bei den Tao auftretenden Kindespflegschaften besteht in einem vom
westlich-europdischen Muster abweichenden Bindungsverhalten. Denn bis in die jiin-
gere Vergangenheit war es iiblich, dass ein Paar, dessen Beziehung sich noch nicht ge-
festigt hatte und das noch nicht in einem gemeinsamen Haus residierte, seine ersten
ein bis zwei Kinder kurz nach der Geburt an Personen aus dem Kreise der zipos ab-
gab. Auf diese Weise konnte das Zusammenleben des jungen Paares fiir einige Jahre
erprobt und zudem die Zusammensetzung der Haushalte innerhalb der Verwandt-
schaftsgruppe an die soziookonomischen Erfordernisse angepasst werden (vgl. Ka-
pitel 4, Abschnitt Das Haus als Fokus auf Verwandtschaft). Mein Eindruck ist, dass die

5 Einen Extremfall stellte eine 42-jahrige GrofSmutter dar, die allein firihren 5-jahrigen Enkel sorgte. Sie
litt unter einer »Depression« (B EEJE youyuzheng), die im lokalen Kontext als »Besessenheit mit Anito-
Geistwesen« (ni kovotan no anito) interpretiert wurde (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Korperseele). Bei ihrem
Mann bestand ein gravierendes Alkoholproblem, sodass eine Hilfestellung seinerseits nicht moglich
war. Aufgrund ihrer Besessenheit und der Alkoholkrankheit des Mannes wurde das Paar von den Zipos-
Angehdrigen gemieden. Ohne »Funktionswert« (moyat) galt die GrofSmutter in der Tao-GCesellschaft
als»zu nichts niitze« (8B A meiyou yong) und musste sich selbstdarum kiimmern, wie sie zusammen
mitihrem Enkel iiber die Runden kam. Die Situation wurde wihrend meiner Feldforschungimmer un-
haltbarer, weil ihr Mann sie schlug, wenn er betrunken war. Schlielich half ihr ein dehdeh — ein aufRen-
stehender taiwanesischer Forscher, der seinerseits TYZM war —, abseits des Dorfes eine provisorische

Schutzhiitte zu errichten, in der sie fortan mit ihrem Enkel lebte. Er ibernahm die Kosten fiir das
Baumaterial und entschidigte auch die helfenden Zipos-Angehdérigen der Frau fir ihren Einsatz beim
Bau der Hiitte. Wenn Personen — egal ob Verwandte oder AuRenstehende — beim Bau eines Hauses
oder bei anderen Tatigkeiten helfen, muss nach getaner Arbeit ein Essen fiir die Helfer und ihre Haus-
haltsangehorigen bereitgestellt werden. Dies ist u.a. auch deswegen erforderlich, weil die helfenden
Personen selber an diesem Tag keine Nahrung fiir sich und ihre Angehorigen beschaffen kénnen. Da
besagte Grofmutter von der Hand in den Mund lebte, war sie nicht in der Lage, aus eigenen Mitteln
ein adaquates Essen zu organisieren, zu dem traditionell neben SiiRkartoffeln und Taro immer auch
Fleisch und Fisch gereicht werden miissen. Das Beispiel zeigt, in welch prekadren Verhaltnissen einige
Kinder auf Lanyu aufwachsen.

13.02.2026, 15:49:47. @

219


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Geister der Kindheit

meisten Tao iiber diese frithere kulturelle Praxis heute nicht mehr gerne reden, weil
sie kontemporiren Vorstellungen und Werten der gesamttaiwanesischen Gesellschaft
zuwiderlaufen.®

Sauglingsalter

Eine Konzentration meiner Forschungstitigkeit auf die Gruppe der Siuglinge war auf-
grund der von den Tao angenommenen »Schwiche« (jimoyat; maomei) ihrer Freiseelen
nicht moglich. Jegliche Frustrationserfahrung soll von ihnen ferngehalten werden.
Hierzu zihlt auch der Umgang mit »fremden Personen« (kadwan tao; dehdeh), zu denen
ich als Ethnologe gerechnet werde. In den ersten Lebensmonaten werden Siuglinge
von der Mutter — die als Hauptbezugsperson auftritt — kaum jemals mit nach drauflen
genommen, sie verbringen ihre Zeit stattdessen im Inneren der vahey. In den Winter-
monaten werden Regen, Kilte und Wind fiir Neugeborene als bedrohlich aufgefasst,
in den Sommermonaten die Sonneneinstrahlung und Hitze. Erst wenn Kinder mit
6 bis 8 Monaten sitzen gelernt haben, gelten sie als widerstandsfihig genug, um bei
gutem Wetter gelegentlich mit nach drauflen genommen zu werden.”

Die Pflege der Mutter — und der gelegentlich einspringenden weiteren Bezugs-
personen — ist in der frithen Siuglingsphase proaktiv. Siuglinge werden, solange sie
noch nicht sitzen oder laufen gelernt haben, die ganze Zeit iiber auf dem Arm oder
Schof3 der Bezugsperson gehalten. Der riumliche Abstand zwischen Siuglingen und
Bezugspersonen betrigt im 1. Lebensjahr selten mehr als einen Meter. Ein Ablegen
und kurzzeitiges Verlassen der Kinder ist uniiblich. Aus Sicht der Tao sollte man Siug-
linge auch nicht fiir nur wenige Sekunden allein lassen, da dies aufgrund der tiberall
lauernden Anito-Geistwesen als gefahrlich gilt.

6 Ich wurde einmal von einer dlteren Frau gefragt, warum wir unsere Kinder wahrend der Zeit meiner
Feldforschung nicht bei meiner Mutter in Deutschland gelassen hatten. Aus heutiger Sicht deutscher
Mittelklasse-Eltern wire das Verlassen der eigenen Kinder fiir solch einen langen Zeitraum etwas ge-
wesen, das den Kindern geschadet hitte, weil —so unsere Ethnotheorie — Kinder unbedingt ihrer eige-
nen Mutter und (in abgeschwachter Weise) auch ihres Vaters bediirfen, um zu»gesunden«Individuen
heranzureifen. Das Erziehungsziel der Tao ist jedoch nicht der Aufbau einer intensiven Mutter-Kind-
bzw. Eltern-Kind-Bindung, sondern gerade eine Verhinderung tiefer zwischenmenschlicher Beziehun-
gen (vgl. Levy1973). Aufgrund der frither gegebenen hohen Mortalititsrate auf Lanyu wire eine inten-
sive Bindung zu einer oder nur sehr wenigen Personen dysfunktional gewesen, da ein vorzeitiger Tod
dieser Personen zu einer psychisch-emotionalen Schwichung der betroffenen Kinder gefiihrt hitte.

Meine Erkenntnisse lber jingere Tao-Sduglinge beziehen sich auf Interviewaussagen meiner In-

~N

formanten sowie auf sporadische Beobachtungen. Mit édlteren Sduglingen hatte ich dagegen mehr
Kontakt, da diese von ihren Bezugspersonen gelegentlich mit nach draufien genommen wurden. Vor
allem bei Spaziergingen in Iranmeylek mit meinem jiingeren Sohn Theo lernte ich &ltere Sauglin-
ge am Ubergang zur Kleinkindphase kennen. Die von mir wihrend der Feldforschung angestellten
Beobachtungen von Interaktionen zwischen Sduglingen und ihren Bezugspersonen habe ich auf sys-
tematische Weise protokolliert.

[os)

Fehlhandlungen des Sauglings, die ihn selbst gefdhrden, konnen nach Auffassung der Tao nicht von
den bosartigen Machenschaften der anito getrennt werden. So »sorgen sich« (ikeynanawa) Bezugsper-
sonen, dasssich unbeaufsichtigte Sauglingeinihrer Unwissenheit etwas Giftiges oder Dreckiges—also
einen Gegenstand mit Marahet-Qualitit—in den Mund stopfen kénnten. Als Beispiel wurde Ziegenkot
genannt, der aufgrund des freien Grasens dieser Tiere tiberall auf Lanyu herumliegt.

13.02.2026, 15:49:47. @


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Sduglings- und Kleinkindphase

Ich werde nie vergessen, wie eine Informantin mir bei einem Interview zu den So-
zialisationsfaktoren auf sehr anschauliche Weise vormachte, was ihrer Meinung nach
mit einem allein gelassenen Kind geschehen wiirde: Sie verdrehte die Augen, entstellte
das Gesicht und fihrte mit verdrehten Handgelenken und gekriitmmten Fingern Be-
wegungen aus, die mich an eine spastische Lihmung erinnerten. Es handelte sich
hierbei um Symptome, die nach Vorstellung der Tao durch die anito hervorgerufen
werden. Die bosartigen Geistwesen nutzen die sich ihnen bietenden Gelegenheiten,
allein gelassene kleine Kinder zu »quilen« (jyasnesnekan), schamlos aus und versu-
chen, sich ihrer noch schwachen oder weichen Seelen zu bemichtigen. Die Tao sagen,
dass die »anito mit den Kindern spielen, d. h. ihnen »die Augen ausgraben« oder ihre
»Arme und Hinde verkriippelnc.

Um Kinder zu schiitzen, konnen bestimmte Objekte, denen magische Krifte
innewohnen, in deren Nihe platziert werden. Diese Objekte besitzen auf bosartige
Geistwesen eine abschreckende Wirkung. Wenn im Notfall ein Siugling doch ein-
mal kurzfristig allein gelassen werden muss, besteht die Moglichkeit, ihn mit einem
Stiick traditionellen Gewebes zuzudecken. Das Auflegen der Kleidung erhoht das
»Sicherheitsgefithl« (mahanang so onowned) des Siuglings und bewirkt, dass dessen
»Seele [am Korper] Halt findet« (panaptan so pahad). Wenn Frauen traditionelle Klei-
dung fertigen, sprechen sie bei ihrer Fertigstellung magische Schutzformeln. Sie
sagen sinngemif: »Beschiitze unsere Familie/unseren Haushalt«. Ungebetene Per-
sonen (ganz gleich ob tao oder anito), die diese Kleidung berithren, miissen mit magi-
scher Vergeltung rechnen. Eine weitere effektive Mafinahme, um Siuglinge vor den
anito zu schiitzen, besteht darin, einen »Ritualdolch« (savali; takzes) neben das Kind
zu legen. Hierbei handelt es sich nach Auffassung der Tao um belebte Objekte, die
mit magischer Energie aufgeladen sind und Feinde zu téten vermdgen. Bestimmten
Dolchen wird nachgesagt, dass sie fliegen kénnen, um »Rache« (patonggalen) zu iiben
(De Beauclair 1958: 99). Man sagt, dass sich »dreckige Sachen« allgemein vor Metall-
klingen »furchten« (maniahey) und deshalb nicht niher herantrauen. Wenn diese
Schutzmafinahmen durchgefithrt werden, konnen Bezugspersonen in der Nihe ihrer
Sauglinge einfachen Haushaltstitigkeiten wie z. B. dem Wischewaschen nachgehen.

Liegen, sitzen, laufen

Die Stationen der motorischen Entwicklung des Siuglings bilden aus lokaler Perspek-
tive fundamentale Entwicklungsschritte: Aus einem Wesen, das zunichst nur liegen
kann und sich nicht selbst zu helfen weif}, entsteht binnen eines Jahres ein Kind, das
zunichst zu sitzen vermag und schlieflich iber die Fihigkeit zu laufen verfiigt. Letz-
teres, das eigenstindige Laufen, ist die Basis fiir autonomes Handeln. Es ist die Vor-
aussetzung zum »Arbeiten« (mivazey), fiir die Beschaffung von Nahrung.

Die motorische Entwicklung des Siuglings geht mit einer Verinderung der Trage-
techniken einher. Neugeborene werden auf beiden Armen bzw. vor der Brust der Be-
zugsperson gehalten, weil »ihre Kérper noch so weich sind«. Ublicherweise werden sie
an Taille und Kopf festgehalten. Sobald sie mit ca. 3 Monaten ihren Kopf selbst halten
konnen, wird dieser beim Tragen gegen die Schulter der Bezugsperson gelehnt. Erst
wenn Siuglinge sitzen konnen (6 bis 8 Monate) werden sie zunehmend hiufiger ab-
gesetzt. Zunichst sitzen sie auf dem Schof3, spater auf den verschrankten Beinen der
Bezugsperson oder direkt neben ihr. Einige Interviewpartnerinnen gaben an, dass sie
mit Siuglingen, die bereits gut sitzen kdnnen, vergleichsweise weniger Kérperkontakt

13.02.2026, 15:49:47. @

221


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Geister der Kindheit

haben. Berithrungen zwischen Bezugspersonen und Kindern stellen aus Sicht von
Bezugspersonen keinen Wert an sich dar; intensiver Kérperkontakt wird nur so lan-
ge aufrechterhalten, wie Siuglinge ihn benétigen. Wenn Siuglinge gelernt haben, auf
sichere Weise zu sitzen, nehmen sie mit ca. 1,5 Jahren allein auf einem Stuhl Platz. Dies
ist zugleich eine der vielen Uberginge vom Siuglingsalter zum Kleinkindalter.

Sobald Kinder mit ca. 10 Monaten stehen kénnen, werden sie iiberwiegend »auf
dem Riicken getragen« (savaven). Dort sitzen sie auf den nach hinten gerichteten und
ineinander verschrinkten Hinden der Bezugsperson. Sie miissen sich an ihrem Ri-
cken festklammern, um sicheren Halt zu haben.’

Ein Siugling (oder Kleinkind) kann nur von bekannten Personen auf den Arm ge-
nommen werden. Hierbei handelt es sich um Angehérige der Ingroup, die das Kind im
Alltag hiufig zu sehen bekommt.”® Vor fremden Personen und solchen, die »ein finste-
res Gesicht« (marahet so moin) aufsetzen, hat es »Angst« (maniahey): Es lauft vor ihnen
davon und fingt an zu weinen. Die Bezugspersonen erwarten derartiges kindliches
Verhalten im Umgang mit Fremden und unternehmen nichts, um die diffuse Grenze
zwischen Ingroup und Outgroup zu iiberwinden.

Mit ca. 1,5 Jahren gelten Tao-Kinder als robust genug, um ohne permanenten Koér-
perkontakt auskommen zu kénnen. Von diesem Alter an werden Kinder kaum noch
getragen; sie miissen nun in der Regel selbst laufen. Die meisten Kinder vermissen
den Zustand des Getragenwerdens, der mit einem »Gefiithl der Geborgenheit« (ma-
hanang so onowned) einherging. Sie haben jedoch gelernt, dass das Einfordern dieses
Komforts von den Bezugspersonen in den meisten Situationen abgelehnt wird. Da sie
in der Interaktion mit dlteren Personen ihrer Verwandtschaftsgruppe nicht fordernd
auftreten diirfen und Widerworte oder andere Formen des Protestes von den Bezugs-
personen nicht toleriert werden, konnen sie ihrem Wunsch, weiterhin getragen zu
werden, keinen Ausdruck verleihen.

Stillen, fittern, selbst essen”

Mit der motorischen Entwicklung des Siuglings und seiner sich sukzessiv erhéhenden
Selbststindigkeit geht eine allmihliche Distanzierung von der Mutter einher, die sich
u.a. bei der Nahrungsaufnahme bemerkbar macht. Es handelt sich ebenso wie beim
Sitzen- und Laufenlernen um universale menschliche Entwicklungsschritte, die bei
den Tao eine kulturspezifische Evaluierung erfahren haben. Denn die kérperliche Ab-
hingigkeit des Siuglings von der Mutter und anderen Bezugspersonen soll bei den
Tao moglichst schnell iberwunden werden. Keinesfalls wird sie kiinstlich hinausge-
zogert, wie es in vielen han-taiwanesischen Familien der Fall ist, in denen Kinder auch
noch mit 4 oder s Jahren von ihren Bezugspersonen mit Stibchen gefiittert werden.'

9 Das Tragen der Sauglinge in einem Tuch wird heute ebenfalls praktiziert. Bisweilen werden Sauglinge

auch auf der Hifte getragen.

10 Die Tao sagen, dass man einen Sdugling, der die Arme nach einem ausstreckt, unbedingt auf den
Arm nehmen muss. Dies ist u.a. auch deswegen notwendig, da jegliche Frustrationserfahrung des
Sauglings verhindert werden soll, damit der fragile Halt seiner Seele am »kérperlichen Selbst« nicht
gefahrdet wird.

11 Siehe auch Abschnitt Wilde Nahrung erbeuten, Nahrung fiir andere produzieren in Kapitel 8.

12 Bei meinen Aufenthalten in Taipeh und Taidong habe ich systematisch auf Spielplatzen sowie an an-
deren Orten (z.B. im Zoologischen Garten) beobachtet, wie han-taiwanesische Mittelschichtsmutter

13.02.2026, 15:49:47. @


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Sduglings- und Kleinkindphase

Spitestens bis zum Ende der Siuglingsphase sollen Tao-Kinder das selbststindige
Essen gelernt haben.

In der traditionellen Zeit stillte man Kinder so lange wie méglich, d.h. bis zur
Geburt des nichsten Geschwisterkindes oder solange eine Frau itber Milch verfiigte.
Noch in den 1980er-Jahren war es allgemein iblich, Kinder bis zum Alter von 3 bis 4
Jahren zu stillen. Seitdem immer mehr Tao-Familien iiber die finanziellen Mittel ver-
figen, ihren Siuglingen Milchpulver als Muttermilch-Ersatz zu verabreichen, hat
sich das Stillverhalten jedoch gravierend verindert. Die Kinder der von mir befragten
Bezugspersonen wurden durchschnittlich mit ca. 3,5 Monaten abgestillt.” Das Stil-
len (bzw. die Verabreichung eines Flischchens mit angerithrtem Milchpulver) dient
der Versorgung des Sduglings mit kriftigender Nahrung. Eine psychisch-emotionale
Form der Mutter-Kind-Bindung steht dabei jedoch nicht im Vordergrund. Zumindest
wurde die durch das Stillen entstandene Beziehung zu den Kindern von keiner der
interviewten Frauen als etwas Wichtiges hervorgehoben. Aus ihrer Sicht erfolgte das
Abstillen eher beildufig, ihm wurde in keiner Weise hinterhergetrauert. Die emotiona-
le Wirme der Mutter findet ihren Ausdruck weniger auf der affektiven und emotiona-
len Ebene als vielmehr durch das Geben von Nahrung an sich (siehe Kapitel 10 und 17).

Heute stillen viele Tao-Frauen vorzeitig ab, weil sie Angst haben, dass ihre Milch
»nicht iiber geniigend Nihrstoffe verfigt«. Milchpulver wird von einer Mehrheit der
Tao als optimal angesehen, da seine Verabreichung dem Kind ein sicheres korperliches
Wachsen und Gedeihen garantiert. Die Sittigung des Kindes, sein physisches Uber-
leben, steht bei diesen Uberlegungen der Bezugspersonen klar im Vordergrund. Die
Milchpulvermischung ist angeblich geschmacklich siiffer, weshalb sich das Abstillen
der Kinder von der Brust in allen Fillen als unproblematisch erwies.* Alle interview-
ten Miitter und Grofimiitter berichteten, dass die Siuglinge nach einmaligem Trinken
des Milchpulvergetranks kein Interesse mehr an der Muttermilch zeigten.

Vorzeitig versiegende Milch stellt in den Erinnerungen der Tao ein wiederkehren-
des Thema dar, das bisweilen wie ein kollektives Trauma anmutet. Im Griindungs-
mythos von Iranmeylek ist von Kindern die Rede, die Hunger litten, weil die Milch
ihrer Miitter versiegt war; Angehdrige mussten ausgesandt werden, um alternative
Nahrung herbeizuschaffen.” Viele iltere Tao berichteten mir von Kindern, die in

mit ihren Kindern in der Offentlichkeit interagieren. Eine weitere Form der Abhingigkeit zu den
Bezugspersonen besteht, wenn han-taiwanesische Kinder hinfallen. Viele von ihnen bleiben dann
bis ins Grundschulalter hinein auf dem Boden liegen, bis sie von ihren Miittern (oder einer sonstigen
Bezugsperson) aufgehoben werden. Die Sozialisations- und Erziehungspraktiken der Tao zeichnen
sich hingegen durch eine méglichst frith einsetzende kérperliche Autonomie der Kinder aus.

13 Mirwurden in den Interviews zu den Sozialisationsfaktoren die Abstillzeiten von insgesamt 14 Kin-
dern genannt. Zwei dieser Kinder wurden vier Jahre lang gestillt, die tibrigen Kinder zwischen einen
und sechs Monate lang. Das jahrelange Stillen einer kleinen Minderheit kann durch die prekire Ein-
kommenssituation der beiden betroffenen Familien erklart werden. Sie hatten schlichtweg kein
Geld, um Milchpulver zu kaufen.

14 Bereits in den1970er- und 1980er-Jahren rithrten einige Miitter ihren Kindern Zucker in den Brei, da-
mit diese CGefallen anihm fanden und geniigend davon aRen.

15 Um den Milchfluss stillender Miitter anzuregen, gaben die Angehérigen den Frauen Fischsuppe zu
trinken. Diese bestand aus kleinen Fischen, die von den mannlichen Haushaltsmitgliedern bei Ebbe
in den Kanilen des Korallengesteins gefangen wurden. Die betroffenen Miitter tranken taglich so
grofle Mengen an Suppe, dass sie sich beinahe ilbergeben mussten. Interessant ist hier der Gedanke

13.02.2026, 15:49:47. @

223


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Geister der Kindheit

fritherer Zeit wegen des Todes oder des Milchmangels ihrer Miitter nicht mehr ge-
stillt werden konnten und deshalb notdirftig mit vorgekauten StfRkartoffeln gefiit-
tert werden mussten. Drei der von mir befragten Miitter gaben als Grund fir das
vorzeitige Abstillen ihrer Kinder Blutarmut an.*

Bis ca. 1980 haben Tao-Frauen die Kinder der Ingroup gemeinsam gestillt. Auf die-
se Weise war es den jeweiligen Miittern moglich, jeden Tag fiir wenige Stunden auf
ihr Feld zu gehen, um Unkraut zu jiten und Knollenfriichte fiir das Abendessen mit
nach Hause zu bringen. Die Kinder blieben dann in der Obhut anderer Frauen zuriick,
die iber Milch verfiigten und fiir eine Gegengabe (z. B. StiRkartoffeln oder Fische) das
betreffende Kind stillten. Das gegenseitige Stillen war ein zentraler Marker von Ver-
wandtschaft bzw. von Kommensalitit."”

Kinder werden von den Tao nur so lange gefiittert, wie sie noch nicht selbst es-
sen konnen. Zumeist bekommen Siuglinge heute einen mit Kuhmilch angerithrten
Reisbrei, dem manchmal auch traditionelle Nahrungsmittel wie StfRkartoffel, Taro
und Fisch beigefiigt werden. Kinder, die gefiittert werden miissen, essen in der Regel
nicht mit den Erwachsenen zusammen. Eine Teilnahme an den reguliren Mahlzeiten
der iibrigen Haushaltsmitglieder erfolgt erst, wenn sie die grundlegenden Techniken
des selbststindigen Essens beherrschen und auflerdem gelernt haben, sich wihrend
des Essens »ruhig« (mahanang) zu verhalten. Ein wihrend der Einnahme der Mahl-
zeit weinender oder gar schreiender Siugling fithrt durch sein (Fehl-)Verhalten eine
Verunreinigung des gesamten Essens herbei, das sich nun nicht mehr zum Verzehr
eignet und weggeworfen werden muss (siehe Feldtagebucheintrags, S. 263). Die Strafe
fiir den ungerechtfertigten »Arger« (somozi) eines Haushaltsmitglieds (gleich welchen
Alters) ist somit kollektiver Nahrungsentzug.

Die auf das Essen bezogenen Benimmregeln der Tao werden sehr streng gehand-
habt. Bereits mit ca. 1,5 Jahren sind Siuglinge in der Lage, auf erstaunlich saubere
und manierliche Weise selbst zu essen. Neben dem Hunger der Siuglinge diirfte ihr
Wunsch nach sozialem Anschluss einer der Griinde sein, weshalb sie sich in einem ver-
gleichsweise frithen Alter beim Essen »wie Erwachsene« verhalten. Bereits als Siug-
linge und Kleinkinder erlernen Tao-Kinder somit zwei zentrale Zusammenhinge,
auf denen die Werte ihrer Gesellschaft aufbauen: 1. die schidliche Auswirkung des

einer mannlichen Kontrolle des Milchflusses durch die Beschaffung geeigneter Nahrung (vgl. Bam-
ford1998).

16 Mir liegen keine Angaben dazu vor, ob es bei den Tao eine erhohte Wahrscheinlichkeit gab oder gibt,
an Sichelzellenandmie zu erkranken. Bis zur systematischen Ausrottung der Anophelesmiicke in den
1950er-Jahren war Lanyu eine malariaverseuchte Insel (Department of Health, Taiwan 1991). Diverse
Studien deuten darauf hin, dass lebensbedrohliche Komplikationen dieser Erkrankung bei Personen,
die an Sichelzellenanamie leiden, nicht eintreten (z.B. Malowany & Butany 2012). Die Sichelzellenan-
amie kann deshalb in bestimmten Gegenden als eine genetische Anpassung aufgefasst werden, die
zumindest in der Vergangenheit einen Uberlebensvorteil darstellte.

17 Frither kam es aufgrund der allgemeinen Nahrungsmittelknappheit gelegentlich vor, dass Ammen
fur das Stillen der Kinder keine Gegengaben erhielten. Spater, wenn diese Kinder erwachsen gewor-
den waren, appellierten die in die Jahre gekommenen Ammen an deren »moralische Rechtschaffen-
heit« (apiya so nakenakem) und baten sie um Entschadigungen in Form von Lebensmitteln fiir die zuvor
erfahrenen Wohltaten. Das Stillen anderer Kinder kann deshalb als ein System der Altersvorsorge bei
den Tao betrachtet werden.

13.02.2026, 15:49:47. @


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Sduglings- und Kleinkindphase

»Argers« fiir das Uberleben des »kérperlichen Selbst« und 2. die Gefahr sozialer Aus-
grenzung als eine Reaktion auf soziales Fehlverhalten.

Weinen, zeigen, sprechen

Ein dritter Bereich, der fir das sozialriumliche Verhalten von Siuglingen und Be-
zugspersonen bedeutsam ist, ist die Entwicklung des Sprechens an sich. Siuglinge
sollen sehr frith lernen, ihre Bediirfnisse zu kontrollieren und durch sprachliche Akte
zu kommunizieren. Generell gilt, dass Weinen von den Bezugspersonen ab einem
Kindesalter von etwa 10 Monaten in vielen Situationen als unangemessenes Verhal-
ten angesehen wird. Kinder, die ohne sozial akzeptablen Grund weinen, werden von
ihren Bezugspersonen in der Regel weder getrostet noch erfahren sie eine firsorgliche
Behandlung. Wie ich in Teil II bereits ausgefithrt habe, wird das Weinen jiingerer Kin-
der als eine Schwichung ihrer fragilen Seelen aufgefasst und muss deshalb zu ihrem
Wobhle unbedingt unterbleiben. Bestenfalls werden weinende Kinder von den Bezugs-
personen »nicht weiter beachtet« (jiozayan). In bestimmten von den Tao als gefihrlich
eingestuften Situationen’ ist es erforderlich, dergleichen Verhalten durch harsche
Sanktionen zu unterbinden. (Hierzu zihlt z.B. das Schimpfen und Klapsen auf die
Hinde, das ich in Kapitel 13 ausfithrlich behandele.)

Allerdings wird auch von den Tao anerkannt, dass Siuglinge unter 10 Monaten, die
weder zu zeigen noch zu sprechen gelernt haben, ihre Bediirfnisse nur durch Weinen
artikulieren konnen. Typische Situationen, in denen jiingere Siuglinge weinen, sind
nach Aussagen meiner Interviewpartner »Hunger« (it F& duzi ¢), »Stuhlgang« (K&
da bian) und »Langeweile« (FEE wuliao). In den ersten Lebensmonaten ist es deshalb
Aufgabe der Bezugspersonen, vorausschauend zu handeln und Momente kindlicher
Frustration nach Moglichkeit zu unterbinden. Sie miissen die korperlichen Bediirf-
nisse ihrer Sduglinge stindig im Blick behalten und darauf achtgeben, dass diese ge-
niigend essen, keine feuchten Windeln anhaben und stets iiber eine angenehme Kor-
pertemperatur verfiigen.” Da die Tao traditionellerweise kein Konzept von »Psyche«
haben, werden Frustrationserfahrungen von Siuglingen und Kleinkindern, die nicht
auf kérperlichem Unwohlsein basieren, in der Regel nicht ernst genommen bzw. auf-
grund des animistisch geprigten Denk- und Fithlrahmens der Tao entsprechend an-
ders bewertet.

Die proaktive Betreuung jiingerer Siuglinge fithrt dazu, dass diese im 1. Lebensjahr
das Senden von Appellen nicht (oder nur im geringen Mafie) zu erlernen brauchen, da
sich idealerweise stindig jemand um sie kiitmmert und nur wenige Situationen entste-
hen, in denen sich ihr »korperliches Selbst unangenehm anfithlt« (yamarahet o kataotao).
Die kurz vor Beginn des 2. Lebensjahres einsetzenden erwachsenenzentrierten und
bisweilen aus der Perspektive euroamerikanischer Mittelschichten harsch anmuten-

den Sozialisationspraktiken der Bezugspersonen stellen eine qualitative Verinderung
im Umgang mit Siuglingen dar, von denen nun die Unterdriickung bestimmter Ver-
haltensweisen wie »weinen« (amlavi) oder »trotzen« (masosolien) zunehmend erwartet

18 Aufierhalbdes Wohnhauses wird das Weinen der Sduglinge als besonders gefahrlichangesehen, weil
die anito sofort auf den schwachlichen Zustand der kleinen Kinder aufmerksam werden und herbei-
eilen.

19 Die Bezugspersonen verspiiren groRes »Mitleid« (mangasi; makarilow) mitihren Kindern, da diese sich
noch nichtselbst helfen kénnen.

13.02.2026, 15:49:47. @

225


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Geister der Kindheit

und bisweilen rigoros eingefordert wird. Alteren Siuglingen wird so die Méglichkeit
genommen, ithren Unmut durch demonstrative »Traurigkeit« oder »Verdrgerung« (bei-
des: marahet so onowned) zu artikulieren. Da sie sich im vorsprachlichen Alter entweder
gar nicht oder aber nur auf subtile Weise mitteilen kénnen, miissen Bezugspersonen
lernen, kindliche Ausdruckszeichen richtig zu interpretieren.

Altere Siuglinge haben die Erfahrung gemacht, dass man ihnen ihre Miidigkeit
hiufig nicht anmerkt. Da sie bereits gelernt haben, dass weinen nicht zur gewiinsch-
ten Reaktion fiihrt, krabbeln sie selbst zur Matratze, um sich zum Schlafen hinzule-
gen, oder suchen die korperliche Nihe der Bezugspersonen, um ihnen auf diese Weise
anzudeuten, dass sie miide sind und sich hinlegen wollen.” Wenn &ltere Siuglinge
Hunger haben, weinen sie nicht mehr, sondern greifen selbst nach der Flasche, um sie
der Mutter zu geben.

Die Unmoglichkeit, vom Weinen als einem Appell an die Bezugspersonen Ge-
brauch zu machen, fithrt dazu, dass Tao-Kinder sehr frith lernen, auf Gegenstinde
zu zeigen, um die Aufmerksamkeit ihrer Bezugspersonen in die gewiinschte Richtung
zu lenken. Wenn Kinder etwas Bestimmtes essen wollen, zeigen sie mit dem Finger
darauf. Wenn sie in die Windel gemacht haben, reiben sie mit ihren Hinden dagegen.
Manchmal ziehen iltere Siuglinge Erwachsene an der Kleidung zur Haustiir, um ih-
nen zu signalisieren, dass sie gerne drauflen spazieren gehen mochten.

Die harsche Unterbindung des Weinens durch die Bezugspersonen fithrt zu einer
vergleichsweise sehr frithen intrapersonalen Regulation bei Tao-Kindern. Anstatt
eine prompte Bediirfnisbefriedigung durch die Bezugspersonen einzufordern, ler-
nen sie bereits vor dem 2. Lebensjahr in immer weiteren Lebensbereichen, unmittel-
bare Bediirfnisbefriedigungen aufzuschieben oder eben selbst aktiv zu werden. Die
kulturspezifische Modulierung der sozioemotionalen Kindesentwicklung bei den
Tao bewirkt somit ein sehr frithes Einsetzen kindlicher Autonomie (siehe Kapitel 15,
Abschnitt Friihzeitiges Erlernen der intrapersonalen Emotionsregulation und Kapitel 17,
Abschnitt Die Tao als ein Problem fiir die Bindungsforschung). In dem Maf3e, in dem iltere
Sauglinge zu eigenstindigem Handeln befihigt sind, verwandelt sich der proaktive
Betreuungsstil der Bezugspersonen in ein zunehmend reaktives Verhalten.

Das Gestikulieren der Siuglinge wird von den ersten erlernten Wortern beglei-
tet. Das Zeigen kann als eine Vorlduferform des Sprechens aufgefasst werden. Auch
wenn weinen, zeigen und sprechen aufeinander aufbauende Entwicklungsschritte
darstellen, treten diese drei Strategien anfinglich noch parallel zueinander auf. Eine
Mutter sagte im Interview, dass ihre Kinder zunichst ihr eigenes Ausdrucksverhalten
(also das der Mutter) iiberpriiften, bevor sie sich dazu entschldssen, in einer gegebe-
nen Situation zu weinen oder zu sprechen. Kinder agieren innerhalb des Sozialisa-

20 Je harscher Bezugspersonen ihre Kinder sanktionieren, desto schwieriger féllt ihnen die korrekte
Interpretation kindlicher Bedurfnisse. Ein mir bekannter Junge, der mit einem gewalttatigen Grof3-
vater aufwuchs, weinte bereits im Sauglingsalter nicht mehr, wenn er Hunger verspiirte oder in die
Windel gemacht hatte. Appellverhalten kam bei ihm praktisch nicht vor. Es ist wichtig darauf hinzu-
weisen, dass es sich hierbei um ein Extrembeispiel handelt, das auf eine familidare Suchtproblematik
zuriickzufiihren ist.

21 Manchmal versuchen dltere Sauglinge, wenn sie miide sind, ihren Bezugspersonen auf den Riicken
zu klettern. Auch wurde mir berichtet, dass sie in diesen Situationen bisweilen ihre Miitter schlagen
(wenn auch nur auf leichte Weise).

13.02.2026, 15:49:47. @


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Sduglings- und Kleinkindphase

tionsprozesses als Co-Akteure, sie modifizieren ihr Verhalten je nach Situation. Wenn
das Gesicht der Mutter »ernst« oder »bdse« (marahet so moin; masozi) aussieht, ist die
Wabhrscheinlichkeit grofler, dass sie den Drang zu weinen unterdriicken und von der
Moglichkeit zu sprechen Gebrauch machen; guckt die Mutter hingegen »freundlich«
(masarey so moin), steigen die Chancen, dass kleine Kinder ihrem Drang zu weinen
nachgeben.

Bereits einjihrige Siuglinge sind normalerweise in der Lage, erste Worter zu
sprechen. Mit etwa 1,5 Jahren ist ihr Sprachverstindnis so weit entwickelt, dass eine
Kommunikation zwischen Kindern und Bezugspersonen iiber »Sprache« (ciring) mog-
lich ist. Der einsetzende Spracherwerb der Kinder ist ein Zeichen fiir ihr erwachendes
nakenakem. Von nun an geht man davon aus, dass sie allmihlich anfangen, die »Dinge
zu verstehen«. Ihr Erinnerungsvermégen ist jedoch lingst noch nicht voll ausgeprigt,
da sie die »Ermahnungen« (nanaon) der Bezugspersonen immer wieder »vergessenc.
In der Kleinkindphase (ca. 1,5 Jahre bis ca. 3,5 Jahre) tendieren Bezugspersonen des-
halb dazu, Ermahnungen hiufig zu wiederholen. Dieses Verhalten dndert sich jedoch
in der Kindheitsphase, denn im Umgang mit etwas ilteren Kindern neigen die Tao
dazu, auch wichtige Inhalte nur ein einziges Mal zu sagen. Dadurch ist es fiir Kinder
erforderlich, den Bezugspersonen genau »zuzuhdren« (mangamyzing) und sich das Ge-
sagte einzupragen.

Zum Ende der Siuglingsphase und wihrend der Kleinkindphase markieren die
Erwachsenen das Negative, indem sie alle zu unterlassenden Handlungen der Kinder
mit einem » N BB ! « (»Bu keyil«; etwa: »Das darf man nicht!«; »Beken <) kommentieren.
Dieser stindig zu vernehmende Ausspruch wird mit einer gewissen Eindringlichkeit
und Vehemenz hervorgebracht — von Siuglingen und Kleinkindern wird unbedingter
Gehorsam erwartet. Kinder, die z. B. an einem Feuerzeug Interesse haben und ihre da-
nach ausgestreckte Hand trotz eines ermahnenden »Bu keyil« nicht sogleich zuriick-
ziehen, miissen damit rechnen, dass ihnen auf die Finger geschlagen wird. Auch im
Kleinkindalter sowie wahrend der Kindheitsphase erfolgt Erziehung vornehmlich iiber
Sprache. Die Bezugspersonen »erkliren« (nanaon) den Kindern, was sie tun diirfen und
was nicht.

Eine wichtige Entwicklungsaufgabe von ilteren Siuglingen und Kleinkindern ist
das Erlernen der korrekten Adresstermini der Mitglieder ihrer Verwandtschaftsgrup-
pe. Begegnungen werden bewusst herbeigefithrt und nicht selten durch das Reichen
eines Leckerbissens an das kleine Kind markiert. Entferntere Verwandte und Freunde
der Eltern freuen sich, wenn es ihnen gelingt, das Vertrauen der kleinen Kinder zu
gewinnen und sie auf den Arm zu nehmen, ohne dass diese sich »abwendenc (jiozayan)
oder gar zu weinen anfangen. Auf diese Weise lernen Siuglinge und Kleinkinder alle
wichtigen Personen ihres sozialen Umfeldes niher kennen. Zum Ende der Kleinkind-
phase hort diese besondere Behandlung der Kinder jedoch auf; in der Kindheitsphase
werden sie in von den Erwachsenen in der Regel »nicht mehr beachtet«.

Zusammenfassend ldsst sich also sagen, dass in der Siuglingsphase ein allmahlicher
Ubergang von einem proximalen zu einem distalen Betreuungsstil erfolgt, der sich
zugleich in der Kinderpflege in einem Wechsel von einem proaktiven hin zu einem
reaktiven Verhalten der Bezugspersonen duflert (siche auch Kapitel 10). Der Ubergang
zur Kleinkindphase erfolgt mit ca. 1,5 Jahren, wenn Tao-Kinder laufen gelernt haben,

13.02.2026, 15:49:47. @

2217


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Geister der Kindheit

die von den Bezugspersonen empfangene Nahrung selbststindig essen kénnen und
ein basales Sprachverstindnis entwickelt haben.

Da man Kinder, die noch iiber kein Sprachverstindnis verfiigen, nicht iiber Spra-
che erziehen kann??, wenden die Tao bis zum Alter von ca. 1,5 Jahren qualitativ an-
dere Sozialisationspraktiken an als in den darauffolgenden Entwicklungsphasen.
Weinende und »herumlarmende« (amlololos; valvalakan) Siuglinge werden durch Ein-
schiichterung in einen »ruhigen« (mahanang) Zustand zuriickzuversetzen, in dem eine
Wiederanbindung der Freiseele pahad an das »korperliche Selbst« erfolgen kann. Die-
se Praktiken haben zur Folge, dass Bezugspersonen bei Siuglingen eine »Angst- und
Scham-Disposition« (kanig) evozieren, die mafigeblich zu einer kulturspezifischen

Modulierung des weiteren emotionalen Entwicklungsverlaufs bei den Tao beitrigt
(siehe Teil IV).

Die auf »drohen« (anianniahin) basierenden vorsprachlichen Sozialisationsprak-
tiken konnen als eine Form des von Quinn (2005) postulierten Pridispositionalen
Primings aufgefasst werden. Der Wechsel von einer auf Pridispositionalem Priming
basierenden Sozialisation hin zu einer auf »Ermahnen«/»Belehren« (nanaon) basie-
renden Erziehung findet in der Kleinkindphase statt. Es ist unmoglich, ein genaues
Kindesalter fiir die einzelnen Entwicklungsphasen anzugeben, da diese allmihlich
ineinander ibergehen und teilweise grofie individuelle Entwicklungsunterschiede
bestehen. Das von mir mit 1,5 Jahren angegebene Alter, das den Ubergang von der
Sauglingsphase in die Kleinkindphase markiert, stellt deshalb einen modelhaften
Wendepunkt fiir die hier skizzierte Entwicklung dar.

Kleinkindalter

Von Kleinkindern wird erwartet, dass sie sich selbst beschiftigen kénnen. Zu diesem
Zweck stellt man ihnen heute ein Angebot aus industriell gefertigtem Spielzeug bereit.
Da es in der Tao-Kultur nicht vorgesehen ist, dass sich Erwachsene auf das Niveau
von Kindern begeben, spielen Bezugspersonen gar nicht oder aber nur sehr selten mit
ihren Kindern. Nur in Familien mit héherem Bildungsgrad ist ein anderes Verhalten
feststellbar. Heute gibt es auf Lanyu eine zahlenmifig kleine vergleichsweise gut
ausgebildete Elite, die in Taiwan hohere Schulabschliisse erlangt hat. Die Ansichten
dieser Eltern divergieren zum Teil betrichtlich von den traditionellen Vorstellungen
der Tao iiber Kindererziehung. Sie haben erkannt, dass ihre Kinder spiter einmal in
Taiwan iiber bessere Verdienstmoglichkeiten verfiigen werden, wenn sie frithzeitig an
Bildung herangefithrt werden. Dies fithrt u.a. dazu, dass Miitter — denen die soziale
und somit auch schulische Erziehung der Kinder obliegt — diesen bereits mit 2 oder
3 Jahren Biicher vorlesen und allerlei pidagogisches Spielzeug, das teilweise compu-
tergestiitzt ist, bereithalten, um die Intelligenz ihrer Kinder frithzeitig zu férdern.?

22 Interessanterweise besteht hier eine Parallele zum Umgang der Tao mit den anito, mit denen eben-
falls keine verbale Verstindigung moglich ist.

23 Diese Tao-Kinder wachsen so dhnlich wie Kinder der taiwanesischen Mittelklasse auf. Die taiwa-
nesische Schulerziehung wird heute stark von den USA beeinflusst. Die Lehrer der DQGX fiihrten
wihrend meiner Feldforschung wiederholt Informationsveranstaltungen durch, um Tao-Eltern mit

13.02.2026, 15:49:47. @


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Sduglings- und Kleinkindphase

In den heiflen Sommermonaten spielen Kleinkinder gerne in einer mit Wasser ge-
fullten Wanne, die vor dem Haus aufgestellt wird. Heute besitzen die meisten Tao-
Haushalte Fernseher, die hiufig — wie allgemein in Taiwan iiblich — den ganzen Tag
iiber angeschaltet bleiben. Kleinkinder verbringen mitunter mehrere Stunden am Tag
vor dem Fernseher. Solange sie sich »ruhig« (mahanang) verhalten, gehen die Bezugs-
personen davon aus, dass sie iiber ein »angenehmes Inneres« (apiya so onowned) ver-
fiigen. Wenn Kleinkinder Anzeichen von Unruhe zeigen, werden sie von ihren Bezugs-
personen in eine Karre gesetzt und im Dorf spazieren gefahren. Die Bezugspersonen
tun dies, damit sich die Kinder wieder »ruhig« verhalten und nicht weinen. Da die in
Taiwan gebrauchlichen Babykarren vorne einen Biigel (oder eine Tischkonstruktion)
haben, kénnen die darin beférderten Siuglinge und Kleinkinder nicht ohne Weiteres
aussteigen. Sie werden deshalb von den Tao als sichere Gefihrte angesehen.

Sukzessive Erweiterung des Aktionsradius

Der in der Siuglingsphase begonnene Prozess einer kontinuierlichen Distanzierung
des Kindes vom Koérper der Bezugsperson setzt sich in der Kleinkindphase durch eine
sukzessive Erweiterung des kindlichen »Aktionsradius« (& fanwei) fort. Der nun
verstarkt einsetzende Spracherwerb ermdglicht eine distale Betreuung der Kinder
durch die Bezugspersonen. Die sukzessive Erweiterung des Aktionsradius findet mit
etwa 3,5 Jahren ihren Abschluss. Von diesem Alter an sind Kinder nach Auffassung
der Tao in der Lage, sich zusammen mit ihren Peers im Dorf und seiner niheren Um-
gebung frei zu bewegen.

Miitter lassen ihren Kindern in der Kleinkindphase eine »geteilte Aufmerksam-
keit« (shared attention) zukommen, da sie parallel zur Kinderbetreuung einfache Haus-
haltsaufgaben erledigen oder Nebenerwerbsbeschiftigungen nachgehen.** Die Tao
sind sich einig, dass man auch Kleinkinder noch nicht unbeaufsichtigt lassen darf,
weshalb Bezugspersonen immer in ihrer Nihe verbleiben. Sie miissen sich jedoch
nicht mehr direkt neben ihnen aufhalten, es geniigt von ca. 1,5 Jahren an, sie im Blick
zu behalten, um in Gefahrensituationen schnell eingreifen zu kénnen. Nach wie vor
ist es von grofiter Wichtigkeit, dass sich die fragile Kindesseele nicht »erschreckt«
(maogto), da sie ansonsten in ihrer Unwissenheit davonfliegt.

Bei den Interviews zu den Sozialisationsfaktoren fragte ich eine junge Mutter, wie
weit sich ihr 2-jahriger Junge von ihr entfernen diirfe. Eine 25 Meter entfernte Sitz-
bank stellte kein Problem dar. Doch eine 50 Meter entfernte »erhéhte Sitzplattforme«
(tagakal) erschien der Mutter zu weit, da sie bei einem Sturz nicht rechtzeitig bei
ihrem Kind sein kénnte. Eine andere Mutter lie ihr 2-jihriges Kind einige Dutzend
Meter die Strafle in Richtung Gemeindezentrum hinauflaufen, wo sich stindig andere
Personen aufhalten, die ggf. eingreifen konnten:

westlichen Lerntheorien vertraut zu machen. Die Bezugspersonen wurden aufgefordert, mehr Zeit
gemeinsam mit ihren Kindern zu verbringen und ihnen z.B. Biicher vorzulesen.

24 Zu den Nebenerwerbstatigkeiten von Miittern zdhlen z.B. die Fertigung von Kunsthandwerks-
produkten fiir den Verkauf an Touristen und die Vorbereitung von Betelniissen fiir den Verzehr.

13.02.2026, 15:49:47. @

229


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Geister der Kindheit

Junge (2 Jahre)

2T, ARLERIES, M0, EEFEREFZEHF O, B8R,
BEREREDENGEEMEITRMTE.

Mein 2-)ahriger hat angefangen, die Dinge zu verstehen. Bei ihm kann ich mich
entspannen. Wenn er die Strafe hinaufgeht, um beim HDZX zu spielen, kommter
[nach einer Weile] von allein wieder zuriick. Aber alle paar Minuten muss ich die
Strafde hochgehen, um zu schauen, was er so treibt.

Interviews zu den Sozialisationsfaktoren 1; Aussage von Mutter (29 Jahre).

Die Grofmutter eines 2-jahrigen Jungen erzihlte mir, dass sie »sich Sorgen mache«
(ikeynanawa), wenn ihr Enkel fiir kurze Zeit das Zimmer verlisst, in dem sie sich auf-
hilt. Sie befiirchtete, dass er die steile Treppe zum ersten Stock hinaufsteigen oder an
den Mébeln hochkletterten wiirde, die dann umstiirzen kénnten. Da ihrem Enkel die
Gefahren seines Tuns noch nicht bewusst waren - sich also sein nakenakem noch nicht
entsprechend weit entwickelt hatte — musste er in ihrer unmittelbaren Nihe bleiben.

Die Ausweitung des kindlichen Aktionsradius ist eine allmihliche. Die Bezugs-
personen miissen sich sicher sein, dass ihre Kinder die ihnen vorgegebenen raum-
lichen Grenzen einhalten und keinesfalls in einem unbeobachteten Moment in Rich-
tung vanwa rennen.” Auch miissen Kinder gelernt haben, dass sie nicht alles, was sie
vorfinden, in die Hinde nehmen diirfen. Sie miissen den Besitz fremder Personen
achten. Die Bezugspersonen teilen den Kindern durch Sprache mit, wie weit sie sich
von ihnen bzw. vom Haus entfernen diirfen. Hieran haben sich die Kinder unbe-
dingt zu halten. Ein Kleinkind, das seinen Aktionsradius trotz elterlicher Belehrung
iiberschreitet, begibt sich in eine Gefahrenzone. Wenn ihm etwas zustof3t, wenn es
sich an einem Gegenstand verletzt oder stiirzt, kann es nicht mit einer fitrsorglichen
Behandlung durch seine Bezugspersonen rechnen. Es erfihrt eine harsche Sanktio-
nierung fiir seinen Ungehorsam. Seine Bezugspersonen sagen zu ihm: »Wer hat dir
gesagt, dass du dorthin gehen sollst 2«

Schrammen und generell blutende Verletzungen werden von Kleinkindern als ein-
schneidende Ereignisse erfahren, da sie bis zum Ende der Siuglingsphase von ihren
Bezugspersonen so umsichtig betreut wurden, dass selbst kleinere Wunden so gut wie
nie entstanden. Durch ihr in korperlicher Hinsicht behiitetes Aufwachsen in der Sdug-
lingsphase werden die ersten eigenen Schritte durch die unvermeidbaren Stiirze und
Unfille als potenziell »gefahrlich« und »bedrohlich« markiert. Ein Kleinkind, das sich
nicht an die Regeln hilt, begeht gewissermafien die Vorliuferform eines Tabubruchs.
Die anito nutzen seine Unachtsamkeit schamlos aus, indem sie seine Gelenkseelen
fehlleiten und auf diese Weise dem »korperlichen Selbst« des Kindes Verletzungen zu-
fugen (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Freiseele). Einem Kind, das sich immer an die Instruk-
tionen der Bezugspersonen hilt, kann hingegen kein kérperlicher Schaden entstehen.
Bereits im Kleinkindalter wird auf diese Weise der Zusammenhang zwischen »Fehl-
verhalten« (miraratenen) und physischer Sanktionierung erlernt.

Als ich einmal den Laden an der Hauptstrafie von Iranmeylek betrat, sah ich den
2-jahrigen Sohn der Tochter des Ladenbesitzers mit blutverkrusteter Nase bei seiner
Mutter stehen. Als ich wie bei den Tao tiblich die Mutter fragte, ob sich ihr Kind ver-

25 Der»Bootsanlegeplatz« (vanwa) ist fir Kinder, die noch nicht schwimmen kénnen, ein gefahrlicher
Ort. Ein unbedachter Schritt kann dazu fihren, dass sie ins Wasser fallen und ertrinken.

13.02.2026, 15:49:47. @


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Sduglings- und Kleinkindphase

letzt habe, antwortete sie laut und deutlich, sodass ihr kleiner Sohn sie horen konnte:
»Er ist hingefallen!«** Thre Aussage war eine Botschaft an das Kleinkind, mit der sie
es fiir seine mangelnde Kérperbeherrschung beschimte. Sie empfand neben »Arger«
(somozi; marahet so onowned) auch »Verachtung« (ikaoya) und »Abscheu« (jyakian)
fir ihr Kind, weil es den Anweisungen der Erwachsenen nicht Folge geleistet hatte.
Da elterliche Ermahnungen durch Sprache erfolgen, die mit dem supranatiirlichen
Komplex verbunden ist, stellt der Ungehorsam des Kleinkindes zugleich einen Verstof}
gegen die spirituelle Ordnung dar (vgl. CAD-Hypothese von Rozin et al. 1999, nach der
Zuwiderhandlungen gegen gesellschaftliche Normen »Verachtung« hervorrufen und
Zuwiderhandlungen gegen eine als gottlich empfundene Ordnung Gefiihle des »Ekels«
bzw. der »Abscheux).

Die Reglementierung des kindlichen Explorationsverhaltens fithrt bei den Tao zu
einer kulturspezifischen Ausprigung kindlicher »Neugierde« ($F&F haoqi). Kleinkin-
der sollen bei ihren Erkundungen auf Bekanntes und Sicheres stofen, nicht aber auf
Unbekanntes und potenziell Gefihrliches. Diese kulturelle Eigenart zeigt sich u.a. da-
rin, dass die Tao kein Wort fiir »positive Uberraschung« kennen. Wenn etwas eintritt,
das nicht sofort ins Raster genuin menschlicher Erwartungshaltungen eingeordnet
werden kann, empfinden die Tao iyak. Hierbei handelt es sich um ein Gefiihl der »Ver-
wunderungs, des »Erstaunens« und der »Uberraschungs, jedoch mit einem dezidiert
negativen Beigeschmack. Wer iyak empfindet, ist alarmiert, weil er glaubt, ein negati-
ves Omen erblickt zu haben, das auf die Anwesenheit der anito schliefRen lisst.?”

Es gilt heute als sicher, Kleinkinder im Auto in ein anderes Dorf zu Verwandten-
besuchen mitzunehmen. Auch bringt man heute — im Gegensatz zu frither — kranke
Siuglinge und Kleinkinder in das an der Westkiiste gelegene Krankenhaus, um sie
dort behandeln zu lassen.?® Das vermehrte Verkehrsaufkommen hat in den letzten
Jahren zu einer Beschrinkung des kindlichen Aktionsradius gefithrt. Immer wieder
sind ahnungslose Kleinkinder von taiwanesischen Touristen angefahren worden, die
mit geliehenen Motorscootern mit hoher Geschwindigkeit innerhalb der Siedlungen
fuhren. Die Bezugspersonen sind sich dieser Gefahr bewusst und lassen Kleinkinder
nicht mehr auf bestimmten Straflenabschnitten spielen.

26 Bei den Tao werden fiir gewohnlich alle Verletzungen kommentiert, die Dorfbewohner haben ein
geschultes Auge, mitdem sie selbst kleinste Wunden sofort wahrnehmen.

27 Die mit iyak verbundene grofe Skepsis und Abwehrhaltung wird auch durch ein Zusammenziehen
der Augenbrauen ber der Nasenwurzel signalisiert. Bereits Kleinkinder machen in irritierenden
Momenten von diesem mimischen Ausdruckszeichen Gebrauch.

28 Bisindie1980er-Jahre (und teilweise noch spater) wurde das Krankenhaus von vielen Tao gemieden.
Sterbenskranke Personen — darunter auch Kinder — wurden lieber zu Hause gepflegt bzw. ihrem
Schicksal iiberlassen, weil sie als zu geschwacht fiir einen Transport galten und nach Auffassung der
Tao unterwegs den anito zum Opfer gefallen waren. Auch ging man davon aus, dass im Krankenhaus
selbst besonders viele bosartige Geistwesen ihr Unwesen treiben. Die Einlieferung einer kranken Per-
son hitte nach traditioneller Auffassungihren sicheren Tod bedeutet (siehe Hu1993).

13.02.2026, 15:49:47. @

231


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

-


https://doi.org/10.14361/9783839460290-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

