
Samir Alatovic/Kai Helmken

„Strafbare Beschneidung“?
Verfassungsrechtliche Anforderungen an einen notwendigen

Kompromiss

1. Einleitung

Nach dem Ende Juni 2012 bekannt gewordenen Urteil des Landgerichts Köln1 zur
grundsätzlichen Strafbarkeit der religiös motivierten Beschneidung nicht einwilligungs-
fähiger männlicher Kinder wurde mit einem für den Gesetzgeber eher unüblichen Eifer
bereits am 5. November 2012 der Entwurf eines Gesetzes zur Legalisierung dieser Praxis
vorgelegt,2 das vom Bundestag beschlossen am 28. Dezember 2012 in Kraft getreten ist.
Die Beschneidung soll nun nach einem hinter § 1631c BGB eingefügten § 1631d BGB
grundsätzlich (Abs. 1) straffrei möglich sein; einen Bezug auf die Religionsfreiheit sieht
Abs. 2 der geplanten Regelung vor, der unter bestimmten Bedingungen die Beschneidung
von Kindern bis zum Alter von sechs Monaten durch Personen erlaubt, die „von einer
Religionsgesellschaft dazu vorgesehen sind“.3

Bemerkenswert erscheint, dass sich die Diskussion zur Frage der Beschneidung bisher
eher abstrakt um Bedeutung und Grenzen von Religionsfreiheit und Kindeswohl gedreht
hat. Die Frage, in welchen Grenzen eine Rechtfertigung der Beschneidung überhaupt als
verfassungsgemäß bezeichnet werden kann, wurde hingegen nur unzureichend behan-
delt. Zur Darstellung der verfassungsrechtlichen Anforderungen an ein solches Gesetz
liegt es nahe, die Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichts zur Bedeutung und zu
den Grenzen der Religionsfreiheit bzw. des religiösen Erziehungsrechts zu untersuchen
und hieraus eine Prognose für den Fall der Beschneidung abzuleiten. Die folgenden
Ausführungen werden zudem zeigen, dass § 1631d BGB nur scheinbar das Recht des

1 LG Köln, Urt. vom 07.05.2012 (151 Ns 169/11).
2 Gesetzesentwurf der Bundesregierung über den Umfang der Personensorge bei einer Beschnei-

dung des männlichen Kindes, BT-Drucks. 17/11295.
3 BGBl. 2012 I vom 20. Dezember 2012, S. 2749.

TITEL

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


Kindes auf körperliche Unversehrtheit berücksichtigt und daher die verfassungsrechtli-
chen (Mindest-) Anforderungen an ein solches Gesetz nicht erfüllt.4

2. Rechtslage und Tatsachenlage

Im öffentlichen Diskurs wurde suggeriert oder zumindest das Missverständnis nicht
aufgeklärt,5 dass der Zeitpunkt des Urteils des LG Köln oder gar das Urteil als solches
willkürlich erscheine. Schließlich werde seit Jahrzehnten in der Bundesrepublik die Be-
schneidung zugelassen, und dies zudem ohne wahrnehmbare Diskussion. Warum sollte
sich daran etwas ändern?

Zunächst ist festzuhalten, dass die gesellschaftliche Sensibilität für den Kinderschutz
im Allgemeinen zugenommen hat und daher nicht unterschätzt werden sollte. Deutsch-
land hat sich mit der Unterzeichnung der UN-Kinderrechtskonvention am 06. März
1992 dazu verpflichtet, „geeignete Gesetzgebungsmaßnahmen“ zu treffen, „um das Kind
vor jeder Form körperlicher oder geistiger Gewalteinwirkung […] zu schützen […]“
(Vgl. Art. 19 der UN-Kinderkonvention). Daraufhin folgten verschiedene Gesetzesre-
formen zugunsten des Kinderschutzes, zu denen nicht zuletzt das Verbot der elterlichen
Züchtigung6 zu zählen ist, die jahrzehntelang als Erziehungsmaßregel weitestgehend ak-
zeptiert und durch das deutsche Strafrecht nicht geahndet worden ist. Neben diesem
gesellschaftlichen Wandel ist insbesondere eine ausschlaggebende, vielfach nicht wahr-
genommene, bisweilen bewusst ausgeblendete, vereinzelt auch bestrittene Entwicklung
hervorzuheben: Die medizinische Fachansicht hat sich deutlich zuungunsten der Be-
schneidung entwickelt.

4 Dass in einem Spannungsverhältnis zwischen religiösem Erziehungsrecht und körperlicher Un-
versehrtheit des Kindes der § 1631d BGB stärker ersteres beachtet, zeigen auch die Stellung-
nahmen von Interessenverbänden der Religionsgemeinschaften und der Kinderärzte. In einer
Stellungnahme vom 4. Oktober 2012 äußerte sich der Präsident des Zentralrats der Juden, Dieter
Graumann, positiv zum Gesetzesentwurf: „Ein klares politisches Signal, dass Juden und Mus-
lime willkommen sind“, (http://www.zentralratdjuden.de/de/article/3847.html). In einer Pres-
semitteilung vom Oktober 2012 äußerte sich die Deutsche Gesellschaft für Kinderchirurgie kri-
tisch zum Gesetzentwurf: Dieser „verharmlose einen mit unnötigen Risiken für das Kind ver-
bundenen Eingriff“ (http://www.dgkic.de/index.php/presse/204-pressemitteilung-okto-
ber-2012).

5 So z.B. bezeichnete Charlotte Knobloch, ehemalige Vorsitzende des Zentralrats der Juden, in
einer scharfen Kritik in der SZ vom 5. September 2012 (http://www.sueddeutsche.de/politik/
beschneidungen-in-deutschland-wollt-ihr-uns-juden-noch-1.1459038) den Eingriff als „Ent-
fernung eines winzigen Hautstücks“ und bezeichnete Beschneidungsgegner als „Besserwisser
aus Medizin, Rechtswissenschaft, Psychologie oder Politik“. Auch der vom Bundestag be-
schlossene Gesetzentwurf der Bundesregierung deutet diesen „überraschenden“ Wandel an, BT-
Drucks. 17/11295, S. 6.

6 BT-Drucks 14/1247, S. 5.

121 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 121

NK 25. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


2.1. Medizinische Aspekte der Beschneidung

Lange Zeit wurde die Beschneidung unproblematisch als „sozialadäquat“ und damit als
nicht tatbestandsmäßige, jedenfalls nicht rechtswidrige Körperverletzung angesehen.7

Die Einwilligung der Eltern in eine Beschneidung schien offensichtlich, wie es § 1627
BGB verlangt, dem „Wohl des Kindes“ zu dienen. Die Motivation der Eltern, die sich
für eine Beschneidung des männlichen Kindes entschlossen haben, war dabei (wenn
überhaupt) nur von marginaler Bedeutung. Denn im Allgemeinen ging man von einem
Eingriff aus, der dem männlichen Kind aus medizinischer Sicht „ohnehin von Nutzen“
ist. Vermutlich wurde – zumindest auch – aus diesem Grund eine mögliche Strafbarkeit
nicht weiter thematisiert.

Diese Auffassung ist jedoch mit dem derzeitigen Stand des medizinischen Fachwissens
nicht mehr vereinbar.8 So musste insbesondere die Prävalenzrate bezüglich der krank-
haften Vorhautverengung (Phimose) deutlich gesenkt werden.9 Damit ist ein wesentli-
ches Argument weggefallen, die Beschneidung zur Prophylaxe durchzuführen. Zwar
kann die Beschneidung gewisse Vorteile haben, aber da die Prophylaxe nicht mehr not-
wendig erscheint, soll sie nur bei konkretem Anlass vorgenommen werden. Weiterhin
erschienen bspw. in den Jahren 199510 und 199711 bereits erste Gutachten, die intensivere
Schmerzreaktionen bei beschnittenen Säuglingen im Vergleich zu nicht beschnittenen
Säuglingen nachweisen konnten.12 Seit dem Erscheinen solcher Gutachten ist auch der
Ansicht, dass Beschneidung einen nur unwesentlichen Eingriff darstellen bzw. Säuglin-
gen kaum etwas ausmachen würde, nicht mehr zuzustimmen. Das Risiko solcher inten-
siven Schmerzreaktionen bei Säuglingen kommt also zu den allgemeinen Risiken eines
ärztlichen Eingriffs, z. B. Blutungen und Infektionen, noch hinzu.

Dennoch existieren auch weiterhin medizinische Argumente, die für eine Beschnei-
dung sprechen. Im Wesentlichen sind dies eine potentiell verbesserte Hygiene, damit
verbunden ein vermindertes Infektionsrisiko und (theoretisch) die Verhinderung von

7 So noch Fischer 2008, § 223 Rn. 6b (m. w. N.). Aber auch gemessen an diesen Standards ist nicht
zu erklären, warum die Beschneidung nicht durch Ärzte vorgenommen werden sollte, was auch
damals eine besondere Rücksichtnahme gegenüber religiösen Bräuchen darstellte. Dabei wird
eine Rücksichtnahme gegenüber religiösen Bräuchen des Judentums nach den Erfahrungen des
zweiten Weltkriegs sicherlich eine Rolle gespielt haben, vgl. jetzt scharf aber inhaltlich zutref-
fend: Fischer 2013, § 223 Rn. 47.

8 Einen Überblick über die medizinische Entwicklung bieten: Exner 2011, 19ff.; Putzke 2008,
673ff.; Dettmeyer/Parzeller u.a. Archiv für Kriminologie 227 (2011), 85 (88 f.).

9 Vgl. Exner 2011, 20.
10 The Lancet, Volume 345, Issue 8945, S. 291–292

http://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S0140673695902783).
11 The Lancet, Volume 349, Issue 9052, S. 599 - 603

(http://www.thelancet.com/journals/lancet/article/PIIS0140-6736%2896%2910316-0/full-
text).

12 Vgl. Putzke 2008, 678 (m. w. N.).

122 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 122

TITEL

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


Vorhautverengungen. Diese sind aber, salopp gesagt, „keine guten“ Argumente.13 Die
prophylaktische Beschneidung ist – wie bereits dargestellt – nicht notwendig. Die Hy-
giene lässt sich auch auf andere Weise sicherstellen. Das ebenfalls genannte verminderte
Infektionsrisiko beim Sexualverkehr – insbesondere mit HIV – nimmt die WHO zwar
zum Anlass, in Ländern mit hoher Verbreitung von AIDS eine Beschneidung zu emp-
fehlen.14 Diese Empfehlung trifft aber gerade nicht auf Deutschland zu, zudem kann das
Infektionsrisiko durch andere Schutzmaßnahmen besser eingedämmt werden. Abgese-
hen davon kann das Argument eines verminderten Infektionsrisikos nicht erklären, war-
um die Beschneidung des männlichen Kindes nicht bis zur Sexualreife warten kann.

Diese Argumente bestimmen heutzutage die medizinische Sichtweise zur Beschnei-
dungspraxis. Die Deutsche Gesellschaft für Kinderchirurgie hat von der Beschneidung
ohne Indikation abgeraten. Im Deutschen Ärzteblatt 2008 wurde die Beschneidung be-
reits ausdrücklich als strafbar bezeichnet.15 Der Gesetzgeber hat sich mit dieser (be-
schneidungskritischen) Stellungnahme nicht befasst, dagegen die (beschneidungsfreund-
lichen) Empfehlungen der American Academy of Pediatrics,16 die in der Fachöffentlich-
keit stark kritisiert worden sind,17 ausdrücklich erwähnt.

Die medizinische Entwicklung – naturgemäß mit einiger Verzögerung – ließ (bzw.
durfte) die juristische Fachansicht nicht unberührt (lassen). Dies lässt sich daran erken-
nen, dass in den Jahren 2005 und 2006 diejenigen Ansichten, welche die Beschneidung
als rechtswidrige Körperverletzung bezeichneten, noch in der klaren Minderheit wa-
ren.18 Mittlerweile19 kann man nicht mehr von einer eindeutigen Mindermeinung spre-

13 Vgl. Exner 2011, 20 f.; nebenbei bemerkt ist hierin auch ein wesentlicher Unterschied zur sog.
„weiblichen Beschneidung“ zu sehen. Die medizinischen Argumente für die Beschneidung an
Jungen mögen nicht überzeugend sein, bzw. geben sie nicht den Ausschlag in einer Gesamt-
abwägung. Dennoch gibt es sie. Hingegen sind medizinische Argumente, selbst fernliegende,
für eine Beschneidung an Mädchen nicht ersichtlich.

14 Vgl. http://www.who.int/hiv/topics/malecircumcision/en/.
15 Vgl. hierzu die Pressemitteilung der DGKCH vom 4. Juli 2012, http://www.dgkic.de/in-

dex.php/presse/189pressemitteilung-juli-2012 (m.w.N. zur medizinischen Fachansicht).
16 Veröffentlicht in: Pediatrics 2012; 130: 585-586.
17 Vgl. jetzt Morten Frisch et al., Pediatrics 2013; 31: 796-800; dazu: Raphael Kirchner, Gesetz-

geber kannte nicht alle Risiken der Beschneidung, in: ZEIT ONLINE, vom 18.3.2013, http://
www.zeit.de/wissen/gesundheit/2013-03/beschneidungsgesetz-kinderaerzteverband-
aap.html.

18 Als einer der namhaften Kritiker der Beschneidung hat Putzke selbst die Straflosigkeit noch
2008 als „h. A.“ bezeichnet, gegen die er ankämpfen wollte, in: Putzke 2008, 670 f.

19 Die Entwicklung der Rechtslage zur Beschneidung lässt sich anschaulich anhand der Kom-
mentierung von Tröndle/Fischer bis Fischer nachvollziehen, so bezeichnet Herbert Tröndle
die Rechtmäßigkeit bzw. Tatbestandslosigkeit der Beschneidung noch als herrschende Ansicht,
in: Tröndle/Fischer 2007, § 223 Rn. 6b, (so auch noch von Fischer unverändert in der 55. Auflage
beibehalten). Ab der 56. Auflage formuliert Thomas Fischer deutlich zurückhaltender; jetzt
eindeutig: Fischer 2013, § 223 Rn. 11 (jeweils m.w.N).

123 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 123

NK 25. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


chen, auch wenn noch nicht absehbar ist, inwiefern diese zur herrschenden Ansicht wer-
den könnte.20

2.2. Rechtsprechung des BVerfG zur Religionsfreiheit

Zur Einschätzung der Verfassungsmäßigkeit einer Beschneidungsregelung lassen sich
mehrere Urteile des BVerfG zur Religionsfreiheit heranziehen. Zu diesen Urteilen ist
vorweg anzumerken, dass sie aus unterschiedlichen Gründen nur in eingeschränktem
Maße mit der Problematik der Beschneidung vergleichbar sind. Bisher gab es noch keine
Entscheidung des BVerfG, bei dem zwischen einem höchstpersönlichen Rechtsgut wie
der körperlichen Unversehrtheit und dem religiösen Erziehungsrecht abzuwägen war.

Die verfassungsrechtlichen Grenzen der Religionsfreiheit in Abwägung mit den
Grundrechten des Kindes zu untersuchen, ist von entscheidender Bedeutung. Trotz ent-
gegengesetzter Aussagen aus dem Schrifttum, es handele sich aus verfassungsrechtlicher
Perspektive nicht um eine Frage der Religionsausübung auf Seiten der Eltern, mit der
Folge, dass nur Aspekte der Erziehungsfreiheit gem. Art. 6 Abs. 2 GG gegen die Rechte
des Kindes abgewogen werden könnten,21 hat das BVerfG im mehreren Urteilen aus-
drücklich betont, dass Art. 4 Abs. 1 u. 2 GG „im Verein mit Art. 6 Abs. 2 Satz 1
GG“22/23 das Recht zur religiösen Erziehung der Kinder umfasst.24

Bestimmte Leitlinien zeichnen sich in den Urteilen des BVerfG zur Eingrenzung des
Art. 4 Abs. 1 u. 2 GG ab. Eine größere Vergleichbarkeit gibt es insbesondere zum
Schächtungs-Urteil, trotz offensichtlichem Unterschied bei den beeinträchtigten Rechts-
gütern. Die (betäubungslose) Schächtung aus religiösen Gründen wird gem. § 4a Abs. 2
Nr. 2 Tierschutzgesetz erlaubt, aber unter Bedingungen gestellt, wie unter anderem einer
unter Auflagen erfolgenden Ausnahmegenehmigung. Diese Ausnahmegenehmigung
wurde seit Inkrafttreten des TierSchG 1972 jüdischen Schlachtern regelmäßig erteilt,
muslimischen Schlachtern hingegen mit der Begründung untersagt, dass der Genuss nicht
geschächteter Tiere im Islam keine zwingende Vorschrift sei.25 Diese Rechtsprechung
hat das BVerfG allerdings im Jahre 2002 als zu intensiven Eingriff in die Religionsfreiheit
– der Muslime – gewertet und die Schächtung unter strengeren Auflagen gem. § 4a

20 Laut einem Gutachten des wissenschaftlichen Dienstes des Bundestages soll es im Schrifttum
„herrschende Auffassung“ sein, dass die Beschneidung eine rechtswidrige Körperverletzung
darstellt (Beschneidung und Strafrecht, Nr. 16/12 vom 29. Juni 2012). Demgegenüber spricht
Fischer (2013§ 223 Rn. 44a) noch von einer wohl h.M., die von der Wirksamkeit einer recht-
fertigenden Einwilligung ausgeht.

21 So Fischer 2013, § 223 Rn. 48ff.
22 BVerfGE 93, 1, 17.
23 Es mag sein, dass – so ließe sich Fischer verstehen (Fn. 21) – die Religionsfreiheit der Eltern im

Ergebnis keine Rolle spielen sollte (bzw. hinter die Grundrechte des Kindes zurücktritt). Auf
Seiten der Eltern ist über ihr religiöses Erziehungsrecht der Schutzbereich von Art. 4 Abs. 1 u.
2 GG jedoch eröffnet.

24 So schon in BVerfGE 41, 29, 47, dies bestätigt im „Kruzifix-Urteil“, in: BVerfGE 93, 1, 17.
25 So noch BVerwGE 99, 1, 3ff.

124 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 124

TITEL

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


TierSchG wieder erlaubt.26 Während es die Religionsfreiheit in der Auseinandersetzung
mit diesem Fall zwar ausdrücklich als gewichtiges Rechtsgut angesehen hat, war es auch
bereit, diese insofern einzuschränken, als es die Schächtung nur unter strengen Auflagen
nicht als Verstoß gegen Belange des Tierschutzes ansah. Hierin lässt sich eine Kompro-
misslösung zwischen einem allgemeinen Verbot und einer allgemeinen Erlaubnis der
Schächtung erblicken.

Dass das BVerfG ausdrücklich zur Einschränkung der Religionsfreiheit bereit ist,
wenn auch nur zurückhaltend, zeigt ein Beschluss über die Zulässigkeit von Bluttrans-
fusionen bei Angehörigen der Zeugen Jehovas.27 Der Fall ist insofern nur eingeschränkt
vergleichbar, als hier dem Eingriff in die Religionsfreiheit ein besonders gewichtiges
Grundrecht (Recht auf Leben) entgegenstand. Die Beschwerdeführerin sah sich in ihren
Rechten aus Art. 4 Abs. 1 u. 2 GG verletzt, da ihr entgegen ihres zuvor geäußerten Wil-
lens durch eine Bluttransfusion das Leben gerettet wurde, als sie bewusstlos war. Ihr
Ehemann wurde hierzu zeitlich befristet zu ihrem Betreuer und entschied sich für eine
Bluttransfusion. Diesen Eingriff in die Religionsfreiheit der Beschwerdeführerin wertete
das BVerfG als gerechtfertigt, da in diesem Fall28 der Schutz ihres Lebens, ihrer Familie
und des Wohls ihrer Kinder höherwertig sind.29

Trotz geringerer Vergleichbarkeit30 zeigt sich auch beim kirchlichen Arbeitsrecht, dass
Bundesgerichte die Religionsfreiheit und das Staatskirchenrecht häufig in einer Weise
auslegen, die dem kirchlichen Arbeitgeber weitgehende Rechte einräumen. Im Fall eines
Chorleiters, der eine außereheliche Beziehung führte und aus diesem Grund gekündigt
wurde, entschieden das BAG in einem Urteil31 und das BVerfG durch Beschluss32 im
Sinne des kirchlichen Arbeitgebers; hier intervenierte jedoch der EGMR und sah die
Rechte des Chorleiters als verletzt an.33

In anderen Fällen wie dem, in dem einem Chefarzt in einem von einem kirchlichen
Träger betriebenen Krankenhaus gekündigt wurde, weil er ein zweites Mal geheiratet
hat, entschied das BAG zwar im Sinne des Arbeitnehmers, betonte aber gleichzeitig „be-
rechtigte Loyalitätserwartungen“ des kirchlichen Arbeitgebers.34 An Beispielen dieser
Art ist zu erkennen, dass BAG und BVerfG die Rechte kirchlicher Arbeitgeber in einem
hohen Maße schützen und nur teilweise – im Zweifel auch erst durch Urteil des EGMR

26 BVerfGE 104, 337.
27 BVerfG, Entscheidung vom 2.8.2001 (1 BvR 618/93).
28 Wie weit die Rücksichtnahme auf religiöse Glaubensinhalte allerdings gehen kann, zeigt der

sog. „Gesundbeter“-Fall, in dem das BVerfG es (in: BVerfGE 32, 98) unter Rücksichtnahme
auf Art. 4 Abs. 1 u. 2 GG als rechtmäßig ansah, dass eine Frau (und ihr Mann für sie) eine
lebensrettende Bluttransfusion ablehnen durfte zugunsten einer „biblischen Heilbehandlung“.

29 BVerfG, Entscheidung vom 2.8.2001 (1 BvR 618/93), Abs. 28.
30 Da beim kirchlichen Arbeitsrecht nicht nur die Religionsfreiheit gem. Art. 4 Abs. 1 und 2 GG,

sondern auch das Staatskirchenrecht gem. Art 140 GG i. V. m. Art. 136ff WRV mit seinen
Besonderheiten Anwendung findet.

31 BAG, Urteil vom 16.09.1999 (2 AZR 712/98).
32 BVerfG, Beschluss vom 08.07.2002 (2 BvR 1160/00).
33 EGMR, Urteil vom 23. September 2010 (Beschwerde-Nr. 1620/03).
34 Bundesarbeitsgericht, Urteil vom 8. September 2011 (2 AZR 543/10).

125 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 125

NK 25. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


– bereit sind, dem Einzelfall entsprechend Einschränkungen der Religionsfreiheit bzw.
der Rechte der kirchlichen Arbeitnehmer vorzunehmen.

Andere wichtige Entscheidungen zur Religionsfreiheit wie das sog. „Kopftuchur-
teil“35 sowie die Entscheidung des BVerfG zum „Kruzifix in Klassenzimmern“36 weisen
in eine ähnliche Richtung. Das Urteil zum Kruzifix im Klassenzimmer ist wiederum nur
eingeschränkt mit dem Fall der Beschneidung vergleichbar. Zum einen ist hier auf beiden
Seiten die Religionsfreiheit betroffen. Zum anderen treten Staat und Eltern bei der Be-
schneidung nicht gleichberechtigt auf, da der Staat im Bereich der familiären Privatsphäre
nur zurückhaltend agieren darf, hingegen im Schulwesen gem. Art. 7 Abs. 1 GG als eine
Art gleichwertiger Garant bei der Erziehung des Kindes auftritt.

Für die Beschneidung würde das bedeuten, dass das religiöse Erziehungsrecht der El-
tern im familiären Bereich zunächst stärker zu gewichten ist, da sich der Staat aus der
elterlichen Erziehung weitestgehend herauszuhalten hat. Allerdings wird dieser Aspekt
gewissermaßen relativiert, da die Eingriffsintensität bei Beschneidungen wesentlich hö-
her ist, verglichen mit einem „rein geistigen“ Eingriff in die negative Religionsfreiheit des
Kindes, wie es beim Kruzifix-Urteil der Fall war.

Hier hat das BVerfG die erste Regelung des bayerischen Schulrechts – Art. 7 Abs. 4
BayEUG a. F. –, welche ohne Ausnahmeregelung ein Kruzifix in Klassenzimmer vorsah,
als zu starken Eingriff sowohl in die negative Religionsfreiheit der Schüler, als auch in
das religiöse Erziehungsrecht der Eltern gewertet.37 Daraufhin wurde das Gesetz geän-
dert und gem. Art. 7 Abs. 4 S. 3 u. 4 BayEUG die Möglichkeit eingeführt, das Kruzifix
im Einzelfall auf Anfrage abzuhängen. Diese Ausnahmeregelung hat dem BVerfG wie-
derum aus verfassungsrechtlicher Sicht ausgereicht.38 Hieran lässt sich sehen, dass das
BVerfG eine allgemeine Pflicht zum Kruzifix im Klassenzimmer als Verstoß gegen die
Religionsfreiheit der Kinder und das religiöse Erziehungsrecht der Eltern39 wertete, die
gleiche Norm mit Ausnahmeregelungen jedoch akzeptierte.

Beim sog. „Kopftuchurteil“ lassen sich zwei wesentliche Punkte hervorheben. Das
BVerfG hat auch hier einen Ausgleich zwischen den betroffenen Rechtsgütern ge-
sucht.40 Es hat diesen Ausgleich jedoch nicht selbst herbeigeführt, sondern festgestellt,
dieser „oblieg[e] dem demokratischen Landesgesetzgeber“.41

35 BVerfGE 108, 282.
36 BVerfGE 93, 1.
37 BVerfGE 93, 1, 15.
38 Klagen der Beschwerdeführer beim Bayerischen Verfassungsgerichtshof gegen die Neurege-

lung des Bayerischen Gesetzes über das Erziehungs- und Unterrichtswesen, mit der inhaltli-
chen Begründung, der Verfassungsgerichtshof verkenne die Rechtsauffassung des BVerfG,
wurden abgewiesen (VerfGH Bayern, 6-VII-96; 17-VII-96; 1-VII-97, jeweils vom 1. August
1997). Das BVerfG hat die Beschwerde gegen dieses Urteil nicht zur Entscheidung angenom-
men (BVerfG, 1 BvR 1604/97 vom 27.10.1997).

39 BVerfGE 93, 1, 15.
40 Das BVerfG sieht hier ein „unvermeidliche[s] Spannungsverhältnis zwischen positiver Glau-

bensfreiheit eines Lehrers einerseits und der staatlichen Pflicht zu weltanschaulich-religiöser
Neutralität, dem Erziehungsrecht der Eltern sowie der negativen Glaubensfreiheit der Schüler
andererseits“, in: BVerfGE 108, 282, 302.

41 BVerfGE 108, 282, 302.

126 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 126

TITEL

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


2.3. Zwischenergebnis:

Bei allen hier erörterten Urteilen ist eine gewisse Zurückhaltung des BVerfG zu konsta-
tieren, die Religionsfreiheit zu stark einzuschränken. Man bewegt sich stets zwischen
den beiden Extremen, in dem weder ein allgemeines Verbot noch eine allgemeine Er-
laubnis befürwortet wird. Dies muss bei der Einschätzung der verfassungsrechtlichen
Rechtslage berücksichtigt werden.

Zur Regelung der Beschneidung ergeben sich aus verfassungsrechtlicher Sicht – ver-
einfacht dargestellt – drei Optionen, das Verhältnis zwischen religiösen Erziehungsrecht
der Eltern und dem Recht des Kindes auf körperliche Unversehrtheit bzw. dem Kin-
deswohl zu bestimmen:
A. Die Beschneidung wird ohne weitere Einschränkungen erlaubt.
B. Die Beschneidung wird nur unter strengeren (medizinischen) Auflagen erlaubt.
C. Die Beschneidung wird nicht von dem religiösen Erziehungsrecht umfasst (und die

Eltern sind gezwungen abzuwarten, bis der Junge im einwilligungsfähigen Alter
selbst entscheiden kann).

Nach dem oben gesagten ist festzustellen, dass die Vorteile von Beschneidungen ohne
konkrete medizinische Indikation weniger gewichtig sind, als das noch vor einigen Jahren
angenommen wurde; gleichzeitig sind die Risiken größer bzw. die Folgen schwerwie-
gender als angenommen. Da auf diese Änderung der medizinischen Fachansicht auf ju-
ristischer Ebene reagiert werden muss, konnte der Gesetzgeber kaum zum status quo
ante zurückkehren, und die Beschneidung ohne weitere Auflagen erlauben. Zudem lässt
sich anhand der oben dargestellten Urteile des BVerfG zur Religionsfreiheit sehen, dass
Einschränkungen der Religionsfreiheit trotz ihrer hohen Bedeutung durchaus denkbar
sind. Die Beschneidung entsprechend Option A zuzulassen, widerspräche zudem dem
Wandel der Rechtslage in anderen Bereichen, wie beim Verbot des elterlichen Züchti-
gungsrechts. Für diese Annahme spricht mit Blick auf die neuen medizinischen Erkennt-
nisse auch die bereits erwähnte Unterzeichnung der UN-Kinderrechtskonvention, die
den deutschen Gesetzgeber auch dazu verpflichtet, wirksame und geeignete Maßnahmen
zu treffen, um die Gesundheit der Kinder vor religiösen Bräuchen zu schützen.42 Somit
scheidet Option A aus.

Gleichzeitig betonen die jüngeren Urteile, dass die Religionsfreiheit aus verfassungs-
rechtlicher Perspektive und ihrer Stellung im Grundgesetz43 entsprechend als besonders
wichtig einzustufen ist. Daher wird von einer weitergehenden verfassungsrechtlichen
Einschränkung der Religionsfreiheit nicht auszugehen sein, auch vor dem Hintergrund,
welche besondere gesellschaftliche Dimension die Auseinandersetzung um die Grenzen
der Beschneidung hervorgerufen hat. Wie das BVerfG u.a. im „Kopftuchurteil“ betont,
ist die Lösung von Interessenkonflikten dieser Art genuine Aufgabe des Gesetzgebers.
Die Auseinandersetzung um die Beschneidung soll soweit wie möglich auf politischer

42 Siehe Art. 24 Abs. 3 UN-Kinderrechtskonvention.
43 M. Morlok, in: Dreier 2006 Art. 4 Rn. 38: „Religions- und Gewissensfreiheit als eines der vor-

nehmsten Menschenrechte“; vgl. auch R. Herzog, in: Maunz/Dürig 2013 Art. 4 Rn. 11f. m. w.
N.

127 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 127

NK 25. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


und nicht auf juristischer Ebene geführt werden. Das BVerfG würde also den Willen des
Gesetzgebers akzeptieren, solange sich das Gesetz zur Rechtfertigung der Beschneidung
im Rahmen der Verfassung bewegt. Es würde nur dann § 1631d BGB für verfassungs-
widrig erklären, wenn es dem Gesetzgeber nicht gelungen ist, für einen angemessenen
Interessenausgleich zu sorgen, der dem „Wohl des Kindes“ hinreichend Beachtung
schenkt. Dem Gesetzgeber wird ein möglichst großer Ermessensspielraum eingeräumt,
bei dem aus verfassungsrechtlicher Sicht nur die „eindeutigen Fälle“, bei denen die me-
dizinischen Standards nicht erfüllt sind, als Verletzung der körperlichen Unversehrtheit
des Kindes in Abwägung mit dem religiösen Erziehungsrecht der Eltern angesehen wer-
den. Dem entspricht auch die bisherige Rechtsprechung des BVerfG, die auf keine in-
tensivere Einschränkung der Religionsfreiheit im Sinne der Option C hindeutet.

Im Ergebnis würde damit eine verfassungsrechtliche Lösung des Interessenkonflikts
zwangsläufig auf einen Kompromiss gemäß Option B hinauslaufen, der dem Recht des
Kindes auf körperliche Unversehrtheit stärker Geltung verschafft, ohne jedoch gleich-
zeitig Gefahr zu laufen, auf verfassungsrechtlicher Ebene sowohl das religiöse Erzie-
hungsrecht der Eltern als auch die Entscheidungsfreiheit des Bundestages zu weitgehend
einzuschränken. Ähnlich den bisher ergangenen Urteilen des BVerfG zur Religionsfrei-
heit ist bei der Beschneidungsfrage weder ein allgemeines Verbot, noch eine uneinge-
schränkte Erlaubnis als verfassungsgemäß anzusehen.

3. Das „Gesetz über den Umfang der Personensorge bei einer Beschneidung des
männlichen Kindes“, § 1631d BGB

Die politische Entscheidung, mit Hilfe eines formellen, bundesweit geltenden Gesetzes
den Interessenkonflikt lösen zu wollen, ist wegen des Gleichheitsgrundsatzes und der
gesellschaftlichen Relevanz, die in der Regel nach einer parlamentarischen und demo-
kratisch legitimierten Entscheidung verlangt, die richtige gewesen,44 wenn man bedenkt,
dass zwischen dem Urteil des LG Köln und dem Gesetzbeschlusses innerhalb kürzester
Zeit unterschiedliche Leitlinien einzelner Bundesländer zur Strafverfolgung erlassen
worden sind.45 Darüber hinaus hätte eine Konfliktlösung durch die Jurisdiktion (vor-
aussichtlich) zu einem über längere Dauer anhaltenden Zustand der Rechtsunsicherheit
geführt, mit gegebenenfalls unzumutbaren Folgen für alle Betroffenen. Dies wollte der
Gesetzgeber vermeiden. Mit dem Ziel „Rechtssicherheit“ zu schaffen,46 sollte die grund-
sätzliche Rechtmäßigkeit der Beschneidung möglichst rasch in Gesetzesform gegossen
werden.

44 Siehe hierzu Hassemer ZRP 2012, 179 ff.
45 So hat der Berliner Justizsenat die Beschneidungen unter anderen Auflagen für straflos bewer-

tet, als dies beispielsweise das Justizministerium Baden-Württemberg vorgegeben hat, wohin-
gegen Brandenburg die Strafverfolgung ohne jegliche Weisung der StA überlässt. Vgl. http://
www.rbb-online.de/nachrichten/politik/2012_09/beschneidung_von_jungen.html.

46 BT-Drucks. 17/11295, S. 1.

128 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 128

TITEL

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


Ob dieses Ziel mit dem beschlossenen Gesetz zum Umfang der Personensorge bei
Beschneidungen männlicher Kinder tatsächlich erreicht worden ist, darf dennoch be-
zweifelt werden.

3.1. Allgemeine Voraussetzungen bei Beschneidungen, § 1631d Abs. 1 BGB

„Die Personensorge umfasst auch das Recht, in eine medizinisch nicht erforderliche
Beschneidung des nicht einsichts- und urteilsfähigen männlichen Kindes einzuwilligen,
wenn diese nach den Regeln der ärztlichen Kunst durchgeführt werden soll. Dies gilt
nicht, wenn durch die Beschneidung auch unter Berücksichtigung ihres Zwecks das
Kindeswohl gefährdet wird.“

Gem. § 1631d Abs. 1 BGB werden ausschließlich medizinisch nicht erforderliche Be-
schneidungen umfasst. Die Vorschrift betrifft Eingriffe in die körperliche Integrität bei
nicht „einsichts- und urteilsfähigen“47 männlichen Kindern ohne medizinische Indika-
tion, die also aus anderen als medizinischen Gründen vorgenommen werden sollen. Dass
eine Beschneidung z.B. aus kosmetischen Gründen unter normalen Umständen nicht
dem Kindeswohl entsprechen wird, scheint der Gesetzgeber erkannt zu haben,48 auch
wenn er diesen Zweck nicht ausdrücklich untersagt. Die Beschneidung aus sonstigen
Gründen (oder eine nicht ausdrücklich begründete Beschneidung) scheint hingegen
grundsätzlich nicht auf eine Kindeswohlgefährdung oder Zweckverfehlung (Abs. 1 S. 2)
hinzudeuten, wie die Gesetzesbegründung mutmaßen lässt.49 Bedenkt man, dass es vor-
dergründig um die Legitimation einer religiös motivierten Beschneidung gehen sollte,

47 Auf die durchaus praxisrelevante Frage zu den konkreten Voraussetzungen der „Einsichts-
und Urteilsfähigkeit“ des Kindes soll hier lediglich hingewiesen werden. Die Gesetzesbegrün-
dung zu diesem Merkmal ist insgesamt zu „dürftig“ ausgestaltet, insbesondere scheinen die
hierzu im Schrifttum befindlichen Meinungen (Vgl. hierzu Beulke/Dießner, ZIS 2012, 339,
Fn. 10 m.w.N.) nicht näher berücksichtigt worden zu sein (Vgl. BT-Drucks. 17/11295, S. 18).
Die Frage zu der teilweise geforderten Einführung einer starren Altersgrenze bleibt unbeant-
wortet. Auch ist nicht ersichtlich, wer einen eventuell entgegenstehenden Willen des Kindes -
neben den Eltern wohlbemerkt, die diesen Eingriff allerdings in der Regel initiiert haben -
Beachtung schenken sollte.

48 „Ergibt sich aus den besonderen Umständen des Einzelfalls eine Gefährdung des Kindeswohls,
steht § 1631d Abs. 1 S. 2 BGB-E der elterlichen Einwilligung entgegen. Im Rahmen der Kin-
deswohlprüfung muss auch der Zweck der Beschneidung in den Blick genommen werden (etwa
bei einer Beschneidung aus rein ästhetischen Gründen oder mit dem Ziel, die Masturbation zu
erschweren)“, BT-Drucks. 17/11295, S. 18.

49 Da insbesondere neuere medizinische Gutachten gegen eine Beschneidung ohne medizinische
Indikation sprechen, hätte der Gesetzgeber diese hier stärker berücksichtigen sollen. Stattdes-
sen wird zur Frage der Kindeswohlgefährdung betont, dass „der Staat den Vorrang der elter-
lichen Erziehung achten“ muss und den Eltern „in den Grenzen des staatlichen Wächteramts“
bei „der Ausübung des Sorgerechts ein Vertrauensvorschuss“ entgegenbringt. So heißt es wei-
terhin, dass unter einer „Gefährdung des Kindeswohls eine gegenwärtige, in einem solchen
Maße vorhandene Gefahr“, die „bei weiterer Entwicklung eine erhebliche Schädigung mit
ziemlicher Sicherheit voraussehen lässt“, verstanden wird. „Ob eine solche Gefahr begründet
ist, ist aufgrund der Umstände des jeweiligen Einzelfalls zu beurteilen“, BT-Drucks 17/11295,
S. 18.

129 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 129

NK 25. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


die erst im zweiten Absatz behandelt wird, scheint § 1631d Abs. 1 BGB nur unzureichend
durchdacht worden zu sein, wenn das elterliche Erziehungsrecht tatsächlich eine Ein-
willigung umfasst, die ohne „besonderes Interesse“ der Eltern zu einer Beschneidung des
männlichen Kindes führen kann. Dies kann auch nicht überbrückt werden durch die
Ausführungen des Gesetzgebers zum medizinischen Nutzen der Beschneidung, da hier-
bei selektiv die wenig überzeugenden positiven medizinischen Aspekte der Beschnei-
dung betont werden, ohne auf die kritische Reaktion der Fachverbände – oder gar neuere
Gutachten zur Beschneidung – konkret einzugehen.50 Selbst wenn die Beschneidung
nach den Regeln der ärztlichen Kunst durchzuführen ist, wie es Abs. 1 verlangt, wird
schlichtweg übersehen, dass das Selbstbestimmungsrecht des Kindes auf körperliche
Unversehrtheit ohne einen stichhaltigen Grund faktisch ausgehebelt wird, wenn das in
der Gesamtabwägung zur Rechtfertigung bestimmter Bescheidungen notwendige Ge-
wicht der Religionsfreiheit im Einzelfall gar nicht relevant zu sein braucht. Da der Ge-
setzgeber seiner Schutzpflicht nachkommen muss und (im Zweifel neben den Eltern) als
Garant für die Rechte des Kindes einzustehen hat, muss er in diesen Fällen für einen
angemessenen Interessenausgleich sorgen, in dem er zumindest einen Passus einfügt, der
ein„besonderes Interesse“ der Eltern für einen solchen Eingriff fordert. Das wird in der
Regel ein religiöses, kulturelles oder auch ein medizinisches Interesse (ohne entspre-
chende Indikation) sein, wie relevante Vorerkrankungen beim Vater oder Großvater des
Jungen. Eine besonders strenge Überprüfung der Motivation der Eltern, ein zu Recht
abgelehnter „Gesinnungstest“ gar, wäre nicht zwangsläufig notwendig. Entscheidend ist
vielmehr, dass die Eltern eine Beschneidung nicht aus unerheblichen Gründen vorneh-
men lassen können. Zwar würde hier das verfassungsrechtlich garantierte elterliche Er-
ziehungsrecht tangiert. Allerdings stellt dies einen verhältnismäßigen Eingriff dar, der
die betroffenen Grundrechte des Kindes zumindest nicht leerlaufen lassen würde.

Abgesehen von dieser im Gesetz nicht berücksichtigten verfassungsrechtlichen Min-
destanforderung, muss die Beschneidung – wie bereits erwähnt – nach den „Regeln der
ärztlichen Kunst“ durchgeführt werden. Der Gesetzgeber stellt insofern klar, dass es sich
(auch) bei einer Beschneidung ohne medizinische Indikation grundsätzlich um einen
ärztlichen Eingriff handelt. Aus diesem Grund muss die Beschneidung nicht nur nach
dem neuesten Stand medizinischer Erkenntnisse erfolgen, sondern es müssen zudem die
für einen ärztlichen Eingriff typischen Behandlungsmodalitäten gelten. Das bedeutet
zusammengefasst, dass die Eltern über den Behandlungsverlauf und mögliche gesund-
heitliche Folgen umfassend aufgeklärt werden müssen,51 die Durchführung des Eingriffs
durch einen approbierten Arzt mit entsprechender Anästhesie zu erfolgen hat und fach-
gerechte Nachuntersuchungen gewährleistet sein müssen.52 Da Beschneidungen aus
„sonstigen Gründen“ in entsprechenden medizinischen Einrichtungen (Krankenhäuser,

50 BT-Drucks. 17/11295, S. 9f.
51 Gerade bei medizinisch nicht indizierten Eingriffen sind die Anforderungen an die Aufklärung

besonders hoch, so Fischer 2013, § 223 Rn. 23.
52 Der Terminus „nach Regeln der ärztlichen Kunst“ wird nicht legaldefiniert. In der Gesetzes-

begründung (zu Satz 1) werden allerdings die hier genannten Behandlungsmodalitäten na-
mentlich aufgeführt und deren Bedeutung hervorgehoben, BT-Drucks. 17/11295, S. 17 f.

130 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 130

TITEL

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


Klinken, etc.) vorgenommen werden, ist auch davon auszugehen, dass der Eingriff im
Einklang mit diesen Bestimmungen durchgeführt wird.

3.2. Spezielle Voraussetzungen bei religiös motivierten Beschneidungen, § 1631d
Abs. 2 BGB

„In den ersten sechs Monaten nach der Geburt des Kindes dürfen auch von einer Re-
ligionsgesellschaft dazu vorgesehene Personen Beschneidungen gemäß Absatz 1 durch-
führen, wenn sie dafür besonders ausgebildet sind und, ohne Arzt zu sein, für die
Durchführung der Beschneidung vergleichbar befähigt sind.“

Bei religiös motivierten Beschneidungen können die Eltern in der Regel ein „besonderes
Interesse“ an diesem Eingriff nachweisen. In diesem Zusammenhang ergeben sich also
nicht die gleichen verfassungsrechtlichen Bedenken, wie es bei sonstigen Beschneidungen
(unter Punkt 3.1.) der Fall ist.

Der Wortlaut des zweiten Absatzes lässt jedenfalls erkennen, dass auch bei religiös
motivierten Beschneidungen grundsätzlich die allgemeinen Voraussetzungen in Abs. 1
eingehalten werden müssen. Diese Systematik wird in der Gesetzesbegründung noch
einmal ausdrücklich betont.53 Damit sind auch Beschneidungen aus religiösen Gründen
ebenfalls ärztliche Eingriffe, bei denen die gleichen Voraussetzungen zu gelten haben.54

Der einzige vom Gesetzgeber offensichtlich gewollte Unterschied zu Absatz 1 besteht
darin, dass bei religiös motivierten Beschneidungen, bei denen das männliche Kind nicht
älter als sechs Monate sein darf, die von einer Religionsgesellschaft dazu vorgesehenen
Personen, wenn sie dafür besonders ausgebildet und für die Durchführung vergleichbar
befähigt sind, den Eingriff durchführen dürfen. Abgesehen hiervon sind keine weiteren
Ausnahmen in § 1631d Abs. 2 BGB ersichtlich. Damit stellt sich zunächst die Frage, wie
ein (an sich) medizinischer Eingriff, der nach den Regeln der ärztlichen Kunst durchzu-
führen ist, nur ansatzweise von einem nicht approbierten Arzt vorgenommen werden
kann. Der Gesetzgeber versucht, diesen Widerspruch offensichtlich mit der Forderung
nach einer vergleichbaren Befähigung und Ausbildung der dazu vorgesehenen Person
abzumildern. Möchte man davon ausgehen, dass der konkrete Beschneidungsakt von der
befähigten und ausgebildeten Person fachgerecht durchgeführt wird, so bleibt immer
noch die Frage, wie die Einhaltung der sonstigen allgemeinen Voraussetzungen, die ge-
rade auch bei religiösen Beschneidungen zu gelten haben, in tatsächlicher Hinsicht ge-
währleistet sein sollen. Bereits bei der erforderlichen umfassenden Aufklärung über
mögliche gesundheitliche Folgen scheint diese Vorschrift an der Realität zu scheitern.

53 „Im Interesse des Gesundheitsschutzes sind – neben den nach Absatz 1 zu beachtenden An-
forderungen – auch die weiteren, materiellen Voraussetzungen in Absatz 2 einzuhalten.“, BT-
Drucks. 17/11295, S. 19.

54 „Die Personensorge der Eltern umfasst das Recht, in eine Beschneidung nach Absatz 1 einzu-
willigen, wenn diese nach den Regeln der ärztlichen Kunst durchgeführt werden soll, was Ärzte
regelmäßig gewährleisten können. Die Beschneidung ist kein unerheblicher Eingriff. Sie setzt
medizinische Fachkenntnisse voraus und kann bei nicht fachgerechter Durchführung gesund-
heitliche Risiken bergen.“, BT-Drucks. 17/11295, S. 18 (zu Absatz 2).

131 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 131

NK 25. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


Würde eine von der Religionsgesellschaft eingesetzte Person tatsächlich über mögliche
gesundheitliche Folgen, die bei einem medizinischen Eingriff immer einzuplanen sind,
sachlich-neutral aufklären (können)? Ist eine erforderliche vorherige örtliche Betäubung,
die in jedem Fall zum Wohle des Kindes zu garantieren ist, und die erlernt und auf den
Einzelfall bezogen sein muss, wirklich sichergestellt? Nicht ohne Grund ist für die An-
ästhesie eine medizinische Fachausbildung notwendig. Ferner erscheint auch eine qua-
lifizierte Nachuntersuchung nur ansatzweise möglich, insbesondere in Fällen, bei denen
„Soforthilfe“ notwendig werden sollte. Diese Überlegungen zeigen, dass die gesetzlichen
Formulierungen, die den Schutz des Kindes sicherstellen sollen, in tatsächlicher Hinsicht
wenig bewirken werden.

Insofern muss das ernüchternde Fazit gezogen werden, dass es sich bei § 1631d BGB
um symbolische Gesetzgebung handelt, einen offensichtlichen Versuch, die Kritiker des
Beschneidungsverbots ebenso wie die Kritiker der Beschneidungspraxis zu besänftigen.
Der Gesetzgeber entginge diesem Verdikt nur, wenn er behaupten würde, dass religiöse
Beschneidungen mit sonstigen Beschneidungen, bei denen sämtliche Voraussetzungen
eines ärztlichen Eingriffs erfüllt sind, nicht vergleichbar wären. Dann allerdings würde
der Gesetzgeber religiöse Beschneidungen nicht mehr als ärztlichen Eingriff behandeln,
und, allein zur Bewahrung religiöser Riten, das Kindeswohl mit zweierlei Maß messen.

Gerade weil der Gesetzgeber jedoch die Beschneidung grundsätzlich als ärztlichen
Eingriff ansieht, der sowohl unter Beachtung bekannter Behandlungsmodalitäten als
auch nach „den Regeln der ärztlichen Kunst“ durchzuführen ist, und genau diese Merk-
male, die im Übrigen die einzigen gesetzlichen Merkmale zum Schutz des Kindeswohls
darstellen, Gefahr laufen, nur unzureichend bei religiösen Beschneidungen umgesetzt zu
werden, muss der Gesetzgeber nachbessern und dafür sorgen, dass diese tatsächlich ge-
währleistet sind.

3.3. Verbesserungsvorschläge

Um einen angemessenen Ausgleich zwischen dem (religiösen) Erziehungsrecht der El-
tern und dem Recht des Kindes auf körperliche Unversehrtheit herzustellen, sollte der
Gesetzgeber folgende Nachbesserungen vornehmen:

(1) Wie sich gezeigt hat, beachten die allgemeinen Voraussetzungen zu Beschneidun-
gen ohne medizinische Indikation (Absatz 1) nur unzureichend die Grundrechte des
Kindes. Da es hier vordergründig nicht um religiös motivierte, sondern um sonstige Be-
schneidungen geht, muss der Gesetzgeber grundsätzlich ein „besonderes Interesse“ der
Eltern fordern, um die Beschneidung nicht aus unerheblichen Gründen zu legitimieren.
Nur auf diese Weise würde der Staat seiner Schutzpflicht in noch ausreichendem Maße
nachkommen.

(2) Hingegen muss die religiös motivierte Beschneidung (Absatz 2) unter einem – so
möchten wir dies bezeichnen – „Ärztevorbehalt“ stehen. Nur auf diese Weise kann in
tatsächlicher Hinsicht sichergestellt werden, dass die Beschneidung nach dem gewöhn-
lichen Verlauf eines ärztlichen Eingriffs erfolgt.

132 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 132

TITEL

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


Die konkreten Anforderungen an einen Ärztevorbehalt sollen hier anhand eines Ein-
griffskontinuums dargestellt werden.

Die wohl eingriffsintensivste Option wäre, dass die Beschneidung nur von einem Arzt
selbst vorgenommen werden darf (uneingeschränkter Ärztevorbehalt). Dies wider-
spricht jedoch dem religiösen Ritus mancher Glaubensgemeinschaften, in denen der Be-
schneidungsakt von einem Angehörigen der jeweiligen Religionsgemeinschaft, wie etwa
einem jüdischen Mohel, durchgeführt werden muss. Vor dem Hintergrund, dass viele
„Beschneider“ auch keine ausgebildeten Ärzte sind,55 würde dieses Erfordernis einem
De-facto-Verbot im Sinne der Option C gleichkommen, das nicht nur nicht dem Willen
des Gesetzgebers entspricht, sondern auch aus verfassungsrechtlicher Perspektive be-
denklich ist.

Als mildere Option (eingeschränkter Ärztevorbehalt) wäre denkbar, dass zunächst
sämtliche aufgezeigten Behandlungsmodalitäten grundsätzlich von einem approbierten
Arzt vorgenommen werden. Dieser Arzt könnte das zu fordernde „besondere Interesse“
der Eltern vor dem eigentlichen Eingriff prüfen und zugleich über die möglichen ge-
sundheitlichen Risiken umfassend und sachlich-neutral aufklären. Sämtliche Nachun-
tersuchungen wären ebenfalls von dem Arzt vorzunehmen. Der eigentliche Unterschied
zum uneingeschränkten Ärztevorbehalt ergibt sich insofern alleine beim eigentlichen
Beschneidungsakt. Hier könnte man eine ärztliche Anwesenheitspflicht fordern, die ei-
ner fachärztlichen Kontrolle beim Eingriff gleichkommt. Hierdurch wäre nicht zuletzt
eine dem Einzelfall entsprechenden „Soforthilfe“ garantiert. Eine noch eingriffsschwä-
chere und in verfassungsrechtlicher Hinsicht bedenkliche Form des eingeschränkten
Ärztevorbehalts wäre, dass eine solche Anwesenheitspflicht nicht auferlegt wird. In die-
sem Fall wären zumindest die gesetzlichen Forderungen vor und nach dem eigentlichen
Beschneidungsakt sichergestellt, wenn auch nicht während des Eingriffs.

Das Argument, es gebe nicht genügend Ärzte, die gleichzeitig jüdische Beschneider
sind, und ein uneingeschränkter Ärztevorbehalt damit einem De-facto-Verbot gleich-
käme, sollte kurzfristig nicht unberücksichtigt bleiben. Mittelfristig sollte der angemes-
sene Ausgleich der betroffenen Interessen jedoch in einem uneingeschränkten Ärzte-
vorbehalt bestehen. Es ist schwerlich nachvollziehbar, warum ein riskanter medizini-
scher Eingriff nicht grundsätzlich von (Fach-) Ärzten vorgenommen werden sollte.

(3) Unabhängig davon muss in jedem Fall gewährleistet sein, dass die Beschneidung
unter (zumindest) lokaler Anästhesie stattfindet. Um eines der Argumente neuester me-
dizinischer Gutachten, namentlich der Vorbeugung intensiver Schmerzreaktionen bei
Säuglingen, aufzufangen, muss diese Forderung noch einmal ausdrücklich im Wortlaut
der Vorschrift aufgenommen werden. Mit einem Ärztevorbehalt, der zumindest eine
Anwesenheits- und Kontrollpflicht durch einen Arzt beim Beschneidungsakt fordert,
wäre eine angemessene Lokalanästhesie weitestgehend sichergestellt.

55 Der Zentralrat der Juden betont die praktische Notwendigkeit der Beschneidung durch Mo-
halim, die keine Ärzte sind (http://www.zentralratdjuden.de/de/article/3820.html).

133 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 133

NK 25. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


4. Schlussbemerkung

Grundvoraussetzung für eine verfassungsrechtlich unbedenkliche Lösung des offen-
sichtlich bestehenden Interessenkonflikts ist, dass die sich hier gegenüberstehenden
Grundrechte abgewogen werden. Der Gesetzgeber ist diesem Erfordernis nicht nur nicht
nachgekommen. Vielmehr wurde in einer seltenen Kühnheit die Abwägung der kolli-
dierenden Interessen faktisch gemieden, so dass nicht annähernd von rationaler Gesetz-
gebung gesprochen werden kann. Aus verfassungsrechtlicher Perspektive ist dem Ge-
setzgeber dringend anzuraten, den momentan politisch und gesellschaftlich „ruhigen“
Gemütszustand zu nutzen, um die – hier aufgezeigten – erforderlichen Nachbesserungen
vorzunehmen und damit zumindest ein Gesetz innerhalb der Grenzen der Verfassungs-
mäßigkeit zu beschließen. Wenn der Gesetzgeber dem nicht nachkommt, wird in ab-
sehbarer Zeit die Diskussion erneut und vermutlich noch emotionaler geführt werden,
als dies nach dem Urteil des LG Köln der Fall war.56 Damit wurde auch das erklärte Ziel
von Bundesregierung und Bundestag, mit § 1631d BGB Rechtssicherheit zu schaffen,
verfehlt. 57

Mit diesem Beitrag sollte nicht der Eindruck erweckt werden, dass die gesellschafts-
politischen Aspekte der Diskussion eine nachrangige Rolle zu spielen haben. Ganz im
Gegenteil. Im Zweifel könnten sie in diesem konkreten Interessenkonflikt den Ausschlag
geben, wenn das BVerfG an die Grenzen einer ergebnisorientierten und zugleich ver-
fassungsrechtsdogmatisch nachvollziehbaren Entscheidung gelangt.

Jedenfalls ist die ungefähre Zielrichtung des Gesetzgebers, eine Regelung zwischen
allgemeiner Erlaubnis und allgemeinem Verbot zu suchen, zu begrüßen, auch wenn der
Versuch eines tragfähigen Kompromisses nicht ernsthaft in Erwägung gezogen worden
ist. Unabhängig von der politischen Einschätzung der Beschneidungsdebatte hat die jet-
zige Gesetzesfassung und ihre Begründung aus verfassungsrechtlicher Hinsicht eine sol-
che Schlagseite zugunsten der Religionsfreiheit der Eltern und zuungunsten des Kindes-
wohls, dass schwere verfassungsrechtliche Bedenken gegen § 1631d BGB bestehen.

56 Die aufgezeigten Mängel des § 1631d BGB werden aus praktischer Sicht relevant, wenn ein
kontroverser Fall der Beschneidung vor Gericht verhandelt wird. Dies ist insbesondere bei
Abs. 2 abzusehen. Wenn etwa bei einer Beschneidung Komplikationen auftreten, auf die der
„Beschneider“ als Nicht-Arzt nur unzureichend reagieren kann, oder wenn die Eltern nicht
hinreichend über alle Risiken eines solchen Eingriffs aufgeklärt worden sind.

57 Kurioserweise würde der behandelnde Arzt rechtswidrig, aber wegen eines Verbotsirrtums
gem. § 17 StGB nicht schuldhaft handeln, da er davon ausgehen kann, dass sein Verhalten durch
die jetzige neue Regelung gerechtfertigt ist. Kurios ist dabei nicht, dass der Verbotsirrtum wie-
derholt Anwendung findet, sondern dass der Gesetzgeber eine Vielzahl von Bürgern „sehenden
Auges“ rechtswidrig handeln lässt, bis Gerichte den Inhalt einer solchen Regelung durch Aus-
legung bzw. Rechtsfortbildung näher bestimmen.

134 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 134

TITEL

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120


Literatur

Beulke/Dießner (2012) "...ein kleiner Schnitt für einen Menschen, aber ein großes Thema
für die Menschheit" - Warum das Urteil des LG Köln zur religiös motivierten Beschnei-
dung von Knaben nicht überzeugt, in: ZIS 2012, 339

Dettmeyer/Parzeller u.a. (2011) Medizinische und rechtliche Aspekte der Genitalver-
stümmelung bzw. Beschneidung, Teil II: Die rituelle Zirkumzision, in: Archiv für Kri-
minologie 227 (2011), 85

Dreier (Hrsg.) (2006) Grundgesetz-Kommentar, Bd. 1, 2. Aufl.

Exner (2011) Sozialadäquanz im Strafrecht. Zur Knabenbeschneidung.

Fischer (2008) Strafgesetzbuch und Nebengesetze, 55. Aufl.

Fischer (2013) Strafgesetzbuch und Nebengesetze, 60. Aufl.

Hassemer (2012) Zwar & Aber – Zwischenruf zum Beschneidungsrecht, in: ZRP 2012,
179

Maunz/Dürig (Hrsg.) (2013) Grundgesetz-Kommentar, 67. Aufl.

Morten Frisch et al.(2013) Cultural Bias in the AAP’s 2012 Technical Report and policy
Statement on Male Circumcision, in: Pediatrics 2013; 131: 794

Putzke (2008) Die strafrechtliche Relevanz der Beschneidung von Knaben, in: Putzke u.
a. (Hrsg.), Festschrift für Herzberg, 669

Tröndle/Fischer (2007) Strafgesetzbuch und Nebengesetze, 54. Aufl.
 
Wiss. Mit. Kai Helmken
Wiss. Mit. Samir Alatovic
Institut für Kriminalwissenschaften und Rechtsphilosophie
Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main
Postfach 11 19 32
60054 Frankfurt am Main

135 Samir Alatovic/Kai Helmken · „Strafbare Beschneidung“? 135

NK 25. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:11:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2013-2-120

