
202 Paradoxa über Politik und Theater

Singuläre eines Anderen, einer Autorität totalisiert und dadurch sowohl das

eigene Selbst als auch die Wirklichkeit aus den Augen verliert. Das einzige

Mittel gegen einen politischen Verführer, welcher Art auch immer, und des-

sen »Vergewaltigung« durch die Herstellung von Einfühlung gibt unsThomas

aus Brechts Dialog an die Hand. Es ist etwas, das jeder und jede leisten kann,

nämlich die Wahrnehmung der »Wirklichkeit in ihrer ganzen Breite« und die

dadurch notgedrungen sich einstellende Relativierung absoluter Deutungs-

macht sowie die Pluralisierung von Perspektiven: »Die Herstellung der Ein-

fühlung mißlingt ihm bei denjenigen, deren Interessen durch ihn fortgesetzt

verletzt werden, und zwar dann, wenn sie sich immerfort die Wirklichkeit in

ihrer ganzen Breite vor Augen halten und ihn nur als einen kleinen Bestand-

teil davon sehen.«162

Dass dieserWiderstand aktives Handeln erfordert,macht Brechts Formu-

lierung ebenfalls deutlich: Kein bloßes Hinschauen ist gefragt, sondern ein

Sich-vor-Augen-Halten der gesamten Wirklichkeit. Nicht nur die scheinbar

so natürliche Einfühlung geschieht demnach technisch, als bewusst einge-

setztes Kunstmittel zum Zwecke der Massensuggestion, sondern auch deren

Misslingenmuss vom ›Zuschauer‹ aktiv herbeigeführt werden. Dafür braucht

es ebenfalls eine Technik, die vom Einzelnen beständig angewendet werden

muss, nämlich die Technik der kritischen Distanznahme auch noch gegen-

über den vermeintlich eigenen Gefühlen.

IV.3 Ein anderes Drama der Nicht-Identität:
Die Flüchtlingsgespräche

»Angestiftet von Diderot«163, so lautet der Titel eines Aufsatzes von Klaus-

Detlef Müller über Brechts Flüchtlingsgespräche, die im Jahr 1940 entstanden

sind. Der Titel von Müllers Aufsatz bezieht sich dabei nicht auf die in dieser

Arbeit verhandelten Texte Diderots, sondern auf einen weiteren bedeuten-

den Dialog. Ein Eintrag Brechts in seinem Arbeitsjournal vom 1.10.1940 gibt

Auskunft über die Art der »Anstiftung«, von der Müller spricht, und den kon-

kreten Text, um den es geht:

162 GBFA 22.1, S. 568.

163 Vgl. Klaus-DetlefMüller: »Angestiftet vonDiderot: Brechts ›Flüchtlingsgespräche‹«, in:

Literatur im Spiel der Zeichen. Festschrift für Hans Vilmar Geppert, hg. von Werner Frick,

Fabian Lampart und Bernadette Malinowski, Tübingen 2006, S. 239-254.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 203

ich las in DIDEROTS JAKOBDER FATALIST, alsmir eine neuemöglichkeit auf-

ging, den alten ZIFFEL-plan zu verwirklichen. die art, zwiegespräche einzu-

flechten, hatte mir schon bei KIWI gefallen. dazu habe ich vom PUNTILA

noch den ton im ohr. ich schrieb probeweise 2 kleine kapitel und nannte das

ganze FLÜCHTLINGSGESPRÄCHE.164

Es sind demnach in erster Linie die Form des Zwiegesprächs und der »ton«

Diderots, die Brecht interessieren, und zwar so sehr, dass er offenbar unmit-

telbar ins Schreiben kommt. Müller stellt über die Form des Dialogs zudem

einen Bezug zum unmittelbar davor entstandenen Messingkauf her, betrach-

tet diesen jedoch als »philosophische Form« des Dialogs und die Flüchtlings-

gespräche dagegen als »satirischen Roman«.165

Dass sich eine solche klare Trennung in verschiedene Gattungen bei ge-

nauerem Hinsehen jedoch als schwierig erweist, haben wir bereits beimMes-

singkauf gesehen, dessen Titel, wie gezeigt, bereits auf ein unauflösbares Mi-

schungsverhältnis verweist. In den Flüchtlingsgesprächen erweist sich das dia-

logische Formprinzip darüber hinaus als Mittel zur Auseinandersetzung mit

jener Wirklichkeit, deren Brutalität die beiden Flüchtlinge erst zu solchen ge-

macht hat, nämlich der des real existierenden Faschismus. Statt einer phi-

losophischen Abhandlung oder einer wissenschaftlichen Analyse wird hier

die Form eines fiktiven, freundschaftlichen Gesprächs zwischen einander zu-

nächst Fremden gewählt, weil, so liegt als Schlussfolgerung nahe, diese Form

der Fiktion paradoxerweise viel näher an derWirklichkeit und den Fakten ist,

als die zeitgenössische Philosophie, die Wissenschaft oder das Dokumenta-

rische es sein könnten. Der von Diderot geborgte Ton ermöglicht eine Dar-

stellung der Darstellung der Figuren selbst, die etwas gänzlich anderes ist

als eine bloße Selbstdarstellung oder eine Verobjektivierung der Flüchtlin-

ge: »Was traurig, tragisch, mitleidsheischend wirken könnte, wird durch die-

sen Tonfall seiner Lebensnähe beraubt. Erst diese komische Sprachmaske, so

scheint es, die in jedem Moment das Artistische und Artifizielle ausstellt, er-

laubt es Brecht, über Flüchtlinge zu schreiben, Flüchtlinge sich darstellen zu

lassen.«166

Darauf, dass die zeitgenössische Philosophie nicht geeignet ist, sich ad-

äquatmit derWirklichkeit zu befassen, verweist ferner ein Ausschnitt aus den

164 Brecht: Arbeitsjournal, S. 181.

165 Vgl. Müller: »Angestiftet von Diderot«, S. 243.

166 Müller-Schöll: »Theater der Flucht«, S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Paradoxa über Politik und Theater

zu den Flüchtlingsgesprächen gehörenden Texten. Ziffel, der Physiker, weist ge-

genüber Kalle, dem Arbeiter, auf jenen Mangel an Wirklichkeit hin, von dem

bereits die Rede war, denn

die augenblickliche Philosophie befaßt sich ausschließlich mit dem reinen

Denken und Fakten werden bereits als Unreinheiten angesehen.

KALLE Ich hab gehört, die Physiker haben eine eigene Philosophie aufge-

stellt.

ZIFFEL Das ist richtig, sie haben es nicht mehr ausgehalten und Gesetze er-

lassen, die bestimmt haben, was für eine Art Aussagen zulässig sind undwas

für eineArt nicht. Sie haben darauf bestanden, daßdie Aussagen Sinn haben

müssen.Daswar einwohltuender Fortschritt, aber es hat sich herausgestellt,

daß es mit der Philosophie aus ist, wenn sie sich streng an Sinn halten soll.

Mit der neuen Art von Aussagen hat man nicht viel mehr aussagen können

als, sagen wir, »die gelben Stühle kosten bei der Firma A ebensoviel wie die

grünen Stühle«.167

Ziffels Kritik richtet sich gegen die Abwendung der Philosophie von »der

Wirklichkeit in ihrer ganzen Breite«, wie sie bereits in der Theatralik des

Faschismus thematisiert worden ist und wie sie, wie bei Hannah Arendt zu

sehen war, gerade auch kennzeichnend für die Täter in diesem System gewe-

sen ist. Es ist laut Ziffel demnach notwendig, gerade nicht auf der »Reinheit«

des Denkens zu beharren, sondern die Empirie und die gesellschaftliche

Realität aus verschiedenen Perspektiven in das Denken und die Theorie

miteinzubeziehen, da durch ein zu dogmatisches Beharren auf dem »Sinn«

ebendieser verloren geht. Es liegt auf der Hand, hier von einer ›Dialektik

der Aufklärung‹168 zu sprechen, doch wollen wir auch selbst nah an der

Wirklichkeit des Textes und dessen Verfahren bleiben, ohne ihn sofort unter

167 GBFA 18, S. 312.

168 Vgl. Max Horkheimer, TheodorW. Adorno:Dialektik der Aufklärung. Philosophische Frag-

mente, Frankfurt a.M. 2006, insb. S. 15: »Der Mythos geht in die Aufklärung über und

die Natur in bloße Objektivität. Die Menschen bezahlen die Vermehrung ihrer Macht

mit der Entfremdung von dem, worüber sie die Macht ausüben. Die Aufklärung ver-

hält sich zu den Dingen wie der Diktator zu den Menschen. Er kennt sie, insofern er

sie manipulieren kann.« Einen direkten Bezug zwischen den Flüchtlingsgesprächen und

der Dialektik der Aufklärung stellt Frank Dietrich Wagner her: »Es sind beides Werke,

in denen sich schon die neuen Probleme der postfaschistischen Ära ankündigen. […]

Wo das Ende des Terrors absehbar ist, ist auch Schlußmit allen kurzsichtigenMeinun-

gen, die nicht mit ihm rechnen wollten oder konnten.« Vgl. Wagner: Brecht. Kritik des

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 205

einen von außen herangetragenen Begriff zu bringen, der den Blick auf das

Konkrete doch gerade wieder verstellen würde.

Die einzigen noch möglichen Aussagen in einer »reinen Philosophie«,

so zeigt Ziffels Beispiel, bestehen aus reiner Logik, aus redundanter Fakti-

zität, jedoch ohne jegliche Auseinandersetzung mit den zugrundeliegenden

Zusammenhängen und der daraus folgenden gesellschaftlichenWirklichkeit.

Der Satz ist nichts als reine Logik und läuft formal auf jene sprachliche Fi-

gur hinaus, die uns inMann ist Mann bereits im Titel begegnete, nämlich auf

den Satz der Identität: Stuhl ist Stuhl, Mann ist Mann, alles ist identisch und

austauschbar.

Gegen eine solche Entwirklichung des Denkens setzt Brecht nicht nur die

Form des Dialogs als literarische, dramatische und spielerische Form, son-

dern konkret auch den Konjunktiv, die grammatische Möglichkeitsform, die

zugleich eine Form der Distanzierung oder, mit Brecht gesprochen, der Ver-

fremdung ist:

KALLE Der Idee, daß man den Faschismus aushalten könnt, wenn er nur

friedlich wär, begegnet man öfters. Sie ist nicht besonders intelligent. […]

Genauso blöd ist es zu sagen, der Kapitalismus geht noch, aber der Faschis-

mus, das ist zu viel. Wenn der Kapitalismus ohne den Faschismus gegangen

wäre, wär der Faschismus nicht gegangen. Er soll nur ein Auswuchs sein, les

ich. […] Die Idee von einem friedlichen Kapitalismus ist wahnsinnig.169

Der Konjunktiv lässt aus unhinterfragten Behauptungen bloße Meinungen

und kritisierbare Ideen werden, die Kalle hier bloßstellt und ihnen sein eige-

nes Urteil entgegenstellt, nämlich das, dass der Kapitalismus den Krieg im-

mer schon in sich trägt und der Faschismus lediglich dessen Radikalisierung

ist, nicht etwas substanziell anderes. In diesem Fall hätten wir es hier mit

einer scheinbaren Differenz zu tun, die laut Kalle in Wahrheit eine Identi-

tät ist: Kapitalismus und Faschismus sind, so meint er, im Grunde ein und

dasselbe oder zumindest doch derart voneinander abhängig und ineinander

verstrickt, dass das eine ohne das andere nicht zu denken ist.

Dabei beginnen die Flüchtlingsgesprächemit demumgekehrten Phänomen,

nämlich der Nicht-Identität von Begriffen oder vielmehr vonWort und Sache,

Faschismus, S. 327. Dass sich dieses Ende in den Flüchtlingsgesprächen tatsächlich bereits

als absehbar darstellt, ist aus unserer Lektüre nicht zwangsläufig ersichtlich.

169 GBFA 18, S. 313.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Paradoxa über Politik und Theater

von Signifikant und Signifikat. Im »Bahnhofsrestaurant von Helsingfors«, ei-

nem Transitraum und Nicht-Ort par excellence,170 sitzen zwei Männer, geflo-

hen vor dem Krieg in Europa, und reden, »sich ab und zu vorsichtig umbli-

ckend«, wie es heißt, über Politik.171 Noch sind sie einander unbekannt und

haben daher keine Namen, Ziffel ist noch »DER GROSSE«, Kalle »DER UN-

TERSETZTE«:

DER GROSSE Das Bier ist kein Bier, was dadurch ausgeglichen wird, daß die

Zigarren keine Zigarren sind, aber der Paßmuß ein Paß sein, damit sie einen

in das Land hereinlassen.

DER UNTERSETZTE Der Paß ist der edelste Teil von einem Menschen. Er

kommt auch nicht auf so einfache Weise zustand wie ein Mensch. […]

DER GROSSE Man kann sagen, der Mensch ist nur der mechanische Halter

eines Passes. Der Paßwird ihm in die Brusttasche gesteckt wie die Aktienpa-

kete in das Safe gesteckt werden, das an und für sich keinen Wert hat, aber

Wertgegenstände enthält.

DER UNTERSETZTE Und doch könntman behaupten, daß derMensch in ge-

wisser Hinsicht für den Paß notwendig ist. Der Paß ist die Hauptsach, Hut

ab vor ihm, aber ohne dazugehörigen Menschen wär er nicht möglich oder

mindestens nicht ganz voll. […]172

170 Helmut Koopmann spricht eher harmlos von einem »Wartesaal, in dem Vertriebenen

stundenweise die Illusion einer Bleibe vermittelt wird.« Vgl. Helmut Koopmann: Art.

»Bertolt Brecht: Flüchtlingsgespräche«, in: Handbuch der deutschsprachigen Exilliteratur.

Von Heinrich Heine bis Herta Müller, hg. von Bettina Bannasch und Gerhild Rochus, Ber-

lin/Boston 2013, S. 249-256. Hier S. 250. Wie harmlos und geradezu aus der Zeit ge-

fallen sich ein solch immerhin noch halböffentlicher »Wartesaal« im Vergleich gar zu

heute üblichen, standardisierten Hotel-Architekturen ausnimmt, wird deutlich, wenn

man sich vor Augen führt, was Sebastian Freiseis anhand des Gebäudes einer Motel-

Kette in Berlin beschreibt, deren Konzept sich nicht einmal mehr die Mühe macht,

etwas anderes als bloßer Transitraum für eine ins Extrem getriebene »rastlose Exis-

tenzweise« sein zu wollen, einen gleichsam radikalen postmodernen Eskapismus: vgl.

Sebastian Freiseis: »Flucht«, in: promenade architecturale, 27.1.2019: https://promen

adearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/(zuletzt aufgerufen am 3.9.2020). Heute, so

scheint es, sind Rastlosigkeit und ›Mobilität‹ so sehr zum Normalfall geworden, dass

die Brutalität einer solchen Existenzweise kaumnoch auffällt – es sei denn,manmacht

sich die Mühe, deren zugleich in Beton und übergriffige Transparenz gegosseneMani-

festationen zu betrachten.

171 Vgl. GBFA 18, S. 197.

172 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/


IV. Brechts Widersprüche 207

Die Umkehrung des landläufigen Verständnisses im Verhältnis von Mensch

und Pass, wir können auch sagen: staatsbürgerlichem Signifikat und Signi-

fikant, gibt nicht nur bereits den heiter-melancholischen Ton des gesamten

folgendenGesprächs vor, sondern klingt auchwie ein Echo ausMann istMann.

Dort nämlich stellte bereits Uria fest: »Ein Mann kann jederzeit ersetzt wer-

den, aber es gibt nichts Heiliges mehr, wenn es nicht ein Paß ist.«173 Doch

haben wir es in den Flüchtlingsgesprächenmit anderen Subjekten als in Mann

ist Mann zu tun. War Galy Gay noch das Objekt eines Umbaus, das ihn zum

einsatzbereiten Soldaten und flexiblen ›Dividuum‹ machte, sind es hier die

Opfer jener erfolgreich umgebauten Dividuen, welche ein Krieg massenweise

hervorbringt, deren Pass zur conditio sine qua non des Überlebens geworden

ist, denn »der Paß muß ein Paß sein, damit sie einen in das Land hereinlas-

sen.«174

In beiden Fällen jedoch sind die Pässe ein Herrschaftsinstrument, und

zwar aus ähnlichen, aber jeweils paradoxen Gründen: Obwohl der Einzelne

austauschbar ist und als Einzelner nicht zählt – weder als Soldat noch als

Flüchtling –, muss er dennoch eindeutig identifiziert werden können. Die

Pässe, so Ziffel, »gibts hauptsächlich wegen der Ordnung. Sie ist in solchen

Zeiten absolut notwendig. Nehmen wir an, Sie und ich liefen herum ohne

Bescheinigung, wer wir sind, so daß man uns nicht finden kann, wenn wir

abgeschoben werden sollen, das wär keine Ordnung.«175 Die Gefahr, die für

die beiden Exilanten besteht, ob mit oder ohne Pass, ist die, erneut exiliert

zu werden und damit de facto vogelfrei, ohne jedes Asyl zu sein. Der Pass, so

wird damit deutlich, dient nicht ihnen selbst, schützt sie in keiner Weise,

sondern dient lediglich jenen, die an der Aufrechterhaltung der Illusion einer

›Ordnung‹ interessiert sind, welche es ohnehin längst nicht mehr gibt. Was

Ziffel und Kalle durch ihr heiter, aber auch bitter anmutendes Gespräch zur

Sprache bringen, ist die Situation des absoluten Exils als solchem, wie es zu

jener Zeit (und heute wieder) nicht etwa vereinzelte Gruppen von Menschen,

sondern vielmehr Massen von buchstäblich Vereinzelten betrifft:

Die gewaltigen Gruppen von staatenlosen Flüchtlingen und Displaced Per-

sons waren Exilanten ohne Exil, ohne Asyl, ohne Freistatt. Sie waren nicht

173 Hier zitiert nach Brecht:Mann ist Mann, S. 10.

174 GBFA 18, S. 197.

175 Ebd. S. 199.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Paradoxa über Politik und Theater

allein aus ihren nationalstaatlichen Verbänden, sie waren, da sie über kei-

nerlei Rechtstitel für die Zugehörigkeit zu einer territorial gebundenen Ge-

sellschaft verfügten, aus der Menschheit exiliert.176

WasWerner Hamacher hier in Auseinandersetzung mit Hannah Arendts For-

mel vom »Recht, Rechte zu haben«177 beschreibt, ist die Situation derjenigen

Menschen, an welchen sich etwas manifestiert, was potenziell jeden anderen

Menschen auch betreffen kann, nämlich die Reduktion auf einen »Zustand

ohne Gesellschaft und ohne Recht.«178 Und, so muss hinzugefügt werden,

ohne Sprache. Dies wird wiederum in einem anderen Text Arendts themati-

siert.

1943 hat sie sich gegen den Begriff ›Flüchtlinge‹ als Bezeichnung für sich

selbst und ihresgleichen ebenso vehement und zugleich formal paradox ge-

wandt wie Brecht einige Jahre zuvor, nämlich 1937, umgekehrt gegen den Be-

griff ›Emigranten‹. »Vor allem mögen wir es nicht«, so Arendt gleich zu Be-

ginn ihres EssaysWir Flüchtlinge,

wenn man uns ›Flüchtlinge‹ nennt. Wir selbst bezeichnen uns als ›Neuan-

kömmlinge‹ oder als ›Einwanderer‹. […]

Als Flüchtling hatte bislang gegolten, wer aufgrund seiner Taten oder seiner

politischen Anschauungen gezwungen war, Zuflucht zu suchen. Es stimmt,

auch wir mussten Zuflucht suchen, aber wir hatten vorher nichts begangen,

und diemeisten unter uns hegten nicht einmal im Traum irgendwelche radi-

kalen politischen Auffassungen. Mit uns hat sich die Bedeutung des Begriffs

»Flüchtling« gewandelt. »Flüchtlinge« sind heutzutage jene unter uns, die

das Pech hatten, mittellos in einem neuen Land anzukommen, und auf die

Hilfe des Flüchtlingskomitees angewiesen waren.179

Während Arendt im Folgenden den »großen Optimismus« darlegt, mit dem

sich die unfreiwillig so bezeichneten ›Flüchtlinge‹ alle Mühe gaben, den

»anderen Leuten zu beweisen, dass wir ganz gewöhnliche Einwanderer

176 Werner Hamacher: »The one right no one ever has«, in: ders.: Sprachgerechtigkeit,

Frankfurt a.M. 2018, S. 336-362. Hier S. 338.

177 Vgl. Hannah Arendt: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft: Antisemitismus, Imperia-

lismus, totale Herrschaft, München 1986, S. 614: »[…] so etwas […] wie ein Recht, Rechte

zu haben.«

178 Hamacher: »The one right no one ever has«, S. 343.

179 Hannah Arendt:Wir Flüchtlinge, übers. von Eike Geisel und mit einem Essay von Tho-

mas Meyer, Stuttgart 2018, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 209

seien«180, wendet sich Brecht einige Jahre zuvor in dem Gedicht Über die Be-

zeichnung Emigranten gerade umgekehrt gegen die sprachliche Verharmlosung

der Flucht zur scheinbar freiwilligen ›Emigration‹:

Immer fand ich den Namen falsch, den man uns gab:

Emigranten.

Das heißt doch Auswandrer. Aber wir

Wanderten doch nicht aus, nach freiem Entschluss

Wählend ein andres Land. Wanderten wir doch auch nicht

Ein in ein Land, dort zu bleiben, womöglich für immer

Sondern wir flohen. Vertriebene sind wir, Verbannte.

Und kein Heim, ein Exil soll das Land sein, das uns da

Aufnahm.181

Was beide jedoch eint, das ist die Ablehnung der jeweiligen Fremdbezeich-

nung und das Beharren auf der Diskrepanz zwischen dem eigenen Selbstver-

ständnis und den Namen, die den ›Fremden‹, zu welchen sie selbst gehören,

von anderen gegeben werden. Verloren gegangen ist den ›Eingewanderten‹

oder ›Geflohenen‹ jeweils nicht allein die territoriale Zugehörigkeit, sondern

auch die sprachliche Zugehörigkeit oder vielmehr die Zugehörigkeit zu einer

bedeutungsvollen, allgemein wirkmächtigen und wirklich eigenen Sprache:

»Wir haben unsere Sprache verloren und mit ihr die Natürlichkeit unserer

Reaktionen, die Einfachheit unserer Gebärden und den ungezwungenen Aus-

druck unserer Gefühle.«182

Vor diesem Hintergrund kann der Pass in Brechts Flüchtlingsgesprächen

als Symbol jener verlorengegangenen, nicht nur räumlichen, sondern auch

sprachlichen und damit politischen Zugehörigkeit verstanden werden, die es

aber formal nur so lange geben kann,wie der Pass als Pass, das heißt als Doku-

ment jener Zugehörigkeit seines Trägers anerkannt wird, die durch den Pass

selbst erst hergestellt wird. Die ›Identität‹ des Passes ist somit daran gebun-

den, dass er mehr und anderes ist, dass er eine eindeutige Verweisfunktion

hat. Ist er nur noch irgendein Pass, dann ist er gerade kein Pass mehr, und

das erklärt auch, warum »der Mensch in gewisser Hinsicht für den Paß not-

wendig ist«183, und nicht etwa umgekehrt der Pass für den Menschen.

180 Ebd. S. 9f.

181 GBFA 12, S. 81.

182 Arendt:Wir Flüchtlinge, S. 10.

183 GBFA 18, S. 197.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Paradoxa über Politik und Theater

Dass es für die beiden Exilierten Kalle und Ziffel in der Tat kein echtes

Asyl, keinerlei Ankommen an irgendeinem Ort geben kann, zeigt sich dar-

an, dass auch in den erwähnten Exilländern von der Schweiz bis Lappland

eine Diskrepanz zwischen Schein und Sein, zwischen Rhetorik und Realität

und nicht zuletzt auch zwischen Einheimischen und Fremden herrscht, wel-

che wiederum aufgrund ihrer randständigen, ihrer »deterritorialisierten«184

Position, der »Position der Exilierten«185 in der Lage sind, genau jene Dif-

ferenzen und Widersprüche besonders scharf wahrzunehmen. So sagt Ziffel

einmal:

Die beste Schul für Dialektik ist die Emigration. Die schärfsten Dialektiker

sind die Flüchtlinge. Sie sind Flüchtlinge infolge von Veränderungen und

sie studieren nichts als Veränderungen. Aus den kleinsten Anzeichen schlie-

ßen sie auf die größten Vorkommnisse, das heißt, wenn sie Verstand haben.

Wenn ihre Gegner siegen, rechnen sie aus, wieviel der Sieg gekostet hat, und

für die Widersprüche haben sie ein feines Auge.186

Diese extreme Positionierung führt jedoch notgedrungen in eine Aporie:

Zwar ist die Emigration gleichsam die Möglichkeitsbedingung für die kriti-

sche Auseinandersetzung sowohl mit dem Herkunftsland als auch mit den

Exilorten, doch bleibt diese Position zugleich eine immer unmögliche, da sie

sich nie festigen kann, das Ins-Verhältnis-Setzen zu den Dingen jedoch die

Bedingung für ein echtes Wissen über die Dinge wäre. »Um zu wissen«, so

Didi-Huberman in seinem Buch über Brecht, »muss man Position beziehen,

was voraussetzt, dass man sich bewegt und unablässig die Verantwortung

für diese Bewegung übernimmt.«187 Schon dies ist für die beiden Flüchtlinge

in Brechts Text und für Flüchtlinge überhaupt nahezu unmöglich, insofern

die Flucht doch gerade durch eine unfreiwillige Bewegung, einen Zwang

zur Bewegung definiert ist. Die ideale Bewegung des Position-Beziehens

hingegen »ist sowohl Annäherung als auch Abstandnehmen: Annäherung unter

Vorbehalt, Abstandnehmen voller Begehren. Sie setzt einen Kontakt voraus,

184 Vgl. zumBegriff der ›Deterritorialisierung‹ Gilles Deleuze, Félix Guattari: Kafka. Für eine

kleine Literatur, übers. von Burkhart Kroeber, Frankfurt a.M. 1976, S. 27: »Das also sind

die drei charakteristischenMerkmale einer kleinen Literatur: Deterritorialisierung der

Sprache, Koppelung des Individuellen ans unmittelbar Politische, kollektive Aussage-

verkettung.«

185 Vgl. die Formulierung von Didi-Huberman:Wenn die Bilder Position beziehen, S. 13.

186 GBFA 18, S. 264.

187 Didi-Huberman:Wenn die Bilder Position beziehen, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 211

allerdings als einen unterbrochenen, wenn nicht abgerissenen, verloren

gegangenen, bis zuletzt unmöglichen.«188 Und genau das ist dann doch,

»alles in allem, die Position des Exils«189, die sich nach Didi-Huberman an

Brechts erzwungenem und fünfzehn Jahre währendem Unterwegssein ab

1933 in exemplarischer Weise zeigt.

Dessen Exilländer entsprechen weitgehend jenen in den Flüchtlingsgesprä-

chen, allerdings in unterschiedlicher Reihenfolge.190 Dabei wird gleich im ers-

ten Land der einzige Ausweg aus der überall sich zeigenden Nicht-Identität

zwischen Ideologie und Wirklichkeit von Ziffel auf den Punkt gebracht: er-

neute Flucht. Bezeichnenderweise geht es in diesem ersten Ländergespräch

um Freiheit, also um den Kernaspekt jener Aporie der Positionierung, die wir

eben gesehen haben, denn, so lässt sich zusammenfassen, um wirklich Posi-

tion beziehen zu können, braucht es reale Freiheit, nicht deren Beschwörung:

»Wenn Sie meine Meinung wissen wollen: raus aus jedem Land, wo Sie einen

starken Freiheitsdurst finden. In einem günstiger gelegenen Land ist er über-

flüssig.«191 Gemeint ist an dieser Stelle die Schweiz, »ein Land, das berühmt

dafür ist, daß Sie dort frei sein können.«192 Soweit das Klischee. Der Haken

an der Sache folgt freilich auf dem Fuße: »Sie müssen aber Tourist sein.«193

Kalle steuert schließlich noch seine persönliche Erfahrung bei, welche die

Ideologie vollends Lügen straft: »Ich war dort und hab mich nicht sehr frei

gefühlt.«194 Im weiteren Verlauf des Gesprächs kommt man dann auf Ame-

rika zu sprechen und es spitzt sich die Diskrepanz zwischen beschworener

und tatsächlicher ›Freiheit‹ noch weiter zu, denn auch dort »ist ein besonders

starkes Gerede von der Freiheit.«195 Wie, so scheint die eigentliche Frage zu

lauten, kannman diesem Freiheitsanspruch gerecht werden, wie soll man die

Freiheitsbehauptungen verwirklichen können, die doch umso größer sind, je

weniger Freiheit es tatsächlich gibt? Dass das Verhältnis von Freiheitsrheto-

rik und verwirklichter Freiheit jeweils umgekehrt proportional zueinander zu

188 Ebd. (Hervorh. i. O.)

189 Ebd.

190 Vgl. den Kommentar zur Entstehung: GBFA 18, S. 573; sowie Koopmann: Art. »Bertolt

Brecht«, S. 250.

191 GBFA 18, S. 249.

192 Ebd. S. 248.

193 Ebd.

194 Ebd.

195 Ebd. S. 253.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Paradoxa über Politik und Theater

sein scheint und »besonders starkes Gerede« daher verdächtig ist, fasst Kalle

schließlich in ein präzises Bild:

Wie ich schon vorhin gesagt hab: es ist verdächtig. Damit einer von Freiheit

redet, muß ihn der Schuh drücken. Von Menschen, die in gutem Schuhwerk

herumgehn, werdens selten erleben, daß sie in einem fort davon reden, wie

leicht ihre Schuh sindundwie sie passenundnicht drückenunddaß sie keine

Hühneraugen haben und keine dulden würden.196

Das »Gerede« von der Freiheit, so wird deutlich, entspricht einem Surrogat

und mehr noch: Es verhindert mitunter sogar die Verwirklichung tatsäch-

licher Freiheit, da es Veränderungen in der Wirklichkeit mit Sprache nicht

etwa anstößt, sondern diese möglichen Veränderungen ersetzt. Übersetzt in

heutige Terminologie ist das, was Kalle beschreibt, somit symbolische »Pseu-

dopolitik«197, ein reines Lippenbekenntnis, und insofern nicht einfach eine

amüsante literarische Anekdote, als das Ausmaß jener symbolischen Formen

von Politik in Krisenzeiten allgemein besonders hoch zu sein scheint. Aktuell

weist unter vielen anderen etwa Robert Pfaller auf ein eklatantes Missver-

hältnis zwischen Symbolik und Realität der Politik hin und benennt auch die

damit verbundenen Gefahren:

Wenn es nicht gelingt, die pseudolinke Symbolpolitik endlich von links zu

kritisieren und sie zugunsten einer wirklichen linken, auf Gleichheit und

Wohlstand aller ausgerichteten emanzipatorischen Politik zu verabschie-

den, dann wird es in Zukunft nichts mehr geben, was den in vielen Ländern

bereits spürbar gewordenen Siegeszug der Rechten aufhalten kann. […]

Auch wir Intellektuellenmüssen endlich einsehen, was die Massen offenbar

schneller begriffen haben: Die Ideologie der Postmoderne, samt den da-

zugehörigen Pseudopolitiken, ist unrettbar bankrott. Sie ist als neoliberale

Komplizin durchschaut und wird sich davon nicht mehr erholen.198

Unabhängig davon, ob man dieser Zeitdiagnose zustimmt oder nicht, zeigt

sie die Gefahren eines zu großen Auseinanderdriftens von öffentlicher Rheto-

rik einerseits und den missachteten und bagatellisierten persönlichen Erfah-

rungen Einzelner, und zwar vieler Einzelner andererseits auf, nämlich eine

196 Ebd.

197 Vgl. Pfaller: Erwachsenensprache, S. 92.

198 Ebd. S. 94f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 213

gesamtgesellschaftliche Regression in Richtung rechter Gesinnungen einer-

seits und neofeudaler Verhältnisse andererseits, die strukturell beide auf grö-

ßere soziale und ökonomische Ungleichheit ausgerichtet sind und damit zu

einer immer weniger zu überbrückenden gesellschaftlichen Spaltung führen.

Flüchtlinge sind indes, das zeigen uns Brechts Figuren Ziffel und Kalle,

nicht nur die Opfer eklatanter gesellschaftlicher Missverhältnisse, sondern

auch deren präziseste Ankläger, »denn für die Widersprüche haben sie ein

feines Auge.«199 Sie sind diejenigen, deren Existenz von Grund auf paradox

ist, ein Schauplatz der gesellschaftlichen Widersprüche, die sie am eigenen

Leibe tragen, mitunter auch mit dem eigenen Leben austragen, und daran

gibt es nichts zu idealisieren oder zu beschönigen – und doch oder gerade

deswegen wählt Brecht dafür jenen heiteren, humoristischen Ton, den er bei

Diderot vorgefunden hat.

IV.3.1 Pornographie oder die Kunst der (Selbst-)Zensur

Diderot kommt an einer Stelle der Gespräche auch namentlich vor, und zwar

im Zusammenhang der Diskussion von Pornographie und Kunst. Für Ziffel

ist Diderot das beste Beispiel für eine »mit Kunst betriebene« und daher »tu-

gendhafte« Pornographie:

Weil wir heute gerade beir [sic!] Pornographie sind: haben Sie das bemerkt,

wie tugendhaft die wird, wenn sie mit Kunst betrieben wird? Benutzen Sie

die fotografische Methode, und was herausbringt, ist eine Schweinerei. […]

Und dann nehmen Sie Leda mit dem Schwan, ein delikat gemaltes Stück

Sodomie, an sich keine gesellschaftsfähige Gewohnheit, aber plötzlich ist

demGanzen der Stempel der Kunst aufgedrückt und Sie könnens zur Not Ih-

ren Kleinen zeigen. Und die sexuelle Wirkung ist die zehnfache, weils eben

Kunst ist! An den [sic!] Diderot, solche Stellen wie die, wo jemand zuhört,

wie die Frau beim Akt immer davon redet, wie sie ihr Ohr juckt […]. An so

was kannman sich immer nurmit Rührung erinnern. Das ist Kunst undwirkt

aufregender als eine gewöhnliche Spekulation auf die Sinnlichkeit.200

Der Kommentar lässt hier wissen, dass die von Diderot nacherzählte Stelle

eine fast wörtlich übernommene Anekdote ist, die Jacques seinem Herrn er-

199 GBFA 18, S. 264.

200 Ebd. S. 224f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Paradoxa über Politik und Theater

zählt.201 Brecht selbst benutzt insofern also seinerseits eine »fotografische«

Methode, indem er das bei Diderot vorgefundene Material nahezu unverän-

dert übernimmt, es – wir erinnern uns an die wichtigste Technik des Schau-

spielers – zitiert (oder auch plagiiert) und zugleich verfremdet. Viel interes-

santer als dieses nicht markierte Zitat ist jedoch die behauptete Verbindung

von indirekter, uneigentlicher Darstellung und potenzierter Wirkung. Zwar

argumentiert Ziffel zunächst scheinbar moralisch mit der »Tugend«, doch

geht es ihm offenkundig um etwas anderes, nämlich darum, dass die Kunst

»aufregender« wirkt als die Pornographie, das uneigentlich Erzählte also eine

weitaus größere Wirkung entfalten kann als das direkt und ›naturalistisch‹

Gezeigte.

Kalles Antwort darauf bleibt dann ihrerseits vage und vielsagend: »Ich hab

immer gedacht, man liest viel zuwenig die klassischen Schriftsteller.«202 Vor

demHintergrund von Diderots bekannten Erfahrungen mit Zensur aufgrund

seiner Schriften und Ideen einerseits sowie der Lebenssituation Brechts zur

Zeit der Niederschrift der Flüchtlingsgespräche andererseits liegt hier die Ver-

mutung nahe, dass der Begriff der ›Pornographie‹ selbst als eine kunstvolle

Form der Chiffrierung zu verstehen ist, als eine Form der Verschiebung in ei-

nen anderen, aktuell weniger gefährlichen Bereich des Diskurses. Worum es

hier eigentlich zu gehen scheint, das ist die Unmöglichkeit, unter bestimm-

ten Voraussetzungen direkt zu sprechen und damit die erwünschte Wirkung

zu erreichen, und ferner die Möglichkeiten, welche die Kunst dafür bereit-

hält. So gesehen handelt es sich bei dem Gespräch über ›Pornographie‹ um

eine autopoetologische Reflexion, denn die Flüchtlingsgespräche vollziehen ge-

nau das, was dort als Verfahren der ›Kunst‹ zugeschrieben wird: Über den Stil

Diderots, durch das Leihen von dessen Stimme wird ein Ton erzeugt, der zu

einem indirekten, uneigentlichen, eben verfremdeten Sprechen über grau-

same Realitäten befähigt. Eine direkte Thematisierung der gesellschaftlichen

Realität, die »fotografische Methode« wäre in der Tat schlicht ›Pornographie‹

und wäre von den Rezipienten vermutlich tatsächlich als »eine Schweinerei«

wahrgenommen worden.

Dass echte Pornographie zu jenem Zeitpunkt sehr viel weniger gefähr-

lich als eine direkte Anklage politischer Verhältnisse gewesen ist, zeigen dar-

über hinaus die mitunter tatsächlich pornographischen Schriften, die sich im

201 Ebd. S. 592.

202 Ebd. S. 225.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 215

Anhang der Flüchtlingsgespräche finden.203 Pornographie in diesem konkre-

ten Sinne wäre also womöglich auch eine Form der Befreiung, wo ansonsten

nicht mehr viel Freiheit existiert. In den bereits zur Sprache gekommenen

Fünf Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit erwähnt Brecht im Teil über

die notwendige List bei der Verbreitung der Wahrheit zwar nicht Diderot,

jedoch einen anderen Aufklärer, nämlich Voltaire, und dessen Methode der

›Galantisierung‹ oder ›Erotisierung‹ einer politischen, einer Autoritäts- und

Machtkritik: »Voltaire bekämpfte den Wunderglauben der Kirche, indem er

ein galantes Gedicht über die Jungfrau von Orleans schrieb. Er beschrieb die

Wunder, die zweifellos geschehen seinmußten, damit Johanna in einer Armee

und an einem Hof und unter Mönchen eine Jungfrau blieb.«204 Auch hierbei

handelt es sich um eine Verschleierung durch ›Pornographie‹ respektive um

eine gewissermaßen ›pornographische‹ Verschleierung. Das galante Gedicht

ist offenbar weit weniger gefährlich, als es die direkte politische Kritik wäre,

auch und sogar, wenn es um die Kirche als Machtzentrum und Adressat der

Kritik geht.

Darüber hinaus ist die grundsätzliche Bevorzugung einer indirekten

Darstellung auch eine Konsequenz aus der Kritik an der unmittelbaren

Einfühlung. Pornographie »als gewöhnliche Spekulation auf die Sinnlich-

keit«205 setzt auf unmittelbare Reaktion durch maximale Erregung, die

eben auch durch eine spezielle Form der ›Einfühlung‹ und Identifikation

zustande kommt. In diesem Sinne ist Pornographie das Gegenteil eines

kritischen, weil epischen Theaters. Wo das epische Theater zeigt, dass es

zeigt, da ist die Pornographie reines Zeigen, ohne Abstand. Zudem ist Por-

nographie notwendig auf einen Zuschauer angewiesen; ohne Zuschauer ist

Pornographie keine, sondern bloße Sexualität und reine Privatangelegenheit.

Dagegen ist ein Theater ohne Zuschauer, wie wir gesehen haben, für Brecht

zumindest vorstellbar. Wenn dann aber trotz maximaler Einfühlung im Falle

der Pornographie dennoch in der Kunst, also mithin auch im Theater, »die

sexuelle Wirkung […] die zehnfache [ist], weils eben Kunst ist«206, dann

kann dies nur bedeuten, dass die sexuelle Wirkung nicht durch unmittelbare

Einfühlung zustande kommt, sondern ebenfalls durch einen Abstand sogar

befördert wird. Dieser kunstvolle Abstand und die Verschiebung des bloß

203 Vgl. ebd. S. 315-327.

204 GBFA 22.1, S. 82f. (Hervorh. i. O.)

205 Vgl. GBFA 18, S. 225.

206 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Paradoxa über Politik und Theater

Sexuellen in den Bereich der Kultur und die Kunst ist natürlich das, was die

Psychoanalyse ›Sublimierung‹ nennt.

Das alles ist im Grunde nicht weiter interessant, allerdings findet die Ver-

schiebung hier, wie wir gesehen haben, in umgekehrter Weise statt. Nicht

Pornographie oder das Sexuelle wird gemieden und in einen anderen Bereich

transformiert, sondern die direkte Darstellung der politischen Realität einer-

seits sowie experimentellere, radikalere literarische Formen andererseits wer-

den umgangen. Auf diese Gesten der Vermeidung in Bezug auf das politisch

Brisante weist auch Müller-Schöll hin:

Wir begreifen hier, was die Lektüre aller nach 1933 verfasster Texte Brechts

gleichsam zur Voraussetzung hat: Es sind solche eines Geflohenen, denen

eine Rücksicht auf Darstellbarkeit im politischen Sinne eigen ist, ein kon-

stitutives Ausblenden existenzgefährdender Themen wie Formen. Sie müs-

sen deshalb durchgängig zumindest auch auf die Spuren dessen hin gelesen

werden, was in ihnen angesichts der Lage nicht geschrieben werden kann

oder darf.207

Dass es diese Spuren in den Flüchtlingsgesprächen zuhauf gibt, sollte in

den hier exemplarisch behandelten Stellen bereits deutlich geworden sein;

Hauptmerkmal ist der humoristische, verfremdende Ton, der den ganzen

Text durchzieht. Geradezu als Poetik der Flucht lässt sich jedoch das immer

wiederkehrende Motiv des Abschieds lesen, dass die einzelnen Episoden

jeweils abschließt oder vielmehr abbricht, sie damit verbindet und zugleich

auf ein Unendliches, nie Abgeschlossenes verweist: ein niemals mögliches

Ankommen der Fremden in der Fremde. Jede Begegnung, jedes Gespräch

ist buchstäblich flüchtig, weil die beiden Protagonisten selbst Flüchtige

sind und dies auch bis zuletzt bleiben, da sie sich immer wieder aufs Neue

entfernen: »Kurz darauf schieden sie voneinander und entfernten sich, jeder

an seine Statt.«208 Paradoxerweise ist es dennoch gerade diese Flüchtigkeit,

auf die im gesamten Text Verlass ist, weil sie, einem Leitmotiv gleich, immer

wiederkehrt. Die wiederkehrende Flüchtigkeit ist zugleich eine flüchtige

Wiederkehr und erinnert durch die Unterbrechung, die dadurch markiert

wird, an die Brüchigkeit und das Prekäre der Gesamtsituation, aber auch

daran, dass es sich um eine Fiktion handelt und wir es mit einem Erzähler

207 Müller-Schöll: »Theater der Flucht«, S. 247.

208 GBFA 18, S. 211. Der Satz kehrt in exakt dieser Form oder in Varianten davon immerwie-

der; somit ist er ein Zitat und wohl auch eine zitierbare Geste des Regisseur-Erzählers.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 217

zu tun haben, dessen Zuverlässigkeit wir nicht beurteilen können. Immer

jedoch verweist der das Gespräch jeweils abbrechende Satz auf Ungesagtes,

nicht Thematisiertes, das »jeder an seine Statt« mitnimmt, womöglich beim

nächsten Treffen zur Sprache bringt, vielleicht aber auch für immer ungesagt

lässt. Der Erzähler, so scheint es, schützt hier seine Figuren, indem er eine

kunstvolle Selbstzensur übt und das Gespräch jeweils abbrechen, die Szene

geradezu filmisch ›ausblenden‹ lässt.

IV.3.2 (K)ein Theater. Nirgends

Dass ein Bahnhofsrestaurant in der Fremde keine Bühne ist und Flüchtlinge

keine Schauspieler sind, wird gleich zu Beginn der Flüchtlingsgespräche klar,

denn die beiden Protagonisten reden, »sich ab und zu vorsichtig umbli-

ckend,«209 über Politik. Ein derartiges Umblicken wäre nicht nur auf einer

Bühne des ›alten‹ Theaters ein Bruch mit der Illusion, sondern zugleich

auch eine Unmöglichkeit für das epische Theater, welches das Zeigen zeigen

soll. Ein vorsichtiges Umblicken in der Öffentlichkeit ist hingegen die Geste

desjenigen, der sich verfolgt, bedroht undmisstrauisch beobachtet fühlt, und

zwar als er selbst und unabhängig davon, was er darzustellen beabsichtigt.

Unter diesen Umständen gibt es kein Zeigen irgendeines Zeigens, sondern

nur ein Da-Sein ohne Möglichkeit irgendwelcher Darstellung.

Wenn ferner die Bühne als »Fluchtort« gelten kann, »weil ihr Als-ob dort

für die Zeit der Vorstellung eine Grundlage schafft, wo anderswo keine ist,

und dadurch eine kritische Distanz und mit ihr die Möglichkeit überhaupt

von Kritik eröffnet«210, dann ist es dieses Als-ob, das in den Flüchtlingsgesprä-

chen überhaupt erst wieder hergestellt werden muss, da jene Bühne, die eine

Unterbrechung des Alltäglichen und Möglichkeitsbedingung der Kritik wäre,

als möglicher Fluchtort fehlt. Eben weil die beiden Protagonisten auf einer

realen Flucht sind und somit einem dauerhaften Ausnahmezustand ausge-

setzt sind, ist eine Unterscheidung von Alltag und Flucht daraus verunmög-

licht. Die kritische Distanz der Bühne, auch einer Bühne des öffentlichen

Raums, ist unter den Bedingungen jener ungeheuren Distanz, die sie ge-

zwungenermaßen zu ihrem bisherigen Leben einnehmenmüssen, eine verlo-

rene. Und dennoch schaffen sie sich Raum für Kritik, flüchtig zwar, aber den-

noch möglich. Das kritische Moment wird in erster Linie durch den bereits

209 Ebd. S. 197.

210 Müller-Schöll: »Theater der Flucht«, S. 251.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Paradoxa über Politik und Theater

mehrfach thematisierten Humor und die damit einhergehende Verfremdung

erzeugt, doch täuscht dies auch über die Melancholie hinweg, die sich durch

die Abwesenheit eines ›Publikums‹ oder vielmehr von Gesellschaft überhaupt

einstellt, eine Melancholie, die durch das Verwiesensein auf sich selbst ge-

kennzeichnet ist. Der Ausweg daraus ist nur der jeweils andere Gesprächs-

partner.

Was die Situation der beiden Flüchtlinge nämlich konstituiert, ist zu-

nächst der Ausschluss aus einer Gemeinschaft, den manmit Hamachers Aus-

einandersetzung mit Aristoteles’ Politik als ein Urteil der »Sprache der Ent-

scheidung«211 betrachten kann. Diese, wir haben es im Zusammenhang mit

Galy Gays Nein, also dem paradoxenNein eines ›Mannes, der nicht nein sagen

kann‹, bereits gehört,

spricht über Andere, sie spricht nichtmit ihnen. Indem sie das Ende des Mit-

einandersprechens markiert, lässt sie die Gemeinschaft an just derjenigen

Stelle verstummen, an der sie nichts als Sprache sein soll. Indem sie dasMit-

einanderleben aus Sprache für beendet erklärt, statuiert die krísis den Tod

der Gemeinschaft. Sie ist Urteil, Gewalt der Physis, Faktum, Fatum; kontrak-

tes Ereignis des Seins ohne jenen Abstand zu sich, der sie zu einem Gesche-

hen der Pluralität des politischen Seins öffnen und auf Andere und Anderes

als Sein offenhalten könnte.212

Diesem Urteil über sich, dieser sprachlichen und zugleich physischen Gewalt

begegnen die beiden Flüchtlinge mit der sprachlichen Zuwendung zum je-

weils anderen und eröffnen einander damit gleichsam wieder einen minima-

len gemeinschaftlichen Raum.Doch gehenwir zunächst einen Schritt zurück:

Hamacher entfaltet seine Überlegungen an dem Axiom, dass Gerechtigkeit

(díke) Sprache sei, aber eben in der besonderen Form der Entscheidung re-

spektive krísis, und

dass díke Entscheidung sei, lässt […] keinen Zweifel daran, dass diese Ent-

scheidung – krísis – nicht anders als sprachlich verfasst sein kann. In die-

ser definitorischen Bestimmung kulminiert die Darlegung der Identität von

Miteinanderleben und Miteinanderreden, von polis und logos, und die Cha-

rakterisierung des Lebewesens, das wesentlich als Gemeinschaftswesen, als

211 Hamacher: »Dike – Sprachgerechtigkeit«, S. 48f.

212 Ebd. S. 49. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 219

zoon politikon, existiert und sich, in eins damit, durch Sprache auszeichnet,

als zoon logon echon.213

Die Flüchtlinge, denen beides genommen worden ist, die Gemeinschaft und

die Sprache, sind damit tatsächlich »aus derMenschheit exiliert«214 undmüs-

sen sich die Grundlagen eines menschlichen Lebens wieder neu erschaffen,

auf gleichsam wankendem Grund und unter bleibender Bedrohung ihres Le-

bens. Vor diesem Hintergrund ist bereits der zunächst eher unspektakulär

erscheinende Titel von Brechts Dialog eine Form der ›Dialektik im Stillstand‹:

›Flüchtlingsgespräche‹ sind ein gleichsam Unmögliches, insofern Flüchtlin-

ge gerade durch ihren Ausschluss aus der Sprache als Objekt jener krísis ge-

kennzeichnet sind, die sie überhaupt erst zu Flüchtlingen macht, eine krísis

nämlich, die so radikal ist, dass sie Menschen »aus der Menschheit exiliert«.

Zugleich eröffnet die Möglichkeit des Gesprächs miteinander jedoch die

Aussicht auf ein anderes Miteinanderleben durch Miteinanderreden, gleich-

sam die Gründung einer neuen ›Gerechtigkeit‹ durch Sprache, die sich jen-

seits jener Entscheidung befinden würde, durch welche die beiden Männer

einander überhaupt erst begegnet sind. ›Flüchtlingsgespräche‹ wären dann

sowohl die Infragestellung jener auf Aristoteles zurückgehenden anthropo-

logischen Setzung als auch deren Bestätigung; sie beginnen gleichsam vor

dem Hintergrund des geretteten ›nackten Lebens‹215, überschreiten diesen

213 Ebd. S. 8f.

214 Vgl. Hamacher: »The one right no one ever has«, S. 338.

215 Vgl. Agamben:Homo sacer, S. 17f.: »Welcher Art ist die Beziehung von Politik und Leben,

wenn das Leben sich als das darbietet, was durch eine Ausschließung eingeschlossen

werdenmuß? […] Politik gibt es deshalb, weil derMensch das Lebewesen ist, das in der

Sprache das nackte Leben von sich abtrennt und sich entgegensetzt und zugleich in ei-

ner einschließenden Ausschließung die Beziehung zu ihm aufrechterhält.« Dass sich

Agambens Konzept des Homo sacer nur sehr bedingt eignet, um die Figur des Flücht-

lings in Brecht Text zu fassen, wird deutlich, wenn man sich die Differenz zwischen

Arendts und Agambens Überlegungen vor Augen führt, die Thomas Meyer folgender-

maßen beschreibt: »Seine Idee des ›nackten Lebens‹, die ausgehend von der Ausnah-

mesituation in den nationalsozialistischen Vernichtungslagern eine Ethik entwickeln

wollte, verblieb jedoch ganz im Stadium der Kritik am liberalen Rechtsstaat. EineWei-

terentwicklung dessen, was bei Arendt zunächst ›Avantgarde‹ und dann die Grenze

des Menschen bezeichnete, nämlich die sehr konkrete Figur des ›Flüchtlings‹, wurde

bei Agamben zum Fetisch einer Scheinradikalität.« Vgl. Thomas Meyer: »Es bedeutet

den Zusammenbruch unserer privatenWelt«, in: Arendt:Wir Flüchtlinge, S. 41-59. Hier

S. 57. Heute, das heißt im Sommer 2020, wäre allerdings darüber nachzudenken, ob

Agambens ›Scheinradikalität‹ nicht möglicherweise erst jetzt zu einer konkreten Ra-

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Paradoxa über Politik und Theater

Ausnahmezustand jedoch letztlich. Das Motto, das Brecht seinem Text vor-

anstellt, spiegelt genau diese Paradoxie wider: Der Einzelne, der gerade eben

so sein eigenes ›nacktes Leben‹ retten konnte und darüber auch seine Spra-

che – fast – verloren hat, weiß zwar, dass er noch am Leben ist, kann über

diese Tatsache hinaus aber nichts mehr sagen: »He knew that he was still ali-

ve./More he could not say. (Woodhouse)«216

Dabei setzt das erste Gespräch bezeichnenderweise mit dem Thema ein,

das den Unterschied zwischen ›bloß‹ physischem Leben und legitimiertem

Leben in einer Gesellschaft markiert, nämlich mit dem Pass. Genau an dem

Punkt, an dem die zynische Bedeutung des Passes unter den aktuellen Um-

ständen zur Sprache kommt, nämlich die Tatsache, dass die Herrschenden

genau wissen wollen, »daß man der und kein anderer ist, als obs nicht völlig

gleich wär, wens verhungern lassen«217, stellen Ziffel und Kalle einander mit

ihren Namen vor und erobern sich dadurch ihre Singularität, ihre Mensch-

lichkeit und ihr gesellschaftliches Dasein zurück: »Der Große, Dicke stand

auf, verbeugte sich und sagte: Mein Name ist Ziffel, Physiker. Der Untersetz-

te schien zu überlegen, ob er ebenfalls aufstehen sollte, ermannte sich jedoch

dann und blieb sitzen. Er brummte: Nennen Sie mich Kalle, das genügt.«218

Zugleich werden sie damit zu exemplarischen Gestalten, zu exemplarischen

Flüchtlingen, insofern sie jeweils einen bestimmten Typus des Flüchtlings

verkörpern, Ziffel als Physiker den Wissenschaftler, Kalle den Arbeiter, damit

aber zugleich die Tatsache, dass jeder zum Flüchtling werden kann, unabhän-

gig von seiner vorherigen gesellschaftlichen Position.

Das Einander-Vorstellen ist auch eine (Rück-)Eroberung des öffentlichen

Raums und eröffnet für einen kurzen Augenblick so etwaswie eine Bühne, auf

der eine Geste der Höflichkeit möglich ist, nämlich das Sich-Verbeugen. Da

die Geste respektive der Gestus, insofern es sich dabei um Formen der Kom-

munikation handelt, selbst auf Gesellschaft angewiesen ist, den Menschen

also nicht als isoliertes Individuum, sondern als zoon politikon zeigt, vollzieht

dikalität werden kann und wird. Er scheint bis dato der einzige Philosoph zu sein, der

sich öffentlich mit der Frage auseinandersetzt, ob wir (und hier sind buchstäblich alle

Menschen gemeint) nicht mittlerweile alle einem nahezu totalitären biopolitischen

Regime unterworfen sind, das uns tatsächlich auf das ›nackte Leben‹ reduziert und

somit ›Politik‹, Sprache und damit die Bedingungen der Möglichkeit von Demokratie

verunmöglicht. Wir erleben ferner: Nicht einmal Flucht ist noch eine Option.

216 GBFA 18, S. 195.

217 Ebd. S. 198.

218 Ebd. S. 198f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 221

Ziffel hier gleichsam eine Re-Vergesellschaftung sowohl seiner selbst als auch

Kalles. Dem »gestischen Prinzip«, wie es hier erscheint, steht nämlich, wie

Hans Martin Ritter herausgearbeitet hat, das »mimische Prinzip« gegenüber,

von dem sich Brecht mit seinem epischen Theater generell gelöst habe:

Die Ablösung des »mimischen Prinzips« durch das »gestische Prinzip« be-

deutet die Abkehr von der ›Kultivierung der seelischen Konflikte‹ und de-

ren unmittelbaren Ausdruck in der Mimik, im Gesicht des Schauspielers. […]

Das mimische Prinzip, das den Menschen aus seinen gesellschaftlichen Zu-

sammenhängen isoliert und ihn nur als Individuum im Griff eines undurch-

schaubaren und unbeeinflußbaren persönlichen Schicksals zeigt, führt zur

Entgesellschaftung des Gestus.219

Dem stellt Ziffel seine Verbeugung entgegen, mit der er sich und sein Gegen-

über aus der Isolation befreit und wieder einen gesellschaftlichen Zusam-

menhang herstellt. Darauf, dass der Gestus bei Brecht notwendigerweise so-

zial sein muss, verweist auch Gilles Deleuze in seinem Kino-Buch und kommt

dort zu dem Schluss, dass der Gestus »eine unmittelbareTheatralisierung der

Körper« bewirke, »eine Theatralisierung, die oftmals betont unauffällig sein

kann, da sie sich von jeglicher Rolle unabhängig macht.«220 Mit einer solch

betont unauffälligen Theatralisierung des Körpers angesichts höchst nicht-

theatralischer Umstände und mit einer Rollenunabhängigkeit der Bewegung,

insofern die Rollen hier gerade erst neu festgeschrieben werden, haben wir es

in der zitierten Eingangsszene der Flüchtlingsgespräche zu tun. Der Gestus, um

den es geht, verweist somit in doppelter Weise auf das Politische und Gesell-

schaftliche, einmal allgemein, insofern das gestische Prinzip aus dem isolier-

ten Individuum ein gesellschaftliches Wesen macht, und außerdem konkret,

219 Ritter:Das gestische Prinzip, S. 18. (Hervorh. i. O.) Vor demHintergrund der Analyse die-

ser plausiblen Gegenüberstellung erscheint – diese den Rahmen verlassende Bemer-

kung erlauben wir uns an dieser Stelle – die heute vorherrschende Ästhetik in den

Medien jeglicher Art als der krassestemögliche Gegenpol dazu, insofern jene Ästhetik

doch weitgehend davon geprägt ist, isolierte Individuen und derenMimik abzubilden,

die ihnen mittlerweile auf andere Weise genommen wird. Das jedoch wäre ein ande-

res Thema.

220 GillesDeleuze:DasZeit-Bild.Kino 2, übers. vonKlaus Englert, Frankfurt a.M. 1997, S. 248.

Deleuze setzt den Brecht’schen Gestus insbesondere mit dem Kino John Cassavetes’,

der französischen nouvelle vague und dort vor allem mit Jean-Luc Godard in Verbin-

dung, worauf wir hier aber leider nicht weiter eingehen können.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Paradoxa über Politik und Theater

insofern die Verbeugung zusammen mit der Nennung des Namens und des

Berufs das verlorene gesellschaftliche Sein der Flüchtlinge wiederbelebt.

Eine ähnliche Geste und somit ein erneutes Auftreten im öffentlichen

Raum schließt später den letzten Dialog der Flüchtlingsgespräche ab, wenn Zif-

fel sich erneut erhebt, ummit Kalle anzustoßen: »Und er erhob sichmit seiner

Tasse und machte mit ihr eine ungenaue Bewegung, die nicht leicht jemand

als einen Versuch zum Anstoßen entlarven konnte.«221 Diese Geste ist eine,

die sich selbst gleichsam als solche verschleiert; erneut betont unauffällig ist

sie eine, die nicht zeigt, dass sie zeigt, aus Rücksicht auf die prekären Rah-

menbedingungen. Genau eine solche Geste, die zeigt, was angesichts der La-

ge nicht gezeigt werden kann, hatte Kalle zuvor gefordert, als er Ziffel darum

gebeten hatte, mit ihm auf den Sozialismus anzustoßen, »aber in solch einer

Form, daß es hier im Lokal nicht auffällt.«222

Fast scheint es so, als habe Brecht mit dieser präzisen Beschreibung ei-

ner unvollständigen Geste vorweggenommen, was Judith Butler mit expli-

ziter Bezugnahme auf Benjamins Brecht-Lektüre und ›sein‹ episches Thea-

ter »als Zitat einer Handlung, die selbst zum Ereignis wird«223, beschreibt.

»Was wir also bekommen, ist ein ›Standbild‹, ein eingefrorenes Bild, d.h. ge-

rade eine Geste, die nicht in eine Handlung umgesetzt wird.«224 Anders als in

Butlers Beispiel ist es hier jedoch kein unmittelbar bevorstehender Gewaltakt

durch die jeweiligen Protagonisten selbst, der durch eine »Regiehandlung«225

verhindert werden müsste, sondern vielmehr die Möglichkeit eines solchen

gegen die beiden Figuren gerichteten Gewaltakts aufgrund einer tatsächlich

vollzogenen Handlung.

Es ist demnach nicht nur einNicht-Ort, an dem sich die Flüchtlinge befin-

den, es ist auch ein Nicht-Theater, das sie aufführen, ein paradoxer Versuch,

zu zeigen, ohne zu zeigen, oder jedenfalls betont unauffällig zu zeigen. Die

Gesten müssen daher Spuren ihrer selbst sein, können nicht ganz ausgeführt

werden, sondern müssen sich gleichsam selbst bremsen, unterbrechen, ver-

flüchtigen, um ihre Träger nicht zu verraten und in Gefahr zu bringen. Unge-

nauigkeit und Unauffälligkeit sind im Exil lebensnotwendig, ebenso wie auch

im Krieg die minimale Abweichung Leben retten kann, denn, wie Ziffel sagt,

221 GBFA 18, S. 305.

222 Ebd. S. 304.

223 Butler:Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 79.

224 Ebd.

225 Ebd. S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 223

»[d]ie Schlamperei hat schon Tausenden von Menschen das Leben gerettet.

Im Krieg hat oft die kleinste Abweichung von einem Befehl genügt, daß der

Mann mit dem Leben davongekommen ist.«226

Nicht sklavisch nachgeahmte bekannte Gesten ermöglichen den Flücht-

lingen also die zumindest zeitweise Rückeroberung des öffentlichen Raums,

sondern deren variiertes, bis zur Unkenntlichkeit verfremdendes Zitieren.

Gerade dadurch werden sie doch noch zu Schauspielern, die nicht nur eine

»komische Sprachmaske«227, sondern auch eine ›Körpersprachmaske‹ tragen,

welche sie sowohl schützt als auch den eigenen Ausdruck erst ermöglicht.

Wenn es sich aber weiterhin um eine identifizierbare Geste handeln soll, darf

die Abweichung auch nicht zu groß sein. Die Geste muss noch als solche er-

kennbar, sie darf kein individueller, gänzlich ›privater‹ Tick sein, gleichwohl

aber darf sie »nicht leicht« jemand »entlarven« können, sie darf nicht »auf-

fallen«, denn auch in den Fluchtländern drohen den Flüchtlingen weiterhin

Gefahren und sie sind immer noch auf der Suche nach einer neuen Heimat,

wie schonWagner festgestellt hat: »Die Gespräche der Flüchtlinge sind somit

nicht Einverständnisversuche über die positiven Lebensbedingungen des je-

weils vorfindlichen Exillandes. […] Als Flüchtlinge bleiben sie auf der Suche.

Als Emigranten hätten sie schon je Heimat erreicht.«228

WasWagner ebenfalls deutlich erkennt und herausstellt, ist das eigentlich

offensichtliche, geradezu triviale, aber in der heute allgegenwärtigen Alterna-

tivlosigkeitsrhetorik häufig scheinbar vergessene demokratischeMoment der

dialogischen Form: »Der Dialog wird in Brechts Hand zu einer geschmeidigen

Waffe gegen jede Art von Dogmatik. […] Die Dialogführung in den Flüchtlings-

gesprächen ist eine in der deutschen Literatur selten anzutreffende Verführung

zur Diskursivität.«229 Auch Wagner zieht – kaum verwunderlich – in die-

sem Zusammenhang einen Vergleich zu Diderot, viel wichtiger erscheint al-

lerdings die offensichtliche Entgegensetzung zu jener »rhetorischenTheatra-

lik des Faschismus,«230 die auf monologisches Gebrüll, maximale Einfühlung

und totale Identifikation setzt. Hier liegt dann auch mit ein Grund für die

vorhandenen ›theatralischen‹ Vorbehalte, die Unmöglichkeit des Theaters in

226 GBFA 18, S. 202.

227 Vgl. Müller-Schöll: »Theater der Flucht«, S. 245.

228 Wagner: Brecht. Kritik des Faschismus, S. 330.

229 Ebd. S. 335.

230 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Paradoxa über Politik und Theater

den Flüchtlingsgesprächen, die sich somit als eine doppelte erweist: Sowohl je-

ne Form desTheaters, in der in einem geteilten öffentlichen Raum ein Als-ob,

eine womöglich sogar ›epische‹ Darstellung eines Anderen möglich ist, steht

dort in Frage wie auch, aufgrund von kritischer Distanznahme, die faschisti-

sche, auf Einfühlung und Unterwerfung abzielende monologischeTheatralik.

Die FormdesDialogs ermöglicht zwar dieDarstellung einer Utopie demo-

kratischer Gleichheit, paradoxerweise aber gerade deswegen, weil die beiden

Flüchtlinge ihrer vorherigen sozialen Stellung beraubt sind. Im Bahnhofs-

restaurant von Helsingfors begegnen sie sich nicht als Arbeiter und Physi-

ker, sondern als Vertriebene und prekär lebende Flüchtlinge, als Heimatlose

und zunächst auch Sprachlose. Erst am existenziellen Nullpunkt des Exils, so

scheint es, ist ein solches Gespräch auf Augenhöhe möglich; in den ›geordne-

ten‹ Verhältnissen ihrer vormaligen Heimat wären die beiden Männer entwe-

der Gefangene ihrer sozialen Rollen gewesen oder bereits gar nicht mehr am

Leben.

Dass aus der größtmöglichen Verneinung der Demokratie, dem Faschis-

mus und seinen Folgen, ein demokratisches Moment erwächst, könnte als

Tragik betrachtet werden, wird aber hier in Humor gekleidet und insofern

auch theoretisch ›begründet‹, als das immerwiederkehrendeMotiv derNicht-

Identität auch strukturell mit Humor in Verbindung gebracht und »einem der

größten Humoristen unter den Philosophen«231 zugeschrieben wird, nämlich

Hegel. Ziffel ist es, der auf Hegel zu sprechen kommt, als sich das Gespräch

explizit um Humor dreht, und der ausgerechnet dessen zwar einflussreiche,

aber schwer zugänglicheWissenschaft der Logik als »eines der größten humoris-

tischen Werke der Weltliteratur«232 bezeichnet. Es behandele, so Ziffel, »die

Lebensweise der Begriffe, dieser schlüpfrigen, unstabilen, verantwortungslo-

sen Existenzen«, und, so meint er kalauernd weiter, die Begriffe seien wich-

tig, denn sie seien »die Griffe, mit denen man die Dinge bewegen kann«.233

Gerade das Motiv der Nicht-Identität, das sowohl den Humor als auch die

Dialektik auf den Plan ruft, ermöglicht in mehrfacher Hinsicht Gleichheit –

ein Zusammenhang, der uns bereits bei Diderot begegnet ist,wenn auch ohne

explizite ›Dialektik‹.

Die das Gespräch in Gang setzende Erkenntnis über die konkrete Nicht-

Identität von Bier und Zigarren erweist sich im Nachhinein als bereits voll-

231 Vgl. GBFA 18, S. 262.

232 GBFA 18, S. 263.

233 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 225

zogene dialektische Bewegung der Dinge selbst. Der dafür nötige Humor,

man kann hier auch sagen: das dialektische, mithin kritische Bewusstsein,

ist gleichsam die Möglichkeitsbedingung für das Zustandekommen des Ge-

sprächs, denn erst das Auseinanderfallen von Begriff und Wirklichkeit nötigt

überhaupt zum Denken, zur Mitteilung und zum Handeln. Weil die Emigra-

tion »die beste Schul für Dialektik«234 ist, wollen die beiden bereits an dieser

Stelle anstoßen, doch vollziehen sie das feierliche Aufstehen als öffentliche

Geste »unter diesen Umständen« dann doch lieber »nur im Geiste«235, weil es

Aufsehen erregen könnte. Erst am Schluss, als Kalle Ziffel direkt auffordert,

trauen sie sich jene feierliche Geste zu vollführen, die sich selbst als solche

verschleiert, weil es eine »ungenaue Bewegung« ist, die nicht leicht zu »ent-

larven« ist.236

Die Geste wird nun zwar vollzogen, bleibt aber in ihrer Eindeutigkeit

oder Wahrheit vage, die Desorganisation der Bewegung wird selbst zu einer

Form der Dialektik, insofern man darunter jene künstlerische und spezifisch

Brecht’sche Dialektik versteht, die, wie Didi-Huberman – Brecht zitierend –

herausgearbeitet hat, »nicht nur eine Sache der Methode sei: Es brauchtMut,

die Wahrheit zu schreiben, die Klugheit, die fruchtbarsten Situationen zu er-

kennen, dasUrteilsvermögen, zu wissen, wemman dieseWahrheit anvertrau-

en kann, die List, sie zu verbreiten, sowie schließlich die Kunst, sie als Waffe

handhabbar zu machen.«237

Die schematische Dialektik,wie sie sich bei Hegel undMarx findet,müsse

daher vom Künstler »transformiert« werden, so Didi-Huberman, und, so wä-

re zu ergänzen, behutsam der jeweiligen konkreten Situation angepasst wer-

den. In den Flüchtlingsgesprächen ist diese konkrete Situation von der Desor-

ganisation der eigenen Person angesichts eines unsicheren Status in der Welt

gekennzeichnet, was sowohl für die Figuren gilt als auch – so darf angenom-

men werden – für deren Autor. Die Antwort darauf besteht nun aber nicht

in einer begrifflichen Reorganisation der Verhältnisse oder der eigenen Per-

son, sondern darin, weitere »Heterogenitäten« zu schaffen, um die Wahrheit

nicht zu setzen, wie es die Philosophen tun, sondern »um die Wahrheit in Dys-

234 Ebd. S. 264.

235 Ebd. S. 265.

236 Ebd. S. 304.

237 Didi-Huberman:Wenn die Bilder Position beziehen, S. 109. (Hervorh. i. O.) Er bezieht sich

hier auf Brechts »Fünf Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit«, vgl. GBFA 22.1,

S. 74-89.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Paradoxa über Politik und Theater

position zu bringen« und dadurch zu exponieren.238 Einfacher gesagt geht es

um ein Zeigen statt um ein Erklären, um ein Verkomplizieren anstatt um ein

tatsächliches »Entlarven« der Geste. Die Ungenauigkeit der Bewegung Ziffels

ist daher kein Unvermögen, eine Verlegenheitsgeste oder gar durch Angst in-

duziert, sondern sie ist das notwendige dialektische und hier durchaus auch

humoristische Moment selbst: »Auf diese Weise wird die Wahrheit exponiert,

indem man die Dinge desorganisiert, also verkompliziert, während man sie

gleichzeitig impliziert – und nicht etwa expliziert oder erklärt.«239 Mit But-

ler können wir auch von einem »Ethos der Zurückhaltung«240 sprechen, das

sich in jenem »Bremsen«241 der eigenen Geste manifestiert, welches in dem

›schlampig‹ ausgeführten Anstoßen eine tatsächlicheHandlung höchstens er-

ahnen lässt.

Wo kaum ein Ort zum Verweilen ist, geschweige denn eine Bühne zum

Erscheinen, da schaffen sich die Flüchtlinge in ihren Gesprächen und durch

ihre Gesten dennoch eine flüchtige Möglichkeit der Darstellung und damit

eine minimale Gemeinschaft eines geteilten Als-ob, das sie zu Schauspielern

macht und zu praktizierenden Dialektikern. Ihre kritische Distanz entsteht

dabei aus jenem Humor, den sie angesichts der Umstände als einzige ver-

bliebene Waffe noch behalten haben und für den es wiederum das Gespräch,

also den jeweils anderen braucht, um zur Darstellung gebracht zu werden.

Sie entziehen sich damit nicht zuletzt jener Sprache der Entscheidung, de-

ren mehrfache Opfer sie doch geworden sind, und setzen dieser eine Sprache

und auch eine zurückhaltende Politik der Freundschaft entgegen – obgleich

sie eben noch einander Fremde waren.

238 Vgl. Didi-Huberman:Wenn die Bilder Position beziehen, S. 110. (Hervorh. i. O.)

239 Ebd.

240 Vgl. Butler:Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 78.

241 Vgl. ebd. S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

