202

Paradoxa iiber Politik und Theater

Singulire eines Anderen, einer Autoritit totalisiert und dadurch sowohl das
eigene Selbst als auch die Wirklichkeit aus den Augen verliert. Das einzige
Mittel gegen einen politischen Verfithrer, welcher Art auch immer, und des-
sen »Vergewaltigung« durch die Herstellung von Einfiithlung gibt uns Thomas
aus Brechts Dialog an die Hand. Es ist etwas, das jeder und jede leisten kann,
nimlich die Wahrnehmung der »Wirklichkeit in ihrer ganzen Breite« und die
dadurch notgedrungen sich einstellende Relativierung absoluter Deutungs-
macht sowie die Pluralisierung von Perspektiven: »Die Herstellung der Ein-
fithlung mifdlingt ihm bei denjenigen, deren Interessen durch ihn fortgesetzt
verletzt werden, und zwar dann, wenn sie sich immerfort die Wirklichkeit in
ihrer ganzen Breite vor Augen halten und ihn nur als einen kleinen Bestand-
teil davon sehen.«'*>

Dass dieser Widerstand aktives Handeln erfordert, macht Brechts Formu-
lierung ebenfalls deutlich: Kein blofies Hinschauen ist gefragt, sondern ein
Sich-vor-Augen-Halten der gesamten Wirklichkeit. Nicht nur die scheinbar
so natiirliche Einfithlung geschieht demnach technisch, als bewusst einge-
setztes Kunstmittel zum Zwecke der Massensuggestion, sondern auch deren
Misslingen muss vom >Zuschauer« aktiv herbeigefiithrt werden. Dafiir braucht
es ebenfalls eine Technik, die vom Einzelnen bestindig angewendet werden
muss, namlich die Technik der kritischen Distanznahme auch noch gegen-
tiber den vermeintlich eigenen Gefiihlen.

IV.3 Ein anderes Drama der Nicht-Identitat:
Die Fliichtlingsgespriche

»Angestiftet von Diderot«*?, so lautet der Titel eines Aufsatzes von Klaus-
Detlef Miiller iiber Brechts Fliichtlingsgespriche, die im Jahr 1940 entstanden
sind. Der Titel von Miillers Aufsatz bezieht sich dabei nicht auf die in dieser
Arbeit verhandelten Texte Diderots, sondern auf einen weiteren bedeuten-
den Dialog. Ein Eintrag Brechts in seinem Arbeitsjournal vom 1.10.1940 gibt
Auskunft iiber die Art der »Anstiftung«, von der Miiller spricht, und den kon-
kreten Text, um den es geht:

162 GBFA 22.1, S.568.

163 Vgl. Klaus-Detlef Miiller: »Angestiftet von Diderot: Brechts>Fliichtlingsgespriache«, in:
Literatur im Spiel der Zeichen. Festschrift fiir Hans Vilmar Geppert, hg. von Werner Frick,
Fabian Lampart und Bernadette Malinowski, Titlbingen 2006, S. 239-254.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

ich lasin DIDEROTS JAKOB DER FATALIST, als mir eine neue méglichkeit auf-
ging, den alten ZIFFEL-plan zu verwirklichen. die art, zwiegesprache einzu-
flechten, hatte mir schon bei KIWI gefallen. dazu habe ich vom PUNTILA
noch den ton im ohr. ich schrieb probeweise 2 kleine kapitel und nannte das
ganze FLUCHTLINGSGESPRACHE."4

Es sind demnach in erster Linie die Form des Zwiegesprichs und der »ton«
Diderots, die Brecht interessieren, und zwar so sehr, dass er offenbar unmit-
telbar ins Schreiben kommt. Miiller stellt iiber die Form des Dialogs zudem
einen Bezug zum unmittelbar davor entstandenen Messingkauf her, betrach-
tet diesen jedoch als »philosophische Form« des Dialogs und die Fliichtlings-
gespriche dagegen als »satirischen Romanc.'%

Dass sich eine solche klare Trennung in verschiedene Gattungen bei ge-
nauerem Hinsehen jedoch als schwierig erweist, haben wir bereits beim Mes-
singkauf gesehen, dessen Titel, wie gezeigt, bereits auf ein unauflosbares Mi-
schungsverhiltnis verweist. In den Fliichtlingsgesprichen erweist sich das dia-
logische Formprinzip dariiber hinaus als Mittel zur Auseinandersetzung mit
jener Wirklichkeit, deren Brutalitit die beiden Fliichtlinge erst zu solchen ge-
macht hat, nimlich der des real existierenden Faschismus. Statt einer phi-
losophischen Abhandlung oder einer wissenschaftlichen Analyse wird hier
die Form eines fiktiven, freundschaftlichen Gesprichs zwischen einander zu-
nichst Fremden gewdhlt, weil, so liegt als Schlussfolgerung nahe, diese Form
der Fiktion paradoxerweise viel niher an der Wirklichkeit und den Fakten ist,
als die zeitgendssische Philosophie, die Wissenschaft oder das Dokumenta-
rische es sein konnten. Der von Diderot geborgte Ton ermdglicht eine Dar-
stellung der Darstellung der Figuren selbst, die etwas ginzlich anderes ist
als eine blofle Selbstdarstellung oder eine Verobjektivierung der Fliichtlin-
ge: »Was traurig, tragisch, mitleidsheischend wirken kénnte, wird durch die-
sen Tonfall seiner Lebensnihe beraubt. Erst diese komische Sprachmaske, so
scheint es, die in jedem Moment das Artistische und Artifizielle ausstellt, er-
laubt es Brecht, iiber Fliichtlinge zu schreiben, Fliichtlinge sich darstellen zu
lassen.«!%

Darauf, dass die zeitgengssische Philosophie nicht geeignet ist, sich ad-
iquat mit der Wirklichkeit zu befassen, verweist ferner ein Ausschnitt aus den

164 Brecht: Arbeitsjournal, S.181.
165 Vgl. Miller: »Angestiftet von Diderotc, S. 243.
166 Muller-Scholl: »Theater der Fluchtx, S. 245.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

203


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Paradoxa iiber Politik und Theater

zu den Fliichtlingsgesprichen gehorenden Texten. Ziffel, der Physiker, weist ge-
geniiber Kalle, dem Arbeiter, auf jenen Mangel an Wirklichkeit hin, von dem
bereits die Rede war, denn

die augenblickliche Philosophie befafit sich ausschlieRlich mit dem reinen
Denken und Fakten werden bereits als Unreinheiten angesehen.

KALLE Ich hab gehért, die Physiker haben eine eigene Philosophie aufge-
stellt.

ZIFFEL Das ist richtig, sie haben es nicht mehr ausgehalten und Gesetze er-
lassen, die bestimmt haben, was fiir eine Art Aussagen zuldssig sind und was
fireine Artnicht. Sie haben darauf bestanden, daR die Aussagen Sinn haben
missen. Das war ein wohltuender Fortschritt, aber es hat sich herausgestellt,
daR es mit der Philosophie aus ist, wenn sie sich streng an Sinn halten soll.
Mit der neuen Art von Aussagen hat man nicht viel mehr aussagen kénnen
als, sagen wir, »die gelben Stiihle kosten bei der Firma A ebensoviel wie die

gritnen Stithle«."®’

Ziffels Kritik richtet sich gegen die Abwendung der Philosophie von »der
Wirklichkeit in ihrer ganzen Breite«, wie sie bereits in der Theatralik des
Faschismus thematisiert worden ist und wie sie, wie bei Hannah Arendt zu
sehen war, gerade auch kennzeichnend fiir die Titer in diesem System gewe-
sen ist. Es ist laut Ziffel demnach notwendig, gerade nicht auf der »Reinheit«
des Denkens zu beharren, sondern die Empirie und die gesellschaftliche
Realitit aus verschiedenen Perspektiven in das Denken und die Theorie
miteinzubeziehen, da durch ein zu dogmatisches Beharren auf dem »Sinn«
ebendieser verloren geht. Es liegt auf der Hand, hier von einer >Dialektik
der Auﬂ(léirung<168 zu sprechen, doch wollen wir auch selbst nah an der
Wirklichkeit des Textes und dessen Verfahren bleiben, ohne ihn sofort unter

167 GBFA18,S.312.

168 Vgl. Max Horkheimer, Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklirung. Philosophische Frag-
mente, Frankfurt a.M. 2006, insb. S.15: »Der Mythos geht in die Aufklarung Gber und
die Natur in blof3e Objektivitit. Die Menschen bezahlen die Vermehrung ihrer Macht
mit der Entfremdung von dem, woriiber sie die Macht ausiiben. Die Aufklarung ver-
hélt sich zu den Dingen wie der Diktator zu den Menschen. Er kennt sie, insofern er
sie manipulieren kann.« Einen direkten Bezug zwischen den Fliichtlingsgesprichen und
der Dialektik der Aufklirung stellt Frank Dietrich Wagner her: »Es sind beides Werke,
in denen sich schon die neuen Probleme der postfaschistischen Ara ankiindigen. [...]
Wo das Ende des Terrors absehbar ist, ist auch Schluf mit allen kurzsichtigen Meinun-
gen, die nicht mit ihm rechnen wollten oder konnten.« Vgl. Wagner: Brecht. Kritik des

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

einen von auflen herangetragenen Begriff zu bringen, der den Blick auf das
Konkrete doch gerade wieder verstellen wiirde.

Die einzigen noch méglichen Aussagen in einer »reinen Philosophiex,
so zeigt Ziffels Beispiel, bestehen aus reiner Logik, aus redundanter Fakti-
zitdt, jedoch ohne jegliche Auseinandersetzung mit den zugrundeliegenden
Zusammenhingen und der daraus folgenden gesellschaftlichen Wirklichkeit.
Der Satz ist nichts als reine Logik und liuft formal auf jene sprachliche Fi-
gur hinaus, die uns in Mann ist Mann bereits im Titel begegnete, nimlich auf
den Satz der Identitit: Stuhl ist Stuhl, Mann ist Mann, alles ist identisch und
austauschbar.

Gegen eine solche Entwirklichung des Denkens setzt Brecht nicht nur die
Form des Dialogs als literarische, dramatische und spielerische Form, son-
dern konkret auch den Konjunktiv, die grammatische Moglichkeitsform, die
zugleich eine Form der Distanzierung oder, mit Brecht gesprochen, der Ver-
fremdung ist:

KALLE Der Idee, daf® man den Faschismus aushalten kénnt, wenn er nur
friedlich war, begegnet man 6fters. Sie ist nicht besonders intelligent. [...]
Genauso bléd ist es zu sagen, der Kapitalismus geht noch, aber der Faschis-
mus, das ist zu viel. Wenn der Kapitalismus ohne den Faschismus gegangen
ware, war der Faschismus nicht gegangen. Er soll nur ein Auswuchs sein, les
ich. [..] Die Idee von einem friedlichen Kapitalismus ist wahnsinnig.'®®

Der Konjunktiv lisst aus unhinterfragten Behauptungen blofe Meinungen
und kritisierbare Ideen werden, die Kalle hier blof3stellt und ihnen sein eige-
nes Urteil entgegenstellt, nimlich das, dass der Kapitalismus den Krieg im-
mer schon in sich tragt und der Faschismus lediglich dessen Radikalisierung
ist, nicht etwas substanziell anderes. In diesem Fall hitten wir es hier mit
einer scheinbaren Differenz zu tun, die laut Kalle in Wahrheit eine Identi-
tdt ist: Kapitalismus und Faschismus sind, so meint er, im Grunde ein und
dasselbe oder zumindest doch derart voneinander abhingig und ineinander
verstrickt, dass das eine ohne das andere nicht zu denken ist.

Dabei beginnen die Fliichtlingsgespriche mit dem umgekehrten Phinomen,
nimlich der Nicht-Identitit von Begriffen oder vielmehr von Wort und Sache,

Faschismus, S. 327. Dass sich dieses Ende in den Fliichtlingsgesprichen tatsichlich bereits
als absehbar darstellt, ist aus unserer Lektiire nicht zwangslaufig ersichtlich.
169 GBFA18,S.313.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

205


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Paradoxa iiber Politik und Theater

von Signifikant und Signifikat. Im »Bahnhofsrestaurant von Helsingforsx, ei-

nem Transitraum und Nicht-Ort par excellence,”’° sitzen zwei Minner, geflo-

hen vor dem Krieg in Europa, und reden, »sich ab und zu vorsichtig umbli-

ckend«, wie es heifst, iiber Politik.

71 Noch sind sie einander unbekannt und

haben daher keine Namen, Ziffel ist noch »DER GROSSE«, Kalle »DER UN-
TERSETZTE«:

DER GROSSE Das Bier ist kein Bier, was dadurch ausgeglichen wird, dafd die
Zigarren keine Zigarren sind, aber der Pafl mufd ein Pafd sein, damitsie einen
in das Land hereinlassen.

DER UNTERSETZTE Der Paf ist der edelste Teil von einem Menschen. Er
kommt auch nicht auf so einfache Weise zustand wie ein Mensch. [...]

DER GROSSE Man kann sagen, der Mensch ist nur der mechanische Halter
eines Passes. Der Pafd wird ihm in die Brusttasche gesteckt wie die Aktienpa-
kete in das Safe gesteckt werden, das an und fir sich keinen Wert hat, aber
Wertgegenstande enthilt.

DER UNTERSETZTE Und doch kénnt man behaupten, dafd der Mensch in ge-
wisser Hinsicht fiir den Paf$ notwendig ist. Der Paf$ ist die Hauptsach, Hut
ab vor ihm, aber ohne dazugeho6rigen Menschen war er nicht moglich oder

mindestens nicht ganz voll. [..]'7?

170 Helmut Koopmann spricht eher harmlos von einem »Wartesaal, in dem Vertriebenen

171
172

stundenweise die Illusion einer Bleibe vermittelt wird.« Vgl. Helmut Koopmann: Art.
»Bertolt Brecht: Fliichtlingsgespriche«, in: Handbuch der deutschsprachigen Exilliteratur.
Von Heinrich Heine bis Herta Miiller, hg. von Bettina Bannasch und Gerhild Rochus, Ber-
lin/Boston 2013, S. 249-256. Hier S. 250. Wie harmlos und geradezu aus der Zeit ge-
fallen sich ein solch immerhin noch halboffentlicher »Wartesaal« im Vergleich gar zu
heute tiblichen, standardisierten Hotel-Architekturen ausnimmt, wird deutlich, wenn
man sich vor Augen fiihrt, was Sebastian Freiseis anhand des Gebdudes einer Motel-
Kette in Berlin beschreibt, deren Konzept sich nicht einmal mehr die Miihe macht,
etwas anderes als blofler Transitraum fiir eine ins Extrem getriebene »rastlose Exis-
tenzweise«sein zu wollen, einen gleichsam radikalen postmodernen Eskapismus: vgl.
Sebastian Freiseis: »Flucht, in: promenade architecturale, 27.1.2019: https://promen
adearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/(zuletzt aufgerufen am 3.9.2020). Heute, so
scheint es, sind Rastlosigkeit und >Mobilitat« so sehr zum Normalfall geworden, dass
die Brutalitateiner solchen Existenzweise kaum noch auffillt—es sei denn, man macht
sich die Miihe, deren zugleich in Beton und tibergriffige Transparenz gegossene Mani-
festationen zu betrachten.

Vgl. GBFA 18, S.197.

Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/

IV. Brechts Widerspriiche

Die Umbkehrung des landliufigen Verstindnisses im Verhiltnis von Mensch
und Pass, wir konnen auch sagen: staatsbiirgerlichem Signifikat und Signi-
fikant, gibt nicht nur bereits den heiter-melancholischen Ton des gesamten
folgenden Gesprichs vor, sondern klingt auch wie ein Echo aus Mann ist Mann.
Dort nidmlich stellte bereits Uria fest: »Ein Mann kann jederzeit ersetzt wer-
den, aber es gibt nichts Heiliges mehr, wenn es nicht ein Paf§ ist.«’’”> Doch
haben wir es in den Fliichtlingsgesprichen mit anderen Subjekten als in Mann
ist Mann zu tun. War Galy Gay noch das Objekt eines Umbaus, das ihn zum
einsatzbereiten Soldaten und flexiblen >Dividuum« machte, sind es hier die
Opfer jener erfolgreich umgebauten Dividuen, welche ein Krieg massenweise
hervorbringt, deren Pass zur conditio sine qua non des Uberlebens geworden
ist, denn »der Pafl muf ein Paf sein, damit sie einen in das Land hereinlas-
sen.«'74

In beiden Fillen jedoch sind die Pisse ein Herrschaftsinstrument, und
zwar aus dhnlichen, aber jeweils paradoxen Griinden: Obwohl der Einzelne
austauschbar ist und als Einzelner nicht zdhlt — weder als Soldat noch als
Fliichtling —, muss er dennoch eindeutig identifiziert werden konnen. Die
Pisse, so Ziffel, »gibts hauptsichlich wegen der Ordnung. Sie ist in solchen
Zeiten absolut notwendig. Nehmen wir an, Sie und ich liefen herum ohne
Bescheinigung, wer wir sind, so daft man uns nicht finden kann, wenn wir
abgeschoben werden sollen, das wir keine Ordnung.«'”> Die Gefahr, die fiir
die beiden Exilanten besteht, ob mit oder ohne Pass, ist die, erneut exiliert
zu werden und damit de facto vogelfrei, ohne jedes Asyl zu sein. Der Pass, so
wird damit deutlich, dient nicht ihnen selbst, schiitzt sie in keiner Weise,
sondern dient lediglich jenen, die an der Aufrechterhaltung der Illusion einer
»>Ordnung« interessiert sind, welche es ohnehin lingst nicht mehr gibt. Was
Ziffel und Kalle durch ihr heiter, aber auch bitter anmutendes Gesprich zur
Sprache bringen, ist die Situation des absoluten Exils als solchem, wie es zu
jener Zeit (und heute wieder) nicht etwa vereinzelte Gruppen von Menschen,
sondern vielmehr Massen von buchstiblich Vereinzelten betrifft:

Die gewaltigen Gruppen von staatenlosen Fliichtlingen und Displaced Per-
sons waren Exilanten ohne Exil, ohne Asyl, ohne Freistatt. Sie waren nicht

173 Hier zitiert nach Brecht: Mann ist Mann, S.10.
174 GBFA18,S.197.
175 Ebd.S.199.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

207


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Paradoxa iber Politik und Theater

allein aus ihren nationalstaatlichen Verbanden, sie waren, da sie iiber kei-
nerlei Rechtstitel fiir die Zugehorigkeit zu einer territorial gebundenen Ge-

sellschaft verfiigten, aus der Menschheit exiliert.'7®

Was Werner Hamacher hier in Auseinandersetzung mit Hannah Arendts For-
mel vom »Recht, Rechte zu haben«!”” beschreibt, ist die Situation derjenigen
Menschen, an welchen sich etwas manifestiert, was potenziell jeden anderen
Menschen auch betreffen kann, nimlich die Reduktion auf einen »Zustand
ohne Gesellschaft und ohne Recht.«'”® Und, so muss hinzugefiigt werden,
ohne Sprache. Dies wird wiederum in einem anderen Text Arendts themati-
siert.

1943 hat sie sich gegen den Begriff >Fliichtlinge« als Bezeichnung fiir sich
selbst und ihresgleichen ebenso vehement und zugleich formal paradox ge-
wandt wie Brecht einige Jahre zuvor, nimlich 1937, umgekehrt gegen den Be-
griff sEmigrantenc. »Vor allem mégen wir es nicht, so Arendt gleich zu Be-
ginn ihres Essays Wir Fliichtlinge,

wenn man uns >Fliichtlinge< nennt. Wir selbst bezeichnen uns als sNeuan-
kémmlinge<oder als >Einwanderer. [...]

Als Fliichtling hatte bislang gegolten, wer aufgrund seiner Taten oder seiner
politischen Anschauungen gezwungen war, Zuflucht zu suchen. Es stimmt,
auch wir mussten Zuflucht suchen, aber wir hatten vorher nichts begangen,
und die meisten unter uns hegten nicht einmal im Traum irgendwelche radi-
kalen politischen Auffassungen. Mit uns hat sich die Bedeutung des Begriffs
»Flichtling« gewandelt. »Fliichtlinge« sind heutzutage jene unter uns, die
das Pech hatten, mittellos in einem neuen Land anzukommen, und auf die

Hilfe des Fliichtlingskomitees angewiesen waren.”?

Wihrend Arendt im Folgenden den »grofRen Optimismus« darlegt, mit dem
sich die unfreiwillig so bezeichneten >Flichtlinge« alle Mithe gaben, den
»anderen Leuten zu beweisen, dass wir ganz gewohnliche Einwanderer

176 Werner Hamacher: »The one right no one ever has, in: ders.: Sprachgerechtigkeit,
Frankfurt a.M. 2018, S. 336-362. Hier S. 338.

177 Vgl. Hannah Arendt: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft: Antisemitismus, Imperia-
lismus, totale Herrschaft, Miinchen 1986, S. 614: »[...] so etwas [...] wie ein Recht, Rechte
zu haben.«

178 Hamacher: »The one right no one ever hasg, S. 343.

179 Hannah Arendt: Wir Fliichtlinge, iibers. von Eike Geisel und mit einem Essay von Tho-
mas Meyer, Stuttgart 2018, S. 9.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

seien«®

°, wendet sich Brecht einige Jahre zuvor in dem Gedicht Uber die Be-
zeichnung Emigranten gerade umgekehrt gegen die sprachliche Verharmlosung

der Flucht zur scheinbar freiwilligen >Emigration«:

Immer fand ich den Namen falsch, den man uns gab:
Emigranten.

Das heif’t doch Auswandrer. Aber wir

Wanderten doch nicht aus, nach freiem Entschluss
Waihlend ein andres Land. Wanderten wir doch auch nicht
Einin ein Land, dort zu bleiben, woméglich fiir immer
Sondern wir flohen. Vertriebene sind wir, Verbannte.

Und kein Heim, ein Exil soll das Land sein, das uns da

Aufnahm.'®

Was beide jedoch eint, das ist die Ablehnung der jeweiligen Fremdbezeich-
nung und das Beharren auf der Diskrepanz zwischen dem eigenen Selbstver-
stindnis und den Namen, die den >Fremdens, zu welchen sie selbst gehoren,
von anderen gegeben werden. Verloren gegangen ist den >Eingewandertenc
oder >Geflohenenc jeweils nicht allein die territoriale Zugehérigkeit, sondern
auch die sprachliche Zugehorigkeit oder vielmehr die Zugehorigkeit zu einer
bedeutungsvollen, allgemein wirkmichtigen und wirklich eigenen Sprache:
»Wir haben unsere Sprache verloren und mit ihr die Natiirlichkeit unserer
Reaktionen, die Einfachheit unserer Gebarden und den ungezwungenen Aus-
druck unserer Gefiihle.«!82

Vor diesem Hintergrund kann der Pass in Brechts Fliichtlingsgesprichen
als Symbol jener verlorengegangenen, nicht nur riumlichen, sondern auch
sprachlichen und damit politischen Zugehorigkeit verstanden werden, die es
aber formal nur so lange geben kann, wie der Pass als Pass, das heif3t als Doku-
ment jener Zugehdorigkeit seines Trigers anerkannt wird, die durch den Pass
selbst erst hergestellt wird. Die >Identitit« des Passes ist somit daran gebun-
den, dass er mehr und anderes ist, dass er eine eindeutige Verweisfunktion
hat. Ist er nur noch irgendein Pass, dann ist er gerade kein Pass mehr, und
das erklart auch, warum »der Mensch in gewisser Hinsicht fiir den Paf not-

183

wendig ist«'*?, und nicht etwa umgekehrt der Pass fiir den Menschen.

180 Ebd.S.of.

181 GBFA12,S.81.

182 Arendt: Wir Fliichtlinge, S.10.
183 GBFA18,S.197.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

209


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paradoxa iiber Politik und Theater

Dass es fiir die beiden Exilierten Kalle und Ziffel in der Tat kein echtes
Asyl, keinerlei Ankommen an irgendeinem Ort geben kann, zeigt sich dar-
an, dass auch in den erwihnten Exillindern von der Schweiz bis Lappland
eine Diskrepanz zwischen Schein und Sein, zwischen Rhetorik und Realitit
und nicht zuletzt auch zwischen Einheimischen und Fremden herrscht, wel-

che wiederum aufgrund ihrer randstindigen, ihrer »deterritorialisierten<!84

Position, der »Position der Exilierten«®

5 in der Lage sind, genau jene Dif-
ferenzen und Widerspriiche besonders scharf wahrzunehmen. So sagt Ziffel

einmal:

Die beste Schul fiir Dialektik ist die Emigration. Die scharfsten Dialektiker
sind die Fliichtlinge. Sie sind Fliichtlinge infolge von Veranderungen und
sie studieren nichts als Verdnderungen. Aus den kleinsten Anzeichen schlie-
Rensie auf die grofiten Vorkommnisse, das heifdt, wenn sie Verstand haben.
Wenn ihre Gegner siegen, rechnen sie aus, wieviel der Sieg gekostet hat, und

fiir die Widerspriiche haben sie ein feines Auge.'®®

Diese extreme Positionierung fithrt jedoch notgedrungen in eine Aporie:
Zwar ist die Emigration gleichsam die Moglichkeitsbedingung fir die kriti-
sche Auseinandersetzung sowohl mit dem Herkunftsland als auch mit den
Exilorten, doch bleibt diese Position zugleich eine immer unmdgliche, da sie
sich nie festigen kann, das Ins-Verhiltnis-Setzen zu den Dingen jedoch die
Bedingung fiir ein echtes Wissen iiber die Dinge wire. »Um zu wissen, so
Didi-Huberman in seinem Buch iiber Brecht, »muss man Position beziehen,
was voraussetzt, dass man sich bewegt und unablissig die Verantwortung
fiir diese Bewegung itbernimmt.«!®” Schon dies ist fiir die beiden Fliichtlinge
in Brechts Text und fur Flichtlinge iberhaupt nahezu unméglich, insofern
die Flucht doch gerade durch eine unfreiwillige Bewegung, einen Zwang
zur Bewegung definiert ist. Die ideale Bewegung des Position-Beziehens
hingegen »ist sowohl Anniherung als auch Abstandnehmen: Anndherung unter
Vorbehalt, Abstandnehmen voller Begehren. Sie setzt einen Kontakt voraus,

184 Vgl. zum Begriff der>Deterritorialisierung<Gilles Deleuze, Félix Guattari: Kafka. Fiir eine
kleine Literatur, iibers. von Burkhart Kroeber, Frankfurt a.M. 1976, S. 27: »Das also sind
die drei charakteristischen Merkmale einer kleinen Literatur: Deterritorialisierung der
Sprache, Koppelung des Individuellen ans unmittelbar Politische, kollektive Aussage-
verkettung.«

185 Vgl. die Formulierung von Didi-Huberman: Wenn die Bilder Position beziehen, S.13.

186 GBFA18,S.264.

187 Didi-Huberman: Wenn die Bilder Position beziehen, S.16.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

allerdings als einen unterbrochenen, wenn nicht abgerissenen, verloren
gegangenen, bis zuletzt unmoglichen.«*¥® Und genau das ist dann doch,
»alles in allem, die Position des Exils«!%°, die sich nach Didi-Huberman an
Brechts erzwungenem und fiinfzehn Jahre wihrendem Unterwegssein ab
1933 in exemplarischer Weise zeigt.

Dessen Exillinder entsprechen weitgehend jenen in den Fliichtlingsgespri-
chen, allerdings in unterschiedlicher Reihenfolge.”° Dabei wird gleich im ers-
ten Land der einzige Ausweg aus der tiberall sich zeigenden Nicht-Identitit
zwischen Ideologie und Wirklichkeit von Ziffel auf den Punkt gebracht: er-
neute Flucht. Bezeichnenderweise geht es in diesem ersten Lindergesprich
um Freiheit, also um den Kernaspekt jener Aporie der Positionierung, die wir
eben gesehen haben, denn, so l4sst sich zusammenfassen, um wirklich Posi-
tion beziehen zu kénnen, braucht es reale Freiheit, nicht deren Beschworung:
»Wenn Sie meine Meinung wissen wollen: raus aus jedem Land, wo Sie einen
starken Freiheitsdurst finden. In einem giinstiger gelegenen Land ist er tiber-

191 Gemeint ist an dieser Stelle die Schweiz, »ein Land, das berithmt

192

fliissig.«

Soweit das Klischee. Der Haken
93

dafiir ist, dafd Sie dort frei sein kénnen.«
an der Sache folgt freilich auf dem Fufe: »Sie miissen aber Tourist sein.«"
Kalle steuert schliefilich noch seine personliche Erfahrung bei, welche die
Ideologie vollends Liigen straft: »Ich war dort und hab mich nicht sehr frei
gefiihlt.«** Im weiteren Verlauf des Gesprichs kommt man dann auf Ame-
rika zu sprechen und es spitzt sich die Diskrepanz zwischen beschworener
und tatsichlicher >Freiheit< noch weiter zu, denn auch dort »ist ein besonders
starkes Gerede von der Freiheit.«'*> Wie, so scheint die eigentliche Frage zu
lauten, kann man diesem Freiheitsanspruch gerecht werden, wie soll man die
Freiheitsbehauptungen verwirklichen konnen, die doch umso grofier sind, je
weniger Freiheit es tatsichlich gibt? Dass das Verhiltnis von Freiheitsrheto-
rik und verwirklichter Freiheit jeweils umgekehrt proportional zueinander zu

188 Ebd. (Hervorh.i.0.)

189 Ebd.

190 Vgl. den Kommentar zur Entstehung: GBFA 18, S. 573; sowie Koopmann: Art. »Bertolt
Brecht, S. 250.

191  GBFA18, S. 249.

192 Ebd.S.248.

193 Ebd.

194 Ebd.

195 Ebd.S. 253.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 Paradoxa (iber Politik und Theater

sein scheint und »besonders starkes Gerede« daher verdichtig ist, fasst Kalle
schliefilich in ein prizises Bild:

Wie ich schon vorhin gesagt hab: es ist verdadchtig. Damit einer von Freiheit
redet, muf ihn der Schuh driicken. Von Menschen, die in gutem Schuhwerk
herumgehn, werdens selten erleben, dafd sie in einem fort davon reden, wie
leichtihre Schuh sind und wie sie passen und nichtdriicken und da8 sie keine

Hiithneraugen haben und keine dulden wiirden.'®®

Das »Gerede« von der Freiheit, so wird deutlich, entspricht einem Surrogat
und mehr noch: Es verhindert mitunter sogar die Verwirklichung tatsich-
licher Freiheit, da es Verinderungen in der Wirklichkeit mit Sprache nicht
etwa anstoRt, sondern diese moglichen Verinderungen ersetzt. Ubersetzt in
heutige Terminologie ist das, was Kalle beschreibt, somit symbolische »Pseu-
dopolitik«™”
amiisante literarische Anekdote, als das Ausmaf jener symbolischen Formen

, ein reines Lippenbekenntnis, und insofern nicht einfach eine

von Politik in Krisenzeiten allgemein besonders hoch zu sein scheint. Aktuell
weist unter vielen anderen etwa Robert Pfaller auf ein eklatantes Missver-
hiltnis zwischen Symbolik und Realitit der Politik hin und benennt auch die
damit verbundenen Gefahren:

Wenn es nicht gelingt, die pseudolinke Symbolpolitik endlich von links zu
kritisieren und sie zugunsten einer wirklichen linken, auf Gleichheit und
Wohlstand aller ausgerichteten emanzipatorischen Politik zu verabschie-
den, dann wird es in Zukunft nichts mehr geben, was den in vielen Lindern
bereits spiirbar gewordenen Siegeszug der Rechten aufhalten kann. [..]
Auch wir Intellektuellen miissen endlich einsehen, was die Massen offenbar
schneller begriffen haben: Die Ideologie der Postmoderne, samt den da-
zugehorigen Pseudopolitiken, ist unrettbar bankrott. Sie ist als neoliberale
Komplizin durchschaut und wird sich davon nicht mehr erholen.'®®

Unabhingig davon, ob man dieser Zeitdiagnose zustimmt oder nicht, zeigt
sie die Gefahren eines zu grofien Auseinanderdriftens von 6ffentlicher Rheto-
rik einerseits und den missachteten und bagatellisierten persénlichen Erfah-
rungen Einzelner, und zwar vieler Einzelner andererseits auf, nimlich eine

196 Ebd.
197 Vgl. Pfaller: Erwachsenensprache, S. 92.
198 Ebd. S. 94f.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

gesamtgesellschaftliche Regression in Richtung rechter Gesinnungen einer-
seits und neofeudaler Verhiltnisse andererseits, die strukturell beide auf gro-
Rere soziale und 6konomische Ungleichheit ausgerichtet sind und damit zu
einer immer weniger zu tiberbriickenden gesellschaftlichen Spaltung fithren.

Fliichtlinge sind indes, das zeigen uns Brechts Figuren Ziffel und Kalle,
nicht nur die Opfer eklatanter gesellschaftlicher Missverhiltnisse, sondern
auch deren priziseste Ankliger, »denn fiir die Widerspriiche haben sie ein
feines Auge.«*? Sie sind diejenigen, deren Existenz von Grund auf paradox
ist, ein Schauplatz der gesellschaftlichen Widerspriiche, die sie am eigenen
Leibe tragen, mitunter auch mit dem eigenen Leben austragen, und daran
gibt es nichts zu idealisieren oder zu beschonigen — und doch oder gerade
deswegen wihlt Brecht dafiir jenen heiteren, humoristischen Ton, den er bei
Diderot vorgefunden hat.

IV.3.1 Pornographie oder die Kunst der (Selbst-)Zensur

Diderot kommt an einer Stelle der Gespriche auch namentlich vor, und zwar
im Zusammenhang der Diskussion von Pornographie und Kunst. Fiir Ziffel
ist Diderot das beste Beispiel fiir eine »mit Kunst betriebene« und daher »tu-
gendhafte« Pornographie:

Weil wir heute gerade beir [sic!] Pornographie sind: haben Sie das bemerkt,
wie tugendhaft die wird, wenn sie mit Kunst betrieben wird? Benutzen Sie
die fotografische Methode, und was herausbringt, ist eine Schweinerei. [...]
Und dann nehmen Sie Leda mit dem Schwan, ein delikat gemaltes Stiick
Sodomie, an sich keine gesellschaftsfihige Gewohnheit, aber pl6tzlich ist
dem Ganzen der Stempel der Kunst aufgedriickt und Sie kénnens zur Not Ih-
ren Kleinen zeigen. Und die sexuelle Wirkung ist die zehnfache, weils eben
Kunst ist! An den [sic!] Diderot, solche Stellen wie die, wo jemand zuhért,
wie die Frau beim Akt immer davon redet, wie sie ihr Ohr juckt [...]. An so
was kann man sichimmer nur mit Rithrung erinnern. Das ist Kunst und wirkt

aufregender als eine gewdhnliche Spekulation auf die Sinnlichkeit.>°°

Der Kommentar lisst hier wissen, dass die von Diderot nacherzihlte Stelle
eine fast wortlich ibernommene Anekdote ist, die Jacques seinem Herrn er-

199 GBFA18,S. 264.
200 Ebd.S. 224f.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paradoxa iiber Politik und Theater

zihlt. %! Brecht selbst benutzt insofern also seinerseits eine »fotografische«
Methode, indem er das bei Diderot vorgefundene Material nahezu unveran-
dert iitbernimmt, es — wir erinnern uns an die wichtigste Technik des Schau-
spielers — zitiert (oder auch plagiiert) und zugleich verfremdet. Viel interes-
santer als dieses nicht markierte Zitat ist jedoch die behauptete Verbindung
von indirekter, uneigentlicher Darstellung und potenzierter Wirkung. Zwar
argumentiert Ziffel zunichst scheinbar moralisch mit der »Tugend«, doch
geht es ihm offenkundig um etwas anderes, nimlich darum, dass die Kunst
»aufregender« wirkt als die Pornographie, das uneigentlich Erzihlte also eine
weitaus grofiere Wirkung entfalten kann als das direkt und >naturalistische
Gezeigte.

Kalles Antwort darauf bleibt dann ihrerseits vage und vielsagend: »Ich hab
immer gedacht, man liest viel zuwenig die klassischen Schriftsteller.«** Vor
dem Hintergrund von Diderots bekannten Erfahrungen mit Zensur aufgrund
seiner Schriften und Ideen einerseits sowie der Lebenssituation Brechts zur
Zeit der Niederschrift der Fliichtlingsgespriche andererseits liegt hier die Ver-
mutung nahe, dass der Begriff der >Pornographie« selbst als eine kunstvolle
Form der Chiffrierung zu verstehen ist, als eine Form der Verschiebung in ei-
nen anderen, aktuell weniger gefihrlichen Bereich des Diskurses. Worum es
hier eigentlich zu gehen scheint, das ist die Unmdéglichkeit, unter bestimm-
ten Voraussetzungen direkt zu sprechen und damit die erwiinschte Wirkung
zu erreichen, und ferner die Moglichkeiten, welche die Kunst dafiir bereit-
hilt. So gesehen handelt es sich bei dem Gesprich wiber >Pornographie< um
eine autopoetologische Reflexion, denn die Fliichtlingsgespriche vollziehen ge-
nau das, was dort als Verfahren der >Kunst< zugeschrieben wird: Uber den Stil
Diderots, durch das Leihen von dessen Stimme wird ein Ton erzeugt, der zu
einem indirekten, uneigentlichen, eben verfremdeten Sprechen iiber grau-
same Realititen befihigt. Eine direkte Thematisierung der gesellschaftlichen
Realitit, die »fotografische Methode« wire in der Tat schlicht »Pornographie«
und wire von den Rezipienten vermutlich tatsichlich als »eine Schweinerei«
wahrgenommen worden.

Dass echte Pornographie zu jenem Zeitpunkt sehr viel weniger gefihr-
lich als eine direkte Anklage politischer Verhiltnisse gewesen ist, zeigen dar-
tiber hinaus die mitunter tatsichlich pornographischen Schriften, die sich im

201 Ebd.S.592.
202 Ebd.S. 225.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Anhang der Flichtlingsgespriche finden.*®® Pornographie in diesem konkre-
ten Sinne wire also womdglich auch eine Form der Befreiung, wo ansonsten
nicht mehr viel Freiheit existiert. In den bereits zur Sprache gekommenen
Fiinf Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit erwahnt Brecht im Teil iiber
die notwendige List bei der Verbreitung der Wahrheit zwar nicht Diderot,
jedoch einen anderen Aufklirer, nimlich Voltaire, und dessen Methode der
»Galantisierung« oder >Erotisierung« einer politischen, einer Autoritits- und
Machtkritik: »Voltaire bekimpfte den Wunderglauben der Kirche, indem er
ein galantes Gedicht iiber die Jungfrau von Orleans schrieb. Er beschrieb die
Whunder, die zweifellos geschehen sein mufsten, damit Johanna in einer Armee
und an einem Hof und unter Ménchen eine Jungfrau blieb.«*°* Auch hierbei
handelt es sich um eine Verschleierung durch »Pornographie« respektive um
eine gewissermaflen »pornographische« Verschleierung. Das galante Gedicht
ist offenbar weit weniger gefihrlich, als es die direkte politische Kritik wire,
auch und sogar, wenn es um die Kirche als Machtzentrum und Adressat der
Kritik geht.

Dariiber hinaus ist die grundsitzliche Bevorzugung einer indirekten
Darstellung auch eine Konsequenz aus der Kritik an der unmittelbaren
Einfithlung. Pornographie »als gewohnliche Spekulation auf die Sinnlich-

keit«?°>

setzt auf unmittelbare Reaktion durch maximale Erregung, die
eben auch durch eine spezielle Form der >Einfithlung« und Identifikation
zustande kommt. In diesem Sinne ist Pornographie das Gegenteil eines
kritischen, weil epischen Theaters. Wo das epische Theater zeigt, dass es
zeigt, da ist die Pornographie reines Zeigen, ohne Abstand. Zudem ist Por-
nographie notwendig auf einen Zuschauer angewiesen; ohne Zuschauer ist
Pornographie keine, sondern blofe Sexualitit und reine Privatangelegenheit.
Dagegen ist ein Theater ohne Zuschauer, wie wir gesehen haben, fir Brecht
zumindest vorstellbar. Wenn dann aber trotz maximaler Einfithlung im Falle
der Pornographie dennoch in der Kunst, also mithin auch im Theater, »die
sexuelle Wirkung [..] die zehnfache [ist], weils eben Kunst ist«?°® dann
kann dies nur bedeuten, dass die sexuelle Wirkung nicht durch unmittelbare
Einfithlung zustande kommt, sondern ebenfalls durch einen Abstand sogar
befordert wird. Dieser kunstvolle Abstand und die Verschiebung des blof3

203 Vgl. ebd. S.315-327.

204 GBFA 22.1, S. 82f. (Hervorh.i.0.)
205 Vgl. GBFA18,S. 225.

206 Vgl. ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paradoxa iiber Politik und Theater

Sexuellen in den Bereich der Kultur und die Kunst ist natiirlich das, was die
Psychoanalyse >Sublimierung« nennt.

Das alles ist im Grunde nicht weiter interessant, allerdings findet die Ver-
schiebung hier, wie wir gesehen haben, in umgekehrter Weise statt. Nicht
Pornographie oder das Sexuelle wird gemieden und in einen anderen Bereich
transformiert, sondern die direkte Darstellung der politischen Realitit einer-
seits sowie experimentellere, radikalere literarische Formen andererseits wer-
den umgangen. Auf diese Gesten der Vermeidung in Bezug auf das politisch
Brisante weist auch Milller-Scholl hin:

Wir begreifen hier, was die Lektiire aller nach 1933 verfasster Texte Brechts
gleichsam zur Voraussetzung hat: Es sind solche eines Geflohenen, denen
eine Rucksicht auf Darstellbarkeit im politischen Sinne eigen ist, ein kon-
stitutives Ausblenden existenzgefihrdender Themen wie Formen. Sie miis-
sendeshalb durchgingig zumindest auch auf die Spuren dessen hin gelesen
werden, was in ihnen angesichts der Lage nicht geschrieben werden kann
oder darf.2%7

Dass es diese Spuren in den Flichtlingsgesprichen zuhauf gibt, sollte in
den hier exemplarisch behandelten Stellen bereits deutlich geworden sein;
Hauptmerkmal ist der humoristische, verfremdende Ton, der den ganzen
Text durchzieht. Geradezu als Poetik der Flucht lisst sich jedoch das immer
wiederkehrende Motiv des Abschieds lesen, dass die einzelnen Episoden
jeweils abschliefdt oder vielmehr abbricht, sie damit verbindet und zugleich
auf ein Unendliches, nie Abgeschlossenes verweist: ein niemals mogliches
Ankommen der Fremden in der Fremde. Jede Begegnung, jedes Gesprich
ist buchstiblich fliichtig, weil die beiden Protagonisten selbst Fliichtige
sind und dies auch bis zuletzt bleiben, da sie sich immer wieder aufs Neue
entfernen: »Kurz darauf schieden sie voneinander und entfernten sich, jeder
an seine Start.«*°® Paradoxerweise ist es dennoch gerade diese Fliichtigkeit,
auf die im gesamten Text Verlass ist, weil sie, einem Leitmotiv gleich, immer
wiederkehrt. Die wiederkehrende Fliichtigkeit ist zugleich eine fliichtige
Wiederkehr und erinnert durch die Unterbrechung, die dadurch markiert
wird, an die Briichigkeit und das Prekire der Gesamtsituation, aber auch
daran, dass es sich um eine Fiktion handelt und wir es mit einem Erzihler

207 Miller-Schéll: »Theater der Flucht, S. 247.
208 GBFA18,S. 211. Der Satz kehrtin exakt dieser Form oder in Varianten davon immer wie-
der; somit ist er ein Zitat und wohl auch eine zitierbare Ceste des Regisseur-Erzahlers.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

zu tun haben, dessen Zuverlissigkeit wir nicht beurteilen kénnen. Immer
jedoch verweist der das Gesprich jeweils abbrechende Satz auf Ungesagtes,
nicht Thematisiertes, das »jeder an seine Statt« mitnimmt, womdglich beim
nichsten Treffen zur Sprache bringt, vielleicht aber auch fiir immer ungesagt
lisst. Der Erzahler, so scheint es, schiitzt hier seine Figuren, indem er eine
kunstvolle Selbstzensur iibt und das Gesprich jeweils abbrechen, die Szene
geradezu filmisch >ausblendenc l4sst.

IV.3.2 (K)ein Theater. Nirgends

Dass ein Bahnhofsrestaurant in der Fremde keine Bithne ist und Fliichtlinge
keine Schauspieler sind, wird gleich zu Beginn der Fliichtlingsgespriche klar,
denn die beiden Protagonisten reden, »sich ab und zu vorsichtig umbli-

ckend,«Z°?

itber Politik. Ein derartiges Umblicken wire nicht nur auf einer
Bithne des »altenc< Theaters ein Bruch mit der Illusion, sondern zugleich
auch eine Unmdoglichkeit fiir das epische Theater, welches das Zeigen zeigen
soll. Ein vorsichtiges Umblicken in der Offentlichkeit ist hingegen die Geste
desjenigen, der sich verfolgt, bedroht und misstrauisch beobachtet fithlt, und
zwar als er selbst und unabhingig davon, was er darzustellen beabsichtigt.
Unter diesen Umstinden gibt es kein Zeigen irgendeines Zeigens, sondern
nur ein Da-Sein ohne Moglichkeit irgendwelcher Darstellung.

Wenn ferner die Bithne als »Fluchtort« gelten kann, »weil ihr Als-ob dort
fir die Zeit der Vorstellung eine Grundlage schafft, wo anderswo keine ist,
und dadurch eine kritische Distanz und mit ihr die Moglichkeit iiberhaupt
von Kritik erdffnet«*'°, dann ist es dieses Als-ob, das in den Fliichtlingsgesprii-
chen iiberhaupt erst wieder hergestellt werden muss, da jene Bithne, die eine
Unterbrechung des Alltiglichen und Méglichkeitsbedingung der Kritik wire,
als moglicher Fluchtort fehlt. Eben weil die beiden Protagonisten auf einer
realen Flucht sind und somit einem dauerhaften Ausnahmezustand ausge-
setzt sind, ist eine Unterscheidung von Alltag und Flucht daraus verunmég-
licht. Die kritische Distanz der Biihne, auch einer Bithne des 6ffentlichen
Raums, ist unter den Bedingungen jener ungeheuren Distanz, die sie ge-
zwungenermaflen zu ihrem bisherigen Leben einnehmen miissen, eine verlo-
rene. Und dennoch schaffen sie sich Raum fiir Kritik, fliichtig zwar, aber den-
noch moglich. Das kritische Moment wird in erster Linie durch den bereits

209 Ebd.S.197.
210 Miiller-Schéll: »Theater der Flucht, S. 251.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

27


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paradoxa iiber Politik und Theater

mehrfach thematisierten Humor und die damit einhergehende Verfremdung
erzeugt, doch tduscht dies auch iiber die Melancholie hinweg, die sich durch
die Abwesenheit eines >Publikums«< oder vielmehr von Gesellschaft tiberhaupt
einstellt, eine Melancholie, die durch das Verwiesensein auf sich selbst ge-
kennzeichnet ist. Der Ausweg daraus ist nur der jeweils andere Gesprachs-
partner.

Was die Situation der beiden Fliichtlinge ndmlich konstituiert, ist zu-
nichst der Ausschluss aus einer Gemeinschaft, den man mit Hamachers Aus-
einandersetzung mit Aristoteles’ Politik als ein Urteil der »Sprache der Ent-
scheidung«®!! betrachten kann. Diese, wir haben es im Zusammenhang mit
Galy Gays Nein, also dem paradoxen Nein eines >Mannes, der nicht nein sagen
kann, bereits gehort,

spricht iiber Andere, sie spricht nicht mit ihnen. Indem sie das Ende des Mit-
einandersprechens markiert, lasst sie die Gemeinschaft an just derjenigen
Stelle verstummen, an der sie nichts als Sprache sein soll. Indem sie das Mit-
einanderleben aus Sprache fiir beendet erklart, statuiert die krisis den Tod
der Gemeinschaft. Sie ist Urteil, Gewalt der Physis, Faktum, Fatum; kontrak-
tes Ereignis des Seins ohne jenen Abstand zu sich, der sie zu einem Gesche-
hen der Pluralitit des politischen Seins 6ffnen und auf Andere und Anderes

als Sein offenhalten kénnte.?'?

Diesem Urteil iiber sich, dieser sprachlichen und zugleich physischen Gewalt
begegnen die beiden Fliichtlinge mit der sprachlichen Zuwendung zum je-
weils anderen und erdéffnen einander damit gleichsam wieder einen minima-
len gemeinschaftlichen Raum. Doch gehen wir zunichst einen Schritt zuriick:
Hamacher entfaltet seine Uberlegungen an dem Axiom, dass Gerechtigkeit
(dike) Sprache sei, aber eben in der besonderen Form der Entscheidung re-
spektive krisis, und

dass dike Entscheidung sei, lasst [...] keinen Zweifel daran, dass diese Ent-
scheidung — krisis — nicht anders als sprachlich verfasst sein kann. In die-
ser definitorischen Bestimmung kulminiert die Darlegung der Identitdt von
Miteinanderleben und Miteinanderreden, von polis und logos, und die Cha-
rakterisierung des Lebewesens, das wesentlich als Gemeinschaftswesen, als

211 Hamacher: »Dike — Sprachgerechtigkeit, S. 48f.
212 Ebd.S. 49. (Hervorh.i.0.)

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

zoon politikon, existiert und sich, in eins damit, durch Sprache auszeichnet,

als zoon logon echon "

Die Fliichtlinge, denen beides genommen worden ist, die Gemeinschaft und

214 und miis-

die Sprache, sind damit tatsichlich »aus der Menschheit exiliert«
sen sich die Grundlagen eines menschlichen Lebens wieder neu erschaffen,
auf gleichsam wankendem Grund und unter bleibender Bedrohung ihres Le-
bens. Vor diesem Hintergrund ist bereits der zunichst eher unspektakulir
erscheinende Titel von Brechts Dialog eine Form der >Dialektik im Stillstand::
>Fliichtlingsgespriche« sind ein gleichsam Unmdgliches, insofern Fliichtlin-
ge gerade durch ihren Ausschluss aus der Sprache als Objekt jener krisis ge-
kennzeichnet sind, die sie iiberhaupt erst zu Fliichtlingen macht, eine krisis
niamlich, die so radikal ist, dass sie Menschen »aus der Menschheit exiliert«.

Zugleich eréffnet die Moglichkeit des Gesprichs miteinander jedoch die
Aussicht auf ein anderes Miteinanderleben durch Miteinanderreden, gleich-
sam die Griindung einer neuen >Gerechtigkeit« durch Sprache, die sich jen-
seits jener Entscheidung befinden wiirde, durch welche die beiden Minner
einander iiberhaupt erst begegnet sind. >Fliichtlingsgesprache« wiren dann
sowohl die Infragestellung jener auf Aristoteles zuriickgehenden anthropo-
logischen Setzung als auch deren Bestitigung; sie beginnen gleichsam vor
dem Hintergrund des geretteten >nackten Lebens®®, iiberschreiten diesen

213 Ebd.S. 8f.

214 Vgl. Hamacher: »The one right no one ever has, S. 338.

215 Vgl. Agamben: Homosacer, S. 17f.: »Welcher Art ist die Beziehung von Politik und Leben,
wenn das Leben sich als das darbietet, was durch eine AusschlieRung eingeschlossen
werden mufs? [...] Politik gibt es deshalb, weil der Mensch das Lebewesen ist, das in der
Sprache das nackte Leben von sich abtrennt und sich entgegensetzt und zugleich in ei-
ner einschliefenden Ausschlieflung die Beziehung zu ihm aufrechterhalt.« Dass sich
Agambens Konzept des Homo sacer nur sehr bedingt eignet, um die Figur des Flicht-
lings in Brecht Text zu fassen, wird deutlich, wenn man sich die Differenz zwischen
Arendts und Agambens Uberlegungen vor Augen fiihrt, die Thomas Meyer folgender-
maflen beschreibt: »Seine Idee dessnackten Lebenss, die ausgehend von der Ausnah-
mesituation in den nationalsozialistischen Vernichtungslagern eine Ethik entwickeln
wollte, verblieb jedoch ganz im Stadium der Kritik am liberalen Rechtsstaat. Eine Wei-
terentwicklung dessen, was bei Arendt zunachst >Avantgarde< und dann die Grenze
des Menschen bezeichnete, nimlich die sehr konkrete Figur des >Fliichtlings¢, wurde
bei Agamben zum Fetisch einer Scheinradikalitit.« Vgl. Thomas Meyer: »Es bedeutet
den Zusammenbruch unserer privaten Welt, in: Arendt: Wir Fliichtlinge, S. 41-59. Hier
S.57. Heute, das heif’t im Sommer 2020, ware allerdings dariiber nachzudenken, ob
Agambens >Scheinradikalitdtc nicht moglicherweise erst jetzt zu einer konkreten Ra-

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

219


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Paradoxa iiber Politik und Theater

Ausnahmezustand jedoch letztlich. Das Motto, das Brecht seinem Text vor-
anstellt, spiegelt genau diese Paradoxie wider: Der Einzelne, der gerade eben
so sein eigenes >nacktes Lebenc retten konnte und dariiber auch seine Spra-
che - fast — verloren hat, weifd zwar, dass er noch am Leben ist, kann iiber
diese Tatsache hinaus aber nichts mehr sagen: »He knew that he was still ali-
ve./More he could not say. (Woodhouse)«*'®

Dabei setzt das erste Gesprich bezeichnenderweise mit dem Thema ein,
das den Unterschied zwischen >blof3« physischem Leben und legitimiertem
Leben in einer Gesellschaft markiert, nimlich mit dem Pass. Genau an dem
Punkt, an dem die zynische Bedeutung des Passes unter den aktuellen Um-
stinden zur Sprache kommt, nidmlich die Tatsache, dass die Herrschenden
genau wissen wollen, »daf man der und kein anderer ist, als obs nicht véllig
gleich wir, wens verhungern lassen«®'7, stellen Ziffel und Kalle einander mit
ihren Namen vor und erobern sich dadurch ihre Singularitit, ihre Mensch-
lichkeit und ihr gesellschaftliches Dasein zuriick: »Der Grof3e, Dicke stand
auf, verbeugte sich und sagte: Mein Name ist Ziffel, Physiker. Der Untersetz-
te schien zu iiberlegen, ob er ebenfalls aufstehen sollte, ermannte sich jedoch
dann und blieb sitzen. Er brummte: Nennen Sie mich Kalle, das geniigt.«*!8
Zugleich werden sie damit zu exemplarischen Gestalten, zu exemplarischen
Fliichtlingen, insofern sie jeweils einen bestimmten Typus des Fliichtlings
verkorpern, Ziffel als Physiker den Wissenschaftler, Kalle den Arbeiter, damit
aber zugleich die Tatsache, dass jeder zum Fliichtling werden kann, unabhin-
gig von seiner vorherigen gesellschaftlichen Position.

Das Einander-Vorstellen ist auch eine (Riick-)Eroberung des 6ffentlichen
Raums und erdffnet fir einen kurzen Augenblick so etwas wie eine Bithne, auf
der eine Geste der Hoflichkeit moglich ist, nimlich das Sich-Verbeugen. Da
die Geste respektive der Gestus, insofern es sich dabei um Formen der Kom-
munikation handelt, selbst auf Gesellschaft angewiesen ist, den Menschen
also nicht als isoliertes Individuum, sondern als zoon politikon zeigt, vollzieht

dikalitat werden kann und wird. Er scheint bis dato der einzige Philosoph zu sein, der
sich 6ffentlich mit der Frage auseinandersetzt, ob wir (und hier sind buchstéblich alle
Menschen gemeint) nicht mittlerweile alle einem nahezu totalitdren biopolitischen
Regime unterworfen sind, das uns tatsdchlich auf das >nackte Leben< reduziert und
somit>Politik¢, Sprache und damit die Bedingungen der Moglichkeit von Demokratie
verunmoglicht. Wir erleben ferner: Nicht einmal Flucht ist noch eine Option.

216 GBFA18,S.195.

217 Ebd.S.198.

218 Ebd. S.198f.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Ziffel hier gleichsam eine Re-Vergesellschaftung sowohl seiner selbst als auch
Kalles. Dem »gestischen Prinzip«, wie es hier erscheint, steht nimlich, wie
Hans Martin Ritter herausgearbeitet hat, das »mimische Prinzip« gegeniiber,
von dem sich Brecht mit seinem epischen Theater generell gelost habe:

Die Ablésung des »mimischen Prinzips« durch das »gestische Prinzip« be-
deutet die Abkehr von der >Kultivierung der seelischen Konflikte< und de-
ren unmittelbaren Ausdruck in der Mimik, im Gesicht des Schauspielers. [...]
Das mimische Prinzip, das den Menschen aus seinen gesellschaftlichen Zu-
sammenhangen isoliert und ihn nur als Individuum im Griff eines undurch-
schaubaren und unbeeinfluftbaren personlichen Schicksals zeigt, fithrt zur
Entgesellschaftung des Gestus.?"®

Dem stellt Ziffel seine Verbeugung entgegen, mit der er sich und sein Gegen-
iber aus der Isolation befreit und wieder einen gesellschaftlichen Zusam-
menhang herstellt. Darauf, dass der Gestus bei Brecht notwendigerweise so-
zial sein muss, verweist auch Gilles Deleuze in seinem Kino-Buch und kommt
dort zu dem Schluss, dass der Gestus »eine unmittelbare Theatralisierung der
Korper« bewirke, »eine Theatralisierung, die oftmals betont unauffillig sein
kann, da sie sich von jeglicher Rolle unabhiingig macht.«**° Mit einer solch
betont unauffilligen Theatralisierung des Kérpers angesichts hochst nicht-
theatralischer Umstinde und mit einer Rollenunabhingigkeit der Bewegung,
insofern die Rollen hier gerade erst neu festgeschrieben werden, haben wir es
in der zitierten Eingangsszene der Fliichtlingsgespriche zu tun. Der Gestus, um
den es geht, verweist somit in doppelter Weise auf das Politische und Gesell-
schaftliche, einmal allgemein, insofern das gestische Prinzip aus dem isolier-
ten Individuum ein gesellschaftliches Wesen macht, und auferdem konkret,

219  Ritter: Das gestische Prinzip, S.18. (Hervorh. i. 0.) Vor dem Hintergrund der Analyse die-
ser plausiblen Gegeniiberstellung erscheint — diese den Rahmen verlassende Bemer-
kung erlauben wir uns an dieser Stelle — die heute vorherrschende Asthetik in den
Medien jeglicher Art als der krasseste mogliche Gegenpol dazu, insofern jene Asthetik
doch weitgehend davon gepragt ist, isolierte Individuen und deren Mimik abzubilden,
die ihnen mittlerweile auf andere Weise genommen wird. Das jedoch ware ein ande-
res Thema.

220 Gilles Deleuze: Das Zeit-Bild. Kino 2, Gibers. von Klaus Englert, Frankfurta.M.1997, S. 248.
Deleuze setzt den Brecht’schen Gestus insbesondere mit dem Kino John Cassavetes’,
der franzésischen nouvelle vague und dort vor allem mit Jean-Luc Godard in Verbin-
dung, worauf wir hier aber leider nicht weiter eingehen kdnnen.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

221


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Paradoxa iiber Politik und Theater

insofern die Verbeugung zusammen mit der Nennung des Namens und des
Berufs das verlorene gesellschaftliche Sein der Flichtlinge wiederbelebt.

Eine dhnliche Geste und somit ein erneutes Auftreten im 6ffentlichen
Raum schlief3t spiter den letzten Dialog der Fliichtlingsgespriche ab, wenn Zif-
fel sich erneut erhebt, um mit Kalle anzustofSen: »Und er erhob sich mit seiner
Tasse und machte mit ihr eine ungenaue Bewegung, die nicht leicht jemand
als einen Versuch zum AnstofRen entlarven konnte.«**! Diese Geste ist eine,
die sich selbst gleichsam als solche verschleiert; erneut betont unauffillig ist
sie eine, die nicht zeigt, dass sie zeigt, aus Riicksicht auf die prekiren Rah-
menbedingungen. Genau eine solche Geste, die zeigt, was angesichts der La-
ge nicht gezeigt werden kann, hatte Kalle zuvor gefordert, als er Ziffel darum
gebeten hatte, mit ihm auf den Sozialismus anzustofRen, »aber in solch einer
Form, dafd es hier im Lokal nicht aufFillt.«**2

Fast scheint es so, als habe Brecht mit dieser prizisen Beschreibung ei-
ner unvollstindigen Geste vorweggenommen, was Judith Butler mit expli-
ziter Bezugnahme auf Benjamins Brecht-Lektiire und »>sein«< episches Thea-
ter »als Zitat einer Handlung, die selbst zum Ereignis wird«*?3, beschreibt.
»Was wir also bekommen, ist ein >Standbilds, ein eingefrorenes Bild, d.h. ge-
rade eine Geste, die nicht in eine Handlung umgesetzt wird.«*** Anders als in
Butlers Beispiel ist es hier jedoch kein unmittelbar bevorstehender Gewaltakt
durch die jeweiligen Protagonisten selbst, der durch eine »Regiehandlung«**5
verhindert werden miisste, sondern vielmehr die Méglichkeit eines solchen
gegen die beiden Figuren gerichteten Gewaltakts aufgrund einer tatsichlich
vollzogenen Handlung.

Esist demnach nicht nur ein Nicht-Ort, an dem sich die Fliichtlinge befin-
den, es ist auch ein Nicht-Theater, das sie auffithren, ein paradoxer Versuch,
zu zeigen, ohne zu zeigen, oder jedenfalls betont unauffillig zu zeigen. Die
Gesten miissen daher Spuren ihrer selbst sein, kénnen nicht ganz ausgefiihrt
werden, sondern miissen sich gleichsam selbst bremsen, unterbrechen, ver-
flichtigen, um ihre Triger nicht zu verraten und in Gefahr zu bringen. Unge-
nauigkeit und Unauffilligkeit sind im Exil lebensnotwendig, ebenso wie auch
im Krieg die minimale Abweichung Leben retten kann, denn, wie Ziffel sagt,

221 GBFA18, S.305.

222 Ebd.S.304.

223 Butler: Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 79.
224 Ebd.

225 Ebd.S.77.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

»[d]ie Schlamperei hat schon Tausenden von Menschen das Leben gerettet.
Im Krieg hat oft die kleinste Abweichung von einem Befehl geniigt, daf} der
Mann mit dem Leben davongekommen ist.«*26

Nicht sklavisch nachgeahmte bekannte Gesten ermdglichen den Fliicht-
lingen also die zumindest zeitweise Riickeroberung des dffentlichen Raums,
sondern deren variiertes, bis zur Unkenntlichkeit verfremdendes Zitieren.
Gerade dadurch werden sie doch noch zu Schauspielern, die nicht nur eine
»komische Sprachmaske«**?, sondern auch eine »Kérpersprachmaske«tragen,
welche sie sowohl schiitzt als auch den eigenen Ausdruck erst ermdglicht.
Wenn es sich aber weiterhin um eine identifizierbare Geste handeln soll, darf
die Abweichung auch nicht zu grof? sein. Die Geste muss noch als solche er-
kennbar, sie darf kein individueller, ginzlich >privater« Tick sein, gleichwohl
aber darf sie »nicht leicht« jemand »entlarven« kénnen, sie darf nicht »auf-
fallen«, denn auch in den Fluchtlindern drohen den Flichtlingen weiterhin
Gefahren und sie sind immer noch auf der Suche nach einer neuen Heimat,
wie schon Wagner festgestellt hat: »Die Gespriche der Fliichtlinge sind somit
nicht Einverstindnisversuche iiber die positiven Lebensbedingungen des je-
weils vorfindlichen Exillandes. [...] Als Flichtlinge bleiben sie auf der Suche.
Als Emigranten hitten sie schon je Heimat erreicht.«?28

Was Wagner ebenfalls deutlich erkennt und herausstellt, ist das eigentlich
offensichtliche, geradezu triviale, aber in der heute allgegenwirtigen Alterna-
tivlosigkeitsrhetorik hiufig scheinbar vergessene demokratische Moment der
dialogischen Form: »Der Dialog wird in Brechts Hand zu einer geschmeidigen
Waffe gegen jede Art von Dogmatik. [...] Die Dialogfithrung in den Fliichtlings-
gesprichen ist eine in der deutschen Literatur selten anzutreffende Verfithrung
zur Diskursivitit.«*?® Auch Wagner zieht — kaum verwunderlich - in die-
sem Zusammenhang einen Vergleich zu Diderot, viel wichtiger erscheint al-
lerdings die offensichtliche Entgegensetzung zu jener »rhetorischen Theatra-
lik des Faschismus,«**° die auf monologisches Gebriill, maximale Einfithlung
und totale Identifikation setzt. Hier liegt dann auch mit ein Grund fir die
vorhandenen >theatralischen< Vorbehalte, die Unméglichkeit des Theaters in

226 GBFA18,S.202.

227 Vgl. Miiller-Scholl: »Theater der Flucht, S. 245.
228 Wagner: Brecht. Kritik des Faschismus, S. 330.
229 Ebd. S 335.

230 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

223


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Paradoxa iiber Politik und Theater

den Fliichtlingsgesprichen, die sich somit als eine doppelte erweist: Sowohl je-
ne Form des Theaters, in der in einem geteilten 6ffentlichen Raum ein Als-ob,
eine womoglich sogar >epische« Darstellung eines Anderen moglich ist, steht
dort in Frage wie auch, aufgrund von kritischer Distanznahme, die faschisti-
sche, auf Einfithlung und Unterwerfung abzielende monologische Theatralik.

Die Form des Dialogs ermdéglicht zwar die Darstellung einer Utopie demo-
kratischer Gleichheit, paradoxerweise aber gerade deswegen, weil die beiden
Fliichtlinge ihrer vorherigen sozialen Stellung beraubt sind. Im Bahnhofs-
restaurant von Helsingfors begegnen sie sich nicht als Arbeiter und Physi-
ker, sondern als Vertriebene und prekir lebende Fliichtlinge, als Heimatlose
und zunichst auch Sprachlose. Erst am existenziellen Nullpunkt des Exils, so
scheint es, ist ein solches Gesprich auf Augenhéhe méglich; in den >geordne-
ten« Verhiltnissen ihrer vormaligen Heimat wiren die beiden Midnner entwe-
der Gefangene ihrer sozialen Rollen gewesen oder bereits gar nicht mehr am
Leben.

Dass aus der grofitmdglichen Verneinung der Demokratie, dem Faschis-
mus und seinen Folgen, ein demokratisches Moment erwichst, kénnte als
Tragik betrachtet werden, wird aber hier in Humor gekleidet und insofern
auch theoretisch >begriindet, als das immer wiederkehrende Motiv der Nicht-
Identitat auch strukturell mit Humor in Verbindung gebracht und »einem der
gréfiten Humoristen unter den Philosophen«**! zugeschrieben wird, nimlich
Hegel. Ziffel ist es, der auf Hegel zu sprechen kommyt, als sich das Gesprich
explizit um Humor dreht, und der ausgerechnet dessen zwar einflussreiche,
aber schwer zugingliche Wissenschaft der Logik als »eines der grofiten humoris-
tischen Werke der Weltliteratur«*3* bezeichnet. Es behandele, so Ziffel, »die
Lebensweise der Begriffe, dieser schliipfrigen, unstabilen, verantwortungslo-
sen Existenzen«, und, so meint er kalauernd weiter, die Begriffe seien wich-
tig, denn sie seien »die Griffe, mit denen man die Dinge bewegen kann«.>33
Gerade das Motiv der Nicht-Identitit, das sowohl den Humor als auch die
Dialektik auf den Plan ruft, erméglicht in mehrfacher Hinsicht Gleichheit —
ein Zusammenhang, der uns bereits bei Diderot begegnet ist, wenn auch ohne
explizite >Dialektik«.

Die das Gesprich in Gang setzende Erkenntnis iiber die konkrete Nicht-
Identitit von Bier und Zigarren erweist sich im Nachhinein als bereits voll-

231 Vgl. GBFA18, S. 262.
232 GBFA18,S. 263.
233 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

zogene dialektische Bewegung der Dinge selbst. Der dafiir nétige Humor,
man kann hier auch sagen: das dialektische, mithin kritische Bewusstsein,
ist gleichsam die Moglichkeitsbedingung fir das Zustandekommen des Ge-
sprichs, denn erst das Auseinanderfallen von Begriff und Wirklichkeit nétigt
iberhaupt zum Denken, zur Mitteilung und zum Handeln. Weil die Emigra-

234

tion »die beste Schul fiir Dialektik«*** ist, wollen die beiden bereits an dieser

Stelle anstofRen, doch vollziehen sie das feierliche Aufstehen als 6ffentliche

235 weil es

Geste »unter diesen Umstinden« dann doch lieber »nur im Geiste«
Aufsehen erregen konnte. Erst am Schluss, als Kalle Ziffel direkt auffordert,
trauen sie sich jene feierliche Geste zu vollfithren, die sich selbst als solche
verschleiert, weil es eine »ungenaue Bewegung« ist, die nicht leicht zu »ent-
larven« ist.23¢

Die Geste wird nun zwar vollzogen, bleibt aber in ihrer Eindeutigkeit
oder Wahrheit vage, die Desorganisation der Bewegung wird selbst zu einer
Form der Dialektik, insofern man darunter jene kiinstlerische und spezifisch
Brecht’sche Dialektik versteht, die, wie Didi-Huberman — Brecht zitierend —
herausgearbeitet hat, »nicht nur eine Sache der Methode sei: Es braucht Mut,
die Wahrheit zu schreiben, die Klugheit, die fruchtbarsten Situationen zu er-
kennen, das Urteilsvermogen, zu wissen, wem man diese Wahrheit anvertrau-
en kann, die List, sie zu verbreiten, sowie schliefRlich die Kunst, sie als Waffe
handhabbar zu machen.«*3?

Die schematische Dialektik, wie sie sich bei Hegel und Marx findet, miisse
daher vom Kiinstler »transformiert« werden, so Didi-Huberman, und, so wi-
re zu erginzen, behutsam der jeweiligen konkreten Situation angepasst wer-
den. In den Fliichtlingsgesprichen ist diese konkrete Situation von der Desor-
ganisation der eigenen Person angesichts eines unsicheren Status in der Welt
gekennzeichnet, was sowohl fiir die Figuren gilt als auch — so darf angenom-
men werden - fiir deren Autor. Die Antwort darauf besteht nun aber nicht
in einer begrifflichen Reorganisation der Verhiltnisse oder der eigenen Per-
son, sondern darin, weitere »Heterogenititen« zu schaffen, um die Wahrheit

nicht zu setzen, wie es die Philosophen tun, sondern »um die Wahrheit in Dys-

234 Ebd.S.264.

235 Ebd.S. 26s5.

236 Ebd. S.304.

237 Didi-Huberman: Wenn die Bilder Position beziehen, S.109. (Hervorh. i. O.) Er bezieht sich
hier auf Brechts »Fiinf Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit, vgl. GBFA 22.1,
S.74-89.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

225


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Paradoxa iiber Politik und Theater

238 Einfacher gesagt geht es

position zu bringen« und dadurch zu exponieren.
um ein Zeigen statt um ein Erklaren, um ein Verkomplizieren anstatt um ein
tatsichliches »Entlarven« der Geste. Die Ungenauigkeit der Bewegung Ziffels
ist daher kein Unvermdgen, eine Verlegenheitsgeste oder gar durch Angst in-
duziert, sondern sie ist das notwendige dialektische und hier durchaus auch
humoristische Moment selbst: »Auf diese Weise wird die Wahrheit exponiert,
indem man die Dinge desorganisiert, also verkompliziert, wihrend man sie
gleichzeitig impliziert — und nicht etwa expliziert oder erklirt.«*3° Mit But-
ler kénnen wir auch von einem »Ethos der Zuriickhaltung«*4° sprechen, das

sich in jenem »Bremsen«*#!

der eigenen Geste manifestiert, welches in dem
sschlampig« ausgefiithrten Anstofien eine tatsichliche Handlung héchstens er-
ahnen lisst.

Wo kaum ein Ort zum Verweilen ist, geschweige denn eine Bithne zum
Erscheinen, da schaffen sich die Fliichtlinge in ihren Gesprachen und durch
ihre Gesten dennoch eine fliichtige Moglichkeit der Darstellung und damit
eine minimale Gemeinschaft eines geteilten Als-ob, das sie zu Schauspielern
macht und zu praktizierenden Dialektikern. Ihre kritische Distanz entsteht
dabei aus jenem Humor, den sie angesichts der Umstinde als einzige ver-
bliebene Waffe noch behalten haben und fur den es wiederum das Gesprich,
also den jeweils anderen braucht, um zur Darstellung gebracht zu werden.
Sie entziehen sich damit nicht zuletzt jener Sprache der Entscheidung, de-
ren mehrfache Opfer sie doch geworden sind, und setzen dieser eine Sprache
und auch eine zuriickhaltende Politik der Freundschaft entgegen — obgleich
sie eben noch einander Fremde waren.

238 Vgl. Didi-Huberman: Wenn die Bilder Position beziehen, S.110. (Hervorh. i. 0.)
239 Ebd.

240 Vgl. Butler: Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 78.

241 Vgl.ebd.S. 77.

https://dol.org/10.14361/9783830459638-011 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839459638-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

