
IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 283

mit den Dingen (sie schließt von der geschaffenen Erkenntnis oder der Moral auf das

Leben, sie sieht die Logik selbst im Leben), schlimmer noch, sie neigt zur Ausmerzung

des Lebens, alles Menschlichen aus den Dingen (›an sich‹) der Welt und selbst noch aus

der Kunst. Nietzsche stellt wieder die Ausnahmesituation des Lebens, des Willens zur

Macht jenseits von Gut und Böse im unschuldigenWerden in den Vordergrund.

24. Architektur der Erkennenden

Die Schöpfung einer Religionwürde darin liegen, daß einer für sein in das Vacuumhin-

eingestelltes mythisches Gebäude Glauben erweckt, d.h. daß er einem außergewöhnli-

chen Bedürfnisse entspricht. Es ist unwahrscheinlich, daß das je wieder geschieht, seit

der Kritik der reinen Vernunft. Dagegen kann ich mir eine ganz neue Art des Philo-

sophen-Künstlers imaginiren, der ein Kunstwerk hinein in die Lücke stellt, mit ästheti-

schemWerthe. (KSA7, § 19[39])

24.1 Vita religiosa

Die langsamüberhandnehmenden ›landwirtschaftlichen Revolutionen‹ lösten neben ei-

ner beschleunigten technischen auch eine bedeutende Evolution der Architektur aus.

Die Domestikation (Domus) des fragilen Korns (gerade die vonWeizen und Roggen, spä-

ter dann von Mais und Kartoffel) ist nicht nur im übertragenden Sinne der Zähmung

die kulturell revolutionäre Verhäuslichung von Pflanze, Tier und ›Mensch‹. Neben neu-

en Morphologien bzw. Gebäudetypen fand vor allen Dingen der planerische Maßstabs-

sprung zum Städtebau statt. Dieser gemeinsame und kritische Massensprung ist auch

der Anfang der Versklavung, zumal der der Geistigen. Neben ihrer Funktion der indi-

viduellen Entwicklung dient die geboostete Fantasie von nun ab auch dem Entwurf ei-

ner kollektiven Fiktion: um die erhöhten Strapazen zu ertragen, die Ernte und Siedlung

zu verteidigen (bzw. um Krieg zu führen), und schließlich dazu, die Welt (als endgül-

tig oberstes Glied der Nahrungskette) zu erobern. Das »Bilderdenken« (KSA7, § 19[78])

entwarf die ersten Bilder einer Massenkultur und zu diesen Vor-Stellungen gehört der

Entwurf der Vor-Bilder.Hier braucht esmehr als den charismatischen und Respekt ein-

flößenden Leithammel einer Sippe.Umdie Strapazen des Alltags zu ertragen und ewige

Kriege zu rechtfertigen, braucht es etwas über aller Alltäglichkeit Stehendes, die sub-

limste aller Vor-Stellungen. Und das Abstrakteste, Reinste, Perfekte, kann ausschließ-

lich über die (ästhetischen) Emotionen zum (kollektiven) Gedächtnis werden. »Gott ist

überall« – dieser Satz bedarf in der Tat jener wichtigsten biblischen Präzision (1. Korin-

ther 6, 19), denn Gott ist nirgendwo, wenn er nicht ›in uns‹ ist. Und er kann zu uns nur

über die Emotionen gelangen; sie sind der Übergang von der vielleicht möglichen (noch

nicht vorhandenen) Vor-Stellung, vom sublim Abstrakten zum konkreten Erlebnis. Nur

überdieGefühlekönnenwirdengemeinsamenWegzumkollektiven Ichschaffen, in eine

gemeinsame zweite Natur. Und dieses Einflößen (eines Über-Ichs), dieses Domestizie-

ren, geschieht nicht überall, sondern imDomusDeus, im ersten wahrhaftigenHaus der

Kunst und in der Werkstätte der ersten Massenkulturen. Die religiöse Architektur war

das experimentelle Labor des Raumes als einer kollektiven Emotions- bzw. Fiktionsma-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Nietzsches Architektur der Erkennenden

schine.Hier fällt die reine Vernunftmit den höchsten Gefühlen zusammen, umdieWelt

ästhetisch als totales Kunstwerk wahrnehmen und sinnlich erleben zu können.

Unser ganzes Starsystem ist noch Ausgeburt dieses Triebes der zweiten Natur zum

kollektiven Ich (Jesus Christ Superstar)! Die landwirtschaftliche Revolution ist damit auch

die religiöseRevolution.20 000 JahrenachdemLöwenmenschenals einemder bisher äl-

testen Zeugen dieses Labors dermenschlichen Fantasie während der kognitiven Revolu-

tion entstanden mit den ersten landwirtschaftlichen und städtebaulichen Großanlagen

auch die ersten Großanlagen eines religiösen Massen-Kultus. Cavemans eher beschei-

dene »vita contemplativa« der experimentellen kognitiven Revolution wurde im Zuge

der landwirtschaftlichen Revolutionen zu immer großmaßstäblicherer »vita religiosa«

geboostet (so das türkische Göbekli Tepe, als einer der ersten Höhepunkte ca. 9000 bis

10 000 Jahre v. Chr.).Wurde Gott nicht erschaffen, um den Teufel (eben nur) zu ertragen

(mit Teufel meinen wir hier natürlich sämtliche Formen der Versklavung der Mensch-

heit)? Wurde nicht schon hier, im 10. Jahrtausend v. Chr., mit dem Zusammenfall von

Landwirtschaft, Architektur und Religion das ›bevorstehende‹ Ende der geistigen Revo-

lution(en) besiegelt?

Nietzsches Umkehrung des Platonismus und perspektivischer Anthropomorphis-

mus dienen im ersten dazu, vom »überweltlichen Verkehr« frei zu werden (dieser

konzeptuell wichtigsten Verteufelung des Lebens und Versklavung des Menschen bzw.

Schaffung des Unter-Menschen), um wieder ›in‹ die Welt zu gelangen, nicht mehr Gott

in Stein zu hauen, sondern ›seine‹ Gedanken zu schlagen und ewig (weiter) zu denken

(FW, § 280), bzw. ›sein‹ noch offenes schöpferisches Potenzial gerade in Gott als An-

thropomorphismus zu erkennen! Er begriff die Architektur als das offene Labor unserer

ganzheitlichen Seele (Geist-Körper). »Der zeichenerfindende Mensch ist zugleich der

immer schärfer seiner selbst bewußte Mensch« (FW, § 354). Erst nach der endgültigen

Befreiung aus den alten Dogmen kann man dann im zweiten Schritt noch diesen letz-

ten Rest an Dualismus (Gott und Mensch, Wissen und Irrtum, Geist und Körper etc.)

überwinden. Aber jenseits allen Dualismus heißt nicht, erneut in eine Monadologie

zu flüchten, denn im ewigen Werden gibt es »keine dauerhaften letzten Einheiten, […]

keineMonaden« (KSA13, § 11[73]); immer ist aus konkreten, perspektivischenNutzen für

das Leben »›das Seiende‹ erst von uns hineingelegt« (KSA13, § 11[73]). Das ewige Werden

impliziert somit das ewige Hineinlegen.

Nicht eine Philosophie als Dogma, sondern als vorläufige Regulative der Forschung.

(KSA11, § 26[432])

Der Mensch ist kein Tatbestand, sondern nur ein noch nicht fest-gestelltes Tier; er ist

nichts Vorbestimmtes, nicht Determiniertes, sondern eine Möglichkeit, ein noch offen-

gelassenes Potenzial. Und der einzelne Mensch braucht viel Kraft, um zu werden, wer

er ist (Z: 263). Deshalb schreibt Nietzsche diesen ›schockierenden‹ Satz,manmüsse im-

mer die Starken vor den Schwachen verteidigen (KSA13, § 14[123])! Denn in einer Welt

desWillens zurMacht als Kunst lässt der Starke natürlich keine Gesetze gelten, er bricht

das bestehende Gesetz, er ist der Gesetzesbrecher, er ist der Verbrecher. Ganz selbstver-

ständlich ist dies schockierend und blasphemisch, denn er stellt das Leben der Schwa-

chen infrage, die Überzeugungen jener, die nicht (mehr) die schöpferische Kraft besit-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 285

zen, zu werden,wer sie sind, bzw. die es nur kollektiv zu einem kollektiven Ich schaffen.

Selbstverständlich werden Leithammel (sämtliche geistigen Sklaventreiber) und Schafe

– »Pöbel oben, Pöbel unten!« (Z: 299) – in diesem geschlossenen Kreis, im ›einzig‹ mög-

lichen System, gemeinsam den Ausbrecher als Verbrecher anzeigen. Aber »erst vermöge

desDenkensgibt esUnwahrheit« (WZM: 391).Hier legtdieser ›Verbrecher‹ nundasPoten-

zial desDenkensoffen,dieChanceundAufgabederKultur,dennochnicht festgestellten,

ewigwerdendenMenschen zu ermöglichen (für den schon festgestellten scheint dies na-

türlich recht aussichtslos). Er schafft das Sein, wie er auch das »›Ich‹ zur Vielheit seiner

Vorgänge hinzudenkt, hinzuerfindet« (WZM: 391). Als eine der ›Grundfiktionen‹ fällt die

Konstruktion des Seins mit der Konstruktion eines Ichs zusammen, mit dem »Kunst-

stück in der Erfindung des ›Subjekts‹« (KSA12, § 2[193]).

24.2 Vita contemplativa

Wir haben apropos Platons Vorstellung des Geistes als Kommandozentrale der Vernunft

etwas abschätzig vonWunschdenkengeredet.Dochhierin liegt ebendie eigentlicheAuf-

gabederVernunft imSinneNietzsches,Lebensmöglichkeiten zu schaffen, zu entwerfen.

PlatonsRepublik (oder Staat) istwahrscheinlich derwichtigste vorchristlicheMeilenstein

westlicher Kultur, der zweite selbstverständlich die Bibel, die das Denken Platons vulga-

risierte, d.h. weltweit für jedermann zugänglich machte, »denn Christentum ist Plato-

nismus fürs ›Volk‹ (JGB: 4)«. Platon und Jesus (bzw. die komplexe Autorenschaft der Bi-

bel) sind offensichtlich die größten Wunschdenker unserer westlichen Kultur. Ihr Ziel

war nicht die Erkenntnis, selbst wenn Platons Werk sich als solche darstellen musste,

sondern der Entwurf einer Lebensmöglichkeit, aber eben nur einer Möglichkeit, einer

unter vielen möglichen leuchtbarenMorgenröten.

Es ist dieMeinungüber diese beidenwichtigstenEntwürfe unsererKultur, »überDin-

ge,die esgarnichtgibt« (M: 319),diedenMenschensoverstört hat.Auchgibt esdeshalbkei-

ne Revolution der Dinge, sondern lediglich eine Revolution des hineingelegten Sinns. Es

ist ausschließlich die uns eingepflanzte Idee derWahrheit, die beide Entwürfe (von Pla-

ton und Jesus) ganz entschieden zum Problem werden lässt. Gerade anhand dieser Idee

ergänzen sich ebenGlaube undWissenschaft,weshalb der TodGottes fürNietzsche zum

wirklichen Problem wurde (und mitunter so falsch interpretiert wurde). Platon war ein

autoritärer Vater der Kultur, weshalb er Innovation untersagte. Anders ausgedrückt: Als

absolute Figur der Kunst verneinte er die Kunst, wollte er hinter sich die Tür zur Kunst

schließen.Die Ideeder einenWahrheit schließt sämtliche ›Wahrheiten‹ aus (Tautologie).

»Du sollst keine anderen Götter nebenmir haben«: die Geburt des Monotheismus.

Man täte aber gut daran, Platon im Sinne Deleuze’ zu ›konvertieren‹ (subvertieren,

pervertieren [Foucault 2: 946]). Wenige Bücher illustrieren auf so explizite Weise die

(Dia-)Logik des Denkens. Man ist mit beispielloser Transparenz mitten in den Ent-

wurfsprozess des ›Grundrisses‹ seines Stadt-Staates geworfen (Platon 3: 188). Es geht

umdie Entstehung einer neuen Lebensmöglichkeit in einer konkreten, spezifischen und

historisch schwierigen Situation (man denke an den 30-jährigen Krieg zwischen Athen

und Sparta). Nichts ist konkreter, verwurzelter und realpolitischer als Platonismus zur

Zeit Platons.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Ein Volk, das sich seiner Gefahren bewußt wird, erzeugt den Genius. (KSA7, § 19[17])

Sein Denken ist also das Entwerfen einer an Ort und Zeit gebundenen neuen Lebens-

möglichkeit. In diesem Sinne ist Platon ein »Sich-offenbaren der Werkstätte der Natur

– Philosoph und Künstler reden von den Handwerksgeheimnissen der Natur« (KSA7, §

19[17]). Seine Dialektik ist das methodische Aussieben aus dem ewigenWerden, das mi-

nutiöse Erwägen der situationsbedingten Konsequenzen unterschiedlicher Varianten,

ein fortschreitendes Ausloten der Folgen der einen oder anderen Möglichkeit. Später

machte seine Idee Schule und wurde zum Modell erkoren, zur Wahrheit weniger be-

gabter Schüler (»man vergilt einem Lehrer schlecht, wenn man immer nur der Schüler

bleibt« [Z: 83]). Er erlitt das gleiche Schicksal wie nach ihm Jesus durch die Kirche (»das

Wort schon ›Christentum‹ ist ein Mißverständnis –, im Grunde gab es nur Einen Chris-

ten, und der starb am Kreuz« [AC: 237]).

»Nichts ist wahr, alles ist erlaubt« (Z: 303). Dieser Lehrsatz aus Nietzsches Zarathus-

tra veranschaulichtdie großeVerantwortungeinesDenkerswiePlaton.Alles istmöglich,

und die Aufgabe desDenkens, des Entwerfens, liegt darin, aus diesemAlles desWerdens

dasMenschengerechte und -mögliche zu entwickeln,das ›Richtige‹ oder ›Rechte‹ für das

Leben,undnicht für eineHinterwelt.DennDenken schließt das absoluteWissen umei-

ne »unbedingte absoluteAllgemeinheit« (Hegel 2: 89) aus.Ersteres ist das »Neu-Anpflan-

zen, Kühn-Versuchen, Frei-Begehren« (UB: 163), Letzteres entspricht dem gefährlichen

Streben nach der »Vollendung der Weltgeschichte« (UB: 167) im Glauben an den »›Welt-

prozeß‹ […] ›Völkergeister‹ und das ›Weltgericht‹« (UB: 167).84

Liest man die Republik im Glauben an die Wahrheit, so trägt sie bereits den Samen

sämtlicher totalitärer Systeme in sich. Sie ist bereits der erste Feind der offenen Gesell-

schaft (Popper 2). Doch liest man sie als Atheist derWissenschaft, d.h. im Seelenfrieden

der Unwahrheit, wird sie, gleichermaßen wie die Bibel, zum lehrreichsten Kunstwerk

unserer Kultur. Denn einer der Geniestreiche Platons (Platon 3: 170) liegt in dem, was

Nietzschediemenschliche,allzumenschlicheAnalogie imDenkennannte (»dasÄhnliche

percipirt das Ähnliche« [KSA7, § 19[179]]). Der Aufbau der Republik entspricht dem Auf-

bau unseres Seelenlebens (ihre drei sich ergänzenden Klassen gehen auf die drei kom-

plementären Teile desmenschlichen Seelenlebens zurück,denKopfmiteingeschlossen).

DieRepublik ist das (vonPlaton vor-gestellte) AbbilddesMenschen.Wir kommenalso zur

eigentlichen Aufgabe unseres (Wunsch-)Denkens und damit zum Sinn der Kultur: eine

menschengerechteWelt entwerfen.

Wirwollen uns in Stein und Pflanze übersetzt haben, wir wollen in uns spazierengehen,

wenn wir in diesen Hallen und Gärten wandeln. (FW, § 280)

Nietzsches Aphorismus »Architektur der Erkennenden« in der FröhlichenWissenschaft ist

die Zusammenführung von Bauen und Denken (weiterentwickelt in Heideggers Auf-

84 Schon Nietzsche nannte Hegel das größte Unglück der modernen Philosophie (KSA13, § 18[14]),

aber man erinnere sich hier vor allem an die These Poppers (3: 35–94) des fatalen Zusammenhan-

ges von Hegels vorbereitender und »volksverdummender« Geschichtsphilosophie und die spätere

»fromme Billigung« des aufkommenden tausendjährigen Reiches.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 287

satzBauenWohnenDenken), eine explizite Analogie,der schonPlatonsRepublik zugrunde

liegt. Rossis Stadt als Artefakt, Stadt als Kunstwerk, greift (intuitiv, noch nicht explizit)

diese fundamentale Analogie auf. Die Baukunst entspricht der Kunst des Denkens.Wir

bauen analog, denken ist entwerfen, der Entwurf ist die explizite Idee, die Zeichenspra-

chedesDenkens.DerBauundderGarten sinddasmaterialisierteDenkenalsBasis,Mut-

ter oder Herberge sämtlicher Künste, als verkleinerte Welt aller anderen Umsetzungs-

formen desDenkens (Malerei, Literatur etc.).DerMensch als Künstler entwirft eine ihm

entsprechende, menschliche Welt als Kunstwerk, in der er sich begegnet, in der er in

sich spazieren geht. Nicht umsonst erinnert Heidegger (Heidegger 5: 141) an den philo-

logischen Zusammenhang von Kultur und Bauen im Sinne des Pflegens (»cultura«). Die

Aufgabe des Denkens, des Entwerfens, ist ein Simplifizieren der Welt, die Architektur,

die Kultur, ist die vereinfachte menschliche, allzumenschlicheWelt.

Wo finden wir ›das‹ Beispiel schlechthin dieser total vereinfachtenWelt, also das to-

tale Kunstwerk als das große Vorbild der Architektur der Erkennenden, das »als Gan-

zes die Erhabenheit« (FW, § 280) der »vita contemplativa« ausdrückt? Natürlich dort,wo

selbst die engagiertesten Antichristen nicht widerstehen können, in der sakralen Archi-

tektur also.Hier ist dieWissenschaft (in Platons Sinne des »savoir-faire«, [Platon 2: 164])

nach Jahrtausend alter Tradition zu voller Reife gelangt. Selbst die »viel zu pathetische

und befangene Sprache [der] Häuser Gottes und Prunkstätten eines überweltlichen Ver-

kehrs« (FW, § 280) hindert den Kunstliebhaber nicht daran, der dämonischen Anzie-

hungskraft dieser totalen Kunstwerke zu erliegen. Hier fühlen wir intuitiv die Macht

einer »Welt als Irrtum« und die Aufgabe der Kultur als »Cultus des Irrtums: er hat den

Menschen so zart, tief, erfinderisch gemacht. Die Welt als Irrthum ist so bedeutungs-

reich und wundervoll« (KSA10, § 6[1]). Im Gegensatz zu modernen Museen, die immer

mehr einem (Massen-)Friedhof der Kunst gleichen, hat Kunst hier noch einen konkre-

ten Bezug zum Leben, natürlich noch als »vita religiosa«, derentwegen wir Antichristen

ja auch schnell wieder aus der Kirche laufen.Wir glauben die Kunstmissbraucht, jedoch

die Macht der Synthese der alle Sinne berauschenden Künste bleibt vorbildlich und un-

erreicht. Daraus folgt eben Nietzsches Forderung einer jenem Monopol der Kirche wi-

dersprechenden, erhabenen Architektur der »vita contemplativa«.

Nietzsches Aphorismus redet ganz konkret von der »utilitas« der Architektur, aber

er ist vor allem ein impliziter Appel an die geistig-sinnliche Ebene der »venustas«, auf

der er die große Umkehrung von »vita religiosa« und »vita contemplativa« zu vollziehen

beabsichtigt (oder auch Ersetzung der »vita religiosa« durch »vita contemplativa«) und

dadurch zur potenziellen geistesgeschichtlichen Drehscheibe wird. Das Abfallen (Ab-

driften) von der Sphäre, vom Ideal, von der Essenz der Dinge (einmal angenommen,

es gäbewirklich solchemenschlichenUnwahrheiten bzw. konzeptuellen Alpträume Par-

menides’, Platons und Aristoteles’, die eben Nietzsches »Kampf gegen Plato und Aris-

toteles« [KSA11, § 26[387]] bewirken), oder auch das sich Entfernen vom sogenannten

natürlichen Urzustand (der Kummer so mancher Romantiker), wären nicht Entartung

des Menschen, sondern als Bedingungen des Lebens zu bestätigen. Sagen wir es anders

herum: Die Feinde der Veränderung sind die Feinde des Lebens, sindmitverantwortlich

für die Entnatürlichung des Lebens (des Menschen). Das Kontinuum der Fiktion (ohne

Anfang oder Ende) ist das aktive, vorausschauende, experimentierende Verändern des

Rahmens, der Oberfläche, die in direktem Kontakt, in Verbindung, in Relation mit der

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Nietzsches Architektur der Erkennenden

(Um-)Welt steht. Idealismus (im platonischen Sinne), oder das genötigte, reaktive An-

passen (der Herde an die Bedingung), das immer von einer gegebenen, stabilen Essenz

derDinge,voneinemtiefenSinn ›an sich‹ ausgeht, ist lebenswidrig, -unterdrückendund

das Gegenteil von Fiktion.

Es gibt niemals ein Endresultat (der Sphäre, der Welt), sondern immer nur Zwi-

schenzustände, ein Driften des Lebens zwischen dem schon vergangenen und dem

noch nicht existierenden Dasein. Die Fiktion ist das Aufbauen einer Differenz (und

eines Spannungsdifferenzials), das Vor-Stellen eines Potenzials, einer möglichen Ori-

entierung des Driftens; sie ist das aktive Verändern des Gegebenen als Alternative zum

passiven Vergehenlassen der Gegenwart (zum hoffnungslosen Konservatismus der

Zeit und einem genötigten reaktiven Anpassen); sie arbeitet ›mit‹ der Zeit, sie ist das

Gegenteil der Rache ›an‹ der Zeit, das Gegenteil von Ressentiment, von Nihilismus.

24.3 Einheit und Erkenntnis

Denken ist ein fälschendesUmgestalten, Fühlen ist ein fälschendesUmgestalten,Wol-

len ist ein fälschendes Umgestalten –: in dem Allen liegt die Kraft der Assimilation:

welche voraussetzt einen Willen, etwas uns gleich zu machen. (KSA11, § 34[252])

Wenn Heraklit sagt, »ich sehe nicht als Werden«, könnte man dann nicht eigentlich das

Sein abschaffen? Wir wollen die Umkehrung der Metaphysik durch die Metaphysik der

Kunst nochmals am Beispiel des in Collage City verwendeten wilden Denkens verdeutli-

chen. Rowe und Koetter charakterisieren Le Corbusier als Fuchs (Bricoleur) in Verklei-

dung eines Igels (Ingenieur).Wenn wir das weiterentwickeln, entspräche der Architekt,

als ›bedürftigerMensch‹, erst einmal demBiber. »Man darf hier denMenschen wohl be-

wundern als ein gewaltiges Baugenie, dem auf beweglichen Fundamenten und gleich-

sam auf fliessendemWasser das Aufthürmen eines unendlich complicirten Begriffsdo-

mes gelingt« (GT: 234). Das Wasser unter dem Bau wird durch den Damm vertieft und

zur relativenRuhegebracht (dadurchwird seineLebensbedingunggeschaffen),aber sein

neues Milieu braucht eben den ewigen Fluss (also vor allem den Wasserdruck). Doch

gleichzeitig birgt das Ansteigen des Wasserspiegels durch den Damm auch die ständi-

ge Gefahr, den Bau (»jenes ungeheure Gebälk und Bretterwerk der Begriffe, an das sich

klammernd der bedürftige Mensch sich durch das Leben rettet« [GT: 240]) im ewigen

Flusse fortzureißen.

Im Biberbau ist das Bild der Negentropie verdeutlicht, ihr Zusammenhang mit –

oder besser ihre Abhängigkeit von – der Entropie: die relative Ordnung (das Sein) im

ewigen Flusse der Unordnung (das Werden), um die Ausnahme des Lebens zu ermög-

lichen, zu schaffen.85 Das Sein, so wie es hier konzipiert wird, ist bedingt vom ewigen

85 »Die erstaunlicheGabe einesOrganismus, einen ›StromvonOrdnung‹ auf sich zu ziehenunddamit

demZerfall in atomares Chaos auszuweichen, aus einer geeigneten Umwelt ›Ordnung zu trinken‹,

scheintmit der Anwesenheit der ›aperiodischen festen Körper‹, der Chromosommoleküle, zusam-

menzuhängen, die zweifellos den höchsten uns bekannten Ordnungsgrad von Atombindungen

zeigen.« (Schrödinger: 134)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 289

unbedingten Werden, um stetig neue Lebensmöglichkeiten zu eröffnen. Das vom (un-

bedingten) Werden bedingte Sein ist selbst Bedingung der Ausnahme des Lebens.

Daraus wird ein neuer Begriff der Kunst und derWissenschaft formuliert, eine neue

(alte) Aufgabe der Erkenntnis als Voraussetzung der Handlung und »Ermöglichung der

Erfahrung« (KSA11, § 34[252]), indem der Mensch die werdendeWelt auf gefährliche Be-

griffewie »Ursache undWirkung« reduziert (KSA12, § 9[91]) und das ewige Spiel der ein-

wirkenden und gestaltenden Kräfte geradezu ungeheuerlich vereinfacht. Unsere Fanta-

sie ermöglicht diese permanente Assimilation des Mannigfaltigen, die aktive Integra-

tion des scheinbar Ähnlichen (Akzeptablen), aber eben auch die passive Exklusion und

Widersprüchlichkeit delikater Differenzen.Die Einheit des ›höheren‹Menschen scheint

durch den Limes bedingt zu sein, d.h. durch den Ausschluss des Inkommensurablen.

Die Erkenntnis ist bedingt durch die Unkenntnis: »so daß es ähnliche und gleiche Dinge zu

geben scheint. Erkenntniß ist Fälschung des Vielartigen und Unzählbaren zum Gleichen, Ähn-

lichen, Abzählbaren. Also ist Leben nur vermöge eines solchen Fälschungs-Apparates mög-

lich.« (KSA11, § 34[252])

Ist die Einheit (die Architektonik der Welt), in der wir spazieren, ›eine‹ mögliche,

oder die ›einzig‹mögliche (logische) Fälschung?Wollenwir dieMacht konzentrierenund

fest-stellen und das eigentliche Grundprinzip derWelt als nicht zu bändigendenWillen

zurMacht,alsWille zurKunstnochverfälschen,wollenwirdie großegeistigeMüdigkeit,

das ›Nichts‹ des europäischen Nihilismus, dann müssen wir auch noch die Fälschung

wegfälschen. Man nennt sie dannWahrheit und Erkenntnis; »der Glaube an das Wissen

und Erkanntsein« (KSA10, § 5[1]: 211) bedeutet dann das endgültige Ende des Schaffens.

Das enorme Potenzial unserer Kraft zur Assimilation ist somit gebändigt, die Fantasie

heruntergedrosselt, dieKunst aus dem ›Staate‹ verwiesenund endlich ›ein‹ Einheitsden-

ken geschaffen.Die alten inneren Feinde der offenenGesellschaftwurden abermals assi-

miliert (manerzählt nachwie vordie eineHistorie derWelt,der abendländischenKultur,

der Nation, der Identität usw.) und die inneren Feinde der geschlossenen europäischen

Gesellschaft ›marginalisiert‹. Man sieht in der Assimilation nur die Eingliederung des

Äußeren in die bestehende Ordnung des Inneren und nicht die unzähligen Möglichkei-

ten der nötigen Umordnung des Ganzen, einen unerschöpflichen »Quell großer Cultur«

(KSA12, § 1[153]).Man sieht ganz bewusst nicht das Potenzial der Veränderung des Seins

in dem inkommensurablenWerden, sondern nur den Vorwand zur Verfestigung des lei-

der nicht nur geistigen Limes. Anstelle ihrer eigentlichen Aufgabe des ›Schaffens neuer

Konzepte‹ der Kultur (neuer Konzepte der Assimilation, der stetig neu zu entwickeln-

den Einheit bzw. Einfachheit oder Intelligibilität der Vielheit) verkommt die seit Platon

exilierte Philosophie zu sektenhafter Konspiration von Führern und Jüngern gegen das

Vaterland jener alten »Genialen-Republik von Thales bis Sokrates« (GT: 160f.). Mit der

nun als einzig möglich deklarierten Einheit des Stadt-Staates ist das Außen, ob Barbar

oder ›Natur‹, nicht mehr Quell – sondern nurmehr Feind – großer ›Kultur‹.

Der Sinn unsrer Gärten und Paläste […] ist, die Unordnung und Gemeinheit aus dem Au-

ge sich zu schaffen und dem Adel der Seele eine Heimat zu bauen. […] das ist der Sinn ihrer

Cultur-Arbeit! (KSA10, § 7[145])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Und dieses Denken als Abstrahieren, als ein natürliches, d.h. zweckerfüllendes Bedürf-

nis des Menschen zum Entwerfen der Welt, zum Vereinfachen, Umbauen, Neubauen

nicht ›der‹ Welt, sondern ›seiner‹, eben einer dem Menschen gerechten anthropomor-

phen Welt. Ob wir nun im Palast, Garten oder öffentlichen Raum wandeln: Immer ist

es der kontemplative Gang durch unsere Seele, mit dem wir noch prüfen, ob unsere Fä-

higkeit (die vielleicht noch »den Menschen gegen das Thier abhebt« [WL, § 1]), das un-

anschaulicheWerden zu einem anschaulichen intelligiblen Schema zu verflüchtigen, im

Konzept aufzulösen, noch stark genug ist, einer wahrhaft offenen Seele eine Heimat zu

bauen, oder ob unsere gebaute Seele nicht schon der großen Müdigkeit entspricht, das

Gefängnis unserer Überzeugungen darstellt, den geistigen Rückzug in das ewig unver-

änderbare Sein.Denn im kontinuierlich geübten konzeptuellen Denken »ist etwasmög-

lich, was niemals unter den anschaulichen ersten Eindrücken gelingen möchte« (WL,

§ 1): eine menschliche Kultur aufzubauen, welche die Konvention gewordene Metapher

nicht vergisst, oder aber eine unmenschliche Unkultur der nun Wahrheit gewordenen

Konventionen, die zur geschlossenen Gesellschaft und gezielten (nicht nur geistigen)

Unterdrückung des Menschen führt.

Architektur der Erkennenden gründet auf dem Erkennen des (organischen, natür-

lichen) Wertes der Unkenntnis; das In-uns-spazieren-Gehen ist die Erweiterung, das

(Aus-)Bauen der Unkenntnis (Unkenntnis im Sinne der illusorischen Wahrheit, aber

nicht im Sinne der sensiblen Erfahrung, d.h. der revidierten ästhetischen Erkennt-

nis), das iterative ›Schließen‹ vom (unbekannten) Ich auf die (unbekannte) Welt, die

Ausdehnung dieser »Privat-Cultur-That« (KSA8, § 32[8]) auf die gesamte Kultur, das

Entwerfen des Artefakts, in dem wir Leben. Unser Wille zur Einheit als organische

Funktion bedeutet, er muss diese Einheit stetig erzeugen, also weder vorfinden (durch

einen Leithammel vorgegeben) noch entdecken oder gar beweisen86 (missionieren) im

Sinne der wissenschaftlichen Entdeckung oder dialektischenWahrheitsfindung.Dieses

Springen von der kleinmaßstäblichen Unkenntnis zur großmaßstäblichen Ausdehnung

(›Erkenntnis‹ als Wille zur Macht) ist Sache der Fantasie. Hier gibt es kein Funda-

ment (kein ›ich bin‹, kein ›Ding an sich‹), »auf das man eine Kultur gründen könnte«

(KSA7, § 27[66])! In diesem organischen Prozess, diesem durchaus extravaganten und

sicherlich flüchtig entziehenden »Strom von Ordnung« (Schrödinger) im ewigen Strom

des Werdens gibt es nichts Dinghaftes und nichts Wesentlicheres als »Erfindung und

Einbildung« (KSA10, § 24[16]); diese von der Fantasie ausgelesene Ordnung ist nur die

Zeichensprache des Organischen, der feinste Anschein jenes natürlichen Nicht-wissen-

Wollens desWillens zurMacht alsWille zur Kunst – und nicht das Gegenteil der Zweck-

mäßigkeit des Organischen (KSA10, § 24[16]). Die »Reduktion alles Geschehens« (KSA10, §

24[17]) und aller chaotischen Erfahrungen auf die magische Formel ist die (organische)

Synthese von »Sinnenmenschen undMathematiker« (KSA10, § 24[17]).

Die Wissenschaft – das war bisher die Beseitigung der vollkommenen Verworrenheit

der Dinge durch Hypothesen, welche alles »erklären« – also aus dem Widerwille des

Intellekts an dem Chaos. – Dieser selbeWiderwille ergreift mich bei Betrachtungmei-

ner selber: die innere Welt möchte ich auch durch ein Schema mir bildlich vorstellen

86 »Was sich erst beweisen lassen muss, ist wenig werth.« (GD, KSA6: 70)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 291

und über die intellektuelle Verworrenheit herauskommen. Die Moral war eine solche

Vereinfachung: sie lehrte den Menschen als erkannt, als bekannt. (KSA10, § 24[18])

DieMoral entsprachder auchhierwiederumvorbildlichen sakralenArchitektur, vorbild-

lich allerdings nur in ihrem Prinzip, eine anscheinend zweite Natur zu schaffen, einen

Dualismus in die Welt zu legen, der selbstverständlich an sich nicht existiert, sondern

nur einen Sinn als kollektive Konvention bekam, und natürlich wie die Antithese Natur

–Kultur nun ganz offensichtlich ausgedient hat. Aber wo leuchtet schon eine neueMor-

genröte? In welchen Köpfen sind die Dinge wahrhaftig im Fluss? Wo sind die tausend

möglichen Konzepte?! S. Zweig stellte treffend dar, wie schlecht sich ganz besonders die

Genfer Kunst vom geistigen Attentat Calvins erholt hatte. Aber erholte sich denn das ge-

samte Abendland vomnachhaltigenKunstattentat Platons? Kannmannach diesemBre-

chen und Negieren der ersten Natur, des Willens zur Kunst, des Schaffens, der Einbil-

dung etc. noch den Menschen erfinden? Wenn Erkenntnis nicht mehr nur Auslegung,

sondern zur allgemein gültigen Erklärung wird (KSA12, § 2[86]), kann es auch keinen

offenen Prozess der Entfaltung der innerenWeltmehr geben, kein Spazieren imMakro-

kosmos als kontinuierliche Konstruktion des Mikrokosmos. Architektur der Erkennen-

den versteht die Erkenntnis als Entwurf und Veräußerung des »Phänomenalismus der

›innerenWelt‹« (WZM: 334); alles Schaffen ist das Schaffen des Menschen. Und hier gibt

es nur eine ethische Frage zu stellen: Ist es noch das eigeneWerk?

Im zweiten Schritt kann man dann diese grundsätzliche Frage noch etwas differen-

zieren: Ist dieses Werk noch lebendig? Und das (geistige) Leben kann man eben nicht

erst seit Schrödinger klar definieren. Das als Entwerfen erkannte Denken braucht die

Erkenntnis als »Mittel der Ernährung« (KSA10, § 24[14]); anhand des Denkens, der vorstel-

lenden Fantasie, aber vor allem anhand des Fühlens widerstrebt derMensch der nötigen

»Vielheit von Kräften« (KSA10, § 24[14]); die ungeheureMasse der Erscheinungen (äuße-

rer Kräfte) wird durch »Einverleibung oder Abscheidung« (KSA10, § 24[14]) abgeschätzt

und zu eigenen Formen, Gestalten, Rhythmen etc. zurechtgemacht. Ist dagegen dieses

kontinuierliche Werk nicht mehr lebendig (beispielsweise durch ein erneutes Attentat

auf Geist und Gefühl), so ruft die zerbrochene Herde zum allgemeinen Bruch auf, ver-

kündet, da sie selbst keinenGottmehr schaffen kann,den TodGottes (des Schöpfers, des

Schaffens), fängt an, die Bilder umzuwerfen und zu sagen, »es giebt nichts Hohes und

Anbetungswürdiges. […] Erbarmt euch ihrer! Hört doch die Verachtung aus ihrer Wuth

gegen die Bilder – die große Verachtung gegen sich selber« (KSA10, § 5[9])!

24.4 Die Erfindung des Menschen

Der Mensch als Vielheit: die Physiologie giebt nur die Andeutung eines wunderba-

ren Verkehrs zwischen dieser Vielheit und Unter- und Einordnung der Theile zu einem

Ganzen. Aber es wäre falsch, aus einem Staate nothwendig auf einen absoluten Mon-

archen zu schließen (die Einheit des Subjekts). (KSA11, § 27[8])

Es erscheint nicht gerade unwahrscheinlich, dass Nietzsche an die Agora Athens dach-

te, besonders vielleicht an Zeichnungen der Stoa Attalos (ca. 150 v. Chr., rekonstruiert

1953–56), der Mittel-Stoa oder an Bilder der Überreste der älteren Stoa des Eumenes II

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Nietzsches Architektur der Erkennenden

am Fuße der Akropolis, als er den Aphorismus Architektur der Erkennenden schrieb, denn

sie gehören mit zu den ältesten Zeugen einer überzeugenden Alternative zu den klös-

terlichen (überweltlichen) Kreuzgängen, in der die Griechen noch ›ihre‹ (weltlichen) Ge-

danken denken konnten.Ohne diese griechischen Verwirklichungenwäre eine konkrete

FormeinerArchitekturderErkennenden fürNietzsche vielleichtwiederumnurChimäre

geblieben (KSA7, § 19[36]). Hier fand die Welt noch eine offene Bühne des Denkens, be-

vor die griechischeKunst der Tragödie dannmoralischwurde, indemmandienoch reine

(starke) Seele des abendländischen Denkens (die Agora und ihre Philosophen) mit dem

in der Stoa Basileios verkündeten Todesurteil des bösen Sokrates befleckte. Um das nun

langsam absterbende böse Hinterfragen allen Seins endgültig zu unterdrücken (bzw.

dialektisch zur Gleichförmigkeit zu drängen), vollzog man ›denselben‹ exemplarischen

Prozess nochmals 400 Jahre später (die Kreuzigung), um dem Aufstand des Pöbels (von

Kirchen und Denkschulen) nun endgültig zum Durchbruch zu verhelfen. Die tragische

und fruchtbare Mannigfaltigkeit der griechischen Seele verdorrte mehr und mehr zur

modernen Einheit.Mit der vorgegebenen Einheit wurde derMensch nach und nach sei-

ner eigentlichen Aufgabe, schlimmer noch, sogar noch seiner ihn als Mensch auszeich-

nendenFähigkeit zur Schöpfung seiner selbst, seiner seelischenVerbundenheit beraubt.

Ein ›aktives plastisches‹ Gehirn will (muss) Einheit ›erzeugen‹, das scheinbare ›Ich‹ er-

zeugen, aber keine erzeugte Einheit ›vorfinden‹. Die Kunst dient dem »Ausdruck seeli-

scher Zustände« (MA, II, § 126). Als ein organisches Erfordernis ist das In-sich-Spazie-

renTeil des iterativenProzesses derErfindungdes sogenannten »Ichs« (M,§ 115).Überall

nur Werden, auch im Geiste (zumindest im noch lebenden); das ›Ich‹ kann folglich nur

als eine überlebensnotwendige vorübergehende Fiktion entworfen werden. Schon sehr

früh stand das Fließen Heraklits für diese ewige Entwicklung der Welt (Heraklit 1: 207),

dasWerden der Stadt und des Menschen,mit seinem interessantesten Organ, das ewig

zu entwickelnde, das entwerfende und zu entwerfende Gehirn. Unser ganzes Leben der

Beschaulichkeit, die »vita contemplativa«, alles konzeptuelle Denken (als Voraussetzung

der »vita activa«), ob nun von Kunst, Philosophie, Religion oder Wissenschaft begleitet

(M, § 41), stellt nur den potenziell noch offenenWeg zumMenschen dar. Alle Disziplinen

der Kultur sind nur nötige Umwege zumMenschen (KSA7, § 19[91], zur noch möglichen

Erfindung des Menschen – und eben teils auch recht unnötige Umwege (z.B. die Kunst

für dieKunst oder auchdie abgekürztenUmleitungen zumpraktisch alles ausschließen-

denMainstream).

Die neue Kunst als 1000 Arten zu leben. (KSA10, § 5[32])

Tausend Arten zu leben erfinden – nicht mehr bloß für Heerden! (KSA10, § 4[256])

Und die Erfindung braucht ein Labor, eine offene Bühne des Experimentierens, eine

Bühne im deleuzeschen Sinne des Plateaus, der Tausend Plateaus, also keine Bühne im

Sinne eines Repräsentationstheaters (bekannter Stücke und Spiele des Establishments),

sondern vielmehr im Sinne einer Improvisationsmaschine: ein »spontanesTheater oder

nichts« (Lefebvre: 123). Hier wird ununterbrochen inszeniert, hier werden mobile Büh-

nen-Bilder und wechselnde Kulissen entworfen, hier wird die Bühne als Metapher ge-

gen die starre Struktur verstanden (gegen Historizismus, Evolutionismus, Dualismus,

kurz: gegen das ewige Sein).Der großeUmweg über das Improvisationstheater derWelt

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 293

heißt eben wieder kosmisch denken (KSA9, § 11[7]) und ist nicht zu verwechselnmit sei-

nem Gegenteil, dem abendländischen Universalismus. »Wo alles noch ungestaltet liegt,

da ist unser Arbeitsfeld für menschliche Zukunft« (KSA11, § 27[35]), für die zu gestalten-

de Zukunft der Welt, des Ichs, des plastischen Gehirns (das wäre ein Ich als die Welt im

Spiegel, als ihre wiedergegebenen »großen und kühnen Züge« [vgl. Socrates und die Tra-

goedie], als vorübergehend geordnetes Fragment des Willens zur Macht). Was heißt das

für die Stadt? Ist sie wiederum nur der Spiegel des Ichs, des in sich spazierengehenden

Menschen?

Die Stadt beginnt dort, wo man eine Bühne baut, ein erstes Drehbuch schreibt,

und den Menschen Regie führen lässt. »Das Recht auf Stadt« im Sinne Lefebvres ist das

Recht auf die Stadt als Bühne, als Agora ›aller‹ Menschen87 (der »offenen Gesellschaft«

Poppers), das Recht auf die Regieführung des Menschen, d.h. auf die künstlerische

Implikation des Menschen (der Bürger) im Prozess ihres ewigen Werdens (des Wer-

dens der Stadt, der Menschen). Die Stoa als Philosophie bzw. Lebenskunst und ihr

konkreter räumlicher Rahmen sind die Verlängerung der Agora, der antiken Bühne

des Menschen, der griechischen Tragödie88, im Sinne von Nietzsches Metaphysik der

Kunst, der ›öffentlichen‹ Exposition dichterischer Schönheiten (das ›allen‹ zugängliche

verwegene ›schachspielartige Schauspiel‹) und ›öffentlichen‹ Exploration von Möglich-

keiten, der Konfrontation aller Konzeptionen des Lebens (wenn wir vorübergehend

recht idealisierend alles Unmenschliche der attischen Demokratie noch beiseitelassen).

Mit dem Konzept der Stoa als einem öffentlichen Gebäude, als Rahmen der Agora

undHerzstück der Urbanität, wird lediglich die sozialpolitische (gemeinschaftliche) Di-

mension der Architektur/Stadt illustriert sowie ihre Rolle als künstlerisches und kon-

templatives Pendant zu Tempel oder Kirche, zur »vita religiosa«. Hier wird die Rolle des

öffentlichen Raumes, des geistigen und physischen Milieus als Fuge, als Mörtel (Binde-

mittel) oder Zusammenschluss der Gesellschaft offensichtlich bzw. die zu schaffenden,

offenen Verbindungen als Hauptaufgabe des Denkens. Das Konzept ist somit die kon-

krete Fiktion einer Verbindung des Menschen mit der Welt. Das Denken ist das Ent-

werfen von »wirkungsvollen Fiktionen« (Sloterdijk 5: 12), verstanden als geistiges Milieu

und konkret räumliche Konzeption (gerade des öffentlichen Raumes) einer möglichen

Beziehung von Welt (oder Stadt als Miniatur der Welt) und Mensch bzw. einer konkre-

ten Bindung von Mensch zu Mensch. Hier, in unseren konkreten Fantasien des Lebens,

prägen wir die Welt und das Ich, in unserer vereinfachten, reduzierten und sublimier-

ten Konstruktion des Außen und der spiegelbildlichen ›Re-Konstruktion‹ des Inneren;

das Außen wird zum Vor-Bild des Inneren und umgekehrt das Innere zur Vor-Stellung

des Außen. Beide Prototypen, Stadt und Ich, haben selbstverständlich nichts mit dem

wie auch immer gearteten ›Realen‹ oder ›Wesentlichen‹ derWelt und des Menschen ge-

87 Die ›exklusiveren‹ politischen Volksversammlungen (Ekklesia) wurden später von der Agora auf

die speziell dazu angefertigte Pnyx am westlichen Fuße der Akropolis verlegt, bevor sie ferner im

südlich der Akropolis errichteten Dionysostheater stattfanden.

88 Und selbst die sokratische ›neuere attische Komödie‹,mit der seit Euripides eben noch der passive,

sekundäre Zuschauer auf die Bühne des künstlerisch verstandenen Geschehens gebracht wurde,

in der nun ›Jedermann Akteur‹ war. (KSA7, § 7[124])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Nietzsches Architektur der Erkennenden

mein, sondern sind ihr abstrahierter, konzeptualisierter Schein, ein zurechtgemachter

und vielleicht möglicher Auszug aus den »1000 Arten zu leben« (KSA10, § 5[32]).

Die in die ewige Entwicklung geschickten Prototypen von Stadt und Ich führen nie-

mals zumModell (einerSynthese von IdealstadtundTypen-Menschen).AlleVerbindung,

verstanden als essenzielle Aufgabe des Denkens bzw. als Voraussetzung geschaffener,

lebensnotwendiger Synthesen, gründet tendenziell auf Logik, aufmathematischer (wis-

senschaftlicher) Exaktheit und hat eben nur auszugsweise, als radikale Extraktion eini-

ger eigenmächtiger Züge des spielerischen (sprunghaften) Geschehens, etwas mit der

›irrationalen Willkür‹ des realen Werdens zu tun (PHG, § 19). Hier in der Polis artiku-

liert sich unser Verständnis des Werdens als vorläufiges System der Kollektivität bzw.

der kollektiven Verbindungen, verstanden als ein in die ewige Entwicklung geschickter

Entwurf einer politischen Synthese der Gesellschaft. Hier zeigt sich, ob wir noch »Tau-

send Arten zu leben erfinden« (KSA10, § 4[256]), oder eben nurmehr »bloß für Heerden«

(KSA10, § 4[256]) entwerfen, d.h. eine Art für alle erfinden bzw. der Wahl ›eines‹ Mo-

dells der relativen oder absoluten Mehrheit folgen. Es zeigt sich, ob wir den Entwurfs-

prozess unserer Polis noch als Entwicklungsprozess unserer Demokratie verstehen, ob

die Veränderungen (und potenziellen Erweiterungen) der Verbindungen noch einer Ver-

änderungdes kollektivenZusammenlebens entsprechen.89 Entspricht dieErfindungdes

Menschen noch einer von diesem Begriff untrennbaren Erfindung der Demokratie? Ist

dies nicht der Fall, darfman ernsthaft von einerMaskerade desMenschen,der Polis bzw.

derPolitik sprechen (vongeistloserMaskedes LebensundvoneinempurenFormalismus

seiner Architektur).

Die tyrannische Tendenz allen konzeptuellen Denkens (JGB: 15), die ewige Neigung

zur ›causa prima‹ aller »vita religiosa« sowie aller »vita contemplativa«, in der sich die

verschiedenen Formen logischen Denkens decken, kulminiert im abendländischen An-

spruch auf Universalismus. Alles Denken tendiert zu hierarchischer Ordnung, zur Ver-

tikalisierung fiktiver Verbindungen. Die athenische Agora war als (politisch-weltlicher)

komplementärer Pol der (religiös-himmlischen) Akropolis konzeptualisiert, aber der ex-

perimentelle Charakter beider Anlagen wurde langsam durch die wachsende Polarisie-

rung ihrer Wahrheitsansprüche verdrängt. Das Werden des Kosmos (Makro- und Mi-

kro-) war ursprünglich noch »kein moralisches, sondern ein künstlerisches Phänomen«

(PHG, § 19). Aber mit dem Fall der Giganten am Olymp (und dem nun alles einnehmen-

den und dennoch praktisch alles ausschließenden Monotheismus) wuchs auch die Ten-

denz zur Kristallisation eines universellen ›demokratischen‹Modells.Unsere beiden an-

fänglich par excellence rein künstlerisch verstandenen Verfassungen eines kollektiven

Lebens verdrängten schließlich die Kunst als ihre einzig ernstzunehmende Essenz aus

dem Leben (WL).

Denken als verbinden heißt eine (kollektive) Ordnung zu entwickeln aus tausend

erfundenen Arten zu leben; es heißt tausend Arten des Denkens und Fühlens noch

zu fordern und kein dem Einheitsdenken ›entsprechendes‹ Einheitsfühlen entwickeln

89 Man darf sich durchaus den subtilen, aber dennoch vielsagenden Hinweis konservativer ameri-

kanischer Denker*innen auch für unsere europäischen Bundes- und Nationalstaaten zu Herzen

nehmen, dass Amerika eben »keine Demokratie ist, sondern eine Republik« (Graeber 2: 154).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 295

zu wollen. Verbindung heißt also primär Einbeziehung von Singularitäten, Aufspan-

nung oder Vernetzung von Differenzen. Verbindungen herstellen heißt spezifische

Ordnungen oder Beziehungen von Dingen und Menschen schaffen, ohne gleich von

vertikalen Rangordnungen reden zu müssen. Hier gelangen wir wieder zur rein sinnli-

chenWahrnehmung derWelt und somit zur ausschließlich ästhetischen Rechtfertigung

des Daseins (KSA12, § 2[110]). Das Außen, die Agora, die Bühne der Welt, als offenes

Kunstwerk jenseits des Dualismus von Natur und Kultur. Die dorische Sobrietät bei-

spielsweise ist nicht als Einheitsstil gedacht, sondern illustriert als differenzierteste,

sublimste Form der Abstraktion lediglich das nötige Stilisieren im Sinne des Gestaltens

des Menschen; allein der Prozess der Abstraktion ist hier als mustergültig zu verstehen,

aber niemals hat sein einzigartiges Ergebnis als universell nachzuahmendes Muster

zu gelten. Die Agora hat allein das Schickliche der Fiktion auszustellen (Goethe), das

jedemMenschen als Stimulans zur Erfindung des eigenen Ichs zu dienen hat. Dies war

das Prinzip der Alten; der große Stil in der Kunst war lediglich Ausdruck ihrer Kraft

des Gestaltens; hier war kein Aufschrei nötig, kein überdosiertes Erregungsmittel; die

Schlichtheit stand für die Herausarbeitung der wenigen aber wesentlichen Züge des

Individuums, sie stand für kraftstrotzende Singularität und Differenz. Nun unterlag

die »Stellung der Kunst zum Leben« (MA, II, § 170) im modernen (vor allem protestan-

tischen) Zeitalter der Arbeit ganz selbstverständlich einem grundsätzlichen Wandel;

Kunst wurde zumMittel der Erholung, der Zerstreuung, der Betäubung der ermatteten

Herde (MA, II, § 170); Sobrietät wurde zu regulärer Banalität, die Regel des Ganzen

durch das Spektakel der Ausnahme noch bestätigt und gerechtfertigt. Generic space for

generic mankind!

Verwandlungen desWillens zurMacht, seine Ausgestaltungen, seine Spezialisirungen

– parallel der morphologischen Entwicklung. (KSA12, § 1[57])

Die Welt als Wille zur Macht ist uns unbekannt, so auch das eigene Ich. Die Kultur ent-

deckt keine Welt, sondern sie erzeugt Einheiten, welche »die Welt als Irrthum« darstel-

len; sie erfindet dazu auch gleich noch das Ich, als »Privat-Cultur-That« (KSA8, § 32[8] u.

KSA10, § 6[1]) oder auch als kollektive Fiktion. Es bleibt aber in jedem Fall beim Irrtum

bzw. Letzterer bleibt eben für das Mängelwesen Mensch absolut nötig – ein geistiger,

durch das Denken geschöpfter Irrtum, nicht aus Mangel an Geist, sondern aus seinem

schöpferischen Reichtum (›Mangel‹ an Geist hieße in diesem Zusammenhang lediglich,

Mangel an Fantasie oder auchMangel an Abstraktionsvermögen aufgrund fehlender Fil-

ter, der aber in glücklichen Unfällen, wie wir gesehen haben, durchaus auch zu Geniali-

tät führen kann). Es sind diese erzeugten fiktiven Einheiten (KSA12, § 1[58]), welche die

Welt »so bedeutungsreichundwundervoll« (KSA10,§ 6[1])werden lassen.Undnebenden

äußeren sind es auch die nötig zusammengedichteten Auslegungen der inneren Phäno-

mene, die flüchtig unser fiktives Selbstbewusstsein konstruieren (KSA12, § 1[58]). Im-

mer bleibt Entwerfen das Entwickeln möglicher Ideen, das Schöpfen aus dem Werden

und nicht das Schaffen des einzigen Modells, der Republik (Platons), des Seins, des tau-

sendjährigen Reiches (versus tausend neue Reiche), die dann mit Heidegger zum Ende

der Metaphysik, zur Vollendung der Philosophie führen könnten (Heidegger 8: 63), mit

Nietzsche aber lediglich in Nihilismus enden müssen bzw. mit Spengler in der Tat den

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Untergang des Abendlandes beschließen (man verzeihe die zeitwidrige Instrumentalisie-

rung der Begriffe).

Nun bleiben im Grunde genommen alle wissenschaftlichen Disziplinen an ihren,

wenn man das zu sagen wagt, ›Ursprung‹ gebunden: an die Philosophie (Windel-

band: 244). Ihre Ansätze haben sich zwar immens diversifiziert, ihre Methoden be-

wundernswert verfeinert (Deleuze 1: 82), aber ihr Belang bleibt der gleiche: Sie dienen

ganz einfach der Kultur als Erzeugung intellektueller und materieller Vereinfachun-

gen menschlichen Lebens (KSA12, § 9[35]). Und die einzige sogenannte ›Einheit‹ der

Kultur ist lediglich als diese Übereinstimmung aller Disziplinen im ewigen Entwickeln

möglicher Ideen, d.h. neuer Lebensmöglichkeiten, im ewig driftenden Werden zu ver-

stehen. Die Wahrheit ist also kein wesenhaftes Thema des Denkens. Man muss auf der

Künstlichkeit beharren, die jedes Ergebnis unserer Denkkunst darstellt. Hier gibt es

auch keinen fruchtlosen Dualismus von Natur und Kultur: »das Leben ist um so inten-

siver und kraftvoller, je anorganischer es ist« (Deleuze 9: 697). Unser bewundernswert

plastisches Denkorgan hat den klaren einfachen Zweck, das Überleben zu ermöglichen

(den Kampf gegen die Entropie). Unsere verschiedenen Künste der Abstraktion, im ex-

tremsten Sinne vielleicht Philosophie und Mathematik, repräsentieren diese konkrete

lebenswichtige Funktion unseres Gehirns: das Vereinfachen und Verständlichmachen

der Welt, des ewigen unschuldigen und für uns absolut sinnlosen Werdens. Denn die

Welt ist immer, wie Nietzsche sagt, die scheinbare Welt. Das Konzept, der Entwurf, ist

der gedeutete Ausschnitt aus diesemWerden. Der Entwurf ist die scheinbareWelt noch

einmal, jedoch reduziert, abstrahiert, vereinfacht und intelligibel (erklärbar). Dieser

Abtraktionsprozess hat niemals Wahrheit zum Ziel. Die Evolution hat andere Sorgen,

Wahrheit hat nichts mit Leben zu tun.

Schlimmer noch, ihre Erfindung ist kontraproduktiv, ihre letzte Konsequenz derNi-

hilismus,das sich verwirklicht habendeAbsoluteHegels (Hegel 2: 15 u. 516) oder ebendas

heideggersche Ende der Philosophie,weshalb PhilosophenwieDeleuze (Deleuze 1: 73) so

reizbar auf Heideggers »Nostalgie des Seins […], Kult des Grundes, des Baumes und der

Wurzeln, und des Inneren« reagieren. Sie paralysiert zum einen den lebenserhaltenden

Prozess derWeltgestaltungmit ihrem scheinbar höchsten Ziel der »Vollendung der Me-

taphysik«, die das Ende der Philosophie besiegelt und demDenken scheinbar eine neue

Aufgabe stellt. Zum anderen führt die Erfindung derWahrheit zuMachtmissbrauch, sei

es sozialpolitisch oder wissenschaftlich. Die Natur des Menschen braucht keine »hoch-

müthigen«Deklarationen einer »verlogenen Erkenntnis« (vgl.WL, § 1), sondern konkre-

te Ideen neuer Lebensmöglichkeiten, kein stabiles Expertenmodell, sondern ein stetiges

Entwicklungsexperiment.

Ein Erkenntniß-Apparat, der sich selber erkennen will!! Man sollte doch über diese Ab-

surdität derAufgabehinaus sein! (DerMagen, der sich selbst aufzehrt!) (KSA11, § 26[18])

Über das Denken nachzudenken entspricht in gewisser Hinsicht dem Spiel mit dieser

Absurdität und alle Philosophie spielt seit (zwei) Jahrtausenden dieses Spiel! Aber nur

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 297

recht selten wurde dabei der eigentliche Versuchscharakter dieser Aufgabe in den Vor-

dergrund gestellt und fast niemals der Sinn des (Un-)Wissens bzw. der (Un-)Kenntnis!90

Wie wir bereits gesehen haben, sind Babylon, Rom, Chandigarh, Las Vegas oder De-

lirious New York Beispiele für (mehr oder weniger kollektive) Seelenzustände des Men-

schen, indenenwir inuns spazierengehenoder ebennicht.DasBewusstsein, individuell

und/oder kollektiv, schafft durch Abstraktion ein Bild und Zeichen von der innerenWelt

(dem Protoselbst), eine Autoabstraktion als vorübergehenden Bericht der Entwicklung,

als Protokoll desWerdens des Gehirns, und gleichzeitig ein Bild und Zeichen des abstra-

hierten Außens. Hier spielt der Baukünstler (der Mensch) mit Analogien zwischen dem

Bauen des Gehirns und dem Bauen der Welt (deren Miniatur als Stadt), zwischen zwei

per definitionem ewigen Baustellen. Es geht nicht darum, beispielsweise eine unfertige

Stadt zu bauen (an sich einUnsinn bzw.Pleonasmus), sondern beide Entwicklungen an-

einander zu messen und als solche unfertigen, offenen Baustellen zu erkennen und zu

konzeptualisieren. Wir können damit auch den eventuellen Sinn einer ›fertigen‹ Stadt

auslegen (Stadt als Museum, manche Altstädte, denkmalgeschützte Viertel etc.), in der

wir ganzbewusst nicht in uns spazierengehen,beispielsweise als eineErholung vonuns,

als eine Reise in eine andere Welt (und nicht in ein Ideal), als eine Erfahrung eines an-

deren Kunstwerkes (so wie der Aufenthalt selbst in einer allzu pathetischen Kirche als

Kunstwerk wieder eine beträchtliche persönliche Bereicherung darstellen kann).

Die gedachten Stadtstrukturen entsprechen der Struktur unseres Denkens, das war

die entscheidende Schlussfolgerung aus Alexanders berühmten AufsatzDie Stadt ist kein

Baum. Zwar sind unsere Denkmodelle noch stark durch den Baum geprägt, aber eigent-

lich nicht unser natürliches Denken. Die Architektur des Gehirns widerstrebt in gewis-

sem Sinne noch ›natürlicherweise‹ der Unkultur des eingepflanzten Baumes, dem Bar-

barentum Platons bzw. seiner ewigen Schüler, dieser wichtigsten frühen Gehirnwäsche

des sogenannten Westens. Wie schon gesagt, auch er, ob er nun wollte oder nicht (und

er wollte nicht), war eben ein Künstler (das macht ihn ja wieder so interessant), auch er

konntenur ein kleines StückSein ›gegen‹ ein ewigunschuldigesWerden richten.Aber da

er die Kunst im Sinne Nietzsches nicht wollte, blieb er auch nur ein eher mittelmäßiger

Künstler. Die Kunst wurde nicht am Leben gemessen, schlimmer noch und umgekehrt,

das Leben wurde an seiner Kunst gemessen, die Kunst richtete sich schließlich gegen

das Leben. Zuletzt, wie schon gesagt, war Platon im Grunde genommen völlig antipla-

tonisch (wenn man das Platonische hier kurzerhand als das vollends Vergeistigte defi-

niert)! DenndieArchitektur derErkennenden,das heißt die Architektonik oder Struktur

unseres Gehirns, ist weit entfernt vom klassischen Sein, ist eben potenziell, wie könnte

es auch anders sein, ein ewigesWerden.Um eine zugängliche Vorstellung vomDenken-

Entwerfen zu bekommen, ohne tiefer in die kognitiven Wissenschaften eintauchen zu

müssen, liegt es imGrunde genommen (gerade für Architekten) recht nahe, auf die heu-

tige Stadt zu schauen. Denn »das Gehirn entspricht der modernen Welt« (Deleuze, in:

Malabou 2: 62) und die moderne Welt, die Geschichte der Welt, ist im Sinne Spenglers

90 Letzteres ist nach wie vor das eigentliche Problem aller Bildungsinstitutionen: Wo wird der über

aller beruflicher Praxis stehende Sinn der Mathematik gelehrt, ihre über aller Technik oder allem

Ingenieurwesen stehendephilosophischeDimension eines bedingten konzeptuellenDenkens des

künstlerischen Mängelwesens Mensch?

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Nietzsches Architektur der Erkennenden

vor allem die Geschichte der Stadt (oder erscheint uns zumindest verstärkt oder kon-

zentriert in der Darbietung als Stadt). Und Stadtplaner wissen in der Regel nur zu gut,

dass die Stadt ein ewigesWerden ist, ohne Anfang, ohne Ende, ohne fertige Form.91

Das großeThema der zeitgenössischen Stadt ist der ›Verlust‹ des (historischen) Zen-

trums, ist die ›Dominanz‹ der überproportionalen unbestimmten Peripherie (Zwischen-

stadt,Th.Sieverts;LaCittàDiffusa, F. Indovina;Laville poreuse,B.Secchi undP.Viganò),die

klassisch radial-konzentrische Denkmodelle der Topologie und vor allem Baumstruk-

turen obsolet werden lassen (Koolhaas 3: 1248ff.).92 Dieses Thema spiegelt exemplarisch

die (eher europäische) Krise der Stadt wider, die Krise des Gehirns. »Es gibt nicht nur

ein Zentrum, sondern punktuelle Neuronenverbände, die jeweils mobile und momen-

tane Zentren bilden; […] multifunktionale Areale werden bei kognitiven Aufgaben akti-

viert und jedesmal zum Teil eines anderen zerebralen Netzes« (Die Krise derMachtzentra-

le, Malabou 2: 66). Die Krise des Zentrums provoziert neben vielerlei unstabilisierenden

Phänomenen/Entwürfen auf nunmehr freier See (weitab vom sicherenHafen!) beispiels-

weise das plötzliche Erscheinen/Entwerfen von »Dolphins«, von »ersatz cities, sponta-

neously develop para-urbanistic mutations, forms of urban life like homeless beggars

at the automated tellers; buildings that would turn into self-regulating programmatic

dumps, would be infiltrated by commerce, day-care centers for the unfaithful, endlessly

proliferating cineplexes, certainly water parks,maybe drive-in universities;mosques in-

vading the endlessness of the concretedecks…Buildings that in their very brutalitymight

save civilization as we know it« (Koolhaas 3: 999).

Platons Stadt-Staat war von Anfang an der Kampf gegen das Offene, gegen die po-

tenziellen Einwirkungen des Außen (der Barbaren), gegen Auswirkungen des Innen (der

Dissidenten), es war die Sehnsucht nach dem geschlossenen Körper, der inneren Ein-

heit, demZentrum,der absoluten Kontrolle und Sicherheit des ewigen Seins. Eswar der

Kampf gegen das Geistige, dessen Prozess, Entwicklung und ewigesWerden, gegen den

KunsttriebdesmenschlichenGehirns,gegendie ›Unwahrheit‹, diese unsere ersteBedin-

gung fruchtbaren Lebens.

»Wir wollen in uns spazierengehen«: Stadtplanung ist nicht nur das Planen des Zu-

sammenlebens der Menschen, sondern auch ein exemplarisches Bild der Planung bzw.

Unplanung des Menschen (›das Unplanbare planen‹) oder einfach auch ein Bild von sei-

ner ewigen Umplanung. Bevor man irgendwelche methodisch planerischen Ableitun-

genmacht, ist es also nötig, namentlich die künstlerische Dimension des Planens in den

Vordergrund zu stellen, die große Verantwortung der über aller Wissenschaft stehen-

den Kunst, der Metaphysik der Kunst. Nietzsche insistiert auf den eigenen Gedanken,

die man in der Stadt des Menschen, d.h. des Künstlers zu denken ermöglichen sollte,

91 Besonders auf die innerstädtischenStadterneuerungen, z.B. Europan4,Die Stadt über der Stadt bau-

en – Umwandlung zeitgenössischer Gebiete, also Situationen wie das heutige Dreispitzareal in Basel,

Zürich-West oder das ›ehemalige‹ Industrieareal Praille Acacias Vernets in Genf.

92 »Conceptually orphaned, the condition of the periphery is made worse by the fact that its mother

is still alive, stealing the show, emphasizing its offspring’s inadequacies. The last vibes emanating

from the exhausted center preclude the reading of the periphery as a critical mass. Not only is the

center by definition too small to perform its assigned obligations, it is also no longer the real center

but an overblown mirage on its way to implosion; yet its illusory presence denies the rest of the

city its legitimacy.« (Koolhaas 3: 1249)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 299

im Gegensatz zur viel zu pathetischen, starren und autoritären Sprache der Kirche, der

Historie oder der Republik.Wieder ganzMensch sein, wieder ganzer Mensch werden.

Nun gibt es keine individuelle Stadt für alle (Individuen), in der jeder in sich spazie-

ren kann. Eine historische Antwort (von Platon bis Le Corbusier) auf dieses scheinbare

Dilemma war natürlich der determinierte Typ-Mensch (Normmensch) für die Modell-

Stadt (Ideal-Stadt), später teils noch kombiniert mit einer gewissen ›Auflösung‹ des öf-

fentlichenRaumes (»loose pattern« [A.&P.Smithson]).Wer nicht demTypkorrespondiert

(derNormentspricht, zurHerde oder ›Horde‹ gehört),wird einfach ausgeschlossen.Das

universale Sein der Aufklärung »schneidet das Inkommensurable weg« und zwingt »die

Menschen zur realen Konformität«. Die gezwungene Identität von allem und allen wird

damit bezahlt, dass nichts und niemand »zugleich mit sich selber identisch sein darf«

(Adorno/Horkheimer: 18f.).Wenn das Sein über demWerden steht, wird unsere eigent-

licheMenschlichkeit, die Abstraktion, zu der vonAdorno undHorkheimer so bezeichne-

ten »Liquidation« (Adorno/Horkheimer: 19). In der Umkehrung dieser Relation von Sein

und Werden liegt der humanistische Akt Nietzsches, der unserem konzeptuellen Den-

ken und dem Erkennen der »Unwahrheit als Lebensbedingung« potenziell denWeg zur

(Metaphysik der) Kunst bahnt.

Von allen Phänomenen der Kultur ist vielleicht die Stadt der perfekte Ausdruck des

Willens zur Macht; die dominierenden Kräfte verschieben sich stetig, befinden sich im

ewig unstabilen Gleichgewicht, der Ausdruck und dieWirkung der Stadt sind in ständi-

gerEntwicklung,relativ ausgenommennatürlichdieStadt alsMuseum.Aberhier liegt in

der Regel ein Problem derWahrnehmung unserer europäischen Altstädte vor, ein Boom

des Konservatismus. Hier scheint die Welt noch in Ordnung zu sein und zu gerne stellt

man das Alte über das Neue (die Neustadt).Man stellt es unter Schutz. Unsere Rache an

der (vergehenden) Zeit, unser Ressentiment und Nihilismus führte schließlich am En-

de des 19. Jh. zu der bedenklichen Erfindung des Denkmalschutzes. Kein einigermaßen

ernst zu nehmender Mensch, selbst kein Architekt, kann heute gegen Denkmalschutz

sein.Dochwas schütztmandort eigentlich bei näheremHinsehen? Ebennicht denGeist

des Konservatismus, jener zur (misshandelten) Zeit der Erfindung des Denkmalschut-

zes, sondern den künstlerischen Geist der sich modernisierenden Stadt (beispielsweise

jenen frenetischen der Baumeister des Mittelalters)! Es ist die Stadt bzw. der Geist der

Zukunft, den wir dort schützen oder besser schützen sollten, nicht jenen des Ressen-

timents, der Nostalgie eines verlorenen Ideals. Hier hatte man Visionen, weit über die

Gegenwart hinaus (natürlich mitunter auch weit über die Welt hinaus, bedenkliche Vi-

sionen einer Hinterwelt).

Das Antiplatonische unserer platonischen Kultur, Platons Widerspruch zu unserer

geistigenNatur, verstellte den Blick für einenwirklichen Auf-Bruch einerModerne bzw.

für die Kontinuität der griechischen Kultur und vorsokratischen (Lebens-)Kunst. Ein

Waldsterben fand in unseren nunmehr vomKörper abgetrenntenKöpfen statt.Ein lang-

sames, aber sicheres Sterben, eingeführtmit dem vergifteten Baumdes Parmenides, als

kulturellesManifest durch Platon (und später durch die Kirche) verbreitet und als Vater-

unser einer scheinbaren Moderne durch Descartes (von der Aufklärung bis heute) weit

über die arme alte Zeit hinaus gesichert. Kultur und Konservatismus sind fast zu Syn-

onymen geworden. Man hielt es für nötig, den überflüssigen Begriff der ›Avantgarde‹

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Nietzsches Architektur der Erkennenden

einzuführen, statt die Kultur, die Kunst, den Geist der griechischen Klassik, als das vor-

ausgreifende, ewigeWerden des Menschen zu begreifen.

24.5 Vom Schutze des subversiven Geistes

Irrthum der positiven Philosophie nachzuweisen: sie will die Anarchie der Geister

vernichten, und sie wird den dumpfen Druck unbefriedigter Auslösung hervorbringen

(wie China)! (KSA9, § 11[29])

Nochmals: Das Gehirn zwingt uns zur Kunst (Malabou 2: 112). Unter dem Joch des Wil-

lens zur Macht gibt es keine Logik, keine Offenbarung und vor allem keinen Gehorsam.

»Man muss davon ausgehen, dass das Gehirn sich gewissermaßen nicht gehorcht, dass

es Ereignisse fabriziert, dass es Exzesse im System geben kann, einen explosiven Teil,

der sich weigert zu gehorchen, ohne pathologisch zu sein« (Malabou 2: 120). Hier wie

dort, im Geiste wie in der Stadt, gibt es keine Konstanz, sondern Potenziale, neue Ei-

genschaften. Das Leben schafft sich die Realität (der Umwelt und des Ichs), alles Hin-

nehmen einer Gegebenheit, einer Wahrheit, des Äußeren wie des Inneren, des Makro-

und Mikrokosmos, ist lebensfeindlich. Jedes Schaffen-Denken-Entwerfen ist ein Bruch

und ein Sprung, anschaulich formuliert, zwischen Realität und Abstraktion, Bild oder

mentalem Bericht (Malabou 2: 114). Der Wille zur Macht, das Werden, ist geprägt von

diesen Brüchen und Sprüngen der Natur (des Geistes). Es gibt keinen geraden, für alle

vorgezeichnetenWeg zur eigenen Identität, zum ›eigenen‹ Glück. ImWald der Zukunft

gibt es, mit Heidegger gesprochen, nur den Holzweg93.

Die Wahrheit ist ein »Werkzeug der Nivellirung« (KSA9, § 6[163]). Eine so kon-

zeptualisierte (Hinter-)Welt entspricht nicht dem Mikrokosmos (Gehirn) des ganzen

Menschen.Wenn wir in uns spazieren gehen (imMakrokosmos, in der Stadt der Erken-

nenden), sehen wir unsere Rolle als Teil einer Vielheit und eben nicht einer nivellierten,

einfältigen Einheit (ein sich offenbarendes Sein). Darin liegt gerade die Faszination

der meisten Altstädte. Es waren Baumeister der Zukunft, die mit wenigen elementaren

Regeln arbeiteten. Selbstverständlich bauten sie nichts Altes, sie hatten überhaupt

keinen Sinn für Altes. Sie waren immer extrem modern, gingen ›mit‹ der Zeit, mit der

nötigen Veränderung des künstlerischen Geistes und der Stadt (in diesem Sinne ist

die mittelalterliche Stadt exemplarisch für die fast schon sphärologische Raumkritik

eines A. van Eycks, oder auch B. Zevis und eine interessante Referenz für die aktuellen

polemischen Diskussionen über die zu planende Dichte der »Stadt über der Stadt«

[vor allen Dingen der innerstädtischen Stadterneuerungen]). Was schützt man dort

in der Stadt? Den werdenden Geist der Menschen, nicht den ›antiplatonischen‹ Geist

Platons, des kognitiv widersprüchlichen und größten, aber kunstfeindlichen Künstlers,

des Feindes der Entwicklung (als Abfall vom Urbild bzw. Ideal), des ersten Feindes der

offenen Gesellschaft Poppers. Der Geist der Stadt ist der Geist des ewigen unschuldigen

93 »Holz lautet ein alter Name für Wald. Im Holz sind Wege, die meist verwachsen jäh im Unbegan-

genen aufhören. Sie heißen Holzwege. Jeder verläuft gesondert, aber im selbenWald. Oft scheint

es, als gleiche einer dem anderen. Doch es scheint nur so. Holzmacher undWaldhüter kennen die

Wege. Sie wissen, was es heißt, auf einem Holzweg zu sein«. (Heidegger 1, Vorbemerkung)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 301

Werdens und wir Architekten sollten somit Hüter des Werdens sein (und nicht Hüter

derOffenbarung einesWeltgeistes, des Seins,mag sichHegel auch auf denKopf stellen).

DieWelt, soweit wir sie erkennen können, ist unsere eigene Nerventhätigkeit, nichts

mehr. (KSA9, § 10[E95])

Das Leben bahnt sich seinenWeg, es braucht denWiderstand, und es braucht die Krea-

tivität (den subtilen Bruch bzw. Sprung) zur Überwindung jeglichen Zustandes. Es sind

die Bedingungen der Evolution (Bergson 2). Determinismus (d.h. vorgezeichneteWege,

Gesetze, Überzeugungen und das erfundene Glück des ›blinzelnden Menschen‹ [Z: 15])

heißt Passivität, heißt Verneinung des Lebens und die Verunmöglichung seiner stetigen

Entfaltung. Das Leben, der neuronaleMensch (Changeux 1), braucht keinen erstrebens-

werten Idealtypus. (In diesem Sinne ist der Übermensch eben das genaue Gegenteil des

Priesters oder anderer Führer. Er [bzw. sein Ankündiger Zarathustra] predigt lediglich

die Überwindung jeglichen Ideals, Lehrers und jeglicher Lehre.)

Auch hier darf man nicht kurzschließen (Malabou 2: 121), keine neue neurowissen-

schaftlicheTheorie des Überganges von Gehirnstrukturen zu Stadtstrukturen erstellen,

selbst wenn der Zusammenhang vonMikro- undMakrokosmos nicht nur verführerisch,

sondern auch offensichtlich ist. Hier gibt es eben nur den von Phidias (bzw. Nietzsche)

demonstriertenSprungderGriechen indieKunst, indasLeben, indieLebenskunst.Hier

istman nicht frei, selbst wenn alles erlaubt ist,weil nichts wahr ist (Z: 303).Das Schaffen

ist ein Lebenszwang; hier wartet die große Aufgabe der Kunst auf uns, die große Verant-

wortung, neue Lebensmöglichkeiten zu schaffen. 1001 Mikrokosmen sind möglich und

doch arbeiten wir ganz konkret an (und in) nur einer Stadt. Aber an der einen Stadt der

1001 Potenziale, der potenziellen »1,001 other concepts of city« (Koolhaas 3: 971).

Ist dieWelt nicht ein Kunstwerk, unvergleichbar reicher als jegliches auch des größten

Künstlers? (Bergson 1: 113)

Die Evolution, die Entwicklung ist kein Programm! Wir sind ihre Handwerker und

Künstler (Bergson 1: 102), falls wir nicht, wie der große autoritäre Künstler Parmenides,

ganz bestimmt Denken und Sein verwechseln, falls wir nicht das Sein als ein reines

Resultat des unter dem Willen zur Macht und ewigen Werden stehenden Denken-

Entwerfens erkennen. Mit Parmenides erliegen wir dem Denken, das immer einem

Schaffen von Sein, von Stabilität entspricht (Bergson 1: 103). Wir nehmen es zu ernst,

d.h., wir glauben, die vorgestellte Stabilität entspräche der Wirklichkeit, bzw. nicht

ernst genug im Sinne eines Verkennens des nötigen künstlerischen Hanges unseres

Denkens. Auch der große Kant nahm letztlich seinen Entwurf der Architektonik in sei-

nerKritik der reinenVernunft (Kant 2: 672) noch nicht ernst genug. Erst Nietzsche (KSA7, §

19[125]), und später Deleuze (Deleuze 12: 23) verantworteten die weitreichenden Folgen

der kopernikanischen Revolution des Geistes Kants.

Wir müssen die ›verschiedenen‹ Entwicklungsmöglichkeiten des Geistes und der

Stadt garantieren, also Gesetze, Regeln und Leitbilder schaffen, die diese Potenziale

exakt vorstellbar beschreiben und doch nichts (definitiv) bestimmen oder erklären im

Sinne der Naturgesetze (KSA11, § 26[227] u. KSA12, § 2[86]). Wie es auch Bergson an-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Nietzsches Architektur der Erkennenden

spricht: Die letzten Konsequenzen der Unwahrheit (und Undeterminiertheit) wurden

(lebens)philosophisch nie wirklich (d.h. wirkend) ausgeleuchtet. Es gibt keine Identität

als dauerhaftes Wesen, sondern nur als einen »Prozeß der Selbstkonstitution oder der

›Gestaltung‹, um einen Ausdruck von Foucault aufzugreifen, also ein Prozeß, in dem

der Fächer einer Pluralität von Figurationen entfaltet wird. Jeder lebt heute mehrere

Leben, gleichzeitig und nacheinander« (Malabou 2: 107f.).94 Die Evolution der Stadt und

des Gehirns ist nicht nur ein Erweitern und Ergänzen, sondern auch ein Verändern und

Ersetzen (»Stadt über der Stadt«), ein Schaffen einer neuen Konfiguration, welche die

Struktur bewegt (der ewigen geophilosophischen Schaffung eines Neuen Athens und

der Wiederherstellung seiner demokratischen Würde [Deleuze 10: 97ff.]). Existierende

strukturelle Verbindungen des (Halb-)Verbandeswerden gekappt, neue gelegt usw. (was

beispielsweise bei der topologisch unbrauchbaren Struktur des Baums in der Tat nicht

möglich ist).

Die Kunst und nichts als die Kunst. Sie ist die große Ermöglicherin des Lebens, die gro-

ße Verführerin zum Leben, das große Stimulans zum Leben… (KSA13, § 1[415])

Wollen wir »in uns spazierengehen« (FW, § 280), weit ab von einer Prunkstätte der Hin-

terwelt, in unserem eigentlichmenschlichen allzumenschlichenWesen,wennwir in der

Stadt spazieren, in der Stadt als Halbverband, ohne ›ein‹ Zentrum, in Zonenmitmehre-

ren Funktionen, zeitlich bedingten punktuellen Verbänden, »mobilen undmomentanen

Zentren« (Malabou 2: 66), entsprechendunsererGehirnstruktur, »unserer Seelen-Art (wie

sind zu feigedazu!) –somüßtedas LabyrinthunserVorbild sein« (M: 145).Doch auchdas

Labyrinth unserer Seele und unseres Geistes wird ständig überwältigt, gebändigt durch

den schöpferischen Sprung, durch das künstlerische Genie der Natur, dessen bedenk-

lichster Teil eben der Mensch ist. Denn »er selbst ist auch ein Stück Genie der Lüge...«

(KSA13, § 11[415]). Diese Stadt wäre das stetig zu bändigende Labyrinth seines Wesens,

das provisorisch geordnete Fragment des Chaos, das dem ewigen Werden aufgeprägte

Sein, ein unter dem Willen zur Macht tanzender Stern des zum Künstler verurteilten,

nunmehr ganzen und plastischenMenschen.

Wenn die Stadt (unsere Umwelt, unsere Welt) also auch nur irgendetwas mit dem

Leben zu tun haben soll, hat sie (haben wir Planer-Denker-Entwerfer) das Künstlerische

des Lebens selbst in den Vordergrund zu stellen.Denn dieWelt (alsoMikro- undMakro-

kosmos) ist,wie esNietzschemit seinemKonzept desWillens zurMacht amkohärentes-

ten offenbarte, ein ewig »sich selbst gebärendes Kunstwerk« (KSA12, § 2[114]). Umnoch-

mals auf unsere Unfreiheit zurückzukommen: wir (und damit die Stadt für uns Archi-

tekten, die Wissenschaft für uns Wissenschaftler, die Philosophie für uns Philosophen)

können nicht aus der Kunst heraus, wir können nicht aus uns heraus (wie die Hinter-

weltler es wollten). Wir können aber im Versuch verharren, ihr ›Wesen‹ zu verdrängen,

94 In manchen Regionen derWelt lebte der altsteinzeitliche Mensch (Paläolithikum) auch ganz kon-

kret ein ›saisonales Ich‹, verbunden mit erstaunlich plastischen Gesellschaftsmorphologien und

dementsprechend unterschiedlichen saisonalen Regierungsformen zwischen Autoritarismus und

Anarchismus sowie auch saisonalen Gebäudeformen (vgl. Graeber 1: 126ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 303

d.h. störrisch die Kunst zu verneinen.Wir Nihilisten haben also die ›Freiheit‹, ein miss-

ratenes Kunstwerk zu gebären.Denken ist Entwerfen.Wir können nicht un-konzeptuell

denken,wir können aber in der Tatmiserable,d.h.nicht amLeben alsKunstwerk gemes-

sene Konzepte entwerfen. »DieWüste wächst...« (mental odermikrokosmisch im Sinne

Nietzsches, systemisch oder makrokosmisch im Sinne Osborns).

Das Erfinden von Zuständen. Es ist an der Zeit, daß der Mensch sich ein Ziel stecke.

Noch ist er zum höchsten Ziele reich undwild genug. Ich sage euch: ihr habt noch Cha-

os und Anprall der Gestirne in euch, um einen Sternentanz gebären zu können. Einst

aber wird der Mensch zu arm geworden sein, einst wird er selbst zurWuth der Verach-

tung nicht genug Rad und Schwung sein. (KSA10, § 4[213])

Inder ›morpho-logischenPubertät‹ desMenschenwardie Stadt perDefinitionder sphä-

ro-logischeAusschluss derNatur.Aber sindwir denn reifer geworden?Wagenwir Planer

schondieUrbanität imSinneMaxWebers als die geradezu sprudelndeEnergiequelle der

Schöpfung unzähliger (noch) undenkbarerMöglichkeiten zu beschreiben, fast schon als

die andere Form des Ur-Waldes? Haben wir die alte Dichotomie derWelten (der schein-

baren und wahren, der idealen oder heiligen Hinterwelt und dem mangelhaften oder

profanen Diesseits), den sterilen Dualismus von Natur und Kultur überwunden? Ha-

benwir schon angefangen, das unendliche Dazwischen zu explorieren? Tatsächlich sind

wir reifer geworden, haben dabei aber unsere Frische, unseren Schwung in diesemAlte-

rungsprozess, dem latent ›agoraphoben‹ Versteinerungsprozess des Menschen und sei-

nesMilieus, scheinbar unwiderruflich verloren.Unddennoch hat es abermals die Kirche

gerade in ihrer Verstoßung der Natur vorbildlich verstanden, deren affektives Potenzial

zu sublimieren und den Raum als anorganische Emotionsmaschine zu konzipieren.Die

christlichenBaumeisterdesMittelalters (derGotik)wussten,dassdieüberweltlicheWir-

kung und Vor-Projektion einer Kirche ins Jenseits architektonisch lediglich durch den

Wald zu erreichen ist (und durch dessen magischen Effekt) und nicht durch den einzel-

nen Baum, was auf den ersten Blick theo-logischer erscheinen könnte (Bloch: 843). Ihr

Außen (die Projektion aus der verwerflichenWelt heraus) war durch das tiefe mystische

Innen des Waldes bedingt (durch das Hinein in die primitive Welt der viel überzeugen-

deren Emotionen).95 Auch wenn schon das geplante Reiseziel der Hinterwelt zur geisti-

genVerwüstungeiner endgültigdeterritorialisiertenErdebeitrug,bleibt das katholische

Raumschiff dennoch rein konzeptuell ein exemplarisches Chaos im Sein, ein tanzender

Stern eines fatalenExodus.Undwir brauchenheute nichts dringender als das ewigwäh-

rendeChaos imSein (als Bedingung eines neuen Seins imChaos), das PflegenneuerKei-

me der Veränderung und der unplanbaren Dynamik der Geschichte, wollen auch ›wir

95 Bemerkenswert in dieser subtilen Wissenschaft der (A-)Effekte ist beispielsweise das gerade-

zu ungeheuerliche ›Spiel‹ destabilisierender Asymmetrien, der nahezu systematischen Vermei-

dung klarer kollektiver Fluchtlinien (horizontaler und vertikaler), der bewundernswerten gestal-

terischen Autonomie jedes einzelnen Baumes (Säule und gegebenenfalls ihr direkt ansetzendes

Mehrstrahlgewölbe) etc. Für uns moderne Apostel der Ordnung und Einheit scheint die von Vasa-

ri, insbesondere für solch außergewöhnliche Urwaldarchitektur, geprägte Bezeichnung der Gotik,

also einer Baukunst der Barbaren (Goten), besonders zutreffend (z.B. Notre-Dame de Roscudon in

Pont-Croix, Frankreich).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Gottlosen‹ einen neuen Stern gebären, ewig am Leben zu messende Fiktionen entwer-

fen.

Selbst wenn die Kirche des Mittelalters natürlich ebenso nur das Haus Gottes war,

so stellte sie rein symbolisch doch die (neue) Welt dar. Die physischen Grenzen dieser

Welt waren lediglich Grenzen der Machbarkeit. Sie war immer schon die Arche Noahs,

das Raumschiff einer neuen Lebensmöglichkeit der ganzen repräsentativen Gemeinde

(vonMensch und Tier) der neuenWelt des anhand neuer Konventionen (Bibel) neu zu er-

findendenMenschen bzw. Herdentieres. Denken wir überspitzt das räumliche Konzept

der Kirche zumindest in ihrer entscheidenden himmlisch vertikalen Dimension weiter,

wäre sie ein nach oben offenes Haus, wäre ihr ideales Dach nicht das später so oft ge-

malte, sondern daswirkliche Firmament (etwawie die toskanische Abbazia SanGalgano

undwie das idealisierteweltlichhorizontaleHausderModerne eineKiste ›ohneFassade‹

wäre, wie Le Corbusiers indische Villa Shodhan).

Anders gesagt: Die Kirche ist das Außen, das sphärologische (wenn auch hinter-

weltlerische) In-der-Welt-Sein. Sie war eben das neue (deterritorialisierte) Pendant zur

Agora, der Versammlungsort schlechthin der neuen geistlichen Gemeinde. Sie löste

damit nicht nur die geistliche Akropolis ab, sondern trug nachdrücklich zum langsamen

Verschwinden der geistigenAgora bei; sie entwickelte oder verantwortete zumindest die

kommende ›politische Agoraphobie‹ der abendländischen Republiken mit (vgl. Dupuis-

Déri, in: Graeber 2: 192). Provoziert diese damit abermals abgekürzte Geschichte des

Denkens nun einen utopischen Schrei nach Freiheit undWürde, nach einer Umkehrung

bzw. Überwindung der platonischen Republik? Lösen wir nun wieder die Kirche ab,

in vollem Respekt ihrer vorbildlichen Kraft der Illusion, als Maschine künstlerischen

Denkens, als Fiktionsmaschine, in der wir nun »unsere Gedanken denken könnten« (FW)?

Schreiten wir zu ihrer erneuten Überwindung »im Gehäuse der alten« (Graeber 2: 24)?

(Wir nannten schon das rein symbolische, aber hierzu geradezu buchstäbliche Beispiel

von New Yorks berühmter neogothischer Episkopalkirche des ehemaligen Limelight-

Clubs.) Geben wir der urbanen Agora ›wieder‹ ihre wahrhaftig offene ›demokratische

Würde‹ zurück (Deleuze 10: 114)?!

Kreuzzüge führen nur zum Tod Gottes, aber niemals zur Geburt von Fiktionen, so,

wie auch die Vernichtung des Baumes nicht die Voraussetzung für einen Wald ist! Nun

sprach Nietzsche den Krieg heilig und auch wir Gottlosen wollen noch den heiligen

Krieg. Aber zur geistlichen wie zur geistigen Kriegsführung braucht man einen eben-

bürtigen Partner, einen zu ehrenden Feind; man braucht das ursprüngliche Maß (die

Kirche und die »vita religiosa«), um es eben am Leben messen zu können; wir brauchen

Bomben, nicht jene der endgültigen geistigen Zerstörung, sondern Samenbomben96,

um dem Wald eine Chance zu geben, den Baum der Erkenntnis zu übersteigen; wir

brauchen das alte Maß aller Dinge, seinen höchsten Anspruch an Sublimierung, um zu

prüfen, ob wir es schon überwunden haben. Und hier setzt Nietzsches FröhlicheWissen-

schaft an, denn zur einzig ästhetischen Rechtfertigung des Daseins gilt es vor allem, die

Auswirkungen des alten Baumes für die wissenschaftliche Erkenntnis der sogenannten

96 Anspielung auf den von M. Fukuoka in den 70er–Jahren geprägten Begriff (seed bombs), der neben

der Permakultur vor allem durch die New Yorker Guerillagärtnerei-Bewegung Green Guerillas be-

kannt gemacht wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 305

Aufklärung zu überwinden. Appellieren wir nochmals an Nietzsches Tribunal der Ver-

nunft: Der unbeirrte Wille zur Wahrheit hat in letzter Instanz die Wahrheit selbst zu

überwinden.

Während rein sozialpolitisch natürlich immer noch zweitausend Jahre Kulturgeschichte

bzw. Zucht, Ordnung und Hörigkeit der Herde gegen jegliche aussichtsreiche Freigeis-

terei stehen, erscheint es zumindest in der Architektur teilweise durchaus möglich, L.

Snozzis Speer des Widerstandes aufzulesen und weiter in die Zukunft zu schleudern

(PHG, § 1). Hinausgehend über die delikate Dimension Albertis holistischer Konzepti-

on der Stadt als großes Haus, stellt sie doch den verständlichsten konzeptuellen Ansatz

urbaner Verdichtung im Sinne van Eycks oder Zevis dar (so wie das Entscheidende ei-

nes Hauses ja nicht das äußere Volumen, sondern das dadurch erzeugte Innen, die in-

nere Leere bzw. spezifische Wohnbarkeit ist, so gilt auch das Hauptaugenmerk einer

Stadt der innerstädtischen Leere des öffentlichen Raumes). Wir haben den (agorapho-

ben) Geist wieder nach Außen zu kehren, wir haben die (in erster Linie als »vita religio-

sa«) verwahrte Agora wieder in den öffentlichen Raum zu bringen, wir haben das (sozi-

alpolitisch) verwahrloste Außen wieder zur wahrhaft urbanen Agora der unbegrenzten

Möglichkeiten umzuschaffen.Diesmag alles recht abstrakt klingen, hättenwir nicht ein

perfekt gescheitertes Beispiel dafür, das unplanbare Werden des Geistes zu planen. Mit

R. Dieners Leitbild für Grosselin ist zwar rein konzeptuell ein zumWerden weitaus of-

feneres Sein beeindruckend illustriert worden, aber gleichzeitig auch eine Entwicklung

der traditionellen Regelungen bzw. geistige Offenheit in diesem speziellen Fall als nahe-

zu unmöglich erwiesen (ist dieser Fall denn so speziell und lokal begrenzt, war es wirk-

lich ›nur‹ eineweitereGenferei?).Hier entsprach urbaneDichte einermannigfaltigen la-

byrinthischen Verschachtelung von Innen und Außen, einer gewissenhaften Auflösung

des traditionellen Straßenraumes (der anonymen Korridorstraße im Sinne Le Corbusi-

ers Forderung,dochdiesmal ebenmit einermaßgebendenErhöhungderDichte) und ei-

ner potenziell fragmentartig spezifischen Aneignung und Bindung des Straßenraumes

mit den angehörigen Stadthäusern bzw. ihrer evolutiven differenzierten Verbindungen

untereinander.Was Le Corbusier schon für das Innere einer Kirche (der sakralen Archi-

tektur) als unerklärbares, rein künstlerisches Phänomen räumlicher Dichte erklärte,97

wurde hier für den öffentlichen Raum beispielhaft erprobt. Der Prozess der langsamen

Mutation und Schaffung einer weitaus komplexeren Seele (vonMensch und Stadt) ist je-

doch aus allen in diesem Buch erläuterten kulturellen Gründen kläglich gescheitert. Es

gelangnicht,diehierzuadäquatenübergeordneten ›Regeln‹ (GesetzeundsonstigeÜber-

zeugungen) weiterzuentwickeln (oder auch nur den seriösen Versuch dazu in die Wege

zu leiten).

Ohne Musik wäre das Leben ein Irrtum. (GD: 85)

Der offene Prozess des Leitbildes war ein nahezumusikalischer Entwurf der architekto-

nischen Stille (an die Musikalische Poetik Strawinskys erinnernd), der Lücke mit »ästhe-

97 »[…] un phénomène d’espace indicible: les lieux se mettent à rayonner, physiquement, ils rayon-

nent« (Le Corbusier: Architecture religieuse, a.a.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Nietzsches Architektur der Erkennenden

tischemWerthe« (KSA7, § 19[39]), die Leere als das in die Lücke gestellte Kunstwerk, als

äußerst differenzierter und diversifizierter Stadtinnenraum, eine Agora neuer Dimen-

sion und labyrinthischer, aber ganzheitlicher Individuen.Der Solitär steht hier nicht im

WiderspruchzumGanzen (oder als antiurbanerTypus), sonderngeradezu für eineganz-

heitlichere und vielseitigere Vision der Agora, für das geistige Navigieren zwischen den

üblichen Überzeugungen, für urbane Intensität und Erlebnisdichte, für den Dialog der

möglichendie architektonischeStille als städtebaulichesEreignis schlechthin (alsBinde-

glied der Stadt, als Begegnungsraum der Gesellschaft) intensivierende und vervielfälti-

gendeDifferenz. Er steht hier für die Geschichte als kontinuierlichen ›Bruch‹ bzw. über-

brückendenDialog (die Brücke als Ort und Raum, als freigemachter Platz im SinneHei-

deggers [Heidegger 5: 148ff.]), die Leere als Trennungder Elemente undBedingung ihrer

Zusammengehörigkeit.98 Seine relative Autonomie ist bedingt durch und eingebunden

in eine präzise Fiktion oder »exakte Phantasie«99. In einer permanenten Bewegung der

ewig fragmentarischen Stadt geht es umAuflösung, Ausdehnung, Verschiebung, Plasti-

zität und provisorischer Aufnahme von Grenzen unter der Form von Schwellen, welche

die gegenseitige räumliche Durchdringung bedingen. Analog der Musik strukturierte

nicht nur die Länge einer Note das Ensemble, sondern vor allen Dingen die Stille dazwi-

schen,bildete dasZwischenspiel Brüche alsÜbergänge,Sprünge zuneuenbzw.mannig-

faltige Rhythmen und Sequenzen.Es entsteht eine urbane »Kammerung« (R.Diener), in

der sich, analog der architektonischen Transparenz im Sinne Rowes und Slutzkys, das

urbaneNach-Außen-Kehren des Innenmit demNach-Innen-Kehren des Außen kreuzt.

Kurz gefasst: Es ist die architektonische Stille, in der die ganze urbane Intensität resi-

diert. (Fast möchte man meinen, die noch fehlende Theorie der Diskontinuität100 finde

sich schon in der Musik. Aber gerade die Musik hat eine solche [Theorie] eben nicht nö-

tig, da sie sich fundamental von allen anderen [Lebens-]Künsten unterscheidet, indem

sie amwenigstenden apollinischen Intellekt zurAuslösungdesmusikalischen [des sinn-

lichen] Erlebnisses benötigt, sondern über einen privilegierten und direkteren Zugang

zu unseren ›dionysischen‹ Sinnen verfügt [GT: 98ff.].)

Es gilt, unser natürlich-kulturelles Erbe wie die Stammzellen beim Menschen

zu schützen (Malabou 2: 121). Es gilt das Denken als Entwerfen zu schützen. Denk-

malschutz ist Lebensschutz. Jenseits der Antithese von Kultur und Natur hat er das

zukünftige Potenzial der künstlerischen Veränderung des Menschen, seiner Stadt und

seiner kollektiven Konventionen, aller »Dinge, die es gar nicht gibt« (M: 319), aller Fiktio-

nen zu schützen. Warnung vor allem Konservatismus: alleinige »Erhaltung ist schon

Niedergang« (Heidegger 1: 229)!

98 Seit Ledoux gilt nicht mehr nur die barocke Verkettung als Garant der urbanen Einheit, sondern

auch die freie Assoziation autonomer Einheiten in einem System pavillonärer Komposition (vgl.

Kaufmann).

99 Th. W. Adorno, Philosophische Frühschriften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 342

100 »Comme s’il avait été particulièrement difficile, dans cette histoire que les hommes retracent de

leurs propres idées et de leurs propres connaissances, de formuler une théorie générale de la dis-

continuité, des séries, des limites, des unités, des ordres spécifiques, des autonomies et des dé-

pendances différenciées ?« (Foucault 4: 21)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 307

24.6 Mensch und Stil

Der Mensch als eine Vielheit von »Willen zur Macht«: jeder mit einer Vielheit von Aus-

drucksmitteln und Formen. (KSA12, § 1[58])

Man kann »sich Architektur überhaupt nur als Städtebau denken« (Snozzi) und den-

noch ist umgekehrt die Stadt alsGanzes konzeptuell klar vonderKonzeption seiner Teile

(der Gebäude als der Bausteine) zu differenzieren.Gerade der als Architekt ausgebildete

Stadtplaner gerät bei den Maßstabssprüngen oft in ein hauptsächlich ästhetisches Di-

lemma, das man vielleicht unter dem Stichwort der Sobrietät zusammenfassen könnte.

Widmetman sich dann noch ausgiebig der Lektüre Nietzsches, offenbart sich ein wahr-

haftiger gestalterischer Konflikt, den man mit Venturi wie folgt hinterfragen könnte:

Wann ist ›less‹ nicht mehr ›more‹, sondern nurmehr ›bore‹? Diese Frage betrifft nicht

allein die Postmoderne, sondern reicht bis in die Antike zurück. In seinem Prozess der

Umkehrung des Platonismus kommt Nietzsche hier Platon am nächsten und teilt seine

Ansicht über das herausragend Dorische.101 Ohne Zweifel hatte Nietzsche eine rein do-

rische Stoa im Hinterkopf, als er in seiner Architektur der Erkennenden auf »weitgedehnte

Orte zum Nachdenken, Orte mit hochräumigen, langen Hallengängen« (FW, § 280) zu

sprechen kam (in der traditionellen Mischform wurde die innere Säulenreihe teilwei-

se, wie im gegenwärtigen Nachbau von Athens Stoa des Attalos, auch ionisch stilisiert).

Aus dem dorischen Stil entwickelt Nietzsche wenig später den großen Stil,102 der im-

mer dann »entsteht, wenn das Schöne den Sieg über das Ungeheure davonträgt« (MA,

II, § 96). Die heroische Architektur der Moderne fand selbstverständlich in Nietzsches

subversivenDenkenund seinenManifestenmonumentaler Sobrietät einewahreSchatz-

kammer für ihren Angriff auf den eklektizistischen Akademismus der AltenWelt.

Gesetzt, ich trete aus meinem Haus heraus und fände, statt des stillen und aristokra-

tischen Turin, die deutsche Kleinstadt: mein Instinkt würde sich zu sperren haben,

um alles das zurückzudrängen, was aus dieser plattgedrückten und feigen Welt auf

ihn eindringt. Oder ich fände die deutsche Großstadt, dies gebaute Laster, wo nichts

wächst, wo jedwedes Ding, Gutes und Schlimmes, eingeschleppt ist. Müßte ich nicht

darüber zum Igelwerden? (EH, § 8: 330)

Müsste man nicht noch über sich selbst zum Igel werden? Nicht nur die deutsche Klein-

und Großstadtkultur wurde »zum Karneval großen Stils, zum geistigsten Fasching-Ge-

101 »Ich vermag nämlich den dorischen Staat und die dorische Kunst mir nur als ein fortgesetztes

Kriegslager des Apollinischen zu erklären: nur in einem unausgesetzten Widerstreben gegen das

titanisch-barbarischeWesen des Dionysischen konnte eine so trotzig-spröde, mit Bollwerken um-

schlossene Kunst, eine so kriegsgemässe und herbe Erziehung, ein so grausames und rücksichts-

loses Staatswesen von längerer Dauer sein.« (GT, § 4: 36)

102 »Das höchste Gefühl von Macht und Sicherheit kommt in Dem zum Ausdruck, was großen Stil hat.

DieMacht, die keinenBeweismehr nötig hat; die es verschmäht, zu gefallen; die schwer antwortet;

die keinen Zeugen um sich fühlt; die ohne Bewußtsein davon lebt, daß es Widerspruch gegen sie

giebt; die in sich ruht, fatalistisch, ein Gesetz unter Gesetzen: Das redet als großer Stil von sich.«

(GD, § 11)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Nietzsches Architektur der Erkennenden

lächter und Übermut« (JGB, § 223), sondern jeder Mensch trägt noch diese »bunte Kuh«

(Z: 129) in sich; aber in einer geistigen (menschlichen) wie auch stofflichen (urbanen)

Architektur vielfältiger Vermittlungen braucht die (un)bedingte »Verpflichtung auf das

schwierige Ganze« (Venturi 1: 136) nicht aufgegeben zu werden. Ohne Zweifel setzt eine

wahrhaftige Kultur eine konzeptuelle Einheit der Gestaltung voraus (UB, § 2: 10). Aber

wie weit kann der Wille zur Einheit gehen? Baukunst ist Mitteilung eines Zustands in-

nerer »Spannung von Pathos durch Zeichen, eingerechnet das Tempo dieser Zeichen«

(EH, § 4); und da die Vielfalt dieser Zustände des Menschen unermesslich scheint, liegt

die Kunst der städtebaulichen Einheit im klaren Zusammenhalten der Vielheit. Gerade

städtebauliche Unfälle (absolute Resistenzen) werden noch künstlerisch integriert, das

Bestehende stetig transformiert, das ›as found‹ durch eine stilübergreifende Sobrietät

neu aktiviert. Ist Städtebau in diesem Sinne nicht »die vielfachste Kunst des Stils über-

haupt« (EH, § 4)? Das »Mitspielen« bei Schwarz (Schwarz: 229) oder das schöpferische

›Mitteilen‹ bei Nietzsche bilden jenes solideste Fundament, »auf das man eine Kultur

gründen könnte« (KSA7, § 27[66]). Es ist die einheitliche bzw. kollektiv geteilte Kultur

der Bändigung des Willens zur Macht, des überschwänglichen Erkenntnistriebes an-

handderPhilosophie,des ekstatischenFormentriebes anhandderKunst (KSA7,§ 19[41]).

Es ist dorische Kunst, in der sich jenemajestätisch-ablehnendeHaltung des Apollo ver-

ewigt hat. […] Die Musik des Apollo war dorische Architektonik in Tönen… (GT, § 2: 27f.)

Wenn man also den Menschen erst erfinden muss, heißt das konsequenterweise auch,

ihm einen Stil geben zu müssen. Denn die Ästhetik, also das sinnliche Erkennen der

Welt, ist nichts anderes als das Erkennen – nicht des Menschen – sondern seiner selbst

(M: 46). Und besonders hier, wie eben auch in der Stadt, bleibt man konzentriert auf

das Individuumoder schielt, in der Regel abgelenkt durch klassische Verbildung, auf die

Herde.Frankenstein ist keinStil, sondernnurdieAusgangslagedesÄsthetikers.Vonhier

aus gilt es »seinemCharakter ›Stil geben‹«.Diese große und selteneKunst der Abstrakti-

on aller scheinbar naturgegebenen Kräfte und Schwächen, um das Ich einem künstleri-

schen Plane einzufügen, der durch die erstaunliche Kohärenz seiner widersprüchlichen

Mächte und Fragmente »noch das Auge entzückt« (FW, § 290).

Es gilt diese majestätisch-ablehnende Haltung zu finden, die den Anschein eines

wahrhaftigen mikro- oder makrokosmischen ›imperium Romanum‹ erzeugt, »dies be-

wunderungswürdigste Kunstwerk des großen Stils« (AC, § 58). Die Organisation dieses

künstlerischen Plans, die Prinzipien der multiplen Bindungen, war fest genug, aus dem

Verband springende Noten auszuhalten.Der Zufall der Entwicklungen, zukünftigeMu-

tationen und fragmentarische Fulgurationen dürfen nie als Bruch des kulturellen oder

individuellen Fundamentes verstanden werden, sondern als sein Bedarf – »erstes Prin-

zip aller großen Architektur« (AC, § 58).103

103 »Die Vornehmheit des Instinkts, der Geschmack, die methodische Forschung, das Genie der Or-

ganisation und Verwaltung, der Glaube, der Wille zur Menschen-Zukunft, das große Ja zu allen

Dingen als imperium Romanum sichtbar, für alle Sinne sichtbar, der große Stil nicht mehr bloß

Kunst, sondern Realität, Wahrheit, Leben geworden… – Und nicht durch ein Natur-Ereignis über

Nacht verschüttet! Nicht durch Germanen und andre Schwerfüßler niedergetreten!« (AC, § 59)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 309

Mangel (des ›primitiven‹ Mängelwesens) heißt handeln zu müssen, heißt die Welt ver-

ändern zu müssen. Und »zum Handeln gehört das Umschleiertsein durch die Illusion«

(GT: 51). Das Erkennen, das konzeptuelle Denken, ist das Schaffen des Schleiers (und

nicht das Entdecken der Wahrheit). Der Entwurfsprozess entspricht dem Entlastungs-

prozess (»d.h. eine tätige Umarbeitung des Überraschungsfeldes in eine verfügbare und

in verdichteten Andeutungen übersehbare Welt von zu erwartenden Eindrücken und

Erfolgen« [Gehlen: 149f.]), d.h. dem stetigen Prozess der Veränderung der Welt, der das

Handeln ermöglicht. Architektur der Erkennenden ist Architektur der Entwerfenden

(»Alles nurBilder desBildners« [FW,§ 300]).AuchdieAnalyse des (städtebaulichen)Kon-

textes als Bestandteil des Entwerfens ist schon diese Umarbeitung der Eindrucksflut in

verdichtete Andeutungen einer übersehbaren Welt. Die Kombinationsmöglichkeiten in

diesem iterativen offenen Prozess zwischenKopf undKörper sind schier unerschöpfbar.

Natürlich bedarf es für den lebensnotwendigen bzw. -erhaltenden Bilderdarwinismus,

also für das ekstatische Schaffen, konsequenten Messens und kühlen Revidierens, der

äußersten Feinfühligkeit des analytisch-kontextuellen Entwerfers (vgl. die Spirale des

Fühlens und Denkens aus der Reise ins Gehirn).

Bauen ist zwar immereineSchaffungdesSeins (alsOrganisation/OrdnungvonFrag-

mentendeswidersprüchlichenWerdens/Lebens),aberdieStadt als einGanzes ist immer

nur ein Übergangszustand, das Sein bleibt stetig offen zumWerden. Eine Stadt ist eben

nie fertig, sie ist per definitionem ein in die ewige Entwicklung geschicktes Provisorium

(und kein in die Fertigung oder gar in Serie geschickter optimierter Prototyp, kein Mo-

dell). Das Unfertige ist kein Übergangszustand (in der Perspektive eines idealen Endzu-

standes), sonderndasWesentliche,die eigentlicheVision (der immer,d.h.zu jedemZeit-

punkt und gerade deshalb niemals fertigen Stadt). Vision und Prozess stimmen über-

ein.104 Um nochmals Choays Begriffe der ›Regel‹ (gedacht als Orientierung oder Kom-

pass) und des ›Modells‹ (als Ideal, Prototyp, Vorbild oder Ziel) zu bemühen: Die Kunst

des Städtebaus besteht gerade darin, Regeln zu schaffen, die nicht zumModell führen,

sondern eine möglichst offene Entwicklung garantieren (eine ›offene Gesellschaft‹, um

wieder auf Popper anzuspielen). Zitieren wir abermals Rudolf Schwarz zu diesemThe-

ma: »Der gute PlanmußdieDynamik derGeschichtemit einbauen,die ihn einmal über-

windet« (Schwarz: 228). Diese Dynamik ist nicht jene der Historie (des Seins), sondern

die Dynamik unserer eigenen Geschichte, die auch in der lebenslangen Planung jedes

individuellen Gehirns offengelassen bleibt (Malabou 2: 60ff.). Das Gehirn/die Stadt als

offengelassenes, ständig zu entwickelndes Provisorium: »Ich denke/entwerfe, also wer-

de ich!«

Unser sogenanntes »Organ der Erkenntnis« (GT: 196) ist zur Fiktion geschaffen!

Seit der Erfindung der Wahrheit (durch den bösen Sokrates) versteht sich das Schaffen,

das Vereinfachen, Ausschneiden, Fälschen etc. nicht mehr als Kunst. Auch das Schrei-

ben, z.B. der hier geschaffene Text, ist dieses Vereinfachen, Ausschneiden, »Fälschen«

(KSA11, § 26[424]). Wenn sich die Fiktion als Wahrheit rühmt, wird der naturgemäße

Wille zur Macht nur missbraucht, wird die künstlerische Macht zur sozialtechnischen

(politischen), wird Architektur als Suggestion Letzterer missverstanden. Architektur

104 Wie dies eben 2014 mit dem Leitbild Grosselin von Diener & Diener und Vogt Landschaftsarchi-

tekten beispielhaft demonstriert wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Nietzsches Architektur der Erkennenden

der Erkennenden degeneriert dann zu Architektur der gezüchteten Herde. Dies war

»die Naivetät Plato’s und des Christenthums: […] Sie hatten den Heerden-Menschen

errathen, – nicht den schaffenden Künstler« (KSA11, § 26[354]).

Alles Erkennen hat als Schaffen kein Ende. JedemMenschenmüßte eine Erklärung der

Welt entsprechen, die ganz ihm gehörte: ihm als einer ersten Bewegung. Wir wollen

immer uns nicht zu uns bekennen und schielen nach der Heerde. (KSA10, § 5[1]: 211f.)

Ist PlatonsWissenschaft des Bauens (Platon 3: 164), des bauenden Geistes und seine rei-

nen Erfindungen (»pure création de l’esprit« [Le Corbusier 5: 161]), seine Fiktionen, nicht

eine wahrhaftige Geisteswissenschaft? Die Wissenschaft untersteht der reinen Fiktion

und keinem fantasierten Weltprozess! Fiktion ist das Gemeinsame (der großartige ge-

meinsame Nenner) zwischenWissenschaft und Kunst; sie ist dasWesen des Denkens.

Architektur der Erkennenden bekundet das ›Werden‹, nicht dasWerden eines Seins,

sondern ein ewig werdendes Sein (es gibt keine Sprache desWerdens, aber eine auf das

Werden zeigende Sprache, ein offenes Haus des Seins). Architektur kann also immer

nur ein Sein darstellen, aber ein zumWerden hin offenes: eine Architektur der offenen

Entwicklung (des offenen, nicht fest-gestellten Menschen und im Besonderen eine Ar-

chitektur der offenen Gesellschaft) und nicht eine der Fertigung oder ›Offenbarung‹ ei-

nesZiels (normierterMensch, Idealstadt,Schicksal,Historie,Logik,Wahrheit, absolutes

Wissen,Weltgeist, Gott...,105 um nur einige fatale Menschlichkeiten zu nennen, um nur

an die allzu vergessene ›Menschlichkeit‹ dieser Begriffe zu erinnern). Die »Erfordernis-

se zu einem wissenschaftlichen Kunstwerke« (KSA7, § 24[2]) sind nicht zu verwechseln mit

dem wissenschaftlichen Städtebau der Moderne, sie sind vielmehr ihr genaues Gegen-

teil,nämlich:ArchitekturderUnwahrheit als Lebensbedingung.Architekturals fröhliche

Wissenschaft der Fiktion.

25. Perspektive einer Architekturtheorie

Wahrheit ist somit nicht etwas, was da wäre und was aufzufinden, zu entdecken wäre,

– sondern etwas, das zu schaffen ist und das den Namen für einen Prozeß abgibt, mehr

noch für einenWillen der Überwältigung, der an sich kein Ende hat: Wahrheit hinein-

legen, als ein processus in infinitum, ein aktives Bestimmen, nicht ein Bewußtwerden

von etwas, das »an sich« fest und bestimmt wäre. Es ist ein Wort für den »Willen zur

Macht«. (KSA12, § 9[91])

105 »Ihr [der Geschichte] Ziel ist die Offenbarung der Tiefe, und diese ist der absolute Begriff ; […] Das

Ziel, das absolute Wissen, oder der sich als Geist wissende Geist hat zu seinem Wege die Erinne-

rung der Geister, wie sie an ihnen selbst sind und die Organisation ihres Reiches vollbringen. Ihre

Aufbewahrung nach der Seite ihres freien in der Form der Zufälligkeit erscheinenden Daseins ist

dieGeschichte, nachder Seite ihrer begriffnenOrganisation aber dieWissenschaft des erscheinenden

Wissens; beide zusammen, die begriffne Geschichte, bilden die Erinnerung und die Schädelstätte

des absoluten Geistes, die Wirklichkeit, Wahrheit und Gewißheit seines Throns, ohne den er das

leblose Einsame wäre; nur –

aus dem Kelche dieses Geisterreiches

schäumt ihm seine Unendlichkeit.« (Schlusssatz der Phänomenologie [Hegel 2: 530f.])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028 - am 13.02.2026, 21:45:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

