IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

mit den Dingen (sie schliefdt von der geschaffenen Erkenntnis oder der Moral auf das
Leben, sie sieht die Logik selbst im Leben), schlimmer noch, sie neigt zur Ausmerzung
des Lebens, alles Menschlichen aus den Dingen (>an sich<) der Welt und selbst noch aus
der Kunst. Nietzsche stellt wieder die Ausnahmesituation des Lebens, des Willens zur
Macht jenseits von Gut und Bose im unschuldigen Werden in den Vordergrund.

24, Architektur der Erkennenden

Die Schopfungeiner Religion wiirde darin liegen, dafd einer fiir sein in das Vacuum hin-
eingestelltes mythisches Gebaude Glauben erweckt, d.h. dafs er einem auRergewdhnli-
chen Bediirfnisse entspricht. Es ist unwahrscheinlich, daf das je wieder geschieht, seit
der Kritik der reinen Vernunft. Dagegen kann ich mir eine ganz neue Art des Philo-
sophen-Kiinstlers imaginiren, der ein Kunstwerk hinein in die Llcke stellt, mit dstheti-
schem Werthe. (KSA7, § 19[39])

24.1 Vita religiosa

Die langsam iiberhandnehmenden >landwirtschaftlichen Revolutionen«15sten neben ei-
ner beschleunigten technischen auch eine bedeutende Evolution der Architektur aus.
Die Domestikation (Domus) des fragilen Korns (gerade die von Weizen und Roggen, spi-
ter dann von Mais und Kartoffel) ist nicht nur im iibertragenden Sinne der Zdhmung
die kulturell revolutionire Verhiuslichung von Pflanze, Tier und >Mensch«. Neben neu-
en Morphologien bzw. Gebiudetypen fand vor allen Dingen der planerische Maf3stabs-
sprung zum Stidtebau statt. Dieser gemeinsame und kritische Massensprung ist auch
der Anfang der Versklavung, zumal der der Geistigen. Neben ihrer Funktion der indi-
viduellen Entwicklung dient die geboostete Fantasie von nun ab auch dem Entwurf ei-
ner kollektiven Fiktion: um die erhohten Strapazen zu ertragen, die Ernte und Siedlung
zu verteidigen (bzw. um Krieg zu fithren), und schliefllich dazu, die Welt (als endgiil-
tig oberstes Glied der Nahrungskette) zu erobern. Das »Bilderdenken« (KSA7, § 19[78])
entwarf die ersten Bilder einer Massenkultur und zu diesen Vor-Stellungen gehort der
Entwurf der Vor-Bilder. Hier braucht es mehr als den charismatischen und Respekt ein-
floflenden Leithammel einer Sippe. Um die Strapazen des Alltags zu ertragen und ewige
Kriege zu rechtfertigen, braucht es etwas iiber aller Alltidglichkeit Stehendes, die sub-
limste aller Vor-Stellungen. Und das Abstrakteste, Reinste, Perfekte, kann ausschlief3-
lich iiber die (dsthetischen) Emotionen zum (kollektiven) Gedichtnis werden. »Gott ist
tiberall« — dieser Satz bedarf in der Tat jener wichtigsten biblischen Prizision (1. Korin-
ther 6, 19), denn Gott ist nirgendwo, wenn er nicht »in uns«ist. Und er kann zu uns nur
iiber die Emotionen gelangen; sie sind der Ubergang von der vielleicht méglichen (noch
nicht vorhandenen) Vor-Stellung, vom sublim Abstrakten zum konkreten Erlebnis. Nur
tiber die Gefiithle konnen wir den gemeinsamen Weg zum kollektiven Ich schaffen, in eine
gemeinsame zweite Natur. Und dieses Einfléf3en (eines Uber-Ichs), dieses Domestizie-
ren, geschieht nicht iiberall, sondern im Domus Deus, im ersten wahrhaftigen Haus der
Kunst und in der Werkstitte der ersten Massenkulturen. Die religiose Architektur war
das experimentelle Labor des Raumes als einer kollektiven Emotions- bzw. Fiktionsma-

13.02.2026, 21:45:3!

283


https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Nietzsches Architektur der Erkennenden

schine. Hier fillt die reine Vernunft mit den héchsten Gefiithlen zusammen, um die Welt
asthetisch als totales Kunstwerk wahrnehmen und sinnlich erleben zu kénnen.

Unser ganzes Starsystem ist noch Ausgeburt dieses Triebes der zweiten Natur zum
kollektiven Ich (Jesus Christ Superstar)! Die landwirtschaftliche Revolution ist damit auch
die religiése Revolution. 20 000 Jahre nach dem Léwenmenschen als einem der bisher il-
testen Zeugen dieses Labors der menschlichen Fantasie wihrend der kognitiven Revolu-
tion entstanden mit den ersten landwirtschaftlichen und stidtebaulichen Grofanlagen
auch die ersten Grofianlagen eines religiésen Massen-Kultus. Cavemans eher beschei-
dene »vita contemplativa« der experimentellen kognitiven Revolution wurde im Zuge
der landwirtschaftlichen Revolutionen zu immer groRmafRistiblicherer »vita religiosa«
geboostet (so das tirkische Gobekli Tepe, als einer der ersten Hohepunkte ca. 9000 bis
10 000 Jahre v. Chr.). Wurde Gott nicht erschaffen, um den Teufel (eben nur) zu ertragen
(mit Teufel meinen wir hier natiirlich simtliche Formen der Versklavung der Mensch-
heit)? Wurde nicht schon hier, im 10. Jahrtausend v. Chr., mit dem Zusammenfall von
Landwirtschaft, Architektur und Religion das >bevorstehende« Ende der geistigen Revo-
lution(en) besiegelt?

Nietzsches Umkehrung des Platonismus und perspektivischer Anthropomorphis-
mus dienen im ersten dazu, vom »iiberweltlichen Verkehr« frei zu werden (dieser
konzeptuell wichtigsten Verteufelung des Lebens und Versklavung des Menschen bzw.
Schaffung des Unter-Menschen), um wieder »>in< die Welt zu gelangen, nicht mehr Gott
in Stein zu hauen, sondern >seine< Gedanken zu schlagen und ewig (weiter) zu denken
(FW, § 280), bzw. »sein< noch offenes schopferisches Potenzial gerade in Gott als An-
thropomorphismus zu erkennen! Er begriff die Architektur als das offene Labor unserer
ganzheitlichen Seele (Geist-Korper). »Der zeichenerfindende Mensch ist zugleich der
immer schirfer seiner selbst bewufdte Mensch« (FW, § 354). Erst nach der endgiiltigen
Befreiung aus den alten Dogmen kann man dann im zweiten Schritt noch diesen letz-
ten Rest an Dualismus (Gott und Mensch, Wissen und Irrtum, Geist und Korper etc.)
tiberwinden. Aber jenseits allen Dualismus heif3t nicht, erneut in eine Monadologie
zu fliichten, denn im ewigen Werden gibt es »keine dauerhaften letzten Einheiten, [...]
keine Monaden« (KSA13, § 11[73]); immer ist aus konkreten, perspektivischen Nutzen fiir
das Leben »das Seiende« erst von uns hineingelegt« (KSA13, § 11[73]). Das ewige Werden
impliziert somit das ewige Hineinlegen.

Nicht eine Philosophie als Dogma, sondern als vorlaufige Regulative der Forschung.
(KSA11, § 26[432])

Der Mensch ist kein Tatbestand, sondern nur ein noch nicht fest-gestelltes Tier; er ist
nichts Vorbestimmtes, nicht Determiniertes, sondern eine Moglichkeit, ein noch offen-
gelassenes Potenzial. Und der einzelne Mensch braucht viel Kraft, um zu werden, wer
er ist (Z: 263). Deshalb schreibt Nietzsche diesen >schockierenden«< Satz, man miisse im-
mer die Starken vor den Schwachen verteidigen (KSA13, § 14[123])! Denn in einer Welt
des Willens zur Macht als Kunst lisst der Starke natiirlich keine Gesetze gelten, er bricht
das bestehende Gesetz, er ist der Gesetzesbrecher, er ist der Verbrecher. Ganz selbstver-
standlich ist dies schockierend und blasphemisch, denn er stellt das Leben der Schwa-
chen infrage, die Uberzeugungen jener, die nicht (mehr) die schépferische Kraft besit-

13.02.2026, 21:45:3!



https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

zen, zu werden, wer sie sind, bzw. die es nur kollektiv zu einem kollektiven Ich schaffen.
Selbstverstindlich werden Leithammel (simtliche geistigen Sklaventreiber) und Schafe
— »Pobel oben, Pébel unten!« (Z: 299) - in diesem geschlossenen Kreis, im »einzig« még-
lichen System, gemeinsam den Ausbrecher als Verbrecher anzeigen. Aber »erst vermdige
des Denkens gibt es Unwahrheit« (WZM: 391). Hier legt dieser »Verbrecher«<nun das Poten-
zial des Denkens offen, die Chance und Aufgabe der Kultur, den noch nicht festgestellten,
ewig werdenden Menschen zu erméglichen (fiir den schon festgestellten scheint dies na-
tiirlich recht aussichtslos). Er schafft das Sein, wie er auch das »Ich« zur Vielheit seiner
Vorginge hinzudenkt, hinzuerfindet« (WZM: 391). Als eine der >Grundfiktionen« fillt die
Konstruktion des Seins mit der Konstruktion eines Ichs zusammen, mit dem »Kunst-
stiick in der Erfindung des >Subjekts« (KSA12, § 2[193]).

24.2 Vita contemplativa

Wir haben apropos Platons Vorstellung des Geistes als Kommandozentrale der Vernunft
etwas abschitzig von Wunschdenken geredet. Doch hierin liegt eben die eigentliche Auf-
gabe der Vernunftim Sinne Nietzsches, Lebensmoglichkeiten zu schaffen, zu entwerfen.
Platons Republik (oder Staat) ist wahrscheinlich der wichtigste vorchristliche Meilenstein
westlicher Kultur, der zweite selbstverstindlich die Bibel, die das Denken Platons vulga-
risierte, d.h. weltweit fiir jedermann zuginglich machte, »denn Christentum ist Plato-
nismus fiirs >Volk< (JGB: 4)«. Platon und Jesus (bzw. die komplexe Autorenschaft der Bi-
bel) sind offensichtlich die gréfiten Wunschdenker unserer westlichen Kultur. Ihr Ziel
war nicht die Erkenntnis, selbst wenn Platons Werk sich als solche darstellen musste,
sondern der Entwurf einer Lebensmoglichkeit, aber eben nur einer Moglichkeit, einer
unter vielen moéglichen leuchtbaren Morgenréten.

Esistdie Meinung iiber diese beiden wichtigsten Entwiirfe unserer Kultur, »iiber Din-
ge, diees garnicht gibt« (M: 319), die den Menschen soverstort hat. Auch gibt es deshalb kei-
ne Revolution der Dinge, sondern lediglich eine Revolution des hineingelegten Sinns. Es
ist ausschliefllich die uns eingepflanzte Idee der Wahrheit, die beide Entwiirfe (von Pla-
ton und Jesus) ganz entschieden zum Problem werden lisst. Gerade anhand dieser Idee
erginzen sich eben Glaube und Wissenschaft, weshalb der Tod Gottes fiir Nietzsche zum
wirklichen Problem wurde (und mitunter so falsch interpretiert wurde). Platon war ein
autoritirer Vater der Kultur, weshalb er Innovation untersagte. Anders ausgedriickt: Als
absolute Figur der Kunst verneinte er die Kunst, wollte er hinter sich die Tiir zur Kunst
schliefRen. Die Idee der einen Wahrheit schlief’t simtliche sWahrheiten<aus (Tautologie).
»Du sollst keine anderen Gotter neben mir haben«: die Geburt des Monotheismus.

Man tite aber gut daran, Platon im Sinne Deleuze’ zu >konvertieren« (subvertieren,
pervertieren [Foucault 2:946]). Wenige Biicher illustrieren auf so explizite Weise die
(Dia-)Logik des Denkens. Man ist mit beispielloser Transparenz mitten in den Ent-
wurfsprozess des >Grundrisses< seines Stadt-Staates geworfen (Platon 3:188). Es geht
um die Entstehung einer neuen Lebensmoglichkeit in einer konkreten, spezifischen und
historisch schwierigen Situation (man denke an den 30-jihrigen Krieg zwischen Athen
und Sparta). Nichts ist konkreter, verwurzelter und realpolitischer als Platonismus zur
Zeit Platons.

13.02.2026, 21:45:3!

285


https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Nietzsches Architektur der Erkennenden
Ein Volk, das sich seiner Gefahren bewufdt wird, erzeugt den Genius. (KSA7, § 19[17])

Sein Denken ist also das Entwerfen einer an Ort und Zeit gebundenen neuen Lebens-
moglichkeit. In diesem Sinne ist Platon ein »Sich-offenbaren der Werkstitte der Natur
— Philosoph und Kiinstler reden von den Handwerksgeheimnissen der Natur« (KSA7, §
19[17]). Seine Dialektik ist das methodische Aussieben aus dem ewigen Werden, das mi-
nutiése Erwigen der situationsbedingten Konsequenzen unterschiedlicher Varianten,
ein fortschreitendes Ausloten der Folgen der einen oder anderen Moglichkeit. Spater
machte seine Idee Schule und wurde zum Modell erkoren, zur Wahrheit weniger be-
gabter Schiiler (»man vergilt einem Lehrer schlecht, wenn man immer nur der Schiiler
bleibt« [Z: 83]). Er erlitt das gleiche Schicksal wie nach ihm Jesus durch die Kirche (»das
Wort schon >Christentumc ist ein Mifdverstindnis —, im Grunde gab es nur Einen Chris-
ten, und der starb am Kreuz« [AC: 237]).

»Nichts ist wahr, alles ist erlaubt« (Z: 303). Dieser Lehrsatz aus Nietzsches Zarathus-
traveranschaulicht die grofde Verantwortung eines Denkers wie Platon. Alles ist moglich,
und die Aufgabe des Denkens, des Entwerfens, liegt darin, aus diesem Alles des Werdens
das Menschengerechte und -mégliche zu entwickeln, das>Richtige< oder >sRechte« fiir das
LEBEN, und nicht fiir eine Hinterwelt. Denn Denken schliefst das absolute Wissen um ei-
ne »unbedingte absolute Allgemeinheit« (Hegel 2: 89) aus. Ersteres ist das »Neu-Anpflan-
zen, Kithn-Versuchen, Frei-Begehren« (UB:163), Letzteres entspricht dem gefihrlichen
Streben nach der »Vollendung der Weltgeschichte« (UB: 167) im Glauben an den »Welt-
prozefi« [...] 'Volkergeister« und das >Weltgericht« (UB: 167).%

Liest man die Republik im Glauben an die Wahrheit, so tragt sie bereits den Samen
samtlicher totalitirer Systeme in sich. Sie ist bereits der erste Feind der offenen Gesell-
schaft (Popper 2). Doch liest man sie als Atheist der Wissenschaft, d.h. im Seelenfrieden
der Unwahrheit, wird sie, gleichermafien wie die Bibel, zum lehrreichsten Kunstwerk
unserer Kultur. Denn einer der Geniestreiche Platons (Platon 3:170) liegt in dem, was
Nietzsche die menschliche, allzumenschliche Analogie im Denken nannte (»das Ahnliche
percipirt das Ahnliche« [KSA7, § 19[179]1). Der Aufbau der Republik entspricht dem Auf-
bau unseres Seelenlebens (ihre drei sich erginzenden Klassen gehen auf die drei kom-
plementiren Teile des menschlichen Seelenlebens zuriick, den Kopf miteingeschlossen).
Die Republik ist das (von Platon vor-gestellte) Abbild des Menschen. Wir kommen also zur
eigentlichen Aufgabe unseres (Wunsch-)Denkens und damit zum Sinn der Kultur: eine
menschengerechte Welt entwerfen.

Wirwollen uns in Stein und Pflanze iibersetzt haben, wir wollen in uns spazierengehen,
wenn wir in diesen Hallen und Garten wandeln. (FW, § 280)

Nietzsches Aphorismus »Architektur der Erkennenden«in der Frohlichen Wissenschaft ist
die Zusammenfithrung von Bauen und Denken (weiterentwickelt in Heideggers Auf-

84  Schon Nietzsche nannte Hegel das grofite Ungliick der modernen Philosophie (KSA13, § 18[14]),
aber man erinnere sich hier vor allem an die These Poppers (3: 35-94) des fatalen Zusammenhan-
ges von Hegels vorbereitender und »volksverdummender« Ceschichtsphilosophie und die spatere
»fromme Billigung« des aufkommenden tausendjihrigen Reiches.

13.02.2026, 21:45:3!



https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

satz Bauen Wohnen Denken), eine explizite Analogie, der schon Platons Republik zugrunde
liegt. Rossis Stadt als Artefakt, Stadt als Kunstwerk, greift (intuitiv, noch nicht explizit)
diese fundamentale Analogie auf. Die Baukunst entspricht der Kunst des Denkens. Wir
bauen analog, denken ist entwerfen, der Entwurf ist die explizite Idee, die Zeichenspra-
che des Denkens. Der Bau und der Garten sind das materialisierte Denken als Basis, Mut-
ter oder Herberge simtlicher Kiinste, als verkleinerte Welt aller anderen Umsetzungs-
formen des Denkens (Malerei, Literatur etc.). Der Mensch als Kiinstler entwirft eine ihm
entsprechende, menschliche Welt als Kunstwerk, in der er sich begegnet, in der er in
sich spazieren geht. Nicht umsonst erinnert Heidegger (Heidegger 5:141) an den philo-
logischen Zusammenhang von Kultur und Bauen im Sinne des Pflegens (»cultura«). Die
Aufgabe des Denkens, des Entwerfens, ist ein Simplifizieren der Welt, die Architektur,
die Kultur, ist die vereinfachte menschliche, allzumenschliche Welt.

Wo finden wir »das«< Beispiel schlechthin dieser total vereinfachten Welt, also das to-
tale Kunstwerk als das grofRe Vorbild der Architektur der Erkennenden, das »als Gan-
zes die Erhabenheit« (FW, § 280) der »vita contemplativa« ausdriickt? Natiirlich dort, wo
selbst die engagiertesten Antichristen nicht widerstehen kénnen, in der sakralen Archi-
tektur also. Hier ist die Wissenschaft (in Platons Sinne des »savoir-faire«, [Platon 2: 164])
nach Jahrtausend alter Tradition zu voller Reife gelangt. Selbst die »viel zu pathetische
und befangene Sprache [der] Hiuser Gottes und Prunkstitten eines itberweltlichen Ver-
kehrs« (FW, § 280) hindert den Kunstliebhaber nicht daran, der dimonischen Anzie-
hungskraft dieser totalen Kunstwerke zu erliegen. Hier fithlen wir intuitiv die Macht
einer »Welt als Irrtum« und die Aufgabe der Kultur als »Cultus des Irrtums: er hat den
Menschen so zart, tief, erfinderisch gemacht. Die Welt als Irrthum ist so bedeutungs-
reich und wundervoll« (KSA10, § 6[1]). Im Gegensatz zu modernen Museen, die immer
mehr einem (Massen-)Friedhof der Kunst gleichen, hat Kunst hier noch einen konkre-
ten Bezug zum Leben, natiirlich noch als »vita religiosa«, derentwegen wir Antichristen
jaauch schnell wieder aus der Kirche laufen. Wir glauben die Kunst missbraucht, jedoch
die Macht der Synthese der alle Sinne berauschenden Kiinste bleibt vorbildlich und un-
erreicht. Daraus folgt eben Nietzsches Forderung einer jenem Monopol der Kirche wi-
dersprechenden, erhabenen Architektur der »vita contemplativa.

Nietzsches Aphorismus redet ganz konkret von der »utilitas« der Architektur, aber
er ist vor allem ein impliziter Appel an die geistig-sinnliche Ebene der »venustas«, auf
der er die grofle Umkehrung von »vita religiosa« und »vita contemplativa« zu vollziehen
beabsichtigt (oder auch Ersetzung der »vita religiosa« durch »vita contemplativa«) und
dadurch zur potenziellen geistesgeschichtlichen Drehscheibe wird. Das Abfallen (Ab-
driften) von der Sphire, vom Ideal, von der Essenz der Dinge (einmal angenommen,
es gibe wirklich solche menschlichen Unwahrheiten bzw. konzeptuellen Alptriume Par-
menides’, Platons und Aristoteles’, die eben Nietzsches »Kampf gegen Plato und Aris-
toteles« [KSA11, § 26[387]] bewirken), oder auch das sich Entfernen vom sogenannten
natiirlichen Urzustand (der Kummer so mancher Romantiker), wiren nicht Entartung
des Menschen, sondern als Bedingungen des Lebens zu bestitigen. Sagen wir es anders
herum: Die Feinde der Verinderung sind die Feinde des Lebens, sind mitverantwortlich
fiir die Entnatiirlichung des Lebens (des Menschen). Das Kontinuum der Fiktion (ohne
Anfang oder Ende) ist das aktive, vorausschauende, experimentierende Verindern des
Rahmens, der Oberfliche, die in direktem Kontakt, in Verbindung, in Relation mit der

13.02.2026, 21:45:3!

287


https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Nietzsches Architektur der Erkennenden

(Um-)Welt steht. Idealismus (im platonischen Sinne), oder das gendtigte, reaktive An-
passen (der Herde an die Bedingung), das immer von einer gegebenen, stabilen Essenz
der Dinge, von einem tiefen Sinn »an sich<ausgeht, istlebenswidrig, -unterdriickend und
das Gegenteil von Fiktion.

Es gibt niemals ein Endresultat (der Sphire, der Welt), sondern immer nur Zwi-
schenzustinde, ein Driften des Lebens zwischen dem schon vergangenen und dem
noch nicht existierenden Dasein. Die Fiktion ist das Aufbauen einer Differenz (und
eines Spannungsdifferenzials), das Vor-Stellen eines Potenzials, einer méglichen Ori-
entierung des Driftens; sie ist das aktive Verindern des Gegebenen als Alternative zum
passiven Vergehenlassen der Gegenwart (zum hoffnungslosen Konservatismus der
Zeit und einem gendtigten reaktiven Anpassen); sie arbeitet >mit« der Zeit, sie ist das
Gegenteil der Rache »an«<der Zeit, das Gegenteil von Ressentiment, von Nihilismus.

24.3 Einheit und Erkenntnis

Denken istein filschendes Umgestalten, Fithlenist ein falschendes Umgestalten, Wol-
len ist ein fialschendes Umgestalten —: in dem Allen liegt die Kraft der Assimilation:
welche voraussetzt einen Willen, etwas uns gleich zu machen. (KSA11, § 34[252])

Wenn Heraklit sagt, »ich sehe nicht als Werden, kénnte man dann nicht eigentlich das
Sein abschaffen? Wir wollen die Umkehrung der Metaphysik durch die Metaphysik der
Kunst nochmals am Beispiel des in Collage City verwendeten wilden Denkens verdeutli-
chen. Rowe und Koetter charakterisieren Le Corbusier als Fuchs (Bricoleur) in Verklei-
dung eines Igels (Ingenieur). Wenn wir das weiterentwickeln, entspriche der Architekt,
als>bediirftiger Menschg, erst einmal dem Biber. »Man darf hier den Menschen wohl be-
wundern als ein gewaltiges Baugenie, dem auf beweglichen Fundamenten und gleich-
sam auf fliessendem Wasser das Aufthiirmen eines unendlich complicirten Begriffsdo-
mes gelingt« (GT: 234). Das Wasser unter dem Bau wird durch den Damm vertieft und
zur relativen Ruhe gebracht (dadurch wird seine Lebensbedingung geschaffen), aber sein
neues Milieu braucht eben den ewigen Fluss (also vor allem den Wasserdruck). Doch
gleichzeitig birgt das Ansteigen des Wasserspiegels durch den Damm auch die stindi-
ge Gefahr, den Bau (»jenes ungeheure Gebilk und Bretterwerk der Begriffe, an das sich
klammernd der bediirftige Mensch sich durch das Leben rettet« [GT: 240]) im ewigen
Flusse fortzureifden.

Im Biberbau ist das Bild der Negentropie verdeutlicht, ihr Zusammenhang mit -
oder besser ihre Abhingigkeit von — der Entropie: die relative Ordnung (das Sein) im
ewigen Flusse der Unordnung (das Werden), um die Ausnahme des Lebens zu ermog-
lichen, zu schaffen.® Das Sein, so wie es hier konzipiert wird, ist bedingt vom ewigen

85 »Dieerstaunliche Gabe eines Organismus, einen>Strom von Ordnung<aufsich zu ziehen und damit
dem Zerfall in atomares Chaos auszuweichen, aus einer geeigneten Umwelt>Ordnung zu trinkens,
scheint mit der Anwesenheit dersaperiodischen festen Kérper<, der Chromosommolekiile, zusam-
menzuhingen, die zweifellos den héchsten uns bekannten Ordnungsgrad von Atombindungen
zeigen.« (Schrodinger: 134)

13.02.2026, 21:45:3! /del A



https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

unbedingten Werden, um stetig neue Lebensmoglichkeiten zu eréffnen. Das vom (un-
bedingten) Werden bedingte Sein ist selbst Bedingung der Ausnahme des Lebens.

Daraus wird ein neuer Begriff der Kunst und der Wissenschaft formuliert, eine neue
(alte) Aufgabe der Erkenntnis als Voraussetzung der Handlung und »Erméglichung der
Erfahrung« (KSA11, § 34[252]), indem der Mensch die werdende Welt auf gefihrliche Be-
griffe wie »Ursache und Wirkung« reduziert (KSA12, § 9[91]) und das ewige Spiel der ein-
wirkenden und gestaltenden Krifte geradezu ungeheuerlich vereinfacht. Unsere Fanta-
sie ermoglicht diese permanente Assimilation des Mannigfaltigen, die aktive Integra-
tion des scheinbar Ahnlichen (Akzeptablen), aber eben auch die passive Exklusion und
Widerspriichlichkeit delikater Differenzen. Die Einheit des >hoheren< Menschen scheint
durch den Limes bedingt zu sein, d.h. durch den Ausschluss des Inkommensurablen.
Die Erkenntnis ist bedingt durch die Unkenntnis: »so daf$ es ahnliche und gleiche Dinge zu
geben scheint. Evkenntnif3 ist Falschung des Vielartigen und Unzihlbaren zum Gleichen, Ahn-
lichen, Abzihlbaren. Also ist Leben nur vermoge eines solchen Filschungs-Apparates mog-
lich.« (KSA11, § 34[252])

Ist die Einheit (die Architektonik der Welt), in der wir spazieren, >eine< mogliche,
oder die »einzig«mogliche (logische) Filschung? Wollen wir die Macht konzentrieren und
fest-stellen und das eigentliche Grundprinzip der Welt als nicht zu bindigenden Willen
zur Macht, als Wille zur Kunst noch verfilschen, wollen wir die grofRe geistige Miidigketit,
das >Nichts« des europdischen Nihilismus, dann miissen wir auch noch die Filschung
wegfilschen. Man nennt sie dann Wahrheit und Erkenntnis; »der Glaube an das Wissen
und Erkanntsein« (KSA10, § 5[1]: 211) bedeutet dann das endgiiltige Ende des Schaffens.
Das enorme Potenzial unserer Kraft zur Assimilation ist somit gebindigt, die Fantasie
heruntergedrosselt, die Kunst aus dem »Staate«verwiesen und endlich sein< Einheitsden-
ken geschaffen. Die alten inneren Feinde der offenen Gesellschaft wurden abermals assi-
miliert (man erzihlt nach wie vor die eine Historie der Welt, der abendlindischen Kultur,
der Nation, der Identitit usw.) und die inneren Feinde der geschlossenen europdischen
Gesellschaft smarginalisiert<. Man sieht in der Assimilation nur die Eingliederung des
Aufleren in die bestehende Ordnung des Inneren und nicht die unzihligen Méglichkei-
ten der nétigen Umordnung des Ganzen, einen unerschopflichen »Quell grofRer Cultur«
(KSA12, § 1[153]). Man sieht ganz bewusst nicht das Potenzial der Verinderung des Seins
in dem inkommensurablen Werden, sondern nur den Vorwand zur Verfestigung des lei-
der nicht nur geistigen Limes. Anstelle ihrer eigentlichen Aufgabe des >Schaffens neuer
Konzepte« der Kultur (neuer Konzepte der Assimilation, der stetig neu zu entwickeln-
den Einheit bzw. Einfachheit oder Intelligibilitit der Vielheit) verkommt die seit Platon
exilierte Philosophie zu sektenhafter Konspiration von Fithrern und Jingern gegen das
Vaterland jener alten »Genialen-Republik von Thales bis Sokrates« (GT: 160f.). Mit der
nun als einzig moéglich deklarierten Einheit des Stadt-Staates ist das Aufen, ob Barbar
oder >Naturs, nicht mehr Quell - sondern nurmehr Feind - grofer >Kultur«.

Der Sinn unsrer Garten und Paldste [..] ist, die Unordnung und Gemeinheit aus dem Au-
ge sich zu schaffen und dem Adel der Seele eine Heimat zu bauen. [...] das ist der Sinn ihrer
Cultur-Arbeit! (KSA10, § 7[145])

13.02.2026, 21:45:3!

289


https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Und dieses Denken als Abstrahieren, als ein natiirliches, d.h. zweckerfiillendes Bediirf-
nis des Menschen zum Entwerfen der Welt, zum Vereinfachen, Umbauen, Neubauen
nicht >der< Welt, sondern sseiners, eben einer dem Menschen gerechten anthropomor-
phen Welt. Ob wir nun im Palast, Garten oder 6ffentlichen Raum wandeln: Immer ist
es der kontemplative Gang durch unsere Seele, mit dem wir noch priifen, ob unsere Fi-
higkeit (die vielleicht noch »den Menschen gegen das Thier abhebt« [WL, § 1), das un-
anschauliche Werden zu einem anschaulichen intelligiblen Schema zu verfliichtigen, im
Konzept aufzuldsen, noch stark genug ist, einer wahrhaft offenen Seele eine Heimat zu
bauen, oder ob unsere gebaute Seele nicht schon der grofien Miidigkeit entspricht, das
Gefingnis unserer Uberzeugungen darstellt, den geistigen Riickzug in das ewig unver-
anderbare Sein. Denn im kontinuierlich geiibten konzeptuellen Denken »ist etwas mog-
lich, was niemals unter den anschaulichen ersten Eindriicken gelingen mochte« (WL,
$ 1): eine menschliche Kultur aufzubauen, welche die Konvention gewordene Metapher
nicht vergisst, oder aber eine unmenschliche Unkultur der nun Wahrheit gewordenen
Konventionen, die zur geschlossenen Gesellschaft und gezielten (nicht nur geistigen)
Unterdriickung des Menschen fiihrt.

Architektur der Erkennenden griindet auf dem Erkennen des (organischen, natiir-
lichen) Wertes der Unkenntnis; das In-uns-spazieren-Gehen ist die Erweiterung, das
(Aus-)Bauen der Unkenntnis (Unkenntnis im Sinne der illusorischen Wahrheit, aber
nicht im Sinne der sensiblen Erfahrung, d.h. der revidierten isthetischen Erkennt-
nis), das iterative >Schlieflen< vom (unbekannten) Ich auf die (unbekannte) Welt, die
Ausdehnung dieser »Privat-Cultur-That« (KSAS8, § 32[8]) auf die gesamte Kultur, das
Entwerfen des Artefakts, in dem wir Leben. Unser Wille zur Einheit als organische
Funktion bedeutet, er muss diese Einheit stetig erzeugen, also weder vorfinden (durch
einen Leithammel vorgegeben) noch entdecken oder gar beweisen® (missionieren) im
Sinne der wissenschaftlichen Entdeckung oder dialektischen Wahrheitsfindung. Dieses
Springen von der kleinmafistablichen Unkenntnis zur grofdmafstiblichen Ausdehnung
(-Erkenntnis< als Wille zur Macht) ist Sache der Fantasie. Hier gibt es kein Funda-
ment (kein »ich bin, kein >Ding an sichJ), »auf das man eine Kultur griinden konnte«
(KSA7, § 27[66])! In diesem organischen Prozess, diesem durchaus extravaganten und
sicherlich fliichtig entziehenden »Strom von Ordnung« (Schrédinger) im ewigen Strom
des Werdens gibt es nichts Dinghaftes und nichts Wesentlicheres als »Erfindung und
Einbildung« (KSA10, § 24[16]); diese von der Fantasie ausgelesene Ordnung ist nur die
Zeichensprache des Organischen, der feinste Anschein jenes natiirlichen Nicht-wissen-
Wollens des Willens zur Macht als Wille zur Kunst — und nicht das Gegenteil der Zweck-
miRigkeit des Organischen (KSA10, § 24[16]). Die »Reduktion alles Geschehens« (KSA10, §
24[17]) und aller chaotischen Erfahrungen auf die magische Formel ist die (organische)
Synthese von »Sinnenmenschen und Mathematiker« (KSA10, § 24[17]).

Die Wissenschaft — das war bisher die Beseitigung der vollkommenen Verworrenheit
der Dinge durch Hypothesen, welche alles »erklaren« — also aus dem Widerwille des
Intellekts an dem Chaos. — Dieser selbe Widerwille ergreift mich bei Betrachtung mei-
ner selber: die innere Welt méchte ich auch durch ein Schema mir bildlich vorstellen

86  »Was sich erst beweisen lassen muss, ist wenig werth.« (GD, KSA6: 70)

13.02.2026, 21:45:3!



https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

und lber die intellektuelle Verworrenheit herauskommen. Die Moral war eine solche
Vereinfachung: sie lehrte den Menschen als erkannt, als bekannt. (KSA10, § 24[18])

Die Moral entsprach der auch hier wiederum vorbildlichen sakralen Architektur, vorbild-
lich allerdings nur in ihrem Prinzip, eine anscheinend zweite Natur zu schaffen, einen
Dualismus in die Welt zu legen, der selbstverstindlich an sich nicht existiert, sondern
nur einen Sinn als kollektive Konvention bekam, und natiirlich wie die Antithese Natur
— Kultur nun ganz offensichtlich ausgedient hat. Aber wo leuchtet schon eine neue Mor-
genrodte? In welchen Kopfen sind die Dinge wahrhaftig im Fluss? Wo sind die tausend
moglichen Konzepte?! S. Zweig stellte treffend dar, wie schlecht sich ganz besonders die
Genfer Kunst vom geistigen Attentat Calvins erholt hatte. Aber erholte sich denn das ge-
samte Abendland vom nachhaltigen Kunstattentat Platons? Kann man nach diesem Bre-
chen und Negieren der ersten Natur, des Willens zur Kunst, des Schaffens, der Einbil-
dung etc. noch den Menschen erfinden? Wenn Erkenntnis nicht mehr nur Auslegung,
sondern zur allgemein giiltigen Erklirung wird (KSA12, § 2[86]), kann es auch keinen
offenen Prozess der Entfaltung der inneren Welt mehr geben, kein Spazieren im Makro-
kosmos als kontinuierliche Konstruktion des Mikrokosmos. Architektur der Erkennen-
den versteht die Erkenntnis als Entwurf und Verduflerung des »Phinomenalismus der
>inneren Welt« (WZM: 334); alles Schaffen ist das Schaffen des Menschen. Und hier gibt
es nur eine ethische Frage zu stellen: Ist es noch das eigene Werk?

Im zweiten Schritt kann man dann diese grundsitzliche Frage noch etwas differen-
zieren: Ist dieses Werk noch lebendig? Und das (geistige) Leben kann man eben nicht
erst seit Schrodinger klar definieren. Das als Entwerfen erkannte Denken braucht die
Erkenntnis als »Mittel der Erndhrung« (KSA10, § 24[14]); anhand des Denkens, der vorstel-
lenden Fantasie, aber vor allem anhand des Fithlens widerstrebt der Mensch der nétigen
»Vielheit von Kriften« (KSA10, § 24[14]); die ungeheure Masse der Erscheinungen (dufle-
rer Krifte) wird durch »Einverleibung oder Abscheidung« (KSA10, § 24[14]) abgeschitzt
und zu eigenen Formen, Gestalten, Rhythmen etc. zurechtgemacht. Ist dagegen dieses
kontinuierliche Werk nicht mehr lebendig (beispielsweise durch ein erneutes Attentat
auf Geist und Gefiihl), so ruft die zerbrochene Herde zum allgemeinen Bruch auf, ver-
kiindet, da sie selbst keinen Gott mehr schaffen kann, den Tod Gottes (des Schopfers, des
Schaffens), fingt an, die Bilder umzuwerfen und zu sagen, »es giebt nichts Hohes und
Anbetungswiirdiges. [...] Erbarmt euch ihrer! Hort doch die Verachtung aus ihrer Wuth
gegen die Bilder - die grofie Verachtung gegen sich selber« (KSA10, § 5[9])!

24.4 Die Erfindung des Menschen

Der Mensch als Vielheit: die Physiologie giebt nur die Andeutung eines wunderba-
ren Verkehrs zwischen dieser Vielheit und Unter- und Einordnung der Theile zu einem
Ganzen. Aber es wire falsch, aus einem Staate nothwendig auf einen absoluten Mon-
archen zu schliefden (die Einheit des Subjekts). (KSA11, § 27[8])

Es erscheint nicht gerade unwahrscheinlich, dass Nietzsche an die Agora Athens dach-
te, besonders vielleicht an Zeichnungen der Stoa Attalos (ca. 150 v. Chr., rekonstruiert
1953-56), der Mittel-Stoa oder an Bilder der Uberreste der ilteren Stoa des Eumenes II

13.02.2026, 21:45:3!

291


https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Nietzsches Architektur der Erkennenden

am Fufle der Akropolis, als er den Aphorismus Architektur der Erkennenden schrieb, denn
sie gehdren mit zu den iltesten Zeugen einer iberzeugenden Alternative zu den klos-
terlichen (itberweltlichen) Kreuzgangen, in der die Griechen noch ihre« (weltlichen) Ge-
danken denken konnten. Ohne diese griechischen Verwirklichungen wire eine konkrete
Form einer Architektur der Erkennenden fiir Nietzsche vielleicht wiederum nur Chimare
geblieben (KSA7, § 19[36]). Hier fand die Welt noch eine offene Bithne des Denkens, be-
vor die griechische Kunst der Tragédie dann moralisch wurde, indem man die noch reine
(starke) Seele des abendlindischen Denkens (die Agora und ihre Philosophen) mit dem
in der Stoa Basileios verkiindeten Todesurteil des bosen Sokrates befleckte. Um das nun
langsam absterbende bose Hinterfragen allen Seins endgiiltig zu unterdriicken (bzw.
dialektisch zur Gleichférmigkeit zu dringen), vollzog man >denselben< exemplarischen
Prozess nochmals 400 Jahre spiter (die Kreuzigung), um dem Aufstand des Pobels (von
Kirchen und Denkschulen) nun endgiiltig zum Durchbruch zu verhelfen. Die tragische
und fruchtbare Mannigfaltigkeit der griechischen Seele verdorrte mehr und mehr zur
modernen Einheit. Mit der vorgegebenen Einheit wurde der Mensch nach und nach sei-
ner eigentlichen Aufgabe, schlimmer noch, sogar noch seiner ihn als Mensch auszeich-
nenden Fihigkeit zur Schopfung seiner selbst, seiner seelischen Verbundenheit beraubt.
Ein »aktives plastisches« Gehirn will (muss) Einheit serzeugens, das scheinbare >Ich< er-
zeugen, aber keine erzeugte Einheit >vorfindenc. Die Kunst dient dem »Ausdruck seeli-
scher Zustinde« (MA, 11, § 126). Als ein organisches Erfordernis ist das In-sich-Spazie-
ren Teil des iterativen Prozesses der Erfindung des sogenannten »Ichs« (M, § 115). Uberall
nur Werden, auch im Geiste (zumindest im noch lebenden); das >Ich< kann folglich nur
als eine tiberlebensnotwendige voriibergehende Fiktion entworfen werden. Schon sehr
frith stand das FliefSen Heraklits fiir diese ewige Entwicklung der Welt (Heraklit 1: 207),
das Werden der Stadt und des Menschen, mit seinem interessantesten Organ, das ewig
zu entwickelnde, das entwerfende und zu entwerfende Gehirn. Unser ganzes Leben der
Beschaulichkeit, die »vita contemplativag, alles konzeptuelle Denken (als Voraussetzung
der »vita activa«), ob nun von Kunst, Philosophie, Religion oder Wissenschaft begleitet
(M, § 41), stellt nur den potenziell noch offenen Weg zum Menschen dar. Alle Disziplinen
der Kultur sind nur nétige Umwege zum Menschen (KSA7, § 19[91], zur noch méglichen
Erfindung des Menschen — und eben teils auch recht unnétige Umwege (z.B. die Kunst
fiir die Kunst oder auch die abgekiirzten Umleitungen zum praktisch alles ausschlieRen-
den Mainstream).

Die neue Kunst als 1000 Arten zu leben. (KSA10, § 5[32])
Tausend Arten zu leben erfinden — nicht mehr blofs fiir Heerden! (KSA10, § 4[256])

Und die Erfindung braucht ein Labor, eine offene Bithne des Experimentierens, eine
Bithne im deleuzeschen Sinne des Plateaus, der Tausend Plateaus, also keine Bithne im
Sinne eines Reprisentationstheaters (bekannter Stiicke und Spiele des Establishments),
sondern vielmehr im Sinne einer Improvisationsmaschine: ein »spontanes Theater oder
nichts« (Lefebvre: 123). Hier wird ununterbrochen inszeniert, hier werden mobile Bith-
nen-Bilder und wechselnde Kulissen entworfen, hier wird die Bithne als Metapher ge-
gen die starre Struktur verstanden (gegen Historizismus, Evolutionismus, Dualismus,
kurz: gegen das ewige Sein). Der grofle Umweg iiber das Improvisationstheater der Welt

13.02.2026, 21:45:3!



https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

heif$t eben wieder kosmisch denken (KSA9, § 11[7]) und ist nicht zu verwechseln mit sei-
nem Gegenteil, dem abendlindischen Universalismus. »Wo alles noch ungestaltet liegt,
da ist unser Arbeitsfeld fir menschliche Zukunft« (KSA11, § 27[35]), fir die zu gestalten-
de Zukunft der Welt, des Ichs, des plastischen Gehirns (das wire ein Ich als die Welt im
Spiegel, als ihre wiedergegebenen »grofien und kithnen Ziige« [vgl. Socrates und die Tra-
goedie], als voritbergehend geordnetes Fragment des Willens zur Macht). Was heif3t das
fiir die Stadt? Ist sie wiederum nur der Spiegel des Ichs, des in sich spazierengehenden
Menschen?

Die Stadt beginnt dort, wo man eine Bithne baut, ein erstes Drehbuch schreibt,
und den Menschen Regie fithren lisst. »Das Recht auf Stadt« im Sinne Lefebvres ist das
Recht auf die Stadt als Bithne, als Agora >aller« Menschen® (der »offenen Gesellschaft«
Poppers), das Recht auf die Regiefithrung des Menschen, d.h. auf die kiinstlerische
Implikation des Menschen (der Biirger) im Prozess ihres ewigen Werdens (des Wer-
dens der Stadt, der Menschen). Die Stoa als Philosophie bzw. Lebenskunst und ihr
konkreter riumlicher Rahmen sind die Verlingerung der Agora, der antiken Bithne
des Menschen, der griechischen Tragddie®, im Sinne von Nietzsches Metaphysik der
Kunst, der »6ffentlichen< Exposition dichterischer Schonheiten (das allenc zugingliche
verwegene >schachspielartige Schauspiel) und >6ffentlichen< Exploration von Moglich-
keiten, der Konfrontation aller Konzeptionen des Lebens (wenn wir voritbergehend
recht idealisierend alles Unmenschliche der attischen Demokratie noch beiseitelassen).

Mit dem Konzept der Stoa als einem 6ffentlichen Gebiude, als Rahmen der Agora
und Herzstiick der Urbanitit, wird lediglich die sozialpolitische (gemeinschaftliche) Di-
mension der Architektur/Stadt illustriert sowie ihre Rolle als kiinstlerisches und kon-
templatives Pendant zu Tempel oder Kirche, zur »vita religiosa«. Hier wird die Rolle des
offentlichen Raumes, des geistigen und physischen Milieus als Fuge, als Mértel (Binde-
mittel) oder Zusammenschluss der Gesellschaft offensichtlich bzw. die zu schaffenden,
offenen Verbindungen als Hauptaufgabe des Denkens. Das Konzept ist somit die kon-
krete Fiktion einer Verbindung des Menschen mit der Welt. Das Denken ist das Ent-
werfen von »wirkungsvollen Fiktionen« (Sloterdijk 5: 12), verstanden als geistiges Milieu
und konkret raumliche Konzeption (gerade des 6ffentlichen Raumes) einer méglichen
Beziehung von Welt (oder Stadt als Miniatur der Welt) und Mensch bzw. einer konkre-
ten Bindung von Mensch zu Mensch. Hier, in unseren konkreten Fantasien des Lebens,
pragen wir die Welt und das Ich, in unserer vereinfachten, reduzierten und sublimier-
ten Konstruktion des Auflen und der spiegelbildlichen >Re-Konstruktion« des Inneren;
das Auflen wird zum Vor-Bild des Inneren und umgekehrt das Innere zur Vor-Stellung
des Aufien. Beide Prototypen, Stadt und Ich, haben selbstverstindlich nichts mit dem
wie auch immer gearteten »Realen< oder >Wesentlichen< der Welt und des Menschen ge-

87  Die>exklusiverenc< politischen Volksversammlungen (Ekklesia) wurden spater von der Agora auf
die speziell dazu angefertigte Pnyx am westlichen Fufe der Akropolis verlegt, bevor sie ferner im
siidlich der Akropolis errichteten Dionysostheater stattfanden.

88  Undselbstdiesokratische>neuere attische Komddie<, mit der seit Euripides eben noch der passive,
sekundire Zuschauer auf die Biihne des kinstlerisch verstandenen Geschehens gebracht wurde,
in der nun>Jedermann Akteur<war. (KSA7, § 7[124])

13.02.2026, 21:45:3!

293


https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Nietzsches Architektur der Erkennenden

mein, sondern sind ihr abstrahierter, konzeptualisierter Schein, ein zurechtgemachter
und vielleicht moéglicher Auszug aus den »1000 Arten zu leben« (KSA10, § 5[32]).

Die in die ewige Entwicklung geschickten Prototypen von Stadt und Ich fithren nie-
mals zum Modell (einer Synthese von Idealstadt und Typen-Menschen). Alle Verbindung,
verstanden als essenzielle Aufgabe des Denkens bzw. als Voraussetzung geschaffener,
lebensnotwendiger Synthesen, griindet tendenziell auf Logik, auf mathematischer (wis-
senschaftlicher) Exaktheit und hat eben nur auszugsweise, als radikale Extraktion eini-
ger eigenmichtiger Ziige des spielerischen (sprunghaften) Geschehens, etwas mit der
sirrationalen Willkiir< des realen Werdens zu tun (PHG, § 19). Hier in der Polis artiku-
liert sich unser Verstindnis des Werdens als vorliufiges System der Kollektivitit bzw.
der kollektiven Verbindungen, verstanden als ein in die ewige Entwicklung geschickter
Entwurf einer politischen Synthese der Gesellschaft. Hier zeigt sich, ob wir noch »Tau-
send Arten zu leben erfinden« (KSA10, § 4[256]), oder eben nurmehr »blof$ fiir Heerden«
(KSA10, $§ 4[256]) entwerfen, d.h. eine Art fiir alle erfinden bzw. der Wahl >eines< Mo-
dells der relativen oder absoluten Mehrheit folgen. Es zeigt sich, ob wir den Entwurfs-
prozess unserer Polis noch als Entwicklungsprozess unserer Demokratie verstehen, ob
die Verinderungen (und potenziellen Erweiterungen) der Verbindungen noch einer Ver-
inderung des kollektiven Zusammenlebens entsprechen.® Entspricht die Erfindung des
Menschen noch einer von diesem Begriff untrennbaren Erfindung der Demokratie? Ist
dies nicht der Fall, darf man ernsthaft von einer Maskerade des Menschen, der Polis bzw.
der Politik sprechen (von geistloser Maske des Lebens und von einem puren Formalismus
seiner Architektur).

Die tyrannische Tendenz allen konzeptuellen Denkens (JGB: 15), die ewige Neigung
zur >causa primac aller »vita religiosa« sowie aller »vita contemplativac, in der sich die
verschiedenen Formen logischen Denkens decken, kulminiert im abendlindischen An-
spruch auf Universalismus. Alles Denken tendiert zu hierarchischer Ordnung, zur Ver-
tikalisierung fiktiver Verbindungen. Die athenische Agora war als (politisch-weltlicher)
komplementirer Pol der (religiés-himmlischen) Akropolis konzeptualisiert, aber der ex-
perimentelle Charakter beider Anlagen wurde langsam durch die wachsende Polarisie-
rung ihrer Wahrheitsanspriiche verdringt. Das Werden des Kosmos (Makro- und Mi-
kro-) war urspriinglich noch »kein moralisches, sondern ein kiinstlerisches Phinomenc
(PHG, § 19). Aber mit dem Fall der Giganten am Olymp (und dem nun alles einnehmen-
den und dennoch praktisch alles ausschlieffenden Monotheismus) wuchs auch die Ten-
denz zur Kristallisation eines universellen >demokratischen< Modells. Unsere beiden an-
fanglich par excellence rein kiinstlerisch verstandenen Verfassungen eines kollektiven
Lebens verdrangten schliefflich die Kunst als ihre einzig ernstzunehmende Essenz aus
dem Leben (WL).

Denken als verbinden heifdt eine (kollektive) Ordnung zu entwickeln aus tausend
erfundenen Arten zu leben; es heif’t tausend Arten des Denkens und Fiihlens noch
zu fordern und kein dem Einheitsdenken rentsprechendes«< Einheitsfithlen entwickeln

89  Man darf sich durchaus den subtilen, aber dennoch vielsagenden Hinweis konservativer ameri-
kanischer Denker*innen auch fiir unsere europiischen Bundes- und Nationalstaaten zu Herzen
nehmen, dass Amerika eben »keine Demokratie ist, sondern eine Republik« (Graeber 2:154).

13.02.2026, 21:45:3!



https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

zu wollen. Verbindung heiflt also primir Einbeziehung von Singularititen, Aufspan-
nung oder Vernetzung von Differenzen. Verbindungen herstellen heiflt spezifische
Ordnungen oder Beziehungen von Dingen und Menschen schaffen, ohne gleich von
vertikalen Rangordnungen reden zu miissen. Hier gelangen wir wieder zur rein sinnli-
chen Wahrnehmung der Welt und somit zur ausschlief3lich dsthetischen Rechtfertigung
des Daseins (KSA12, § 2[110]). Das Auflen, die Agora, die Bithne der Welt, als offenes
Kunstwerk jenseits des Dualismus von Natur und Kultur. Die dorische Sobrietit bei-
spielsweise ist nicht als Einheitsstil gedacht, sondern illustriert als differenzierteste,
sublimste Form der Abstraktion lediglich das nétige Stilisieren im Sinne des Gestaltens
des Menschen; allein der Prozess der Abstraktion ist hier als mustergiiltig zu verstehen,
aber niemals hat sein einzigartiges Ergebnis als universell nachzuahmendes Muster
zu gelten. Die Agora hat allein das Schickliche der Fiktion auszustellen (Goethe), das
jedem Menschen als Stimulans zur Erfindung des eigenen Ichs zu dienen hat. Dies war
das Prinzip der Alten; der grofde Stil in der Kunst war lediglich Ausdruck ihrer Kraft
des Gestaltens; hier war kein Aufschrei nétig, kein iberdosiertes Erregungsmittel; die
Schlichtheit stand fiir die Herausarbeitung der wenigen aber wesentlichen Ziige des
Individuums, sie stand fiir kraftstrotzende Singularitit und Differenz. Nun unterlag
die »Stellung der Kunst zum Leben« (MA, II, § 170) im modernen (vor allem protestan-
tischen) Zeitalter der Arbeit ganz selbstverstindlich einem grundsitzlichen Wandel;
Kunst wurde zum Mittel der Erholung, der Zerstreuung, der Betiubung der ermatteten
Herde (MA, 1I, § 170); Sobrietit wurde zu regulirer Banalitit, die Regel des Ganzen
durch das Spektakel der Ausnahme noch bestitigt und gerechtfertigt. Generic space for
generic mankind!

Verwandlungen des Willens zur Macht, seine Ausgestaltungen, seine Spezialisirungen
— parallel der morphologischen Entwicklung. (KSA12, § 1[57])

Die Welt als Wille zur Macht ist uns unbekannt, so auch das eigene Ich. Die Kultur ent-
deckt keine Welt, sondern sie erzeugt Einheiten, welche »die Welt als Irrthum« darstel-
len; sie erfindet dazu auch gleich noch das Ich, als »Privat-Cultur-That« (KSAS, § 32[8] u.
KSA10, § 6[1]) oder auch als kollektive Fiktion. Es bleibt aber in jedem Fall beim Irrtum
bzw. Letzterer bleibt eben fiir das Mingelwesen Mensch absolut nétig — ein geistiger,
durch das Denken geschopfter Irrtum, nicht aus Mangel an Geist, sondern aus seinem
schopferischen Reichtum (Mangelc an Geist hief3e in diesem Zusammenhang lediglich,
Mangel an Fantasie oder auch Mangel an Abstraktionsvermégen aufgrund fehlender Fil-
ter, der aber in gliicklichen Unfillen, wie wir gesehen haben, durchaus auch zu Geniali-
tit fithren kann). Es sind diese erzeugten fiktiven Einheiten (KSA12, § 1[58]), welche die
Welt »so bedeutungsreich und wundervoll« (KSA10, § 6[1]) werden lassen. Und neben den
duferen sind es auch die nétig zusammengedichteten Auslegungen der inneren Phino-
mene, die fliichtig unser fiktives Selbstbewusstsein konstruieren (KSA12, § 1[58]). Im-
mer bleibt Entwerfen das Entwickeln méglicher Ideen, das Schopfen aus dem Werden
und nicht das Schaffen des einzigen Modells, der Republik (Platons), des Seins, des tau-
sendjdhrigen Reiches (versus tausend neue Reiche), die dann mit Heidegger zum Ende
der Metaphysik, zur Vollendung der Philosophie fithren konnten (Heidegger 8: 63), mit
Nietzsche aber lediglich in Nihilismus enden miissen bzw. mit Spengler in der Tat den

13.02.2026, 21:45:3!

295


https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Untergang des Abendlandes beschlieflen (man verzeihe die zeitwidrige Instrumentalisie-
rung der Begriffe).

Nun bleiben im Grunde genommen alle wissenschaftlichen Disziplinen an ihren,
wenn man das zu sagen wagt, >Ursprung< gebunden: an die Philosophie (Windel-
band: 244). lhre Ansitze haben sich zwar immens diversifiziert, ihre Methoden be-
wundernswert verfeinert (Deleuze 1: 82), aber ihr Belang bleibt der gleiche: Sie dienen
ganz einfach der Kultur als Erzeugung intellektueller und materieller Vereinfachun-
gen menschlichen Lebens (KSA12, § 9[35]). Und die einzige sogenannte >Einheit< der
Kultur ist lediglich als diese Ubereinstimmung aller Disziplinen im ewigen Entwickeln
moglicher Ideen, d.h. neuer Lebensmoglichkeiten, im ewig driftenden Werden zu ver-
stehen. Die Wahrheit ist also kein wesenhaftes Thema des Denkens. Man muss auf der
Kinstlichkeit beharren, die jedes Ergebnis unserer Denkkunst darstellt. Hier gibt es
auch keinen fruchtlosen Dualismus von Natur und Kultur: »das Leben ist um so inten-
siver und kraftvoller, je anorganischer es ist« (Deleuze 9: 697). Unser bewundernswert
plastisches Denkorgan hat den klaren einfachen Zweck, das Uberleben zu erméglichen
(den Kampf gegen die Entropie). Unsere verschiedenen Kiinste der Abstraktion, im ex-
tremsten Sinne vielleicht Philosophie und Mathematik, reprisentieren diese konkrete
lebenswichtige Funktion unseres Gehirns: das Vereinfachen und Verstindlichmachen
der Welt, des ewigen unschuldigen und fiir uns absolut sinnlosen Werdens. Denn die
Welt ist immer, wie Nietzsche sagt, die scheinbare Welt. Das Konzept, der Entwurf, ist
der gedeutete Ausschnitt aus diesem Werden. Der Entwurf ist die scheinbare Welt noch
einmal, jedoch reduziert, abstrahiert, vereinfacht und intelligibel (erklirbar). Dieser
Abtraktionsprozess hat niemals Wahrheit zum Ziel. Die Evolution hat andere Sorgen,
Wahrheit hat nichts mit Leben zu tun.

Schlimmer noch, ihre Erfindung ist kontraproduktiv, ihre letzte Konsequenz der Ni-
hilismus, das sich verwirklicht habende Absolute Hegels (Hegel 2: 15 u. 516) oder eben das
heideggersche Ende der Philosophie, weshalb Philosophen wie Deleuze (Deleuze 1: 73) so
reizbar auf Heideggers »Nostalgie des Seins [...], Kult des Grundes, des Baumes und der
Wurzeln, und des Inneren« reagieren. Sie paralysiert zum einen den lebenserhaltenden
Prozess der Weltgestaltung mit ihrem scheinbar hchsten Ziel der »Vollendung der Me-
taphysike, die das Ende der Philosophie besiegelt und dem Denken scheinbar eine neue
Aufgabe stellt. Zum anderen fithrt die Erfindung der Wahrheit zu Machtmissbrauch, sei
es sozialpolitisch oder wissenschaftlich. Die Natur des Menschen braucht keine »hoch-
miithigen« Deklarationen einer »verlogenen Erkenntnis« (vgl. WL, § 1), sondern konkre-
te Ideen neuer Lebensmoglichkeiten, kein stabiles Expertenmodell, sondern ein stetiges
Entwicklungsexperiment.

Ein Erkenntnifs-Apparat, der sich selber erkennen will!! Man sollte doch (iber diese Ab-
surditat der Aufgabe hinaus sein! (Der Magen, der sich selbst aufzehrt!) (KSA11, § 26[18])

Uber das Denken nachzudenken entspricht in gewisser Hinsicht dem Spiel mit dieser
Absurditit und alle Philosophie spielt seit (zwei) Jahrtausenden dieses Spiel! Aber nur

13.02.2026, 21:45:3!



https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

recht selten wurde dabei der eigentliche Versuchscharakter dieser Aufgabe in den Vor-
dergrund gestellt und fast niemals der Sinn des (Un-)Wissens bzw. der (Un-)Kenntnis!*°

Wie wir bereits gesehen haben, sind Babylon, Rom, Chandigarh, Las Vegas oder De-
livious New York Beispiele fiir (mehr oder weniger kollektive) Seelenzustinde des Men-
schen, in denen wir in uns spazieren gehen oder eben nicht. Das Bewusstsein, individuell
und/oder kollektiv, schafft durch Abstraktion ein Bild und Zeichen von der inneren Welt
(dem Protoselbst), eine Autoabstraktion als voritbergehenden Bericht der Entwicklung,
als Protokoll des Werdens des Gehirns, und gleichzeitig ein Bild und Zeichen des abstra-
hierten Auflens. Hier spielt der Baukiinstler (der Mensch) mit Analogien zwischen dem
Bauen des Gehirns und dem Bauen der Welt (deren Miniatur als Stadt), zwischen zwei
per definitionem ewigen Baustellen. Es geht nicht darum, beispielsweise eine unfertige
Stadt zu bauen (an sich ein Unsinn bzw. Pleonasmus), sondern beide Entwicklungen an-
einander zu messen und als solche unfertigen, offenen Baustellen zu erkennen und zu
konzeptualisieren. Wir kénnen damit auch den eventuellen Sinn einer >fertigen« Stadt
auslegen (Stadt als Museum, manche Altstidte, denkmalgeschiitzte Viertel etc.), in der
wir ganz bewusst nicht in uns spazieren gehen, beispielsweise als eine Erholung von uns,
als eine Reise in eine andere Welt (und nicht in ein Ideal), als eine Erfahrung eines an-
deren Kunstwerkes (so wie der Aufenthalt selbst in einer allzu pathetischen Kirche als
Kunstwerk wieder eine betrichtliche persénliche Bereicherung darstellen kann).

Die gedachten Stadtstrukturen entsprechen der Struktur unseres Denkens, das war
die entscheidende Schlussfolgerung aus Alexanders berithmten Aufsatz Die Stadt ist kein
Baum. Zwar sind unsere Denkmodelle noch stark durch den Baum geprigt, aber eigent-
lich nicht unser natiirliches Denken. Die Architektur des Gehirns widerstrebt in gewis-
sem Sinne noch >natitrlicherweise« der Unkultur des eingepflanzten Baumes, dem Bar-
barentum Platons bzw. seiner ewigen Schiiler, dieser wichtigsten frithen Gehirnwische
des sogenannten Westens. Wie schon gesagt, auch er, ob er nun wollte oder nicht (und
er wollte nicht), war eben ein Kiinstler (das macht ihn ja wieder so interessant), auch er
konnte nur ein kleines Stiick Sein>gegenc<ein ewig unschuldiges Werden richten. Aber da
er die Kunst im Sinne Nietzsches nicht wollte, blieb er auch nur ein eher mittelmifiiger
Kinstler. Die Kunst wurde nicht am Leben gemessen, schlimmer noch und umgekehrt,
das Leben wurde an seiner Kunst gemessen, die Kunst richtete sich schlieflich gegen
das Leben. Zuletzt, wie schon gesagt, war Platon im Grunde genommen vollig antipla-
tonisch (wenn man das Platonische hier kurzerhand als das vollends Vergeistigte defi-
niert)! Denn die Architektur der Erkennenden, das heift die Architektonik oder Struktur
unseres Gehirns, ist weit entfernt vom klassischen Sein, ist eben potenziell, wie konnte
es auch anders sein, ein ewiges Werden. Um eine zugingliche Vorstellung vom Denken-
Entwerfen zu bekommen, ohne tiefer in die kognitiven Wissenschaften eintauchen zu
miissen, liegt es im Grunde genommen (gerade fiir Architekten) recht nahe, auf die heu-
tige Stadt zu schauen. Denn »das Gehirn entspricht der modernen Welt« (Deleuze, in:
Malabou 2: 62) und die moderne Welt, die Geschichte der Welt, ist im Sinne Spenglers

90 Letzteres ist nach wie vor das eigentliche Problem aller Bildungsinstitutionen: Wo wird der Gber
aller beruflicher Praxis stehende Sinn der Mathematik gelehrt, ihre tiber aller Technik oder allem
Ingenieurwesen stehende philosophische Dimension eines bedingten konzeptuellen Denkens des
kinstlerischen Mangelwesens Mensch?

13.02.2026, 21:45:3! /del A

297


https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Nietzsches Architektur der Erkennenden

vor allem die Geschichte der Stadt (oder erscheint uns zumindest verstirkt oder kon-
zentriert in der Darbietung als Stadt). Und Stadtplaner wissen in der Regel nur zu gut,
dass die Stadt ein ewiges Werden ist, ohne Anfang, ohne Ende, ohne fertige Form.”

Das grof3e Thema der zeitgendssischen Stadt ist der »Verlust« des (historischen) Zen-
trums, ist die -Dominanz« der iitberproportionalen unbestimmten Peripherie (Zwischen-
stadt, Th. Sieverts; La Citta Diffusa, F. Indovina; La ville poreuse, B. Secchi und P. Vigano), die
klassisch radial-konzentrische Denkmodelle der Topologie und vor allem Baumstruk-
turen obsolet werden lassen (Koolhaas 3:1248fF.).”> Dieses Thema spiegelt exemplarisch
die (eher europdische) Krise der Stadt wider, die Krise des Gehirns. »Es gibt nicht nur
ein Zentrum, sondern punktuelle Neuronenverbinde, die jeweils mobile und momen-
tane Zentren bilden; [...] multifunktionale Areale werden bei kognitiven Aufgaben akti-
viert und jedesmal zum Teil eines anderen zerebralen Netzes« (Die Krise der Machtzentra-
le, Malabou 2: 66). Die Krise des Zentrums provoziert neben vielerlei unstabilisierenden
Phinomenen/Entwiirfen auf nunmehr freier See (weitab vom sicheren Hafen!) beispiels-
weise das plotzliche Erscheinen/Entwerfen von »Dolphins«, von »ersatz cities, sponta-
neously develop para-urbanistic mutations, forms of urban life like homeless beggars
at the automated tellers; buildings that would turn into self-regulating programmatic
dumps, would be infiltrated by commerce, day-care centers for the unfaithful, endlessly
proliferating cineplexes, certainly water parks, maybe drive-in universities; mosques in-
vading the endlessness of the concrete decks... Buildings that in their very brutality might
save civilization as we know it« (Koolhaas 3: 999).

Platons Stadt-Staat war von Anfang an der Kampf gegen das Offene, gegen die po-
tenziellen Einwirkungen des Auflen (der Barbaren), gegen Auswirkungen des Innen (der
Dissidenten), es war die Sehnsucht nach dem geschlossenen Korper, der inneren Ein-
heit, dem Zentrum, der absoluten Kontrolle und Sicherheit des ewigen Seins. Es war der
Kampf gegen das Geistige, dessen Prozess, Entwicklung und ewiges Werden, gegen den
Kunsttrieb des menschlichen Gehirns, gegen die >Unwahrheit<, diese unsere erste Bedin-
gung fruchtbaren Lebens.

»Wir wollen in uns spazierengehen«: Stadtplanung ist nicht nur das Planen des Zu-
sammenlebens der Menschen, sondern auch ein exemplarisches Bild der Planung bzw.
Unplanung des Menschen (>das Unplanbare planen<) oder einfach auch ein Bild von sei-
ner ewigen Umplanung. Bevor man irgendwelche methodisch planerischen Ableitun-
gen macht, ist es also nétig, namentlich die kiinstlerische Dimension des Planens in den
Vordergrund zu stellen, die grofle Verantwortung der iiber aller Wissenschaft stehen-
den Kunst, der Metaphysik der Kunst. Nietzsche insistiert auf den eigenen Gedanken,
die man in der Stadt des Menschen, d.h. des Kiinstlers zu denken erméglichen sollte,

91  Besondersaufdieinnerstidtischen Stadterneuerungen, z.B. Europan 4, Die Stadt iiber der Stadt bau-
en— Umwandlung zeitgendssischer Gebiete, also Situationen wie das heutige Dreispitzareal in Basel,
Ziirich-West oder das >ehemalige<Industrieareal Praille Acacias Vernets in Genf.

92 »Conceptually orphaned, the condition of the periphery is made worse by the fact that its mother
is still alive, stealing the show, emphasizing its offspring’s inadequacies. The last vibes emanating
from the exhausted center preclude the reading of the periphery as a critical mass. Not only is the
center by definition too small to perform its assigned obligations, itis also no longer the real center
but an overblown mirage on its way to implosion; yet its illusory presence denies the rest of the
city its legitimacy.« (Koolhaas 3:1249)

13.02.2026, 21:45:3! /del A



https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

im Gegensatz zur viel zu pathetischen, starren und autoritiren Sprache der Kirche, der
Historie oder der Republik. Wieder ganz Mensch sein, wieder ganzer Mensch werden.

Nun gibt es keine individuelle Stadt fur alle (Individuen), in der jeder in sich spazie-
ren kann. Eine historische Antwort (von Platon bis Le Corbusier) auf dieses scheinbare
Dilemma war natiirlich der determinierte Typ-Mensch (Normmensch) fir die Modell-
Stadt (Ideal-Stadt), spiter teils noch kombiniert mit einer gewissen >Auflgsung« des 6f-
fentlichen Raumes (»loose pattern« [A. & P. Smithson]). Wer nicht dem Typ korrespondiert
(der Norm entspricht, zur Herde oder>Horde« gehort), wird einfach ausgeschlossen. Das
universale Sein der Aufklirung »schneidet das Inkommensurable weg« und zwingt »die
Menschen zur realen Konformitit«. Die gezwungene Identitit von allem und allen wird
damit bezahlt, dass nichts und niemand »zugleich mit sich selber identisch sein darf«
(Adorno/Horkheimer: 18f.). Wenn das Sein itber dem Werden steht, wird unsere eigent-
liche Menschlichkeit, die Abstraktion, zu der von Adorno und Horkheimer so bezeichne-
ten »Liquidation« (Adorno/Horkheimer: 19). In der Umkehrung dieser Relation von Sein
und Werden liegt der humanistische Akt Nietzsches, der unserem konzeptuellen Den-
ken und dem Erkennen der »Unwahrheit als Lebensbedingung« potenziell den Weg zur
(Metaphysik der) Kunst bahnt.

Von allen Phinomenen der Kultur ist vielleicht die Stadt der perfekte Ausdruck des
Willens zur Macht; die dominierenden Krifte verschieben sich stetig, befinden sich im
ewig unstabilen Gleichgewicht, der Ausdruck und die Wirkung der Stadt sind in stindi-
ger Entwicklung, relativausgenommen natiirlich die Stadt als Museum. Aber hier liegt in
der Regel ein Problem der Wahrnehmung unserer europiischen Altstidte vor, ein Boom
des Konservatismus. Hier scheint die Welt noch in Ordnung zu sein und zu gerne stellt
man das Alte iiber das Neue (die Neustadt). Man stellt es unter Schutz. Unsere Rache an
der (vergehenden) Zeit, unser Ressentiment und Nihilismus fithrte schliefdlich am En-
de des19. Jh. zu der bedenklichen Erfindung des Denkmalschutzes. Kein einigermafien
ernst zu nehmender Mensch, selbst kein Architekt, kann heute gegen Denkmalschutz
sein. Doch was schiitzt man dort eigentlich bei niherem Hinsehen? Eben nicht den Geist
des Konservatismus, jener zur (misshandelten) Zeit der Erfindung des Denkmalschut-
zes, sondern den kiinstlerischen Geist der sich modernisierenden Stadt (beispielsweise
jenen frenetischen der Baumeister des Mittelalters)! Es ist die Stadt bzw. der Geist der
Zukunft, den wir dort schiitzen oder besser schiitzen sollten, nicht jenen des Ressen-
timents, der Nostalgie eines verlorenen Ideals. Hier hatte man Visionen, weit iiber die
Gegenwart hinaus (natiirlich mitunter auch weit iiber die Welt hinaus, bedenkliche Vi-
sionen einer Hinterwelt).

Das Antiplatonische unserer platonischen Kultur, Platons Widerspruch zu unserer
geistigen Natur, verstellte den Blick fiir einen wirklichen Auf-Bruch einer Moderne bzw.
fiir die Kontinuitit der griechischen Kultur und vorsokratischen (Lebens-)Kunst. Ein
Waldsterben fand in unseren nunmehr vom Korper abgetrennten Képfen statt. Ein lang-
sames, aber sicheres Sterben, eingefithrt mit dem vergifteten Baum des Parmenides, als
kulturelles Manifest durch Platon (und spiter durch die Kirche) verbreitet und als Vater-
unser einer scheinbaren Moderne durch Descartes (von der Aufklirung bis heute) weit
iiber die arme alte Zeit hinaus gesichert. Kultur und Konservatismus sind fast zu Syn-
onymen geworden. Man hielt es fiir nétig, den tberflissigen Begriff der >Avantgarde«

13.02.2026, 21:45:3!

299


https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Nietzsches Architektur der Erkennenden

einzufithren, statt die Kultur, die Kunst, den Geist der griechischen Klassik, als das vor-
ausgreifende, ewige Werden des Menschen zu begreifen.

24.5 Vom Schutze des subversiven Geistes

Irrthum der positiven Philosophie nachzuweisen: sie will die Anarchie der Geister
vernichten, und sie wird den dumpfen Druck unbefriedigter Auslésung hervorbringen
(wie China)! (KSA9, § 11[29])

Nochmals: Das Gehirn zwingt uns zur Kunst (Malabou 2: 112). Unter dem Joch des Wil-
lens zur Macht gibt es keine Logik, keine Offenbarung und vor allem keinen Gehorsam.
»Man muss davon ausgehen, dass das Gehirn sich gewissermaflen nicht gehorcht, dass
es Ereignisse fabriziert, dass es Exzesse im System geben kann, einen explosiven Teil,
der sich weigert zu gehorchen, ohne pathologisch zu sein« (Malabou 2:120). Hier wie
dort, im Geiste wie in der Stadt, gibt es keine Konstanz, sondern Potenziale, neue Ei-
genschaften. Das Leben schafft sich die Realitit (der Umwelt und des Ichs), alles Hin-
nehmen einer Gegebenheit, einer Wahrheit, des Auleren wie des Inneren, des Makro-
und Mikrokosmos, ist lebensfeindlich. Jedes Schaffen-Denken-Entwerfen ist ein Bruch
und ein Sprung, anschaulich formuliert, zwischen Realitit und Abstraktion, Bild oder
mentalem Bericht (Malabou 2:114). Der Wille zur Macht, das Werden, ist geprigt von
diesen Briichen und Spriingen der Natur (des Geistes). Es gibt keinen geraden, fiir alle
vorgezeichneten Weg zur eigenen Identitit, zum >eigenen« Gliick. Im Wald der Zukunft
gibt es, mit Heidegger gesprochen, nur den Holzweg®.

Die Wahrheit ist ein »Werkzeug der Nivellirung« (KSA9, § 6[163]). Eine so kon-
zeptualisierte (Hinter-)Welt entspricht nicht dem Mikrokosmos (Gehirn) des ganzen
Menschen. Wenn wir in uns spazieren gehen (im Makrokosmos, in der Stadt der Erken-
nenden), sehen wir unsere Rolle als Teil einer Vielheit und eben nicht einer nivellierten,
einfiltigen Einheit (ein sich offenbarendes Sein). Darin liegt gerade die Faszination
der meisten Altstidte. Es waren Baumeister der Zukunft, die mit wenigen elementaren
Regeln arbeiteten. Selbstverstindlich bauten sie nichts Altes, sie hatten iiberhaupt
keinen Sinn fiir Altes. Sie waren immer extrem modern, gingen >mit< der Zeit, mit der
notigen Verinderung des kiinstlerischen Geistes und der Stadt (in diesem Sinne ist
die mittelalterliche Stadt exemplarisch fiir die fast schon sphirologische Raumkritik
eines A. van Eycks, oder auch B. Zevis und eine interessante Referenz fiir die aktuellen
polemischen Diskussionen iiber die zu planende Dichte der »Stadt iiber der Stadt«
[vor allen Dingen der innerstidtischen Stadterneuerungen]). Was schiitzt man dort
in der Stadt? Den werdenden Geist der Menschen, nicht den »antiplatonischen« Geist
Platons, des kognitiv widerspriichlichen und gréfiten, aber kunstfeindlichen Kiinstlers,
des Feindes der Entwicklung (als Abfall vom Urbild bzw. Ideal), des ersten Feindes der
offenen Gesellschaft Poppers. Der Geist der Stadt ist der Geist des ewigen unschuldigen

93 »Holz lautet ein alter Name fiir Wald. Im Holz sind Wege, die meist verwachsen jah im Unbegan-
genen aufhoren. Sie heiflen Holzwege. Jeder verlauft gesondert, aber im selben Wald. Oft scheint
es, als gleiche einer dem anderen. Doch es scheint nur so. Holzmacher und Waldhiiter kennen die
Wege. Sie wissen, was es heifdt, auf einem Holzweg zu sein«. (Heidegger 1, Vorbemerkung)

13.02.2026, 21:45:3!



https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Werdens und wir Architekten sollten somit Hiiter des Werdens sein (und nicht Hiiter
der Offenbarung eines Weltgeistes, des Seins, mag sich Hegel auch auf den Kopf stellen).

Die Welt, soweit wir sie erkennen kénnen, ist unsere eigene Nerventhatigkeit, nichts
mehr. (KSA9, § 10[E95])

Das Leben bahnt sich seinen Weg, es braucht den Widerstand, und es braucht die Krea-
tivitit (den subtilen Bruch bzw. Sprung) zur Uberwindung jeglichen Zustandes. Es sind
die Bedingungen der Evolution (Bergson 2). Determinismus (d.h. vorgezeichnete Wege,
Gesetze, Uberzeugungen und das erfundene Gliick des >blinzelnden Menschenc« [Z: 15])
heifdt Passivitit, heiflt Verneinung des Lebens und die Verunméglichung seiner stetigen
Entfaltung. Das Leben, der neuronale Mensch (Changeux 1), braucht keinen erstrebens-
werten Idealtypus. (In diesem Sinne ist der Ubermensch eben das genaue Gegenteil des
Priesters oder anderer Fithrer. Er [bzw. sein Ankiindiger Zarathustra] predigt lediglich
die Uberwindung jeglichen Ideals, Lehrers und jeglicher Lehre.)

Auch hier darf man nicht kurzschliefSen (Malabou 2: 121), keine neue neurowissen-
schaftliche Theorie des Uberganges von Gehirnstrukturen zu Stadtstrukturen erstellen,
selbst wenn der Zusammenhang von Mikro- und Makrokosmos nicht nur verfithrerisch,
sondern auch offensichtlich ist. Hier gibt es eben nur den von Phidias (bzw. Nietzsche)
demonstrierten Sprung der Griechen in die Kunst, in das Leben, in die Lebenskunst. Hier
ist man nicht frei, selbst wenn alles erlaubt ist, weil nichts wahr ist (Z: 303). Das Schaffen
ist ein Lebenszwang; hier wartet die grofRe Aufgabe der Kunst auf uns, die grofRe Verant-
wortung, neue Lebensmoglichkeiten zu schaffen. 1001 Mikrokosmen sind méglich und
doch arbeiten wir ganz konkret an (und in) nur einer Stadt. Aber an der einen Stadt der
1001 Potenziale, der potenziellen »1,001 other concepts of city« (Koolhaas 3: 971).

Istdie Welt nicht ein Kunstwerk, unvergleichbar reicher als jegliches auch des grofiten
Kiinstlers? (Bergson 1:113)

Die Evolution, die Entwicklung ist kein Programm! Wir sind ihre Handwerker und
Kinstler (Bergson 1: 102), falls wir nicht, wie der grofde autoritire Kiinstler Parmenides,
ganz bestimmt Denken und Sein verwechseln, falls wir nicht das Sein als ein reines
Resultat des unter dem Willen zur Macht und ewigen Werden stehenden Denken-
Entwerfens erkennen. Mit Parmenides erliegen wir dem Denken, das immer einem
Schaffen von Sein, von Stabilitit entspricht (Bergson 1:103). Wir nehmen es zu ernst,
d.h., wir glauben, die vorgestellte Stabilitit entspriche der Wirklichkeit, bzw. nicht
ernst genug im Sinne eines Verkennens des notigen kiinstlerischen Hanges unseres
Denkens. Auch der grofie Kant nahm letztlich seinen Entwurf der Architektonik in sei-
ner Kritik der reinen Vernunft (Kant 2: 672) noch nicht ernst genug. Erst Nietzsche (KSA7, §
19[125]), und spiter Deleuze (Deleuze 12: 23) verantworteten die weitreichenden Folgen
der kopernikanischen Revolution des Geistes Kants.

Wir missen die s>verschiedenen< Entwicklungsmoglichkeiten des Geistes und der
Stadt garantieren, also Gesetze, Regeln und Leitbilder schaffen, die diese Potenziale
exakt vorstellbar beschreiben und doch nichts (definitiv) bestimmen oder erkliren im
Sinne der Naturgesetze (KSA11, § 26[227] u. KSA12, § 2[86]). Wie es auch Bergson an-

13.02.2026, 21:45:3!

301


https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Nietzsches Architektur der Erkennenden

spricht: Die letzten Konsequenzen der Unwahrheit (und Undeterminiertheit) wurden
(lebens)philosophisch nie wirklich (d.h. wirkend) ausgeleuchtet. Es gibt keine Identitit
als dauerhaftes Wesen, sondern nur als einen »ProzefR der Selbstkonstitution oder der
>Gestaltungs, um einen Ausdruck von Foucault aufzugreifen, also ein Prozef3, in dem
der Ficher einer Pluralitit von Figurationen entfaltet wird. Jeder lebt heute mehrere
Leben, gleichzeitig und nacheinander« (Malabou 2: 107f.).** Die Evolution der Stadt und
des Gehirns ist nicht nur ein Erweitern und Erginzen, sondern auch ein Verindern und
Ersetzen (»Stadt iiber der Stadt«), ein Schaffen einer neuen Konfiguration, welche die
Struktur bewegt (der ewigen geophilosophischen Schaffung eines Neuen Athens und
der Wiederherstellung seiner demokratischen Wiirde [Deleuze 10: 97ff.]). Existierende
strukturelle Verbindungen des (Halb-)Verbandes werden gekappt, neue gelegt usw. (was
beispielsweise bei der topologisch unbrauchbaren Struktur des Baums in der Tat nicht
moglich ist).

Die Kunst und nichts als die Kunst. Sie ist die grofde Ermoglicherin des Lebens, die gro-
Re Verfiihrerin zum Leben, das grofe Stimulans zum Leben... (KSA13, § 1[415])

Wollen wir »in uns spazierengehen« (FW, § 280), weit ab von einer Prunkstitte der Hin-
terwelt, in unserem eigentlich menschlichen allzumenschlichen Wesen, wenn wir in der
Stadt spazieren, in der Stadt als Halbverband, ohne sein«< Zentrum, in Zonen mit mehre-
ren Funktionen, zeitlich bedingten punktuellen Verbinden, »mobilen und momentanen
Zentren« (Malabou 2: 66), entsprechend unserer Gehirnstruktur, »unserer Seelen-Art (wie
sind zu feige dazu!) — so miifdte das Labyrinth unser Vorbild sein« (M: 145). Doch auch das
Labyrinth unserer Seele und unseres Geistes wird stindig iiberwiltigt, gebindigt durch
den schopferischen Sprung, durch das kiinstlerische Genie der Natur, dessen bedenk-
lichster Teil eben der Mensch ist. Denn »er selbst ist auch ein Stiick Genie der Liige...«
(KSA13, § 11[415]). Diese Stadt wire das stetig zu bindigende Labyrinth seines Wesens,
das provisorisch geordnete Fragment des Chaos, das dem ewigen Werden aufgeprigte
Sein, ein unter dem Willen zur Macht tanzender Stern des zum Kiinstler verurteilten,
nunmehr ganzen und plastischen Menschen.

Wenn die Stadt (unsere Umwelt, unsere Welt) also auch nur irgendetwas mit dem
Leben zu tun haben soll, hat sie (haben wir Planer-Denker-Entwerfer) das Kiinstlerische
des Lebens selbst in den Vordergrund zu stellen. Denn die Welt (also Mikro- und Makro-
kosmos) ist, wie es Nietzsche mit seinem Konzept des Willens zur Macht am kohirentes-
ten offenbarte, ein ewig »sich selbst gebidrendes Kunstwerk« (KSA12, § 2[114]). Um noch-
mals auf unsere Unfreiheit zuriickzukommen: wir (und damit die Stadt fiir uns Archi-
tekten, die Wissenschaft fiir uns Wissenschaftler, die Philosophie fiir uns Philosophen)
koénnen nicht aus der Kunst heraus, wir konnen nicht aus uns heraus (wie die Hinter-
weltler es wollten). Wir konnen aber im Versuch verharren, ihr >Wesen« zu verdringen,

94  In manchen Regionen der Welt lebte der altsteinzeitliche Mensch (Paldolithikum) auch ganz kon-
kret ein ssaisonales Ich¢, verbunden mit erstaunlich plastischen Gesellschaftsmorphologien und
dementsprechend unterschiedlichen saisonalen Regierungsformen zwischen Autoritarismus und
Anarchismus sowie auch saisonalen Gebdudeformen (vgl. Graeber 1: 126ff.).

13.02.2026, 21:45:3! /del A



https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

d.h. storrisch die Kunst zu verneinen. Wir Nihilisten haben also die >Freiheit¢, ein miss-
ratenes Kunstwerk zu gebiren. Denken ist Entwerfen. Wir konnen nicht un-konzeptuell
denken, wir kénnen aber in der Tat miserable, d.h. nicht am Leben als Kunstwerk gemes-
sene Konzepte entwerfen. »Die Wiiste wichst...« (mental oder mikrokosmisch im Sinne
Nietzsches, systemisch oder makrokosmisch im Sinne Osborns).

Das Erfinden von Zustdnden. Es ist an der Zeit, daf der Mensch sich ein Ziel stecke.
Noch ist er zum hochsten Ziele reich und wild genug. Ich sage euch: ihr habt noch Cha-
os und Anprall der Gestirne in euch, um einen Sternentanz gebaren zu kénnen. Einst
aber wird der Mensch zu arm geworden sein, einst wird er selbst zur Wuth der Verach-
tung nicht genug Rad und Schwung sein. (KSA10, § 4[213])

In der>morpho-logischen Pubertit«des Menschen war die Stadt per Definition der sphi-
ro-logische Ausschluss der Natur. Aber sind wir denn reifer geworden? Wagen wir Planer
schon die Urbanititim Sinne Max Webers als die geradezu sprudelnde Energiequelle der
Schopfung unzdhliger (noch) undenkbarer Méglichkeiten zu beschreiben, fast schon als
die andere Form des Ur-Waldes? Haben wir die alte Dichotomie der Welten (der schein-
baren und wahren, der idealen oder heiligen Hinterwelt und dem mangelhaften oder
profanen Diesseits), den sterilen Dualismus von Natur und Kultur iiberwunden? Ha-
ben wir schon angefangen, das unendliche Dazwischen zu explorieren? Tatsichlich sind
wir reifer geworden, haben dabei aber unsere Frische, unseren Schwung in diesem Alte-
rungsprozess, dem latent >agoraphoben« Versteinerungsprozess des Menschen und sei-
nes Milieus, scheinbar unwiderruflich verloren. Und dennoch hat es abermals die Kirche
gerade in ihrer Verstoflung der Natur vorbildlich verstanden, deren affektives Potenzial
zu sublimieren und den Raum als anorganische Emotionsmaschine zu konzipieren. Die
christlichen Baumeister des Mittelalters (der Gotik) wussten, dass die iiberweltliche Wir-
kung und Vor-Projektion einer Kirche ins Jenseits architektonisch lediglich durch den
Wald zu erreichen ist (und durch dessen magischen Effekt) und nicht durch den einzel-
nen Baum, was auf den ersten Blick theo-logischer erscheinen konnte (Bloch: 843). Ihr
Aufden (die Projektion aus der verwerflichen Welt heraus) war durch das tiefe mystische
Innen des Waldes bedingt (durch das Hinein in die primitive Welt der viel iiberzeugen-

deren Emotionen).”

Auch wenn schon das geplante Reiseziel der Hinterwelt zur geisti-
gen Verwiistung einer endgiiltig deterritorialisierten Erde beitrug, bleibt das katholische
Raumschiff dennoch rein konzeptuell ein exemplarisches Chaos im Sein, ein tanzender
Stern eines fatalen Exodus. Und wir brauchen heute nichts dringender als das ewig wih-
rende Chaos im Sein (als Bedingung eines neuen Seins im Chaos), das Pflegen neuer Kei-

me der Verinderung und der unplanbaren Dynamik der Geschichte, wollen auch >wir

95  Bemerkenswert in dieser subtilen Wissenschaft der (A-)Effekte ist beispielsweise das gerade-
zu ungeheuerliche >Spiel< destabilisierender Asymmetrien, der nahezu systematischen Vermei-
dung klarer kollektiver Fluchtlinien (horizontaler und vertikaler), der bewundernswerten gestal-
terischen Autonomie jedes einzelnen Baumes (Sdule und gegebenenfalls ihr direkt ansetzendes
Mehrstrahlgewdlbe) etc. Fiir uns moderne Apostel der Ordnung und Einheit scheint die von Vasa-
ri, insbesondere fiir solch auRergewohnliche Urwaldarchitektur, gepragte Bezeichnung der Gotik,
also einer Baukunst der Barbaren (Goten), besonders zutreffend (z.B. Notre-Dame de Roscudon in
Pont-Croix, Frankreich).

13.02.2026, 21:45:3! /del A

303


https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Gottlosen« einen neuen Stern gebiren, ewig am Leben zu messende Fiktionen entwer-
fen.

Selbst wenn die Kirche des Mittelalters natiirlich ebenso nur das Haus Gottes war,
so stellte sie rein symbolisch doch die (neue) Welt dar. Die physischen Grenzen dieser
Welt waren lediglich Grenzen der Machbarkeit. Sie war immer schon die Arche Noahs,
das Raumschiff einer neuen Lebensmdglichkeit der ganzen reprisentativen Gemeinde
(von Mensch und Tier) der neuen Welt des anhand neuer Konventionen (Bibel) neu zu er-
findenden Menschen bzw. Herdentieres. Denken wir iiberspitzt das riumliche Konzept
der Kirche zumindest in ihrer entscheidenden himmlisch vertikalen Dimension weiter,
wire sie ein nach oben offenes Haus, wire ihr ideales Dach nicht das spiter so oft ge-
malte, sondern das wirkliche Firmament (etwa wie die toskanische Abbazia San Galgano
und wie das idealisierte weltlich horizontale Haus der Moderne eine Kiste >ohne Fassadex
wire, wie Le Corbusiers indische Villa Shodhan).

Anders gesagt: Die Kirche ist das Aufden, das sphirologische (wenn auch hinter-
weltlerische) In-der-Welt-Sein. Sie war eben das neue (deterritorialisierte) Pendant zur
Agora, der Versammlungsort schlechthin der neuen geistlichen Gemeinde. Sie loste
damit nicht nur die geistliche Akropolis ab, sondern trug nachdriicklich zum langsamen
Verschwinden der geistigen Agora bei; sie entwickelte oder verantwortete zumindest die
kommende >politische Agoraphobie« der abendlindischen Republiken mit (vgl. Dupuis-
Déri, in: Graeber 2:192). Provoziert diese damit abermals abgekiirzte Geschichte des
Denkens nun einen utopischen Schrei nach Freiheit und Wiirde, nach einer Umkehrung
bzw. Uberwindung der platonischen Republik? Lésen wir nun wieder die Kirche ab,
in vollem Respekt ihrer vorbildlichen Kraft der Illusion, als Maschine kiinstlerischen
Denkens, als Fiktionsmaschine, in der wir nun »unsere Gedanken denken kénnten« (FW)?
Schreiten wir zu ihrer erneuten Uberwindung »im Gehiuse der alten« (Graeber 2: 24)?
(Wir nannten schon das rein symbolische, aber hierzu geradezu buchstibliche Beispiel
von New Yorks berithmter neogothischer Episkopalkirche des ehemaligen Limelight-
Clubs.) Geben wir der urbanen Agora >wieder« ihre wahrhaftig offene sdemokratische
Wiirde« zuriick (Deleuze 10: 114)?!

Kreuzziige fithren nur zum Tod Gottes, aber niemals zur Geburt von Fiktionen, so,
wie auch die Vernichtung des Baumes nicht die Voraussetzung fiir einen Wald ist! Nun
sprach Nietzsche den Krieg heilig und auch wir Gottlosen wollen noch den heiligen
Krieg. Aber zur geistlichen wie zur geistigen Kriegsfithrung braucht man einen eben-
biirtigen Partner, einen zu ehrenden Feind; man braucht das urspriingliche Maf} (die
Kirche und die »vita religiosa«), um es eben am Leben messen zu kénnen; wir brauchen
Bomben, nicht jene der endgiiltigen geistigen Zerstérung, sondern Samenbomben®,
um dem Wald eine Chance zu geben, den Baum der Erkenntnis zu iibersteigen; wir
brauchen das alte MaR aller Dinge, seinen hochsten Anspruch an Sublimierung, um zu
priifen, ob wir es schon ttberwunden haben. Und hier setzt Nietzsches Frihliche Wissen-
schaft an, denn zur einzig isthetischen Rechtfertigung des Daseins gilt es vor allem, die
Auswirkungen des alten Baumes fiir die wissenschaftliche Erkenntnis der sogenannten

96  Anspielung auf den von M. Fukuoka in den 70er-Jahren geprigten Begriff (seed bombs), der neben
der Permakultur vor allem durch die New Yorker Guerillagirtnerei-Bewegung Green Guerillas be-
kannt gemacht wurde.

13.02.2026, 21:45:3! /del A



https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Aufklirung zu itberwinden. Appellieren wir nochmals an Nietzsches Tribunal der Ver-
nunft: Der unbeirrte Wille zur Wahrheit hat in letzter Instanz die Wahrheit selbst zu
itberwinden.

Wihrend rein sozialpolitisch natiirlich immer noch zweitausend Jahre Kulturgeschichte
bzw. Zucht, Ordnung und Horigkeit der Herde gegen jegliche aussichtsreiche Freigeis-
terei stehen, erscheint es zumindest in der Architektur teilweise durchaus méglich, L.
Snozzis Speer des Widerstandes aufzulesen und weiter in die Zukunft zu schleudern
(PHG, § 1). Hinausgehend iiber die delikate Dimension Albertis holistischer Konzepti-
on der Stadt als grofRes Haus, stellt sie doch den verstindlichsten konzeptuellen Ansatz
urbaner Verdichtung im Sinne van Eycks oder Zevis dar (so wie das Entscheidende ei-
nes Hauses ja nicht das dulere Volumen, sondern das dadurch erzeugte Innen, die in-
nere Leere bzw. spezifische Wohnbarkeit ist, so gilt auch das Hauptaugenmerk einer
Stadt der innerstiddtischen Leere des 6ffentlichen Raumes). Wir haben den (agorapho-
ben) Geist wieder nach Auflen zu kehren, wir haben die (in erster Linie als »vita religio-
sa«) verwahrte Agora wieder in den 6ffentlichen Raum zu bringen, wir haben das (sozi-
alpolitisch) verwahrloste Aulen wieder zur wahrhaft urbanen Agora der unbegrenzten
Moglichkeiten umzuschaffen. Dies mag alles recht abstrakt klingen, hitten wir nicht ein
perfekt gescheitertes Beispiel dafiir, das unplanbare Werden des Geistes zu planen. Mit
R. Dieners Leitbild fiir Grosselin ist zwar rein konzeptuell ein zum Werden weitaus of-
feneres Sein beeindruckend illustriert worden, aber gleichzeitig auch eine Entwicklung
der traditionellen Regelungen bzw. geistige Offenheit in diesem speziellen Fall als nahe-
zu unmoglich erwiesen (ist dieser Fall denn so speziell und lokal begrenzt, war es wirk-
lich >nur< eine weitere Genferei?). Hier entsprach urbane Dichte einer mannigfaltigen la-
byrinthischen Verschachtelung von Innen und Auflen, einer gewissenhaften Auflgsung
des traditionellen Strafenraumes (der anonymen Korridorstrafde im Sinne Le Corbusi-
ers Forderung, doch diesmal eben mit einer mafigebenden Erhéhung der Dichte) und ei-
ner potenziell fragmentartig spezifischen Aneignung und Bindung des Straflenraumes
mit den angehoérigen Stadthiusern bzw. ihrer evolutiven differenzierten Verbindungen
untereinander. Was Le Corbusier schon fiir das Innere einer Kirche (der sakralen Archi-
tektur) als unerklirbares, rein kiinstlerisches Phinomen riumlicher Dichte erklirte,®”
wurde hier fir den 6ffentlichen Raum beispielhaft erprobt. Der Prozess der langsamen
Mutation und Schaffung einer weitaus komplexeren Seele (von Mensch und Stadt) ist je-
doch aus allen in diesem Buch erliuterten kulturellen Griinden kliglich gescheitert. Es
gelang nicht, die hierzu adiquaten iibergeordneten >Regeln« (Gesetze und sonstige Uber-
zeugungen) weiterzuentwickeln (oder auch nur den seriésen Versuch dazu in die Wege
zu leiten).

Ohne Musik ware das Leben ein Irrtum. (GD: 85)

Der offene Prozess des Leitbildes war ein nahezu musikalischer Entwurf der architekto-
nischen Stille (an die Musikalische Poetik Strawinskys erinnernd), der Liicke mit »3sthe-

97  »[..] un phénomeéne d’espace indicible: les lieux se mettent a rayonner, physiquement, ils rayon-
nent« (Le Corbusier: Architecture religieuse, a.a.0.).

13.02.2026, 21:45:3!

305


https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Nietzsches Architektur der Erkennenden

tischem Werthe« (KSA7, § 19[39]), die Leere als das in die Liicke gestellte Kunstwerk, als
dullerst differenzierter und diversifizierter Stadtinnenraum, eine Agora neuer Dimen-
sion und labyrinthischer, aber ganzheitlicher Individuen. Der Solitar steht hier nicht im
Widerspruch zum Ganzen (oder als antiurbaner Typus), sondern geradezu fiir eine ganz-
heitlichere und vielseitigere Vision der Agora, fiir das geistige Navigieren zwischen den
itblichen Uberzeugungen, fiir urbane Intensitit und Erlebnisdichte, fiir den Dialog der
moglichen die architektonische Stille als stidtebauliches Ereignis schlechthin (als Binde-
glied der Stadt, als Begegnungsraum der Gesellschaft) intensivierende und vervielfilti-
gende Differenz. Er steht hier fiir die Geschichte als kontinuierlichen >Bruch«bzw. iber-
briickenden Dialog (die Briicke als Ort und Raum, als freigemachter Platz im Sinne Hei-
deggers [Heidegger 5:148ft.]), die Leere als Trennung der Elemente und Bedingung ihrer
Zusammengehdrigkeit.®® Seine relative Autonomie ist bedingt durch und eingebunden
in eine prizise Fiktion oder »exakte Phantasie«””. In einer permanenten Bewegung der
ewig fragmentarischen Stadt geht es um Auflgsung, Ausdehnung, Verschiebung, Plasti-
zitdt und provisorischer Aufnahme von Grenzen unter der Form von Schwellen, welche
die gegenseitige riumliche Durchdringung bedingen. Analog der Musik strukturierte
nicht nur die Linge einer Note das Ensemble, sondern vor allen Dingen die Stille dazwi-
schen, bildete das Zwischenspiel Briiche als Uberginge, Spriinge zu neuen bzw. mannig-
faltige Rhythmen und Sequenzen. Es entsteht eine urbane »Kammerung« (R. Diener), in
der sich, analog der architektonischen Transparenz im Sinne Rowes und Slutzkys, das
urbane Nach-Aufien-Kehren des Innen mit dem Nach-Innen-Kehren des AuRen kreuzt.
Kurz gefasst: Es ist die architektonische Stille, in der die ganze urbane Intensitit resi-
diert. (Fast mdchte man meinen, die noch fehlende Theorie der Diskontinuitit'® finde
sich schon in der Musik. Aber gerade die Musik hat eine solche [Theorie] eben nicht né-
tig, da sie sich fundamental von allen anderen [Lebens-]Kiinsten unterscheidet, indem
sie am wenigsten den apollinischen Intellekt zur Auslosung des musikalischen [des sinn-
lichen] Erlebnisses benétigt, sondern iiber einen privilegierten und direkteren Zugang
zu unseren »dionysischen< Sinnen verfiigt [GT: 98f.].)

Es gilt, unser natiirlich-kulturelles Erbe wie die Stammzellen beim Menschen
zu schiitzen (Malabou 2:121). Es gilt das Denken als Entwerfen zu schiitzen. Denk-
malschutz ist Lebensschutz. Jenseits der Antithese von Kultur und Natur hat er das
zukiinftige Potenzial der kiinstlerischen Verinderung des Menschen, seiner Stadt und
seiner kollektiven Konventionen, aller »Dinge, die es gar nicht gibt« (M: 319), aller Fiktio-
nen zu schiitzen. Warnung vor allem Konservatismus: alleinige »Erhaltung ist schon
Niedergang« (Heidegger 1: 229)!

98  Seit Ledoux gilt nicht mehr nur die barocke Verkettung als Garant der urbanen Einheit, sondern
auch die freie Assoziation autonomer Einheiten in einem System pavillondrer Komposition (vgl.
Kaufmann).

99  Th. W. Adorno, Philosophische Friihschriften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 342

100 »Comme s'il avait été particulierement difficile, dans cette histoire que les hommes retracent de
leurs propres idées et de leurs propres connaissances, de formuler une théorie générale de la dis-
continuité, des séries, des limites, des unités, des ordres spécifiques, des autonomies et des dé-
pendances différenciées ?« (Foucault 4: 21)

13.02.2026, 21:45:3! /del A



https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion
24.6 Mensch und Stil

Der Mensch als eine Vielheit von »Willen zur Macht«: jeder mit einer Vielheit von Aus-
drucksmitteln und Formen. (KSA12, § 1[58])

Man kann »sich Architektur iiberhaupt nur als Stidtebau denken« (Snozzi) und den-
noch ist umgekehrt die Stadt als Ganzes konzeptuell klar von der Konzeption seiner Teile
(der Gebiude als der Bausteine) zu differenzieren. Gerade der als Architekt ausgebildete
Stadtplaner gerit bei den Mafistabsspriingen oft in ein hauptsichlich dsthetisches Di-
lemma, das man vielleicht unter dem Stichwort der Sobrietit zusammenfassen konnte.
Widmet man sich dann noch ausgiebig der Lektiire Nietzsches, offenbart sich ein wahr-
haftiger gestalterischer Konflikt, den man mit Venturi wie folgt hinterfragen konnte:
Wann ist >less< nicht mehr >mores, sondern nurmehr >bore< Diese Frage betrifft nicht
allein die Postmoderne, sondern reicht bis in die Antike zuriick. In seinem Prozess der
Umkehrung des Platonismus kommt Nietzsche hier Platon am nichsten und teilt seine
Ansicht iiber das herausragend Dorische.'”* Ohne Zweifel hatte Nietzsche eine rein do-
rische Stoa im Hinterkopf, als er in seiner Architektur der Erkennenden auf »weitgedehnte
Orte zum Nachdenken, Orte mit hochriumigen, langen Hallengingen« (FW, § 280) zu
sprechen kam (in der traditionellen Mischform wurde die innere Siulenreihe teilwei-
se, wie im gegenwirtigen Nachbau von Athens Stoa des Attalos, auch ionisch stilisiert).
Aus dem dorischen Stil entwickelt Nietzsche wenig spiter den grofien Stil,'* der im-
mer dann »entsteht, wenn das Schéne den Sieg iiber das Ungeheure davontrigt« (MA,
11, § 96). Die heroische Architektur der Moderne fand selbstverstindlich in Nietzsches
subversiven Denken und seinen Manifesten monumentaler Sobrietit eine wahre Schatz-
kammer fiir ihren Angriff auf den eklektizistischen Akademismus der Alten Welt.

Gesetzt, ich trete aus meinem Haus heraus und finde, statt des stillen und aristokra-
tischen Turin, die deutsche Kleinstadt: mein Instinkt wiirde sich zu sperren haben,
um alles das zurlickzudrangen, was aus dieser plattgedriickten und feigen Welt auf
ihn eindringt. Oder ich finde die deutsche Grofdstadt, dies gebaute Laster, wo nichts
wichst, wo jedwedes Ding, Gutes und Schlimmes, eingeschleppt ist. MiifRte ich nicht
dariiber zum Igel werden? (EH, § 8:330)

Miisste man nicht noch tiber sich selbst zum Igel werden? Nicht nur die deutsche Klein-
und Grof3stadtkultur wurde »zum Karneval groflen Stils, zum geistigsten Fasching-Ge-

101 »lch vermag namlich den dorischen Staat und die dorische Kunst mir nur als ein fortgesetztes
Kriegslager des Apollinischen zu erklaren: nur in einem unausgesetzten Widerstreben gegen das
titanisch-barbarische Wesen des Dionysischen konnte eine so trotzig-sprode, mit Bollwerken um-
schlossene Kunst, eine so kriegsgemasse und herbe Erziehung, ein so grausames und riicksichts-
loses Staatswesen von lingerer Dauer sein.« (GT, § 4: 36)

102 »Das hdchste Gefiithl von Macht und Sicherheit kommt in Dem zum Ausdruck, was grofSen Stil hat.
Die Macht, die keinen Beweis mehr nétig hat; die es verschmiht, zu gefallen; die schwer antwortet;
die keinen Zeugen um sich fiihlt; die ohne Bewufitsein davon lebt, da es Widerspruch gegen sie
giebt; die in sich ruht, fatalistisch, ein Gesetz unter Gesetzen: Das redet als groRer Stil von sich.«
(GD, §11)

13.02.2026, 21:45:3! /del A

307


https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Nietzsches Architektur der Erkennenden

lichter und Ubermut« (JGB, § 223), sondern jeder Mensch trigt noch diese »bunte Kuh«
(Z:129) in sich; aber in einer geistigen (menschlichen) wie auch stofflichen (urbanen)
Architektur vielfiltiger Vermittlungen braucht die (un)bedingte »Verpflichtung auf das
schwierige Ganze« (Venturi 1: 136) nicht aufgegeben zu werden. Ohne Zweifel setzt eine
wahrhaftige Kultur eine konzeptuelle Einheit der Gestaltung voraus (UB, § 2:10). Aber
wie weit kann der Wille zur Einheit gehen? Baukunst ist Mitteilung eines Zustands in-
nerer »Spannung von Pathos durch Zeichen, eingerechnet das Tempo dieser Zeichen«
(EH, $§ 4); und da die Vielfalt dieser Zustinde des Menschen unermesslich scheint, liegt
die Kunst der stidtebaulichen Einheit im klaren Zusammenhalten der Vielheit. Gerade
stidtebauliche Unfille (absolute Resistenzen) werden noch kiinstlerisch integriert, das
Bestehende stetig transformiert, das »as found< durch eine stiliibergreifende Sobrietit
neu aktiviert. Ist Stidtebau in diesem Sinne nicht »die vielfachste Kunst des Stils iiber-
haupt« (EH, § 4)? Das »Mitspielen« bei Schwarz (Schwarz: 229) oder das schopferische
>Mitteilen« bei Nietzsche bilden jenes solideste Fundament, »auf das man eine Kultur
griinden konnte« (KSA7, § 27[66]). Es ist die einheitliche bzw. kollektiv geteilte Kultur
der Bindigung des Willens zur Macht, des iiberschwinglichen Erkenntnistriebes an-
hand der Philosophie, des ekstatischen Formentriebes anhand der Kunst (KSA7, § 19[41]).

Esistdorische Kunst, in der sich jene majestitisch-ablehnende Haltung des Apollo ver-
ewigt hat. [...] Die Musik des Apollo war dorische Architektonik in Tonen... (GT, § 2: 27f.)

Wenn man also den Menschen erst erfinden muss, heif3t das konsequenterweise auch,
ihm einen Stil geben zu miissen. Denn die Asthetik, also das sinnliche Erkennen der
Welt, ist nichts anderes als das Erkennen — nicht des Menschen — sondern seiner selbst
(M: 46). Und besonders hier, wie eben auch in der Stadt, bleibt man konzentriert auf
das Individuum oder schielt, in der Regel abgelenkt durch klassische Verbildung, auf die
Herde. Frankenstein ist kein Stil, sondern nur die Ausgangslage des Asthetikers. Von hier
aus gilt es »seinem Charakter >Stil geben«. Diese grofie und seltene Kunst der Abstrakti-
on aller scheinbar naturgegebenen Krifte und Schwichen, um das Ich einem kiinstleri-
schen Plane einzufigen, der durch die erstaunliche Kohirenz seiner widerspriichlichen
Michte und Fragmente »noch das Auge entziickt« (FW, § 290).

Es gilt diese majestitisch-ablehnende Haltung zu finden, die den Anschein eines
wahrhaftigen mikro- oder makrokosmischen >imperium Romanumc« erzeugt, »dies be-
wunderungswiirdigste Kunstwerk des grofRen Stils« (AC, § 58). Die Organisation dieses
kinstlerischen Plans, die Prinzipien der multiplen Bindungen, war fest genug, aus dem
Verband springende Noten auszuhalten. Der Zufall der Entwicklungen, zukiinftige Mu-
tationen und fragmentarische Fulgurationen diirfen nie als Bruch des kulturellen oder
individuellen Fundamentes verstanden werden, sondern als sein Bedarf — »erstes Prin-
zip aller grofen Architektur« (AC, § 58).*

103 »Die Vornehmbheit des Instinkts, der Geschmack, die methodische Forschung, das Genie der Or-
ganisation und Verwaltung, der Glaube, der Wille zur Menschen-Zukunft, das groRe Ja zu allen
Dingen als imperium Romanum sichtbar, fiir alle Sinne sichtbar, der grofie Stil nicht mehr blo
Kunst, sondern Realitit, Wahrheit, Leben geworden... — Und nicht durch ein Natur-Ereignis tiber
Nacht verschiittet! Nicht durch Germanen und andre SchwerfuRler niedergetreten!« (AC, § 59)

13.02.2026, 21:45:3!



https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Mangel (des >primitiven< Mingelwesens) heifdt handeln zu miissen, heilt die Welt ver-
indern zu miissen. Und »zum Handeln gehort das Umschleiertsein durch die Ilusion«
(GT:51). Das Erkennen, das konzeptuelle Denken, ist das Schaffen des Schleiers (und
nicht das Entdecken der Wahrheit). Der Entwurfsprozess entspricht dem Entlastungs-
prozess (»d.h. eine titige Umarbeitung des Uberraschungsfeldes in eine verfiigbare und
in verdichteten Andeutungen tibersehbare Welt von zu erwartenden Eindriicken und
Erfolgen« [Gehlen: 149f.]), d.h. dem stetigen Prozess der Verinderung der Welt, der das
Handeln ermdoglicht. Architektur der Erkennenden ist Architektur der Entwerfenden
(»Alles nur Bilder des Bildners« [FW, § 300]). Auch die Analyse des (stidtebaulichen) Kon-
textes als Bestandteil des Entwerfens ist schon diese Umarbeitung der Eindrucksflut in
verdichtete Andeutungen einer iibersehbaren Welt. Die Kombinationsmoglichkeiten in
diesem iterativen offenen Prozess zwischen Kopf und Kérper sind schier unerschéopfbar.
Natiirlich bedarf es fiir den lebensnotwendigen bzw. -erhaltenden Bilderdarwinismus,
also fiir das ekstatische Schaffen, konsequenten Messens und kithlen Revidierens, der
aulersten Feinfiihligkeit des analytisch-kontextuellen Entwerfers (vgl. die Spirale des
Fithlens und Denkens aus der Reise ins Gehirn).

Bauen ist zwar immer eine Schaffung des Seins (als Organisation/Ordnung von Frag-
menten des widerspriichlichen Werdens/Lebens), aber die Stadt als ein Ganzes istimmer
nur ein Ubergangszustand, das Sein bleibt stetig offen zum Werden. Eine Stadt ist eben
nie fertig, sie ist per definitionem ein in die ewige Entwicklung geschicktes Provisorium
(und kein in die Fertigung oder gar in Serie geschickter optimierter Prototyp, kein Mo-
dell). Das Unfertige ist kein Ubergangszustand (in der Perspektive eines idealen Endzu-
standes), sondern das Wesentliche, die eigentliche Vision (der immer, d.h. zujedem Zeit-
punkt und gerade deshalb niemals fertigen Stadt). Vision und Prozess stimmen iiber-
ein.”** Um nochmals Choays Begriffe der »Regel« (gedacht als Orientierung oder Kom-
pass) und des >Modells« (als Ideal, Prototyp, Vorbild oder Ziel) zu bemiithen: Die Kunst
des Stiddtebaus besteht gerade darin, Regeln zu schaffen, die nicht zum Modell fithren,
sondern eine moglichst offene Entwicklung garantieren (eine >offene Gesellschaft, um
wieder auf Popper anzuspielen). Zitieren wir abermals Rudolf Schwarz zu diesem The-
ma: »Der gute Plan muf} die Dynamik der Geschichte mit einbauen, die ihn einmal iiber-
windet« (Schwarz: 228). Diese Dynamik ist nicht jene der Historie (des Seins), sondern
die Dynamik unserer eigenen Geschichte, die auch in der lebenslangen Planung jedes
individuellen Gehirns offengelassen bleibt (Malabou 2: 60ft.). Das Gehirn/die Stadt als
offengelassenes, stindig zu entwickelndes Provisorium: »Ich denke/entwerfe, also wer-
deichl«

Unser sogenanntes »Organ der Erkenntnis« (GT:196) ist zur Fiktion geschaffen!
Seit der Erfindung der Wahrheit (durch den bosen Sokrates) versteht sich das Schaffen,
das Vereinfachen, Ausschneiden, Filschen etc. nicht mehr als Kunst. Auch das Schrei-
ben, z.B. der hier geschaffene Text, ist dieses Vereinfachen, Ausschneiden, »Filschen«
(KSA11, § 26[424]). Wenn sich die Fiktion als Wahrheit rithmt, wird der naturgemifie
Wille zur Macht nur missbraucht, wird die kiinstlerische Macht zur sozialtechnischen
(politischen), wird Architektur als Suggestion Letzterer missverstanden. Architektur

104 Wie dies eben 2014 mit dem Leitbild Grosselin von Diener & Diener und Vogt Landschaftsarchi-
tekten beispielhaft demonstriert wurde.

13.02.2026, 21:45:3!

309


https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches Architektur der Erkennenden

der Erkennenden degeneriert dann zu Architektur der geziichteten Herde. Dies war
»die Naivetit Plato’s und des Christenthums: [..] Sie hatten den Heerden-Menschen
errathen, — nicht den schaffenden Kiinstler« (KSA11, § 26[354]).

Alles Erkennen hat als Schaffen kein Ende. Jedem Menschen miifite eine Erklarung der
Welt entsprechen, die ganz ihm gehérte: ihm als einer ersten Bewegung. Wir wollen
immer uns nicht zu uns bekennen und schielen nach der Heerde. (KSA10, § 5[1]: 211f.)

Ist Platons Wissenschaft des Bauens (Platon 3:164), des bauenden Geistes und seine rei-
nen Erfindungen (»pure création de l'esprit« [Le Corbusier 5: 161]), seine Fiktionen, nicht
eine wahrhaftige Geisteswissenschaft? Die Wissenschaft untersteht der reinen Fiktion
und keinem fantasierten Weltprozess! Fiktion ist das Gemeinsame (der grofiartige ge-
meinsame Nenner) zwischen Wissenschaft und Kunst; sie ist das Wesen des Denkens.
Architektur der Erkennenden bekundet das >Werden, nicht das Werden eines Seins,
sondern ein ewig werdendes Sein (es gibt keine Sprache des Werdens, aber eine auf das
Werden zeigende Sprache, ein offenes Haus des Seins). Architektur kann also immer
nur ein Sein darstellen, aber ein zum Werden hin offenes: eine Architektur der offenen
Entwicklung (des offenen, nicht fest-gestellten Menschen und im Besonderen eine Ar-
chitektur der offenen Gesellschaft) und nicht eine der Fertigung oder >Offenbarung« ei-
nes Ziels (normierter Mensch, Idealstadt, Schicksal, Historie, Logik, Wahrheit, absolutes
Wissen, Weltgeist, Gott...,'”
an die allzu vergessene >Menschlichkeit« dieser Begriffe zu erinnern). Die »Erfordernis-

um nur einige fatale Menschlichkeiten zu nennen, um nur

se zu einem wissenschaftlichen Kunstwerke« (KSA7, § 24[2]) sind nicht zu verwechseln mit
dem wissenschaftlichen Stidtebau der Moderne, sie sind vielmehr ihr genaues Gegen-
teil, ndmlich: Architektur der Unwahrheitals Lebensbedingung. Architektur als frohliche
Wissenschaft der Fiktion.

25. Perspektive einer Architekturtheorie

Wahrheit ist somit nicht etwas, was da ware und was aufzufinden, zu entdecken wére,
—sondern etwas, das zu schaffen ist und das den Namen fiir einen Prozef abgibt, mehr
noch fiir einen Willen der Uberwiltigung, der an sich kein Ende hat: Wahrheit hinein-
legen, als ein processus in infinitum, ein aktives Bestimmen, nicht ein Bewuf3twerden
von etwas, das »an sich« fest und bestimmt ware. Es ist ein Wort fir den »Willen zur
Macht«. (KSA12, § 9[91])

105 »lhr [der Ceschichte] Ziel ist die Offenbarung der Tiefe, und diese ist der absolute Begriff; [..] Das
Ziel, das absolute Wissen, oder der sich als Geist wissende Geist hat zu seinem Wege die Erinne-
rung der Geister, wie sie an ihnen selbst sind und die Organisation ihres Reiches vollbringen. lhre
Aufbewahrung nach der Seite ihres freien in der Form der Zufalligkeit erscheinenden Daseins ist
die Geschichte, nach der Seite ihrer begriffnen Organisation aber die Wissenschaft des erscheinenden
Wissens; beide zusammen, die begriffne Geschichte, bilden die Erinnerung und die Schadelstatte
des absoluten Geistes, die Wirklichkeit, Wahrheit und GewifRheit seines Throns, ohne den er das
leblose Einsame wére; nur—
aus dem Kelche dieses Ceisterreiches
schaumt ihm seine Unendlichkeit.« (Schlusssatz der Phdnomenologie [Hegel 2: 530f.])

13.02.2026, 21:45:3! /del A



https://doi.org/10.14361/9783839470725-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

