Davip C. GorpoN

Self-Determination and History in the Third World
Princeton University Press, Princeton N. J. 1971
219 Seiten, Index, Bibliographie $ 7,50

Professor Gordon hat ein sehr interessantes Buch geschrieben. Gleichwoh! hat er
gute Aussicht, sich mit ihm zwischen alle Stiihle zu setzen, nimlich die der alten
kolonialen und die der neuen Historiographie der ehemaligen Kolonialvolker. Das
ist aus der Perspektive derer, die ihre Plitze behaupten, eine beklagenswerte
Situation. Ich meine dagegen: durchaus ein Ehrenplatz fiir einen Historiker, der
seine eigene Position deutlich bezeichnet, seine Grenzen kennt und innerhalb
derselben auflerordentliche Kenntnis und Empathie entfaltet. Letzteres bezieht
sich in erster Linie auf Nordafrika und den Mittleren Osten, iiber die Gordon
hauptsichlich schreibt. Insofern ist der Buchtitel vielleicht etwas zu hoch ge-
griffen. Er diskutiert auch nicht weiter, ob und warum die hier gefundenen
Ergebnisse fiir die ,Dritte Welt“ allgemein Geltung beanspruchen kénnen. Ande-
rerseits betont Gordon die geographisch-thematische Begrenzung deutlich genug.
Gegenstand der Untersuchung ist auch nicht, wie man vielleicht vermuten kdnnte,
die historische Entfaltung der Wirksamkeit des Begriffes von oder der politischen
Forderung nach ,Selbstbestimmung®, also nicht eine politische Geschichte der
Entkolonialisierung. Es geht um viel komplexere Vorginge, nimlich umgekehrt
einmal um Geschichte als Bewufitsein von der eigenen Vergangenheit oder vom
Verhiltnis des eigenen nationalen Ego zur Geschichte, das ist letztlich als histori-
sches Selbstbewufitsein im Prozefl der nationalen Selbstbestimmung (Dekolonisie-
rung), zum anderen um Geschichte als Historiographie in diesem Prozef. Kurz
gesagt: das Thema ist nicht Selbstbestimmung in der Geschichte, sondern Geschichte
im Prozefl der Selbstbestimmung. Gordon untersucht also mehr psychologische
und historiographische als politische und soziale Vorginge, allenfalls die Spiege-
lung der letzteren im historischen Bewufitsein einer nationalen Psyche oder eines
nationalen Ego, reprisentiert durch einige professionelle Historiker. Die Natur
der Beziehung zwischen diesen Faktorengruppen sowie die reprisentative Funktion
einiger wenn auch bedeutender Historiker fiir den historischen Bewufitseinsstand
einer Nation problematisiert Gordon allerdings nicht oder unzureichend. — Damit
ist aber auch die negative Kritik schon vorweg zusammengefafit.

Im Prozefl der ,self-determination® oder Dekolonisierung sucht ein Volk seine
Identitit. Es muf} die Verbindung zur eigenen Vergangenheit wieder kniipfen, die
. die Kolonialmacht zerschnitten und dadurch das kolonisierte Volk zum Objekt der
Geschichte gemacht hat. Das kolonisierte Volk tritt im Zuge der self-determina-
tion wieder als Subjekt in seine eigene Geschichte ein, stellt den historischen Zu-
sammenhang von der eigenen Vergangenheit iiber die Gegenwart mit seiner Zu-
kunft wieder her. In diesem Sinne und Kontext erfiillt Geschichte eine utilitarische
Funktion: als kollektive Erinnerung oder kollektives Bewufitsein eines Volkes,
manifestiert und lebendig erhalten durch Symbole, Mythen und Illusionen, trigt
sie dazu bei, ein Gefiihl von Identitit, Authentizitit, Sinnhaftigkeit usw. zu er-
zeugen. Erst damit aber ist ein Volk Subjekt der Geschichte. — Geschichte ist
aber zugleich fiir Gordon auch immer wissenschaftliche, idealiter ,objektive“ Er-
forschung der Vergangenheit (unabhingig von dem Verwendungszweck dieser
Forschungsergebnisse). Hier stellt sich fiir die Historiographie der ehemals kolo-
nisierten Volker die Aufgabe, ihre eigene Geschichte, die bisher die Geschichte

107

Ittps://dol.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107 - am 17.01.2026, 19:02:14. /del [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Geschichtsschreibung) der Kolonisatoren fiir Zwecke der Kolonisation war und
als solche in den Kolonien gelehrt wurde, als eigene neu zu schreiben. Es ist zu
erwarten, dafl von seiten der ,westlichen® Historiographie her ein Angriff gegen
Gordon (als ,Nestbeschmutzer®) gefithrt werden wird. Dazu H. Aptheker: ,Hi-
story’s potency is mighty. The oppressed need it for identity and inspiration;
oppressors for justification, rationalization, and legitimacy.“ (zit. S. 20).

Das Interesse an der eigenen Geschichte ist deshalb in der 3. Welt generell lebhaft
— fiir sie ist Geschichte nicht ,tot“. Gordon unterscheidet hier drei ,approaches®
zur Geschichte: Die ,Futuristen® mochten sich der Biirde der Vergangenheit sowie
ihrer eskapistischen Verwendung weitestgehend entledigen und statt dessen Ge-
schichte und Gesellschaft rational total neu konstruieren; diese Haltung ist hiufig
in Gebieten anzutreffen, wo die Vergangenheit nicht disponibel, d. h. nicht reali-
sierbar, schwer erforschbar ist oder in grofiriumigen Zusammenhingen jedenfalls
nicht sinnhaft vergegenwirtigt werden kann wie in Schwarzafrika. — Die ,, Apolo-
geten® dagegen verteidigen die historisch legitimierte Tradition gegen alle Ele-
mente der feindlich-westlichen Kultur bis zu dem Punkte, wo sie traditionelle
Strukturen gegen jede Moglichkeit der Modernisierung abschirmen (Moslembru-
derschaften) und noch damit indirekt und negativ der westlichen Kultur ihre Reve-
renz erweisen. — Die ,Rekonstrukteure® schliefilich gehen einen Mittelweg: sie
wollen das Bewufltsein von der Grofle der Vergangenheit erwecken, erkennen aber
deren Begrenzungen gegeniiber den Herausforderungen der Modernitit und su-
chen deshalb die geistige Riickkehr zur eigenen Vergangenheit als Basis, um auf ihr
eine zukunftsorientierte moderne Gesellschaft zu bauen. Gordons Sympathie ge-
hort eindeutig diesem letzteren Ansatz.

Hiervon ausgehend untersucht Gordon sodann ,,Gebrauch und Miflbrauch® der
Geschichte im Prozeff der self-determination sowie die ,revisionistische* Neu-
Schreibung der Geschichte in der Dritten Welt, d. h. Geschichte als Historiographie
(Gordon nennt dies die ,,Copernican“ Revolution). Im letztgenannten Zusammen-
hang stellt Gordon zu sieben Problemkreisen (Rolle von Geographie, kollektiver
Psyche, nationalem Charakter usw. in den Kolonialvolkern) den von den Koloni-
satoren entwickelten historischen Stereotypen die je charakteristischen Argumen-
tationsstereotypen der ehemaligen Kolonialvolker gegeniiber (S. 138 ff.).

Das ergiebigste Kapitel ist wohl das iiber ,,uses and abuses“ of history. Hier spiirt
Gordon mit immenser Belesenheit immer neue Spielarten dieses merkwiirdigen Um-
ganges mit Geschichte auf. Davon seien nur einige erwihnt: die Technik, Neuerun-
gen unter Verwendung traditioneller Symbole als Erscheinungsformen des Alten
auszugeben und dadurch das Identititsgefithl des Volkes ebenso zu benutzen wie
zu stirken; die Konstruktion von Gegen-Mythen durch den Kolonisierten als Waf-
fe gegen den Kolonisator (so der Nationalismus); die Schaffung/Verwendung
von Symbolen wie ,Helden® und ihren Taten, die einen groflen Integrationswert
haben und deren Ziige als Indikator fiir die Werte dienen, die die betreffende Grup-
pe zu realisieren sucht. Derartige Symbolkraft kommt auch einzelnen Worten, gan-
zen Sprachen (arabisch) oder historischen Ereignissen zu (Masada, Sharpville, alge-
rische Revolution, im Westen der Bastille-Sturm usw.). Dabei ist die mythische
Verwendung und Verwendbarkeit dieser Symbole (S. 83 ff. eine sehr interessante
Untersuchung von Schulbiichern als Medien fiir ihre Ubermittlung) unabhingig
von ihrem historischen ,Wahrheitsgehalt wichtig fiir den ,nationbuilding“-Pro-
zefl. Weiter untersucht Gordon grofle einigende Mythen (S. 89 ff.), welche die ver-
schiedenen Symbole im obigen Sinne zu einer Gesamtschau vereinigen, damit einem

108

Ittps://dol.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107 - am 17.01.2026, 19:02:14. /del [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volke die umfassende Interpretation seiner historischen Existenz liefern und seinem
Schicksal einen Sinn geben. Als ein Beispiel u. a. dient die offizielle Mythologie
Atatiirks, die weitgehend auf Sprache und Zivilisationsgeschichte abstellt: die sog.
Sonnensprachen-Theorie, wonach die tiirkische Rasse (sic!) die Wiege der Zivilisa-
tion, das Tiirkische Muttersprache der Menschheit ist. In anderen Mythen dieser
Art bildet die Religion (z. B. der Islam fiir die Araber) oder die Rasse (so in
Schwarzafrika) das zentrale Element. Je schwieriger es ist, die Gegenwart in un-
mittelbar einsichtiger Weise mit einer ,groflen Vergangenheit® zu verkniipfen,
desto extravaganter werden gelegentlich die Mythen, etwa jene der Black Muslims
in den USA. Das hat nichts mit der Behauptung der Geschichtslosigkeit Afrikas
zu tun, die selbst ein im Dienste von (kolonialer) Herrschaft stehender (und auch
andernorts, etwa im Verhiltnis Osterreich-Ungarns zu den Slaven oder Weifiruthe-
nen, zu beobachtender) Mythos ist: daff Volker mit alter Geschichte geschichtslo-
sen Volkern iiberlegen seien. Nicht ohne Grund betonte Nkrumah, der wichtig-
ste Mythos, gegen den Afrika kimpfen miisse, sei jener von der ,Geschichtslosig-
keit“ Afrikas. Hier geht es nur um dasjenige, was oben die jederzeitige ,Verfiig-
barkeit“ der Geschichte fiir Zwecke des nation-building genannt wurde. Sie aller-
dings ist in Schwarzafrika wohl geringer als z. B. in China.

Schliefllich spricht Gordon iiber die Konflikte zwischen den verschiedenen Mythen:
»genauso wie Skonomische und politische Interessen konfligieren® (S. 113 ff.). Hier
zeigt sich deutlich die bereits frither erwihnte Schwiche: sind das wirklich so
vollig selbstindige und voneinander unabhingige Groflen? Bezeichnenderweise
taucht der Begriff ,Ideologie“ nicht auf, es ist nur von Mythen, Mythologien die
Rede. Das wire an sich ohne Belang, wenn nicht der Anschein erweckt wiirde, als
bestehe keinerlei Beziehung zwischen diesen Kategorien.

Im letzten Kapitel schliefilich beleuchtet Gordon die zuvor behandelten Einzeler-
scheinungen noch einmal vom Selbstverstindnis der Historie als Wissenschaft. Muf}
Geschichte in dem Sinne wahr sein, daff sie als Inspirationsquelle im heutigen Eman-
zipationsprozef} einer verifizierbaren realen Vergangenheit entsprechen mufl? Ist
sie {iberhaupt objektiv erkennbar? Kann m. a. W. mit schlechter (,falscher®) Ge-
schichte eine gute Wirkung erzielt werden? Oder gerit die Zukunft in Gefahr,
wenn man sie mit der Vergangenheit betriigt? Gordon hat den Mut, so altmodisch
zu sein, daf} er trotz erheblicher Vorbehalte die ersten beiden Fragen bejaht und die
letzteren entsprechend beantwortet. Daraus ergeben sich Interpretationsfolgen fiir
die Beurteilung des heutigen Prozesses der ,self-determination“: die Haltung der
eigenen Vergangenheit gegeniiber erscheint als Gradmesser fiir das jeweils erreichte
Mafl an Selbstbestimmung, deren Optimum Gordon als ,Reife“ (,maturity®) be-
zeichnet. Diesen Begriff entlehnt er bei Karl W. Deutsch (vergl. im einzelnen
S. 188 £.).

Dieser Begriff und Mafistab der ,Reife“ ist es hauptsichlich, der auch auf seiten
der Autoren der Dritten Welt Widerspruch hervorruft (vgl. z. B. Afaf Lutfi Al-
Sayyid Marsot in einer Besprechung in The Middle East Journal 1972, S. 218).
Gordon sieht allerdings in den Miflbriuchen, die die Volker auf ihrer Suche nach
Identitit und Selbstbestimmung mit ihrer Geschichte treiben, eine notwendige
»jugendliche® Phase (S. 129) von ,,myth-making and ethnocentric self-absorption®
(S. 186 f.), die aber — so hofft er — einem Zustand der Reife weichen werde.
Dieser zeichnet sich durch eine kritische und iiberlegene Einstellung gegeniiber
der eigenen Vergangenheit aus. Sie vermag die Periode kolonialer Geschichte in
die Totalitdt der eigenen Vergangenheit und geschichtlichen Entwicklung zu inte-

109

Ittps://dol.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107 - am 17.01.2026, 19:02:14. /del [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

grieren, sie als deren nicht riickgingig zu machenden Bestandteil zu akzeptieren
und damit ihre negativen wie auch etwaigen positiven Seiten zu sehen. Gordon
geht diesen ,positiven® Seiten allerdings nicht weiter nach. Man konnte etwas
deutlicher in seinem Sinne sagen: Reife bezeichnet die Offenheit, jedenfalls die
Frage nach der Gesamtwirkung der kolonialen Periode — einschliefllich ihrer
etwaigen ,positiven® Aspekte — unbefangen zu stellen.

Die erwihnte Kritik an Gordon ist der unmittelbare Ausdruck eines Dilemmas,
auf das dieser selbst nachdriicklich hinweist, dafl nimlich Intellektuelle der Dritten
Welt dazu neigen, eine im feindlichen Westen entwickelte kritische Historio-
graphie als Aspekt oder gar Instrument des Kolonialismus und nicht — anders
als bei den Naturwissenschaften — als auf einer universal anwendbaren Methodolo-
gie beruhend anzusehen (S. 136). Die westliche Geschichtsschreibung hat hiufig
genug diesem Verdacht begriindete Nahrung geliefert, das betont Gordon nach-
driicklich mit vielen Beispielen. Diese Schwierigkeit ist jedoch nur ein Teil eines
noch grofleren Dilemmas: einerseits der Notwendigkeit, einen offenbar globalen
Trend zur Modernitit als solchen und nicht nur als Instrument westlicher Kolonial-
herrschaft zu erkennen, einen Trend, der zwar zunichst von westlichen Gesell-
schaften reprisentiert wurde, diese aber nicht minder transformiert hat als die
Gesellschaft der Dritten Welt, sowie dem offenbaren Willen, diesem Trend zu fol-
gen, und andererseits dem Bediirfnis, eine historische und kulturelle Authentizitit
zu entwickeln, die nicht westlich ist. Es ist sicher mif}verstindlich, wenn Gordon
in einigen extravaganten Mythen lediglich ,jugendliche“ oder ,pathologische®
nationale Zustinde sieht, die sich spiter herausstellen werden als lediglich friihe
Schritte auf dem Wege zu ,modernization and universalism as the ,self-image’ of
the West becomes the common property of all men®“ (S. 191, 192). Eine mifiver-
stindliche Formulierung ist aber nicht identisch mit ,intellektueller Arroganz“ und
der Behauptung der ,Verarmung anderer Zivilisationen® (die zit. Kritik im ME]).
Es geht Gordon gerade nicht um ein allgemeines self-image des Westens als Muster
fiir die Dritte Welt, sondern um ein kritisch-historisches Bewufitsein — in erster
Linie bei professionellen Historikern —, das auch nach Gordon im Westen zwar
als intellektuelle Moglichkeit entwickelt, aber doch nur in seltenen Fillen realisiert
wurde, keineswegs aber ,das“ angeblich generell vorhandene westliche self-image
darstellt. Dafl dieser Vorwurf so heftig erhoben werden kann, bestitigt im Grunde
nur Gordons These.

Wenn Gordon allerdings als Beispiel fiir in der Dritten Welt erreichte ,Reife” Tu-
nesien darstellt (S. 65 ff.), das sich bewufit auf eine ,,mediterrane Zivilisation®, nicht
nur arabische und mohammedanische Tradition stiitze und deshalb ohne Gefahr
der Entfremdung von anderen Kulturen zu borgen imstande sei, dann erweist sich
darin wieder die eingangs kritisierte Begrenztheit dieser analytischen Kategorien.
Hat doch dieser Vorgang des ,Borgens® gerade in Tunesien nicht unwesentlich
dazu beigetragen, dafl sich dort ausgesprochen ,unmoderne® Gesellschaftsstruktu-
ren erhalten konnten!. Aber auch wenn Gordon diese kritische Perspektive be-
dauerlicherweise selbst nicht entwickelt, so mindert das doch den Wert seines Buches
nicht wesentlich. Dieser Mangel verdeutlicht nur gewisse Schwichen, die der
traditionellen Historie (als Wissenschaft) allgemein anhaften. Ein derart kritischer
Ansatz lieffe sich wohl auch in Gordons Maturity-Begriff noch einbauen, der dann
erst seine volle Wirkung entfalten wiirde. Knud Krakau

1 Vgl. dazu B. Tibi, Das tunesische Genossenschaftsexperiment: Beispiel einer gescheiterten agrarstrukturel-
len Transformation, in: VRU 5 (1972), S. 145 ff.

110

Ittps://dol.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107 - am 17.01.2026, 19:02:14. /del [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

