
DA VID C. GORDON 
Self-Determination and History in the Third World 
Princeton University Press, Princeton N. J. 1971  
219  Seiten, Index, Bibliographie $ 7 , 50  

Professor Gordon hat  ein sehr interessantes Buch geschrieben. Gleichwohl hat er 
gute Aussicht, sich mit ihm zwischen alle Stühle zu setzen, nämlich die der alten 
kolonialen und die der neuen Historiographie der ehemaligen Kolonialvölker. Das 
ist aus der Perspektive derer, die ihre Plätze behaupten, eine beklagenswerte 
Situation. Ich meine dagegen : durchaus ein Ehrenplatz für einen Historiker, der 
seine eigene Position deutlich bezeichnet, seine Grenzen kennt und innerhalb 
derselben außerordentliche Kenntnis und Empathie entfaltet. Letzteres bezieht 
sich in erster Linie auf Nordafrika und den Mittleren Osten, über die Gordon 
hauptsächlich schreibt. Insofern ist der Buchtitel vielleicht etwas zu hoch ge­
griffen. Er diskutiert auch nicht weiter, ob und warum die hier gefundenen 
Ergebnisse für die "Dritte Welt" allgemein Geltung beanspruchen können. Ande­
rerseits betont Gordon die geographisch-thematische Begrenzung deutlich genug. 
Gegenstand der Untersuchung ist auch nicht, wie man vielleicht vermuten könnte, 
die historische Entfaltung der Wirksamkeit des Begriffes von oder der politischen 
Forderung nach "Selbstbestimmung" ,  also nicht eine politische Geschichte der 
Entkolonialisierung. Es geht um viel komplexere Vorgänge, nämlich umgekehrt 
einmal um Geschichte als Bewußtsein von der eigenen Vergangenheit oder vom 
Verhältnis des eigenen nationalen Ego zur Geschichte, das ist letztlich als histori­
sches Selbstbewußtsein im Prozeß der nationalen Selbstbestimmung (Dekolonisie­
rung) , zum anderen um Geschichte als Historiographie in diesem Prozeß. Kurz 
gesagt : das Thema ist nicht Selbstbestimmung in der Geschichte, sondern Geschichte 
im Prozeß der Selbstbestimmung. Gordon untersucht also mehr psychologische 
und historiographische als politische und soziale Vorgänge, allenfalls die Spiege­
lung der letzteren im historischen Bewußtsein einer nationalen Psyche oder eines 
nationalen Ego, repräsentiert durch einige professionelle Historiker. Die Natur 
der Beziehung zwischen diesen Faktorengruppen sowie die repräsentative Funktion 
einiger wenn auch bedeutender Historiker für den historischen Bewußtseinsstand 
einer Nation problematisiert Gordon allerdings nicht oder unzureichend. - Damit 
ist aber auch die negative Kritik schon vorweg zusammengefaßt. 
Im Prozeß der "seH-determination" oder Dekolonisierung sucht ein Volk seine 
Identität. Es muß die Verbindung zur eigenen Vergangenheit wieder knüpfen, die 
die Kolonialmacht zerschnitten und dadurch das kolonisierte Volk zum Objekt der 
Geschichte gemacht hat. Das kolonisierte Volk tritt im Zuge der self-determina­
tion wieder als Subjekt in seine eigene Geschichte ein, stellt den historischen Zu­
sammenhang von der eigenen Vergangenheit über die Gegenwart mit seiner Zu­
kunft wieder her. In diesem Sinne und Kontext erfüllt Geschichte eine utilitarische 
Funktion : als kollektive Erinnerung oder kollektives Bewußtsein eines Volkes, 
manifestiert und lebendig erhalten durch Symbole, Mythen und Illusionen, trägt 
sie dazu bei, ein Gefühl von Identität, Authentizität, Sinnhaftigkeit usw. zu er­
zeugen. Erst damit aber ist ein Volk Subjekt der Geschichte. - Geschichte ist 
aber zugleich für Gordon auch immer wissenschaftliche, idealiter "objektive" Er­
forschung der Vergangenheit (unabhängig von dem Verwendungszweck dieser 
Forschungsergebnisse) . Hier stellt sich für die Historiographie der ehemals kolo­
nisierten Völker die Aufgabe, ihre eigene Geschichte, die bisher die Geschichte 

1 07 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107 - am 17.01.2026, 19:02:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Geschichtsschreibung) der Kolonisatoren für Zwecke der Kolonisation war und 
als solche in den Kolonien gelehrt wurde, als eigene neu zu schreiben. Es ist zu 
erwarten, daß von seiten der "westlichen" Historiographie her ein Angriff gegen 
Gordon (als "Nestbeschmutzer")  geführt werden wird. Dazu H. Aptheker : "Hi­
story's potency is mighty. The oppressed need it for identity and inspiration ; 
oppressors for justification, rationalization, and legitimacy."  (zit. S. 20) .  
Das Interesse an der eigenen Geschichte ist deshalb in der 3 .  Welt generell lebhaft 
- für sie ist Geschichte nicht "tot" .  Gordon unterscheidet hier drei "approaches" 
zur Geschichte : Die "Futuristen" möchten sich der Bürde der Vergangenheit sowie 
ihrer eskapistischen Verwendung weitestgehend entledigen und statt dessen Ge­
schichte und Gesellschaft rational total neu konstruieren ; diese Haltung ist häufig 
in Gebieten anzutreffen, wo die Vergangenheit nicht disponibel, d. h. nicht reali­
sierbar, schwer erforschbar ist oder in großräumigen Zusammenhängen jedenfalls 
nicht sinnhaft vergegenwärtigt werden kann wie in Schwarzafrika. - Die "Apolo­
geten" dagegen verteidigen die historisch legitimierte Tradition gegen alle Ele­
mente der feindlich-westlichen Kultur bis zu dem Punkte, wo sie traditionelle 
Strukturen gegen jede Möglichkeit der Modernisierung abschirmen (Moslembru­
derschaften) und noch damit indirekt und negativ der westlichen Kultur ihre Reve­
renz erweisen. - Die "Rekonstrukteure" schließlich gehen einen Mittelweg : sie 
wollen das Bewußtsein von der Größe der Vergangenheit erwecken, erkennen aber 
deren Begrenzungen gegenüber den Herausforderungen der Modernität und su­
chen deshalb die geistige Rückkehr zur eigenen Vergangenheit als Basis, um auf ihr 
eine zukunfts orientierte moderne Gesellschaft zu bauen. Gordons Sympathie ge­
hört eindeutig diesem letzteren Ansatz. 
Hiervon ausgehend untersucht Gordon so dann "Gebrauch und Mißbrauch" der 
Geschichte im Prozeß der self-determination sowie die " revisionistische" Neu­
Schreibung der Geschichte in der Dritten Welt, d. h. Geschichte als Historiographie 
(Gordon nennt dies die "Copernican" Revolution) . Im letztgenannten Zusammen­
hang stellt Gordon zu sieben Problemkreisen (Rolle von Geographie, kollektiver 
Psyche, nationalem Charakter usw. in den Kolonialvölkern) den von den Koloni­
satoren entwickelten historischen Stereotypen die je charakteristischen Argumen­
tationsstereotypen der ehemaligen Kolonialvölker gegenüber (S. 1 3 8  ff.) .  
Das ergiebigste Kapitel ist wohl das über "uses and abuses " of history. Hier spürt 
Gordon mit immenser Belesenheit immer neue Spielarten dieses merkwürdigen Um­
ganges mit Geschichte auf. Davon seien nur einige erwähnt : die Technik, Neuerun­
gen unter Verwendung traditioneller Symbole als Erscheinungsformen des Alten 
auszugeben und dadurch das Identitätsgefühl des Volkes ebenso zu benutzen wie 
zu stärken ; die Konstruktion von Gegen-Mythen durch den Kolonisierten als Waf­
fe gegen den Kolonisator (so der Nationalismus) ; die Schaffung/Verwendung 
von Symbolen wie "Helden" und ihren Taten, die einen großen Integrationswert 
haben und deren Züge als Indikator für die Werte dienen, die die betreffende Grup­
pe zu realisieren sucht. Derartige Symbolkraft kommt auch einzelnen Worten, gan­
zen Sprachen (arabisch) oder historischen Ereignissen zu (Masada, Sharpville, alge­
rische Revolution, im Westen der Bastille-Sturm usw.) . Dabei ist die mythische 
Verwendung und Verwendbarkeit dieser Symbole (S. 83 ff. eine sehr interessante 
Untersuchung von Schulbüchern als Medien für ihre Übermittlung) unabhängig 
von ihrem historischen "Wahrheitsgehalt" wichtig für den "nationbuilding"-Pro­
zeß. Weiter untersucht Gordon große einigende Mythen (S. 89 ff.) ,  welche die ver­
schiedenen Symbole im obigen Sinne zu einer Gesamtschau vereinigen, damit einem 

108  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107 - am 17.01.2026, 19:02:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Volke die umfassende Interpretation seiner historischen Existenz liefern und seinem 
Schicksal einen Sinn geben. Als ein Beispiel u. a. dient die offizielle Mythologie 
Atatürks, die weitgehend auf Sprache und Zivilisations geschichte abstellt : die sog. 
Sonnensprachen-Theorie, wonach die türkische Rasse (sie !) die Wiege der Zivilisa­
tion, das Türkische Muttersprache der Menschheit ist. In anderen Mythen dieser 
Art bildet die Religion (z. B. der Islam für die Araber) oder die Rasse (so in 
Schwarzafrika) das zentrale Element. Je schwieriger es ist, die Gegenwart in un­
mittelbar einsichtiger Weise mit einer "großen Vergangenheit" zu verknüpfen, 
desto extravaganter werden gelegentlich die Mythen, etwa jene der Black Muslims 
in den USA. Das hat nichts mit der Behauptung der Geschichtslosigkeit Afrikas 
zu tun, die selbst ein im Dienste von (kolonialer) Herrschaft stehender (und auch 
andernorts, etwa im Verhältnis Osterreich-Ungarns zu den Slaven oder Weißruthe­
nen, zu beobachtender) Mythos ist : daß Völker mit alter Geschichte geschichtslo­
sen Völkern überlegen seien. Nicht ohne Grund betonte Nkrumah, der wichtig­
ste Mythos, gegen den Afrika kämpfen müsse, sei jener von der "Geschichtslosig­
keit" Afrikas. Hier geht es nur um dasjenige, was oben die jederzeitige "Verfüg­
barkeit" der Geschichte für Zwecke des nation-building genannt wurde. Sie aller­
dings ist in Schwarzafrika wohl geringer als z. B. in China. 
Schließlich spricht Gordon über die Konflikte zwischen den verschiedenen Mythen : 
"genauso wie ökonomische und politische Interessen konfligieren" (S. 1 1 3  ff. ) .  Hier 
zeigt sich deutlich die bereits früher erwähnte Schwäche :  sind das wirklich so 
völlig selbständige und voneinander unabhängige Größen? Bezeichnenderweise 
taucht der Begriff "Ideologie" nicht auf, es ist nur von Mythen, Mythologien die 
Rede. Das wäre an sich ohne Belang, wenn nicht der Anschein erweckt würde, als 
bestehe keinerlei Beziehung zwischen diesen Kategorien. 
Im letzten Kapitel schließlich beleuchtet Gordon die zuvor behandelten Einzeler­
scheinungen noch einmal vom Selbstverständnis der Historie als Wissenschaft. Muß 
Geschichte in dem Sinne wahr sein, daß sie als Inspirationsquelle im heutigen Eman­
zipationsprozeß einer verifizierbaren realen Vergangenheit entsprechen muß? Ist 
sie überhaupt objektiv erkennbar? Kann m. a. W. mit schlechter ("falscher") Ge­
schichte eine gute Wirkung erzielt werden? Oder gerät die Zukunft in Gefahr, 
wenn man sie mit der Vergangenheit betrügt? Gordon hat den Mut, so altmodisch 
zu sein, daß er trotz erheblicher Vorbehalte die ersten beiden Fragen bejaht und die 
letzteren entsprechend beantwortet. Daraus ergeben sich Interpretationsfolgen für 
die Beurteilung des heutigen Prozesses der "self-determination" : die Haltung der 
eigenen Vergangenheit gegenüber erscheint als Gradmesser für das jeweils erreichte 
Maß an Selbstbestimmung, deren Optimum Gordon als "Reife" ("maturity")  be­
zeichnet. Diesen Begriff entlehnt er bei Karl W. Deutsch (vergl. im einzelnen 
S. 1 8 8  f.) . 
Dieser Begriff und Maßstab der "Reife" ist es hauptsächlich, der auch auf seiten 
der Autoren der Dritten Welt Widerspruch hervorruft (vgl. z .  B .  Afaf Lutfi Al­
Sayyid Marsot in einer Besprechung in The Middle East Journal 1 972, S. 2 1 8) .  
Gordon sieht allerdings in den Mißbräuchen, die die Völker auf ihrer Suche nach 
Identität und Selbstbestimmung mit ihrer Geschichte treiben, eine notwendige 
"jugendliche" Phase (S. 1 29) von "myth-making and ethnocentric self-absorption" 
(S. 1 86 f.), die aber - so hofft er - einem Zustand der Reife weichen werde. 
Dieser zeichnet sich durch eine kritische und überlegene Einstellung gegenüber 
der eigenen Vergangenheit aus. Sie vermag die Periode kolonialer Geschichte in 
die Totalität der eigenen Vergangenheit und geschichtlichen Entwicklung zu inte-

1 09 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107 - am 17.01.2026, 19:02:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grieren, sie als deren nicht rückgängig zu machenden Bestandteil zu akzeptieren 
und damit ihre negativen wie auch etwaigen positiven Seiten zu sehen. Gordon 
geht diesen "positiven" Seiten allerdings nicht weiter nach. Man könnte etwas 
deutlicher in seinem Sinne sagen : Reife bezeichnet die Offenheit, jedenfalls die 
Frage nach der Gesamtwirkung der kolonialen Periode - einschließlich ihrer 
etwaigen "positiven" Aspekte - unbefangen zu stellen. 
Die erwähnte Kritik an Gordon ist der unmittelbare Ausdruck eines Dilemmas, 
auf das dieser selbst nachdrücklich hinweist, daß nämlich Intellektuelle der Dritten 
Welt dazu neigen, eine im feindlichen Westen entwickelte kritische Historio­
graphie als Aspekt oder gar Instrument des Kolonialismus und nicht - anders 
als bei den Naturwissenschaften - als auf einer universal anwendbaren Methodolo­
gie beruhend anzusehen (S. 1 36) . Die westliche Geschichtsschreibung hat häufig 
genug diesem Verdacht begründete Nahrung geliefert, das betont Gordon nach­
drücklich mit vielen Beispielen. Diese Schwierigkeit ist jedoch nur ein Teil eines 
noch größeren Dilemmas : einerseits der Notwendigkeit, einen offenbar globalen 
Trend zur Modernität als solchen und nicht nur als Instrument westlicher Kolonial­
herrschaft zu erkennen, einen Trend, der zwar zunächst von westlichen Gesell­
schaften repräsentiert wurde, diese aber nicht minder transformiert hat als die 
Gesellschaft der Dritten Welt, sowie dem offenbaren Willen, diesem Trend zu fol­
gen, und andererseits dem Bedürfnis, eine historische und kulturelle Authentizität 
zu entwickeln, die nicht westlich ist. Es ist sicher mißverständlich, wenn Gordon 
in einigen extravaganten Mythen lediglich "jugendliche" oder "pathologische" 
nationale Zustände sieht, die sich später herausstellen werden als lediglich frühe 
Schritte auf dem Wege zu "modernization and universalism as the ,self-image' of 
the West becomes the common property of all men" (5. 1 9 1 ,  1 92) .  Eine mißver­
ständliche Formulierung ist aber nicht identisch mit " intellektueller Arroganz" und 
der Behauptung der "Verarmung anderer Zivilisationen" (die zit. Kritik im MEJ) . 
Es geht Gordon gerade nicht um ein allgemeines self-image des Westens als Muster 
für die Dritte Welt, sondern um ein kritisch-historisches Bewußtsein - in erster 
Linie bei professionellen Historikern -, das auch nach Gordon im Westen zwar 
als intellektuelle Möglichkeit entwickelt, aber doch nur in seltenen Fällen realisiert 
wurde, keineswegs aber "das" angeblich generell vorhandene westliche self-image 
darstellt. Daß dieser Vorwurf so heftig erhoben werden kann, bestätigt im Grunde 
nur Gordons These. 
Wenn Gordon allerdings als Beispiel für in der Dritten Welt erreichte "Reife" Tu­
nesien darstellt (S. 65 H.), das sich bewußt auf eine "mediterrane Zivilisation" ,  nicht 
nur arabische und mohammedanische Tradition stütze und deshalb ohne Gefahr 
der Entfremdung von anderen Kulturen zu borgen imstande sei, dann erweist sich 
darin wieder die eingangs kritisierte Begrenztheit dieser analytischen Kategorien. 
Hat doch dieser Vorgang des "Borgens " gerade in Tunesien nicht unwesentlich 
dazu beigetragen, daß sich dort ausgesprochen "unmoderne" Gesellschaftsstruktu­
ren erhalten konnten1 •  Aber auch wenn Gordon diese kritische Perspektive be­
dauerlicherweise selbst nicht entwickelt, so mindert das doch den Wert seines Buches 
nicht wesentlich. Dieser Mangel verdeutlicht nur gewisse Schwächen, die der 
traditionellen Historie (als Wissenschaft) allgemein anhaften. Ein derart kritischer 
Ansatz ließe sich wohl auch in Gordons Maturity-Begriff noch einbauen, der dann 
erst seine volle Wirkung entfalten würde. Knud Krakau 

1 Vgl. dazu B. Tibi , Das tunesische Genossenschaftsexperiment : Beispiel einer gescheiterten agrarstrukturel­
len Transformation, in : VRü 5 (1972) , S .  145 H. 

1 1 0  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107 - am 17.01.2026, 19:02:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1973-1-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

