
H Die christliche �berlieferung –
Aufgaben, Legitimationsgr�nde und
Bew�hrungsproben

1. Aufgaben und Probleme christlicher �berlieferung

a) Aufgabe und Bewährungsprobe der christlichen Überlieferung:
Die Weitergabe des Glaubens als »Formatio Mentis« der Hörer
und der »Aufbau eines Tempels aus lebendigen Steinen«

Die christliche Überlieferungsgemeinschaft muß, wie jede Überliefe-
rungsgemeinschaft, ihre Mitglieder dazu qualifizieren, zu aktiven
und eigenverantwortlichen Überlieferungsgenossen zu werden. Da-
zu ist eine »Formatio Mentis« nötig, kraft derer sie die Inhalte der
Überlieferung mit ihren eigenen Erfahrungen zu einem hermeneuti-
schen Wechselverhältnis verknüpfen, ihre Erfahrungen im Lichte der
Überlieferung verstehen, aber auch die Inhalte der Überlieferung im
Lichte ihrer eigenen Erfahrungen »lesen« und so zu eigenverant-
wortlichen Zeugen für die Wahrheit der Überlieferung werden (s.
Band I, S. 262 ff. und 1. Teilergebnis S. 270 ff.). Für die christliche
Überlieferungsgemeinschaft bedeutet dies: Zwar muß der Hörer des
Wortes jene »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens«, deren er be-
darf, an sich geschehen lassen (daher bei Paulus die sonst befremdli-
che grammatische Form eines Imperativs im Passiv »Lasset euch um-
gestalten«). Aber das Ergebnis dieser Umgestaltung ist auch hier die
eigene Urteilsfähigkeit der Hörenden: Der Umgestaltete erkennt
selbst und auf eigenverantwortliche Weise, »was Gottes Wille ist«1.
Und wenn die Fähigkeit, »zu urteilen, was Gottes ist«, nur Gottes
eigenem Geist zukommt, dann schließt die »Umgestaltung zur Neu-
heit des Denkens«, durch die auch der Mensch solche Urteilsfähigkeit
gewinnt, ein, daß er Gottes Geist »empfangen« hat und so fähig wird,
»als Geistbegabter zusammen mit Geistbegabten zu beurteilen, was

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 389

1 Rom 12,2.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Geistes ist«2. Die Aufgabe der christlichen Überlieferungs-
gemeinschaft besteht insofern darin, einer Weitergabe des göttlichen
Geistes zu dienen, der die Hörer des Wortes zu »lebendigen Steinen«
macht und sich aus diesen seinen »Tempel«, d. h. den Ort seiner Ge-
genwart in der Welt, aufbaut (s. Band I, S. 242 ff. u. S. 285 ff.).

Fragt man nun, auf welche Weise die christliche Überliefe-
rungsgemeinschaft diese Aufgabe erfüllt, dann ist zunächst zu ant-
worten: Einerseits gibt sie, wie jede Überlieferungsgemeinschaft,
Kenntnisse und Fähigkeiten weiter, die die Überlieferungsgenossen
sich nicht selbst verschaffen könnten; andererseits muß sie diese,
durch eine spezifische »Formatio Mentis«, zu eigenen Erfahrungen
qualifizieren, weil sie nur so zu aktiven Mitgliedern der Überliefe-
rungsgemeinschaft werden. Denn alle Mitglieder einer Überliefe-
rungsgemeinschaft haben den Auftrag, »weiterzugeben, was sie
empfangen haben«3. Und wenn die Sorge um die Weitergabe der
Überlieferungsinhalte besonderen Organen der Überlieferungs-
gemeinschaft aufgetragen ist, werden dadurch die »schlichten Mit-
glieder« der Gemeinschaft nicht von dieser Aufgabe entlastet, wohl
aber zu ihrer Erfüllung fähig gemacht. Deshalb konnte schon bei der
allgemeinen Charakterisierung von Traditionen und Institutionen
davon die Rede sein, sie seien »Schulen der Erfahrung«, weil die
Überlieferungsgenossen sich das Überlieferungsgut nur dadurch an-
eignen können, daß sie lernen, im Lichte der Überlieferung ihre ei-
genen Erfahrungen auszulegen und rückschauend im Lichte ihrer so
ausgelegten Erfahrungen auch das, was ihnen überliefert wird, neu
zu verstehen. Und nur in dem Maße, in dem ihnen das gelingt, wer-
den sie zu eigenverantwortlichen Zeugen der Überlieferung
(s. o. S. 31).

Entsprechend erfüllt die christliche Überlieferung ihre Aufgabe,
indem sie den Hörern der Botschaft zunächst ein Wissen vermittelt,
das er sich nicht selber verschaffen könnte: Sie informiert ihn über
die Ereignisse von Jesu Leben, Sterben und Auferstehen. Dabei wird
der, der diese Kenntnis weitergibt, auslegend hinzufügen: Diese Er-
eignisse sind in ihrer historischen Kontingenz der Ausdruck einer
göttlichen Freiheit, deren Taten nicht aus Gründen ihrer Notwendig-
keit apriori deduziert werden können, sondern verkündet werden

390 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

2 1 Kor 2,13.
3 Vgl. 1 Kor 11,23.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müssen, und zwar durch »vorher bereitgehaltene Zeugen«4. Nur sie
können den Hörern sagen, was ihnen zu wissen gegeben werden soll:
Die Schluß-Sentenz der programmatischen Petruspredigt am
Pfingstfest beginnt deshalb mit dem Zuruf: »So wisse denn das ganze
Haus Israel mit Gewißheit, daß Gott ihn zum Herrn und Messias
gemacht hat, diesen Jesus, den ihr gekreuzigt habt«5.

Sodann aber muß die christliche Überlieferung, um ihre Auf-
gabe zu erfüllen, dem Hörer die Heilsbedeutung des Geschehenen
wirksam zusagen. Die Predigt des Petrus ist von Lukas in der Apo-
stelgeschichte an den Anfang aller Apostelpredigten gestellt. Und
ihre soeben zitierte Schluß-Sentenz läßt die Aufgabe erkennen, die
zugleich der gesamten christlichen Überlieferung gestellt ist: Sie hat
von »diesem Jesus« zu sprechen in seiner historischen Konkretheit
und Unverwechselbarkeit. Sie hat ihn als den »Messias« zu verkün-
den, in dem die gesamte Geschichte Israels in ihre Fülle gelangt ist
(s. o. S. 214 ff. u. 245 f.). Und sie hat ihn als den »Herrn« zu bekennen
und damit zugleich die Differenz zwischen der christlichen Botschaft
und der Überlieferung Israels deutlich zu machen: Der Gottesname
»Kyrios« (das schon in der Septuaginta verwendete griechische Äqui-
valent des Gottesnamens JHWH) ist zugleich zum Namen Jesu ge-
worden, in dessen Kreuz und Auferweckung die Gegenwart Gottes
bei seinem Volk (Gottes »Ich bin da«) ihre anschaubare Gestalt »in
unserem Fleische« angenommen hat. Damit sind nicht nur die The-
men der späteren »metaphysischen Christologie« umrissen, die Ein-
heit Gottes in der Verschiedenheit der Personen und die Einheit der
Person Jesu in der Verschiedenheit seiner göttlichen und mensch-
lichen Natur (s. o. S. 256 ff.). Vielmehr ist damit zugleich die Aufgabe
aller christlichen Überlieferung deutlich gemacht: Jesus als die Fülle
der gesamten Geschichte Israels zu verkünden, aber so, »daß das
Skandalon des Kreuzes nicht seinen Inhalt verliert« (»Ne evacuetur
scandalon crucis«).

Doch wird die Heilsbedeutung der berichteten Ereignisse nicht
nur durch das Wort der Predigt deutlich gemacht. Wenn nämlich die
historische Kunde von Jesu Tod und Auferweckung an den Hörern
heilschaffend wirksam werden soll, muß sie in wirksamen Worten
und Handlungen neue Gegenwart gewinnen: in den verschiedenen
Formen des »Gottesworts im Menschenwort« und des »Handelns

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 391

Aufgaben und Probleme christlicher �berlieferung

4 Apg 10,41.
5 Apg 2,36.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottes durch die Hand der Menschen«, deren ausgezeichnete Gestalt
das Sakrament ist, das in Wort und Zeichenhandlung vollzogen wird.
Dieses aber kann niemand sich nehmen; er muß es sich spenden las-
sen. Niemand kann sich selber taufen; niemand kann sich den leben-
schaffenden Leib und das lebenschaffende Blut Christi im Herren-
mahl »nehmen«, es sei denn die Vollmacht zu solchem »Nehmen«
werde ihm durch den Dienst von Menschen als die ermächtigende
Aufforderung Christi selbst weitergegeben: »Nehmet und esset …
Nehmet und trinket alle«. Erst durch diese wirksamen Worte und
Handlungen gewinnt der Hörer jene »Gestaltgemeinschaft mit dem
erniedrigten und erhöhten Herrn«, die ihn fähig macht, auch seine
eigenen Erfahrungen als die konkreten Weisen zu begreifen, wie die-
se Gestaltgemeinschaft an ihm wirksam wird. Und nur so wird er
zum eigenverantwortlichen Zeugen für die Wahrheit dessen, was
ihm verkündet worden ist.

Damit füllt zugleich ein Licht auf das Verhältnis von Glaubens-
verkündigung und eigener Erfahrung des Glaubenden. Der Hebräer-
brief definiert den »Glauben« als ein »Feststehen in der Hoffnung
und als ein Überführtwerden von Tatsachen, die man nicht sieht«6.
Ein solcher Glaube kann in den Gliedern der christlichen Überliefe-
rungsgemeinschaft nur entstehen, indem ihnen die Kenntnis von
Jesus, von seinen Worten und Handlungen und vor allem von seinen
heilswirksamen Leiden, Sterben und Auferstehen vermittelt wird.
Zugleich mit der Weitergabe dieser Kenntnis aber muß ihnen die Fä-
higkeit vermittelt werden, sich den Inhalt der Verkündigung als die
»Grundlage« ihres eigenen Lebensvollzuges anzueignen. Das »Fest-
stehen« im Erhofften wird so zum Grund ihres spezifischen »Eigen-
stands«. Es ist wohl kein Zufall, daß die griechische Vokabel »Hypó-
stasis« die drei Bedeutungen »Grundlage«, »Feststehen« und
»Eigenstand« gemeinsam umfaßt. Diese Vokabel aber ist es, die im
Hebräerbrief zur Bezeichnung dessen verwendet wird, was im Deut-
schen »Glaube« heißt. Die Glaubensverkündigung, die ihren Hörern
die »Grundlage« eines neuen Lebensvollzuges vermitteln soll, er-
reicht ihr Ziel nur, wenn sie die Hörer dazu befähigt, in eigener Ak-
tivität ein »Feststehen« auf dieser Grundlage zu gewinnen und so
zugleich zu einer neuen Weise des »Eigenstands« zu gelangen. Im
Hören des Wortes, das sie sich nicht selber sagen können, werden
sie nicht »un-selbständig«, sondern gewinnen erst jenen sicheren

392 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

6 Hebr. 11,1.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Stand«, der sie dazu befähigt, in ihrer eigenen Antwort dem über-
lieferten Wort »Bestand zu geben« und so »Bestand zu gewinnen«
(Vgl. die Mahnung des Propheten Jesaja »Lasset ihr’s nicht bestehen,
so habet ihr keinen Bestand«). Die Kraft dieses Eigenstands aber ist
es, die die Hörer des Wortes befähigt, durch ihre selbstverantwortete
Antwort zu Zeugen der Wahrheit und zu aktiven Gliedern der Über-
lieferungsgemeinschaft zu werden.

Freilich ist dieses selbstverantwortete Wort des Glaubenden im-
mer antwortendes Wort. Die Befähigung zu dieser Antwort wird im
»Hören des Wortes« gewonnen – eines Wortes, das die Menschen
sich nicht selber sagen könnten. Das Wort, das zum Glauben ruft,
bleibt für seine Hörer notwendig ein »Verbum externum«, ein Wort,
das ihnen von Anderen zugesprochen werden muß (s. Band I,
S. 219 ff.). »Der Glaube kommt vom Hören«7. Aber das gehörte Wort
bewährt sich darin, daß es den Hörer zu dieser selbstverantworteten
Antwort fähig macht. Diese seine Fähigkeit beruht darauf, daß das
weitergegebene Wort der christlichen Botschaft für ihn zur Schule
der Erfahrung geworden ist.

Dieser Feststellung muß jedoch eine Erläuterung hinzugefügt
werden, um ein mögliches Mißverständnis zu vermeiden. Wenn ge-
sagt wurde, jede Überlieferungsgemeinschaft sei eine »Schule der Er-
fahrung« und dies treffe auch auf die christliche Überlieferungs-
gemeinschaft zu, dann soll dadurch die christliche Überlieferung
und die Tätigkeit ihrer Organe nicht zu einer »didaktischen Ver-
anstaltung« erklärt werden. Ihr Ziel ist die Weitergabe des wirkenden
Gotteswortes und zugleich der doxologischen Antwort, durch die die
Menschen, an denen Gottes Wort wirksam geworden ist, dem »Auf-
leuchten der göttlichen Herrlichkeit« dienen. Wort und Antwort ge-
schehen in diesem Sinne »ad maiorem Dei gloriam«. Alle »Formatio
Mentis« der Glaubenden ist nicht Selbstzweck, sondern Mittel, das
diesem Zwecke dienen soll. Manche beobachtbaren Formen der »Di-
daktisierung« von Predigt, Gebet und Liturgie beruhen darauf, daß
dieses Mittel zum Zweck gemacht wird und dabei aus dem Blick ge-
rät, daß der Dienst am wirkenden Wort Gottes und an der doxologi-
schen Antwort der Gemeinde das Ziel ist, dem alle Mittel dienen.
Wird dies vergessen, dann geraten Predigt und Gottesdienst zu »ver-
kleideten Katechesen« oder zu »sittlichen Ermahnungen, die sich als
Gebete verkleiden«.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 393

Aufgaben und Probleme christlicher �berlieferung

7 Röm 10,17.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber auch dann, wenn daran festgehalten wird, daß alle Beleh-
rung und Ermahnung im Kontext der christlichen Überlieferung
nicht Selbstzweck ist, sondern ein Mittel, das der Weitergabe von
Gottes wirkendem Wort und der Befähigung des Hörers zur doxolo-
gischen Antwort dient, bleibt doch die Einsicht erhalten: Wenn das
verkündete Wort beim Hörer »wirksam ankommen« soll, muß es da-
zu beitragen, daß dieser »sich umgestalten läßt zur Neuheit des Den-
kens«8; und ob diese Umgestaltung des Denkens gelungen ist, muß
sich daran erweisen, daß der Hörer auf neue Weise zum eigenen Ur-
teil fähig geworden ist. (Nicht zufällig fügt der Apostel der soeben
zitierten Ermahnung die Zielbestimmung bei: »damit ihr urteilsfähig
werdet«). Das aber geschieht durch die Befähigung der Hörer zur
eigenen Erfahrung, in der solche Fähigkeit zum eigenen Urteil ent-
springt. Die Bemühung um eine »Formatio Mentis« der Hörer ist
also zwar nicht Selbstzweck, wohl aber die Bewährungsprobe des
weitergegebenen Wortes. Weil sie nicht Selbstzweck ist, muß sie dar-
an gemessen werden, was sie dazu beiträgt, die Hörer zur doxologi-
schen Antwort auf das ihnen wirksam zugesprochene Gotteswort fä-
hig zu machen. Weil sie aber gleichwohl die Bewährungsprobe des
weitergegebenen Wortes ist, bleibt immer neu zu prüfen, ob sie die
Hörer fähig macht, diese doxologische Antwort aufgrund eigener Er-
fahrung auf verantwortliche Weise zu geben. Darin, daß der Hörer
nur im Hören auf das überlieferte Wort zu dieser eigenverantwort-
lichen Antwort fähig wird, liegt der Legitimationsgrund für den
Maßgeblichkeitsanspruch, den Traditionen und die sie tragenden In-
stitutionen erheben. Zugleich aber liegt darin auch der Maßstab ihrer
kritischen Beurteilung. Denn es gibt Fehlformen der religiösen Er-
fahrung, die durch derartige Traditionen sozial stabilisiert werden
können und sich dann einer Selbst-Korrektur wirksam widersetzen.

b) Die drohende Gefahr eines Übergangs von der religiösen
»Formatio Mentis« zu spezifischen Formen der »Deformation«

An früherer Stelle im hier vorgetragenen Gedankengang, im Zusam-
menhang einer philosophischen Einübung in die Gotteslehre, wurde
gezeigt: Eine Reihe von Fehlformen der Religion haben sich aus de-
fizienten bzw. deformierten Weisen der religiösen Erfahrung erklä-
ren lassen (s. Band II, S. 67 ff.); und auch diese Fehlformen können

394 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

8 Röm 12,2.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich, in religiösen Traditionen institutionalisiert, sozial verfestigen
und so einer Selbstkorrektur widerstehen (s. o. Band II, S. 191 ff. und
hier [Band III] S. 67 ff., insbes. 1. Teilergebnis S. 71 ff.).

Für die christliche Überlieferungsgemeinschaft ergibt sich dar-
aus die Frage: Hat die christliche Überlieferung, und zwar spezieller
die überlieferte Kreuzes-Theologie, in ihrer viele Generationen über-
greifenden Geschichte zu einer »Formatio Mentis« der Glaubenden
geführt, die diese zu einer spezifischen Art von Erfahrung fähig
macht? Und konnten die Glaubenden im Lichte solcher eigenen Er-
fahrungen zu eigenverantwortlichen Zeugen für die Wahrheit des
überlieferten Inhalts werden? Oder hat diese Überlieferung zu einer
»Deformatio Mentis« geführt, durch die die Glaubenden die Fähig-
keit zur Erfahrung verloren haben?

Das könnte beispielsweise dadurch geschehen, daß die Botschaft,
in Christus sei die gesamte Geschichte Gottes mit den Menschen zu
ihrer Fülle gelangt, den Glaubenden die Überzeugung vermittelt, sie
hätten für alle wichtigen Fragen der Theorie und der Praxis die ab-
schließende Antwort bereit und seien deswegen auf Erfahrung nicht
mehr angewiesen. Es gibt (vermeintlich) Fromme, die die Botschaft,
das »Lamm« habe »die sieben Siegel« des göttlichen Heilsratschlus-
ses gelöst9, so verstehen, daß nun auch sie, als Hörer dieser Botschaft,
ein »Wissen von göttlichen Dingen« erworben hätten, sodaß alles,
was ihnen widerfahren kann, nur neue »Anwendungsfälle« bereit-
stellt, an denen dieses Wissen sich immer neu bewährt. Wenn daher
gefordert wird, »sich zur Neuheit des Denkens umgestalten zu las-
sen«, dann haben diese Hörer, ihrer eigenen Selbsteinschätzung
nach, diese »Umwendung der ganzen Seele« schon hinter sich. Auf
solche Weise aber werden sie ebenso überraschungs-resistent wie er-
fahrungs-unfähig. Was sie nun noch erleben, verliert deswegen das
»tropologische« Bedeutungsmoment, das zu jeder Erfahrung gehört.

Eine andere Weise der »Deformatio Mentis« kann darin beste-
hen, daß der Glaubende sich zu jener »je größeren Wahrheit«, kraft
derer der Maßgeblichkeitsanspruch, mit dem Gottes Wirklichkeit al-
ler menschlichen Theorie und Praxis in unendlicher Überlegenheit
gegenübertritt, auf eine irregeleitete Weise bekennt. Dieses Bekennt-
nis nämlich kann ihn dazu verführen, sich von aller weiteren Bemü-
hung um ein Verstehen zu dispensieren. Die Einsicht in die »Uner-
forschlichkeit Gottes« wird dann zu einer festen Formel, die den

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 395

Aufgaben und Probleme christlicher �berlieferung

9 Apok. Kap. 5.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abbruch des Dialogs mit der Wirklichkeit legitimiert, weil das, was
sich endgültig dem Verstehen entzieht, dem Denken keine Aufgabe
zu stellen scheint. Was an früherer Stelle die »Analogie der Erfah-
rung« genannt wurde, das immer neu wiederkehrende Verhältnis
zwischen dem je größeren Anspruch des Wirklichen und der Weise,
wie wir diesen Anspruch in unserem Anschauen und Denken beant-
worten (s. Band I, 120 f., vgl. Erfahrung als Dialog 450 und 415 f.),
dient dann als Vorwand für einen hermeneutischen Skeptizismus,
der auf alles Bemühen um Auslegung von vorne herein verzichtet,
da diese Mühe ohnedies vergeblich sei. Dann aber verlieren unsere
Erlebnisse das »anagogische« Bedeutungsmoment, ohne das sie nicht
in Inhalte objektiv gültiger Erfahrung transformiert werden können,
d. h. jenen »Sensus Spei«, durch den sie uns die Gewißheit vermit-
teln, daß sie für uns zu Stadien auf einem Wege werden, der »nach
oben führt«, »an-agei«. »Nach oben« führt dieser Weg, sofern er
dem, der Erfahrungen macht, ein immer neues Verstehen dessen ver-
mittelt, was der Anspruch des Wirklichen von uns verlangt und was
er uns zusagt.

Nun ist an früherer Stelle gesagt worden, religiöse Institutionen
seien in Gefahr, derartige Ausfallserscheinungen der Fähigkeit zur
Erfahrung sozial zu stabilisieren und ihren Widerstand gegen den
Versuch, solche Ausfallserscheinungen zu überwinden, für einen
»frommen Widerstand« zu halten. Von dieser Gefahr sind die Orga-
ne der christlichen Überlieferung in besonderem Maße bedroht.
Denn indem diese sich als »Verwalter der göttlichen Geheimnisse«
verstehen10, können sie bei den Mitgliedern der Überlieferungs-
gemeinschaft den Eindruck erwecken, als bräuchten diese sich von
noch so berechtigten Zweifeln an ihrem eigenen »Bescheidwissen in
göttlichen Dingen« nicht anfechten zu lassen, weil zur Lösung aller
Zweifelsfragen die kirchlichen Autoritäten bereitstehen. Die Anfrage
bei diesen Autoritäten ersetzt dann für die »schlichten Gläubigen«
die eigene Erfahrung. Und der »hermeneutische Skeptizismus«, der
diese »schlichten Gläubigen« an der Aufgabe verzweifeln läßt, Über-
lieferung und eigene Erfahrung in ein Verhältnis gegenseitiger Aus-
legung zu bringen, verliert seinen Schrecken und kann getrost er-
tragen werden, weil die Entscheidungen dieser Autoritäten jeden
Mangel an eigenem Verstehen stets kompensieren. (In diesem Sinne
hat W. Dilthey gemeint, der »hermeneutische Skeptizismus« der

396 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

10 1 Kor 4,1.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glaubenden und der Autoritätsanspruch des kirchlichen Lehramts,
vor allem in der katholischen Kirche, seien einander korrelativ zuge-
ordnet.) Zu der Aufgabe, die Mitglieder der christlichen Überliefe-
rungsgemeinschaft zu gewissen Weisen der Erfahrung zu qualifizie-
ren, tritt also hier, wie in jeder anderen Überlieferungsgemeinschaft,
die Aufgabe, spezifische Gefahren einer »Deformatio Mentis« zu ver-
meiden und die Inhaber kirchlicher Ämter zu der selbstkritischen
Frage zu veranlassen, ob sie, trotz besten Willens, durch die Weise
ihrer Amts-Ausübung eine solche »Deformatio« mit-verursacht ha-
ben.

Ein Versuch, die Organe der christlichen Überlieferung an die-
sem Kriterium zu messen, wird am Ende dieses Kapitels unternom-
men werden (s. u. S. 442 ff.). Ehe jedoch an diese Organe solche kriti-
schen Anfragen gerichtet werden können, müssen sie, wenigstens in
einem ersten Umriß, beschrieben werden.

c) Die Notwendigkeit institutionalisierter Organe
der christlichen Überlieferung – ein erster Vorblick

Ebenso wie jede andere religiöse Überlieferungsgemeinschaft bedarf
auch die christliche der »Diener am Wort« in der Vielfalt ihrer
Dienstformen als Verkünder und Lesemeister, als Lehrmeister der
Auslegungskunst und als Sachkenner der Kriterien, an denen rechte
Auslegung von irreführender unterschieden werden kann; vor allem
aber bedarf sie der Sprachlehrer des Gebets, aber auch der bevoll-
mächtigten Vorsteher im Gottesdienst (s. o. S. 40–55). Und sie bedarf
sogar, wie jede andere religiöse Überlieferungsgemeinschaft, des re-
ligiösen Rechts, das auftragsgemäße Amtsausübung von Amts-An-
maßung und Amts-Mißbrauch unterscheidbar macht und die Bedin-
gungen definiert, unter denen das Individuum am Gottesdienst der
Gemeinde teilnehmen kann, ohne damit die ganze Gemeinde »un-
rein«, d. h. gottesdienst-unfähig, zu machen (s. o. S. 55–59). An die-
ser Notwendigkeit ändert auch alle paulinische Kritik nichts, die die
»Schwäche des Gesetzes« aufdeckt11 und vor der Gefahr warnt, durch
das »gute«, ja »geistgewirkte« Gesetz zu einer vermeintlichen »Ge-
rechtigkeit der Werke« verführt zu werden; denn dadurch könnte das
Gesetz selbst für den »fleischlichen« Menschen zum »Hebel der Sün-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 397

Aufgaben und Probleme christlicher �berlieferung

11 Röm 8,3.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de« werden12. Aber auch Paulus hat sich durch seine Gesetzes-Kritik
nicht daran hindern lassen, eine Kirchenzucht auszuüben, die soweit
reichte, daß er den liturgischen Ruf »Feget aus den alten Sauerteig«
zur Begründung dafür anführen konnte, ein Gemeindemitglied, das
sich eines Inzest-Vergehens schuldig gemacht hatte, »dem Satan zu
übergeben«13.

Zu diesen bei vielen religiösen Überlieferungsgemeinschaften
entwickelten Ämtern trat schon in der Frühzeit der Christenheit ein
weiterer Dienst, der in dieser Form in anderen religiösen Gemein-
schaften nicht vorkommt, für die Glaubensgemeinde aber unerläß-
lich war und deswegen auf Funktionsnachfolge angelegt, also institu-
tionalisiert werden mußte: das Amt, über die rechte Lehre zu wachen
und falscher Lehre zu wehren. Von einem Beispiel dafür war schon
die Rede: Die Verkündigung von dem, was Jesus in seinem Leben,
Leiden und Auferstehen zum Heil der Menschen gewirkt hat, ließ
die Frage entstehen, wer er gewesen sei. In der Terminologie der spä-
ter entwickelten Theologie gesprochen: Die »Soteriologie«, die Lehre
von Christi Heilswirken, erforderte eine »Christologie«, eine Lehre
von Christi Person und doppelter Natur. Eine solche Christologie er-
füllte nicht nur ein Interesse der Theoretiker, sondern war notwen-
dig, wenn die Heilswirksamkeit derjenigen Ereignisse, die den zen-
tralen Inhalt der christlichen Botschaft ausmachen, nicht auf solche
Weise mißverstanden werden sollte, daß die Weitergabe des heil-
schaffenden Wortes und die gottesdienstliche Feier des heilschaffen-
den Wirkens unmöglich wurde. Wer das Wirken des Christus nicht
aus dessen unvergleichlicher Beziehung zum Vater versteht (aus der
»Einheit der Natur« in den »drei göttlichen Personen«), macht aus
ihm einen »neuen Gott« und damit die christliche Gottesdienstfeier
zum Dienst an einem Götzen. Wer aber das Leiden des Christus nicht
als einen Akt freien Gehorsams versteht, mit dem der Sohn dem Va-
ter in der Eigenständigkeit seiner eigenen Person gegenübertritt,
macht sein Leiden entweder zu einem »Schein-Leiden«, durch das
der Vater sich selbst nur in die Gestalt eines leidenden Menschen ver-
kleidet, oder zu einem Erweis der Machtlosigkeit des Vaters, dem
folglich auch nicht die Macht zugesprochen werden könnte, den Sohn
in einem Akt freier Treue von den Toten zu erwecken. Ein so verstan-
denes Herrenleiden aber ließe sich nicht gottesdienstlich feiern.

398 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

12 Röm 7,11.
13 1 Kor 5,4–7.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kurz: Es gibt Aussagen der Lehre, deren Wahrheit nicht bestritten
werden kann, ohne daß die Wirksamkeit aller Weisen des Dienstes
am Wort und am Gottesdienst mit-bestritten würde. »Irrlehren« sind
heilsgefährdend; »wahre Lehre« ist die Bedingung für allen Heils-
dienst der Organe christlicher Überlieferung.

Der Dienst an der »Heilswahrheit der rechten Lehre« und die
Zurückweisung heilsgefährdender Irrlehren erforderten so ein eige-
nes Amt, das Amt des »Sendboten« – »Apostolos«, vergleichbar den
Sendboten im Judentum, die im Auftrag des Hohen Rates die Ge-
meinden in der Diaspora aufsuchten und deren bekanntestes Beispiel
Saulus, der spätere Apostel Paulus gewesen ist. Auch dieses Amt
mußte nachfolgefähig gemacht und also institutionalisiert werden,
wenn die christliche Überlieferungsgemeinschaft im »nachaposto-
lischen Zeitalter« überlebensfähig bleiben sollte. Daß dieses Amt
mit Autorität ausgestattet sein mußte, wird daraus verständlich, daß
die »wahre Natur des Christus«, zugleich Gottes Sohn und Mensch
zu sein, sich in der Niedrigkeitsgestalt seines Erscheinens verbarg
und deshalb auch von den Glaubenden immer wieder verkannt wer-
den konnte. Darum bedurfte es, über die Lebenszeit der ersten Apo-
stel hinaus, des »apostolischen« Amtes, um die »gesunde Lehre« zu
wahren und »falsche Lehre« zurückzuweisen. Ein Beispiel dafür, wie
die Aufgaben eines Inhabers dieses Amtes zu verstehen seien, bieten
die Ermahnungen, die die Verfasser des Zweiten Timotheusbriefs
und des Titusbriefs an ihre Adressaten richtet: »Tritt auf, sei es gele-
gen oder ungelegen, argumentiere, ermahne, weise zurecht in aller
Geduld und Lehrweisheit«14, »Der Bischof soll fähig sein, in der ge-
sunden Lehre zu unterweisen und die, die ihr widersprechen, zu wi-
derlegen«15.

Ergibt sich auf diese Weise aus der Aufgabe der christlichen
Überlieferungsgemeinschaft die Notwendigkeit einer mit Vollmacht
ausgestatteten Amts-Ausübung mit einer Vielfalt von Diensten und
Ämtern, so muß freilich auch davon die Rede sein, daß aus dem be-
sonderen Inhalt der christlichen Botschaft spezifische Schwierigkei-
ten entspringen, die der Aufgabe des Überlieferns entgegenstehen
und die Institutionalisierung besonderer Dienste an dieser Überliefe-
rung unmöglich zu machen scheinen.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 399

Aufgaben und Probleme christlicher �berlieferung

14 2 Tim 4,1–5.
15 Tit 3,10 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d) Spezifische Schwierigkeiten der christlichen Überlieferung

War schon mit Bezug auf die Ekklesia Israel zu fragen, wie der freie
Akt göttlicher Erwählung an immer neue Generationen weiterge-
geben werden könne, ohne ihn in einen »Erb-Anspruch« zu verwan-
deln und so den Gott, der in geschichtlich-personaler Freiheit han-
delt, mit einem »Stammes-Numen« zu verwechseln, so erhebt sich
mit Bezug auf die christliche Überlieferungsgemeinschaft eine wei-
tere Frage: Alles rechte Reden von Christus muß sich, so hat sich
gezeigt, darin bewähren, daß es eine »eschatologische Zeitansage«
möglich macht. Läßt sich aber eine »Zeitansage« tradieren, d. h. von
dem konkreten historischen Zeitpunkt, zu dem sie erging, ablösen?
Und hört sie nicht auf, »eschatologisch« zu sein, also das Ende »dieser
Weltzeit« und den Beginn des »neuen Äon« anzusagen, wenn sie so
»institutionalisiert« wird, daß sie eine Funktions-Nachfolge ihrer
Verkünder und Hörer möglich macht und damit voraussetzt, daß
»diese Weltzeit« noch weitergeht? Traditionell gesprochen: Ist die
Entstehung einer Kirche, d. h. des institutionellen Organs einer
christlichen Überlieferung, nicht die Folge jener »Verzögerung« der
Wiederkunft Christi, die in der Verkündigung der ersten Zeugen
nicht vorgesehen war? Und wird die Ansage, »jetzt« sei der Fürst
dieser Welt gerichtet, durch den Fortgang der Zeit, die keineswegs
an ihr Ende gekommen ist, nicht widerlegt? Setzt diese »Parusie-Ver-
zögerung« nicht Loisy’s kritische Feststellung ins Recht: »Christus
hat das Reich angesagt; aber was kam, war die Kirche«? Der kritische
Gehalt dieser Aussage wird nicht gemindert, wenn Loisy ihr die (oft
vergessene) zweite hinzugefügt hat, das Evangelium habe, um wei-
tergegeben zu werden, die Kirche ebenso nötig gehabt, wie die Kir-
che, um fortzubestehen, das Evangelium nötig gehabt hat. Es sind ja
gerade die Begriffe »Weitergabe« und »Fortbestand« selbst, die so-
wohl dem Begriff der »Zeitansage« im Allgemeinen wie deren
»eschatologischem« Inhalt im Besonderen zu widersprechen schei-
nen.

Diesen Einwänden gegen die Möglichkeit einer »Überlieferung«
der »eschatologischen Zeitansage« entspricht es, daß jene Ämter, in
denen religiöse Überlieferungen sich den notwendigen institutionel-
len Rahmen verschaffen, für die christliche Gemeinde problematisch
geworden sind. Zunächst werden alle Bezeichnungen der Amts-Voll-
macht auf den Christus als ihren einzigen Inhaber konzentriert. Er
allein ist König, Priester, Prophet, Schrift-Ausleger »in Vollmacht«,

400 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rabbi. Und er hat seinen Jüngern verboten, für sich diese Amts-
bezeichnungen in Anspruch zu nehmen. »Ihr sollt euch nicht Rabbi
nennen lassen: einer ist euer Meister, der Christus. Auch sollt ihr
niemanden unter euch auf Erden Vater nennen; denn einer ist euer
Vater, der in den Himmeln. Ihr sollt euch nicht Lehrer nennen lassen:
einer ist euer Lehrer, der Christus«16. Wenn aber diese Bezeichnun-
gen verboten werden, scheinen auch die Dienste, die dadurch be-
zeichnet werden, ausgeschlossen zu sein. Da aber ohne diese Dienste
keine religiöse Überlieferungsgemeinschaft bestehen kann, scheint
damit eine »christliche Überlieferung« unmöglich gemacht.

Dann aber entsteht ein logisches Dilemma: Entweder kann die
Botschaft von Jesus als dem Christus nicht weitergegeben werden,
weil das ihrem Charakter als »eschatologischer Zeitansage« wider-
spricht; dann hat sich Christi Sterben und Auferstehen als unwirk-
sam für alle kommenden Generationen erwiesen, und es bleibt nötig,
»auf einen anderen zu warten«. Oder sie kann und muß weiterge-
geben werden, weil sie allen Menschen gilt; dann erweist sich das
»Ämter-Verbot« als Ausdruck einer Illusion. Da aber dieses Verbot
sich daraus ergab, daß nach dem eschatologischen »Heute« kein
menschlicher Dienst am Heilswirken Gottes mehr möglich ist, wäre
dadurch auch die eschatologische Zeitansage widerlegt. Die pure Exi-
stenz einer »Kirche« mit ihren Diensten und Ämtern wäre dann das
stärkste Argument gegen die Wahrheit ihrer Botschaft.

Dieses Dilemma ist nur durch eine einzige Annahme auflösbar:
durch die Annahme, daß »post Christum passum et resuscitatum«
wirklich nur er der einzige Priester, Lehrer, Prophet und Ausleger
der Schriften ist, daß aber Menschen berufen sind, »in persona Chri-
sti« zu sprechen und zu handeln. Was sie in dieser Eigenschaft sagen
und tun, bleibt einzig Christi eigenes Sprechen und Handeln. Kirch-
licher Dienst ist also nicht nur, wie jeder Dienst eines Organs religiö-
ser Überlieferung, »Gotteswort im Menschenwort« und »Gottes Tat
in der Knechtsgestalt menschlichen Tuns«, sondern zugleich »Christi
Wort im Menschenwort« und »Christi Heilshandeln in der Knechts-
gestalt menschlicher Handlungen«. Es ist deutlich, daß auf solche
Weise von Christus gesagt wird, was sonst nur von Gott ausgesagt
werden kann, daß also eine solche Auffassung vom Dienst kirchlicher
Organe die im vorigen Kapitel beschriebene Christologie mit ihrer
Lehre von den zwei Naturen in der einen Person des Christus ein-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 401

Aufgaben und Probleme christlicher �berlieferung

16 Mt 23,8–10.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließt. Deswegen – und nicht nur wegen der »Einsetzung durch den
historischen Jesus« – ist christliche Ekklesiologie nur auf dem Hinter-
grund der Christologie möglich, ebenso wie die Christologie nur auf
dem Hintergrund einer Ekklesiologie der »Ekklesia Israel« ihre Ein-
deutigkeit gewinnt und bewahrt.

Freilich ist der Ausdruck »in persona Christi agere« auslegungs-
bedürftig. Es muß gezeigt werden, welche Kriterien für die Aus-
übung kirchlicher Ämter aus ihm abgeleitet werden können und vor
allem, was ein solches Verständnis des kirchlichen Dienstes dazu bei-
trägt, das »Ämterverbot« Jesu mit der Unentbehrlichkeit institutio-
nalisierter Dienste an der Überlieferung zu versöhnen.

Zunächst ist allgemein zu sagen: Die Organe der christlichen
Überlieferung üben kein eigenes Amt aus, das »neben« die Sendung
des Christus treten könnte, aber sie machen das Wirken des einzigen
Königs, Priesters und Lehrers »re-präsentiernd« an der Gemeinde
wirksam.

In einem zweiten Schritt sind daraus ethische Forderungen ab-
zuleiten, die an die Diener der christlichen Überlieferung gestellt
werden. Diese ethischen Forderungen sind schon im Neuen Testa-
ment selbst an diejenigen gerichtet worden, die in der jungen Chri-
stengemeinde Ämter auszuüben hatten. Wenn in ihrem Sprechen
und Tun das Sprechen und Handeln Christi wirksam gegenwärtig
und für die Mitglieder der christlichen Überlieferungsgemeinschaft
erfahrbar werden soll, wird ihnen in besonderem Maße die Mahnung
gelten, die der Apostel an alle Christen gerichtet hat: »Seid so gesinnt
wie Christus Jesus«17. Nicht Herrschaftswille, sondern Dienstbereit-
schaft, nicht persönlicher Ehrgeiz, sondern die Demut dessen, der
sich um der Menschen willen »leer gemacht« hat, nicht Durchset-
zungskraft, sondern Leidensbereitschaft sind die Voraussetzungen
solchen Sprechens und Handelns. Und diese allgemeinen Forderun-
gen, die an jeden Glaubenden gerichtet sind, konkretisieren sich für
die Amtsträger in speziellen Forderungen der »Standesmoral«. Die
erste Stelle unter diesen Forderungen nimmt die Warnung vor Amts-
Mißbrauch ein. Die demütig klingende Formulierung »Ich sage
nichts, als was Christus euch sagt«, schlägt allzu leicht in den Versuch
um, für die persönlichen Ansichten und Absichten des Dieners die
Autorität seines Herrn in Anspruch zu nehmen. Das »agere in per-
sona Christi« verlangt deswegen die äußerste Zurückhaltung in al-

402 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

17 Phil. 2,5.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lem, was den Anschein erwecken könnte, als sei die Selbstlosigkeit
der »Persona«, die nicht sich selbst darstellt, sondern den, der sich
ihrer bedient, in die Absicht umgeschlagen, »sich selbst in Szene zu
setzen« und so der Selbstdarstellung und Selbstdurchsetzung des
Amtsträgers zu dienen.

Aber alle derartigen sittlichen Ermahnungen verfehlen ihr spe-
zifisches Thema, wenn sie nicht in dem besonderen Auftrag gründen,
der in dem Terminus »in persona Christi agere« zum Ausdruck
kommt: in dem Auftrag, der glaubenden Gemeinde das wirkende
Wort zuzusprechen, das allein Christi Wort ist, und in wirksamen
Zeichen an ihr geschehen zu lassen, was allein Christi Werk ist: das
wirkende Wort, das ihr in Vollmacht die Berufung zuspricht, in all
ihren Bedrängnissen die Gestaltgemeinschaft (Symmorphía) mit
dem erniedrigten Herrn zu finden, und das heilswirksame Gesche-
hen, in welchem die Herrlichkeit des Auferstandenen für sie schon
jetzt zum Grunde der Hoffnung auf ihre Teilhabe am »Leben der
kommenden Welt« geworden ist.

Nun hat sich gezeigt, daß alle Christologie sich als eine »Theo-
logia Crucis« bewähren muß, weil sie nur so die Ansage des eschato-
logischen »Jetzt« möglich macht. Dieses ist jener Augenblick, in wel-
chem Gottes Heilshandeln »sub contrario«, in der ihm scheinbar
entgegengesetzten Gestalt des Todes, den der »leidende Gottes-
knecht« auf sich nehmen »muß«, das Ende »dieses Äons« schon be-
wirkt und den »neuen Äon« schon heraufgeführt hat. Das bedeutet
für das Sprechen und Handeln der Kirche, das »in persona Christi«
geschieht: Auch dieses Sprechen und Handeln – und mit ihm die
Überlieferung, die in der »Ekklesia Christi« weitergegeben wird –
entspricht diesem »Jetzt« in seiner doppelten Gestalt: in der Gestalt
der wirksamen Präsenz der »letzten Gottestat«, die den kommenden
Äon »schon gewirkt« hat, und in der Gestalt ihrer Verhüllung, in der
sie »noch« unter den Bedingungen »dieser Weltzeit« steht und des-
wegen nur in der Form der »Selbstentleerung« (Kénosis) des gött-
lichen Wortes erfahren werden kann. Alles »agere et loqui in persona
Christi« ist stets ein Handeln und Sprechen »in persona Crucifixi«
und trägt daher, unbeschadet des darin re-präsentierten eschatologi-
schen göttlichen Wirkens, die Niedrigkeitsgestalt der göttlichen
»Selbst-Entleerung« an sich. Die Tatsache, daß das Ende aller Dinge
noch aussteht und daß die Kirche deswegen nicht das Gottesreich
»ist«, sondern um sein Kommen betet, widerlegt daher nicht ihre
Botschaft, sondern ist nur in deren Zusammenhang verständlich: im

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 403

Aufgaben und Probleme christlicher �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenhang einer »Theologia Crucis«, die die Glaubenden lehrt,
die Bedrängnis in »dieser Weltzeit« als Zeichen der »Gestaltgemein-
schaft mit dem Christus« zu verstehen, und sie dazu befähigt, gerade
in dieser Bedrängnis den Grund jener »Hoffnung« zu finden, die
»nicht zuschanden werden läßt«18. Darum ist jener Glaube, zu dem
die christliche Überlieferung die Mitglieder der Glaubensgemein-
schaft rufen will, nicht nur ein »Feststehen in dem worauf man
hofft«, sondern zugleich ein »Überführtwerden von Tatsachen, die
sich den Blicken entziehen«19. An ihrem Dienst am so verstandenen
Glauben ist alles Sprechen und Handeln der Diener an der christ-
lichen Überlieferung zu messen. Davon wird in einem späteren Ab-
schnitt dieser Untersuchung zu sprechen sein (s. u. Abschnitt 7, Die
Organe der christlichen Überlieferung).

2. Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

Traditionen, so wurde mehrfach hervorgehoben, erreichen ihr Ziel
nur, wenn sie immer neue Generationen einer Kommunikations-
und Interaktionsgemeinschaft dazu befähigen, weiterzugeben, was
sie empfangen haben. Das schließt ein, daß sie zu eigenverantwort-
lichen Zeugen für die Wahrheit und Verpflichtungskraft der Überlie-
ferungsinhalte werden. Das kann nur geschehen, indem sie zu eige-
nen Erfahrungen fähig werden, die sie im Lichte der überlieferten
Inhalte deuten und in deren Licht sie umgekehrt neu verstehen, was
ihnen zur Weitergabe anvertraut worden ist. Traditionen und Insti-
tutionen bewähren sich in dem Maße, in dem sie zu »Schulen der
Erfahrung« werden.

Damit ist freilich nur eine allgemeine Aussage über Traditionen
und Institutionen gemacht, aber noch nicht das Unterscheidende be-
stimmt, das je besondere Traditionen und Institutionen kennzeich-
net. Es liegt nahe, dieses Proprium besonderer Traditionen, z. B. der
christlichen, in den Inhalten derjenigen besonderen Erfahrungen zu
suchen, zu denen konkrete Überlieferungsgemeinschaften ihre Mit-
glieder befähigen. Daraus ergibt sich die Leitfrage dieses und des
kommenden Abschnitts: Zu welcher Art von Erfahrungen werden
Christen befähigt? Aber schon jetzt muß angemerkt werden: An die-

404 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

18 Rom 5,5.
19 Hebr. 11,1.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se Frage schließt sich eine zweite an: Kann die Befähigung zu dieser
jeweils besonderen Art von Erfahrungen nur in der Schule einer ein-
zigen Überlieferung gewonnen werden? Oder tritt die jeweils unter-
suchte Überlieferung in dieser Hinsicht in Konkurrenz mit anderen?
Und wenn dies der Fall sein sollte: Wie kann sie in dieser Konkurrenz
bestehen? Davon wird in einem späteren Abschnitt unter der Über-
schrift »Die christliche Überlieferung in Konkurrenz mit anderen
Schulen der Erfahrung« die Rede sein. Dabei soll schon jetzt auf eine
methodische Gefahr hingewiesen werden: Eine solche Betrachtung
kann leicht dazu führen, eine bestimmte Überlieferung, z. B. die
christliche, an gewissen Sekundärfolgen zu messen, die sie zwar her-
vorbringt, hinsichtlich derer sie jedoch durch andere, mit ihr konkur-
rierende Überlieferungen ersetzt werden kann. Es wird daher zu prü-
fen sein, ob eine Betrachtung, die Traditionen und Institutionen als
»Schulen der Erfahrung« versteht, diese methodische Gefahr ver-
meiden und das unverwechselbar Eigene einer bestimmten Tradition,
vor allem der christlichen, unverkürzt zur Geltung bringen kann.

a) Die Nächstenliebe als »Ernstfall des Glaubens«

Fragt man nun, ob die christliche Überlieferung die Glaubenden zu
Erfahrungen von spezifischer Art qualifiziert habe, und sieht man
sich nach Beispielen dafür um, dann kann zunächst festgestellt wer-
den: Es kann kein Zweifel daran bestehen, daß viele Generationen
von Christen durch die Botschaft, die ihnen verkündet wurde, fähig
gemacht worden sind, den Erfahrungen von Gefahr und Todesnot,
von eigener und fremder Schuld und vom Zustand einer Welt, in
der Unschuldige leiden und die Guten es schwerer haben als die Ge-
wissenlosen, ebenso illusionslos wie resignationsfrei standzuhalten.
Sie verfielen weder, im Bewußtsein eigener Schuld, in jene »Trostlo-
sigkeit im Gemüte«, von der Kant gesprochen hat, um zu zeigen, daß
nur »Postulate der Hoffnung« den Menschen vor der Lähmung des
sittlichen Willens bewahren; noch verfielen sie, im Bewußtsein vom
Zustand der Welt, der Verführung, die Heraufführung einer »mora-
lischen Weltordnung« (um noch einmal Kants Ausdruck zu gebrau-
chen) von der eigenen Leistung zu erwarten. Dadurch nämlich würde
der Mensch, paulinisch gesprochen, »eine eigene Gerechtigkeit auf-
richten«. Und die Erfahrung lehrt, daß er sich dadurch legitimiert
fühlen würde, das Gericht über diese »böse Welt« in die eigenen
Hände zu nehmen. Für diesen Umschlag von der Selbstgerechtigkeit

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 405

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in den Terror war die Herrschaft der Jakobiner das Beispiel, das die
Zeitgenossen erschreckte und Kant zu der Deutung veranlaßt hat, das
moralische Handeln des Menschen verhalte sich zur »Moralischen
Weltordnung« oder zum »Reich Gottes« nicht wie das Mittel zum
Zweck, sondern wie das »signum rememorativum, demonstrativum
et prognosticum« zu dem, was es wirksam bezeugt. Schon die Wort-
wahl macht deutlich, daß ein solches Verständnis des sittlichen Han-
delns nur innerhalb der christlichen Überlieferung entstehen konnte,
auch wenn es, einmal formuliert, Erfahrungen deutet, die auch
Nicht-Glaubende machen können. Denn in der Schule dieser Über-
lieferung hatten viele Generationen gelernt, das Gute nicht nur zu
wollen, sondern wirksam zu tun, ohne dieses Wirken ihrer »eigenen
Gerechtigkeit« zuzuschreiben. Erst durch diese Deutung der sitt-
lichen Erfahrung gewinnt der Mensch die Fähigkeit, durch sein Han-
deln wirksame Zeichen seiner Hoffnung zu setzen, die sich auf eine
»neue Welt« richtet, die nur Gott heraufführen kann.

Auf solche Weise hat die christliche Botschaft immer neue Ge-
nerationen von Hörern vor allem zu einem realistischen Verständnis
der sittlichen Erfahrung befähigt. Denn sie sagte ihnen die Gewißheit
zu, daß Jesu Tod und Auferstehung auch an ihnen wirksam geworden
sind, sodaß sie zu einem neuen Leben »wiedergeboren« sind: »Er hat
euch wiedergeboren zu lebendiger Hoffnung durch Jesu Christi Auf-
erstehung von den Toten«20. In dieser Hoffnung können die Glau-
benden gewiß sein, daß es keinen Zustand der Welt und des eigenen
Lebens gibt, durch den sie daran gehindert werden könnten, in den
wechselnden Situationen des eigenen Lebens immer neu dem frei-
machenden und zugleich verpflichtenden Anruf Gottes zu begegnen.
Als freimachend konnte dieser Anruf Gottes erfahren werden, weil er
auch dem, der die Schuldverstrickung der Welt und des eigenen Le-
bens erfahren hat, einen Neubeginn möglich macht; als verpflichtend
aber wird Gottes Anruf erfahren, weil er eine »Bruderliebe« (Phil-
adelphía) verlangt, die es nicht nötig hat, sich, in vorgespiegelter
Selbstgerechtigkeit, hinter einer Maske zu verstecken wie die Schau-
spieler (hypókritai); und so kann sie zur »maskenfreien Bruderliebe«
(anhypókritos philadelphía) werden21. »Maskenfrei« ist diese Bru-
derliebe, weil der Liebende nicht vorgibt, ein anderer zu sein als der,
der er ist: Er gibt nicht vor, aus eigener Kraft gerecht zu sein und in

406 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

20 1 Petr. 1,4.
21 1 Petr. 1,22.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigener Leistung Gerechtigkeit zu schaffen, sondern weiß sich durch
Gottes Barmherzigkeit befähigt, Tat-Zeuge der Selbsthingabe des
Christus zu werden, »da ihr jetzt Barmherzigkeit gefunden habt«22.

Die Entdeckung immer neuer konkreter Möglichkeiten, durch
»maskenfreie Bruderliebe« zu Tat-Zeugen der Liebe Gottes zu wer-
den, ist eine Aufgabe, die jeder Glaubende in eigener Verantwortung
erfüllen muß. Und dies geschieht in einer christlich gedeuteten sitt-
lichen Erfahrung. Aber die christliche Verkündigung schenkt dem
Glaubenden diejenige Hoffnung, ohne die eine solche Erfahrung als
Illusion erscheinen müßte. Nur weil in jeder Pflicht, die der Mensch
in der sittlichen Erfahrung entdeckt, der befreiende und zugleich ver-
pflichtende Anruf Gottes vernommen werden kann, durch den auch
Sünder in einer sündigen Welt zu Zeugen der göttlichen Liebe beru-
fen sind, ist eine illusionslose Einschätzung seiner selbst und der
Welt für den Christen kein Anlaß zur Resignation. Christliche Praxis
der »Bruderliebe« ist keine Leistung, die der Mensch aus eigener
Kraft erbringt. Ihre spezifische Wirksamkeit beruht darauf, wirk-
same Zeichen des göttlichen Heilshandelns zu setzen. So wird sie
zum Zeichen der Hoffnung, die sich nicht auf menschliche Kraft,
sondern auf Gottes Treue gründet. Und es ist dieser Zusammenhang,
in dem auch die »eschatologische Zeitansage« ihren Bezug zur Erfah-
rung der Glaubenden gewinnt: »Christus, das makellose Osterlamm,
ist [von Gott] vorhergewußt vor Erschaffung der Welt, offenbarge-
worden aber am Ende der Zeiten um euretwillen, damit ihr um sei-
netwillen gläubig auf Gott vertraut (…) und euer Glaube wie eure
Hoffnung auf Gott gerichtet sei«23. Und es ist diese praxis-anleitende
Kraft der Hoffnung, von der der Verfasser des Ersten Petrusbriefes
spricht, wenn er die Glaubenden ermahnt, »jedermann Rechenschaft
zu geben von der Hoffnung, die in euch ist«24.

Das Zitat aus dem Ersten Petrusbrief macht zugleich einen Zu-
sammenhang deutlich, von dem schon an früherer Stelle die Rede
war: Die eschatologische Zeitansage verweist auf die protologische
Erinnerung zurück. Das »makellose Osterlamm« kann nur deswegen
»am Ende der Zeiten offenbar werden« und selber in seinem Tode
dieses Ende heraufführen und so die Zeiten in ihre Fülle bringen,
weil es »vorhergewußt war vor Erschaffung der Welt«. Der Neu-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 407

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

22 1 Petr. 1,10.
23 1 Petr. 1,20 f.
24 1 Petr. 3,15.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beginn, der mit seinem Tode gesetzt wurde, hat nur deswegen uni-
versale Bedeutung, weil er den Urbeginn auf neue Weise gegen-
wärtig setzt – freilich auf eine Weise, die sich nicht mit logischer
Notwendigkeit aus dem Urbeginn ergibt, sondern aus Gottes unge-
nötigter Freiheit hervorgeht.

Mit dieser Deutung der »Wiedergeburt zu lebendiger Hoff-
nung«, die den Glaubenden »durch Jesu Christi Auferstehung von
den Toten« zugesprochen wird, ist eine Entwicklung angestoßen, die
sich in der nachfolgenden Christologie der jungen Gemeinde entfal-
tet hat. Diese Christologie, die sich schon in den Hymnen der jungen
christlichen Gemeinde ausspricht, gründet die Hoffnung, in der »Ge-
staltgemeinschaft« mit Christus neu geschaffen zu werden, darauf,
daß der »Erstgeborene von den Toten« mit dem »Erstgeborenen der
ganzen Schöpfung« identisch ist25 (vgl. o. S. 247 ff.). Und im Sinne
einer Phänomenologie der religiösen Erfahrung kann hinzugefügt
werden: Wenn es zur Eigenart jeder religiösen Erfahrung gehört,
daß sie den, der sie macht, zum »Zeitgenossen der Ursprünge« macht
und deswegen nur durch »archaiologische Erzählungen« angemessen
ausgelegt werden kann, dann liegt die spezifisch christliche Weise
dieser Erfahrung darin, daß sie in dem Christus, der die Welt und
die Menschen in ihr aus dem Ursprung erneuert, denjenigen erkennt,
der »der Ursprung« ist, »der gegenwärtig zu euch redet«26 (vgl.
Band II, S. 63 f.). Und in dieser Anrede durch den »Ursprung« er-
schließt sich jener göttliche Ratschluß, der vom göttlichen »Ja« zur
Schöpfung über das menschliche »Nein« der Sünde zur göttlichen
»Negation dieser Negation« in der Vergebung führt – freilich wieder-
um auf eine Weise, die nicht eine Notwendigkeit des göttlichen We-
sens expliziert, sondern durch eine von aller Wesens-Dialektik ver-
schiedene Dialektik der Freiheit bestimmt wird (s. o. S. 363 ff.).

Damit ist zugleich ein Hinweis darauf gegeben, auf welche Wei-
se der Glaube der Grund der Hoffnung ist, ja selber als ein »Festste-
hen im Erhofften« verstanden werden muß, und auf welche Weise
diese gläubige Hoffnung der Grund der »Bruderliebe« ist. (In diesem
Zusammenhang darf darauf hingewiesen werden, daß »Philadelphía«
– »Bruderliebe« – bei Philo von Alexandrien und unter seinem Ein-
fluß bei anderen hellenistischen Juden der Terminus gewesen ist, der

408 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

25 Col 1,15.
26 Joh. 8,23.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den biblischen Begriff der »Liebe zum Nächsten« in griechischer
Sprache wiedergeben sollte.) Nur auf Hoffnung hin kann der Sünder
in einer sündigen Welt sich zum Tun des Guten und damit zum Zeu-
gen für jene Neuschaffung der Welt berufen wissen, die er von Gott
erwartet. Und nur im Glauben an den Christus, der durch seinen Tod
als »makelloses Osterlamm« diese Neuschaffung auf verborgene
Weise schon gewirkt hat, kann der Glaubende diese Hoffnung gewin-
nen. Nicht zufällig bildet der soeben zitierte Text aus dem Ersten Pe-
trusbrief die Einleitung zu einer Tauf-Katechese, die sich an diejeni-
gen richtet, die »Quasi modo geniti infantes«, »wie Neugeborene«
aus dem Taufbad gestiegen sind27, um sich als »lebendige Steine« in
den Tempel Gottes einfügen zu lassen28.

Die in der Taufe erworbene Gestaltgemeinschaft mit dem »neu-
en Osterlamm« ist dann auch der Grund dafür, in den »Bedrängnis-
sen«, die Juden wie Christen erfahren, ein Zeichen der Berufung zu
sehen. »In ihm sollt ihr jubeln, wenn ihr, falls dies nötig ist, jetzt für
kurze Zeit Trauer habt in mannigfachen Prüfungen«29. Die Ermah-
nung zur christlichen Geduld ist etwas anderes als eine Schule
stoischer Unerschütterlichkeit im Leiden, noch weniger eine Anlei-
tung zu einem lohnenden Tauschgeschäft, das die geringen Leiden
»dieser Zeit« gegen die weit größeren Freuden aufrechnet, die den
Glaubenden verheißen sind. Jene Geduld, die dem Leiden einen Sinn
(einen Grund seiner Verstehbarkeit und Akzeptabilität) verleiht, be-
ruht vielmehr auf der eschatologischen Zeitansage, der gemäß
»jetzt« die Gemeinschaft mit dem leidenden Gottesknecht die Er-
scheinungsgestalt jener Zuwendung Gottes ist, die das Heil »schon«
gewirkt hat, auch wenn es erst »dereinst« offenbar werden wird.

An dieser Stelle sei eine Bemerkung gestattet, die ein mögliches
Mißverständnis des Verhältnisses von Glaubensverkündigung und
Liebesgebot richtigstellen kann. Wenn die Glaubensverkündigung
eine Bruderliebe möglich macht, die von aller Illusion herablassender
Selbstgerechtigkeit frei ist, dann wird die »maskenfreie« Bruderliebe
zur Bewährungsprobe des Glaubens. Aber das bedeutet nicht, daß die
christliche Botschaft nur eine »religiöse Einkleidung« sei, deren
»wahre Bedeutung« in der Aufforderung zur allgemeinen Men-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 409

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

27 1 Petr. 2,2.
28 1 Petr. 2,5.
29 1 Petr. 1,6.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schenliebe bestünde. Ebensowenig ist das Doppelgebot der Gottes-
und Nächstenliebe so zu verstehen, als sei »Gottesliebe« nur ein
frommes Wort, um dem sittlichen Gebot allgemeiner Menschenliebe
eine religiöse Weihe zu verschaffen. In Zeiten, die von einem beson-
deren Pathos der sozialen Verpflichtung geprägt sind, wie etwa in den
»70er Jahren« des 20. Jahrhunderts, ist immer wieder die Neigung zu
beobachten, das Verhältnis zwischen Glaubensverkündigung und
Liebesgebot, aber auch von Gottes- und Nächstenliebe in der soeben
geschilderten Weise zu verstehen: als sei das Wort »Gottesliebe« nur
eine religiöse Sprachgestalt, deren wahrer Gehalt die Nächstenliebe
ist.

In den zitierten Passagen aus dem Ersten Petrusbrief (und an
anderen Stellen des Neuen Testaments) wird das Verhältnis von
Glaubensverkündigung und Liebesgebot auf andere Weise bestimmt.
Die Glaubensbotchaft spricht nicht nur in der Sprache der Religion
von einem Sachverhalt, vom dem sich ebensogut und vielleicht bes-
ser in der Sprache moralphilosophischer Lebens-Anweisung spre-
chen ließe. Sie gibt den Grund an, der allein das möglich macht, was
im spezifisch christlichen Sinne »Nächstenliebe« heißt. Denn bei
redlicher Selbsteinschätzung weiß der Mensch, daß er nicht jener
große Liebende ist, dessen Zuwendung zum Mitmenschen diesem
die Gewißheit des Heils zu vermitteln vermöchte. Aber als Christ
weiß er sich dazu berufen, zum Zeugen der göttlichen Liebe zu wer-
den, als deren stets unvollkommene, gleichwohl aber wirksame Ge-
genwarts- und Erscheinungsgestalt er seine menschlichen Worte und
Taten verstehen darf. Und ebenso weiß der Mensch bei illusionsfreier
Einschätzung seiner Mitmenschen, daß nicht jeder von ihnen (und
vielleicht zuletzt keiner) in jener uneingeschränkten Weise »liebens-
wert« ist, die es rechtfertigen würde, sich ihm mit der Ganzheit der
Person und des Herzens hinzugeben. Aber als Christ erfährt er diesen
Anderen (auch den, der ihm aufgrund seiner Eigenart und Lebens-
führung keineswegs »liebenswert« erscheint) als die Gegenwarts-
und Erscheinungsgestalt, in der er dem Christus selbst in seiner
Niedrigkeit begegnet und zu seinem Dienst gerufen wird.

Die »Nächstenliebe« ist, so verstanden, ein Verhältnis zwischen
zwei »Gottesbildern«. Insofern gilt auch von ihnen, was von den In-
habern kirchlicher Ämter gesagt worden ist: Sie leiden und handeln
»in persona Christi«. Der Liebende und der Notleidende, dem er sei-
ne Hilfe schenkt, sind füreinander die Gestalten, in denen Gottes
heilschaffende Liebe und zugleich seine unendliche Liebens-Würdig-

410 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit ihnen erfahrbar wird. Nur dadurch macht der Glaube eine Liebe
möglich, die von fiktiver Selbstgerechtigkeit ebenso verschieden ist
wie von schwärmerischen Überschätzung – und Überforderung! –
des Geliebten. Die Gottesliebe als der Inhalt des »ersten und größten
Gebots« antwortet auf die Liebe Gottes, die sich der Sünder in einer
sündigen Welt annimmt, und macht so erst das Unterscheidende der
christlich verstandenen Nächstenliebe möglich: menschliche Gegen-
warts- und Erscheinungsgestalt der heilswirksamen Zuwendung
Gottes zu sein. Die Nächstenliebe wird gerade deswegen zur Bewäh-
rungsprobe des Glaubens, weil sie in ihrer spezifischen Eigenart nur
durch ein Selbst- und Weltverständnis möglich wird, das im Glauben
gründet. Freilich wird zu untersuchen sein, wie sich dieses spezifisch
christliche Verständnis der Nächstenliebe zu anderen Weisen verhält,
die sittliche Praxis zu verstehen, und in welcher Weise die christliche
Botschaft in Konkurrenz zu anderen Formen der »Schule sittlicher
Erfahrung« tritt.

b) Die »Transfiguration« profaner Erfahrungen in religiöse

a) Ein biblischer Bericht und eine allgemeine Einsicht der
Religions-Phänomenologie

Soeben wurde an erster Stelle die Frage gestellt, wie sich das christ-
liche Verständnis der Nächstenliebe zu anderen Weisen verhalte, die
sittliche Praxis zu verstehen. Darauf ist zunächst mit folgendem Hin-
weis zu antworten: Die Entdeckung von Möglichkeiten, »im Näch-
sten Christus zu sehen« und ihm in der Gestalt menschlicher Hilfe
die heilswirksame Nähe Christi erfahrbar zu machen, ist zwar gewiß
ein ausgezeichneter Fall der sittlichen Erfahrung; denn für diese ist es
charakteristisch, daß in der Begegnung mit Dingen und Menschen
Möglichkeiten sichtbar werden, sich selber vorbehaltlos hinzugeben
und gerade dadurch erst zu sich selber zu finden. Aber die spezifisch
christliche Weise, die Begegnung mit dem notleidenden Bruder zu
verstehen, ist nicht das Ergebnis einer zur Erfahrung hinzutretenden
»frommen Interpretation«, die gegen andere Interpretationen abge-
wogen werden könnte, sondern selber eine Erfahrung von spezi-
fischer Qualität. Um diese besondere Erfahrungs-Qualität deutlich
zu machen, ist es hilfreich, sich an die Weise zu erinnern, wie
M. Eliade die Eigenart der religiösen Erfahrung charakterisiert. Sie
tritt nicht als Erfahrung mit besonderen, außergewöhnlichen Inhal-
ten neben andere, sondern entsteht in einem Vorgang, den Eliade als

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 411

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die »Transfiguration« von profanen Erfahrungen der unterschied-
lichsten Art in religiöse Erfahrungen beschreibt30.

Der Terminus »Transfiguration« ist offensichtlich im Blick auf
die neutestamentliche Erzählung von der »Verklärung Jesu« gewählt,
die in der Vulgata als »Transfiguratio« bezeichnet wird31. Eliade will
jedoch durch diesen Terminus kein Proprium Christianum benen-
nen, sondern auf eine Eigenart religiöser Erfahrung überhaupt auf-
merksam machen: Wie die Jünger zunächst den ihnen bekannten Je-
sus so gesehen haben, wie er ihnen aus ihrer alltäglichen Erfahrung
bekannt war, und wie dieser ihnen bekannte Erfahrungsinhalt vor
ihren Augen eine neue Transparenz gewann, sodaß die göttliche
Herrlichkeit »durch ihn hindurch« sichtbar wurde, so geht der reli-
giösen Erfahrung gewöhnlich eine profane Weise der Gegebenheit
des Wirklichen voraus, die, oft ganz plötzlich und unerwartet, zur
transparenten Gestalt für das Heilige wird und so dieses in seiner
besonderen Eigenart zur Erscheinung bringt. Die »Hierophanie« (das
ereignishafte Erscheinen des Heiligen) ereignet sich im plötzlichen
Transparentwerden des Profanen.

Am gleichen biblischen Bericht von der »Transfiguration« Jesu
lassen sich weitere Momente der religiösen Erfahrung ablesen, auf
die Eliade nicht eigens eingeht: Die Metamorphose des Anschauens
und Denkens, die zur religiösen Erfahrung gehört, ist nicht das Re-
sultat einer Reflexion, sondern geht vom »transfigurierten« Gegen-
stand aus. Außergewöhnliche Wahrnehmungen, die zu manchen –
keineswegs allen – religiösen Erfahrungen gehören, wie im vorlie-
genden Beispiel das Hören einer göttlichen Stimme aus der Wolke,
gewinnen erst im Kontext derartiger »Transfigurationen« der Inhalte
alltäglicher Erfahrung ihre Eindeutigkeit. (Die himmlische Stimme
verweist die Hörer auf den Jesus, den sie schon kannten, und zugleich
auf dessen »Transfiguration«, die sich vor ihren Augen ereignet hat-
te.) So sehr also die religiöse Erfahrung den gewohnten Zusammen-
hang der Alltagserfahrung durchbricht, so wenig ist sie doch ein kon-
textloses Einzel-Ereignis; es ist vielmehr die religiöse Überlieferung,
die ihr ihre Bedeutung verleiht und sie geeignet macht, kommende
Erfahrungen auszulegen. Im vorliegenden Falle ist es die Begegnung
Jesu mit Mose und Elia (mit »Gesetz und Propheten«), die der Trans-

412 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

30 M. Eliade, Die Religionen und das Heilige 33.
31 Im Griechischen steht an dieser Stelle der allgemeinere Ausdruck »metamorphosis« –
Mt 17,2, Mk. 9,2.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


figuration vorausgeht und die kommenden Ereignisse auslegt. »Sie
sprachen mit ihm über das Ende, das sich an ihm in Jerusalem erfül-
len sollte«32. Im Lichte der so verstandenen Überlieferung haben die
Jünger verstanden, was die erfahrene Transfiguratio Christi bedeute-
te: sein »Durchscheinend-Werden« für die heilschaffende Gegenwart
des Vaters. Ohne die Überlieferung Israels, in der sie aufgewachsen
waren und ihre Formatio Mentis empfangen hatten, wäre die »Ver-
wandlung« Jesu für die Jünger ein bloßes »Stupendum« gewesen,
nicht die »Transfiguration« zu einer transparenten Gestalt für die
göttliche Herrlichkeit. Nur »im Gespräch mit Mose und Elia« wurde
er für sie als der erkennbar, der durch sein bevorstehendes »Ende in
Jerusalem« das Gesetz und die Propheten »zur Fülle bringen soll-
te«33. Aber ohne die Erfahrung der Transfiguratio Christi wäre ihnen
die Überlieferung in der für sie entscheidenden Hinsicht unverständ-
lich geblieben. Gerade an Zeugnissen von derartigen außergewöhnli-
chen religiösen Erfahrungen wird eine allgemeine Regel deutlich:
Die Überlieferung ist die unentbehrliche Schule der religiösen Erfah-
rung. Das zunächst nur befremdliche religiöse Erlebnis wird erst zur
objektiv gültigen, für alle religiöse Theorie und Praxis maßgeblichen
Erfahrung, wenn es im Lichte der Überlieferung gedeutet wird, frei-
lich auch seinerseits die Überlieferung auf neue Weise begreifen läßt.

Beschreibt man auf diesem Hintergrunde die Eigenart der reli-
giösen Erfahrung, dann wird deutlich: Indem sie sich in der Trans-
figuration alltäglich-profaner Erfahrungs-Inhalte ereignet, führt
diese Erfahrung den Menschen an die Grenze seiner Erfahrungs-
fähigkeit überhaupt. (Er gerät, zusammen mit seinem Gegenstand,
in die »Lichtwolke«34, in der es nichts mehr zu sehen gibt.) Er ent-
deckt, an diese Grenze stoßend, die Nicht-Notwendigkeit (Kontin-
genz) menschlichen Erfahren-Könnens überhaupt. Und er lernt, die-
se Kontingenz als das Anzeichen einer numinosen Freiheit zu
begreifen, von der es abhängt, ob dieses Ereignis ihn nur verwirrt
(»Er wußte aber nicht, was er sagte«) oder ob es ihn zu neuer Einsicht
erleuchtet. (Im biblischen Text gewinnt diese numinose Freiheit als
anredende Stimme ihre erfahrbare Gestalt.)

Dabei ist es für die religiöse Erfahrung charakteristisch, daß die
erfahrene »Transfiguration« ihrer Deutung vorausliegt. Die Jünger

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 413

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

32 Luk. 9,31.
33 Luk 9,31.
34 Mt. 17,5.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben auf dem Heiligen Berge erst nach der Erfahrung von der
Transfiguratio Jesu die Stimme vom Himmel gehört, die ihnen sagte,
daß der, den sie im Gespräch mit Mose und Elia gesehen hatten, Got-
tes »geliebter Sohn« gewesen ist. Das hindert jedoch nicht, daß die
Transfiguration zuvor schon geschehen ist und diejenigen, die sie er-
fahren hatten, unter einen spezifisch religiösen Anspruch gestellt
hat. Alle nachfolgenden Visionen oder Auditionen konnten nur des-
wegen als angemessene Auslegung dieser Erfahrung erscheinen, weil
diese zuvor schon diesen spezifisch religiösen Charakter gehabt hat.
Und selbst wenn nachfolgende Visionen oder Auditionen die religiö-
se Erfahrung deuten, ist es die religiöse Überlieferung, die diese Deu-
tung verständlich macht. Im hier behandelten Beispiel geht nicht nur
die Transfiguraion Jesu, sondern auch dessen Gespräch mit Mose und
Elia, diesen maßgeblichen Zeugen der Überlieferung, der »Stimme
vom Himmel« voran.

Und noch in einer weiteren Hinsicht ist der biblische Bericht
von der Transfiguration Jesu aufschlußreich für die allgemeine Phä-
nomenologie religiöser Erfahrung. Selbst wenn die Transfiguration
der Inhalte profaner Erfahrung in Inhalte religiöse Erfahrung ge-
schieht, und selbst wenn sie im Lichte der Überlieferung ausgelegt
und sogar durch Auditionen himmlischer Stimmen gedeutet wird,
bleibt sie zunächst ein verwirrendes Ereignis. Die Jünger scheinen
beim Abstieg vom Heiligen Berge einigermaßen ratlos gewesen zu
sein. Und der Widerstand des Petrus gegen die Leidens-Vorhersage
Jesu, die sich nach dem Bericht der Evangelien an die Erfahrung von
Jesu »Verklärung« angeschlossen hat, zeigt: Das Gespräch mit Mose
und Elia über das, was »in Jerusalem zur Fülle gebracht werden soll-
te«, ist den Jüngern unverständlich geblieben. Die Verwandlung reli-
giöser Erlebnisse in Inhalte verständlicher Erfahrungen setzt voraus,
daß nicht nur am Gegenstand der religiösen Erfahrung, sondern auch
an dem Subjekt, das eine solche Erfahrung macht, eine Verwandlung
geschieht. Dann wird er fähig, zunächst diesen besonderen Gegen-
stand, sodann aber seine Erfahrungswelt im Ganzen »in einem neuen
Lichte zu sehen«. Und diese »Öffnung seiner Augen« in ihrer unver-
fügbaren Ereignisgestalt wird ihm zum Anzeichen dafür, daß nicht
nur Gegenstand, sondern auch der Erfahrende selbst in der neuen
Weise seines Anschauens und Denkens zur transparenten Erschei-
nungsgestalt des Heiligen geworden ist, dem er begegnet. Erst da-
durch kann er zum Zeugen dessen werden, was ihm widerfahren ist.
Denn die Weise, wie er nun seine Erfahrungswelt ansieht und wirk-

414 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sam gestaltet, wird zum wirksamen Zeugnis für die heilswirksame
Zuwendung des Heiligen zu dieser Welt. Nicht nur die erfahrene
Weltwirklichkeit ist für ihn zum »Bild«, d. h. zur erfahrbaren Gegen-
wartsgestalt des Heiligen geworden, sondern auch er für die Welt.
Die transfigurierte Weltwirklichkeit hat ihn unter die Anrede des
Heiligen gestellt; und er selbst macht nun in dieser Welt das Spre-
chen und Wirken des Heiligen erfahrbar. Der religiöse Ausdruck da-
für lautet: Das Ereignis der religiösen Erfahrung muß als »Erfüllung
des Erfahrenden mit dem göttlichen Geist« verstanden werden, mit
jenem »inneren Leben« des Heiligen, das sich der Welt in der Ent-
äußerungsgestalt menschlichen Dienstes wirksam mitteilen will.

Wo die Inhalte der Erfahrung in durchscheinende Gegenwarts-
gestalten des Heiligen transfiguriert werden, gerät der »alte
Mensch« an seine Grenze, um als »neuer Mensch« wiedergeboren
zu werden. Den Jüngern auf dem Heiligen Berge stand diese Wieder-
geburt freilich noch bevor. Sie gerieten zwar in die »Lichtwolke«, in
der sie mit Schrecken bemerkten, daß sie alle ihnen bisher vertraute
Sicherheit verloren und »nicht mehr wußten, was sie sagten«. Aber
trotz der Stimme vom Himmel, die sie vernahmen, haben sie die an-
gemessene Antwort auf diese Erfahrung so lange noch nicht zu geben
vermocht, wie sie sich dagegen sträubten, mit Jesus in den Tod und
nur auf diesem Wege zum neuen Leben überzugehen. Auf dieser Un-
fähigkeit der Jünger zur angemessenen Antwort auf ihre Erfahrung,
und nicht auf einer willkürlichen Geheimhaltungsabsicht, beruhte es,
daß Jesus ihnen verbot, über das Erfahrene zu sprechen, ehe er von
den Toten auferweckt sei35.

b) Bezeugte Erfahrung und religiöse Überlieferung,
Überlieferung wird nötig, wenn Zeugnisse der Erfahrung über die
Lebenszeit dessen hinaus weitergegeben werden sollen, der die ent-
sprechende Erfahrung gemacht hat. Ein Beispiel dafür findet sich im
Zweiten Petrusbrief. Der Verfasser weiß, »daß der Abbruch seines
Zeltes nahe ist« und »will seine Mühe darauf verwenden, daß ihr«
(die Leser seines Briefes) »nach meinem Tode jederzeit in Händen
habt, was nötig ist, um sich an diese Dinge zu erinnern«36. Um eine
solche Weitergabe der Erinnerung möglich zu machen, beruft er sich
darauf, daß er »als wir mit ihm auf dem Heiligen Berge waren«, zum

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 415

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

35 Mt. 17,9.
36 2 Petr. 1,14 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Augenzeugen« dessen geworden ist, was dort geschah37. Dafür be-
nutzt er nicht den sonst üblichen Ausdruck »Autóptes«, sondern den
Ausdruck »Epóptes«, der aus der Sprache der Mysterien stammt und
denjenigen bezeichnet, der durch die »heilige Schau« (Epopsis) zu
einem neuen Leben verwandelt worden ist. Das Zeugnis von der Ver-
klärung Jesu erscheint in dieser Selbst-Aussage des Verfassers als
Möglichkeitsgrund und zugleich als zentraler Inhalt der Überliefe-
rung, die den Tod des Zeugen überdauern soll.

Dabei wird man erläuternd hinzufügen dürfen: Die Berufung
auf dieses Ereignis steht nicht im Widerspruch dazu, daß die Verfas-
ser neutestamentlicher Schriften sich gewöhnlich nicht auf die Erfah-
rung »auf dem heiligen Berge« berufen, sondern auf Begegnungen
mit dem Auferstandenen. Aber das Ereignis, von dem der »Epopte«
berichtet, legt auch das Zeugnis anderer »Autopten« so aus, daß es
auf spezifische Weise von den Lesern des Briefes angeeignet werden
kann. Denn auch diejenigen Erfahrungen, die die Jünger in ihren Be-
gegnungen mit dem Auferstandenen gemacht haben, implizierten je-
nes Moment von »Transfiguration«, von dem in der Tabor-Szene die
Rede ist. Auch für sie verwandelte sich jener Jesus, der ihnen aus
ihrer alltäglichen Erfahrung bekannt war, in eine durchscheinende
Gestalt für die aufleuchtende Herrlichkeit Gottes. Und auch diejeni-
gen, die dem Auferstandenen begegnet sind, konnten nur begreifen,
was ihnen widerfuhr, indem sie den Verklärten »im Gespräch mit
Mose und Elia« sahen, d. h. ihn als den verstehen lernten, von dem
das Gesetz und die Propheten Zeugnis gaben. Insofern enthält die
Erfahrung, auf die der Verfasser des Zweiten Petrusbriefs sich be-
zieht, einen hermeneutischen Schlüssel zum Verständnis der Zeug-
nisse, die vom auferweckten Jesus sprechen. Das Hören auf diese
Zeugnisse aber bewährt sich dadurch, daß die Hörer zu einem »Blick
auf die Welt« fähig werden, in welchem auch die Inhalte ihrer pro-
faner Erfahrung in Manifestationen des Gekreuzigten und Auf-
erstandenen »transfiguriert« werden.

Unter diesen Erfahrungen je neuer Generationen aber spielt,
speziell für die christliche Überlieferungsgemeinschaft, diejenige die
entscheidende Rolle, die an früherer Stelle der »Ernstfall des Glau-
bens« genannt worden ist: die Erfahrung jener Transfiguration, die es
möglich macht, im notleidenden Bruder »Christus zu sehen« und
ihm in der menschlichen helfenden Tat »Christi Zuwendung erfahr-

416 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

37 A.a. .O. 16ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bar zu machen«. Das biblische Zeugnis von der »Transfiguration« Je-
su, die vor den Augen der Jünger geschah, und mancherlei Zeugnisse
in der Geschichte der Kirche, die von einer »Transfiguration« des
notleidenden Nächsten in eine Gegenwartsgestalt Christi sprechen,
stehen in jenem Verhältnis gegenseitiger Auslegung, von dem in
der hier vorgelegten Untersuchung schon mehrfach die Rede war.
Im Hören auf das Zeugnis der Jünger, die aufgrund ihrer besonderen
Erfahrung in dem Jesus, den sie kannten, die durchscheinende Gestalt
für die Herrlichkeit Gottes erkannten, haben immer neue Generatio-
nen von Christen die Fähigkeit gewonnen, Menschen, die ihnen be-
gegneten, als durchscheinende Gestalten für die Gegenwart Christi
zu erfassen: für die Gegenwart des leidenden Christus im leidenden
Nächsten, aber auch für die Gegenwart des heilschaffenden Christus
im menschlichen Helfer.

Wenn in Heiligen-Viten davon berichtet wird, der Heilige habe
»in einem notleidenden Nächsten Christus gesehen«, dann ist damit
mehr gemeint, als die Anwendung einer allgemeinen Regel auf einen
individuellen Fall. Wäre es so, dann wäre der entsprechende Bericht
auf solche Weise »exakter« zu formulieren: Der Heilige wußte, daß
Jesus geboten hat, dem notleidenden Nächsten beizustehen. Als er
einen Notleidenden sah, wußte er, daß dies einer der Fälle ist, auf
den diese Regel anzuwenden ist. Was dagegen in Heiligen-Viten der
genannten Art erzählt wird, ist der Inhalt der konkreten, individuel-
len Erfahrung selbst, die den Heiligen überraschte, geradezu über-
wältigte, sodaß er die Begegnung mit dem Notleidenden nicht mehr
als einen »Fall unter Fällen«, sondern als persönliche Christus-Be-
gegnung erfuhr. Berichte dieser Art sind auch mehr als bloße Meta-
phern, durch die die unbedingte Verpflichtungskraft einer sittlichen
Erfahrung bildkräftig zum Ausdruck gebracht wird. Wäre es so, dann
könnte man den Bericht in folgender Weise wiedergeben: Der An-
blick des Notleidenden hat den Heiligen mit solcher Unbedingtheit
in Anspruch genommen, als wäre es Christus selbst, der ihn zur Hil-
feleistung aufgefordert hätte. Der Erzähler dagegen will nicht einen
Vergleich anstellen, durch den er, als Berichterstatter, nachträglich
den Inhalt der Erfahrung des Heiligen deutlich macht, auch nicht
einen Vergleich wiedergeben, den der Heilige selbst angestellt hätte,
um sich die Intensität seiner sittlichen Erfahrung nachträglich ver-
ständlich zu machen. Es handelt sich um eine Qualität der Erfahrung
selbst. Der Anblick des Notleidenden selbst wurde für den Erfahren-
den transparent für den Christus, der ihn zur Hilfeleistung aufgefor-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 417

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dert und zugleich dazu fähig gemacht hat, in der Erscheinungsgestalt
seines menschlichen Dienstes am Nächsten diesem das heilschaffen-
de Wirken Christi selber auf wirksame Weise erfahrbar zu machen.
Es handelt sich daher bei solchen Berichten um Beispiele einer
»Transfiguration« der sittlichen Erfahrung zur religiösen.

Und auch von dieser speziellen Art der religiösen Erfahrung gilt,
was an früherer Stelle von jeder religiösen Erfahrung gesagt worden
ist, freilich auf eine besondere Weise: In jeder religiösen Erfahrung
wird der, der sie macht, nicht nur an die Grenze seiner Erfahrungs-
fähigkeit im Ganzen geführt, sondern zugleich an die Schwelle seiner
Neuschaffung zu einem »neuen Menschen«. Und diese Neuschaf-
fung wird nur verständlich, wenn ihr Inhalt als eine Begegnung mit
dem »Urbeginn« begriffen werden kann, der im Augenblick der reli-
giösen Erfahrung eine je neue Gegenwart gewinnt. Für den Christen
aber gewinnt diese Begegnung mit dem Urbeginn eine spezifische
Gestalt: Die schöpferische Kraft des Christus, der Menschen – und
unter ihnen besonders die Leidenden und ihre Helfer – in transparen-
te Gestalten seiner heilschaffenden Gegenwart »transfiguriert«,
kommt »sub contrario«, in seiner »Selbst-Entleerung« zur Wirksam-
keit. Darum ist es gerade der leidende Mensch, der diesen Christus
»re-präsentieren« kann; und auch der Helfer erfährt das Mißverhält-
nis zwischen dem, was ihm aufgetragen ist, und dem, was er zu lei-
sten vermag, als Teilhabe an dieser Selbst-Entleerung Christi. Nur
deswegen braucht er nicht zu resignieren, wenn er sich illusionslos
eingesteht, daß er mit all seiner Anstrengung die Not des Menschen
und der Welt nicht wirklich zu wenden vermag. Nur im Vertrauen
darauf, daß er und der, dem er beisteht, zur transparenten Gestalt
dessen geworden ist, der in seiner Niedrigkeit »diese Welt schon be-
siegt hat«, kann er gewiß sein, in seinem Dienst wirksame Zeichen
jenes Heils zu setzen, das mit Jesu Tod und Auferweckung schon be-
gonnen hat. Damit aber wird das »Ja«, das der Helfer zum Notleiden-
den spricht, aber auch das »Ja«, mit dem er eine Aufgabe annimmt,
die seine menschliche Kraft übersteigt, zum real wirkenden Gegen-
wartszeichen für jenes göttliche »Ja« zur Schöpfung, das in der Neu-
schaffung der gott-entfremdeten und deswegen »der Vergeblichkeit
unterworfenen« Welt38 seine Vollendung findet.

Auch bei dieser Transfiguration einer zunächst profanen Erfah-
rung in eine religiöse kehren wesentliche Merkmale wieder, die an

418 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

38 Röm. 8.20.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Berichten über die Transfiguration Jesu abgelesen werden konn-
ten. Ohne Bezugnahme auf »Gesetz und Propheten« (repräsentiert
durch »Mose und Elia«) wäre die »Metamorphose« Jesu für die Jün-
ger unverständlich geblieben, statt zur transparenten Gestalt für die
göttliche Herrlichkeit zu werden. Vergleichbares aber gilt auch für
die religiöse Erfahrung der Heiligen. Hätte Martinus nicht schon
vor seiner Taufe von Christus und seiner selbstgewählten Ernied-
rigung reden hören, wäre er nicht fähig gewesen, den Bettler auf spe-
zifisch religiöse Weise zu erfahren, sodaß dessen Not für ihn in die
Erfahrungsgestalt einer Anrede wurde, unter deren Anspruch auch
er selber zu einem neuen Menschen verwandelt werden konnte.
Ohne die christliche Überlieferung wäre die hl.Elisabeth nicht fähig
geworden, in dem Aussätzigen Christus zu sehen und selber für ihn
zur Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt der heilschaffenden Liebe
Christi zu werden. Und umgekehrt sind es solche Erfahrungen gewe-
sen, durch welche die Heiligen erst verstehen lernten, was die Chri-
stus-Botschaft bedeutet.

Ähnliches gilt für das Verhältnis von Erfahrung und nachfol-
gender Interpretation. So setzte die »Stimme vom Himmel«, die die
Jünger zu hören bekamen, die Erfahrung von der Transfiguration Je-
su schon voraus, war aber nötig, um sie zu deuten. Vergleichbares gilt
für die Erfahrung von Glaubenden, wie sie in der Geschichte der Kir-
che bezeugt werden. Die Transfiguration der sittlichen Erfahrung in
eine religiöse schließt nicht notwendig ein, daß dem Erfahrenden der
angemessene Begriff schon zur Verfügung stünde, um seine Erfah-
rung angemessen zu deuten. Die »Gerechten im Jüngsten Gericht«
nach der Darstellung des Matthäus haben nicht gewußt, daß es Jesus
war, dem sie in den Notleidenden gedient haben. »Wann hätten wir
dich hungernd oder dürstend, nackt oder krank gesehen …?«39. In
manchen Fällen, aber keineswegs immer, wird ihnen der wahre Inhalt
ihrer Erfahrung durch eine nachfolgende Vision oder Audition ge-
deutet. So erscheint Jesus dem hl.Martin im Traume, um ihm zu sa-
gen, daß er in dem Bettler ihn selber bekleidet habe. Die hl.Elisabeth
und sogar ihr Mann, der an der entsprechenden Szene gar nicht be-
teiligt war, finden nachträglich den Gekreuzigten im Bett der Heili-
gen, in das sie den Aussätzigen gelegt hatte. Daran läßt sich ablesen:
Auch derartige Visionen und Auditionen setzen die religiöse Erfah-
rung schon voraus. Hätte Elisabeth den Aussätzigen, Martinus den

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 419

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

39 Mt. 25,37ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bettler nicht auf spezifisch religiöse Weise erfahren, dann hätte der
im ehelichen Bett Elisabeths gefundene Gekreuzigte oder der dem
Martinus im Traume erschienene Christus nicht mit dem identi-
fiziert werden können, der zuvor schon, wenn auch vielleicht un-
erkannt, in dem notleidenden Nächsten seine Erscheinungs- und
Gegenwartsgestalt gefunden hatte. Das aber bedeutet zugleich:
Außergewöhnliche religiöse Erlebnisse, Traumgesichte, das Hören
von Stimmen oder wunderbare Widerfahrnisse wie das Auffinden
des Gekreuzigten im Ehebett, mögen hilfreich sein, um die religiöse
Erfahrung zu verstehen, aber sie sind nicht nötig, damit sie zustande-
kommt.

Deshalb ist auch die Transfiguration profaner Erfahrungen in
religiöse kein Privileg außergewöhnlicher religiöser Genies. Aber de-
ren Zeugnisse können hilfreich sein, um auch »schlichte Fromme« zu
einem Verständnis dessen zu führen, was ihnen widerfahren ist.
Dann gehören auch die Zeugnisse von derartigen außergewöhn-
lichen Erfahrungen der »Heiligen« zu dem Schatz religiöser Überlie-
ferung, in deren Licht jeder, der religiöse Erfahrungen gemacht hat,
diese versteht und die er umgekehrt im Lichte seiner Erfahrungen zu
verstehen lernt. Heiligen-Viten der erwähnten Art haben in der Ge-
schichte der Kirche immer wieder diese Funktion erfüllt.

An biblischen Zeugnissen, aber auch an Zeugnissen aus der Ge-
schichte der Kirche können alle, die zur christlichen Überlieferungs-
gemeinschaft gehören, ein weiteres Moment der religiösen Erfah-
rung ablesen: Die Erfahrenden haben an den Inhalten, die ihnen in
der Erfahrung begegnet sind, – an dem Bettler, dem Aussätzigen oder
dem Menschen Jesus, den die Jünger schon kannten – einen nicht nur
sittlichen, sondern spezifisch religiösen Anruf vernommen, der sie
aus ihren gewohnten Erfahrungskontexten, auch aus den Kontexten
der gewohnten sittlichen Erfahrung, herausrief und zu einer Ant-
wort nötigte und zugleich befähigte, die sie nur geben konnten, weil
sie in der Begegnung mit dem Heiligen zu neuen Menschen gewor-
den waren. Die Pflege des Aussätzigen ohne Rücksicht auf die eigene
Lebensgefahr, ja seine Aufnahme in das eigene Bett ohne Rücksicht
auf den dadurch erregten Verdacht ehelicher Untreue, aber auch die
Teilung des Mantels ohne Rücksicht darauf, daß es sich dabei um ein
militärisches Amtsgewand und Rangabzeichen handelte, sind Zei-
chen dieser Versetzung in eine Unmittelbarkeit zur Wirklichkeit des
Heiligen, vor der die eigene Existenz als ganze samt allen Rücksich-
ten, die sie erforderte, ihre Maßgeblichkeit verlor. Daraus können

420 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch die »schlichten Gläubigen« lernen: Auch in Fällen, die nichts
von der Außergewöhnlichkeit der Ereignisse an sich tragen, von de-
nen die Bibel oder gewisse Heiligen-Viten berichten, wird in der re-
ligiösen Erfahrung ein Anspruch vernehmbar, der nur angemessen
beantwortet werden kann, wenn der Erfahrende zu dem Wagnis be-
reit ist, die Existenz des »alten Menschen« als ganze zu verlieren, um
sich in der Qualität des »neuen Menschen« neu geschenkt zu werden.

Nun ist die Religionsgeschichte voll von derartigen Transfigura-
tionen profaner Erfahrungsinhalte in Erscheinungsgestalten des Hei-
ligen (»Hierophanien«). Die Differenz religiöser Überlieferungen
zeigt sich besonders deutlich darin, daß es jeweils bestimmte Arten
von profanen Erfahrungen sind, die in religiöse Erfahrungen trans-
figuriert werden. Für die jüdisch-christliche Überlieferung aber ist es
insbesondere die sittliche Erfahrung, die sich für eine solche Trans-
figuration anbietet: Nur in ihrem Zusammenhang gewinnen Begriffe
wie »Sünde« und »Gnade«, »Erwählung« aus einer gott-entfremde-
ten Welt und »Beauftragung«, zum Segen für diese Welt zu werden,
ihre verständliche Bedeutung. Und nur in diesem Zusammenhang
wird die Nächstenliebe zum »Ernstfall des Glaubens«.

Soll also die christliche Überlieferung sich als eine Schule der
Erfahrung bewähren, dann muß sie sich als dazu tauglich erweisen,
in den Mitgliedern der christlichen Überlieferungsgemeinschaft eine
Formatio Mentis solcher Art zu leisten, daß diese fähig werden, Er-
eignisse wahrzunehmen und zu begreifen, in denen gerade die Inhal-
te der sittlichen Erfahrung, insbesondere die konkreten Gestalten der
Pflicht zur Bruderliebe, »vor ihren Augen« in Inhalte einer religiöse
Erfahrung von spezifischer Eigenart transfiguriert werden. Deshalb
soll im folgenden Abschnitt der hier vorgetragenen Überlegungen
die besondere Bedeutung untersucht werden, die der sittlichen Erfah-
rung für die christliche Überlieferung zukommt und sie zur bevor-
zugten »Materie« für die Transfiguration in religiöse Erfahrungen
werden läßt.

c) Die besondere Bedeutung der sittlichen Erfahrung
als hermeneutischer Schlüssel zum Verständnis aller anderen
Erfahrungsarten

Soeben wurde die Frage gestellt, warum die jüdisch-christliche Über-
lieferung besondere Aufmerksamkeit darauf verwendet, den Blick
gerade für die Erfahrung sittlicher Pflichten zu schärfen. Begriffe

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 421

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie göttliches »Gebot« (besser vielleicht: göttlicher »Auftrag« – Miz-
wah) und menschlicher »Gehorsam«, menschliche »Schuld« und
göttliche »Vergebung«, göttliche »Erhaltungsgnade« und mensch-
liche »Umkehr« sind Leitbegriffe dieser Überlieferung. Und dies gilt
nicht nur für die Überlieferung Israels. Auch die christliche Botschaft
von der »übergroßen Gnade« gewinnt ihr Profil erst, wenn zuvor von
der »übergroßen Sünde« gesprochen wird, in die der Mensch ver-
strickt ist und unter deren Folgen die ganze Schöpfung zu leiden hat.
Auch das »große Gebot« der Gottes- und Nächstenliebe gewinnt sei-
ne biblische Bedeutung dadurch, daß »an ihm das ganze Gesetz und
die Propheten hängen«, sodaß dieses Gebot »kein Jota und Häkchen«
von Gesetz und Propheten »aufhebt, sondern alles zur Fülle bringt«.

Fragt man nun, woher es zu erklären sei, daß gerade in dieser
Überlieferung der sittliche Aspekt der Gottesbeziehung so sehr her-
vorgehoben wird, dann wird man antworten können: Das liegt nicht
– wie oft vermutet worden ist – daran, daß die Erfahrung sittlicher
Pflicht einer religiösen Sanktion bedürfte, um wirksam zu sein. Wer
nur durch die Ankündigung einer göttlichen Belohnung bzw. Bestra-
fung dazu bewogen wird, den verpflichtenden Charakter der Hand-
lungen oder Unterlassungen anzuerkennen, deren konkrete Gestalt
er in der sittlichen Erfahrung entdeckt, hat die Eigenart dieser sitt-
lichen Erfahrung überhaupt nicht erfaßt. Die Bemühung, die Glau-
benden durch eine besondere Formatio Mentis zu einem geschärften
Blick für ihre sittlichen Pflichten zu befähigen, steht auch nicht im
Dienste der Absicht, ihnen zunächst ein schlechtes Gewissen bei-
zubringen, damit die Botschaft von der Vergebung desto wirksamer
verkündet werden könne und die christliche Kirche sich auf diesem
Gebiet als »konkurrenzlos« erweise. Manche Ideologiekritiker haben
der christlichen Kirche eine solche Absicht unterstellt. Wohl aber gibt
es eine Strukturverwandtschaft zwischen der sittlichen und der reli-
giösen Erfahrung, durch die sie wechselseitig aufeinander verweisen:
In beiden wird die Forderung ungeteilter Selbsthingabe entdeckt und
darin zugleich die Gewißheit ebenso ungeteilter Selbstfindung ge-
wonnen.

Deshalb ist der gemeinsame Gegner der Sittlichkeit wie der Re-
ligion die Halbherzigkeit. Wer eine entdeckte sittliche Aufgabe nicht
ungeteilten Herzens ergreift, hat sie überhaupt nicht ergriffen; wer
nicht ungeteilten Herzens liebt, liebt überhaupt nicht; wer Gott nicht
»mit der Ganzheit seines Herzens, seiner Person und all seiner Kräf-
te« verehrt und liebt, ist überhaupt nicht zur Gottesverehrung und

422 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottesliebe gelangt. Aber es gilt auch das Umgekehrte: Wer nicht in
der sittlichen Erfahrung die Möglichkeit einer Tat oder Unterlassung
entdeckt, für die er bereit ist, »alles hinzugeben«, findet nicht zur
eigenen Identität, sondern bewegt sich im Bereich vielfältiger und
austauschbarer Funktionen, die ihm äußerlich bleiben; dann wird er
immer wieder fragen: und wer bin »ich selbst« in dieser Vielfalt von
Rollen und sozialen Erwartungen meiner Umwelt? Und wer nicht in
der religiösen Erfahrung die Möglichkeit entdeckt, sich von dem
einen und einzigen Gott auf eine Weise in Anspruch nehmen zu las-
sen, die keinen Vorbehalt zuläßt, findet nicht zur »Ganzheit der See-
le, der Person und all seiner Kräfte«.

Aufgrund dieser Strukturverwandtschaft zwischen der sitt-
lichen und der religiösen Erfahrung wird es verständlich, daß die re-
ligiöse Überlieferung – und speziell die jüdisch-christliche – sich zu-
nächst als eine Schule der sittlichen Erfahrung bewährt.

Das bedeutet nicht, daß die christliche Überlieferung den Blick
der Glaubenden einseitig auf eine bestimmte Art der Erfahrung be-
schränkt und sie dazu angeleitet hätte, andere Erfahrungsarten ge-
ringzuschätzen. Ein Blick in die Geschichte der Kirche beweist das
Gegenteil. Die christliche Überlieferung hat sich auf allen »Kultur-
gebieten« als fruchtbar erwiesen, vor allem auf den Gebieten des
Kunstschaffens und der Kunstbetrachtung, aber auch auf dem Gebiet
der Wissenschaft. Die Klöster, um nur dieses besondere Beispiel zu
erwähnen, sind stets zugleich Stätten der Kunst und Wissenschaft
gewesen und haben nicht nur die Mönche, sondern weite Kreise der
Glaubenden (und sogar der Nicht-Glaubenden), die ihre Kirchen be-
suchten und ihren Gesang und ihre Kirchenmusik hören, in die Be-
trachtung von Kunstwerken eingeübt. Und in ihren Schulen haben
sie auch Laien, insbesondere solche, die fern von den städtischen
»Kulturzentren« wohnten, Anteil an der wissenschaftlichen Bildung
gegeben. Das aber konnte ihnen nur gelingen, weil sie all diesen
Menschen dazu verholfen haben, ihren Blick auch für »profane« Er-
fahrungen zu schärfen. Sie waren »Schulen der Erfahrung« weit über
den speziellen Bereich der sittlichen Erfahrung hinaus.

Mit diesem Hinweis wird die ausgezeichnete Bedeutung der
sittlichen Erfahrung nicht vermindert. Wohl aber kann an diesen
Beispielen gezeigt werden: Denen, die in der Schule der christlichen
Überlieferung zu dieser speziellen Erfahrung angeleitet wurden, ha-
ben sich weitere Felder einer »Praxis des Glaubens« erschlossen.
Auch Kunst und Wissenschaft konnten so zu Weisen der Glaubens-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 423

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


praxis werden. Das berechtigt zu einer Vermutung, die im Folgenden
geprüft werden soll: Hier wie auch in anderen Fällen erweist sich die
sittliche Erfahrung als ein »hermeneutischer Schlüssel«, um auch al-
le anderen Erfahrungen in ihrer Eigenart und ihrem Bedeutungs-
gewicht recht zu verstehen.

Wer einmal seinen Blick für die sittliche Erfahrung geschärft
hat, wird wichtige Momente dieser Erfahrung auch in anderen Erfah-
rungsarten wiedererkennen. Damit gewinnt der Inhalt der sittlichen
Erfahrung nichts an Verpflichtungskraft hinzu. Die sittliche Erfah-
rung ist, als Entdeckung konkreter und verpflichtender Möglichkei-
ten des Handelns oder Unterlassens, nicht auf andere Erfahrungs-
arten angewiesen. Aber sie kann, wenn sie recht verstanden und
durch dieses Verständnis vor Illusion und Resignation bewahrt ist,
eine Formatio Mentis bewirken, die sich sekundär auch durch Schär-
fung des Blicks für andere Erfahrungsarten und deren Bedeutungs-
momente bewährt. Und ein Blick in die Kirchengeschichte lehrt: Der
christlichen Verkündigung ist dies immer wieder auf exemplarische
Weise gelungen.

a) Das tropologische, allegorische und historische Bedeutungs-
moment jeder Erfahrung

Die sittliche Erfahrung erschöpft sich nicht darin, dem Subjekt neue
Fälle zur Kenntnis zu geben, die sich unter schon bekannte sittliche
Regeln subsumieren lassen, sondern erfordert jeweils – darin der re-
ligiösen Erfahrung vergleichbar – eine »Umgestaltung zur Neuheit
des Denkens«, also eine Veränderung der Begriffe, der Zielvorstel-
lungen aller Verstandestätigkeit (der regulativen Ideen) und sogar
der Weise des sinnenhaften Blicks auf die Wirklichkeit. Wenn nun
der, der eine solche sittliche Erfahrung einmal gemacht hat, auf diese
ihre Eigenart aufmerksam geworden ist, dann wird er dieses »tro-
pologische« Bedeutungsmoment auch in den Inhalten aller anderen
Erfahrungsarten wiedererkennen. Auch die spezifische »Exorbitanz«
der ästhetischen Erfahrung, d. h. ihre Kraft, das bisher gewohnte An-
schauen und Denken »aus dem Geleise (orbita) zu werfen«, enthält
ein solches »tropologisches«, d. h. eine »Umwendung = Trópos« er-
forderndes Bedeutungsmoment. Vergleichbares gilt für die wissen-
schaftliche Empirie. Die Geschichte der Wissenschaften – und in
ihrem Nachvollzug jene »Formatio Mentis«, die der Lehrer der Wis-
senschaft bei seinen Schülern hervorzurufen versucht – fordert Sin-
ne, Verstand und Vernunft zu einer solchen »Umgestaltung« heraus.

424 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der für die Wissenschaft konstitutive »Blick in die Welt« muß er-
lernt werden; und es ist nicht die Autorität des Lehrers, sondern es
sind die Phänomene selbst, die, in der Erfahrung entdeckt, eine solche
Umgestaltung erfordern, wenn sie ihre spezifische Weise der Objek-
tivität, d. h. der Maßgeblichkeit für das Urteil des Individuums, zu
erkennen geben sollen. Daß dies auch für die philosophische Weise
des Blicks auf die Phänomene gilt, hat Platon im »Höhlengleichnis«
seiner Politeia dargetan: Es bedarf einer »Umwendung der ganzen
Seele«, um die Erscheinungen als Abbilder (als Erscheinungs- und
Gegenwartsgestalten) der Ideen zu erfassen40. Daß schließlich vor al-
lem die religiöse Erfahrung eine »Bekehrung der Herzen« fordert
und erst dem »bekehrten Herzen« ihre spezifische Geltungsweise er-
schließt, geht aus den mannigfachen Selbstzeugnissen derer hervor,
die derartige Erfahrungen gemacht haben. Da aber das tropologische
Bedeutungsmoment in der sittlichen Erfahrung besonders deutlich
hervortritt, kann diese, wenn sie recht verstanden wird, als herme-
neutischer Schlüssel gelten, der dem, der diese besondere Erfahrung
gemacht und verstanden hat, den Zugang aufschließt, der es ihm
gestattet, das tropologische Bedeutungsmoment aller anderen Er-
fahrungsarten zu erfassen. Jede »Schule der sittlichen Erfahrung«
erweist sich in dieser Hinsicht als eine »Schule der Erfahrung über-
haupt«.

Das gilt auch für ein weiteres Moment, das an der sittlichen Er-
fahrung deutlich hervortritt, dann aber auch in jeder anderen Erfah-
rungsart wiedergefunden werden kann. Religiöse Menschen (nicht
nur Juden und Christen) haben nicht selten die Verpflichtungskraft,
die von der Begegnung mit Dingen und vor allem mit Menschen aus-
geht, als Ausdruck eines göttlichen Willens verstanden und so –
längst vor Kant – »ihre Pflichten als göttliche Gebote« gedeutet. Das
hat ihnen das Zutrauen gegeben, daß sie, trotz aller Erfahrung von
der eigenen Ohnmacht und der Übermacht des Bösen, es nicht für
vergeblich halten müssen, das Gute zu tun. Die schmerzliche Diver-
genz zwischen der erfahrenen Unbedingtheit der sittlichen Verpflich-
tung und der Bedingtheit der Folgen, die sich auch aus den besten
menschlichen Handlungen ergeben, kann immer wieder die skepti-
sche Frage entstehen lassen, ob das Geringe, das wir durch unsere
guten Taten zustandebringen, den Einsatz »des ganzen Herzens, der
ganzen Person und all ihrer Kräfte« lohne. Diese Frage verliert ihre

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 425

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

40 Platon, Politeia 521 c.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lähmende Kraft, wenn es möglich wird, die Tat, die wir in Erfüllung
unserer Pflichten tun, nicht an ihrer Wirkung zu messen, sondern als
eine Ausdrucks-Handlung zu begreifen, durch die wir der ungeteil-
ten Hingabe an Gott konkrete Gestalt verleihen (so wie auch unter
Menschen ein bescheidenes Geschenk Ausdruck der »großen Liebe«
sein kann). Dann erscheint auch, von der Objektseite her gesehen, die
sittlich verpflichtende Handlungsmöglichkeit, die wir in der Begeg-
nung mit Dingen und vor allem mit Menschen entdecken, als die Er-
scheinungsgestalt eines göttlichen Anrufs, den wir in unserem Han-
deln beantworten. (An späterer Stelle wird davon zu handeln sein,
daß auch Kants Lehre von der Dialektik der Vernunft und von ihrer
Aufhebung durch das Gottespostulat dieses durch die christliche
Überlieferung geprägte Verständnis der sittlichen Erfahrung zum
Ausdruck bringt – s. u. S. 443 ff.)

Wer aber darin eingeübt ist, auf solche Weise »seine Pflichten
als göttliche Gebote« zu verstehen, wird dadurch fähig, auch andere
Erfahrungsarten in dieser Weise zu begreifen. Nicht nur die entdeck-
te sittliche Pflicht, sondern jeder Anspruch des Wirklichen, der auf
unterschiedliche Weise in unterschiedlichen Erfahrungsarten ent-
deckt und beantwortet wird, muß als die Erscheinungs- und Gegen-
wartsgestalt einer göttlichen Anrede verstanden werden, wenn in der
Strukturdifferenz der Erfahrungsarten nicht die objektive Geltung
jeder einzelnen verlorengehen soll. Das ist der wichtigste Inhalt der
hier vorgetragenen weiterentwickelten Postulatenlehre. Dann aber
spricht auch in anderen Erfahrungsarten als der sittlichen das Wirk-
liche, dem wir begegnen, nicht nur sich selber aus, sondern »sagt
noch etwas anderes«, »alla agoreuei«. In jeder Erfahrungsart wird
der, der Erfahrungen macht, zugleich unter die verpflichtende Anre-
de Gottes gestellt. Auf diesem »allegorischen« Bedeutungsmoment
jeder Erfahrung beruht es, daß wir im »Buche der Welt« auf solche
Weise »lesen« können, daß wir in den vielfältigen Textformen dieses
Buches immer neu die »Handschrift des Autors« erkennen. Und so-
fern es die sittliche Erfahrung war, die den, der sie macht, für dieses
Bedeutungsmoment aller anderen Erfahrungsarten hellsichtig ge-
macht hat, erweist die sittliche Erfahrung sich auch in dieser Hinsicht
zugleich als hermeneutischer Schlüssel zu allen anderen Erfahrungs-
arten; und die spezielle Schule der sittlichen Erfahrung wird zugleich
zu einer Schule der Erfahrung überhaupt.

Diese hermeneutische Kraft der sittlichen Erfahrung kann noch
in einer weiteren Hinsicht deutlich gemacht werden: im Hinblick auf

426 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das »historische« Bedeutungsmoment, das zu jeder Erfahrung ge-
hört. Gerade dann nämlich, wenn in jeder Erfahrung dasjenige Be-
deutungsmoment entdeckt worden ist, das soeben das »allegorische«
genannt worden ist, entsteht die Frage nach dem Verhältnis von Er-
fahrung und Geschichte. Wenn jede Weise, wie der Inhalt der Erfah-
rung uns mit dem Anspruch auf Maßgeblichkeit gegenübertritt, als
die Gegenwartsgestalt der rettenden und richtenden Zuwendung
Gottes verstanden wird, entsteht der Anschein, alle Erfahrungsinhal-
te seien in dieser Hinsicht bedeutungsgleich und insofern gegenein-
ander austauschbar. Der »Sensus historicus« der Erfahrung und der
Zeugnisse, durch die sie bekanntgemacht wird, beträfe dann nur ihre
Gestalt, nicht ihre Bedeutung. Dem entspricht es, daß die »allegori-
sche« Auslegung von Zeugnissen der Erfahrung, die dieses Bedeu-
tungsmoment freilegen will, nicht selten von der Absicht geleitet
worden ist, in den historischen Zeugnissen der Erfahrung »ewige
Wesens-Sachverhalte« ausgedrückt zu finden, die prinzipiell an
jedem derartigen Erfahrungszeugnis »veranschaulicht« werden kön-
nen, auch wenn manche unter ihnen diese ewigen Wesens-Sachver-
halte deutlicher erkennen lassen als andere. Der Unterschied zwi-
schen derartigen Erfahrungszeugnissen würde sich dann auf einen
Grad-Unterschied ihrer didaktischen Verwendbarkeit reduzieren.
Wird dieses Auslegungsverfahren auf Zeugnisse religiöser Erfah-
rung angewandt, dann entsteht jene geschichts-entfremdete »Weis-
heit«, die an früherer Stelle als Folge eines Mißverständnisses der
religiösen Erfahrung und als Quelle von Fehlbildungen kommender
religiöser Erfahrungen kenntlich gemacht worden ist (s. Band II
S. 46 ff. u. 120 ff.).

Wiederum ist die sittliche Erfahrung besonders geeignet, diesem
Mißverständnis entgegenzutreten und so dem, der sie gemacht hat,
einen geschärften Sinn für den Sensus historicus auch aller anderen
Erfahrungsarten zu vermitteln. Denn wenn die Eigenart der sitt-
lichen Erfahrung darin besteht, daß der, der sie macht, in konkreten
Möglichkeiten des Handelns oder Unterlassens, die ihm zur Wahl
stehen, zugleich die Möglichkeit einer Selbstfindung zu entdecken,
die nur durch ungeteilte Selbsthingabe ergriffen werden kann, dann
sind die Akte, in denen er solche Möglichkeiten ergriffen bzw. ver-
säumt hat, nicht gegeneinander aufrechenbar. Erfahrungen der
Schuld, in die das Individuum geraten ist, können nicht durch andere
Erfahrungen erfüllter Pflicht kompensiert werden; Erfahrungen er-
füllter Pflicht werden nicht durch andere Erfahrungen sittlicher Fehl-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 427

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entscheidung bedeutungslos gemacht. Vielmehr stand in jeder dieser
Erfahrungen jeweils das Ganze der eigenen sittlichen Identität auf
dem Spiele; und deshalb bleibt, in der Lebensgeschichte des Einzel-
nen wie im Leben der Gemeinschaft, jede dieser Erfahrungen, gerade
in ihrer unverwechselbaren Einmaligkeit, bleibend denkwürdig. Um
die Frage zu beantworten »Wer bin ich?«, muß der Einzelne seine
Geschichte erzählen; und diese Geschichte gewinnt durch die blei-
bende Denkwürdigkeit seiner sittlichen Erfahrungen ihr besonderes
Profil und ihren Zusammenhang; erst so wird diese Geschichte aus
einer Ansammlung von Gedächtnis-Residuen zur persönlichen Le-
bensgeschichte, in deren Wendungen der, der sie erzählt, aber auch
der, der solche Erzählungen hört, die Identität des Erzählenden aus-
gedrückt finden kann. Und Entsprechendes gilt für die Geschichte
einer Gemeinschaft. Gemeinsam weitergegebene »Denkwürdigkei-
ten« haben eine Gemeinschaft stiftende Kraft; unter ihnen aber ra-
gen diejenigen hervor, in denen von Entscheidungen berichtet wird,
für die die Gemeinschaft bereit war, mit ungeteilter Kraft einzutre-
ten, nötigenfalls auf die Gefahr hin, dafür die eigene Existenz aufs
Spiel zu setzen. Auch für die Gemeinschaft gilt, daß sie nur durch
Akte ungeteilter Selbsthingabe zur eigenen Identität findet.

Und auch in dieser Hinsicht gilt: Wer an der sittlichen Erfah-
rung die Unverwechselbarkeit und zugleich die bleibende Denkwür-
digkeit der jeweils konkreten historischen Situation und das Bedeu-
tungsgewicht der sich hier öffnenden Alternativen entdeckt hat, wird
fähig, auch in den Inhalten aller anderen Erfahrungen dieses Bedeu-
tungsmoment, ihren »Sensus historicus«, wiederzufinden. Auch die
ästhetische Erfahrung erschöpft sich nicht darin, daß der, der sie
macht, sich durch die Erscheinungen, denen er begegnet, auf die
»Idee des Schönen« verweisen läßt, sodaß er, wenn er diese Idee ein-
mal erfaßt hat, durch weitere Erfahrungen dieser Art nicht mehr
überrascht werden könnte. Selbst Platon, dem man eine solche Auf-
fassung leicht unterstellen könnte, ist durch den »Aufstieg zur Idee
des Schönen« nicht dazu veranlaßt worden, nun ein Wissen von die-
ser Idee in Anspruch zu nehmen, das ihm den immer neuen Hinblick
auf die Phänomene ersparen könnte. Die Seelen, denen, nach dem
platonischen »Höhlengleichnis«, der Aufstieg zur Idee des Schönen
gelungen ist, vernehmen dort die Aufforderung, »herabzusteigen
Schritt für Schritt zur Behausung der übrigen Menschen«41. Die äs-

428 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

41 Platon, Politeia 520 c.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thetische Erfahrung ist in jedem Einzelfall von unverwechselbar in-
dividueller Eigenart und gerade darin von bleibender Denkwürdig-
keit.

Sogar die wissenschaftliche Empirie erschöpft sich nicht darin,
alte Irrtümer durch neue Erkenntnisse zu ersetzen und damit frühere
Erfahrungen als bloße Verführungen zu derartigen Irrtümern er-
scheinen zu lassen. Die Wissenschaftsgeschichte bleibt eine kritische
Instanz, ohne die auch die Wissenschaftstheorie die Maßstäbe ihrer
Selbstbeurteilung verlieren würde. Denn nur im Blick auf die Wis-
senschaftsgeschichte kann sie prüfen, ob und inwieweit neue Mög-
lichkeiten der Erfahrung, die sich dem Erkennenden durch die Umge-
staltung seines Anschauens und Denkens aufgetan haben, durch
spezifische Formen der Blindheit gegenüber anderen Erfahrungen er-
kauft worden sind, von denen die Wissenschaft in früheren Phasen
ihrer Geschichte ihre Orientierung empfangen hat. Auch hier also
bleibt jede einmal gemachte Erfahrung denkwürdig, auch wenn sie
im Lichte neuer und neuartiger Erfahrungen »neu gedolmetscht«
werden muß. Nur wer in dieser Hinsicht den Sensus historicus jeder
einzelnen Erfahrung im Blick behält, wird dem jeweils aktuell er-
reichten »Stand der Wissenschaft« gerecht.

Die angeführten Beispiele sollten zeigen: Keine Erfahrungsart
wird angemessen verstanden, wenn ihr historisches Bedeutungs-
moment dabei aus dem Blick gerät. Gerade die Betonung des allego-
rischen Bedeutungsmoments, das zu jeder Erfahrung gehört, weil in
jeder von ihnen zugleich die Zuwendung des einen und gleichen Got-
tes erkennbar wird, kann leicht zu einer solchen Ausblendung des
historischen Bedeutungsmoments verführen. Demgegenüber kann
gerade die sittliche Erfahrung dem, der sie gemacht hat, den Blick
für dieses historische Bedeutungsmoment jeder Erfahrung schärfen.
Und jede Schule der Erfahrung wird sich dadurch bewähren müssen,
daß sie dem möglichen Vergessen dieses Bedeutungsmoments ent-
gegenwirkt.

An dieser Stelle sei ein Hinweis erlaubt: An diesem Maßstab hat
gerade die jüdische Erzählkunst sich immer wieder bewährt; und sie
ist dazu durch die besondere Affinität zur sittlichen Erfahrung fähig
geworden, die für die jüdische Überlieferung charakteristisch ist. Sie
hat, im religiösen Zusammenhang, die Geschichte der Individuen
und der Gemeinschaft als eine Abfolge von Akten göttlicher Beauf-
tragung (Mizwah), menschlicher Freude an der Erfüllung solcher
Aufträge und der dadurch ermöglichten neuen Beauftragungen dar-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 429

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gestellt (»Der Lohn für einen erfüllten Auftrag ist ein neuer Auf-
trag«). Und sie hat, ebenfalls im religiösen Zusammenhang, diese
Geschichte zugleich als eine Abfolge von Akten menschlicher Auf-
trags-Verweigerung, göttlichen Gerichts und gott-gegebener Befähi-
gung beschrieben, neue Wege der Umkehr zu gehen. Damit aber hat
sie sich, auch in profanen Zusammenhängen, als eine Schule der Er-
fahrung bewährt. Auch dort erwiesen jüdische Erzähler sich in be-
sonderem Maße fähig, zunächst den »sensus historicus« der speziell
sittlichen Erfahrung zu erfassen, d. h. ihre je historisch konkrete, zu-
gleich aber bleibend denkwürdige Bedeutung. Sodann aber vermoch-
ten sie, dieses Bedeutungsmoment auch in der ganzen Mannigfaltig-
keit anderer Erfahrungsarten aufzuspüren. Das besondere Sensorium
für das Historische ist diesen Erzählern durch ihre besondere reli-
giöse Überlieferung zugewachsen.

b) Das anagogische Bedeutungsmoment jeder Erfahrung und die
Formatio Mentis als Weg

Schließlich ist die recht verstandene sittliche Erfahrung auch geeig-
net, dem, der sie macht, ein Bedeutungsmoment bewußt zu machen,
das zu jeder Erfahrung gehört und an früherer Stelle deren »anago-
gisches« Bedeutungsmoment genannt worden ist. Gerade ein ge-
schärftes Bewußtsein für die historische Unverwechselbarkeit jeder
einzelnen Erfahrung enthält nämlich eine spezifische Gefahr: Es
kann dahin führen, daß der Aufbau eines umfassenden Zusammen-
hangs mißlingt, in welchem diese unterschiedlichen Erfahrungen
ihre Stelle finden könnten. Jede einzelne Erfahrung in ihrer Beson-
derheit und Unverwechselbarkeit steht dann unverbunden neben al-
len anderen. Und der Versuch, sie in historische Zusammenhänge
einzuordnen, unterliegt dem Verdacht, diese ihre Besonderheit »hi-
storisch zu relativieren«. Dann aber kann der, der solche Erfahrungen
gemacht hat, auch seine eigene Lebensgeschichte nicht mehr als eine
kohärente Geschichte erzählen; vielmehr zerfällt ihm diese in eine
unverbundene Vielfalt von Widerfahrnissen. Sprachlicher Ausdruck
dafür ist das bloß parataktische »Und dann, und dann, und dann«, das
keinem der berichteten Ereignisse einen Stellenwert im größeren
Zusammenhang zuzuweisen vermag. Ein solches Verständnis wird
gerade durch die sittliche Erfahrung als unzureichend erwiesen. So
wenig nämlich erfüllte und unerfüllte Pflichten, die in der sittlichen
Erfahrung entdeckt worden sind, gegeneinander aufgerechnet wer-
den können sondern ihren unverwechselbaren Eigenwert beanspru-

430 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen, so sehr stehen sie doch in einem Zusammenhang unterein-
ander. Jede in einer solchen Erfahrung entdeckte Pflicht schärft in
dem, der sich auf sie einläßt, das Sensorium für kommende sittliche
Erfahrungen und ihren verpflichtenden Charakter. Zugleich stärkt
jede von ihnen das Zutrauen, das nötig ist, um sich immer neu auf
das Wagnis sittlicher Selbsthingabe einzulassen. Was man »Gewis-
sensbildung« nennt, geschieht der Hauptsache nach nicht durch blo-
ße Belehrung; diese dient, propädeutisch, zur Schärfung des Blicks,
oder subsidiär, zur Abwehr von drohenden Selbst-Mißverständnis-
sen des Subjekts. Primär aber geschieht solche Gewissensbildung
durch die Abfolge sittlicher Erfahrungen selbst. Jede dieser Erfahrun-
gen führt den, der sie macht, auf einen »Weg nach oben« und enthält
also ein »anagogisches« Bedeutungsmoment in sich. Und jede Schule
der Erfahrung hat die Aufgabe, den Blick für dieses anagogische Be-
deutungsmoment zu schärfen.

Dieses Bedeutungsmoment aber hat den besonderen Charakter
der »antizipatorischen Präsenz«. Der Weg der Gewissensbildung
führt den, der die Erfahrung des Verpflichtenden gemacht und ihr in
seinem Handeln entsprochen hat, auf einen Weg »nach oben«: Er ge-
winnt, je mehr er auf diesem Weg voranschreitet, einen geschärften
Blick für weitere sittliche Pflichten und für Möglichkeiten, ihnen zu
entsprechen. Aber die erfahrene Pflicht ist in jeder sittlichen Erfah-
rung mit ihrer ganzen Verpflichtungskraft gegenwärtig. Und die Tat,
die dieser Pflicht entspricht, ist gegenwärtige gute Tat. Einerseits
wird also »das Gute«, d. h. das sittlich Verpflichtende, das sich in der
sittlichen Erfahrung zeigt, zum Schlüssel, der den Weg zu kommen-
den sittlichen Erfahrungen aufschließt und den Menschen weitere,
oft überraschende Möglichkeiten der Selbstfindung durch Selbsthin-
gabe entdecken läßt und ihm den Mut verleiht, sich auf diese Mög-
lichkeiten einzulassen. Andererseits aber ist »das Gute« nicht nur ein
fernes Ziel, dem er sich auf diesem Wege annähert, sondern bei
jedem Schritt, den er auf diesem Wege tut, erfahrene Gegenwart.
Präsenz und Antizipation sind so, im Augenblick der sittlichen Er-
fahrung, zur Einheit verbunden. Und jede Schule der sittlichen Er-
fahrung hat die Aufgabe, den Blick für diese Einheit von Gegenwart
und Zukunfts-Antizipation zu schärfen.

Auch in diesem Zusammenhang zeigt sich: Wer das anagogische
Moment der sittlichen Erfahrung einmal entdeckt hat, wird dadurch
fähig, das entsprechende Bedeutungsmoment auch in allen anderen
Weisen des Erfahrens wiederzuerkennen. Wenn dies nicht gelingt,

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 431

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ergeben sich auch auf dem Felde der wissenschaftlichen Empirie und
sogar der ästhetischen Erfahrung charakteristische Ausfallserschei-
nungen.

Mit Bezug auf die wissenschaftliche Empirie wurde diese Aus-
fallserscheinung an früherer Stelle als ein »szientistisch reduziertes«
Wirklichkeitsverständnis beschrieben (s. Band II, S. 44 ff. u. 49 ff.).
Der Inhalt der Erfahrung wird dann als die innerhalb eines bestimm-
ten theoretischen Rahmens festgestellte »Tatsache« verstanden, die
man entweder kennt oder nicht kennt, die aber kein weitertreibendes
Moment in sich enthält. Das Wissen erschöpft sich dann in der
Sammlung und Ordnung derartiger »Tatsachen«; und die Geschichte
des Wissens reduziert sich darauf, erworbenes Tatsachenwissen ent-
weder zu bestätigen oder zu widerlegen. Damit entfällt der für die
Wissenschaft als besondere Art des Dialogs mit der Wirklichkeit cha-
rakteristische Impuls, beim einzelnen Inhalt der Erfahrung eindrin-
gend zu verweilen und ihm, durch Variation der Betrachtungsweisen,
neue Bedeutungsmomente abzugewinnen. Nur so kann die Illusion
überwunden werden, durch die einmal festgestellte Tatsache schon
alles erfahren zu haben, was es über den entsprechenden Sachverhalt
zu wissen gibt. Nur so kann auch die Resignation überwunden wer-
den, die sich aus der Enttäuschung an dieser Illusion ergibt und die
sich dann in der Formel aussprechen kann: »Nichts ist Tatsache, alles
ist Interpretation«. Nur wenn diese doppelte Gefahr überwunden
wird, ist Wissenschaft mehr als die Addition von Tatsachenkenntnis-
sen und wird stattdessen zum beharrlichen Eindringen in die stets
unausgeschöpfte Bedeutungsfülle des schon Erkannten. Und es ist
das anagogische Bedeutungsmoment jeder einzelnen Erfahrung, das,
in der spezifisch wissenschaftlichen Ausprägung des »Sensus spei«,
die Gewißheit erzeugt, daß jede einmal gewonnene Erfahrung neue
Möglichkeiten des Erfahrens aufschließt, ohne die objektive Geltung
dessen, was sich einmal in der Erfahrung gezeigt hat, in Frage zu
stellen.

Auf diesem Bedeutungsmoment der wissenschaftlichen Empirie
beruht es, daß zwar jede Erkenntnis, die wir durch Erfahrung gewin-
nen, ein Stadium auf einem zukunftsoffenen Wege darstellt, daß es
sich dabei aber dennoch nicht um eine bloße »Annäherung an die
Wahrheit« handelt, sondern um deren »antizipatorische Präsenz«.
An früherer Stelle wurde deswegen gesagt: »Trotz aller Vorläufigkeit
der Weise, wie das Wirkliche sich zeigt, ist es in jeder Erfahrung je-
weils als ganzes gegenwärtig« (s. Band II, S. 49 ff.). Erst die Entdek-

432 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kung dieser antizipatorischen Präsenz des Erkenntnis-Zieles in jedem
einzelnen Erkenntnis-Inhalt, der sich in der Erfahrung erschließt,
macht es möglich, die Doppelgefahr von »szientistischem Dogmatis-
mus« und »historischem Relativismus« zu überwinden. Nur so wird
deutlich, daß jede gewonnene Erkenntnis eine »uneingelöste Verhei-
ßung« in sich enthält, die durch keinen Fortschritt des Wissens in
abschließende »Erfüllung« verwandelt wird, sondern sich bei jedem
weiteren Schritt als vorantreibendes Moment bewährt, weil in jeder
Erkenntnis das Ziel des Weges auf antizipatorische Weise Gegenwart
gewinnt.

Was soeben von der wissenschaftlichen Empirie gesagt worden
ist, könnte in entsprechender Weise auch für die ästhetische Erfah-
rung aufgezeigt werden. Auch sie unterliegt der doppelten Gefahr,
den Prozeß der »Formatio Mentis«, der diese besondere Art von Er-
fahrung ermöglicht, entweder voreilig für abgeschlossen zu halten
oder aber, wenn die Unabschließbarkeit dieses Prozesses nicht länger
verkannt werden kann, in »ästhetischen Skeptizismus« umzuschla-
gen. Denn die ästhetische Erfahrung kann, durch die für sie charakte-
ristische »Exorbitanz«, eine spezifische Verführungskraft entfalten.
Sie scheint den, der sie macht, aus allen gewohnten Orientierungen
herauszureißen. Das »Aufleuchten des Schönen« (das nicht mit dem
bloß Gefälligen oder Erfreulichen verwechselt werden darf) ist jedes-
mal ein Ereignis von unvergleichlicher Einzigkeit, wie die »Verset-
zung in eine andere Welt«. Der Gedanke an einen »Weg«, dem die
einzelne derartige Erfahrung sich als Phase einfügen könnte, scheint
dann von vorne herein verfehlt. Das künstlerische »Genie« ist darum
oft wenig geneigt, eine geduldig zu durchlaufende »Formatio Men-
tis« an sich geschehen zu lassen, etwa gar durch fremde Belehrung
in eine »Schule der ästhetischen Erfahrung« zu gehen. Die ästheti-
sche Erfahrung, so meint man dann, kann nicht auf einem solchen
Wege der »ästhetischen Bildung« gesucht, sondern nur je im Augen-
blick empfangen werden. Nicht zufällig hat das Wort »gesucht« im
ästhetischen Zusammenhang einen negativ wertenden Beiklang.
Und selbst der Betrachter des Schönen hat den Eindruck, daß er die
Erfahrung des Schönen nicht durch Bemühung um eine ästhetische
Bildung gewinnen, sondern sich von ihr nur überwältigen und über-
raschen lassen kann.

Wie für den positivistischen Gelehrten jede »festgestellte Tat-
sache« sich selber genug ist, so ist für den Künstler oder Kunst-
betrachter, der seine Erfahrung auf die soeben geschilderte Weise ver-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 433

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


steht, jede einzelne dieser Erfahrungen unüberbietbar. Wenn aber
dann, in einer nachträglichen Reflexion auf die Biographie des Indi-
viduums oder auch auf die Geschichte des Kunstschaffens und der
Kunstbetrachtung, erkannt wird, daß jede dieser Erfahrungen bio-
graphisch und historisch bedingt gewesen ist, schlägt das Pathos des
Absoluten um in den ästhetischen Relativismus. Was zuvor als das
»Aufleuchten des Schönen« in seiner charakteristischen Maßgeblich-
keit für das erfahrende Subjekt verstanden wurde, erscheint jetzt nur
noch als Ausdruck eines subjektiven, biographisch und historisch
erklärbaren »Kunstempfindens«. Diese Doppelgefahr ist nur zu über-
winden, wenn in jeder Erfahrung des Schönen das Moment der anti-
zipatorischen Präsenz entdeckt wird: Das Schöne in seiner begei-
sternden Kraft wird in der ästhetischen Erfahrung als gegenwärtig
erfahren und enthält doch in sich anagogische, auf eine offene Zu-
kunft verweisende Bedeutung. Auch diese Weise der Begegnung mit
dem Wirklichen enthält das Moment der »je größeren Wahrheit«,
die den Erfahrenden nötigt, sich zu einer Umgestaltung seines Blicks
auf die Wirklichkeit aufrufen zu lassen und dann neue Erfahrungen
zu machen, zu denen er im Licht dieser Erfahrung fähig geworden ist
und in deren Licht er umgekehrt auch die schon gemachten Erfah-
rungen neu verstehen lernt. Ohne Entdeckung dieses anagogischen
Bedeutungsmoments bleibt auch die einzelne ästhetische Erfahrung
unverstanden und unterbestimmt.

Das einmal erfahrene Schöne und Wahre bleibt auch künftig
von unverminderter Maßgeblichkeit. (Das kommt in der Vernunft-
regel »Semel Verum semper Verum« zum Ausdruck.) Aber jede ein-
zelne Weise, das Schöne und Wahre zu erfahren, schließt neue Mög-
lichkeiten weiterer Erfahrung auf und bildet so eine Phase im
zukunftsoffenen Dialog mit der Wirklichkeit. Das »anagogische«
Moment jeder Erfahrung macht den, der sie macht, der Kontinuität
seines Weges gewiß.

Nun sind die deutlichsten Weisen, wie diese antizipatorische
Präsenz uns erfahrbar wird, die sittliche und die religiöse Erfah-
rung42. Es ist darum nicht erstaunlich, daß die religiös gedeutete
und durch diese Deutung vor Illusion und Resignation bewahrte sitt-
liche Erfahrung geeignet ist, dem, der sie macht, den Blick für die
antizipatorische Präsenz der Wahrheit in jeder Erfahrung zu schärfen
und dadurch das anagogische Moment, das zu jeder Erfahrung ge-

434 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

42 Vgl. Erfahrung als Dialog S. 686ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hört, besonders deutlich bewußt zu machen. Darum ist zu vermuten,
daß religiöse Überlieferungen, die die Menschen zum rechten Ver-
ständnis der sittlichen Erfahrung befähigen, sich zugleich als Schulen
der wissenschaftlichen Empirie und der ästhetischen Erfahrung befä-
higen. Und die erfolgreiche »Bildungs-Arbeit«, die die Kirche auch
auf dem Gebiet der Wissenschaft, des Kunstschaffens und der Kunst-
betrachtung stets geleistet hat, kann diese Vermutung bestätigen.

Die Wissenschaftsgeschichte gibt viele Beispiele dafür an die
Hand, daß Forscher, die durch die christliche Überlieferung ihre »For-
matio Mentis« empfangen haben, für den Sensus anagogicus auch
der wissenschaftlichen Empirie besonders sensibel gewesen sind,
während andere Gelehrte weit größere Schwierigkeiten hatten, die
Doppelgefahr von »szientistischem Dogmatismus« und »histori-
schem Relativismus« zu vermeiden. Man denke, um nur einige Bei-
spiele zu nennen, an wissenschaftshistorisch so wirksame Forscher
wie Kepler und Newton, aber auch Heisenberg und Carl Friedrich
v.Weizsäcker. Das lag nicht daran, daß sie dem christlichen Glauben
irgendwelche Lehrsätze entnommen hätten, um sie als Prämissen in
ihre wissenschaftliche Argumentation einzufügen; es lag daran, daß
die christliche Überlieferung mit ihrer oben beschriebenen besonde-
ren Affinität zur sittlichen Erfahrung ihren Blick dafür gestärkt hat,
daß auch im Prozeß der Wissenschaft der zukunftsoffene Weg des
Erkennens und die Präsenz der Wahrheit sich nicht ausschließen son-
dern einschließen. An solchen Forschern hat sich die christliche Über-
lieferung als Schule der Erfahrung bewährt, sogar als Schule der wis-
senschaftlichen Empirie. Und Ähnliches ließe sich an Künstlern und
Kunstbetrachtern zeigen, die die christliche »Schule der Erfahrung«
durchlaufen haben.

g) Die Schule der sittlichen Erfahrung und ihre religiöse
Bedeutung

Zu Beginn dieses Abschnitts ist gefragt worden, warum die jüdisch-
christliche Überlieferung stets besondere Bemühung darauf ver-
wandt hat, die Aufmerksamkeit der Glaubenden auf die spezifisch
sittliche Erfahrung zu lenken, und warum sie gerade Erfahrungen
dieser Art für besonders geeignet gehalten hat, in religiöse Erfahrun-
gen »transfiguriert« zu werden. Darauf wurde zunächst geantwortet:
Nur in einem Kontext, der durch eine besondere Sensibilität für sitt-
liche Erfahrungen aufgebaut wird, gewinnen Leitbegriffe der jü-
disch-christlichen Überlieferung wie »Auftrag« und »Erwählung«,

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 435

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen bef�higt?

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Sünde«, »Umkehr« und »Vergebung«, »Erhaltungsgnade« und
»Heilszusage« ihre für diese Überlieferung spezifische Bedeutung.
Dieser Zusammenhang zwischen Zentralbegriffen der jüdisch-
christlichen Überlieferung und der speziell sittlichen Erfahrung hat
nun bei manchen Kritikern die Gegenfrage entstehen lassen, ob nicht
die zentrale Bedeutung dieser Begriffe ein Ausdruck der »Verengung
des Blicks auf das Moralische« sei, sodaß gerade diese Begriffe preis-
gegeben werden müssen, wenn diese Blick-Verengung überwunden
werden soll.

Auf diese kritische Gegenfrage kann nun folgende Antwort ge-
geben werden: Die spezifisch sittliche Erfahrung erweist sich als be-
sonders geeignet, den Blick auf Bedeutungsmomente zu lenken, die
zu jeder Erfahrung gehören, die aber im sittlichen Kontext besonders
deutlich hervortreten. Nun hat sich an früherer Stelle gezeigt: Wenn
diese Bedeutungsmomente (das allegorische, tropologische, anagogi-
sche und historische) speziell auf dem Felde der religiösen Erfahrung
an den Rand der Aufmerksamkeit geraten, entstehen Fehlformen der
Religion wie Fetischkult und Magie, Vielgötterei und eine der Ge-
schichte entfremdete Gnosis (s. Band II, 67 ff. u. 3. Teilerg. S. 158 ff.).
Wenn aber diese Fehlgestaltungen der Religion überwunden werden
sollen, ist es hilfreich, diese Bedeutungsmomente zunächst an der
sittlichen Erfahrung aufzuweisen, sie dann als konstitutive Momente
jeder Erfahrung wiederzuerkennen, um schließlich die religiöse Er-
fahrung davor zu bewahren, daß sie auf deren besonderem Felde aus-
fallen. Nun ist die Abgrenzung gegen diese Fehlformen der Religion
eine zentrale Aufgabe der jüdisch-christlichen Überlieferung. Diese
konnte zu einer wirksamen Schule aller Erfahrungsweisen werden,
weil sie zunächst und vor allem eine Schule der sittlichen Erfahrung
gewesen ist. Was also zunächst wie eine »moralische Engführung«
erscheinen konnte, die in der Bevorzugung von Begriffen wie »Auf-
trag« (Gebot), »Sünde«, »Vergebung« und »Gabe der Umkehr« er-
kennbar werde, erwies sich im Gegenteil als ein Zugang, von dem
aus jede Erfahrung vor dem Verlust wichtiger Bedeutungsmomente
bewahrt werden konnte. Das hat sie, wie die Geschichte lehrt, immer
wieder auf exemplarische Weise geleistet.

436 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Eigenart einer christlichen Schule der Erfahrung:
Die Anleitung, vom H�ren des Wortes zur doxologischen
Antwort �berzugehen, »damit in allem Gott verherrlicht
werde«

Die an früherer Stelle aufgeworfene Frage, wie sich die christliche
Überlieferung von anderen »Schulen der Erfahrung«, auch der spezi-
fisch sittlichen, unterscheide (s.o. S. 404 f. u. 411), kann also in fol-
gender Weise beantwortet werden: Die christliche Überlieferung in
allen Formen des Dienstes am Wort und des religiösen Handelns
dient dem Ziel, die Heilstaten Gottes, die in Jesu Leben, Sterben und
Auferstehen gewirkt worden sind, auf solche Weise zu neuer Gegen-
wart zu bringen, daß die Gemeinde und ihre Glieder zur doxologi-
schen Antwort fähig werden. Dabei ist die neue Gegenwart dieses
göttlichen Heilswirkens der Grund, der die Glaubenden zu solcher
Antwort fähig macht. Die Antwort ist »hervor-gerufenes« Wort, das
die Glaubenden nur sprechen können, weil sie zuvor schon unter
Gottes wirkende Anrede gestellt sind. Und sie ist zugleich ihr in ei-
gener Verantwortung gesprochenes Wort. Das ist nur möglich, weil
sie durch diese Anrede zu eigenen Erfahrungen fähig werden.

Das ausgezeichnete Beispiel dafür ist jene spezifische Art der
sittlichen Erfahrung, in welcher die Begegnung mit dem notleiden-
den Bruder in eine Gegenwartsgestalt des leidenden Christus »trans-
figuriert« wird, zugleich aber diesem in der Gestalt des Helfenden die
heilschaffende Zuwendung Christi erfahrbar wird. Menschen, vor al-
lem Notleidende, können zu transparenten Gegenwartsgestalten für
Christus werden, der die Glaubenden unter seinen Anspruch stellt;
und Menschen, die ihnen begegnen, vor allem solche, die sich durch
diese Erfahrung zum helfenden Dienst berufen wissen, werden fähig,
auch ihrerseits zu Gegenwartsgestalten seiner heilschaffenden Zu-
wendung zu werden. All dies aber ergibt sich nicht aus der allgemei-
nen Gott-Ebenbildlichkeit des Menschen, sondern aus dem speziellen
Auftrag, durch den Sünder in einer sündigen Welt zum wirksamen
Zeugnis für Gottes Heilswirken berufen werden. Diese spezielle
Form der Gott-Ebenbildlichkeit, die Befähigung zur »Repraesentatio
Christi«, ist selber schon Folge der Gestaltgemeinschaft mit Christus,
die dem Notleidenden wie dem Helfer wirksam zugesprochen wer-
den muß, wenn sie nicht zur eigenmächtigen Anmaßung entarten
soll.

Soll daher die christliche Überlieferung die Menschen zu dieser

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 437

Die Eigenart einer christlichen Schule der Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Art von Erfahrung befähigen, muß auch sie nicht in der Form bloßer
Belehrung, sondern im wirkenden Wort weitergegeben werden. Die-
ses Wort kann selber nur »in persona Christi« gesprochen werden.
Deswegen erfüllt die christliche Überlieferung ihre Aufgabe vor al-
lem durch solche Formen des »in persona Christi« gesprochenen
wirksamen Wortes. Nur so macht sie die Hörer der Botschaft zu jener
Art von Erfahrungen fähig, die durch diese Überlieferung ausgelegt
werden kann. Daraus wird es verständlich, daß alle Weisen, in denen
die Inhalte der christlichen Überlieferung weitergegeben werden, in
diesem in Vollmacht gesprochenen wirkenden Wort ihre Mitte ha-
ben. Alle bloße Belehrung, auch in der Form des Dogmas, steht im
Dienste dieser in der Vollmacht Christi gesprochenen wirksamen
Ansage seines Heilswirkens. Diese wirksame Ansage aber hat ihren
primären »Sitz im Leben« in der Feier des Gottesdienstes. Und die
Befähigung zu einer spezifisch christlichen Erfahrung der Weltwirk-
lichkeit, besonders des Mitmenschen, wird in erster Linie durch die
»actuosa participatio« am Gottesdienst eingeübt.

Die oft zitierte Regel, wonach die »Lex orandi« und die »Lex
credendi« sich gegenseitig bedingen, kann von hier aus in folgender
Weise verstanden werden: Das Dogma als »Lex credendi« bewährt
sich darin, daß es das im Gottesdienst gesprochene wirkende Wort
und die im Gottesdienst vollzogene wirksame Zeichenhandlung aus-
legt; man muß im »rechten Glauben« von Christus sprechen, um zu
begreifen, daß in ihm jenes Heil gewirkt worden ist, das an denen
wirksam wird, die zur »Gestaltgemeinschaft« mit ihm berufen sind;
und man muß umgekehrt in wirksamen Worten und im wirksamen
Zeichen gottesdienstlicher Handlungen in diese »Gestaltgemein-
schaft« gerufen werden, um auf die Verkündigung dieses »rechten
Glaubens« in Wort und Tat diejenige Antwort zu geben, die dem
»Aufleuchten der göttlichen Herrlichkeit« dient und so »doxologi-
schen Charakter« gewinnt. Die »Lex orandi«, die Regel der aktiv mit-
vollzogenen Gottesdienstfeier, bewährt sich also darin, daß sie die
Feiernden fähig macht, sich die Glaubensbotschaft anzueignen und
zu Zeugen seiner Wahrheit zu werden.

Die Befähigung zur Doxologie ist so die Bewährungsprobe nicht
nur des Dogmas, sondern aller Formen der christlichen Überliefe-
rung. Und die »maskenfreie Bruderliebe« ist die Bewährungsprobe
dieser Befähigung des Glaubenden zur Doxologie, d. h. dazu, in Wort
und Tat zur Gegenwartsgestalt jenes göttlichen Heilswirkens zu wer-
den und so seinem Sprechen und Handeln »doxologischen« Charak-

438 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter zu verleihen, sodaß »in omnibus glorificetur (doxázetai) Deus«43.
Dies bedeutet keine »Engführung« der christlichen Überlieferung
auf eine Anweisung zur christlich verstandenen sittlichen Praxis;
wohl aber ist die sittliche Praxis, wie sich gezeigt hat, von heraus-
ragender hermeneutischer Kraft. Wie jede sittliche Praxis geeignet
ist, dem, der sie macht, den Blick für den allegorischen, tropologi-
schen, anagogischen, aber auch historischen Bedeutungsgehalt jeder
Erfahrung zu schärfen, so macht auch die spezifisch christlich ver-
standene sittliche Erfahrung den, der sie macht, dazu fähig, auch in
allen anderen Weisen seiner Erfahrung diese Bedeutungsmomente
wiederzuerkennen. Wer sich in den wirksamen Worten und Hand-
lungen des Gottesdienstes in jene Gestaltgemeinschaft mit Christus
hat rufen lassen, durch die allein er zum doxologischen Sprechen und
Handeln fähig wurde, und wer dadurch zu der Erfahrung befähigt
wurde, daß der notleidende Bruder für ihn, aber auch er für den not-
leidenden Bruder zur erfahrbaren Gegenwartsgestalt Christi werden
kann, der wird diese seine Berufung auch auf allen anderen Feldern
seiner Erfahrung wiedererkennen. Auch alles Wahre und Schöne, das
ihm so begegnet, daß es ihn zur Antwort herausfordert, wird ihm zur
Gegenwartsgestalt des göttlichen Anrufs; und aller Dienst an der
Wahrheit, die er erkennt und bezeugt, aller Dienst am Schönen, das
er erfährt und in »responsorischen Weisen« des Gestaltens beantwor-
tet, wird ihm zur Weise, wie die göttliche Herrlichkeit vor ihm auf-
leuchtet und wie er sich vor den Augen anderer Menschen zum Auf-
leuchten bringt. Und die christliche Überlieferung muß sich darin
bewähren, in diesem umfassenden Sinne für die Glaubenden zur
Schule der Erfahrung zu werden. Dann wird der Glaubende nicht
nur in der sittlichen Erfahrung, sondern wirklich »in omnibus«, in
allem, was ihm begegnet und was er selber sagt und tut, den Anruf
zum doxologischen Dienst wiedererkennen.

4. Die christliche �berlieferung in Konkurrenz zu anderen
»Schulen der Erfahrung«

Hat auf solche Weise die erste der beiden Fragen, die an früherer
Stelle aufgeworfen worden sind, die Frage nach der Eigenart der
christlichen Schule der Erfahrung, eine Antwort gefunden, dann

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 439

Die christliche �berlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrung«

43 1 Petr. 4,11.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann auf die zweite Frage eingegangen werden, auf welche Weise die
christliche Überlieferung in Konkurrenz zu anderen Formen einer
Schule der sittlichen Erfahrung tritt (s. o. S. 405).

In diesem Zusammenhang ist zunächst daran zu erinnern, daß
jene »Formatio Mentis« der Glaubenden, durch welche die jüdisch-
christliche Überlieferungsgemeinschaft sich als »Schule der Erfah-
rung« bewährt, für diese kein Selbstzweck ist, sondern ein Mittel;
dieses soll dazu dienen, die Weitergabe von Gottes wirkendem Wort
und die Befähigung der Hörer zur doxologischen Antwort möglich
zu machen (s. o. S. 391). Wird dieses Mittel zum Selbstzweck ge-
macht, dann entsteht die Frage, ob es in dieser Hinsicht nicht andere
Wege gibt, den gleichen Zweck zu erreichen. Die an früherer Stelle
erwähnten Formen einer »Didaktisierung« von Gottesdienst, Predigt
und Spendung der Sakramente (s. o. S. 393 f.) haben zur Folge, daß
die so verstandene Überlieferung in Konkurrenz zu anderen Schulen
der Erfahrung gerät; und es ist nicht von vorne herein ausgemacht,
daß sie aus dieser Konkurrenz erfolgreich hervorgehen wird. So
wichtig es also für sie ist, Schule der Erfahrung zu sein, so wenig
reicht dies für sich genommen aus, um das unterscheidend Christli-
che unverkürzt hervortreten zu lassen.

Dieser Feststellung ist eine zweite hinzuzufügen: Gerade die
Tatsache, daß die christliche Überlieferung nicht die einzige »Schule
der Erfahrung« ist, macht es möglich, zu fragen, ob sie auch von an-
deren derartigen »Schulen« vor allem den philosophischen, etwas ler-
nen kann. Das ist in der Tat in der Geschichte der Kirche und ihrer
Theologie immer wieder und mit überzeugendem Erfolg geschehen.
Theologen haben in philosophischen Theorien, die die Erfahrung und
ihre Bedingungen zum Gegenstand haben, Begriffe und Argumenta-
tionsverfahren vorgefunden, mit deren Hilfe sich auch die speziellen
Inhalte des Glaubenszeugnisses beschreiben und vor Mißverständ-
nissen schützen ließen. Aber gerade bei solchen Versuchen, von der
Philosophie zu lernen, zeigte sich: Dabei konnte das Proprium der
christlichen Glaubensverkündigung aus dem Blick geraten. Dann
verwandelte sich die Verwendung philosophischer Auslegungshilfen
(Interpretamente), oft unbemerkt, in den Versuch, den »wahren Ge-
halt« der christlichen Botschaft in solchen Einsichten zu finden, zu
denen die Philosophie auch ohne Bezug auf diese Botschaft hat ge-
langen können. Dann aber wurde die christliche Theologie zu einer
Popularphilosophie, die zwar der »fachgerecht« vorgetragenen Phi-
losophie didaktisch überlegen war und deswegen breitere Bevölke-

440 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rungskreise erreichte, ihrem Inhalt nach aber der philosophischen Er-
kenntnis nichts Eigenes mehr gegenübersetzen konnte. Diese Gefahr
wird im Folgenden nur an zwei Beispielen exemplifiziert werden: an
einem christlichen Platonismus, der den Glauben mit dem von Platon
beschriebenen Aufstieg aus der Sinnenwelt ins Reich der Ideen iden-
tifizierte, und an einer bestimmten Art theologischer Kant-Rezepti-
on, die die Botschaft von der Geschichte Gottes mit dem Menschen,
die in Christus zu ihrer Fülle gelangt ist, als bloße Veranschaulichung
eines postulatorischen Vernunftglaubens erscheinen ließ. Abschlie-
ßend wird gefragt werden, ob die hier vorgeschlagene weiterentwik-
kelte Transzendentalphilosophie Wege aufzeige, den Übergang von
einer Auslegung der christlichen Botschaft in deren Substitution
durch eine philosophische Theorie zu vermeiden.

Eine weitere Vorbemerkung scheint an dieser Stelle angezeigt:
Daß in den folgenden Ausführungen die Beispiele für andere als die
jüdisch-christliche Schule der Erfahrung nicht in der Geschichte der
Religionen gesucht werden, sondern in der Geschichte der Philoso-
phie, war in dem schon erwähnten religionshistorischen Befund be-
gründet, daß sich aus jüdisch-christlicher Sicht die »Fremdreligio-
nen« (oder wenigstens die am meisten verbreiteten unter ihnen) als
Ausdrucksgestalten defizienter Modi der Religion erwiesen haben:
als Formen der Vielgötterei und des Fetischismus, der Dämonen-
furcht oder auch einer geschichts-entfremdeten Gnosis. Diese Fehl-
gestaltungen der Religion aber haben nicht nur die Verurteilung des
»Götzendienstes« durch die jüdisch-christliche Überlieferung her-
vorgerufen, sondern auch die philosophische Religionskritik. Daher
wurde diese zur bevorzugten Dialogpartnerin der jüdisch-christli-
chen Theologie, freilich auch zu ihrer Konkurrentin. Sie konnte der
Theologie dazu dienen, ihre eigenen Fragen klarer zu stellen und
mögliche Antworten kritischer gegeneinander abzuwägen. (Ein Bei-
spiel dafür bot die Übernahme, freilich auch die kritische Weiterent-
wicklung philosophischer Begriffe wie »Natur« und »Person«, wenn
die Theologen von ihnen einen christologischen und trinitätstheo-
logischen Gebrauch machten, s. o. das 6. und 7. Teilergebnis dieses
dritten Bandes). Freilich konnte die Philosophie auch von einer »Aus-
legungshilfe« für die Theologie zu einer »Aufhebung der Theologie
in Philosophie« übergehen und deren Aussagen nur als »religiöse
Einkleidungen« von Erkenntnissen verstehen, die erst in der Form
philosophischer Theorien ihre angemessene Darstellung finden. Das
gilt auch für das Verständnis der Erfahrung und ihrer vier Bedeu-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 441

Die christliche �berlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrung«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tungsmomente und für diejenige Einübung in die Fähigkeit zur Er-
fahrung, die diesem Verständnis entspricht.

a) Mögliche philosophische »Konkurrenten«

a Die sittliche Erfahrung als Schärfung des Blicks für das
»tropologische« Bedeutungsmoment aller Erfahrungsarten –
Die christliche Überlieferung in der Begegnung mit dem
Platonismus

In der jüdisch-christlichen Überlieferung, so hat sich gezeigt, wird
der sittliche Aspekt der Gottesbeziehung besonders hervorgehoben.
Das findet seinen Ausdruck in der betonten Verwendung von Begrif-
fen wie Gebot und Gehorsam, Sünde, Gnade und Umkehr. Gerade
dadurch aber ist diese Überlieferung dazu fähig geworden, auf beson-
ders wirksame Weise zu einer Schule der Erfahrung zu werden: zu-
nächst zu einer Schule der sittlichen Erfahrung, sodann aber auch
aller anderen Erfahrungsarten.

Freilich muß dieser Feststellung eine zweite hinzugefügt wer-
den: Als derartige Schule der Erfahrung steht die jüdisch-christliche
Überlieferung nicht allein. Es gibt, wie schon der kurze Hinweis auf
Platon deutlich gemacht hat, auch andere Weisen, für die Erfahrung
des verpflichtenden Guten hellsichtig zu werden und in deren Licht
auch das tropologische Bedeutungsmoment der Erfahrung des Schö-
nen und Wahren zu erfassen. Auch die ästhetische und die rein theo-
retische Erfahrung verlangen, wie Platon betont hat, eine »Umwen-
dung der ganzen Seele«, wenn es möglich werden soll, in den
Inhalten der sinnenhaften Wahrnehmung die Gegenwartsgestalt der
Ideen zu erkennen. Aber um dies einzusehen, braucht man weder
Jude noch Christ zu sein. Die jüdisch-christliche Überlieferung konn-
te versuchen, von solchen philosophischen Einsichten Gebrauch zu
machen, um ihre eigene spezifische Aufgabe besser zu erfüllen. Der
Aufbau eines Kontextes, in den Erfahrungen eingeordnet werden
können, um ihr »tropologisches« Bedeutungsmoment hervortreten
zu lassen, gelingt jedoch in der Schule der Philosophie ohne jede Be-
zugnahme auf die besonderen Inhalte der christlichen Verkündigung.
In dieser Hinsicht können beide in Konkurrenz zueinander treten,
auch wenn die christliche Überlieferung sich in diesem Wettbewerb
durchaus »sehen lassen kann«.

In dieser Konkurrenz mit der Philosophie muß sich erst heraus-
stellen, ob die jüdisch-christliche Überlieferung einen spezifischen,

442 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die Philosophie nicht ersetzbaren Beitrag dazu leisten kann,
den Glaubenden jene Aufforderung zum »Tropos«, d. h. zur »Umge-
staltung zur Neuheit des Denkens« zu vermitteln, die auf ihre Weise
auch die Philosophie ihren Hören und Lesern deutlich macht. Und es
muß sich zeigen, ob eine spezifisch christliche Deutung dieses »tro-
pologischen Bedeutungsmoments« dem Erfahrungskontext eine be-
sondere Gestalt verleiht, sodaß in diesem Kontext auch eine spezi-
fisch christliche Weise der Erfahrung möglich wird. Sollte dies nicht
der Fall sein, dann wäre in dieser Hinsicht, also hinsichtlich des Ein-
flusses auf die menschliche Erfahrungsfähigkeit, die Berufung auf
Christi Tod und Auferweckung zwar hilfreich, aber durch andere
»Schulen der Erfahrung« prinzipiell ersetzbar. Der Versuch, die
jüdisch-christliche Überlieferung mit Hilfe solcher Philosophien aus-
zulegen, könnte dann, oft unbemerkt, dazu führen, sie durch derarti-
ge Philosophien zu ersetzen. Es gibt Formen des christlichen Plato-
nismus, die nicht von dem Verdacht frei sind, unvermerkt diesen
Übergang von der Auslegung zur Substitution vollzogen zu haben.
Das konnte beispielsweise dadurch geschehen, daß ein solcher christ-
licher Platonismus die von Paulus geforderte »Umgestaltung zur
Neuheit des Denkens« mit der von Platon beschriebenen Wendung
von der Sinneserkenntnis zur geistigen Schau identifizierte.

b) Das »allegorische« Bedeutungsmoment der Erfahrung –
die christliche Überlieferung in der Begegnung mit der
Postulatenlehre Kants

Auf etwas andere Weise stellt die gleiche Frage sich mit Bezug auf das
»allegorische« Moment der Erfahrung, kraft dessen diese Erfahrung
»noch etwas anderes sagt« als das, was sie unmittelbar zu erkennen
gibt. Hier konnte nicht so sehr Platon, als vielmehr Kant zum Ge-
sprächspartner, aber auch zum Konkurrenten des christlichen Glau-
bens werden. Das ausgezeichnete Beispiel für eine Erfahrung, die
»mehr und anderes sagt«, als sie unmittelbar zu erkennen gibt, ist
die sittliche Erfahrung, sofern sich herausstellt, daß diese unter zwei
verschiedenen Aspekten betrachtet werden kann: Sie geht einerseits
aus der Selbstgesetzgebung der Vernunft hervor, weil diese allein da-
zu fähig ist, Wert-Erlebnisse und subjektive Handlungs-Antriebe in
die Erfahrung von objektiv gültigen Pflichten zu verwandeln. Ande-
rerseits erweist sich diese Selbstgesetzgebung der Vernunft ihrerseits
als die Erscheinungsgestalt einer göttlichen Gesetzgebung, sodaß die
Pflichten, die die Vernunft uns vorschreibt, zugleich »als göttliche

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 443

Die christliche �berlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrung«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebote« verstanden werden müssen. Im Lichte dieser Einsicht wird
ein Erfahrungs-Kontext aufgebaut, innerhalb dessen die Vielfalt sitt-
licher Erfahrungen und schließlich die Vielfalt aller Erfahrungen
überhaupt als erfahrbare Gestalten einer verpflichtenden Zuwen-
dung Gottes verstanden werden können. Für die jüdisch-christliche
Schule der Erfahrung kann dieser Hinweis Kants hilfreich sein. Denn
so wird es möglich, beim »Lesen im Buche der Welt« in der ganzen
Vielfalt dessen, was dieses »Buch« enthält, die »Handschrift des
einen göttlichen Autors« zu identifizieren. Aber gerade dies kann
nicht nur in der Schule der jüdisch-christlichen Erfahrung gelernt
werden, sondern auch in der Schule der Philosophie, vor allem der
kantischen Lehre von den Vernunftpostulaten. Diese philosophische
Lehre ist zwar, ihrem Entstehen nach, erst durch die christliche Über-
lieferung möglich geworden. Aber sie konnte, ihrem Ergebnis nach,
so formuliert werden, daß sie der Bezugnahme auf die besonderen
Inhalte dieser Überlieferung nicht mehr bedurfte.

Auch hier entsteht deswegen die Frage: Kann die christliche
Überlieferung, um ihre Aufgabe als »Schule der Erfahrung« zu erfül-
len, sich einer solchen Philosophie bedienen? Oder verwandelt sich
bei diesem Versuch die Anleitung, »im Notleidenden Christus zu se-
hen« und ihn in Gestalt der menschlichen Hilfe die heilschaffende
Zuwendung Christi erfahren zu lassen, in ein zwar didaktisch hilf-
reiches, aber der Sache nach entbehrliches »Zusatz-Interpretament«?
Um »unsere Pflichten als göttliche Gebote« zu begreifen und deswe-
gen im Inhalt jeder sittlichen Erfahrung, auch in der Erfahrung vom
notleidenden Mitmenschen, einen Anruf Gottes zu vernehmen,
braucht man weder Jude noch Christ zu sein. Und es muß sich erst
herausstellen, ob es dem Boten des Glaubens besser gelingt als dem
Philosophen, seine Hörer zum Aufbau eines Erfahrungskontextes zu
befähigen, innerhalb dessen sittliche Erfahrungen als konkrete Ge-
stalten der Gottesbegegnung gedeutet werden können. Wiederum al-
so ist zu fragen: Leistet die christliche Verkündigung einen speziellen
Beitrag zum Aufbau einer solchen Erfahrungswelt? Oder ist sie in
dieser Hinsicht durch eine philosophische Postulatenlehre ersetzbar?
Vom Verhältnis der jüdisch-christlichen »Schule der sittlichen Erfah-
rung« zur kantischen Postulatenlehre wird deshalb im Folgenden in
einem eigenen Abschnitt zu handeln sein.

444 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


g) Das »anagogischer« Bedeutungsmoment der Erfahrung –
die jüdisch-christliche Überlieferung in der Begegnung mit
einer weiterentwickelten Postulatenlehre

Noch einmal Ähnliches gilt für das »anagogische« Bedeutungs-
moment jeder Erfahrung, vor allem der religiösen. Es ist schon an
früherer Stelle darauf hingewiesen worden, daß jene biblische Szene,
in welcher Mose Gott bittet, »sein Angesicht möge mitgehen« bei
dem »Weg hinauf« vom Sinai in das verheißene Land, als der Locus
classicus für das »anagogische« Bedeutungsmoment der religiösen
Erfahrung gelten kann (s. o. S. 140 f.). Auch dort – und dort sogar in
besonderem Maße – wo der Mensch sich unter die offene Entschei-
dung zwischen Gottes Gericht und Gnade gestellt weiß, wie Mose an
der erwähnten Stelle im Buche Exodus, gewinnt er den Mut, sich
dieser offenen Entscheidung auszusetzen, nur aus der Gewißheit,
daß er auf allen Stadien seines Weges unter den Blick des gleichen
Gottes gestellt sein und deshalb den Weg, der »nach oben« führt (an-
agei), finden werde. Diese Gewißheit aber ist ihm in der Gottes-
begegnung zuteil geworden, wie Mose am Sinai. Der Weg, der der
Erfüllung der göttlichen Verheißung entgegenführt, kann nur in der
Gegenwart Gottes gegangen werden. Die erfahrene Gegenwart die-
ses Gottes nimmt den gesamten Weg bis zu seinem Ziele in sich vor-
weg.

Aber auch in diesem Falle muß hinzugefügt werden: Um einen
geschärften Blick für dieses Bedeutungsmoment der religiösen Er-
fahrung, ja jeder Erfahrung, zu gewinnen, muß man weder Jude noch
Christ sein. Auch eine weiterentwickelte Lehre von den Vernunft-
postulaten kann dazu anleiten, in dem Maßgeblichkeitsanspruch
jeder einzelnen Erfahrung die Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt
einer göttlichen Zuwendung und ihres Anspruchs zu entziffern. Die-
ses Postulat läßt den Menschen gewiß sein, auf jedem Stadium des
Erkenntnisweges der Gegenwart Gottes zu begegnen und deshalb
im zukunftsoffenen Prozeß des Erkennens sich nicht nur der Wahr-
heit »anzunähern«, sondern ihre antizpatorische Gegenwart zu
ergreifen. Deshalb ist alles »Suchen nach der Wahrheit« von der
»Gegenwart dieser Wahrheit« geleitet, die im anagogischen Bedeu-
tungsmoment der Erfahrung wirksam ist. Diese inhaltliche Entspre-
chung zwischen der biblischen Verkündigung und einer weiterent-
wickelten Postulatenlehre macht es möglich, die philosophisch
gewonnene Einsicht zur Auslegung der Glaubensbotschaft her-
anzuziehen. Denn auf diese Weise kann theologisch deutlich gemacht

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 445

Die christliche �berlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrung«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, daß und auf welche Weise die religiöse Erfahrung den Men-
schen der Kontinuität seines Weges gewiß macht, ohne die Kon-
tingenz der offenen Entscheidungen, denen er auf diesem Wege aus-
gesetzt sein wird, insbesondere der offenen Entscheidung von Gottes
Gericht und Gnade, in ein vermeintliches Wissen von einer die Ge-
schichte bestimmenden Notwendigkeit aufzulösen. Aber auch in die-
sem Zusammenhang gilt: Um dieses Postulat aufzustellen und zu
rechtfertigen, ist kein Rückgriff auf die spezifischen Inhalte der
christlichen Überlieferung notwendig. Diese Schule der Erfahrung
ist zwar, als Schärfung des Blicks für das anagogische Moment der
Erfahrung, in der Geschichte der Religion und der Philosophie, sogar
in der Wissenschaftsgeschichte wie der Kunstgeschichte wirksam ge-
wesen und in vielen Fällen bis heute geblieben; aber sie ist auf diesem
Felde nicht konkurrenzlos. Deshalb wird in einem weiteren Abschnitt
der hier vorgelegten Untersuchung zu prüfen sein, ob die hier vor-
geschlagene weiterentwickelte Postulatenlehre als Intepretament
der jüdisch-christlichen Überlieferung dienen kann, ohne diese »in
Philosophie aufzuheben«.

Und so ergibt sich auch mit Bezug auf das »anagogische« Bedeu-
tungsmoment der Erfahrung, und besonders der religiösen, die Frage,
ob die jüdische und christliche Überlieferung hinsichtlich der Auf-
gabe, »Schule der Erfahrung« zu sein, einen eigenen, unverwechsel-
baren Auftrag zu erfüllen hat, oder ob sie es getrost der Philosophie
überlassen kann, die Bedingungen jeder Erfahrung (und speziell der
religiösen) freizulegen, um sodann die Ergebnisse transzendentalphi-
losophischer Reflexion, in verständlich aufbereiteter Form, an die
Gläubigen weiterzugeben. Und man kann fragen: Würde dies nicht
ausreichen, um die Glaubenden zu ihrer besonderen Erfahrung anzu-
leiten: der Erfahrung, in immer neuen Situationen des Lebens zum
wirksamen Zeugnis für jenes Heil berufen zu sein, das in Jesu Tod
und Auferweckung gewirkt ist? So verstanden würde die Philosophie
(wie dies in der Tradition häufig geschehen ist) als ausreichende An-
leitung zum Verstehen des »wahren Kerns der christlichen Bot-
schaft« fungieren, ohne daß die Theologie dem in eigener Kompetenz
etwas hinzufügen müßte oder auch nur könnte. Dann freilich ent-
stünde die Gefahr, daß die solchermaßen popularisierte Philosophie,
statt Interpretamente (Auslegungshilfen) anzubieten, sich an die
Stelle des Interpretierten setzt und nun ihrerseits die biblische Bot-
schaft als »Propädeutik eines postulatorischen Vernunftglaubens«
begreift. Deshalb wird im Folgenden in einem weiteren Abschnitt

446 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von dem Verhältnis zwischen der christlichen Überlieferung und
einer weiterentwickelten Transzendentalphilosophie zu handeln sein.

b) Die sittliche Erfahrung und ihre Interpretation

Um zu klären, ob und unter welchen Voraussetzungen eine Philo-
sophie, die die Möglichkeitsbedingungen der Erfahrung zu klären
versucht, auch der religiösen Überlieferungsgemeinschaft dazu hel-
fen kann, die für diese Gemeinschaft maßgeblichen Erfahrungszeug-
nisse zu verstehen und ihre Mitglieder für eigene religiöse Erfah-
rungen zu qualifizieren, ohne diese Erfahrungen inhaltlich zu
prädjudizieren und damit zuletzt überflüssig zu machen, ist zunächst
eine Feststellung nötig: Auch dort, wo die Philosophie und die reli-
giöse Überlieferung ein identisches Thema behandeln, sind sie dabei
von unterschiedlichen Aufgabenstellungen geleitet. Das gilt, wie so-
gleich zu zeigen sein wird, auch dann, wenn sie sich je auf ihre Art die
Aufgabe stellen, Schulen der Erfahrung zu sein. Dabei wird sich zei-
gen: Diese Differenz der Aufgabenstellung ergibt sich aus einem je
unterschiedlichen Verständnis des Verhältnisses zwischen Erfahrung
und Interpretation.

a) Interpretation als Schule der Erfahrung –
zwei Weisen, eine Aufgabe zu verstehen

Die Philosophie geht nicht weniger als die Theologie von Erfahrun-
gen aus. Es sind Erfahrungen, aus denen die Fragen entspringen, die
ein Philosoph sich stellt, seien es besondere eigene Erfahrungen, sei-
en es solche, die er auch bei seinen Hörern und Lesern voraussetzt
und an die er sie erinnert. Nur dadurch kann er sie und sich selbst
davon überzeugen, daß seine Fragen »themengerecht« gestellt sind.
Dieser Fragestellung entsprechen seine Begriffe. Und wenn er ein
Transzendentalphilosoph ist, beginnt er mit dem Hinweis, daß solche
Begriffe nicht nur nachträglich an die Erfahrung herangetragen wer-
den, sondern notwendig sind, wenn subjektive Erlebnisse in Inhalte
objektiv gültiger Erfahrung verwandelt werden sollen.

Das gilt, wie schon an dieser Stelle gesagt werden kann, auch für
die Theologie. Auch diejenigen normativen Erfahrungen, die in bibli-
schen Texten bezeugt werden – sei es die Erfahrung von der Heraus-
führung der Väter aus Ägypten, sei es die Erfahrung der Jünger von
ihren Begegnungen mit Jesus vor und nach seiner Auferweckung –
unterscheiden sich nur dann von rein subjektiven Erlebnissen, wenn

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 447

Die christliche �berlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrung«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie durch die Anwendung von Begriffen in Inhalte objektiv gültiger
Erfahrung transformiert worden sind. Daher gilt auch für den Theo-
logen die Regel des Apostels »Lieber fünf Worte mit Verstand als
zehntausend im Zungenreden«44. Schulen der Erfahrung sind deswe-
gen stets auch Schulen des Begriffsgebrauchs. Darin kommen Phi-
losophie und Theologie überein. Aber gerade auf dem Hintergrund
dieser Gemeinsamkeit tritt die Differenz zwischen beiden desto deut-
licher hervor.

Die Transzendentalphilosophie – und Ähnliches ließe sich auch
für die klassische Metaphysik nachweisen – legt Erfahrungen hin-
sichtlich ihrer Möglichkeitsbedingungen aus. Diese werden zwar am
konkreten Inhalt aufgefunden, z. B. bei Kant an den Inhalten der
klassischen Physik, sollen aber nicht nur für den konkreten Fall gel-
ten, sondern entweder, wie bei Kant, für »Erfahrung überhaupt«, also
für jede Erfahrung als solche, oder doch für eine Klasse von Erfah-
rungen, z. B. die wissenschaftliche Empirie oder auch die spezifisch
sittliche Erfahrung. Darum kann der Hörer oder Leser des philo-
sophischen Textes diese Möglichkeitsbedingungen, wenn er sie ein-
mal zu sehen gelernt hat, auch in seinen eigenen Erfahrungen wie-
derentdecken – sei es in jeder seiner eigenen Erfahrungen, sei es in
Erfahrungen von einer bestimmten Art, z.B in seinen sittlichen Er-
fahrungen. Damit aber werden zugleich Kriterien gefunden, um ver-
meintliche Erfahrungen auf jenen objektiven Bedeutungsgehalt hin
zu prüfen, den sie beanspruchen. Verstoßen sie gegen die Bedingun-
gen, denen sie ihre eigene Möglichkeit verdanken, dann erweisen sie
sich als bloß subjektive Erlebnisse, die sich der Transformation in ob-
jektiv gültige Erfahrung entziehen. Die Transzendentalphilosophie
ist Schule der Erfahrung, indem sie ihre Leser und Hörer darüber in
Kenntnis setzt, worauf die Möglichkeit ihrer eigenen Erfahrung be-
ruht, und ihnen damit zugleich Kriterien zur Verfügung stellt, um
gelingende von mißlingender Umgestaltung von Erlebnissen und Er-
fahrungen zu unterscheiden.

Auch dies gilt, wenn auch auf spezifische Weise, auch von der
Theologie. Wenn sie, um bei dem an früherer Stelle behandelten
Beispiel zu bleiben, ihre Hörer und Leser zu jener Art der sittlichen
Erfahrung befähigen will, die in konkreten Lebenssituationen die
Möglichkeiten »maskenfreier Bruderliebe« entdeckt, muß sie diese
darüber belehren, worauf diese Möglichkeit beruht: auf jener

448 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

44 1 Kor 14,19.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Gestaltgemeinschaft« mit dem leidenden, aber auch mit dem auf-
erstandenen Herrn, die es gestattet, »im Leidenden Christus zu se-
hen«, aber auch im Helfenden die wirksame Gegenwart des einzig
wahrhaft Rettenden zu erfahren. Auch diese Möglichkeitsbedingung
einer bestimmten Klasse von Erfahrungen gilt nicht nur für einen
einmaligen Fall, sondern für alle Fälle seiner Art. Auch die Theologie
kann nur dadurch zur Schule der Erfahrung werden, daß sie an kon-
kreten Fällen aufzeigt, was an einer unbestimmten Vielfalt vergleich-
barer Fälle – hier: an einer unbestimmten Vielfalt von Notleidenden
und Helfern – wiederentdeckt werden kann. Und auch die Theologie
erfüllt damit eine kritische Aufgabe: Sie leitet dazu an, jene »Trans-
figuration der sittlichen Erfahrung in eine religiöse«, von der an frü-
herer Stelle die Rede war, von einer bloßen »frommen Zusatz-Inter-
pretation« zu unterscheiden, die der sittlichen Erfahrung der Pflicht,
dem Notleidenden beizustehen, durch Verwendung religiöser Bilder
eine besondere subjektive Erlebnisqualität verleiht. Wird dieser Un-
terschied nicht deutlich gemacht, dann erscheint die Aufforderung,
»im Leidenden Christus zu sehen«, als bloße Einkleidung, die zwar
subjektiv motivationskräftig sein mag, am objektiven Gehalt der er-
fahrenen Beistands-Pflicht aber nichts ändert.

Auch um die Erfahrung von der Pflicht zur »maskenfreien Bru-
derliebe« möglich zu machen, sind also Belehrungen nötig, die die
Erfahrung in bestimmter Weise interpretieren. Nur so werden sie
gleichsam »durchsichtig« für die Bedingungen, auf denen ihre Mög-
lichkeit beruht. Dazu kann die Theologie sich der Hilfe bedienen, die
die Philosophie ihr anbietet. Aber derartige interpretierende Beleh-
rungen ersetzen die Erfahrung nicht. Sie haben teils propädeuti-
schen, teils subsidiären Charakter. Sie haben eine unentbehrliche
propädeutische Funktion, sofern sie die Sensibilität für die einschlä-
gigen Erfahrungen steigern. So kann die transzendentale Reflexion
auf die Möglichkeitsbedingungen der sittlichen Erfahrung den Blick
schärfen, der aus der Fülle dessen, was uns widerfährt, die Eigenart
jener Erlebnisse herauszuheben vermag, was nur mit Begriffen der
Moral themengerecht beschrieben und so in einen Inhalt der sitt-
lichen Erfahrung umgestaltet werden kann. Interpretierende Beleh-
rungen haben auch eine subsidiäre Funktion, um Erfahrungen über-
haupt oder eine bestimmte Klasse von Erfahrungen vor drohenden
Selbst-Mißverständnissen und vor daraus resultierenden Fehlbildun-
gen zu bewahren. So beruht, um bei dem Beispiel der sittlichen Er-
fahrung zu bleiben, die Verführungskraft, die von manchen Erlebnis-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 449

Die christliche �berlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrung«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen ausgeht, nicht selten darauf, daß für den Inhalt einer sittlichen
Erfahrung gehalten wird (also für die sich bietende Chance der
Selbstfindung durch Selbsthingabe), was die Möglichkeitsbedingun-
gen dieser Erfahrung nicht erfüllt: Gewisse Erlebnisse gestatten
z. B.in ihrer berauschenden Übermacht jenes kritische Urteil nicht
mehr, das zu den Möglichkeitsbedingungen der sittlichen Erfahrung
gehört. Die Transzendentalphilosophie ist eine Schule der Erfahrung,
indem sie teils den Blick für bestimmte Arten der Erfahrung schärft,
teils dazu beiträgt, das Subjekt vor Mißverständnissen und Fehlbil-
dungen dieser Erfahrung zu bewahren. Aber sie kann Erfahrungen
nur auslegen, nicht ersetzen. Keine Wissenschaftstheorie, auch keine
transzendentale, ersetzt ein naturwissenschaftliches Experiment; kei-
ne Theorie der sittlichen Erfahrung ersetzt diese selbst.

Und wiederum kann hinzugefügt werden: Das gilt für die Theo-
logie nicht weniger. Wenn theologisch gesagt werden kann, die Ge-
staltgemeinschaft mit dem leidenden und mit dem erhöhten Herrn
sei der Grund jener Hoffnung, auf der die Erfahrung von der Er-
mächtigung und Verpflichtung zur christlich verstandenen Näch-
stenliebe beruht, dann liegt darin auch ein Kriterium, an dem diese
Erfahrung von der bloß subjektiven Sympathie mit einem Leidenden
oder von einer schwärmerischen Menschheitsliebe unterschieden
werden kann (»Diesen Kuß der ganzen Welt«). Aber wenn die Theo-
logie auch den Blick für Situationen schärft, in denen die Nächsten-
liebe zum »Ernstfall des Glaubens« wird, und auch wenn sie in dieser
Hinsicht vor Mißverständnissen und Verwechselungen warnen
kann, so ist sie doch gerade dadurch »Schule der Erfahrung«, daß sie
diese möglich und nicht überflüssig macht.

Bei so vielen Gemeinsamkeiten ist es verständlich, daß philo-
sophische Begriffe auch der Theologie Möglichkeiten anbieten, ihre
spezifische Aufgabe genauer zu bestimmen und Kriterien für die Er-
füllung dieser Aufgabe zu finden. Und doch dürfen dabei die Diffe-
renzen nicht übersehen werden. Für die Philosophie – jedenfalls in
Gestalt der klassischen Metaphysik, aber auch der kantischen Tran-
szendentalphilosophie – sind Erfahrungen der Anlaß ihrer Fragestel-
lungen, aber nicht ihr Thema. Und indem sie die Bedingungen, die
die Erfahrung möglich machen, so allgemein wie möglich formuliert,
werden konkrete Inhalte der Erfahrung zu Beispielen, die zwar im
Einzelfall besonders lehrreich sein mögen, aber im Prinzip gegen an-
dere Beispiele ausgetauscht werden können. Für die Theologie dage-
gen sind diejenigen Erfahrungen, die in biblischen Texten auf norma-

450 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tive Weise bezeugt sind, nicht nur Anlässe, sondern Themen; und sie
sind nicht »Beispiele«, die man gegen andere austauschen könnte,
sondern gerade in ihrer Eigenschaft, Erfahrungen des Glaubens mög-
lich zu machen, von unersetzbarer Einmaligkeit.

Was daher im hier vorgetragenen Gedankengang als mögliche
»Konkurrenz« zwischen der philosophischen und der theologischen
Schule der Erfahrung erschien, erweist sich bei genauerer Betrach-
tung nicht als ein Nebeneinander gleichartiger Interpretationen, die
hinsichtlich ihrer methodischen Fruchtbarkeit gegeneinander abge-
wogen werden könnten, sondern als ein Gegeneinander divergieren-
der Weisen, schon die Aufgabe des Auslegens zu bestimmen: einmal
die Aufgabe, das Individuelle als bloße Fundstelle des Allgemeinen
zu begreifen, das andere Mal die Möglichkeit derjenigen Erfahrung,
von der die Rede sein soll, auf die Einmaligkeit und Unverwechsel-
barkeit eines Ereignisses zu gründen: auf jene Zuwendung Gottes
zum Menschen, die in Jesu Tod und Auferweckung geschehen ist.

Für eine philosophische Einübung in die Theologie entsteht
daraus vor allem die Aufgabe, zu prüfen, ob, unter welchen Voraus-
setzungen und innerhalb welcher Grenzen eine transzendentalphi-
losophische »Schule der Erfahrung« auch dem Theologen bei der Er-
füllung seiner besonderen Aufgabe dienen kann, von welcher Grenze
an dagegen Anleihen bei der Philosophie die Theologie dazu verfüh-
ren, diese ihre besondere Aufgabe aus dem Auge zu verlieren. Diese
Frage soll im Folgenden nicht abstrakt und im Allgemeinen erörtert
werden, sondern hinsichtlich jener Weise des sittlichen Erfahrung,
als deren »Schule« die christliche Überlieferung sich erwiesen hat.

b) Die Interpretation der sittlichen Erfahrung und die Aufgabe, sie
vor Illusion und Resignation zu bewahren

Die christliche Überlieferung, so hat sich gezeigt, vermochte von
Christi Tod und Auferweckung so zu sprechen, daß daraus zugleich
für die Hörer der Botschaft ein Kontext entstand, in den sie ihre ei-
genen Erlebnisse eintragen konnten; nur so lernten diese, ihre eige-
nen Erlebnisse als Inhalte einer spezifisch christlichen Erfahrung zu
»lesen«. Unter diesen Inhalten der Erfahrung hatten diejenigen eine
»Schlüsselfunktion«, in denen Möglichkeiten der christlichen Näch-
stenliebe entdeckt wurden. Hier nämlich wurde deutlich, was es be-
deutet, daß Menschen füreinander zu Gegenwartsgestalten des lei-
denden und erhöhten Herrn werden, sodaß es möglich wird, im
Leidenden »Christus zu sehen« und ihm in Gestalt menschlicher Hil-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 451

Die christliche �berlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrung«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fe das allein rettende Heilswirken Christi erfahrbar zu machen. In
der Geschichte der Kirche begegnen zahlreiche Beispiele dafür, daß
die christliche Überlieferung den Glaubenden jene Hoffnung vermit-
telt hat, durch die sie zu Erfahrungen von der jeweils konkreten Ge-
stalt dieser ihrer Berufung fähig geworden sind. Zugleich aber hat die
christliche Überlieferung die Glaubenden davor bewahrt, sich über
ihren Auftrag Illusionen zu machen und damit unvermeidlich in Ent-
täuschung und Resignation zu verfallen.

Die christliche Überlieferung nämlich sensibilisiert die Glau-
benden zunächst für den Zustand der Welt. Diese Welt ist nicht so,
daß »gute Bäume immer gute Früchte bringen«. Sie ist vielmehr so,
daß »gute Bäume« (gewissenhafte Menschen mit reiner Gesinnung
und hoher Tatkraft) immer wieder daran gehindert werden, über-
haupt »Früchte zu tragen« (d.h mit ihren guten Handlungen die be-
absichtigen guten Wirkungen hervorzubringen). In der Welt, wie sie
ist, haben es die Gewissenlosen leichter, wirksam zu handeln; und
nicht selten betrügt ihre Wirksamkeit die Guten um die »Früchte«
ihres Tuns. Aber selbst wenn die gute Gesinnung zu wirksamen Ta-
ten gelangt und insofern »Früchte bringt«, sind diese Früchte nicht
immer »gut«. Das in sittlicher Hinsicht Erschreckende des Welt-
zustandes besteht darin, daß die Kausalreihen, die aus guten Taten
hervorgehen, Folgen hervorbringen können, die sittlich mißbilligt,
ja verurteilt werden müssen. Das liegt nicht nur an der »Übermacht
der Bösen«, die die Guten am Wirken hindern, sondern in signifikan-
ten Fällen auch an einer eigenartigen Perversion der Kausalreihen in
dieser Welt: Nicht selten in der Geschichte der Einzelnen und der
Gesellschaft sind die schlimmsten Folgen gerade aus den besten Ab-
sichten hervorgegangen. Nicht die Bosheit »niedriger Menschen«,
sondern die Moralität der sittlichen Eliten hat zu Cromwell’s wie zu
Robespierres Zeiten den Terror hervorgebracht. Und es war die Er-
fahrung des Paulus, daß er aus Eifer für Gott zum Verfolger der Kir-
che geworden ist, sodaß er rückschauend sagen mußte. »Ich bewirke
nicht, was ich will, sondern setze ins Werk, was ich hasse«45. Im Blick
auf die Folgen der eigenen, gut gemeinten Tat erkennt der Handelnde
in solchen Fällen sich selbst in seinen Taten nicht wieder, sondern
wird sich selber fremd. »Da handle nicht mehr ich«46. Und in solchen

452 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

45 Röm 7,15.
46 Röm 7,17.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrungen der Selbst-Entfremdung wird ihm der Zustand dieser
Welt offenbar.

Vergleichbares gilt von einer illusionslosen Wahrnehmung des
Zustandes, in dem das Subjekt selbst sich befindet. Wer zu einer sol-
chen illusionsfreien Wahrnehmung des eigenen Zustandes fähig ge-
worden ist, wird bekennen müssen: Ich bin nicht der »Gerechte«, der
die »böse Welt« ins Gericht rufen könnte. Ich bin selbst ein Teil die-
ser Welt und trage deren Gepräge deutlich genug an mir. Die christ-
liche Überlieferung hat sich nicht zuletzt dadurch bewährt, daß sie
die Fähigkeit zu einer solchen illusionslosen Selbstwahrnehmung ge-
stärkt hat. Das christliche Ethos ist keine »sakrale Revolutionstheo-
rie«, die dazu anleitet, »diese Welt« als die »böse« zu zerschlagen und
so der Heraufkunft der »kommenden Welt« als der »guten« die Wege
zu bereiten. Versuche dieser Art haben immer wieder zu dem soeben
erwähnten Umschlag der Moralität in den Terror geführt. Nie wurde
Gewalt mit so gutem Gewissen und deshalb so wirksam ausgeübt wie
bei jenen, die sich als Organe des Gerichts über diese böse Welt und
damit als Wegbereiter der kommenden guten Welt verstanden ha-
ben. Indem die christliche Botschaft ihren Zeugen das »Aufrichten
einer eigenen Gerechtigkeit« verbietet, bewahrt sie ihre Hörer zu-
gleich vor Illusionen in der Wahrnehmung ihres eigenen sittlichen
Zustands.

Fragt man jedoch wiederum, ob die christliche Überlieferung auf
diese Weise zu einer besonderen und unverwechselbaren Schule der
Erfahrung geworden ist, dann wird man antworten müssen: Man
braucht kein Christ zu sein, um derartige Illusionen zu durchschau-
en. Aber die weite Verbreitung dieser Illusion gerade unter denen,
die sich um sittliche Praxis bemühen, zeigt an: Es scheint dem Nicht-
Glaubenden schwer zu fallen, zu einer illusionslosen Selbst-Ein-
schätzung zu kommen; und auch die Glaubenden haben es nötig, sich
durch die christliche Botschaft immer neu zu einem solchen illusi-
onslosen Blick auf sich selbst befähigen zu lassen. Und so hat sich
diese Botschaft in dieser Hinsicht als eine Schule der sittlichen Erfah-
rung bewährt – freilich ist auch diesmal hinzuzufügen: Die christ-
liche Überlieferung ist zwar eine besonders wirksame, aber nicht die
einzige Weise, diese Erfahrungsfähigkeit zu vermitteln. Und so bleibt
auch an dieser Stelle die Frage noch offen, ob damit die besondere
Aufgabe schon getroffen ist, an deren Erfüllung die christliche Über-
lieferung mitsamt all ihren Organen sich zu bewähren hat.

Schwerer ist die Frage zu beantworten, auf welche Weise der-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 453

Die christliche �berlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrung«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jenige, der alle Illusion über den Zustand der Welt und des eigenen
Ich hinter sich gelassen hat, vor einer Resignation bewahrt wird, die
den sittlichen Willen lähmen müßte. Die christliche Botschaft aber
hat sich als Schule einer solchen Resignationsfreiheit bewährt. Die
Welt ist, christlich verstanden, trotz ihres Zustandes »nach dem Sün-
denfall«, voll von Gestalten, in denen dem Menschen die befreiende
und zugleich verpflichtende Anrede Gottes begegnen kann. Befrei-
end ist diese Anrede, weil sie dem Menschen deutlich macht: Es gibt
keine noch so beklagenswerte Situation, in der es nicht möglich wäre,
die wirksame Güte Gottes in ebenso wirksamen menschlichen Wor-
ten und Taten zu bezeugen. Es ist deshalb nicht wahr, daß die Welt
erst »besser« sein müßte, ehe die konkreten Situationen, in denen
Menschen leben, diese auf sittliche Weise in die Pflicht nehmen
könnten. Und entsprechend gibt es keinen Zustand des eigenen Ich,
in dem dieses nicht fähig wäre, zum Zeugen jenes Heils zu werden,
das nur Gott wirken kann. Es ist deshalb nicht wahr, daß der Mensch,
wenn er sich als Sünder erkennt, zugleich einsehen müßte, daß er für
eine solche Berufung »nicht gut genug« ist. Vielmehr darf jede Wei-
se, wie das Wirkliche, das uns in der Erfahrung begegnet, uns unter
einen sittlich verpflichtenden Anspruch stellt, als Gegenwartsgestalt
der Weise verstanden werden, wie Gott auch Sünder in einer sündi-
gen Welt unter seinen befreienden und zugleich verpflichtenden An-
spruch stellt. Befreiend ist dieser Anspruch, weil der Mensch, der sich
auf solche Weise angeredet weiß, jene Selbst-Entfremdung überwin-
det, die immer wieder aus dem Versuch hervorgeht, die »gute Welt«
in eigener Anstrengung heraufzuführen. Solche »Selbstgerechtig-
keit« erreicht nie, was sie wollte, sondern »setzt ins Werk, was sie
haßte«47. Verpflichtend aber ist der göttliche Anspruch, weil das
Zeugnis für Gottes Heilswirken dem Menschen als seine besondere
Sendung aufgetragen ist.

Dieser Feststellung muß freilich auch in diesem Falle die kriti-
sche Bemerkung hinzugefügt werden: Wenn die christliche Verkün-
digung sich dadurch bewährt, daß sie die Glaubenden zu einer nicht
nur illusionslosen sondern ebensosehr resignationsfreien sittlichen
Erfahrung fähig macht, dann erweist sie sich insofern zwar als eine
Schule der Erfahrung; aber sie ist auf diesem Felde nicht ohne Kon-
kurrenz. Man muß nicht Christ sein, um zu solcher Erfahrung fähig

454 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

47 Röm. 7,15.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu werden, auch nicht um ein Verständnis dieser Erfahrung zu ge-
winnen, das von nicht nur Illusionen sondern auch von der Gefahr
der Resignation frei ist. Es gibt, wie sogleich am Beispiel Kants ge-
zeigt werden soll, Philosophien, die zwar in die christliche Schule der
Erfahrung gegangen sind, aber in dieser Schule in solchem Maße
»ausgelernt« haben, daß ihnen zuletzt ein Verständnis der sittlichen
Erfahrung gelingt, zu dessen Schutz vor Illusion und Resignation sie
sich nicht mehr auf die besonderen Inhalte der biblischen Überliefe-
rung stützen müssen. Es gibt also in dieser Hinsicht auch andere We-
ge, um die gleiche Fähigkeit zu gewinnen. Gewiß ist es unzweifelhaft,
daß die christliche Überlieferung die Glaubenden für Erfahrungen
solcher Art besonders sensibel gemacht und sich schon darin als eine
Schule der Erfahrung bewährt hat – freilich nicht als die einzig mög-
liche Schule dieser Erfahrung, sondern auf eine Weise, in der sie mit
anderen derartigen »Schulen« konkurriert und insoweit ihre unver-
wechselbare Eigenart noch nicht erkennen läßt.

Freilich macht gerade die Frage, wie der Mensch vor sittlicher
Resignation bewahrt werden könne, den Unterschied deutlich, der
zwischen der christlichen Überlieferung und der Philosophie, in die-
sem Falle der kantischen, besteht. Die christliche Verkündigung
spricht ihrem Hörer die Zusage Gottes zu, sich in freier Entscheidung
auch dem Sünder in einer sündigen Welt gnädig zu erweisen. Und sie
erkennt das entscheidende Zeichen dieser Zusage in der Auferwek-
kung Jesu, durch die der Vater sich an dem, der »für uns zur Sünde
geworden ist«, als der treue und rettende Gott erwiesen hat. Diese
Tat der Treue, die Gott nicht nur an seinem Sohn, sondern, durch
ihn vermittelt, auch am sündigen Menschen gewirkt hat, ist nicht
nur ein »Beispiel«, an dem eine allgemeine Regel abgelesen werden
kann, sondern ein kontingentes Ereignis, das dem Menschen eine
Möglichkeit eröffnet hat, die ihm ohne dieses Ereignis nicht offen-
gestanden hätte: die Möglichkeit, in der »Gleichgestaltung« mit
Christi Kreuzes-Niedrigkeit auch der vorwegnehmenden Gleich-
gestaltung mit seiner Aufersstehungs-Herrlichkeit sicher zu sein.
Nur in der Kraft dieser doppelten Gleichgestaltung wird er fähig,
schon heute wirksame »signa prognostica« dessen zu setzen, was
Gott zum Heil der Welt schon gewirkt hat und am Ende der Tage
offenbar machen wird. Die sittliche Handlung wird als ein solches
»signum prognosticum« verstanden, durch das auch der Sünder in
einer sündhaften Welt wirksam bezeugt, was Gott allein wirken
kann. Die Möglichkeit solcher Zeichen-Setzung aber steht dem Men-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 455

Die christliche �berlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrung«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen nicht aus eigener Kraft offen, sondern allein durch Gottes freie
Rettungstat, die er in der Auferweckung Jesu gewirkt hat.

Die Philosophie dagegen, auch die kantische, befreit den Men-
schen aus der sittlichen Resignation, indem sie ihm einen »ewigen«,
gegenüber allem Wechsel der Geschichte indifferenten Sachverhalt
deutlich macht: Die Unbedingtheit der Pflicht, die in jeder nur denk-
baren Situation erfahren werden kann, läßt den Menschen gewiß
sein, daß er »kann, was er soll«. Und wenn seine Selbst- und Welt-
erfahrung ihn an diesem »Können« irrewerden läßt, dann beruht die
Überwindung dieser Anfechtung auf einer Unterscheidung, die in
jeder nur denkbaren Situation möglich und notwendig ist: der Unter-
scheidung zwischen Mitteln, die sich zur Erreichung eines Zweckes
eignen, und wirksamen Zeichen, die jenes kommende »Reich Gottes«
bezeugen, das Gott allein heraufführen kann. Derartige Zeichen zu
setzen, ist der Mensch, unabhängig von seinen wechselnden Lebens-
Situationen, immer fähig, weil das Gewissens-Urteil, das er über sich
selber spricht, ihm die Gegenwart jenes »Geistes« bezeugt, der der
richtende, aber zugleich der rettende ist. Und jede einzelne Erfah-
rung, in der der Mensch sich unter das unbestechliche Gewissens-Ur-
teil gestellt weiß, wird zur Bestätigung dieser Gegenwart des Geistes
und so zum je neuen Anwendungsfall der Regel, daß er durch diese
Geistes-Gegenwart »kann, was er soll«.

So ist die philosophische Auslegung der sittlichen Erfahrung
von der Aufgabe geleitet, diese allgemeine Regel deutlich zu machen,
unter die jede dieser Erfahrungen subsumiert werden kann. Die Aus-
legung der gleichen sittlichen Erfahrung durch die christliche Über-
lieferung ist dagegen von der Aufgabe geleitet, die offene Alternative
von Gottes Gericht und Gnade aufzuzeigen, die nur durch Gottes
freie Heilstat entschieden werden kann und die durch das geschicht-
liche Ereignis der Auferweckung Jesu entschieden worden ist.

Wird dieser Unterschied der Auslegungs-Aufgaben vergessen,
dann wird auch die christliche Botschaft nur zu einem »Anwen-
dungsfall« für die allgemeine Regel, daß der Mensch, in einem po-
stulatorischen Gottesglauben, seiner Fähigkeit zur sittlichen Tat im-
mer gewiß sein darf. Auch so verstanden kann die christliche
Botschaft den Menschen vor sittlicher Resignation bewahren. Aber
es besteht die Gefahr, daß bei solcher Betrachtung die religiöse Über-
lieferung, entgegen allen Regeln der Phänomenologie, an bloßen Se-
kundärfolgen gemessen wird, die aus außer-religiösen Gründen als
erfreulich beurteilt werden, daß aber bei dieser Betrachtung das Spe-

456 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zifische und Unverwechselbare der christlichen Überlieferung noch
gar nicht in den Blick kommt.

Die Frage nach dem »Proprium Christianum« wird sich darum
klarer stellen lassen, wenn man versucht, sie mit der philosophischen
Lehre von den Vernunftpostulaten zu vergleichen und zu prüfen, in-
wieweit diese sich eignen, die christliche Botschaft auszulegen, und
von welcher Grenze an sie beginnen, sich an deren Stelle zu setzen.

5. Das rechte Verst�ndnis der sittlichen Erfahrung und das
Verh�ltnis der christlichen Botschaft zu den
Vernunftpostulaten

Was den Menschen auf die soeben geschilderte Weise vor Illusion
und vor Resignation gleichermaßen bewahrt, ist nicht so sehr die
sittliche Erfahrung selbst, als vielmehr eine bestimmte Weise, sie zu
verstehen. Man kann dieses Verständnis mit der Formulierung Kants
zum Ausdruck bringen: »Die Erkenntnis unserer Pflichten als gött-
licher Gebote«. Das Zutrauen, daß in jeder erfahrenen Pflicht die An-
rede Gottes an den Menschen vernehmbar werde, befähigt den Er-
fahrenden, sich dieser Erfahrung anzuvertrauen und sich so der
erfahrenen Pflicht vorbehaltlos hinzugeben, auch wenn weder die
Welt noch das eigene Ich ein solches Vertrauen zu rechtfertigen
scheinen.

a) Die jüdisch-christliche Überlieferung und die
Postulatenlehre Kants

Fragt man nun wiederum, ob man Christ sein muß, um zu einem
solchen Verständnis der sittlichen Erfahrung zu gelangen, dann ist
es hilfreich, sich an die Konvergenz zu erinnern, die zwischen der
soeben beschriebenen christlichen Anleitung zur Überwindung von
Illusion und Resignation und der kantischen Lehre von den Ver-
nunftpostulaten besteht. Die soeben zitierte Formulierung, Religion
sei »die Erkenntnis unserer Pflichten als göttlicher Gebote« kann ja
als eine Zusammenfassung der kantischen Postulatenlehre verstan-
den werden. Denn diese benennt die Bedingung, unter der allein der
Mensch gewiß sein kann, daß es in einer Welt, deren Kausalreihen
auf die sittliche oder unsittliche Gesinnung der Handelnden keine

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 457

Das rechte Verst�ndnis der sittlichen Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rücksicht nehmen, dennoch möglich bleibt, die erfahrene Pflicht zu
erfüllen, und zugleich jene »Trostlosigkeit im Gemüte« zu überwin-
den, die sonst die unvermeidliche Folge einer »redlichen Selbstein-
schätzung« wäre.

Von hier aus wird es verständlich, daß Kant gerade bei jüdischen
Lesern (von seinem »Lieblings-Schüler« Markus Herz bis zu den
Neukantianern Cohen und Cassirer) so breite Zustimmung gefunden
hat. Kants »Erkenntnis unserer Pflichten als göttlicher Gebote« er-
schien diesen Lesern als philosophische Umschreibung ihrer eigenen
»Freude am Gesetz«. Denn das »große Gebot im Gesetz«, das Gebot
der Gottes- und Nächstenliebe, macht den Sinn des ganzen Gesetzes
und all seiner einzelnen Gebote deutlich: Es geht darum, das eine
»große Gebot« in die Vielfalt der konkreten »Aufträge« zu überset-
zen, die der Mensch in der Vielfalt seiner sittlichen Erfahrungen ent-
deckt. Wer in allen Inhalten dieser Erfahrung, in der ganzen Vielfalt
der Weisen, wie die begegnende Weltwirklichkeit ihn in Anspruch
nimmt, »göttliche Gebote« entdeckt und darin zugleich den Anspruch
vernimmt, der ihn aus Illusion und Resignation befreit, gewinnt jene
»Freude am Gesetz«, die die Mitte jüdischer Frömmigkeit darstellt.
Dieses »große Gebot im Gesetz« brauchte Jesus dem »Gesetzesleh-
rer«, der ihn danach frug, nicht zu lehren; er konnte ihn vielmehr
daran nur erinnern: »Wie steht es im Gesetze? Was liest du da?«48.

Einem solchen Menschen ist jeder göttliche Auftrag, unter den
er sich gestellt weiß, ein Anzeichen des göttlichen Zutrauens zu ihm;
und deswegen ist der wahre Lohn für die Erfüllung eines solchen
Auftrags ein erneuter göttlicher Vertrauensbeweis, der ihm einen
neuen Auftrag anvertraut. »Der Lohn für einen erfüllten Auftrag ist
ein neuer Auftrag«, sagt ein Wort aus den »Sprüchen der Väter«.
Dieser jeweils neue, oft überraschende Auftrag ist der Inhalt der sitt-
lichen Erfahrung, die in der Begegnung mit der Weltwirklichkeit ge-
macht wird und durch keine noch so große »Weisheit« apriori dedu-
ziert werden könnte. Wenn eine solche »Freude am Gesetz« die Folge
unverkürzter und recht verstandener sittlicher Erfahrung ist, dann
hat die jüdische Überlieferung mitsamt allen ihren Institutionen sich
in ausgezeichnetem Maße als eine Schule solchen Erfahrens bewährt.
Und Kants Postulatenlehre erscheint als bündige Formulierung jenes
Verständnisses dieser Erfahrung, das solche Freude möglich macht.

Christen aber sollten nicht vergessen, daß alle paulinische Kritik

458 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

48 Luk 10,26.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an der »Schwäche des Gesetzes« diese Freude nicht aufhebt. »Ich
freue mich mit am Gesetz, denn es ist schön«49. Das Evangelium aber,
das diejenige »Schwäche des Gesetzes« überwindet, die sich ergibt,
wenn der Mensch sich durch das Gesetz zum »Aufrichten einer eige-
nen Gerechtigkeit« verführen läßt, ist nicht dazu bestimmt, das Ge-
setz aufzuheben, sondern ihm »festen Bestand zu geben«50. Dazu
freilich ist es nötig, dem Zutrauen in die sittliche Erfahrung eine
neue Gestalt zu geben: Wer durch die Botschaft vom Kreuze Christi
ein illusionsloses Bild vom Zustand dieser Welt gewonnen hat, deren
geistliche und weltliche Repräsentanten den von Gott gesandten Ret-
ter in den Tod geschickt und mit diesem Todesurteil auf eine ihnen
selbst verborgene Weise das Urteil über sich selbst gesprochen haben,
bedarf einer besonderen Hoffnungs-Zusage, wenn er vor Resignation
bewahrt werden soll. Ohne eine solche Hoffnungszusage müßte er
zu dem Urteil kommen, daß diese Welt in solchem Maße »heillos«
ist, daß es nicht ohne Widerspruch möglich ist, ihr in wirksamen
Zeugnis-Worten und Zeugnis-Handlungen Gottes heilschaffende
Zuwendung zu bezeugen. Und wer, auf Christi Ruf zur Umkehr hö-
rend, ein illusionsloses Bild von seinem eigenen Zustand gewonnen
hat, der von der allgemeinen Schuldverstrickung der Welt nicht aus-
genommen ist, bedarf wiederum einer besonderen Hoffnungs-Zusa-
ge, wenn er vor Resignation bewahrt werden soll. Ohne eine solche
Hoffnungszusage müßte er zu dem Urteil kommen, daß er selbst in
solchem Maße »verkauft unter die Sünde« ist51, daß unter seinen
unreinen Händen auch die gute Tat, die er zu wirken versucht, ver-
dorben wird und so zu Wirkungen führt, die er selber mißbilligen
muß, sodaß er »ins Werk setzt, was er haßt«52.

Wenn also die »Mitfreude am Gesetz, weil es schön ist«, weder
auf Illusionen beruhen noch in Resignation zum Erliegen kommen
soll, muß der Mensch sicher sein dürfen, daß Gott auch »Sünder in
einer sündigen Welt« zu Zeugen seines Heilswirkens beruft, und daß
die Erfahrung vom Zustand der Welt und des eigenen Ich geeignet
ist, die Eigenart dieser Berufung deutlich zu machen: Die sittliche
Erfahrung ist, jüdisch verstanden, die je konkrete Gestalt, in der die
Berufung entdeckt wird, inmitten einer »Welt von Dienern falscher

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 459

Das rechte Verst�ndnis der sittlichen Erfahrung

49 Röm 7, 22.
50 Röm 3,31.
51 Röm 7,14.
52 Röm 7,15.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Götter« dem von Gott gewirkten Neu-Anfang zu dienen, der mit der
»Erwählung der Väter« geschah und sich darin vollenden soll, daß
der erwählte »Rest für ein großes Entrinnen« zum »Segen für alle
Sippen der Erde« wird. Christlich verstanden aber ist die sittliche Er-
fahrung die jeweils konkrete Gestalt der Berufung zur »Gestalt-
gemeinschaft« mit jenem Sohn, der als »Novum Pascha Novae Le-
gis«, als das Neue Osterlamm des Neuen Bundes, die Sünde aller
Schuldigen und das Leid der Unschuldigen auf sich genommen und
zum Zeichen seines »Sieges über den Fürsten dieser Welt« gemacht
hat – freilich »sub contrario«, in der diesem Inhalt entgegengesetzten
Erscheinungsgestalt. Erst unter dieser Voraussetzung wird es den
Glaubenden möglich, als die, die sie sind, in der Welt, wie sie ist, die
Gegenwarts- und Erscheinungsgestalten der göttlichen Berufung zu
entdecken. Nur aus diesem Verständnis ihres Auftrags geht ihre Fä-
higkeit zur ebenso illusionslosen wie resignationsfreien sittlichen Er-
fahrung hervor. Und im Blick auf die Weise, wie ungezählte Juden
und Christen ihre eigene Bedrängnis, aber auch das unschuldige Lei-
den Anderer verstanden haben, wird man sagen dürfen: In diesem
Sinne hat nicht nur die jüdische, sondern auch die christliche Über-
lieferung mit all ihren Institutionen sich als eine Schule der sittlichen
Erfahrung bewährt.

Vergleicht man diese christliche »Schule der Erfahrung« mit
Kants Postulatenlehre, dann läßt sich sagen: Kants Religionsbegriff,
die »Erkenntnis unserer Pflichten als göttlicher Gebote«, ist geeignet,
nicht nur die jüdische »Freude am Gesetz« auszulegen, sondern auch
das soeben beschriebene spezifisch christliche Verständnis der sitt-
lichen Erfahrung. Denn die von Kant gewonnene postulatorische
»Erkenntnis« hat eine zweifache Aufgabe: Sie ist einerseits dazu be-
stimmt, angesichts des tatsächlichen Zustandes dieser Welt, in wel-
chem das »Naturgesetz« solcher Art zu sein scheint, daß es die tätige
Erfüllung des Sittengesetzes unmöglich macht, die sittliche Erfah-
rung vor der Doppelgefahr von Illusion und Resignation zu bewah-
ren. Andererseits aber hat sie die Funktion, angesichts des tatsäch-
lichen Zustandes des eigenen Ich die gleiche Doppelgefahr zu
überwinden. Deshalb hat Kant es für nötig gehalten, nicht nur Natur-
gesetz und Sittengesetz postulatorisch auf einen gemeinsamen Ge-
setzgeber zurückzuführen, sondern auch eine »Deduktion der Recht-
fertigung des Sünders« zu unternehmen53, also einen Gott zu

460 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

53 I. Kant,die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft B 101.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


postulieren, der durch seinen »Urteilsspruch auf Gnade«, auf den wir
keinen »Rechtsanspruch haben«54, den Menschen zum tätigen Ge-
horsam gegenüber seinem Gebot erst fähig macht55.

Die Frage, ob man Christ sein müsse, um zu einem ebenso illu-
sionslosen wie resignationsfreien Verständnis der sittlichen Erfah-
rung zu gelangen, ist also im Blick auf die kantische Postulatenlehre
in folgender Weise zu präzisieren: Sind Vernunftpostulate, die uns
lehren, unsere Pflichten als göttliche Gebote zu verstehen, für sich
allein schon eine zureichende »Schule der sittlichen Erfahrung«, so-
daß die spezifisch christliche Anleitung bloß »propädeutischen« Cha-
rakter hat? Dann wäre die christliche Schule der sittlichen Erfahrung
nur solange nötig, wie entweder die Philosophie die Notwendigkeit
und Legitimität solcher Postulate noch nicht entdeckt hat, oder wie
die Mehrzahl der Menschen in derartige philosophische Argumenta-
tionen noch nicht hinlänglich eingeübt ist. Oder ist eine solche phi-
losophische Postulatenlehre nur im Rahmen der christlichen Überlie-
ferung und als deren philosophische Auslegung zu verstehen? Dann
wäre die Postulatenlehre nur Theologie mit philosophischen Mitteln.
Oder liefert sie ein philosophisches Argument, das jenes Verständnis
der sittlichen Erfahrung, das nur innerhalb der christlichen Überlie-
ferung entstehen konnte und weitergegeben werden kann, zwar
nicht zu ersetzen, wohl aber gegen den Verdacht zu schützen vermag,
bloßer Ausdruck eines Wunschdenkens zu sein?

Fragen dieser Art sind geeignet, das Proprium der christlichen
Überlieferung genauer zu bestimmen. Denn zunächst kann fest-
gestellt werden: Es ist etwas anderes, einen Gott philosophisch zu
postulieren, dessen Gesetzgebung in jeder Weise, wie die mensch-
liche Vernunft gesetzgebend tätig wird, also im Sittengesetz nicht
weniger als im Naturgesetz, ihre Erscheinungsgestalt findet; und es
ist etwas anderes, einen solchen Gott religiös zu verkünden. Und ent-
sprechend ist es etwas anderes, das Postulat eines Gottes, der Sünder
gerecht macht, philosophisch zu rechtfertigen (zu »deduzieren«);
und es ist etwas anderes, religiös zu verkündigen, daß diese Recht-
fertigung des Sünders in Tod und Auferweckung Jesu wirklich ge-
schehen sei. Das Vernunftpostulat zeigt an, daß ohne den (philoso-
phischen) Glauben an einen solchen Gott die sittliche Erfahrung

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 461

Das rechte Verst�ndnis der sittlichen Erfahrung

54 Ibid.
55 Vgl. R. Schaeffler, Kritik und Neubegründung der Religion bei Kant, in: A. Franz u.
W. G. Jacobs [Hrsg.] Religion und Gott im Denken der Neuzeit, Paderborn 2000, 39–63.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht vor Selbstaufhebung durch die ihr innewohnende Dialektik be-
wahrt werden kann; die christliche Verkündigung sagt ihrem Hörer
zu, daß er durch Gottes freie Tat zu einem solchen Verständnis seiner
sittlichen Erfahrung ermächtigt worden sei, und daß er deshalb in
jeder Weise, wie er sich in der sittlichen Erfahrung in Anspruch ge-
nommen weiß, das freie Wirken dieses Gottes, seine befreiende und
verpflichtende Anrede, wiedererkennen darf. Das Vernunftpostulat
spricht von der notwendigen Bedingung für sittliche Erfahrung über-
haupt; die Verkündigung spricht von einem kontingenten Ereignis,
das nicht aus philosophischen Gründen als notwendig »deduziert«
werden kann, sondern den Hörern der Botschaft als Inhalt einer nicht
deduzierbaren Erfahrung der »dafür bereitgehaltenen Zeugen« ange-
sagt und dessen Heilswirksamkeit ihnen durch diese Zeugen zuge-
sagt werden muß. Darum kann das Postulat die Verkündigung nicht
ersetzen, wohl aber kritisch auslegen: Es kann verständlich machen,
daß das verkündete Ereignis universale Bedeutung hat, weil es den
sündigen Menschen in einer sündigen Welt dazu wiederherstellt, in
jeder Begegnung mit der Weltwirklichkeit die befreiende und ver-
pflichtende Anrede Gottes zu vernehmen und so auf eine illusions-
lose und zugleich resignationsfreie Weise sittliche Erfahrungen zu
machen. Darum kann das Vernunftpostulat auch dazu dienen, das
Verständnis des bezeugten Ereignisses kritisch zu überprüfen: Jedes
Verständnis dieses besonderen Erfahrungszeugnisses ist unzuläng-
lich, das nicht zugleich dessen universale Bedeutung erfaßt. Und so
bestätigt sich auch im Blick auf die sittliche Erfahrung die allgemeine
Regel: Vernunftpostulate ohne bezeugte religiöse Erfahrung sind
leer; bezeugte religiöse Erfahrung ohne Vernunftpostulate ist blind56.

Geht man freilich von Kants eigenem Verständnis der Philo-
sophie aus (das sich jedoch sogleich als korrekturbedürftig erweisen
wird), dann muß man die Frage, wie die christliche Verkündigung
sich zu den Vernunftpostulaten verhalte, auf folgende Weise beant-
worten: Kant hat den Anspruch erhoben, die christliche Verkündi-
gung nicht nur auszulegen, sondern alles, was nur durch historische
Nachrichten bekanntgemacht werden kann, aus ihm zu entfernen
und so das Zeugnis von einem historisch kontingenten Ereignis
durch einen postulatorischen Vernunftglauben zu ersetzen.

Zunächst nämlich leistet das Vernunftpostulat in der Tat jene
Anleitung zum rechten Verständnis der sittlichen Erfahrung, der

462 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

56 Vgl. Erfahrung als Dialog 735.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch die christliche Überlieferung dienen will. Aber das Vernunft-
postulat, wie Kant es versteht, tut dies, ohne dazu den Rückgriff auf
einen »Kirchenglauben« nötig zu haben, so nützlich ein solcher auch
in propädeutischer Hinsicht sein mag. Gewiß ist eine solche Philoso-
phie nicht zufällig von einem Denker entwickelt worden, der seine
»Formatio Mentis« in der christlichen Überlieferung gewonnen hat.
Aber diese Abhängigkeit betrifft nur den Entdeckungszusammen-
hang, nicht den Begründungszusammenhang: Kant ist in der Schule
der christlichen Überlieferung auf die Dialektik der reinen Vernunft
aufmerksam geworden. Aber er hat sie, nachdem er sie einmal ent-
deckt hatte, auf eine Weise beschrieben, gedeutet und schließlich
durch seine Postulate aufgehoben, und auf diese Weise einen reinen
Vernunftglauben begründet, der keine Prämissen der Argumentation
aus der christlichen Botschaft entlehnt hat.

Darum hat er die Ergebnisse, zu denen er in rein philosophischer
Argumentation gelangt ist, zwar dadurch zu bewähren versucht, daß
er ihre Tauglichkeit nachwies, von ihnen her auch die christliche Bot-
schaft auszulegen. Das galt sogar für jene Zusage einer »Rechtferti-
gung aus Gnade«, die vor allem von Theologen, die der reformatori-
schen Tradition angehören, als die »Mitte« der christlichen Botschaft
verstanden wird. Kant konnte diese Botschaft verständlich machen,
indem er sie »deduzierte«, d. h. mit philosophischen Mitteln ihre Be-
rechtigung nachwies. Aber was dabei zustandekam, war keine Theo-
logie, die sich nur philosophischer Mittel bedient hätte, um eine ge-
offenbarte Botschaft besser zu verstehen, sondern eine Philosophie,
die einen »reinen Religionsglauben« oder »moralischen Vernunft-
glauben« entwarf. Sodann aber erhob er nicht nur den Anspruch,
diesen Vernunftglauben zum Maßstab des »Kirchenglaubens« zu
machen, um aus ihm alles auszusondern, was im Lichte dieses Ver-
nunftglaubens als Aberglaube beurteilt werden mußte. Vielmehr
meinte er damit zugleich den Nachweis dafür geführt zu haben, daß
der so verstandene Vernunftglaube dazu tauglich sei, den »Kirchen-
glauben« nicht nur auszulegen, sondern ihn schließlich zu ersetzen
und dies zugleich als die Vollstreckung der »wahren« Absichten aller
kirchlichen Verkündigung zu begreifen. Daher die beiden Kapitel-
Überschriften: »Der Kirchenglaube hat zu seinem höchsten Ausleger
den reinen Religionsglauben«57; »Der allmähliche Übergang des Kir-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 463

Das rechte Verst�ndnis der sittlichen Erfahrung

57 I. Kant, die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft B 157.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chenglaubens zur Alleinherrschaft des reinen Religionsglaubens ist
die Annäherung des Reiches Gottes«58.

b) Eine weiterentwickelte Postulatenlehre und die christliche
Überlieferung

Die Frage ist, ob sich ein anderes Bild vom Verhältnis zwischen der
christlichen Überlieferung und den Vernunftpostulaten ergibt, wenn
die Transzendentalphilosophie, aus innerphilosophischen Gründen,
zu einer Theorie der Erfahrung als eines Dialogs mit der Wirklichkeit
weiterentwickelt wird. Die innerphilosophischen Gründe, die eine
solche Weiterentwicklung erforderlich machen, können hier nur an-
gedeutet werden, soweit sie die sittliche Erfahrung betreffen59.

Zunächst geht in Kants Beschreibung der sittlichen Erfahrung,
d. h. der Entdeckung konkreter verpflichtender Handlungsmöglich-
keiten, das Moment des Nicht-Deduzierbaren, Überraschenden ver-
loren. Der Kategorische Imperativ gibt die einschränkende Bedin-
gung an, unter der allein subjektive Handlungsregeln (»Maximen«)
als übereinstimmend mit dem moralischen Gesetz beurteilt werden
dürfen. (Daher die in den verschiedenen Formulierungen dieses Im-
perativs wiederkehrende Einleitungsformel: »Handle nur nach derje-
nigen Maxime …«.) Vorausgesetzt ist dabei, daß die eigenen subjek-
tiven Handlungsabsichten zunächst unter Regeln gebracht werden,
daß sodann diese Regeln am Maßstab des kategorischen Imperativs
geprüft werden, schließlich daß nur solche Regeln, die den Bedingun-
gen des kategorischen Imperativs genügen, als objektiv gültige Ge-
setze anzuerkennen seien. Der Inhalt der Pflicht ist dann nichts als
der Fall, der unter eine Regel paßt. Und was als die Erscheinungs-
gestalt der göttlichen Gesetzgebung gelten kann, ist wiederum die
Regel, nicht der Fall: Die Selbstgesetzgebung der Vernunft ist die Er-
scheinungsgestalt der göttlichen Gesetzgebung über die Natur und
über das »Reich der Zwecke«. Das ändert sich erst, wenn innerhalb
einer weiterentwickelten Transzendentalphilosophie das Postulat for-
muliert wird: »Die Vielfalt der Weisen, wie das Wirkliche uns in An-
spruch nimmt, … darf als eine Vielfalt von Abbild- und Gegenwarts-

464 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

58 A.a. .O. 167.
59 Vgl. dazu R. Schaeffler, Die sittliche Erfahrung, ihre Beziehung zum Verstande, zur
Vernunft und zur Geschichte, in: K. Feiereis [Hrsg.] Wahrheit und Sittlichkeit, Leipzig
1999, 133–148.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gestalten der einen Weise verstanden werden, wie wir … von einer
göttlichen Wirklichkeit in Anspruch genommen und zur Antwort
herausgefordert werden«60. So verstanden ist es der Inhalt der Er-
fahrung selbst, und speziell der sittlichen, in denen dem Menschen
die befreiende und verpflichtende Zuwendung Gottes begegnet. All-
gemeine Regeln bleiben dann, nicht weniger als bei Kant, als ein-
schränkende Bedingungen in Kraft, die den Erfahrenden davor
bewahren, für Gottes Gebot zu halten, was diesen Regeln wider-
spricht. Aber die Erfahrung selbst behält, als Erscheinungsgestalt
einer freien und ungenötigten göttlichen Zuwendung, ihren kontin-
genten, nicht deduzierbaren, nicht selten überraschenden und gleich-
wohl maßgeblichen Charakter.

Darüber hinaus hat Kant nicht nur die sittliche Erfahrung, durch
Ausblendung ihres nicht-deduzierbaren Charakters, unterbestimmt,
sondern andere Erfahrungsarten, z. B. die ästhetische oder auch die
religiöse, nicht in Betracht gezogen. Deswegen hat er auch aus sei-
nem eigenen Ansatz, aus der Beobachtung von der Strukturdifferenz
zwischen der Natur und der Welt der Zwecke, nicht die Folgerung
gezogen, daß es noch andere »Welten« (Gesamtzusammenhänge
von Gegenständen der Erfahrung) geben könnte, aus deren Verschie-
denheit voneinander und Interferenz untereinander andere Weisen
der Dialektik entspringen. Für eine Theorie, die die Eigengesetz-
lichkeit (»Autonomie«) dieser vielfältigen Erfahrungsweisen und Er-
fahrungswelten beschreibt und die Dialektik der Vernunft aus der
Interferenz dieser strukturverschiedenen, gegeneinander eigenge-
setzlichen Erfahrungswelten erklärt, blieb im kantischen Kontext
kein Raum.

Das ändert sich wiederum erst dann, wenn innerhalb einer wei-
terentwickelten Transzendentalphilosophie das soeben gekürzt zitier-
te Postulat in seinem vollen Wortlaut so formuliert wird: »Die Viel-
falt der Weisen, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt und zum
Aufbau je unterschiedlicher Erfahrungswelten herausfordert, darf
als eine Vielfalt von Vielfalt- und Abbildgestalten der einen Weise
verstanden werden, wie wir »in omnitudine realitatis« d. h. in allem,
was ist, von einer göttlichen Wirklichkeit in Anspruch genommen
und zur Antwort herausgefordert werden«61. Der Aufbau unter-
schiedlicher Erfahrungswelten und die daraus resultierende Vielfalt

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 465

Das rechte Verst�ndnis der sittlichen Erfahrung

60 Erfahrung als Dialog 685.
61 Ibid.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Weisen, wie das Wirkliche uns »in allem, was ist« in Anspruch
nimmt, wird dadurch nicht eingeebnet, daß jede dieser Weisen ver-
nommenen Anspruchs als eine eigene und eigengesetzliche Er-
scheinungsgestalt der einen göttlichen Anrede verstanden wird. Die
postulatorische Gewißheit, daß in jeder Art von Erfahrung dem
Menschen die Zuwendung des einen und gleichen Gottes begegnet,
läßt ihn gerade der Differenz der Weisen, wie die Inhalte seiner Er-
fahrung ihn in Anspruch nehmen, ohne Angst vor Selbstverlust
standhalten.

Vor allem aber hat Kant jene »Geschichte der reinen Vernunft«,
für die er »eine Stelle im System offenhalten« wollte, nicht zu schrei-
ben vermocht. Das lag daran, daß er die Formen des Anschauens und
Denkens, durch die die Transformation von subjektiven Erlebnissen
in Inhalte objektiv gültiger Erfahrung möglich wird, für unveränder-
lich hielt. Darum rechnete er nicht mit der Möglichkeit, daß die In-
halte der Erfahrung auf diese Formen verändernd zurückwirken. Sie
wurden zu Beispielen für die immer gleichen Regeln, die unser An-
schauen und Denken den Gegenständen der Erfahrung vorschreibt,
und verloren auf diese Weise in transzendentaler Hinsicht ihr Eigen-
gewicht.

Auch dies ändert sich erst, wenn die Erfahrung als ein Dialog
mit der Wirklichkeit begriffen wird, deren Anspruch zwar nur in
der Weise vernehmbar wird, wie wir ihn durch unser Anschauen
und Denken beantworten, sich aber gegenüber dieser Antwort als
»je größer« erweist und uns zu einer »Umgestaltung zur Neuheit
des Anschauens und Denkens« nötigt. Es gibt »horizontverändernde
Erfahrungen«, durch die der Gesamtkontext, in den wir unsere Erleb-
nisse einordnen müssen, um sie »als Erfahrung zu lesen«, eine neue
Gestalt gewinnt, sodaß im veränderten Kontext auch die Inhalte aller
früher gemachten Erfahrungen einen neuen Ort und »Stellenwert«
gewinnen.

Wird die Erfahrung auf solche Weise als ein zukunfts-offener
Dialog verstanden, dann gewinnt das Vernunftpostulat folgende Ge-
stalt: Weil jeder horizontverändernde Inhalt der Erfahrung als die
Abbild- und Gegenwartsgestalt der »je größeren Wahrheit Gottes«
verstanden werden darf, die uns hindert, bei irgendeinem Stadium
der Geschichte unseres Anschauens und Denkens stehenzubleiben,
darf jede der geschichtlich entstandenen Bewußtseinsformen und
jede der ihnen entsprechenden Weisen, wie die Wirklichkeit diesem
Bewußtsein mit dem Anspruch auf Maßgeblichkeit gegenübertritt,

466 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als die Antizipationsgestalt eines kommenden allumfassenden Ori-
entierungssystems begriffen werden. Dieses wird zugleich eine all-
umfassende Kommunikationsgemeinschaft möglich machen, die das
gemeinsame Ziel aller »Sondergeschichten« partikulärer Kommuni-
kations- und Überlieferungsgemeinschaften darstellt62.

Eine im hier vorgeschlagenen Sinne weiterentwickelte Tran-
szendentalphilosophie führt also zu Postulaten, die weder die Dif-
ferenz der verschiedenen Erfahrungsarten einebnen noch jeder ein-
zelnen von ihnen ihr eigenes Bedeutungsgewicht rauben. Solche
Postulate ersetzen die Inhalte der Erfahrung nicht, sondern legen sie
aus. Das gilt auch für jene Erfahrungen, deren Zeugnisse in der
christlichen Überlieferung weitergegeben werden, vor allem die Er-
fahrung der Jünger, die mit Jesus gelebt haben und ihm nach seiner
Auferstehung begegnet sind. Proben einer solchen Auslegung sind in
den hier vorgetragenen Überlegungen gegeben worden. Es konnte
gezeigt werden, auf welche Weise mehrfach in der Geschichte der
Ekklesia Israel besondere Erfahrungen die Anschauungsformen von
Raum und Zeit verändert und den Kategorien der Substanz und der
Kausalität eine neue Bedeutung verliehen haben. Und die Erfahrun-
gen der Jünger, die mit ihm gelebt haben und ihm nach seiner Auf-
erstehung begegnet sind, haben erst durch ihren Ort in dieser Ge-
schichte ihre spezielle Bedeutung gewonnen: anzuzeigen, daß in
Jesu Tod und Auferweckung die Geschichte Israels und mit ihr die
Geschichte der gesamten Menschheit »in ihre Fülle gelangt« ist.

Die hier vorgeschlagenen Vernunftpostulate begreifen deswe-
gen den »Kirchenglauben« nicht als bloße »Prodpädeutik des reinen
Vernunftglaubens«, sondern geben zunächst den Grund an, der jede
Art von Erfahrung davor bewahrt, in der Dialektik der reinen Ver-
nunft ihre objektive Geltung zu verlieren; das gilt freilich auch für
jene besonderen Erfahrungen, die in der christlichen Überlieferung
bezeugt werden. Auch diese besonderen Erfahrungen und mit ihnen
die Botschaft von dem Gott, der sündige Menschen in die Gestalt-
gemeinschaft mit seinem sterbenden und auferweckten Sohne beruft
und dadurch gerecht macht, erzeugen nur dann nicht Illusionen, die
notwendig enttäuscht werden und dann Resignation zur Folge haben,
wenn sie als besondere Erscheinungs- und Gegenwartsgestalten einer
Zuwendung Gottes begriffen werden, die zugleich in allem, was ist
und geschieht, am Werke ist und jeden Inhalt der unterschiedlichsten

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 467

Das rechte Verst�ndnis der sittlichen Erfahrung

62 Vgl. Erfahrung als Dialog 685.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrungen zu einer Gestalt antizipatorischer Präsenz des erhofften
Heiles werden läßt. Nur in einer Welt, die in all ihren Bereichen »der
Herrlichkeit Gottes voll« ist, kann auch die in Christus geschehene
Rechtfertigung des Sünders als ein »signum rememorativum, de-
monstrativum et prognosticum« der Neuschaffung des Himmels
und der Erde verkündet werden. Die philosophischen Vernunftpostu-
late, gerade in ihrer hier vorgeschlagenen weiterentwickelten Form,
leiten zu einem »Lesen im Buche der Welt« an, das »auf jeder Seite
dieses Buches die Handschrift seines Autors entziffert«. Und auch
diejenigen, die der christlichen Überlieferung dienen, müssen ein
solches »Lesen im Buche der Welt« gelernt haben, wenn sie zeigen
wollen, daß mit Christi Tod und Auferweckung »ein neues Kapitel
dieses Buches« aufgeschlagen worden ist. Nur wenn es gelingt, die
gesamte Welt, auch in ihren profanen Bereichen, als ein »Buch des
göttlichen Autors« zu lesen, wird auch die spezifisch christliche Ver-
kündigung von dem in Christus gewirkten Heil vor dem Verdacht
bewahrt, bloßer Ausdruck eines »frommen Wunsches« zu sein. Zu
einem solchen »Lesen« aber leiten die Vernunftpostulate an.

Die Vernunftpostulate geben also die Voraussetzung dafür an,
daß auch in denjenigen Erfahrungen, deren Zeugnisse in der christli-
chen Überlieferung weitergegeben werden, derjenige Gott wieder-
erkannt werden kann, »der Himmel und Erde gemacht hat«. Aber
sie machen diese Erfahrungen nicht zu bloßen »Beispielsfällen«,
durch die der postulatorische Gottesglaube des Philosophen sich be-
stätigt sieht. Wer – um im Bilde vom »Lesen im Buche der Welt« zu
bleiben – dazu anleitet, auf jeder Seite eines Buches die Handschrift
seines Autors wiederzuerkennen, macht damit das Lesen des Buches
nicht überflüssig, weil er den Autor schon auf abschließende Weise
zu kennen meint. Er macht es vielmehr möglich, die Anrede des Au-
tors an seine Leser auf jeder Seite des Buches in ihrer besonderen
Eigenart zu erfassen. Und wiederum ist hinzuzufügen: Dies gilt auch
für jene Erfahrungen, deren Zeugnisse in der christlichen Überliefe-
rung weitergegeben werden. Sie verlieren nicht ihre unverwechsel-
bare Eigenbedeutung, sondern lassen, als Phasen im Dialog mit Gott
und seinem »je größeren« Anspruch verstanden, diese ihre Eigen-
bedeutung erst hervortreten.

An früherer Stelle wurde gesagt: Es ist etwas anderes, einen
Gott philosophisch zu postulieren, dessen Gesetzgebung in jeder
Weise ihre Erscheinungsgestalt findet, wie die menschliche Vernunft
gesetzgebend tätig wird, also im Sittengesetz nicht weniger als im

468 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naturgesetz; und es ist etwas anderes, einen solchen Gott religiös zu
verkünden. Und entsprechend ist es etwas anderes, das Postulat eines
Gottes, der Sünder gerecht macht, philosophisch zu rechtfertigen (zu
»deduzieren«); und es ist etwas anderes, religiös zu verkündigen, daß
diese Rechtfertigung des Sünders in Tod und Auferweckung Jesu
wirklich geschehen sei. Das Vernunftpostulat zeigt an, daß ohne den
(philosophischen) Glauben an einen solchen Gott die sittliche Erfah-
rung nicht vor Selbstaufhebung durch die ihr innewohnende Dialek-
tik bewahrt werden kann; die christliche Verkündigung sagt ihrem
Hörer zu, daß er durch Gottes freie Tat zu einem solchen Verständnis
seiner sittlichen Erfahrung ermächtigt worden sei und deshalb in
jeder Weise, wie er sich in der sittlichen Erfahrung in Anspruch ge-
nommen weiß, das freie Wirken dieses Gottes, seine befreiende und
verpflichtende Anrede, wiedererkennen darf (s. o. S. 457 ff.). Nun
kann hinzugefügt werden: Eine im hier vorgeschlagenen Sinne wei-
terentwickelte Transzendentalphilosophie kann zeigen, daß diese Zu-
sage jene Hoffnung begründet, die es dem Hörer möglich macht, sich
ohne Selbstüberschätzung und deshalb auch ohne nachfolgende Ent-
täuschung dem Auftrag hinzugeben, der ihm in der christlich ver-
standenen sittlichen Erfahrung begegnet, nämlich dem Auftrag, im
notleidenden Bruder »Christus zu sehen« und für ihn zur erfahr-
baren Gestalt für die heilschaffende Zuwendung Christi zu werden.
Das Gottespostulat, das es gestattet, »unsere Pflichten als göttliche
Gebote« zu begreifen, macht es möglich, in der verpflichtenden Auf-
forderung zur »maskenfreien Bruderliebe« jenen Auftrag zu erken-
nen, der nur durch das wirkende Wort des gleichen Gottes erfüllbar
wird. Von hier aus wird verständlich, daß die gottesdienstliche Ver-
kündigung und das in ihrem Zusammenhang gesprochene wirksame
Wort die zentrale Weise jedes christlichen Dienstes am Worte ist,
und daß alle christliche Praxis in der aktiven Mitfeier des Gottesdien-
stes wurzelt, durch welchen die Glaubenden immer neu mit dem im
Gottesdienst gegenwärtigen Christus zur Einheit einer einzigen Ge-
stalt dieser wirksam Gegenwart »zusammenwachsen«63.

c) Rückschau auf ein Ergebnis

Jede Erfahrung ist auf Auslegung angewiesen. Denn subjektive Er-
lebnisse müssen mit Hilfe von Begriffen transformiert werden, um

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 469

Das rechte Verst�ndnis der sittlichen Erfahrung

63 Rom. 6,5.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu Inhalten objektiv gültiger Erfahrung zu werden. Die Begriffe, die
dazu nötig sind, gehen also konstitutiv in die Erfahrung ein. Haben
sie sich dazu als tauglich erwiesen, dann können sie auch sekundär
dazu dienen, die Zeugnisse von solchen Erfahrungen auszulegen.
Dann ersetzen sie die entsprechende Erfahrung nicht, erfüllen aber
ihr gegenüber eine unentbehrliche teils propädeutische, teils sub-
sidiäre Aufgabe. Diese Aufgabe ist propädeutisch, sofern die Aus-
legung den Blick für die Eigenart bestimmter Erfahrungen schärft;
sie ist subsidiär, sofern die Auslegung dazu dient, Mißverständnisse
der Erfahrung und ihre daraus resultierenden Fehlgestaltungen zu
verhindern. Das gilt auch für diejenigen Erfahrungen, deren Zeug-
nisse in der jüdisch-christlichen Überlieferung mit dem Anspruch
auf Maßgeblichkeit weitergegeben werden. Und entsprechend gilt
das Gesagte auch für die Begriffe, deren sich die Weitergabe dieser
Überlieferung bedient. Dieser Begriffsgebrauch dient dazu, jenen
Kontext aufzubauen, in welchen die normativen Zeugnisse der Über-
lieferung, aber auch die je neuen Erfahrungen je neuer Generationen
ihre Stelle finden müssen, um sich gegenseitig auszulegen. Beispiele
dafür sind Begriffe wie »Erwählung und Auftrag«, »Übernahme des
Auftrags und Verweigerung (Sünde)«, »Gericht«, »Erhaltungsgnade,
Vergebung und Umkehr«. Solche Begriffe zeichnen für die jüdisch-
christliche Überlieferungsgemeinschaft die Struktur des Kontextes
vor, innerhalb dessen sowohl die normativen Zeugnisse der Über-
lieferung als auch die eigenen Erfahrungen der Generationen erst
ihre spezifische Bedeutung gewinnen.

Eine philosophische Reflexion auf die Möglichkeitsbedingungen
der Erfahrung überhaupt (eine Transzendentalphilosophie) kann die-
jenigen Bedingungen benennen, ohne die keine Erfahrung zustande-
kommen kann (z. B. die Anschauungsformen von Raum und Zeit und
Begriffe wie Substanz und Kausalität). In einer weiterentwickelten
Form kann eine derartige Transzendentalphilosophie die Bedingun-
gen angeben, unter denen »horizhontverändernde Erfahrungen«
möglich werden, d. h. solche, die zwar einen geordneten Kontext
schon voraussetzen, aber verändernd auf dessen Struktur zurückwir-
ken. Dadurch werden zugleich diejenigen, die die normativen Zeug-
nisse solcher Erfahrungen weitergeben, also die Organe einer Über-
lieferungsgemeinschaft, auf ihre Aufgabe aufmerksam gemacht.
Diese besteht darin, die Mitglieder der Überlieferungsgemeinschaft
dazu anzuleiten, mit Hilfe derartiger Begriffe einen solchen Kontext
aufzubauen, um dann ihre eigenen Erfahrungen im Lichte der Über-

470 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieferung auzulegen, die Überlieferung im Lichte ihrer eigenen Er-
fahrungen neu zu begreifen und so zu eigenverantwortlichen Zeugen
für die Wahrheit der Überlieferung zu werden. Erst dann haben sie
verstanden, was die Leitbegriffe ihrer Überlieferung (z. B. »Erwäh-
lung und Auftrag«, »Sünde und Gericht«, »Gnade und Umkehr«)
bedeuten. Insofern kann eine weiterentwickelte Transzendentalphi-
losophie dazu beitragen, den Organen der Überlieferung ein ge-
schärftes Bewußtsein für die Eigenart ihrer Aufgabe zu vermitteln
und ihnen Kriterien an die Hand zu geben, an denen sie ermessen
können, in welchem Maße sie dieser ihrer Aufgabe gerecht geworden
sind. Darauf beruht die Bedeutung der hier versuchten philosophi-
schen Einübung in die Theologie.

Hier wie in ähnlichen Fällen entsteht freilich die Gefahr, daß die
Auslegung, statt ihren teils propädeutischen teils subsidiären Auf-
trag zu erfüllen, sich an die Stelle der Erfahrung setzt. Gelingt es
nämlich der Transzendentalphilosophie, die Bedingungen freizu-
legen, die die Erfahrung überhaupt oder eine bestimmte Art von Er-
fahrungen möglich machen, dann entsteht leicht der Anschein, als
könne sie auch den Inhalt dieser Erfahrungen aus seinen Möglich-
keitsgründen apriori deduzieren. Dann wird sie, statt zu einer Schule
der Erfahrungsfähigkeit zu werden, zu der Meinung verleitet, als
könne sie die Erfahrung in ihrer Kontingenz und Unvorhersehbar-
keit überflüssig machen. Und auch die Theologie, die sich philosophi-
scher Hilfe bedient, ist nicht frei von dieser Gefahr. Oft unbemerkt
verdrängt dann das philosophische Interpretament dasjenige, zu des-
sen Interpretation es dienen sollte.

Die Bewährungsprobe aber, an der sich zeigen muß, ob diese
Gefahr überwunden worden ist, besteht darin, daß nicht nur die
Transzendentalphilosophie, sondern auch die Theologie, die sich
ihrer Hilfe bedient, Schule der Erfahrung bleibt. Im hier erörterten
Zusammenhang, in dem es darum geht, die Funktion der christlichen
Überlieferung und ihrer Organe zu bestimmen, bedeutet dies: Es
muß sich zeigen, ob beide, die Philosophie und die Theologie, der
Eigenart derjenigen Erfahrung gerecht werden können, die durch
die christliche Botschaft bezeugt wird und zu der die Hörer dieser
Botschaft befähigt werden sollen. Das aber ist die Erfahrung, durch
die heilschaffende Anrede Gottes zur doxologischen Antwort hervor-
gerufen zu werden. Diese wird ursprünglich im Gottesdienst gege-
ben, muß aber, wenn sie zur eigenverantwortlichen Antwort des Ge-
meindemitglieder werden soll, auch in der außergottesdienstlichen

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 471

Das rechte Verst�ndnis der sittlichen Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Praxis gegeben werden können, sodaß die vielfältigen Erfahrungen,
die die Einzelnen machen, als Aufforderungen verständlich werden,
»in allem« (nämlich in allem, was ihnen widerfährt und was sie sel-
ber sagen und tun) »Gottes Doxa hervortreten zu lassen«. Auch eine
philosophische Einübung in die Theologie ist daran zu messen, ob sie
dem Theologen Möglichkeiten aufzeigt, die überlieferte Botschaft so
auszulegen, daß sie den Hörer zum antwortenden doxologischen
Wort und zur ebenfalls antwortenden doxologischen Praxis befähigt.
Die zuletzt vorgetragenen Überlegungen sollten zeigen, daß eine
weiterentwickelte Transzendentalphilosophie geeignet ist, einer sol-
che Einübung in die Theologie zu dienen.

6. Bew�hrungsproben der christlichen �berlieferung
und ihrer Institutionen

a) Eine methodische Klarstellung

Traditionen und die sie sichernden Institutionen, so wurde an frühe-
rer Stelle gesagt, unterwerfen die Mitglieder der Überlieferungs-
gemeinschaft nur dann nicht einem fremden, äußeren Gesetz (Hete-
ronomie), wenn es ihnen gelingt, die Überlieferungsgenossen zu
aktiven Mitgliedern dieser Gemeinschaft zu machen, die zu eigenver-
antwortlichen Zeugen für die Wahrheit der Überlieferungsinhalte
werden können. Das geschieht, indem die Organe der Überliefe-
rungsgemeinschaft für die Überlieferungsgenossen zu Schulen der
Erfahrung werden, d. h. sie durch eine entsprechende Formatio Men-
tis zu jenen Erfahrungen fähig machen, die sie dann in ein Verhältnis
wechselseitiger Auslegung (ein »hermeneutisches Wechselverhält-
nis«) zu den Überlieferungsinhalten zu bringen vermögen. Darin
liegt der Legitimationsgrund für den Maßgeblichkeitsanspruch, den
die Überlieferung und ihre Organe erheben, zugleich aber das Krite-
rium, an dem sie sich bewähren müssen (s.o. S. 30 ff., vgl. Band I,
S. 228 ff.).

Das gilt auch für die christliche Überlieferung und ihre Organe,
die Dienste und Ämter der Kirche. Auch sie sind daran zu messen,
inwieweit es ihnen gelingt, für die Glaubenden zur Schule der reli-
giösen Erfahrung zu werden. Die christliche Überlieferungsgemein-
schaft und ihre Institutionen haben sich in der Geschichte der Chri-
stenheit an diesem Kriterium immer wieder auf überzeugende Weise

472 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewährt. Dieser Feststellung muß freilich eine methodische Klarstel-
lung hinzugefügt werden: Wenn die Befähigung der Glaubenden zur
religiösen Erfahrung zum Maßstab erhoben wird, an dem die Tätig-
keit der kirchlichen Ämter und Dienste gemessen wird, dann kann
das nicht bedeuten, daß der Dienst an der Wahrheit der Glaubensver-
kündigung unter irgendwelchen pragmatischen oder kirchen-sozio-
logischen Gesichtspunkten relativiert werde. Die Organe der Kirche
haben dieser Wahrheit zu dienen, »sei es gelegen oder ungelegen«64,
also auch dann, wenn diese Wahrheit kleineren oder auch größeren
Gruppen der Glaubenden höchst »ungelegen« erscheint. Es kann sich
nicht darum handeln, dem Maßgeblichkeitsanspruch der Glaubens-
wahrheit Grenzen zu ziehen, sondern nur darum, der spezifischen
Eigenart der Glaubenswahrheit Rechnung zu tragen.

Nicht aus kirchensoziologischen, sondern aus theologischen
(und allgemeiner: aus religionsphänomenologischen) Gründen muß
daran festgehalten werden, daß die Wahrheit des Glaubens nicht nur
theoretische Belehrung verlangt, sondern wesentlich »oikodometi-
sche«, »Kirche auferbauende« Wahrheit ist. Eine Wahrheit, die in
diesem exakten Sinne »nicht erbaut«, hätte aufgehört, eine Wahrheit
des Glaubens zu sein. Weiterhin ist jede Wahrheit (jede Weise, wie
Wirkliches uns mit dem Anspruch auf Maßgeblichkeit für unsere
Theorie und Praxis begegnet) dazu bestimmt, uns zu einer ihr ent-
sprechenden Antwort herauszufordern, aber auch fähig zu machen.
Wahrheit kommt nicht außerhalb des Dialogs mit dem Wirklichen
zur Geltung. Eine Wahrheit, die endgültig stumm macht, hätte auf-
gehört, Wahrheit zu sein. Die Wahrheit des Glaubens aber verlangt
eine Antwort des Glaubens; diese wiederum kann nur von Menschen
gegeben werden, deren Anschauen, Denken und Handeln durch die
Botschaft selbst und durch die Weise, wie sie verkündet wird, jene
»Forma Mentis« gewonnen hat, die sich in einer entsprechenden
Weise, die Wirklichkeit »im Lichte des Glaubens zu sehen«, als wirk-
sam erweist. Eine Weise des Dienstes an der Wahrheit des Glaubens,
die diese »Formatio Mentis« der Glaubenden nicht leistet, würde da-
her das Ziel ihres eigenen Dienstes verfehlen und aufhören, ein
Dienst an der religiösen Wahrheit zu sein. Das hier aufgestellte Kri-
terium dient nicht dazu, den Dienst an der Wahrheit des Glaubens
und, als Bedingung solchen Dienstes, den Autoritätsanspruch der Or-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 473

Bew�hrungsproben der christlichen �berlieferung und ihrer Institutionen

64 2 Tim 4,2.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gane der Kirche einer äußeren Bedingung zu unterwerfen, sondern
dazu, diesen Dienst an seiner eigenen Aufgabe zu messen.

Unter allen Weisen, wie die christliche Überlieferung die Glau-
benden zur Erfahrung befähigt, hat die Befähigung zu einer religiös
verstandenen sittlichen Erfahrung einen herausragenden Rang: die
Erfahrung von der Not des Nächsten, die nach der Antwort tätiger
Nächstenliebe verlangt. Deshalb wurde an früherer Stelle gesagt:
Die »maskenfreie Bruderliebe« und mit ihr eine spezifische Weise
der sittlichen Erfahrung ist der »Ernstfall des Glaubens« und deshalb
die entscheidende Bewährungsprobe der christlichen Überlieferung
(s. o. S. 405 ff.). Was diese Überlieferung dazu beigetragen hat, die
Glaubenden auch für andere Erfahrungsarten zu ertüchtigen, z. B.
für spezifische Weisen der ästhetischen Erfahrung oder auch der
wissenschaftlichen Empirie, sind demgegenüber »Nebenwirkungen«
der christlichen Botschaft, an denen ihr Anspruch auf Wahrheit
nicht gemessen werden darf. Deshalb kann es auch dahingestellt
bleiben, ob die soeben dafür gebotenen Beispiele gut gewählt, ange-
messen dargestellt und sachgemäß ausgelegt worden sind. Andere
mögen andere Beispiele bevorzugen und sie anders beschreiben und
interpretieren. Worauf es an dieser Stelle ankam, war jedoch, die
Aufmerksamkeit darauf zu lenken, daß es wenigstens der Unter-
suchung wert ist, auf welche Weise die Formatio Mentis, die die
Glaubenden durch ihre spezifische Überlieferung empfangen haben,
auch in profanen Zusammenhängen die Weise ihrer Welterfahrung
mitbestimmt hat. Daß dies geschehen ist, ist unzweifelhaft – auch
wenn die hier versuchte Weise, diesen Zusammenhang darzustellen,
manchem Leser befremdlich erscheinen mag. Dies aber hat wesent-
lich dazu beigetragen, daß die Hörer der christlichen Botschaft fähig
wurden, das überlieferte und gehörte »Verbum externum« in die
mehrfach erwähnte hermeneutische Wechselbeziehung zu ihren
eigenen Erfahrungen zu bringen und dadurch zu aktiven und eigen-
verantwortlichen Mitgliedern der christlichen Überlieferungsge-
meinschaft zu werden.

b) Die entscheidenden Momente einer christlichen »Schule der
Erfahrung«: das gottesdienstliche Kerygma und das Dogma als
Norm christlicher Lehre

Die Formatio Mentis, die am Einzelnen dadurch geschieht, daß er
zum Glied der christlichen Überlieferungsgemeinschaft wird, muß

474 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich darin bewähren, daß sie ihn fähig macht, »im Notleidenden
Christus zu sehen«. Damit ist nicht bloß eine subjektive, wenn auch
nützliche Erlebnisqualität gemeint – »Wenn ich den notleidenden
Bruder sehe, ist mir, als sähe ich Christus« – sondern eine spezifische
Weise der Erfahrung. Und diese wird nicht durch Reflexion erwor-
ben, sondern dem Glaubenden wirksam zugesagt. Die Erfahrung der
fremden Not, die nach Hilfe verlangt, wird in eine religiöse Erfah-
rung von spezifischer Eigenart transfiguriert, weil sie im Lichte der
Zusage gelesen wird, daß Christus selbst im notleidenden Mitmen-
schen Gegenwart gewinnen will. Ebenso wird die Fähigkeit, so zu
handeln, daß der, dem geholfen wird, im Helfer die heilschaffende
Gegenwart Christi erfahren kann, nicht durch sittliche Anstrengung
erworben. Auch sie wird dem Glaubenden wirksam zugesagt. Er ist
durch Christi Willen berufen, zu seinem »Bild« zu werden. Der pri-
märe Ort dieser Zusage aber ist der Gottesdienst, durch dessen wirk-
same Zeichen und Worte der Glaubende in die Gestaltgemeinschaft
mit Christus gerufen wird. Darum ist auch die gottesdienstliche An-
sage einer hier und jetzt geschehenden Wirksamkeit Christi die pri-
märe Weise, wie der Glaubende zu dieser spezifisch christlichen Wei-
se der religiösen Erfahrung befähigt wird. Wer gelernt hat, die Taufe,
die er empfangen hat, als Einweihung in den Tod des Herrn zu ver-
stehen, und das Herrenmahl als Feier der Gleichgestaltung mit dem
Leibe Christi zu begreifen, der »hingegeben wurde für die Vielen«,
der wird bekennen: »Wir aber werden verwandelt in das gleiche
Bild«65, nämlich in jenes »Bild« Gottes, dessen Urgestalt Christus
selber als die »Ikone Gottes« ist66. Und er wird dadurch in ein An-
schauen und Denken eingeübt, das auch außerhalb des Gottesdien-
stes im Antlitz des Notleidenden, aber auch in dem Antlitz des Hel-
fers, der sich ihm zuwendet, die zweifache Gestalt des Christus zu
erkennen, der die Leiden der Menschen trug, aber auch überwand.
So ist er darauf vorbereitet, daß sich, in besonderen konkreten Situa-
tionen, die sittliche Erfahrung vor seinen Augen in eine religiöse von
spezifisch christlicher Art transfiguriert.

Aber auch das christologische und in seinem Zusammenhang
das trinitarische Dogma wird, über die bloß theoretische Belehrung
hinaus, zur Schule der religiösen Erfahrung, wenn auch stets sekun-
där und im Dienste des gottesdienstlichen Kerygmas. Wer »mono-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 475

Bew�hrungsproben der christlichen �berlieferung und ihrer Institutionen

65 2 Kor 3,18.
66 2 Kor 4.4.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


physitisch« in Christus nur den Gott sieht und seine menschliche
Niedrigkeit »doketistisch« für eine bloße Verkleidung hält, wird auch
im notleidenden Nächsten das Bild des leidenden Christus nicht wie-
dererkennen. Und wer »arianisch« in Christus nur den Menschen
sieht, der im Gehorsam gegen den Willen des Vaters das Leid Aller
auf sich genommen hat, wird auch seinen eigenen helfenden Dienst
nur als sittliche Nachfolge Christi im Gehorsam gegen den Vater ver-
stehen, nicht als die Erscheinungsgestalt jener heilschaffenden Kraft,
mit der der Gottessohn Leid und Tod überwunden hat. Das Dogma
bewahrt so nicht nur die Christusbotschaft vor Mißverständnis und
Fehlzeichnung, sondern auch die tätige Nächstenliebe vor dem Ver-
lust ihrer spezifisch religiösen Bedeutung. Es ist gewiß kein Zufall,
daß das Konzil von Nizäa, auf dem das Dogma von der wahren Gott-
heit und Menschheit Christi definiert wurde, zugleich die christliche
Krankenpflege neu geordnet und die Einrichtung von Krankenhäu-
sern an jeder Bischofskirche angeordnet hat. Das Konzil hat diese
christliche Diakonie als konkrete Gestalt des Glaubens an die Gott-
heit und Menschheit Christi gedeutet. Hier hat sich in besonders
deutlicher Weise das Dogma als Schule der christlichen Erfahrung
bewährt.

Doch wie an früherer Stelle gesagt worden ist, daß die sittliche
Erfahrung, wenn sie durch angemessene Auslegung vor Illusion und
Resignation bewahrt wird, auch alle übrigen Erfahrungsarten unver-
kürzt zur Geltung bringt, so kann auch von der spezifisch christlichen
Erfahrung der Berufung zur Nächstenliebe gesagt werden: Sie läßt in
den Glaubenden eine Forma Mentis entstehen, die sie auch mit Be-
zug auf andere Erfahrungsarten fähig macht, gewisse Ereignisse so
zu erfassen, daß diese in religiöse Erfahrungen »transfiguriert« wer-
den.

Das gilt zunächst und besonders deutlich für die ästhetische Er-
fahrung. Schon Platon hat die ästhetische Erfahrung durch Analogie
mit der religiösen gedeutet: Das sinnenhaft wahrnehmbare Schöne
verhält sich zur Idee wie das Götterbild zum Gott; das Bild vermittelt
auf wirksame Weise die Gegenwart dessen, was es darstellt. Daraus
erklärt sich die ästhetische Begeisterung, die Platon mit dem »heili-
gen Wahnsinn« vergleicht, durch welchen die Begegnung mit dem
Gott den Menschen »außer sich geraten« läßt. Im christlichen Kon-
text kann auch diese Art von Erfahrung, die ästhetische, auf spezi-
fische Weise in eine religiöse transfiguriert werden.

Wer wiederholt am Weihnachtsfest die Inkarnation des gött-

476 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Wortes gefeiert und diese als Ausdruck einer göttlichen
»Selbst-Entleerung« (Kenosis) zu verstehen gelernt hat, kann sich
in ein Anschauen und Denken einüben, das in allem, was ihm sin-
nenhaft begegnet, ein solches »inkarnatorisches« Moment wieder-
erkennt. Nicht nur das Erhabene, nicht einmal nur das besonders
Wohlgestaltete, sondern auch das Kleine und Unscheinbare kann
dann für ihn, in spezifischen Akten der ästhetischen Erfahrung, in
die sinnenhaft perzipierbare Gestalt der Begegnung mit dem Heili-
gen transfiguriert werden. Das Gras und die Blume am Wegesrand,
die Färbung einer Wolke im Morgenrot, ein Lichtstrahl, der ein kla-
res Wasser durchdringt, gewinnen in der Symbolsprache der christ-
lichen Kunst eine Bedeutung, die der »idealisierenden« Kunst der
Antike noch fernlag. Gewiß treten solche Darstellungen zunächst
nur in der künstlerischen Schilderung biblischer Szenen auf; aber
sie verraten doch, daß die Künstler, aber auch die Betrachter ihrer
Werke, in eine Weise des Sehens eingeübt waren, die die Spur des
»Verbum incarnatum« auch in den Inhalten profaner Wahrnehmun-
gen wiederzuentdecken vermochte.

Und wer wiederholt am Karfreitag den Tod Christi gefeiert und
diesen als die paradoxe Gestalt zu verstehen gelernt hat, wie der Sieg
Christi »sub contrario«, in der ihm entgegengesetzten Erscheinungs-
gestalt, sinnenhaft erfahrbar begegnet, kann sich in ein Anschauen
und Denken einüben, das in allem, was ihm sinnenhaft begegnet,
die Abbilder der »Stigmata des Gekreuzigten« wiedererkennt. Dann
kann für ihn, in besonderen Weisen der ästhetischen Erfahrung, auch
das Verletzte und Entstellte in aller Kreatur zur transparenten Ge-
stalt werden, an der ihm die Gestalt des leidenden Christus aufleuch-
tet. Hiob, der sich den Eiter aus den Geschwüren schabt, Lazarus, an
dessen Wunden die Hunde lecken, ein Totenschädel im offenen Gra-
be, aber auch eine Scholle im dürren Lande, die aufbricht, als zeige sie
eine klaffende Wunde, gewinnen deshalb in der Symbolsprache der
christlichen Kunst eine Bedeutung, die der am Erhabenen ausgerich-
teten Kunst der Antike fremd gewesen ist. Und wiederum ist hin-
zuzufügen: Gewiß sind es gewöhnlich biblische Szenen, in deren Dar-
stellung solche Motive auftreten; aber sie verraten doch, daß die
Künstler und die Betrachter ihrer Werke in eine Weise des Sehens
eingeübt waren, die die Spuren des leidenden Christus auch in den
Inhalten profaner Erfahrungen wiederzuentdecken vermochte.

Die Feier des Gottesdienstes scheint so zu einer »Formatio Men-
tis« beigetragen zu haben, die es möglich machte, daß für die Glau-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 477

Bew�hrungsproben der christlichen �berlieferung und ihrer Institutionen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


benden sich auch die Inhalte einer spezifischen Weise der ästheti-
schen Erfahrung in Gestalten der Christusbegegnung transfiguriert
haben. Und auch hier hat das christologische Dogma dazu beigetra-
gen, solche Erfahrungen vor Mißverständnissen und Fehlbildungen
zu bewahren. Wer »monophysitisch« oder »doketistisch« die Inkar-
nation des göttlichen Wortes als bloße »Verkleidung in Menschen-
gestalt« versteht, wird auch im Blick auf die »profane« Welt in den
Inhalten ihrer sinnenhaften Präsenz nicht die Erscheinungs- und Ge-
genwartsgestalt des Göttlichen wiedererkennen. Nicht zufällig geht
in der Geschichte christlicher Theologie und Frömmigkeit der chri-
stologische Monophysitismus mit einem metaphysischen Dualismus
einher, der die Sinnenwelt geringschätzt und sich bemüht, sie durch
»Aufstieg in die Welt des Intelligiblen« hinter sich zu lassen. Die
Wahrnehmung durch die Sinne und mit ihr die ästhetische Erfah-
rung wird dann bestenfalls als Propädeutik der intellektuellen Ein-
sicht verstanden und verliert so ihren Eigenwert für die Erkenntnis
wie für die Religion. Wer dagegen »arianisch« in Christus nur den
leidenden Menschen sieht, wird zwar vielleicht besonders hellsichtig
werden für die Phänomene des Verstümmelten und Entstellten, die
sich ihm in der profanen Erfahrung zeigen. Aber er kann diese Phä-
nomene nicht als Weisen begreifen, wie »sub contrario« die göttliche
Herrlichkeit in der Welt begegnet. Dann verliert auch diese Art der
Erfahrung die Möglichkeit, in eine Begegnung mit »dem Sieger über
Hölle und Tod« transfiguriert zu werden. Es ist wohl kaum ein Zu-
fall, daß im 10. und 11. Jahrhundert, als die Pilgerschaft ins Heilige
Land (und in ihrem Gefolge die Kreuzzüge) die Christenheit bewegte
und dazu führte, die Bedeutung der Menschennatur Jesu neu zu ent-
decken, auch in der christlichen Kunst die Zuwendung zur materiel-
len Welt eine neue Intensität gewann. (Man denke an die Darstellung
von Pflanzen und Tieren, aber auch an die Anfänge der Darstellung
konkreter Landschaften in der Gotik.) Und es ist gewiß ebensowenig
ein Zufall, daß eine säkular werdende Kunst zwar dem Entstellten
und Verletzten neue Aufmerksamkeit widmen konnte, aber das
»anagogische« Moment derartiger Phänomene, ihren »Sensus spei«
aus dem Blick gerückt hat. Demgegenüber hat die christliche Bot-
schaft in den Glaubenden eine Forma Mentis entstehen lassen, die
es möglich machte, daß auch die sinnenhafte Wahrnehmung der
Welt in eine transparente Gestalt für die Begegnung mit dem Chri-
stus transfiguriert werden konnte, der auch als »wahrer Mensch« zu-
gleich »wahrer Gott« geblieben ist und dem Leiden den Charakter

478 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines »signum prognosticum« des kommenden Heils verliehen hat.
Und so hat sich nicht nur der christliche Gottesdienst, sondern auch
das christologische Dogma immer wieder als eine Schule der christli-
chen Erfahrung, auch der ästhetischen, erwiesen.

Selbst für die Befähigung zur wissenschaftlichen Empirie läßt
sich ein Einfluß der jüdisch-christlichen Formatio Mentis nachwei-
sen. Dafür können hier nur zwei Beispiele in Erinnerung gerufen
werden: Schon an früherer Stelle war davon die Rede, daß die Über-
lieferung der Ekklesia Israel einen geschärften Sinn für das histori-
sche Bedeutungsmoment jeder Erfahrung, nicht nur der religiösen,
hat entstehen lassen: für ihre unverwechselbare Einmaligkeit und
zugleich für ihre bleibende Denkwürdigkeit (s. o. S. 113 ff.). Das hat
auch in profanen Zusammenhängen die Aufgabenstellung der Ge-
schichtsschreibung und Geschichtswissenschaft verändert. Während
griechische Historiographen, z. B. Thukydides, an historischen Bei-
spielen ewige Einsichten über die Natur des Menschen und seine im-
mer wiederkehrenden Verhaltensformen zu gewinnen versuchten,
ist unter jüdischem und dann unter christlichem Einfluß eine Ge-
schichtsschreibung entstanden, die dem Besonderen, so nicht Wie-
derkehrenden besondere Aufmerksamkeit gewidmet hat und den
spezifisch historischen Zusammenhang der Ereignisse von dem phy-
sikalischen Kausalzusammenhang des Naturgeschehens unterschied.

Auch die Philologie hat durch die christliche Verkündigung
neue Impulse erhalten. Die Bibel (im Unterschied etwa zum Koran)
ist schon früh in die verschiedenen Nationalsprachen übersetzt wor-
den. (Schon die Apostelgeschichte berichtet das »Pfingstwunder«
nicht so, daß die »Perser, Meder, Elamiter«, von denen dort die Rede
ist, durch göttlichen Beistand befähigt worden wären, das in hebräi-
scher bzw. aramäischer Sprache gesprochene Gotteslob der Jünger zu
verstehen; das »Wunder« bestand vielmehr darin, daß jeder von
ihnen dieses Gotteslob »in seiner Muttersprache hörte«67). Und wie-
derum war es die Berufung auf die Inkarnation des Wortes, die den
Missionaren die Aufgabe stellte, das Evangelium so zu predigen, daß
jeder Hörer es in seiner Muttersprache vernehmen konnte. »Inkul-
turation« des Evangeliums ist die missions-praktische Konsequenz
des Bekenntnisses zur Fleischwerdung dies Wortes. Dadurch wurden
die Übersetzer auf die strukturelle Verschiedenheit der Sprachen auf-
merksam. Die Kontroverse zwischen Hieronymus und Augustin

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 479

Bew�hrungsproben der christlichen �berlieferung und ihrer Institutionen

67 Apg. 2,8.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über die Frage, ob es eine »Hebraica Veritas« gebe, die eine bedeu-
tungsgleiche Übersetzung ins Griechische unmöglich mache, ist ein
frühes Zeugnis dieser Entdeckung. Und Entsprechendes wiederholte
sich, als im Zeitalter der Entdeckungen Übersetzungen der Bibel in
die Sprachen der Missionsländer entstanden. Es ist wiederum kein
Zufall, daß Wilhelm v.Humboldt auf die Entdeckung der »Unter-
schiedlichkeiten des menschlichen Sprachbaues« im Gespräch mit
heimgekehrten Missionaren gestoßen ist, denen er während seines
Aufenthaltes in Rom begegnet ist. Der geschärfte Sinn für die histo-
rische Besonderheit der jeweiligen Nationalsprachen, aber auch für
die Rückwirkung von Übersetzungen auf den Gebrauch der jeweili-
gen Muttersprache konnte nur unter dem Einfluß einer Formatio
Mentis entstehen, die durch die christliche Überlieferung in ihren
Hörern hervorgerufen wurde. (Es ist bezeichnend, daß für die Grie-
chen und Römer die Sprecher fremder Sprachen als »Barbaren« gal-
ten, deren Sprachen eher den akustischen Signalen von Tieren als
menschlichen Worten vergleichbar seien.) Und alle moderne Philo-
logie konnte erst entstehen, als diese Weise der Erfahrung von Spra-
chen möglich geworden war. So hat sich auch in dieser Hinsicht die
christliche Überlieferung als eine Schule der Erfahrung bewährt.

7. Die Organe der christlichen �berlieferung

Traditionen und Institutionen, so wurde mehrfach gesagt, bewähren
sich, indem sie für die Mitglieder der Überlieferungsgemeinschaft zu
Schulen der Erfahrung werden. Nur so kann es ihnen gelingen, die
Überlieferungsgenossen zu aktiven und eigenverantwortlichen Mit-
gliedern der Gemeinschaft zu machen. Und darauf beruht die Legi-
timität ihres Autoritätsanspruches, der auf solche Weise die Selbst-
bestimmung der Einzelnen nicht einschränkt, sondern diese zur
eigenverantwortlichen Wahrnehmung ihrer Aufgabe erst fähig
macht (s. o. S. 30 ff.). Das gilt, wie weiterhin deutlich wurde, auch
für speziell religiöse Traditionen und Institutionen (s. o. S. 40 ff.). In
diesen Rahmen konnten auch die Aufgaben eingetragen werden, die
die Organe der Überlieferung Israels zu erfüllen hatten und bis heute
erfüllen (s. o. S. 153–170).

Unter dem gleichen Gesichtspunkt sollen nun jene Organe der
christlichen Überlieferung, von deren Unentbehrlichkeit an früherer
Stelle die Rede war (s. o. S. 397 ff.), noch einmal betrachtet werden.

480 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dabei ist in Erinnerung zu rufen, daß die Inhaber kirchlicher Dienste
und Ämter nur dadurch auftragsgemäß handeln können, daß sie dem
Wirken Christi (des einzigen Priesters, Lehrers und Propheten)
nichts hinzufügen, sondern, »in persona Christi« sprechend und han-
delnd, dessen wirkendes Sprechen und Handeln in der Gemeinde der
Glaubenden gegenwärtig machen.

a) Die Sprachlehrer des Gebets

Die kirchliche Überlieferungsgemeinschaft bedarf, wie jede Überlie-
ferungsgemeinschaft, der Sprachlehrer; unter diesen haben in einer
religiösen Überlieferungsgemeinschaft die Sprachlehrer des Gebets
besondere Bedeutung. Vor allem die Eltern, dann aber auch Lehrer,
Pfarrer, Jugendleiter und Organe der christlichen Erwachsenen-
bildung sind solche Sprachlehrer des Gebets. An sie sind Fragen der
folgenden Art zu richten: Begnügen sie sich damit, den Kindern,
Schülern, Mitgliedern der Pfarrgemeinde oder Besuchern von Bil-
dungsveranstaltungen bewährte Gebetsformulierungen bekanntzu-
machen, auf die diese bei sich bietender Gelegenheit in ihrem Leben
zurückgreifen können? Dieser Dienst ist unentbehrlich; jede Sprache,
und so auch die Gebetssprache, wird im Hören gelernt. Dennoch
bleibt zu fragen: Vermitteln die Sprachlehrer des Gebets ihren Schü-
lern nur »passive Sprachkompetenz«, also die Fähigkeit, sprachliche
Äußerungen, die andere geprägt haben, zu verstehen, zu wieder-
holen und gegebenenfalls situationsgemäß anzuwenden? Oder ver-
mittteln sie, auch in der Sprache des Gebets, »aktive Sprachkom-
petenz«, die sich daran zeigen müßte, daß die Lernenden in der
Sprache, die sie gelernt haben, zu sagen vermögen, was ihnen nie-
mand vorgesagt hat?

Und üben sie, wie jeder gute Sprachlehrer, ihre Schüler darin
ein, aktive und passive Sprachkompetenz in ein Wechselverhältnis
zu bringen? Das würde bedeuten, daß sie ihre Versuche, Gebete sel-
ber zu formulieren, an überlieferten Formen des Gebets kritisch
überprüfen, um zu verhindern, daß sie in ihrem persönlichen Gebet
in Infantilismen oder Primitivismen verfallen. (Auf solche Weise
kann, im profanen Zusammenhang, der Umgang mit Texten der Li-
teratur dazu dienen, die aktive Sprachkompetenz der Mitglieder
einer Sprachgemeinschaft so zu schulen, daß sie fähig werden, ihr
eigenes Sprechen kritisch zu prüfen und vor der Befangenheit in in-
fantilen oder primitiven Sprachformen zu bewahren.) Umkehrt wird,

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 481

Die Organe der christlichen �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn ein solches Wechselverhältnis von aktiver und passiver Sprach-
kompetenz der Gebetssprache zustandekommt, ein differenzierteres
Verständnis der überlieferten Gebetssprache möglich: Der Versuch,
selbst Gebete zu formulieren, und die dabei erworbene Aufmerksam-
keit auf die Schwierigkeiten, auf die man bei diesem Versuch stößt,
schärft den Blick für den Zusammenhang zwischen Form und Inhalt
der überlieferten Gebetssprache, weil nun deutlich wird, daß das, was
in überlieferten Gebeten gesagt ist, nur in dieser bestimmten Form
gesagt werden konnte. (Wiederum gilt das Gleiche auch in profanen
Zusammenhängen. Der Sprachlehrer wird die Erfahrungen, die die
Schüler im Gebrauch ihrer eigenen Sprache gemacht haben, dazu
nutzen, ihnen die Bedeutung der literarischen »Hochsprache« ver-
ständlich zu machen: Was Dichter gesagt haben, erforderte die dich-
terische Form ihrer Rede, um die sie gerungen haben, und läßt sich
nicht bedeutungsgleich in umgangssprachliche Aussageformen über-
setzen.)

In dem Maße, in dem es dem Sprachlehrer der Gebetssprache
gelingt, diese Aufgabe zu erfüllen, wird er die Schüler auch befähi-
gen, ihre eigenen Erfahrungen und diejenigen, aus denen überliefer-
te Formen des Gebets hervorgegangen sind, in ein hermeneutisches
Wechselverhältnis zu bringen, also betend »mit den Worten der Vä-
ter und Mütter« ihre eigenen Erfahrungen neu zu verstehen, und
»betend mit eigenen Worten«, deutlicher zu erfassen, welche Erfah-
rungen früherer Generationen der Glaubenden in deren Beten einge-
gangen sind. Erst so wird der Schüler der Gebetssprache zu einem
eigenverantwortlichen Glied der Gemeinschaft der Betenden, die die
Generationen übergreift.

Zur Vermittlung solcher Sprachkompetenz gehört es, daß die
Schüler lernen, nicht nur zu verstehen, was sie sagen oder was andere
gesagt haben, sondern auch zu wissen, was sie tun, wenn sie spre-
chen. Denn jede Art des sprachlichen Ausdrucks, nicht nur die soge-
nannten »Sprachhandlungen«, hat auch eine »pragmatische«, d. h.
nicht nur das Gegebene beschreibende, sondern es zugleich wirksam
verändernde Funktion. Die Linguistik spricht deshalb von einem
»pragmatischen« Aspekt jedes sprachlichen Ausdrucks, wobei »prag-
matisch« nichts mit vordergründigen Nützlichkeitserwägungen zu
tun hat. Diese pragmatische Funktion tritt freilich in solchen sprach-
lichen Ausdrücken besonders deutlich hervor, die im engeren Sinne
»Sprachhandlungen« heißen, bleibt aber nicht auf diese beschränkt.
Innerhalb dieser Sprachhandlungen hat, im profanen wie im religiö-

482 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen Kontext, die Anrufung des Hörers beim Namen eine heraus-
ragende Bedeutung. Um zu wissen, »was man tut, wenn man betet«
ist deswegen ein Verständnis der Anrufung Gottes als der aus-
gezeichneten religiösen Sprachhandlung besonders wichtig. Und
wenn die pragmatische Funktion jeder Namens-Anrufung darin be-
steht, in eine Wechselbeziehung zum Angesprochenen einzutreten
und dabei die gegenwärtige Begegnung mit der Erinnerung an frühe-
re zu verknüpfen, dann wird der Sprachlehrer des Gebets seine Schü-
ler dafür sensibilisieren, von welcher Art die Gottesbeziehung ist, in
die der Beter durch den Gebrauch bestimmter Gottesnamen eintritt,
und wie sich im Gebrauch solcher Namen das gegenwärtige »Stehen
vor Gott« mit der Erinnerung an frühere Weisen dieses Stehens vor
dem gleichen, in der neuen Situation wiedererkanten Gott verknüpft.
Nur so wird das Gebet zu einem konstitutiven Teil der eigenen Le-
bensgeschichte, aber auch zu einer Schule für das Verstehen der Ge-
schichte der Beter-Gemeinschaft.

Hat der Sprachlehrer des Gebets seinen Schülern Klarheit dar-
über verschafft – und zuvor selber Klarheit darüber gewonnen – was
Menschen tun, wenn sie beten, dann wird ihm und seinen Schülern
auch verständlich, was es bedeutet, auch dieses Amt in der Kirche »in
persona Christi« auszuüben. Denn daraus allein legitimiert sich die
Autorität dieses Lehrers, wenn er seine Schüler anleitet, in einer be-
stimmten Weise zu beten und dadurch ihre persönliche Gottesbezie-
hung an der Tradition der Kirche als Beter-Gemeinschaft auszurich-
ten. Wenn Jesus im Johannesevanngelium zum Vater sagt »Ich habe
ihnen deinen Namen kundgemacht«68, und wenn er fortfährt »Ich
habe ihn kundgemacht und werde ihn weiter kundmachen«69, dann
ist damit nicht die Mitteilung eines bestimmten akustischen Zei-
chens gemeint, das die Jünger betend verwenden sollen, sondern die
Ermächtigung dazu, zu Gott in jene Beziehung einzutreten, die durch
die Sprachhandlung der Namens-Anrufung wirksam zustande-
gebracht wird. Weil solche ermächtigende Kundmachung des Na-
mens nur in der Vollmacht Gottes selber ausgeübt werden kann, ist
Christus der einzige Sprachlehrer der Gebetssprache, und jeder
menschliche Sprachlehrer kann seine Aufgabe nur erfüllen, wenn in
seiner Belehrung diese Vollmacht Christi, die der Vater dem Sohn
und ihm allein gegeben hat, durch seinen menschlichen Dienst an

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 483

Die Organe der christlichen �berlieferung

68 Joh 17,6.
69 Joh 17,26.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Schülern der Gebetssprache wirksam wird. Das gilt auch für die
Fürbitte »Vater, bewahre sie in deinem Namen«. Auch diese Fürbitte
Jesu wird der Sprachlehrer des Gebets seinen Schülern weitergeben,
wenn er sie dazu »in persona Christi« anleitet, über Zeiten geistlicher
Dürre hinweg mit dem Beten nicht aufzuhören, sondern im Weiter-
sprechen überlieferter Formen des Gebets in der Namens-Anrufung
Gottes »bewahrt« zu bleiben70.

b) Die Vorbeter der Gemeinde

Hat der Sprachlehrer in der beschriebenen Weise sein Werk getan,
dann kann der Vorbeter die Mitglieder der Gemeinde auffordern, in
ein von ihm vorgesprochenes Gebet zusammen mit der ganzen Ge-
meinde einzustimmen. Gerade wenn dieser Vorbeter Gebete neu for-
muliert – wozu seit der Liturgiereform auch im liturgischen Gemein-
degebet Raum gelassen ist – oder wenn er Texte verwendet, die er
gefunden hat, die den Gemeindemitgliedern aber wenig vertraut
sind, wird er sich selbstkritisch fragen müssen: Betet er so, daß er es
verantworten kann, die Gemeinde zu einer verantwortlichen Aneig-
nung des vorgesprochenen Gebets einzuladen? Oder wird die Auffor-
derung, zu dem vorgesprochenen Gebet »Ja und Amen« zu sagen, zu
einem Mittel, die Gemeinde zu disziplinieren? Das kann vor allem
dann leicht geschehen, wenn er die Gemeinde dazu anleitet, Gott
um ein bestimmtes Verhalten zu bitten, das er für richtig hält, zu
dem die Gemeindemitglieder vielleicht auch bereit sind, das aber für
sie eher ein guter Vorsatz ist als ein Wunsch, den sie vor Gott tragen
möchten. (»Gib uns ein offenes Herz für die Armen und den Mut,
soziale Ungerechtigkeit in der Gesellschaft offenzulegen«.) Dann
wird das vorgesprochene Gebet zu einer Paränese (moralischen Er-
mahnung), die sich in die Sprache des Gebets »verkleidet«, und das
Vorbeteramt wird dazu mißbraucht, eine Unterwerfung der Gemein-
demitglieder unter die – vielleicht sehr berechtigten – Wünsche des
Vorbeters zu erreichen. Hier gilt die allgemeine sprachphilosophische
Regel »Unsaubere Sprachspiele sind soziale Versteckspiele«. Wer zu
beten vorgibt, wo er in Wahrheit ermahnt, versteckt den Anspruch
des Mahners in der scheinbar harmloseren Rolle des Vorbeters. Ver-

484 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

70 Vgl. zum Vorstehenden: R. Schaeffler, Kleine Sprachlehre des Gebets, Einsiedeln
1988, sowie: ders, Das Gebet und das Argument, zwei Weisen des Sprechens von Gott,
Düsseldorf 1989.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichbares gilt, wenn Belehrungen sich in die Sprache des Gebets
verkleiden. Die vorgesprochene Bitte »Laß uns [endlich] einsehen,
daß …« unterstellt, daß es der Wunsch der Gemeinde sei, einzuse-
hen, was der Vorbeter längst eingesehen hat; und die Antwort »Wir
bitten dich erhöre uns« wird, oft unbemerkt, zum Eingeständnis der
eigenen Torheit, als spräche man »O Gott, laß uns alle so klug wer-
den, wie der Vorbeter schon ist«. Auch hier wird der Autoritäts-
anspruch des Belehrenden in der Rolle des Vorbeters versteckt und
die Gemeinde, die in einer rituell vorgeprägten Antwort diesen Au-
toritätsanspruch vor Gott (!) akzeptiert, wird entmündigt.

Erinnert der Vorbeter sich weiterhin daran, daß er auch dieses
Amt nur »in persona Christi« ausüben kann, weil Christus selber
der einzige Vorbeter der Gemeinde ist, dann erhält der übliche Ge-
betsschluß »durch Christus unseren Herrn« seine volle Bedeutung:
Die Glaubenden können nur beten, weil Christus selbst der eine Ge-
betsmittler ist, der sich das Gotteslob, die Klage, den Dank und die
Bitte der Glaubenden zueigen macht, um sie als sein eigenes Gebet
vor den Vater zu tragen71. Daraus aber ergibt sich für den Vorbeter
die Gewissensfrage: Ist sein Beten von solcher Art, daß er es verant-
worten kann, Christus um seine Gebets-Mittlerschaft zu bitten?
Sollte er sich dieser Verantwortung entziehen, würde der Gebets-
schluß »durch Christus unseren Herrn« zum blasphemischen Ver-
such, die Mittlerschaft Christi für die sehr subjektiven Absichten
des Vorbeters in Anspruch zu nehmen und auch dafür das »Ja und
Amen« der Gemeinde einzufordern – die ja gewöhnlich zwischen
dem Ende des vorgesprochenen Gebets und der von ihr erwarteten
zustimmenden Antwort kaum eine »Besinnungspause« hat, um ab-
zuschätzen, was sie tut, wenn sie diese ihre Zustimmung gibt72.

c) Die »Lesemeister« als Lehrer des Umgangs
mit normativen Texten

Zu den Sprachlehrern und Vorsprechern (im religiösen Falle: Vor-
betern) kommen in jeder Überlieferungsgemeinschaft, als eine dritte
Gruppe der Diener am Wort, die »Lese-Meister«, die die Überliefe-
rungsgenossen in den Gebrauch von Texten einüben, die für die ent-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 485

Die Organe der christlichen �berlieferung

71 Rom 8,34.
72 Vgl. R. Schaeffler, Freiräume, Kriterien zur verantwortlichen liturgischen Textgestal-
tung, in: Gottesdienst 1991, 105–109, 153–155 und 161–163.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sprechende Gemeinschaft normative Bedeutung haben (s. o. S. 25 ff.
u. 43 ff.). Das gilt für den Gebrauch »klassischer« Texte in der Li-
teratur, an denen viele Generationen ihre Sprache und ihre Er-
fahrungsfähigkeit geschult und kritisch geprüft haben. Es gilt für Ge-
setzestexte der Rechtsgemeinschaft, für die bahnbrechenden
Forschungsberichte großer Gelehrter in der »Gemeinschaft der Ge-
lehrten«, für historische Urkunden, die für das Selbstverständnis
einer politischen Gemeinschaft wegweisend sind. (Man denke an die
Bedeutung der Unabhängigkeitserklärung der Vereinigten Staaten
für das Selbstverständnis der Amerikaner.)

In all diesen Fällen geht es nicht darum, alle Leser derartiger
Texte zu Fachgenossen der »Argumentations-Spezialisten« zu ma-
chen, die durch Argumente und Gegenargumente Möglichkeiten
der Text-Auslegung gegeneinander abwägen. Der Deutschlehrer, der
seine Schüler in das Lesen klassischer Literatur einübt, macht aus
ihnen keine »kleinen Literaturwissenschaftler«. Seine Aufgabe be-
steht darin, an ausgewählten Zeugnissen der Überlieferung den
Schülern die Eigenart der Selbst- und Welterfahrung deutlich zu ma-
chen, die in diesen Texten zum Ausdruck kommt, und ihnen zu zei-
gen, daß eine spezifische Weise des Anschauens und Denkens nötig
war, um solche Erfahrungen zu machen. Vor allem aber wird er sie
dazu anregen, ihr eigenes Anschauen und Denken im Umgang mit
diesen Texten so zu entwickeln, daß auch sie zu vergleichbaren Wei-
sen der Erfahrung fähig werden.

In diesem Sinne haben in der Geschichte der Überlieferungs-
gemeinschaft immer neue Generationen von Lesern ihren »Blick
auf die Weltwirklickeit« geschult und so ihr Anschauen und Denken
»gebildet«. In diesem wörtlichen Sinne von »Bildung« gehören sol-
che Texte zum »Bildungsgut« der Überlieferungsgemeinschaft. Da-
bei können spätere Leser von früheren lernen, auf welche Weise
solche Texte, bei Veränderung ihrer Rezeptionsbedingungen, neu
gelesen werden konnten und dabei neue, bisher verborgen gebliebe-
ne Bedeutungsmomente haben hervortreten lassen. Im Blick auf die
Rezeptionsgeschichte solcher Texte bemerkt der jeweils gegenwärti-
ge Leser, daß und in welcher Weise auch seine Aufgabe sich nicht
darin erschöpft, den Wortlaut des Textes kennenzulernen und sich
mit der Semantik und Grammatik der darin verwendeten Ausdrük-
ke vertraut zu machen; die Weise, wie jeweils Frühere den Text ge-
lesen haben, zeigt vielmehr auch ihm, daß und wie das Lesen erst in
Akten der eigenständigen Aneignung zu seinem Ziele kommt. Auch

486 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


normative Texte können ihre Funktion nur erfüllen, wenn immer
neue Generationen von Lesern sie als Anleitungen begreifen, in
ihrem Lichte eigene Erfahrungen auszulegen und im Lichte ihrer
so ausgelegten Erfahrungen die Bedeutung dieser Texte neu zu er-
fassen, freilich auch die Weise ihres eigenen Verstehens und damit
ihres Anschauens und Denkens am überlieferten Text kritisch zu
prüfen. So lernt der Leser, sich selbst und seine »Bildung« in die
Geschichte der Lesergemeinschaft einzuordnen und seinen Ort in
dieser Geschichte zu bestimmen: als aufmerksamer Hörer des über-
lieferten Wortes wird er zugleich fähig, den übrigen Gliedern der
Überlieferungsgemeinschaft sein eigenes, unverwechselbares Wort
zu sagen und so zum aktiven Glied der Überlieferungsgemeinschaft
zu werden.

Selbstverständlich gilt das Gesagte auch für die kanonischen
Schriften, die in einigen, wenn auch nicht allen religiösen Überliefe-
rungsgemeinschaften als die »Norma normans« aller religiösen
Theorie und Praxis anerkannt sind. Auch die Leser dieser Texte müs-
sen zu einer Lektüre angeleitet werden, die sie nicht zu Fachgenossen
der gelehrten Theologie macht, die sich an den Diskussionen der Ex-
egeten beteiligen, sondern den kanonischen Texten diejenige Funk-
tion gibt, um derentwillen sie verfaßt worden sind: die Funktion, ihre
Leser zu einer »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens« (Röm 12,2)
aufzurufen, durch die sie fähig werden, auf das an sie gerichtete Wort
die angemessene Antwort des Glaubens zu geben. Dazu ist es nötig,
diese Texte so zu lesen, daß dabei ihre traditions-begründende und
zugleich traditionskritische Funktion deutlich wird (s. Band I,
S. 294 ff.).

Für den »Lesemeister« biblischer Schriften, sei er im Übrigen
Prediger, Lehrer, Leiter von Bibelkreisen, Referent auf Veranstaltun-
gen der Erwachsenenbildung, entsteht daraus eine zweifache Auf-
gabe: Er wird seine Hörer zunächst darauf aufmerksam machen, auf
welche Weise »Schrift« und »Tradition« zusammengehören – die
Schrift als normativer Text und die Tradition, die sich nicht darin er-
schöpft, das überlieferte Wort nachzusprechen und auf neue Situa-
tionen »anzuwenden«, sondern dem Text den vorantreibenden Im-
puls entnimmt, kraft dessen das alte Wort stets neu gelesen sein
will. Zugleich aber wird er seine Hörer daran erinnern, daß der Re-
kurs auf den normativen Text ihn zu einer Kritik der Rezeptions-
geschichte fähig macht: nicht nur weil frühere Leser in Vorurteilen
befangen waren, die er, der kritische Leser von heute, durchschaut

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 487

Die Organe der christlichen �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und hinter sich gelassen hat, sondern vor allem, weil der normative
Text eine Wahrheit enthält, die »größer« ist als die Antwort, die frü-
here Generationen – und er selbst! – auf ihn gegeben haben. Der
normative Text erweist sich als die »Norma normans« der Überliefe-
rung. Das schließt nicht aus sondern ein, daß die Überlieferung, als
»Norma normata«, den Leser zu einem kritischen Urteil über seine
eigenen Aneigungsversuche anleitet, indem er sich die Frage stellt,
ob er hinter denjenigen Grad der Formatio Mentis zurückgefallen ist,
der in den Rezeptionsbemühungen der früheren seinen Ausdruck ge-
funden hat.

Für den Leser biblischer Schriften bedeutet dies: Der Leser wird
darauf aufmerksam, auf welche Weise der Text, als Norma normans
der Überlieferung, auch Unzulänglichkeiten und Irrwege seiner Re-
zeptionsgeschichte deutlich macht und damit auch ihn selbst, den
»Leser von heute«, immer wieder der Unzulänglichkeit seiner Aneig-
nungsversuche überführt: Der normative Text erweist sich, als Ver-
mittler des »je größeren« Anspruchs der von ihm bezeugten Wahr-
heit, auf eigentümliche Weise als »unerschöpflich«. Sooft seine Leser,
die früheren wie die heutigen, ihn »verstanden« zu haben meinen,
läßt er neue Bedeutungsmomente erkennen, die eine noch ausste-
hende »Umgestaltung des Denkens« erfordern; die »Bildung«, die
der Leser im Umgang mit solchen Texten zu gewinnen sucht, ist ein
stets unabgeschlossener Prozeß. Darum ist auch die Tradition, die
diesen Text und seinen Anspruch an die Hörer weitergibt, kein bloß
deponierter Schatz bewährter Ergebnisse des Textverstehens, son-
dern, als »Traditio viva«, ein zukunftsoffenes Geschehen.

Damit sind Lernziele vorgezeichnet, zu deren Erreichung die
»Lesemeister« den Lesern solcher Texte verhelfen müssen. Es
scheint, daß die Lesemeister normativer Texte der Rechtsgemein-
schaft und der religiösen Überlieferungsgemeinschaft auf diese ihre
Aufgabe deutlicher aufmerksam geworden sind als manche Lesemei-
ster klassischer Texte der Literatur, die sich oft darauf beschränken, in
historischer Rekonstruktion die Leser zu Zeugen der Weise zu ma-
chen, wie der Verfasser zu seinen Zeitgenossen gesprochen hat und
von ihnen verstanden sein wollte. Juristen dagegen und vor allem
Theologen stellten die Frage nach dem »Sitz im Leben«, d.h nach
der Weise, wie der Text seinen normativen Anspruch in der Ge-
schichte seiner Lesergemeinschaft zur Geltung gebracht hat und wie
er ihn auch gegenüber dem Leser von heute nur geltend machen
kann, sofern dieser sich aneignend und kritisch in diese Geschichte

488 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Lesergemeinschaft einordnet. Literaturwissenschaftler haben
sich diese Einsicht, daß der Text von seinem »Sitz im Leben« her ver-
standen werden muß, erst spät und nur zögernd, zuweilen unter dem
etwas irreführenden Titel »Soziolinguistik«, zueigen gemacht.

Christliche Lesemeister sind, geleitet von den problemanzeigen-
den Begriffen »Schrift und Tradition«, auf diese Aufgabe früher und
deutlicher aufmerksam geworden. Aber nicht immer war ihnen hin-
länglich bewußt, daß sowohl die Tradition als auch die Kritik an ihr,
die unter Rückgriff auf die Schrift geschieht, auf Akten der eigenver-
antwortlichen Aneignung des überlieferten Wortes beruhen. Des-
halb werden auch gegenwärtige Leser sich nur dann lernend und kri-
tisch in die Überlieferungsgemeinschaft einordnen können, wenn sie
zu einer solchen eigenverantwortlichen Aneignung befähigt sind.
Denn die Tradition erschöpft sich nicht in der wortgetreuen Bewah-
rung des überlieferten Textes – so unerläßlich diese Treue zum Wort-
laut auch ist und bleibt. Sie dokumentiert die Antworten, die immer
neue Generationen auf den Anspruch des Textes und der in ihm be-
zeugten »größeren Wahrheit« gegeben haben. Denn auch der nor-
mative Text ist »Gotteswort im Menschenwort« (s. Band I, der hier
vorgelegten Untersuchung) und verlangt deshalb, um als Vermitt-
lungsgestalt dieser Wahrheit begriffen zu werden, der kritischen
Auslegung. (Was man gewöhnlich und mit einem mißverständlichen
Ausdruck »Bibelkritik« nennt, ist nicht Kritik am Wahrheitsan-
spruch des Textes unter Berufung auf die eigenen Einsichten des Le-
sers, sondern gerade Auslegung dieses Wahrheitsanspruchs, den
nicht die Apostel und Propheten als Menschen, sondern das in der
Entäußerungsgestalt menschlichen Wortes ergehende Gotteswort
an seine Hörer richtet.)

Ein kritisches Verständnis der Überlieferung wird folglich nicht
dadurch gewonnen, daß der Bibelleser von »heute«, aufgrund bes-
serer Schulung seines Blicks, den »wahren Gehalt« der biblischen
Schrift gegen die Mißverständnisse der Leser von »gestern« zur Gel-
tung bringt, sondern dadurch, daß der jeweils »heutige« Leser den
Vorgang der »Traditio viva« als einen Dialog begreift, in welchem
der je größere Anspruch des Textes immer neu in der Knechtsgestalt
der menschlichen Antwort zur Sprache gekommen ist. Der Lese-
meister, der seine Zeitgenossen in solches Lesen Heiliger Schriften
einüben soll, wird sie dazu anleiten müssen, den Dialog mit dem in
diesen Texten bezeugten Gotteswort fortzusetzen, der jeweils »heu-
te« nur geführt werden kann, weil alle Generationen der »früheren«

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 489

Die Organe der christlichen �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihn geführt und immer neue Generationen zu neuen Partnern dieses
Dialogs gemacht haben. Um ein solches Verständnis des spannungs-
reichen Verhältnisses von Schrift und Tradition möglich zu machen,
werden die »Lesemeister« ihre Schüler dafür hellsichtig machen
müssen, im normativen Text wie in seiner Rezeptions- und Aus-
legungsgeschichte diesen Dialog bezeugt zu finden und ihre eigene
Aufgabe in der Reihe der Dialogpartner zu bestimmen und zu erfül-
len.

Nicht nur der Text und die Aneignungsbemühungen seiner Le-
ser, auch die Tätigkeit der Lesemeister hat einen »Sitz im Leben der
Überlieferungsgemeinschaft«. Dieser ist nicht für alle Überliefe-
rungsgemeinschaften der gleiche. Das Lesen klassischer Literatur
und die Aneignung des Gelesenen als Moment der »Bildung« (For-
matio Mentis) des Lesers ist in erster Linie eine intellektuelle Lei-
stung; und wenn der Leser damit zugleich in die Überlieferungs-
gemeinschaft einer »Bildungstradition« eintritt, so kann auch dies
in der Weise geschehen, daß er durch den Blick in deren Geschichte
theoretische Kenntnis erwirbt, sich mit deren Zeugnissen lesend aus-
einandersetzt, ohne mit anderen Lesern in unmittelbaren Kontakt zu
treten. Es kann hilfreich sein, einen solchen Text mit anderen ge-
meinsam zu lesen und sich über das Gelesene mit ihnen zu unterhal-
ten; aber unerläßlich notwendig ist das nicht. Darum ist der »Sitz in
Leben« für solches Lernen der Unterricht, für den es unwesentlich
ist, ob er als Einzelunterricht oder in einer Gemeinschaft der Lernen-
den, z. B. in einer Schulklasse oder in einem literaturwissenschaft-
lichen Seminar, geschieht.

Dieser Hinweis kann dazu helfen, die besondere Aufgabe des
Lesemeisters in religiösen Überlieferungsgemeinschaften deutlich
zu machen, die sich von der Aufgabe rein literarischer Lesemeister
unterscheidet. Der Eintritt in eine religiöse Überlieferungsgemein-
schaft und die Aneignung der Überlieferungsinhalte erschöpft sich
hier nicht darin, eine intellektuelle Leistung des Lesers zu sein, son-
dern wird als Folge einer freien Zuwendung des Heiligen verstanden,
die dem Hörer und Leser wirksam zugesprochen werden muß – im
Falle der jüdischen wie der christlichen Überlieferungsgemeinschaft
als Folge einer »Erwählung«, die nur im wirkenden Wort an neue
Generationen weitergegeben werden kann. Von den Schwierigkeiten,
die daraus für die Ekklesia Israel entstehen, war an früherer Stelle
schon die Rede. Nur durch eine freie Zusage göttlicher »Treue zu
den Vätern« ist deren Erwählung überhaupt tradierbar geworden.

490 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und auch die christliche Überlieferungsgemeinschaft verdankt ihren
Fortbestand im Wechsel der Generationen dieser freien Treue Gottes
zu den Väter. »Sicut locutus est ad patres nostros – Wie er gesprochen
hat zu unseren Vätern«, singt deswegen die Mutter Jesu, wenn sie
beschreiben will, was geschehen ist, wenn Gott »auf die Niedrigkeit
seiner Magd geblickt« hat73. Eine wichtige Aufgabe des Lesemeisters
besteht also darin, seinen Schülern bewußt zu machen, daß sie zu
Erben der göttlichen Treue zu den Vätern werden, wenn sie dazu auf-
gefordert werden, das gelesene Wort als Anrede zu verstehen, die an
sie gerichtet ist und sie zu ihrer eigenverantwortlichen Antwort her-
ausfordert.

Der Eintritt in die christliche Überlieferungsgemeinschaft und
die Aneignung der überlieferten Inhalte werden nur dadurch mög-
lich, daß dem Leser der kanonischen Texte zugleich die göttliche
Treue zu den Vätern zugesagt und deren Erwählung wirksam weiter-
gegeben wird. Deshalb erreicht alle theoretische Unterweisung ihr
Ziel nur, wenn sie auf jene besondere Situation bezogen bleibt, in
der das wirkende Wort dieser Zusage und dieser weitergegebenen Er-
wählung gesprochen wird. Das aber ist in erster Linie die Situation
der gottesdienstlichen Feier. Hier ist zugleich der primäre Ort für das
Lesen kanonischer Texte, deren öffentliche Verlesung einen wesent-
lichen Bestandteil des christlichen Gottesdienstes bildet. Dem ent-
spricht es, daß der primäre »Sitz im Leben«, an dem die christliche
Unterweisung stattfindet und die Lesemeister ihre Tätigkeit aus-
üben, jene Art der Katechese ist, die auf den Empfang der Sakramen-
te vorbereitet, und die Predigt, die mit der Spendung der Sakramente
verbunden ist, insbesondere also die Tauf-Katechese und die Taufpre-
digt. Beispiele dafür finden sich schon im Neuen Testament, etwa in
der Apostelgeschichte oder im Ersten Petrusbrief, der als literarischer
Niederschlag einer Taufkatechese gilt.

Damit aber ist der Dienst der Lesemeister (und aller anderen
Lehrer) in der Kirche auf den Dienst jener bezogen, die sich, nach
einer Selbstbezeichnung des Apostels Paulus, »Diener Christi und
Verwalter der Mysterien Gottes« nennen.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 491

Die Organe der christlichen �berlieferung

73 Luk 1,55.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d) Die »vertrauten Diener Christi
und Verwalter der Mysterien Gottes«

Der Apostel Paulus hat seine eigene Aufgabe mit den Worten be-
schrieben: »So halte man uns für Diener (Hyperétai) Christi und Ver-
walter (Oikónomoi) der Geheimnisse (ton Mysteríon) Christi«74. Er
beschreibt damit die Eigentümlichkeit seines apostolischen Amtes,
das nach seiner Darstellung im wirksamen Zuspruch der göttlichen
Vergebung (der »Diakonía katallagés«) seine wichtigste Aufgabe hat.
Zum Verständnis dieser Selbstaussage des Apostels seien zunächst
einige Hinweise auf die dabei verwendeten Vokabeln gegeben, weil
dadurch deutlicher werden kann, auf welche Weise das apostolische
Amt sich legitimiert und an welchen Maßstäben seine Ausübung kri-
tisch zu messen ist.

a) Bemerkungen zur Wort- und Begriffsgeschichte
Für den Begriff des »Dieners« oder des »Sklaven« hält die griechische
Sprache mehrere Termini bereit. Paulus bezeichnet sich zumeist als
»Doúlos« (woraus übrigens hervorgeht, daß die heute üblich gewor-
dene häufige Übersetzung von »Doulos« mit »Sklave« sprachlich
nicht begründet ist. Es kann ein Ehrenname sein, »Doulos Christou«
genannt zu werden, so wie auch der »Gottesknecht« der propheti-
schen Verkündigung kein Sklave, sondern ein freier Diener Gottes
ist.) An mehreren Stellen nennt Paulus sich »Diákonos« (so vor al-
lem im Zusammenhang der schon erwähnten »Diakonía« der Ver-
söhnung). An dieser einen Stelle wählt er das Wort »Hyperétes«,
das im Johannesevangelium mehrfach auch im Munde Jesu vor-
kommt, um die Jünger zu bezeichnen. Im Griechischen ist der »Hy-
perétes« derjenige Diener, der seinem Herrn zu ganz persönlichen
Dienstleistungen zugeordnet ist, z. B. zum An-und Auskleiden, zur
Körperpflege und zur Pflege im Krankheitsfall. Es ist wohl diese per-
sönliche Zuordnung zu seinem Herrn, die Paulus an der zitierten
Stelle für sich in Anspruch nimmt.

Die gleiche Vokabel kann im Griechischen auch verwendet wer-
den, um den Dienst des Menschen an den Göttern zu bezeichnen. So
definiert im Dialog »Euthyphron« der Dialogpartner des Sokrates die
Frömmigkeit als »hyperetiké téchne«, als die Fähigkeit zum Dienst
an den Göttern. Damit ruft er freilich die skeptische Gegenfrage des

492 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

74 1 Kor 4,1.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sokrates hervor: »Zu welchen Werkes Bewirkung gebrauchen die
Götter solche Hyperétai?«75. Wenn nun Paulus an mehreren Stellen
die Diakonía an der Versöhnung, also den wirksamen Zuspruch des
göttlichen Vergebungswortes, als die exemplarische Weise seines
apostolischen Dienstes bezeichnet, dann darf man die eine Stelle, an
der er sich »Hyperétes« nennt, wohl so verstehen: Das wirksame
Wort der Sündenvergebung beruht auf dem besonderen, ganz per-
sönlichen Dienstverhältnis, in dem er zu Christus steht. Dann könnte
er die skeptische Frage des Sokrates, wenn man sie ihm vorgehalten
hätte, in folgender Weise beantworten: Der Zuspruch der Sündenver-
gebung ist jener persönliche Dienst, jenes »Werk, zu dessen Bewir-
kung« sich Christus seines »Hyperétes« bedient.

Nun gebraucht Paulus an der zitierten Stelle neben dem Aus-
druck »Diener (Hyperétes) Christi« noch den zweiten: »Verwalter
(Oikónomos) der Mysterien Gottes«. Offensichtlich soll der zweite
Ausdruck den ersten erläutern. Was dabei auffällt, ist der Plural
»Mysterien«. In der überwiegenden Mehrheit der neutestamentli-
chen Stellen, und bei Paulus an allen außer dieser einen, wird der
Ausdruck »Mystérion« im Singular gebraucht und bezeichnet dann,
dem Sprachgebrauch der jüdischen Apokalyptik gemäß, jenen einen
»geheimen Ratschluß« Gottes, der den gesamten Weltlauf bestimmt,
aber erst am Ende der Tage offenbargemacht werden kann76. Die
göttliche »Oikonomia« bezieht sich dann auf jene Gesamtordnung
der Welt, vergleichbar einer alles umfassenden »Hausordnung«, die
auf die Verwirklichung dieses einen Ratschlusses ausgerichtet ist. Be-
zeichnet also der Terminus »Oikonomía« die allumfassende Herr-
schaft Gottes über den Weltlauf, dann bleibt für menschliche »Oikó-
nomoi« dabei kein Platz.

Der Plural »die Mysterien« dagegen wird an einigen Stellen im
Danielbuch dazu verwendet, um einzelne Entscheidungen Gottes zu
benennen, die der Realisierung dieses einen göttlichen Heilsplanes
dienen (z. B. die Eroberung Babylons durch die Meder und Perser).
Eine solche »Apokalyptik im Detail« liegt den neutestamentlichen
Autoren fern, weil die eine und alles erfüllende Heilstat Gottes in
Christi Tod und Auferweckung schon geschehen ist, sodaß es sich
erübrigt, andere auf dieses Ziel gerichtete »mysteria« anzusagen.
Und wiederum ist hinzuzufügen: Diese göttlichen Heilstaten kom-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 493

Die Organe der christlichen �berlieferung

75 Platon, Euthyphron 13e.
76 So z. B. Rom 11,25.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men ohne menschliche Mithilfe zustande; für die Aussage, daß ein
Mensch als »Oikónomos« dieser Heilstaten eingesetzt sei, fehlt inso-
fern jeder Anlaß.

So liegt es nahe, den Doppelausdruck »Diener und Verwalter«
als Bezeichnung eines umfassenderen Zusammenhangs zu verste-
hen, in den sich der »Dienst an der Versöhnung« als ein Spezialfall
einordnet. Zum wirkenden Wort, mit dem der Apostel den Glauben-
den die göttliche Vergebung zuspricht, treten, wenn diese Interpreta-
tion zutreffen sollte, andere wirksame Worte und Zeichenhandlun-
gen, die »in persona Christi« gesprochen und getan werden, vor
allem im Zusammenhang von Taufe und Herrenmahl. Denn auch
diese Worte und Handlungen werden so verstanden, daß stets Chri-
stus der Taufende und der Spender seines Leibes und Blutes ist, wäh-
rend der dazu berufene und bevollmächtigte Mensch dieses Wirken
Christi für die Gemeinde gegenwärtig und erfahrbar macht. »Ta
mystéria« wären dann diese gottesdienstlich wirksamen Zeichen
und Worte, die das Wirken Christi »re-präsentieren«, und die »Die-
ner und Verwalter«, von denen ebenfalls im Plural gesprochen wird,
wären in solchem Zusammenhang die »Re-Präsentanten« des Heils-
wirkens Christi.

Mit diesem Deutungsversuch würde freilich der Sprachge-
brauch Pauli in die Nähe der griechischen Mysteriensprache gerückt,
die die verschiedenen Formen der Einweihung in den lebenspenden-
den Tod eines Gottes ebenfalls »Mystéria« genannt hat. In diesem
Sinne hat die spätere Kirche diesen Ausdruck verstanden, etwa wenn
sie von der Feier der »Paschalia Mysteria« spricht und wenn sie die
Feier von Taufe und Abendmahl als »Mystéria«, lateinisch »Sac-
ramenta«, bezeichnet. Versteht man in diesem Sinne die »Hyperétai«
und »Oikónomoi« als die Diener am gottesdienstlich wirksamen
Wort und am Sakrament, dann bezeichnen die Begriffe, die Paulus
verwendet, jenen Dienst, der später als Aufgabe der »Priester« be-
zeichnet wird – ein Ausdruck, den die frühe Christenheit durchweg
vermeidet, vermutlich um den Dienst, der hier beschrieben werden
soll, vom Erb-Priestertum der Juden und vom Staats-Priestertum der
Griechen und Römer zu unterscheiden, deren »Priester« staatliche
Beamte gewesen sind.

Diese Abgrenzung hat freilich eine andere Frage aufgeworfen:
Die Übertragung von Ämtern auf dem Erbwege hat in religiösen
Überlieferungsgemeinschaften die Funktion, den Vorrang der gött-
lichen Gabe vor aller menschlichen Leistung deutlich zu machen.

494 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ehe die Träger dieser Ämter irgend etwas zu tun und zu leisten ver-
mögen, sind sie durch ihre Geburt in ihre gottgegebene Vollmacht
eingesetzt. Die göttliche Gabe geht aller menschlichen Leistung so
voraus, wie das Sein, das immer Gabe ist, dem menschlichen Handeln
vorausgeht. Dieser Gedanke durfte auch im Verständnis der Diener
an der christlichen Überlieferung, die keine erblichen Ämter kennt,
nicht verlorengehen. Und er hat in der späteren Entwicklung der
Theologie seinen Ausdruck in der Lehre gefunden, daß Taufe und
Ordination, die niemand sich selber spenden kann und die niemand
durch eigenes Verdient erwerben konnte, dem Empfänger einen
»Character ontologice inhaerens« verleihen, der all seinem Leisten,
aber auch all seinem Versagen, in der Weise ermöglichend voraus-
liegt, wie das Sein dem Handeln.

b) Kriteriologische Folgerungen
Dieser Exkurs zur Wort- und Begriffsgeschichte schien nötig, um die
Frage angemessen stellen zu können, wodurch die »Hyperétai« und
»Oikónomoi« ihren Autoritätsanspruch gegenüber der Gemeinde le-
gitimieren und an welchen Kriterien die Ausübung ihres Dienstes
gemessen werden muß. Paulus gibt an der zitierten Stelle ein solches
Kriterium an: »Das nämlich erwartet man von Verwaltern, daß ein
jeder als treu befunden werde«77. Dieser Ausdruck, der zunächst
von der Verwaltung materieller Güter hergenommen ist, ist auf den
Dienst der hier erwähnten »Verwalter« anwendbar, wenn man dar-
unter die »auftragsgemäße« Ausübung ihres Dienstes versteht. (Daß
ein solches Verständnis des biblischen Begriffs »Verwaltung« mög-
lich ist, zeigt sich im Sprachgebrauch der reformatorischen Theo-
logen, wenn sie von der »rechten Verwaltung« der Sakramente spre-
chen. Denn damit ist keine bloß administrative Tätigkeit gemeint,
sondern diejenige Ausübung des kirchlichen Dienstes, die dem
»Mandatum Christi« gemäß ist.) »Auftragsgemäß« aber kann dieser
Dienst nur unter zwei Bedingungen ausgeübt werden: Einerseits
müssen von der gottesdienstlich versammelten Gemeinde diejenigen
ferngehalten werden, deren Mitfeier den Gottesdienst zu einem
Hohn auf die Versöhnung der Sünder machen würde, die Christus
ihnen anbietet. Wer daher trotz vorheriger Ermahnung in seiner
Sünde verharrt, den soll die Gemeinde »einstweilen dem Fleische

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 495

Die Organe der christlichen �berlieferung

77 1 Kor 4,2.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach dem Satan übergeben, damit er am Tage Jesu Christi dem Geiste
nach gerettet werde«78. Der »Diener und Verwalter« übt so eine »Kir-
chenzucht« aus, in der er zugleich die Aufgabe der Priester am Tem-
pel übernimmt, die »Tempel-Thora« auszusprechen, die die Bedin-
gungen für die Teilnahme am Gottesdienst benennt79. Andererseits
aber müssen die wirksamen Worte und Zeichenhandlungen mit hin-
länglicher Deutlichkeit von magischen Praktiken unterschieden wer-
den, durch welche Menschen für menschliche Zwecke über göttliche
Kräfte zu verfügen versuchen. Positiv ausgedrückt: Das wirksame
Wort und Zeichen muß dem göttlichen Heilswirken, das es repräsen-
tiert, den Charakter von Gottes freier Tat wahren, die durch die freie
Entscheidung des Menschen beantwortet wird. Exemplarisch kommt
dies bei dem Zuspruch des göttlichen Vergebungswortes dadurch
zum Ausdruck, daß zugleich mit diesem wirkenden Wort dem Hörer
die Bitte Christi weitergesagt wird, die angebotene Versöhnung in
einem freien Akt anzunehmen. »Wir bitten euch an Christi statt, laßt
euch mit Gott versöhnen«80.

Damit aber wird erneut jenes Bewährungskriterium zur Gel-
tung gebracht, von dem im hier vorgetragenen Gedankengang schon
mehrfach die Rede war. Auch jener Dienst, der im späteren kirchli-
chen Sprachgebrauch »priesterlich« genannt wird, muß daran ge-
messen werden, ob er die Glaubenden dazu fähig macht, sich das
ihnen auf wirksame Weise vermittelte göttliche Wirken in Freiheit
und Verantwortung anzueignen. Das Vergebungswort, um bei die-
sem ausgezeichneten Beispiel zu bleiben, wird dem Hörer nur »auf-
tragsgemäß« zugesprochen, wenn es ihn dazu befähigt, ohne die Il-
lusion »eigener Gerechtigkeit«, aber auch ohne die Resignation
sittlicher Verzweiflung in der sittlichen Erfahrung den Willen Gottes
zu erkennen und so die sittliche Haltung, die diese Erfahrung von
ihm verlangt (die »Tugend«), als eine Gabe zu verstehen, die ihm
von Gott selber, als »Frucht des Geistes«, geschenkt worden ist. Die
an früherer Stelle beschriebene Transfiguration der sittlichen Erfah-
rung in eine religiöse kommt bei Paulus darin zum Ausdruck, daß er
die »Listen von Tugenden«, die er aus der Lebens-Anleitung der Stoi-
ker übernimmt, als eine Aufzählung von »Früchten des Geistes« deu-

496 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

78 1 Kor 5,4.
79 Vgl. die mehrfach zitierte Psalmstelle »Wer darf hinauf zum Berge Gottes stei-
gen …?« – Ps 24,3.
80 2 Kor 5,20.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tet, die dem geschenkt werden, der sich, durch das wirksame Versöh-
nungswort, zur Erfüllung des göttlichen Willens ermächtigt weiß.

Und so wird auch der Dienst der »Priester« daran gemessen, ob
er diejenigen, denen er gilt, zur ebenso illusionslosen wie resigna-
tionsfreien sittlichen Erfahrung befähigt und für deren mögliche
Transfiguration in eine religiöse Erfahrung von spezifisch christ-
licher Art hellsichtig gemacht hat.

e) Die Spezialisten der Auslegungskunst und der ihr
entsprechenden Kunstlehre

Sowohl die »Lesemeister«, die die Glaubenden in den Umgang mit
kanonischen Schriften einüben, als auch die »Diener Christi«, die je-
nes Heilswirken Gottes, das in diesen Texten bezeugt ist, in re-prä-
sentativen, Gegenwart vermittelnden Worten und Handlungen den
Glaubenden wirksam zusprechen, stoßen dabei auf Schwierigkeiten
der Auslegung; sie bedürfen dabei deshalb der Hilfe derer, die darin
eingeübt sind, Alternativen der Auslegung zu entdecken und zwi-
schen ihnen auf argumentativ begründete Weise zu entscheiden.
Dieses Bedürfnis hat im Laufe der Kirchengeschichte dazu geführt,
daß ein eigener Stand der »Spezialisten der Auslegungskunst« ent-
stand. Damit diese ihre Kunst nicht nur nach individueller Intuition,
sondern auf methodisch gesicherte Weise ausüben können, müssen
sie eine eigene »Kunstlehre der Auslegungskunst« entwickeln, vor
allem um abschätzen zu können, was in möglichen Kontroversen
der Auslegung »als Argument zählt«, d. h. als zureichender Grund
für die Stellungnahme in solchen Kontroversen anerkannt werden
kann. Schleiermacher hat beide Fähigkeiten, die »Kunst des Verste-
hens« und der zu solchem Verstehen führenden Auslegung, aber
auch die dazu notwendige »Kunstlehre« als »Hermeneutik« bezeich-
net. Die Fachleute der »Hermeneutik« in diesem doppelten Sinne
sind die Theologen.

Deren Aufgabe ist spezifisch wissenschaftlicher Natur und folgt
deshalb den eigenen Gesetzen der Wissenschaft. Und in der Erfül-
lung dieser Aufgabe machen sie von dem Methoden-Geschick und
der Methoden-Reflexion anderer Wissenschaften Gebrauch, die es
mit der Auslegung von Texten zu tun haben; sie lernen vor allem
von den formalem und inhaltlichen Ergebnissen der Philologie und
der Geschichtswissenschaft und den Reflexionen der auf diese Wis-
senschaften bezogenen Wissenschaftstheorie. Dennoch bleibt daran

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 497

Die Organe der christlichen �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


festzuhalten: Sie haben es mit einer spezifischen Klasse von Texten
zu tun, deren »Sitz im Leben« dadurch bestimmt wird, daß die Ge-
meinde der Glaubenden und ihre Mitglieder durch die Botschaft, die
diese Texte ihnen übermitteln, zu einer Antwort des Glaubens her-
ausgefordert werden sollen. Von dieser ihrer Funktion sind die Texte,
die die Theologie auszulegen hat, bis in ihre grammatische Gestalt
und die Semantik der in ihnen verwendeten Ausdrücke hinein be-
stimmt. Dem hat auch alle wissenschaftliche Auslegungskunst und
Auslegungstheorie Rechnung zu tragen. Darum verfehlt die Theo-
logie ihren Gegenstand, wenn sie den konstitutiven Bezug der Texte,
die den Gegenstand ihrer Forschung bilden, zur Glaubensgemeinde
aus dem Auge verliert. Das wissenschaftliche Argument dient, wenn
es im theologischen Zusammenhang verwendet wird, der »Unter-
scheidung der Geister«, um die Gemeinde davor zu bewahren, einem
irregeleiteten Verständnis des kanonischen Textes, beispielsweise
dem Verständnis der »Enthusiasten«, anheimzufallen und auch die-
ses für »geistgewirkt« zu halten, während es in Wahrheit dem Wir-
ken des Geistes zuwiderläuft. In diesem Sinne bleibt der Dienst am
»geistlichen Sinn« der Schrift das Kriterium, an dem auch das wis-
senschaftliche Argument der Theologen zu messen ist. Auf diesem
wesentlichen Bezug ihres Forschungsgegenstands zur Glaubens-
gemeinde beruht die »Kirchlichkeit« der Theologie. Diese wird ihr
nicht durch kirchliche Aufsichts-Instanzen äußerlich abgenötigt,
sondern ist ihr durch die Eigenart ihres Gegenstandes selbst auf-
erlegt.

Aufgrund ihrer fachlichen Kenntnisse und Fertigkeiten können
die Angehörigen dieses Berufsstandes gegenüber den Gemeindemit-
gliedern, aber auch gegenüber den Inhabern anderer kirchlicher Äm-
ter, mit einem eigenen Autoritätsanspruch auftreten. Sofern aber
dieser Autoritätsanspruch sich nicht darauf beschränkt, daß Nicht-
Fachleute den Forschungsergebnissen dieser Spezialisten eine rein
theoretische Anerkennung gewähren, sondern einschließt, daß die
»schlichten Glaubenden«, aber auch die Lesemeister und die »Ver-
walter der Geheimnisse Gottes« sich in ihrem Glauben und in der
Glaubensverkündigung an den Ergebnissen der Theologie orientie-
ren sollen, bedarf dieser Autoritätsanspruch der Theologen eines be-
sonderen Rechtfertigungsgrundes und unterliegt besonderen Bewäh-
rungsproben. Die Texte selbst sind, nach einem Worte Luthers,
primär »nicht auf den Tisch des Gelehrten, sondern auf die Kanzel
des Predigers gelegt«, d. h. in ihrer Gestalt wie in ihrem Gehalt von

498 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer Funktion bestimmt, Gottes Heilswirken den Glaubenden zuzu-
sagen und deren Antwort im Glauben hervorzurufen. Diese Eigenart
der Texte hat zur Folge, daß jede Auslegungskunst und Auslegungs-
theorie ihren Gegenstand verfehlt, wenn sie dieser »oikodometi-
schen« Eigenart der Texte nicht gerecht wird. Eine Theologie muß
in diesem Sinne »erbauend« sein – was nicht mit einer gefühlsmäßig
mißverstandenen »Erbaulichkeit« verwechselt werden darf –, oder
sie weiß nicht, wovon sie handelt. Das bedeutet nicht, daß sie ge-
nötigt wäre, sich dem in Geschichte und Gegenwart jeweils herr-
schenden Glaubensverständnis kritiklos anzupassen. Wohl aber
bedeutet es, daß sie den traditionsbegründenden und zugleich tradi-
tionskritischen Anspruch dieser Texte zur Geltung bringen muß; und
das schließt ein, daß auch ihre Bemühung sich als ein Teil jenes Dia-
logs mit der in diesen Texten zur Sprache kommenden Wahrheit ver-
steht, der in der Geschichte der Kirche stets wirksam gewesen ist und
immer neu geführt werden muß81.

Daraus ergeben sich Anfragen an die Theologie, die zugleich den
Charakter von Legitimationskriterien haben: Geben die Spezialisten
der Auslegungskunst den Lehrern des Bibel-Lesens und den Dienern
an Wort und Sakrament Methoden an die Hand, um dem Text die
verpflichtende und zugleich Zuversicht begründende Anrede an sei-
ne gegenwärtigen Hörer und Leser zu entnehmen, durch die diese
unter Gottes Weisung und Zusage gestellt werden? Haben sie Krite-
rien entwickelt, anhand derer diese Diener am Wort entscheiden
können, ob sie bei diesem Versuch nur irgendwelche nützliche »An-
wendungsmöglichkeiten« in den Text hineinprojizieren, oder ob sie
die wirkende Anrede, die im Hörer Glaube, Hoffnung und Liebe wek-
ken kann, wirklich dem Text und seiner eigenen Intention ent-
nommen haben? In der Sprache der bewährten und daher traditionell
gewordenen Methoden-Diskussion gefragt: Gelingt es ihnen, den
»Sensus historicus« des Textes mit dessen »geistlichem« Sinn zu ver-
binden, und zwar nicht im Sinne einer sekundären frommen oder
auch bloß lebens-nützlichen Zusatz-Verwendung, sondern im Sinne
einer Freilegung der vierfachen Funktion des Textes selbst?

Dazu könnte der an früherer Stelle geführte Nachweis hilfreich
sein, daß jede sprachliche Äußerung neben ihrem Mitteilungssinn
auch eine Selbstaussage des Sprechers (im Falle der Bibel also eine

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 499

Die Organe der christlichen �berlieferung

81 Vgl. R. Schaeffler, Glaubensreflexion und Wissenschaftslehre, Thesen zur Wissen-
schaftstheorie und Wissenschaftsgeschichte der Theologie, Freiburg 1980.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstaussage Gottes), einen Anspruch an den Hörer und eine Zusage
an ihn impliziert, weil jede Erfahrung, die in solchen Texten bezeugt
wird, diese Bedeutungsmomente konstitutiv in sich enthält (Vgl.
Band I, S. 363 ff. und Band II 44–62 u. 75–187). Aber auch wer diesen
Weg nicht für den geeigneten hält, wird daran festhalten müssen,
daß alle Auslegungskunst und die ihr entsprechende Theorie
(»Kunstlehre«) sich daran wird bewähren müssen, daß sie Wege fin-
det, um die Eigenbedeutung dessen, was Gott in den wechselnden
Situationen der Geschichte gesagt und getan hat, zu wahren, zugleich
aber dem Text die Anrede und Zusage an den Hörer und Leser von
heute zu entnehmen. Die Theologie kann sich von dieser Aufgabe
nicht dispensieren, um ihre Erfüllung dem Geschick der Praktiker
zu überlassen. Denn der Bezug zum Hörer, der zur Antwort des
Glaubens gerufen werden soll, und zur Gemeinde der Glaubenden
gehört zur Eigenart der Texte selbst; und deshalb wird die fachliche
Auslegung des Textes diesen seinen »Sitz im Leben« nicht vernach-
lässigen dürfen.

f) Die »Nachfolger der Apostel« und das kirchliche »Lehramt«

Sucht man nach frühen Formen der Institutionalisierung der christ-
lichen Überlieferung, dann fällt zunächst auf: Das früheste Organ
dieser Überlieferung, das sich selbst als eine auf Nachfolge angelegte
Institution verstand, ist das Kollegium »der Zwölfe« gewesen. Zeug-
nis dafür ist die Nachwahl eines neuen Mitglieds nach dem Ausschei-
den des Judas Ischarioth82. Für dieses Gremium ist die Zwölfzahl der
Mitglieder charakteristisch gewesen, wohl in Bezugnahme auf die
zwölf Patriarchen der Ekklesia Israel. Aber gerade dieses Gremium
hat in der weiteren Geschichte der Kirche keine Fortsetzung gefun-
den. Weitere Nachwahlen in das Gremium der »Zwölfe« fanden
nicht statt. Neben den »Zwölfen« gab es jedoch andere Diener der
Überlieferung, die »Apostel« hießen. Paulus und Barnabas waren
Apostel, gehörten aber nicht zu den Zwölfen. Und ob die Zwölfe sich
selber Apostel nannten, ist zweifelhaft. Der Ausdruck »die zwölf
Apostel«, der im Neuen Testament an einigen Stellen vorkommt,
könnte der Ausdruck einer späteren Identifikation beider Ämter sein,
die erst entstehen konnte, als man die Mißlichkeit nicht mehr emp-
fand, daß es nach diesem Sprachgebrauch nun zwei Arten von Apo-

500 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

82 Apg. 1,23.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


steln gab: die »zwölf Apostel« und die »anderen Apostel«, z. B. Paulus
und Barnabas.

Was nun Nachfolge fand und also institutionelle Züge annahm,
war das Amt der Apostel, die wie Paulus und Barnabas zunächst als
Wanderprediger auftraten, zugleich aber Aufgaben der Supervision
von Gemeinden übernahmen, über deren Glauben, Moral und Got-
tesdienst sie wachten. Es ist schon darauf hingewiesen worden, daß
sie damit die Funktion jener »Sendboten« (Apostoloi) übernahmen,
die im Auftrage des Hohen Rates jüdische Gemeinden in der Diaspo-
ra aufsuchten und dort gegebenenfalls gegen Fehlentwicklungen ein-
schritten (s. o. S. 198 f.). Die »Nachfolger der Apostel« übernahmen
von diesen vor allem die Aufgabe, den Consensus der Gemeinden
im Verständnis des Glaubens zu sichern und gegen Irrlehrer auf-
zutreten (so schon der Verfasser des Zweiten Johannesbriefes in sei-
nem Einschreiten gegen die »Verführer«, die die Fleischwerdung des
Logos leugnen). Und bis heute ist die Ausübung des »kirchlichen
Lehramts« die herausragende Aufgabe der Nachfolger der Apostel
geblieben.

Die Bedeutung solcher Lehrentscheidungen für das Glauben
und Leben der Christen ist an früherer Stelle am Beispiel des christo-
logischen Dogmas deutlich gemacht worden (s. o. S. 474 f., vgl. 517).
Gerade solche Beispiele zeigen: Auch die Glaubens-Entscheidungen
der Nachfolger der Apostel (z. B. der in Nizäa versammelten Bischö-
fe) sind dazu bestimmt, von den Glaubenden aktiv angeeignet und zu
bestimmenden Momenten ihrer eigenen Erfahrung gemacht zu wer-
den. Auch hier kommt der Wahrheitsanspruch, den das Dogma zur
Geltung bringt, nur dadurch »beim Hörer an«, daß er ihn zu seiner
eigenverantwortlichen Antwort herausfordert, freilich ihn auch vor
fehlgeleiteten Weisen dieser Antwort bewahrt. Das Dogma – und an-
dere Äußerungen des »kirchlichen Lehramts« – dienen der heilschaf-
fenden Wahrheit einer wirksamen Anrede und Zusage Gottes an die
Glaubenden. Aber dieser Charakter der »Heilswahrheit« erschöpft
sich nicht darin, zutreffende Informationen über göttliche Dinge
weiterzugeben, sondern kommt darin zur Geltung, daß diese Wahr-
heit dem Menschen Wege zu dem von Gott gewirkten Heil eröffnet,
die er nur zu gehen vermag, indem er auf die Botschaft seine eigen-
verantwortliche Antwort gibt.

Dazu ist gewiß die theoretische Richtigkeit der Glaubensaussage
die unerläßliche Bedingung. Diese Bedeutung theoretischer Aus-
sagen »in Glaubenssachen« verkannt zu haben, war der Irrtum jenes

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 501

Die Organe der christlichen �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Fideismus« im Sinne von Sabatier, der meinte, »Glaubenssätze« sei-
en intellektuelle Interpretamente der Glaubenserfahrung, auf die der,
der diese Erfahrungen gemacht hat, auch verzichten könnte und tat-
sächlich in vielen Fällen ohne Schaden verzichtet, weil die Fragen, die
sie beantworten, ihrerseits nur für »Intellektuelle« belangvoll sind.
Dagegen ist festzuhalten: Es gibt theoretische Sätze, die nicht bestrit-
ten werden können, ohne daß dadurch auch die Erfahrungen, auf die
der Glaubende sich berufen kann, fragmentarisch werden oder einer
Fehlgestaltung anheimfallen. Dennoch bleibt bestehen: Wenn der-
artige theoretische Informationen auch die unerläßliche Bedingung
der recht vollzogenen gläubigen Antwort auf Gottes Anrede sind, so
sind sie doch nicht deren zulängliche Bedingung. Zur Heilswahrheit
im vollen Sinne des Wortes wird die Wahrheit der Lehre nur durch
ihre Beziehung zur Verkündigung als der wirksamen Ansage der ge-
genwärtig geschehenden göttlichen Zuwendung zum Menschen; und
die Wahrheit der Verkündigung ist die Gestalt, in der das wirkende
Wort Gottes selber den Menschen auf befreiende Weise unter seinen
Anspruch stellt. Befreiend ist dieser Anspruch Gottes, indem er den
Menschen erst in jene »Forma Mentis« versetzt, kraft derer er zu
einer freien und eigenverantwortlichen Antwort auf dieses Wort
fähig wird. Auf diese Weise bewährt sich auch die Wahrheit der
Glaubenslehre und ihrer Sicherung durch die Entscheidungen des
Lehramts dadurch, daß sie sich als eine »Schule der religiösen Erfah-
rung« erweist.

Daraus ergeben sich wiederum kritische Anfragen: Können die
Organe des autoritativen Lehramts der Kirche deutlich machen, daß
in jenen Alternativen, die sie entscheiden, wirklich das Heil oder Un-
heil der Hörer auf dem Spiele steht? Betreffen die Alternativen der
Deutung, die hier zur Entscheidung stehen, wirklich die Bedingun-
gen, von denen es abhängt, ob der Hörer den befreienden Anruf
Gottes durch eine »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens« ange-
messen beantworten kann? Sind sie also im vollen Sinne »Heilswahr-
heiten«, um derentwillen es legitim ist, die Hörer in ihrem Gewissen
an die getroffenen Entscheidungen zu binden? Ein erhellendes Bei-
spiel für eine Argumentation, die eine scheinbar nur theoretische
Wahrheit als Heilswahrheit ausweist, ist die Argumentation des
Apostels Paulus, der nachweist, daß die theoretische Wahrheit des
Satzes »Jesus ist von den Toten auferweckt worden« und deshalb die
Unwahrheit der entgegengesetzten Behauptung »Tote weckt nie-
mand auf« die Bedingung benennt, von der die heilsvermittelnde

502 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirksamkeit des Vergebungswortes abhängt. Wenn niemand Tote
aufweckt, »dann seid ihr noch in euren Sünden«83. Dies mag nur eine
unter anderen Möglichkeiten sein, die Heilsbedeutung einer theo-
retischen Wahrheit nachzuweisen. Aber irgendeinen Nachweis die-
ser Art werden die Organe des kirchlichen Lehramts führen müssen,
wenn sie glaubhaft machen wollen, daß sie für ihre noch so gut be-
gründete theologische Lehrmeinung nicht voreilig »Heilsnotwendig-
keit« unterstellen und dadurch die Glaubenden einem fremden Ge-
setz unterwerfen.

g) Das kirchliche Recht

Innerhalb der christlichen Kirche hat das Recht niemals diejenige Be-
deutung erlangt, die ihm im Judentum oder auch im Islam zukommt.
Es gibt für die Christen kein »inspiriertes Gesetzbuch des kirchlichen
Rechts« (vergleichbar dem Koran); und der »schlichte Gläubige«
wird nicht dazu angehalten, eine kirchliche Rechts-Schule zu besu-
chen und sich zu einem »kleinen Gesetzeslehrer« ausbilden zu lassen
(wie der heranwachsende Jude dazu angehalten wird, einige Jahre
lang eine Talmudschule zu besuchen, und bei der Mündigkeitsfeier
als »Sohn des Gebotes« [Bar Mizwah] eine Probe seiner Fähigkeit
ablegen muß, im Streit der Rechtsgelehrten eine begründete Mei-
nung zu vertreten). Dennoch ist es in der Kirche zur Entwicklung
eines eigenen Kirchenrechts gekommen, das sich von der staatlichen
Gesetzgebung unterschied. Und dieses kirchliche Recht verlangt von
den Gläubigen nicht nur Beachtung, sondern einen spezifisch religiös
verstandenen Gehorsam.

Daß das Recht in der christlichen Überlieferungsgemeinschaft
nicht den gleichen Rang erhielt wie in Judentum oder Islam, hängt
mit jener Kritik am »Gesetz der Werke« zusammen, die vor allem
von Paulus formuliert worden ist. Die Erfüllung von Gesetzes-Vor-
schriften ist, für sich genommen, kein Weg, um »heilswirksame Ver-
dienste« zu erwerben. Aber dieser spezifisch paulinischen Kritik geht
eine andere voraus, die bis zur Verkündigung Jesu selbst zurück-
reicht. Speisevorschriften, die vorwiegend dazu dienen, die Mahl-
gemeinschaft mit Götzendienern zu verhindern, verlieren hier ihre
Bedeutung: Zwar bleibt das Verbot bestehen, mit den Götzendienern
Kultmahlzeiten zu halten. »Ihr könnt nicht zugleich am Tisch des

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 503

Die Organe der christlichen �berlieferung

83 1 Kor 15,12–17.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrn sitzen und am Tisch der Dämonen«84. Aber es ist nicht das bei
diesen Mahlzeiten genossene Fleisch, das »unrein« macht, sondern
die Intention, dabei zum »Genossen der Dämonen« zu werden85.
Darum kann Paulus feststellen: Fleisch, das zwar aus heidnischen
Opferfeiern stammt, aber von den Christen nicht dort genossen wird,
sei für sich genommen unbedenklich, wenn es nicht den Mitglauben-
den zum Ärgernis wird86. Und er befindet sich damit in Übereinstim-
mung mit Jesus selbst, der gesagt hat: »Nicht was zum Munde ein-
geht, macht unrein«87. Für die Christenheit ergab sich daraus die
Folgerung: Speisevorschriften, die nicht nur die gottesdienstliche,
sondern auch die profane Gemeinschaft mit den Heiden verhindern
sollen, haben keine Verbindlichkeit mehr, es sei denn, sie dienen der
sinnenhaften Veranschaulichung einer anderen »Reinheit«, die allein
von der sittlichen Gesinnung abhängt. »Nur was vom Munde aus-
geht, macht unrein«88, nämlich »die bösen Gedanken, die zur Tötung
von Menschen führen, zu Ehebruch, Unzucht, Diebstahl, falschem
Zeugnis und Lästerung Gottes«89. Und ähnlich wie mit den Speise-
vorschriften verhält es sich mit Kleidervorschriften. Wenn sie vor-
wiegend dazu dienen, daß die Glieder einer partikulären Gruppe der
Gesellschaft in der Zerstreuung unter fremde Völker sich gegenseitig
erkennen, dann ist das Bestreben der Christen darauf gerichtet, nicht
an ihren Kleidern, sondern an ihren Werken erkennbar zu sein, die
nur als Früchte ihrer engen Gottesbeziehung verstanden werden
können, »damit sie [die Menschen] eure guten Werke sehen und eu-
ren Vater im Himmel preisen«90.

So bleibt von den drei Hauptgebieten des jüdischen Gesetzes nur
jene »Tempel-Thorah« in Kraft, die das moralische Verhalten zur Be-
dingung für die Teilnahme am Gottesdienst macht. »Wer darf hinauf
zum Berge Gottes steigen? … Wer reine Hände hat und ein unschul-
diges Herz«. Nicht positiv gesetztes Recht von der Art der Speise-
und Kleidervorschriften, sondern die Gesetze der Moral sind das
»Reinheitsgesetz« der Christen. Und die Aufgabe der Apostel und
ihrer Nachfolger besteht darin, nicht nur über den rechten Glauben,

504 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

84 1 Kor 10,21.
85 A.a. .O. 20.
86 1 Kor 8.
87 Mt 15,11.
88 Mt 15,10.
89 Mt 15,18f.
90 Mt 5,16.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern auch über die rechte Auffassung von der Sittlichkeit zu wa-
chen, also, in einer späteren Ausdrucksweise gesagt, nicht nur »in
rebus fidei«, sondern auch »in rebus morum« verbindliche Normen
zu formulieren. Aber diese Fragen der Moral werden nicht dadurch
zu »Heilsfragen«, daß zur Unterscheidung zwischen Gut und Böse
zusätzlich zu den Kriterien der Vernunft noch göttliche Anordnun-
gen geltend gemacht werden, sondern dadurch, daß die Befähigung,
als Sünder in einer sündigen Welt das Gute zu tun, als Gabe des gnä-
digen Gottes verstanden und zugleich als Berufung der Glaubenden
begriffen wird, wirksame Zeichen des göttlichen Heilswerkes zu set-
zen. Die Praxis des Christen muß diesem Auftrag gerecht werden;
und die Zeichen, die er setzt, müssen dem, was sie bezeugen, ange-
messen sein. Die »Res Morum«, die gemeinsam mit den »Res Fidei«
Gegenstand kirchlicher Lehrentscheidungen sind, gewinnen ihre spe-
zifische Bedeutung daraus, daß sowohl die Handelnden als auch die,
an denen sie tätig werden, für einander zu »Bildern«, d. h. zu erfahr-
baren Gegenwartsgestalten, des heilswirksam leidenden Christus
werden sollen (s. o. S. 410 f.)

Freilich bleibt bei aller Kritik an jenen Teilen der Thorah, die
nicht allgemeine Gesetze der Moral, sondern spezielle Gesetze des
Ritualrechts enthalten, ein Kriterium in Kraft, auf das an früherer
Stelle hingewiesen wurde (s. o. S. 264 f.): Wenn die christliche Über-
lieferungsgemeinschaft den Anspruch erhebt, in der Botschaft von
Jesu Tod und Auferweckung zugleich das Bekenntnis zu jener Treue
Gottes weiterzugeben, mit der dieser sich an dem »Eid« festhält, den
er »dem Vater Abraham geschworen hat«91, dann muß sie auch an
der Folgerung festhalten, die Paulus daraus gezogen hat. »Wir heben
das Gesetz nicht auf, sondern geben ihm festen Bestand«92. Dies ge-
schieht durch den Nachweis, daß das Gesetz – und mit ihm der Bun-
desschluß mit den Vätern, der in den Vorschriften des Gesetzes seine
Konkretionen findet – auch durch den »Neuen Bund im Blute Jesu«
nicht widerrufen, sondern zu seiner Fülle gebracht worden ist. Die
Aufgabe aber, diesen Nachweis zu führen, kann nur erfüllt werden,
wenn gezeigt werden kann, daß in denjenigen Aufträgen (entolaí –
mandata), die Jesus seinen Jüngern erteilt und zu deren »Bewah-
rung« er sie aufgefordert hat, auch die Bestimmungen des Gesetzes
zu ihrer Fülle gebracht worden sind. Alle Kritik am Ritualgesetz der

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 505

Die Organe der christlichen �berlieferung

91 Luk 1,37.
92 Rom 3,31.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Juden kann sich nur dadurch legitimieren, daß ihr dieser Nachweis
gelingt. »Wahrlich, ich sage euch, bis Himmel und Erde vergehen,
wird nicht ein Jota oder Häkchen vom Gesetze vergehen, ehe alles
geschehen ist. Wer also eines von diesen kleinsten Gesetzen aufhebt
und die Menschen so lehrt, wird im Himmelreich der Kleinste ge-
nannt werden. Nur wer sie tut und so lehrt, der wird im Himmelreich
groß genannt werden«93. Insofern verbleibt die christliche Überliefe-
rungsgemeinschaft nicht nur im Allgemeinen und »in abstracto« in
der Überlieferung der Ekklesia Israel, sondern macht sich auch »in
concreto« durch ihre Rechtsordnung die Rechtsgeschichte der Ekkle-
sia Israel zueigen, freilich auf eine kritische Weise: Sie mißt alle De-
tails dieser Rechtsordnung daran, ob und inwieweit sie sich, bei der
durch Jesu Tod und Auferweckung radikal veränderten historischen
Situation, dazu eignen, dem »großen Gebot im Gesetz«, dem Gebot
der Gottesliebe, die sich in der Liebe zum Nächsten bewährt, kon-
krete Gestalt zu geben.

Daß es, trotz aller Kritik am »Gesetz der Juden«, zur Ausbildung
eines eigenen Kirchenrechts kam, das einerseits, als »gesetztes«
Recht, sich von den als unveränderlich geltenden Normen des Sitten-
gesetzes, andererseits vom positiven Recht der Staaten unterscheidet,
ist zunächst aus historisch-kontingenten Gründen zu verstehen: Bei
der Missionierung der Germanen und Slawen traf die Kirche ein
höchst lückenhaft entwickeltes Recht dieser Völker an und sah sich
verpflichtet, subsidiär dazu ein eigenes Recht anzubieten, das sich
weitgehend am Römischen Recht orientierte; und ähnliche Verhält-
nisse sind immer wieder in der Missionsgeschichte aufgetreten. Für
eine philosophische Betrachtung sind zwei andere Gründe für die
Entstehung des Kirchenrechts bedeutsamer: Die Kirche entfaltete ei-
nerseits eine konkurrierende Gesetzgebung auf solchen Gebieten, auf
denen ihr das jeweils geltende staatliche Recht unzulänglich erschien;
und sie entwickelte auf dem Gebiet, das ihr wesentlich zugehört, ein
eigenes Recht, das sie selbst in Zeiten des »Staats-Kirchentums« in
wesentlichen Hinsichten nicht dem staatlichen Gesetzgeber über-
lassen wollte.

Dabei zeigt die konkurrierende Gesetzgebung der Kirche an, daß
sie dem Recht einen Einfluß auf das moralische Bewußtsein und die
sittliche Praxis der Rechtsgenossen zuschreibt, dem sie durch ihr an-

506 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

93 Mt 5,18f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ders geartetes Recht entgegenwirken möchte. Auch das Leben in
einer Rechtsgemeinschaft hat Anteil an jener Formatio Mentis, die
die Individuen für bestimmte Erfahrungen, vor allem sittliche, sensi-
bel macht oder desensibilisiert. Beispiele gerade aus der jüngsten
Rechtsgeschichte zeigen: Wenn der Staat, aus im Übrigen wohlerwo-
genen Gründen, darauf verzichtet, ein bestimmtes Verhalten, etwa
die Abtreibung, unter Strafe zu stellen, entsteht alsbald die Mei-
nung, an diesem Verhalten sei auch moralisch nichts auszusetzen, ja
die Betroffenen hätten sogar einen moralischen Anspruch darauf,
darin von den Mitgliedern der bürgerlichen Solidargemeinschaft
unterstützt zu werden. Auch die Diskussion um die Wiederverhei-
ratung Geschiedener wird nur verständlich, wenn man dabei die Sor-
ge mitberücksichtigt, ein kirchlicher Verzicht auf Sanktionen, z. B.
auf den Ausschluß vom Sakramentenempfang, werde alsbald die
Meinung entstehen lassen, die »Zweit-Ehe« sei auch moralisch der
»Erst-Ehe« gleichzubewerten. Mit solchen Überlegungen ist noch
nicht entschieden, wie ein kirchliches Recht beschaffen sein müsse,
das diese Sachverhalte regelt; aber es wird deutlich, daß Anlaß be-
steht, in solchen und anderen Fragen eine eigene konkurrierende Ge-
setzgebung der Kirche zu entwickeln. Das Recht hat, neben seiner
genuinen Ordnungsfunktion, auch eine Aufgabe bei der Bildung der
Fähigkeit, sittliche Erfahrungen zu machen, d. h. Erfahrungen, in de-
nen der sittliche Anspruch entdeckt wird, den gewisse typisch wieder-
kehrende Lebenssituationen an uns richten.

Wichtiger für die Theologie, und darum auch für eine philoso-
phische Einübung in sie, ist die Funktion, die dem kirchlichen Recht
für die Kirche als eine spezifisch religiöse Überlieferungsgemein-
schaft zukommt. Und hier gelten alle Ergebnisse, zu denen die hier
vorgetragenen Überlegungen an früherer Stelle, bei der Betrachtung
religiöser Überlieferungsgemeinschaften im Allgemeinen, geführt
haben. Auch das kirchliche Recht hat, wie das Recht aller religiösen
Gemeinschaften, sein Zentrum im Kultrecht. Darum handelt das
kirchliche Personenrecht vorwiegend davon, welche Aufgaben den
Einzelnen durch bestimmte gottesdienstliche Handlungen übertra-
gen werden, z. B. durch die Taufe, Firmung oder Ordination, welche
Funktionen die solchermaßen »Initiierten« im Gottesdienst erfüllen
und wie Amts-Anmaßung und Amts-Mißbrauch zu erkennen und
abzuwehren seien. Entsprechendes ließe sich auch für das kirchliche
Strafrecht und sogar für das kirchliche Sachenrecht zeigen, z. B. bei
der Beschränkung des Rechts der Gemeinden, Gebäude oder Geräte

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 507

Die Organe der christlichen �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu verkaufen, die zum gottesdienstlichen Gebrauch bestimmt gewe-
sen sind (so das »kanonische Veräußerungsverbot«).

In dieser Beziehung zum Gottesdienst liegt nun auch der spezi-
fisch theologische Grund, von dem her das Kirchenrecht sich legiti-
miert. So ist, um nur das wichtigste Beispiel zu nennen, die Theo-
logie der Sakramente – der Taufe, der Eucharistiefeier, der Ehe
(wenn diese, wie in der Katholischen Kirche, als Sakrament gilt) und
der Ordination – der wichtigste Legitimationsgrund, freilich auch der
wichtigste Beurteilungsmaßstab für die kirchliche Gesetzgebung
zum Personenrecht, aber auch zum Sachenrecht und sogar zum
Strafrecht. Dem Ermessens-Spielraum des kirchlichen Gesetzgebers
sind deswegen Grenzen gezogen, die durch die theologische Be-
schreibung des kirchlichen Dienstes, vor allem durch die Theologie
der Sakramente, definiert werden. Freilich bleibt im Einzelfall nicht
nur zu prüfen, ob der kirchliche Gesetzgeber diese Grenzen über-
schritten und damit dem von ihm gesetzten Recht die Legitimations-
Grundlage entzogen hat; zu prüfen bleibt auch, ob er sich dort, wo er
aus anderen – im Übrigen wohlerwogenen – Gründen eine bestimm-
te Novellierung des kirchlichen Rechts nicht wünscht, mit Recht auf
Einsichten der Sakramenten-Theologie beruft, die seinem Ermessen
entzogen sind. Es könnte ja geschehen, daß er dasjenige aus theologi-
schen Gründen für unmöglich erklärt, was er nur aus wohlerwoge-
nen rechtspolitischen Gründen vermieden sehen will. Daraus wird
deutlich, daß auch die Entscheidung dieser Frage, die kritisch an den
kirchlichen Gesetzgeber zu richten ist, Fragen des Glaubens berühren
kann, deren Beantwortung das kirchliche Lehramt betrifft.

Fragt man nun nach Kriterien, an denen das kirchliche Recht zu
messen ist, dann gilt zunächst das allgemeine Kriterium, das zu Be-
ginn dieses Bandes der hier vorgelegten Untersuchung, im Blick auf
Traditionen und Institutionen im allgemeinen, formuliert worden ist:
Wie jede Rechtsordnung, so dient auch das Kirchenrecht der Auf-
gabe, die Tradition einer Überlieferungsgemeinschaft zu sichern.
Das setzt voraus, daß das Recht nicht nur zur Befolgung seiner ein-
zelnen Vorschriften anhält, sondern zugleich die Forma Mentis der
Rechtsgenossen in einer Weise bestimmt, die diese befähigt, jene Er-
fahrungen zu machen, die im Lichte der Rechts-Überlieferung deut-
bar werden und so zugleich im Rückblick die Bedeutung dieser
Rechts-Überlieferung neu zu begreifen. Nur so werden sie fähig, sich
die Überlieferung, auch die des Rechts, aktiv anzueignen und so zu
eigenverantwortlichen Gliedern der Rechtsgemeinschaft zu werden.

508 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das schließt ein, daß der Rechts-Tradition, wie jeder Tradition, zu-
gleich jene weiterführenden Impulse entnommen werden, die auch
die Innovation des Rechts als konkrete Gestalt der Überlieferungs-
treue verstehen lassen (s. o. S. 56 ff.).

Wenn aber das kirchliche Recht, wie jedes Recht einer speziell
religiösen Überlieferungsgemeinschaft, der Beziehung zum Kultus
seinen spezifisch religiösen Charakter verdankt, dann bedeutet dies
auch, daß an die Organe des kirchlichen Rechts alle diejenigen Fragen
zu richten sind, die oben an die »Oikónomoi« der Mysterien und an
die Organe des kirchlichen Lehramts gerichtet worden sind (s. o.
S. 492 u. 500 f.). Dazu kommt ein spezielles Bewährungskriterium:
Wenn die kirchliche Rechtstradition auch das Recht der Ekklesia
Israel zu seiner Fülle bringen soll, wird es ein Kennzeichen ihrer Le-
gitimität sein, daß sie sich als fähig erweist, auch unter Christen jene
»Freude am Gesetz« zu wecken, die für die »Gesetzesfrömmigkeit«
Israels charakteristisch ist (s. o. S. 165 ff.).

h) Charismatiker und ihr Verhältnis
zur kirchlichen Überlieferungsgemeinschaft

Die christliche Überlieferungsgemeinschaft, so ist deutlich gewor-
den, hat in theoretischer Hinsicht durch ihre Kritik am »Gesetz der
Werke« ein sehr kritisches Verhältnis zum Recht gewonnen; ein
Ausdruck dafür ist die Tatsache, daß es in der Kirche kein »inspirier-
tes Gesetzbuch des Kirchenrechts« gibt. In der Praxis aber hat sie ein
sehr detailliertes Recht entwickelt und dessen Verbindlichkeit durch
seine Beziehung zur Verkündigung und zur Glaubens- und Sitten-
lehre begründet. Ihr Verhältnis zu den Charismatikern scheint kom-
plementärer Natur zu sein. Theoretisch wird deren Hochschätzung
betont. »Löschet den Geist nicht aus; Prophetengaben verachtet
nicht!«94. In der Praxis dagegen ist sie Charismatikern, wo sie auf-
traten, mit großer Zurückhaltung begegnet.

Das hängt damit zusammen, daß nach christlicher Überzeugung
der Christus nicht nur der einzige König, Priester und Lehrer ist,
sondern auch der Einzige, auf dem der Geist in seiner Fülle ruht und
der deswegen, aufgrund seiner unmittelbaren Beziehung zum Vater,
von diesem eine »Kunde« bringen konnte, die der »Überlieferung der
Väter« nicht zu entnehmen war. »Niemand hat jemals Gott gesehen.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 509

Die Organe der christlichen �berlieferung

94 1 Thes. 5,19 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der einzige Sohn, der an der Brust des Vaters ruht, er hat Kunde
gebracht«95. Wer sich nach Jesu Tod und Auferweckung noch auf Vi-
sionen und Auditionen beruft (wie etwa Paulus dies wiederholt tut),
darf nicht den Anspruch erheben, die Botschaft Jesu selbst durch ir-
gendeine neue Botschaft zu ergänzen oder gar zu überbieten. Der
Charismatiker ist entweder der getreue Ausleger der einen Botschaft,
die Christus schon und auf unüberbietbare Weise gebracht hat, oder
er ist ein Verführer, den die Gemeinde zurückweisen muß. »Wer
euch ein anderes Evangelium verkündigt als wir es verkündet haben,
der sei verflucht, auch wenn ich selbst es wäre oder ein Engel vom
Himmel«96. Es ist bezeichnend, daß der Charismatiker Paulus dieses
Kriterium an der zitierten Stelle nicht nur gegenüber anderen Predi-
gern geltend macht, sondern auch gegen sich selbst. Und so sind auch
in der Geschichte der Kirche auftretende Charismatiker immer wie-
der daran gemessen worden, ob sie sich in Übereinstimmung mit der-
jenigen Verkündigung und Lehre befinden, die auf »apostolische
Überlieferung« zurückgeht und sich an ihr bewährt, oder ob sie, in
beanspruchter Gott-Unmittelbarkeit, »neue Lehren« verkünden, die
von dieser Überlieferung abweichen.

Ein weiteres Kriterium zur Beurteilung von Charismatikern hat
ebenfalls schon Paulus aufgestellt: Sie sind daran zu messen, was sie
zur »Auferbauung« der Gemeinde beitragen, sei es selbst und unmit-
telbar, sei es mit Hilfe von Interpreten, die ihr geistgewirktes Wort in
eine Anrede übersetzen, die die Gemeinde verstehen und sich zuei-
gen machen kann. »Wer daher in Zungen redet, der bete, daß es ge-
dolmetscht werde«97. Das entspricht dem allgemeinen Kriterium, an
dem in jeder religiösen Überlieferungsgemeinschaft die Charismati-
ker gemessen werden müssen: Der Charismatiker wird sich dessen
bewußt werden müssen, daß er in seinem Anschauen und Denken –
oft mehr, als er zunächst selber bemerkt – durch die Überlieferungs-
gemeinschaft geprägt ist, der er entstammt, und daß sein Auftreten
auf diese Gemeinschaft in einer Weise zurückwirkt, die er verantwor-
ten muß (s. o. S. 59 ff.).

Das gilt auch für jene Sondergemeinschaften, die sich häufig um
solche Charismatiker sammeln (s. o. S. 63 ff.). Sie können zu Spaltun-
gen innerhalb der Überlieferungsgemeinschaft führen, ihr aber auch

510 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

95 Joh 1,18.
96 Gal 1,8 f.
97 1 Kor 14,13.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirksame Impulse zu ihrer »Erneuerung aus den Ursprüngen« ver-
mitteln. Dadurch entsteht die Frage, auf welche Weise die Überliefe-
rungsgemeinschaft ihnen Raum für die Entwicklung von Sonderfor-
men ihrer Frömmigkeit geben kann, ohne dadurch gegen die Treue
zu ihrer Überlieferung zu verstoßen. Für die Kirche ist in diesem Zu-
sammenhang vor allem darauf hinzuweisen, daß Charismatiker nicht
selten zu Ordensgründern geworden sind, und dies auch dann, wenn
dies ursprünglich gar nicht ihre Absicht gewesen ist, und daß sie
dann bemüht sein mußten, auch ihre besondere Weise des Glaubens-
verständnisses und der Glaubenspraxis überlieferungsfähig zu ma-
chen, d. h. zu institutionalisieren. Ausdruck dafür sind die Ordens-
regeln, die der Gemeinschaft gegeben werden – nicht selten gegen
den Widerstand der charismatischen Gründerfiguren, die oft ein
Mißbehagen dagegen empfinden, die Gabe des Geistes, »der weht,
wo er will«, in der Rechtsform einer Regel an kommende Generatio-
nen weiterzugeben und damit zugleich ihrer eigenen charismati-
schen Autorität Grenzen zu setzen. Hier wie in anderen Fällen er-
weist sich das religiöse Recht auch als ein Schutz der Gemeinschaft
vor dem Übergewicht solcher charismatischen Autoritäten, zugleich
aber als eine Bedingung dafür, nicht nur die Weisungen des Gründers
zu erfüllen, sondern innerhalb der Gemeinschaft eigene Verantwor-
tung zu übernehmen und so zu deren aktiven Mitgliedern zu werden.
Die Ordensregeln machen Funktionsnachfolge möglich, sodaß die
Gemeinschaft den Tod ihres Gründers überdauern kann; und sie wei-
sen den unterschiedlichen Mitgliedern der Gemeinschaft ihre je be-
sonderen Aufgaben zu, die sie in eigener Verantwortung erfüllen
können.

Für den christlichen Charismatiker verbindet sich mit diesem
allgemein-religiösen noch ein speziell christliches Beurteilungskrite-
rium. Weil Christus der einzige ursprüngliche Geistträger ist, und
weil er in der Kraft seiner Auferstehung diesen Geist, der »auf ihm
ruhte«, der Kirche als ganzer und jedem ihrer Glieder mitgeteilt hat,
darf auch der Charismatiker, um seine Berufung richtig zu verstehen,
die Geist-Begabung nicht als ein Privileg in Anspruch nehmen, durch
das er sich über die »schlichten Gläubigen« erhebt. Unbeschadet der
innovatorischen Impulse, die von ihm ausgehen, und ohne Min-
derung der Autorität, die er deshalb für sich in Anspruch nehmen
kann, wird sein Wirken daran gemessen werden müssen, inwieweit
er diejenigen, an die er sich wendet, zu einer Antwort auf seine An-
rede fähig macht, die sich zu einem Dialog unter »Geistbegabten«

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 511

Die Organe der christlichen �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entfaltet, sodaß diese fähig werden, »als Geistbegabte gemeinsam mit
Geistbegabten zu beurteilen, was des Geistes ist«98. Das aber wird
nur möglich, wenn es ihm gelingt, seine Hörer zu eigenen Erfahrun-
gen vom Wirken des Geistes zu befähigen, aufgrund derer sie auf
sein geistgewirktes Wort eine nicht weniger geistgewirkte Antwort
zu geben. Und so bewährt sich auch mit Bezug auf den christlichen
Charismatiker das nun schon mehrfach formulierte Beurteilungskri-
terium: Auch er kann seinen Auftrag nur erfüllen, indem sein Wir-
ken für seine Hörer zu einer »Schule der Erfahrung« wird, kraft derer
sie zu seinen eigenverantwortlichen Dialogpartnern und zu eigen-
ständigen Zeugen für die Wahrheit der von ihm neu gedolmetschten
Glaubens-Überlieferung werden.

i) Ein Rückblick

An alle Inhaber kirchlicher Dienstämter ist also eine zweifache Frage
zu stellen: Wird deutlich, daß ihr Anspruch, in persona Christi zu
sprechen und zu handeln, die Selbstlosigkeit ihres Dienstes zum Aus-
druck bringt und nicht in eine Eigenmacht umschlägt, die sich, um
sich desto wirksamer durchzusetzen, auf einen Auftrag Christi be-
ruft? Die demütige Aussage »Das verlange nicht ich, sondern Chri-
stus, der durch mich spricht« kann, oft unbemerkt, zum Deckmantel
eines solchen »fromm verkleideten« Durchsetzungswillens werden.
Und wird deutlich, daß sie, in persona Christi sprechend und han-
delnd, jene im wörtlichen Sinne »hervor-rufende«, in die Fähigkeit
zur Antwort hinein-rufende Anrede Christi vermitteln, die der Hö-
rer nur beantworten kann, indem er durch diese Anrede zugleich
zum eigenverantwortlichen Zeugen ihrer Wahrheit gemacht wird?

Wenn die Aufgabe der christlichen Überlieferung und ihrer In-
stitutionalisierung in der Kirche darin besteht, ihre Mitglieder zu ak-
tiver Mitgliedschaft zu qualifizieren, und wenn dies nur durch eine
Formatio Mentis geschehen kann, durch die sie zu Erfahrungen fähig
werden, in deren Lichte sie »Rechenschaft von ihrer Hoffnung« ge-
ben können, dann richten alle soeben formulierten kritischen Anfra-
gen sich nicht nur an die Inhaber kirchlicher Leitungsämter, sondern
zugleich an jedes ihrer Mitglieder. Sind sie, in aller Unterschiedlich-
keit ihrer Aufgaben, zu einem Glaubenszeugnis fähig geworden, das
sie nicht dazu verführt, nach innen und außen »ihre eigene Gerech-

512 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

98 1 Kor. 2,13.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigkeit aufzurichten« und diese in der Anklage gegen die »jeweils an-
deren« zum Ausdruck zu bringen? Diese Selbstgerechtigkeit kennt
verschiedene Formen, z. B. die heute beliebte Anklage gegen die In-
haber kirchlicher Leitungsämter, die »immer noch nicht eingesehen
haben, was den schlichten Gläubigen offenkundig ist«, aber auch die
Anklage kirchlicher Amtsträger gegen den Willen der Gläubigen zu
eigenverantwortlicher Zeugenschaft, der unter den Verdacht gestellt
wird, das eigene subjektive Gutdünken über die kirchlich vermittelte
Heilswahrheit zu stellen. Im Austausch solcher Anklagen mögen
nützliche Warnungen in beiderlei Richtung enthalten sein. Aber sie
verfehlen den Grund ihrer möglichen Berechtigung, wenn sie nicht
von der selbstkritischen Anfrage an jedes Mitglied der kirchlichen
Gemeinschaft getragen sind: Ist es uns gelungen, im eigenen, verant-
wortlichen Glaubenszeugnis und in der verantwortlichen Erfüllung
unseres je besonderen Auftrags in der Kirche das eine Zeugnis Chri-
sti weiterzugeben, der allein der »wahre Zeuge« ist?

In diese selbstkritische Anfrage, die die Kirche als ganze und
jedes ihrer Glieder betrifft, wird auch der sich einbeziehen müssen,
der eine Ekklesiologie vorträgt oder eine »Philosophische Einübung
in die Ekklesiologie« versucht. Jede Lehre von der Kirche und jede
philosophische Bemühung um die Einübung in eine Weise des Den-
kens, durch die eine solche Lehre von der Kirche erst möglich wird,
steht unter der Anfrage: Trägt sie dazu bei, die Glaubenden zu jener
Antwort auf die Glaubensbotschaft zu befähigen, in der Christi be-
freiendes und verpflichtendes Wort für immer neue Hörer zur Spra-
che gebracht wird? Befähigt sie die Glaubenden zu dem mutigen und
zugleich selbstlosen Dienst an der Re-präsentation der göttlichen
Anrede an die Menschen, die der Kirche als Institution und allen
ihren Gliedern aufgetragen ist? Die Leser dieses Versuches einer
»Philosophischen Einübung in die Ekklesiologie« mögen selbst beur-
teilen, ob und innerhalb welcher Grenzen die hier vorgetragenen Üb-
erlegungen diesem Auftrag gerecht geworden sind.

Achtes Teilergebnis

Die christliche Botschaft bedarf, um überlieferungsfähig zu sein, der
gleichen institutionalisierten, d. h. auf Funktionsnachfolge angeleg-
ten Dienste und Ämter, die auch für jede andere religiöse Überliefe-
rungsgemeinschaft notwendig sind. Und hier wie in allen anderen

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 513

Achtes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fällen haben diese die Aufgabe, die Mitglieder der Überlieferungs-
gemeinschaft durch eine entsprechende Formatio Mentis zur freien
Aneignung des Überlieferungsgutes zu befähigen und sie damit zu
eigenverantwortlichen Zeugen für deren Wahrheit werden zu lassen.
Das geschieht – hier wie in jeder Überlieferungsgemeinschaft – da-
durch, daß die Überlieferungsgenossen zu spezifischen Weisen der
eigenen Erfahrung fähig werden, die sie im Lichte der Überlieferung
verstehen lernen, sodaß sie auch umgekehrt den Bedeutungsgehalt
der Überlieferung im Lichte der eigenen Erfahrung neu erfassen. An
der Erfüllung dieser Aufgabe ist daher auch die christliche Überliefe-
rung mitsamt all ihren Organen zu messen.

Der Erfüllung dieser Aufgabe treten jedoch für die Gemein-
schaft der Glaubenden spezifische Schwierigkeiten entgegen. Über-
lieferung ist nur notwendig, weil über Jesu Tod und Auferweckung
hinaus »die Geschichte noch weitergeht« und ihre Vollendung noch
vor sich hat. Andererseits ist, nach der Überzeugung der Glaubenden,
die Geschichte Gottes mit seinem Volk, ja mit der gesamten Mensch-
heit in Jesu Tod und Auferweckung zu ihrer unüberbietbaren Fülle
gelangt. Die Geschichte »post Christum passum et resuscitatum«
und damit die Notwendigkeit einer christlichen Überlieferung erwei-
sen sich so als eine Folge der »Verzögerung« der Wiederkunft Chri-
sti, die von den ersten Zeugen der Botschaft nicht erwartet worden
war. Und die Institutitonalisierung dieser Überlieferung in der Kirche
trägt die Paradoxien dieser Parusieverzögerung an sich. Es kann, über
Christus hinaus, keinen König oder Priester, keinen Propheten oder
Lehrer mehr geben. Darum hat Christus seinen Jüngern verboten,
sich mit diesen Namen nennen zu lassen. Und doch kann die Bot-
schaft des Evangeliums ohne derartige institutionalisierte Ämter
nicht weitergegeben werden. Der dadurch entstehende Widerspruch
kann nur dadurch aufgelöst werden, daß alle Organe der christlichen
Überlieferung »in persona Christi« sprechen und handeln, d. h. des-
sen alleinige Wirksamkeit für die Glaubenden gegenwärtig und er-
fahrbar machen.

Es ist nun diese »Repraesentatio Christi« durch den Dienst der
Kirche, durch welche die Glaubenden zu spezifischen Weisen eigener
Erfahrung befähigt werden und so zu eigenverantwortlichen Zeugen
für ihre Wahrheit werden können. Das gilt zunächst und vor allem
für die sittliche Erfahrung, vor allem für die, die in der Begegnung
mit dem notleidenden Nächsten gemacht wird. Der Glaubende wird
fähig, im notleidenden Nächsten »Christus zu sehen«, d. h. die Ge-

514 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genwarts- und Erscheinungsgestalt, in welcher Christus selbst ihn
unter seine Anrede stellt und zu Werken der Liebe verpflichtet. Aber
auch der Helfende selbst wird für den, dem er sich zuwendet, zur
Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt Christi, der allein fähig ist,
dem Leidenden zugleich mit der Linderung physischer Not die heil-
schaffende Liebe Gottes zuzuwenden. So werden der Notleidende
und sein Helfer je auf ihre Weise zum »Bild Christi«, das jeder von
ihnen im anderen zu entdecken vermag.

Auf diese Weise wird es dem Glaubenden möglich, den Dienst
am Nächsten, zu dem er sich in der sittlichen Erfahrung aufgerufen
weiß, illusionslos und resignationsfrei zu vollziehen: Er wird durch
die christliche Botschaft frei von der Illusion, in »eigener Gerechtig-
keit« und durch die Effektivität seiner »Werke« die Gerechtigkeit
Gottes in dieser Welt durchzusetzen; er ist aber aufgrund dieser Bot-
schaft auch vor der Resignation bewahrt, die sich sonst unvermeid-
lich einstellen müßte, wenn er sich Rechenschaft davon gibt, daß er
als Sünder in einer sündigen Welt weder das geeignete Subjekt des
Heilswirkens ist noch in dieser Welt die geeigneten Mittel findet, um
das Heil Gottes wirksam herbeizuführen. Nur als »Bild« (erfahrbare
Gegenwartsgestalt) des göttlichen Wirkens kann der Mensch auch
seinerseits in seinem Sprechen und Handeln neue »Bilder« (wirk-
same Zeichen) dieser göttlichen Gegenwart setzen.

Auf diese Weise wird die christliche Botschaft – und insbeson-
dere die in jüngerer Zeit wieder viel diskutierte »Rechtfertigungs-
lehre« – zu einer Schule der illusionslosen und resignationsfreien
sittlichen Erfahrung. Gelingt den Organen der christlichen Überlie-
ferung die Erfüllung dieser Aufgabe, dann befähigen sie die Glauben-
den, auch in den Inhalten anderer Erfahrungsarten, z. B. der ästheti-
schen Erfahrung und sogar in der wissenschaftlichen Empirie, deren
Bedeutungsmomente unverkürzt zu erfassen und sie als Weisen der
Begegnung mit der befreienden und zugleich verpflichtenden Anrede
Gottes zu begreifen. Auf diese Weise leistet die christliche Überliefe-
rung eine Formatio Mentis der Glaubenden, kraft derer diese auf
ihren verschiedenen Erfahrungsfeldern fähig werden, die eigene Er-
fahrung im Lichte der Überlieferung zu verstehen und umgekehrt
die Überlieferung im Lichte der eigenen Erfahrung zu begreifen. So
werden sie, in der durch ihre eigenen Erfahrungen erworbenen Kom-
petenz, zu eigenverantwortlichen Zeugen für die Wahrheit der Über-
lieferung. Gelingt jedoch den Organen der christlichen Überlieferung
die Erfüllung dieser Aufgabe nicht, dann schlägt die erwähnte For-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 515

Achtes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


matio Mentis, oft unbemerkt, in eine Deformation um, die die Hörer
der Botschaft stumm und zur eigenverantwortlichen Antwort un-
fähig macht.

Um diese Aufgabe zu erfüllen, ist die christliche Überlieferungs-
gemeinschaft auf den Dienst der Theologen angewiesen, die die nor-
mativen Zeugnisse der christlichen Überlieferung so auslegen, daß
der Hörer zu solcher Aneignung fähig und zugleich vor Mißver-
ständnissen des Wortes bewahrt wird, das diese Überlieferung ihm
zuspricht. Die dazu nötigen Auslegungshilfen (Interpretamente)
kann die Theologie in wichtigen Hinsichten der Philosophie entneh-
men, näherhin der Transzendentalphilosophie. Diese legt teils, als
allgemeine Transzendentalphilosophie, die Bedingungen frei, ohne
die keine Erfahrung zustandekommt; teils benennt sie, als spezielle
Transzendentalphilosophie, die besonderen Bedingungen spezieller
Arten von Erfahrung. Als allgemeine Transzendentalphilosophie gibt
sie an, wovon es abhängt, ob es gelingt, subjektive Erlebnisse (dar-
unter auch religiöse) in Inhalte objektiver Erfahrung zu transform-
nieren. Als spezielle Transzendentalphilosophie kann sie zeigen, von
welcher Art der Kontext ist, innerhalb dessen sowohl die auf nor-
mative Weise bezeugten Erfahrungen, von denen die religiöse Über-
lieferung spricht, als auch diejenigen, zu denen die Mitglieder der
Überlieferungsgemeinschaft befähigt werden sollen, sich von bloß
subjektiven Bekundungen »religiöser Bewußtseinszustände« unter-
scheiden lassen. Auf solche Weise trägt eine solche Transzendental-
philosophie dazu bei, Theologie von Psychologie zu unterscheiden –
sei es von einer Psychologie der »Offenbarungszeugen«, sei es von
einer Psychologie der »Hörer des Wortes«.

Eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie kann darüber
hinaus deutlich machen, auf welche Weise einerseits jede Erfahrung
einen geordneten Kontext des Anschauens und Denkens voraussetzt,
wenn die Transformation von Erlebnissen in Erfahrungen gelingen
soll, auf welche Weise aber andererseits Inhalte der Erfahrung ver-
ändernd auf die Struktur dieses Kontextes zurückwirken und so eine
»Umgestaltung zur Neuheit des Denkens« verlangen und zugleich
möglich machen. Auf solche Weise wird der einzelnen Erfahrung
ihre unverkürzte Eigenbedeutung gewahrt und der Gefahr entgegen-
gewirkt, daß eine transzendentale Reflexion auf die Bedingungen der
Erfahrung in den Versuch umschlägt, die Inhalte der Erfahrung aus
apriorischen Gründen zu deduzieren und so auch die Zeugnisse der
Erfahrung als bloße Beispiele zur Veranschaulichung apriorischer

516 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einsichten zu gebrauchen. Da auch die Theologie von dieser Gefahr
nicht frei ist, kann eine so verstandene Transzendentalphilosophie
dazu beitragen, der Theologie – und durch sie vermittelt aller Aus-
legung der christlichen Botschaft – den Charakter einer »Schule der
Erfahrung« zu wahren.

Aus der Aufgabe, Schule der Erfahrung zu sein, ergeben sich
Legitimationsgründe, aber zugleich auch Bewährungsproben der
christlichen Überlieferung und ihrer Organe.

Die Transfiguration des Menschen (z. B. des Notleidenden und
seines Helfers) in ein »Bild« Christi wird nicht in rein theoretischer
Reflexion gewonnen, sondern ist eine Folge jener »Gestaltgemein-
schaft mit Christus«, die dem Menschen im wirkenden Wort der Ver-
kündigung, im ebenso wirkenden Wort der Vergebungszusage und in
den wirksamen Zeichenhandlungen des Gottesdienstes, vor allem in
Taufe und Herrenmahl, zugesprochen wird. Dem entspricht es, daß
in der Geschichte der Kirche sich das Hören des in Vollmacht gespro-
chenen Wortes und die Feier der Sakramente als unentbehrliche Wei-
sen erwiesen haben, wie die christliche Überlieferung zugleich als
Schule der Erfahrung an den Glaubenden wirksam geworden ist. Dar-
um gehört das gottesdienstliche Kerygma, das als gegenwärtig ge-
schehend ansagt, was in der gottesdienstlichen Anamnese berichtet
wird, zu den entscheidenden Mitteln der Schule christlicher Erfah-
rung. Insbesondere Heiligenviten geben davon deutliches Zeugnis.

Andererseits können Verkündigung und Sakramentsfeier auf
solche Weise mißverstanden werden, daß damit auch die christliche
Erfahrung auf irreführende Weise gedeutet wird und damit zugleich,
schon als Erfahrung, auf chrarakteristische Weise mißlingt. Das kann
an den Irrlehren der Christologie, am »Monophysitismus«, aber auch
am »Arianismus« auf besonders deutliche Weise aufgewiesen wer-
den. (Vgl. dazu den Zusammenhang zwischen der christologischen
Lehrentscheidung des Konzils von Nizäa und seinen Anordnungen
zur Pflege der Kranken in Kathedral-Hospitälern.) Deshalb erweist
sich auch das Dogma, vor allem das christologische, als unentbehr-
lich, wenn die christliche Überlieferung ihre Aufgabe als Schule der
Erfahrung erfüllen soll.

Daraus ergeben sich freilich auch kritische Anfragen an die Or-
gane der christlichen Überlieferung. Wird in ihrer Tätigkeit deutlich,
daß sie, in persona Christi sprechend und handelnd, dem Hörer die
befreiende und zugleich verpflichtende Anrede Christi vermitteln,
die ihn zur eigenständigen Antwort befähigt und ihn so zum eigen-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 517

Achtes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verantwortlichen Zeugen für die Wahrheit der Botschaft werden
läßt? Diese kritische Anfrage richtet sich an alle Diener am Wort, an
die Sprachlehrer des Gebets, die Vorbeter in der Gemeinde, die »Die-
ner der Mysterien Gottes«, aber auch an die Inhaber des kirchlichen
Lehramts. Sogar die Gestaltung des kirchlichen Rechts und seines
Einflusses auf die Forma Mentis der Glaubenden, insbesondere auf
ihre Befähigung zur religiös verstandenen sittlichen Erfahrung, und
das Wirken von Charismatikern in der Kirche ist an diesem Kriteri-
um zu messen. Denn deren besondere Geist-Begabung muß in ihrem
Verhältnis zu jener Gabe des Geistes gesehen werden, die allen Glau-
benden von Christus verliehen ist. Recht und Charisma dienen
gemeinsam der Aufgabe, die Glaubenden zu jenem Dialog fähig zu
machen, in welchem diese »als Geistbegabte gemeinsam mit Geist-
begabten beurteilen können, was des Geistes ist«99.

Es handelt sich deshalb nicht um Anfragen solcher Art, daß sie
in gegenseitigen Vorwürfen der »Laien« gegen die »Amtsträger«,
aber auch der Inhaber kirchlicher Ämter gegen die auf ihre Eigenver-
antwortung pochenden Laien ihren angemessenen Ausdruck finden
könnten, sondern in erster Linie um Anfragen, die jedes Mitglied der
kirchlichen Überlieferungsgemeinschaft selbstkritisch an sich selber
zu richten hat. Ist es jedem von ihnen gelungen, im eigenen, verant-
wortlichen Dienst und in der Erfüllung seines je besonderen Auftrags
in der Kirche das eine, heilswirksame Zeugnis Christi weiterzugeben,
der allein der »wahre Zeuge« ist? Diese Frage richtet sich auch an die
Vertreter der Theologie und sogar an Philosophen, sofern sie sich
vornehmen, ihre Leser in eine Weise des Denkens einzuüben, die
notwendig ist, wenn Auftrag und spezifische Eigenart der kirchlichen
Überlieferungsgemeinschaft und ihrer Organe angemessen verstan-
den werden sollen.

518 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Die christliche �berlieferung

99 1 Kor 2,13.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Aufgaben und Probleme christlicher Überlieferung
	a) Aufgabe und Bewährungsprobe der christlichen Überlieferung: Die Weitergabe des Glaubens als »Formatio Mentis« der Hörer und
	b) Die drohende Gefahr eines Übergangs von der religiösen »Formatio Mentis« zu spezifischen Formen der »Deformation«
	c) Die Notwendigkeit institutionalisierter Organe der christlichen Überlieferung – ein erster Vorblick
	d) Spezifische Schwierigkeiten der christlichen Überlieferung

	2. Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befähigt?
	a) Die Nächstenliebe als »Ernstfall des Glaubens«
	b) Die »Transfiguration« profaner Erfahrungen in religiöse
	a) Ein biblischer Bericht und eine allgemeine Einsicht der Religions-Phänomenologie
	b) Bezeugte Erfahrung und religiöse Überlieferung

	c) Die besondere Bedeutung der sittlichen Erfahrung als hermeneutischer Schlüssel zum Verständnis aller anderen Erfahrungsarten
	a) Das tropologische, allegorische und historische Bedeutungsmoment jeder Erfahrung
	b) Das anagogische Bedeutungsmoment jeder Erfahrung und die Formatio Mentis als Weg
	g) Die Schule der sittlichen Erfahrung und ihre religiöse Bedeutung


	3. Die Eigenart einer christlichen Schule der Erfahrung: Die Anleitung, vom Hören des Wortes zur doxologischen Antwort überzuge
	4. Die christliche Überlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrung«
	a) Mögliche philosophische »Konkurrenten«
	a) Die sittliche Erfahrung als Schärfung des Blicks für das »tropologische« Bedeutungsmoment aller Erfahrungsarten – Die
	b) Das »allegorische« Bedeutungsmoment der Erfahrung – die christliche Überlieferung in der Begegnung mit der Postulaten
	g) Das »anagogischer« Bedeutungsmoment der Erfahrung – die jüdisch-christliche Überlieferung in der Begegnung mit einer

	b) Die sittliche Erfahrung und ihre Interpretation
	a) Interpretation als Schule der Erfahrung – zwei Weisen, eine Aufgabe zu verstehen
	b) Die Interpretation der sittlichen Erfahrung und die Aufgabe, sie vor Illusion und Resignation zu bewahren


	5. Das rechte Verständnis der sittlichen Erfahrung und das Verhältnis der christlichen Botschaft zu den Vernunftpostulaten
	a) Die jüdisch-christliche Überlieferung und die Postulatenlehre Kants
	b) Eine weiterentwickelte Postulatenlehre und die christliche Überlieferung
	c) Rückschau auf ein Ergebnis

	6. Bewährungsproben der christlichen Überlieferung und ihrer Institutionen
	a) Eine methodische Klarstellung
	b) Die entscheidenden Momente einer christlichen »Schule der Erfahrung«: das gottesdienstliche Kerygma und das Dogma als Norm c

	7. Die Organe der christlichen Überlieferung
	a) Die Sprachlehrer des Gebets
	b) Die Vorbeter der Gemeinde
	c) Die »Lesemeister« als Lehrer des Umgangs mit normativen Texten
	d) Die »vertrauten Diener Christi und Verwalter der Mysterien Gottes«
	a) Bemerkungen zur Wort- und Begriffsgeschichte
	b) Kriteriologische Folgerungen

	e) Die Spezialisten der Auslegungskunst und der ihr entsprechenden Kunstlehre
	f) Die »Nachfolger der Apostel« und das kirchliche »Lehramt«
	g) Das kirchliche Recht
	h) Charismatiker und ihr Verhältnis zur kirchlichen Überlieferungsgemeinschaft
	i) Ein Rückblick

	Achtes Teilergebnis

