H Die christliche Uberlieferung —
Aufgaben, Legitimationsgriinde und
Bewahrungsproben

1. Aufgaben und Probleme christlicher Uberlieferung

a) Aufgabe und Bewihrungsprobe der christlichen Uberlieferung:
Die Weitergabe des Glaubens als »Formatio Mentis« der Horer
und der » Aufbau eines Tempels aus lebendigen Steinen«

Die christliche Uberlieferungsgemeinschaft muf, wie jede Uberliefe-
rungsgemeinschaft, ihre Mitglieder dazu qualifizieren, zu aktiven
und eigenverantwortlichen Uberlieferungsgenossen zu werden. Da-
zu ist eine »Formatio Mentis« notig, kraft derer sie die Inhalte der
Uberlieferung mit ihren eigenen Erfahrungen zu einem hermeneuti-
schen Wechselverhaltnis verkniipfen, ihre Erfahrungen im Lichte der
Uberlieferung verstehen, aber auch die Inhalte der Uberlieferung im
Lichte ihrer eigenen Erfahrungen »lesen« und so zu eigenverant-
wortlichen Zeugen fiir die Wahrheit der Uberlieferung werden (s.
Band I, S.262ff. und 1. Teilergebnis S.270ff.). Fiir die christliche
Uberlieferungsgemeinschaft bedeutet dies: Zwar mufl der Horer des
Wortes jene »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens«, deren er be-
darf, an sich geschehen lassen (daher bei Paulus die sonst befremdli-
che grammatische Form eines Imperativs im Passiv »Lasset euch um-
gestalten«). Aber das Ergebnis dieser Umgestaltung ist auch hier die
eigene Urteilsfahigkeit der Horenden: Der Umgestaltete erkennt
selbst und auf eigenverantwortliche Weise, »was Gottes Wille ist«’.
Und wenn die Fihigkeit, »zu urteilen, was Gottes ist«, nur Gottes
eigenem Geist zukommt, dann schlieft die »Umgestaltung zur Neu-
heit des Denkensc, durch die auch der Mensch solche Urteilsfahigkeit
gewinnt, ein, daf3 er Gottes Geist »empfangen« hat und so fihig wird,
»als Geistbegabter zusammen mit Geistbegabten zu beurteilen, was

I Rom 12,2.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 389

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

390

Die christliche Uberlieferung

des Geistes ist«2. Die Aufgabe der christlichen Uberlieferungs-
gemeinschaft besteht insofern darin, einer Weitergabe des gottlichen
Geistes zu dienen, der die Horer des Wortes zu »lebendigen Steinen«
macht und sich aus diesen seinen »Tempel, d.h. den Ort seiner Ge-
genwart in der Welt, aufbaut (s. Band I, S. 242 ff. u. S. 285 ff.).

Fragt man nun, auf welche Weise die christliche Uberliefe-
rungsgemeinschaft diese Aufgabe erfiillt, dann ist zunichst zu ant-
worten: Einerseits gibt sie, wie jede Uberlieferungsgemeinschaft,
Kenntnisse und Fihigkeiten weiter, die die Uberlieferungsgenossen
sich nicht selbst verschaffen konnten; andererseits muf3 sie diese,
durch eine spezifische »Formatio Mentis«, zu eigenen Erfahrungen
qualifizieren, weil sie nur so zu aktiven Mitgliedern der Uberliefe-
rungsgemeinschaft werden. Denn alle Mitglieder einer Uberliefe-
rungsgemeinschaft haben den Auftrag, »weiterzugeben, was sie
empfangen haben«’. Und wenn die Sorge um die Weitergabe der
Uberlieferungsinhalte besonderen Organen der Uberlieferungs-
gemeinschaft aufgetragen ist, werden dadurch die »schlichten Mit-
glieder« der Gemeinschaft nicht von dieser Aufgabe entlastet, wohl
aber zu ihrer Erfiillung fihig gemacht. Deshalb konnte schon bei der
allgemeinen Charakterisierung von Traditionen und Institutionen
davon die Rede sein, sie seien »Schulen der Erfahrung«, weil die
Uberlieferungsgenossen sich das Uberlieferungsgut nur dadurch an-
eignen kénnen, daf sie lernen, im Lichte der Uberlieferung ihre ei-
genen Erfahrungen auszulegen und riickschauend im Lichte ihrer so
ausgelegten Erfahrungen auch das, was ihnen tberliefert wird, neu
zu verstehen. Und nur in dem Maf3e, in dem ihnen das gelingt, wer-
den sie zu eigenverantwortlichen Zeugen der Uberlieferung
(s.0.S.31).

Entsprechend erfiillt die christliche Uberlieferung ihre Aufgabe,
indem sie den Horern der Botschaft zunichst ein Wissen vermittelt,
das er sich nicht selber verschaffen konnte: Sie informiert ihn iiber
die Ereignisse von Jesu Leben, Sterben und Auferstehen. Dabei wird
der, der diese Kenntnis weitergibt, auslegend hinzufiigen: Diese Er-
eignisse sind in ihrer historischen Kontingenz der Ausdruck einer
gottlichen Freiheit, deren Taten nicht aus Griinden ihrer Notwendig-
keit apriori deduziert werden konnen, sondern verkiindet werden

2 1 Kor 2,13.
> Vgl. 1 Kor 11,23.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufgaben und Probleme christlicher Uberlieferung

miissen, und zwar durch »vorher bereitgehaltene Zeugen«*. Nur sie
konnen den Horern sagen, was ihnen zu wissen gegeben werden soll:
Die Schluf$-Sentenz der programmatischen Petruspredigt am
Pfingstfest beginnt deshalb mit dem Zuruf: »So wisse denn das ganze
Haus Israel mit GewiSheit, dafd Gott ihn zum Herrn und Messias
gemacht hat, diesen Jesus, den ihr gekreuzigt habt«®.

Sodann aber muf die christliche Uberlieferung, um ihre Auf-
gabe zu erfiillen, dem Hoérer die Heilsbedeutung des Geschehenen
wirksam zusagen. Die Predigt des Petrus ist von Lukas in der Apo-
stelgeschichte an den Anfang aller Apostelpredigten gestellt. Und
ihre soeben zitierte Schluf-Sentenz lif3t die Aufgabe erkennen, die
zugleich der gesamten christlichen Uberlieferung gestellt ist: Sie hat
von »diesem Jesus« zu sprechen in seiner historischen Konkretheit
und Unverwechselbarkeit. Sie hat ihn als den »Messias« zu verkiin-
den, in dem die gesamte Geschichte Israels in ihre Fiille gelangt ist
(s.0.S.214ff u. 245f.). Und sie hat ihn als den »Herrn« zu bekennen
und damit zugleich die Differenz zwischen der christlichen Botschaft
und der Uberlieferung Israels deutlich zu machen: Der Gottesname
»Kyrios« (das schon in der Septuaginta verwendete griechische Aqui-
valent des Gottesnamens JHWH) ist zugleich zum Namen Jesu ge-
worden, in dessen Kreuz und Auferweckung die Gegenwart Gottes
bei seinem Volk (Gottes »Ich bin da«) ihre anschaubare Gestalt »in
unserem Fleische« angenommen hat. Damit sind nicht nur die The-
men der spiteren »metaphysischen Christologie« umrissen, die Ein-
heit Gottes in der Verschiedenheit der Personen und die Einheit der
Person Jesu in der Verschiedenheit seiner gottlichen und mensch-
lichen Natur (s.0. S. 256 ff.). Vielmehr ist damit zugleich die Aufgabe
aller christlichen Uberlieferung deutlich gemacht: Jesus als die Fiille
der gesamten Geschichte Israels zu verkiinden, aber so, »daf3 das
Skandalon des Kreuzes nicht seinen Inhalt verliert« (»Ne evacuetur
scandalon crucis«).

Doch wird die Heilsbedeutung der berichteten Ereignisse nicht
nur durch das Wort der Predigt deutlich gemacht. Wenn namlich die
historische Kunde von Jesu Tod und Auferweckung an den Hérern
heilschaffend wirksam werden soll, muf3 sie in wirksamen Worten
und Handlungen neue Gegenwart gewinnen: in den verschiedenen
Formen des »Gottesworts im Menschenwort« und des »Handelns

+ Apg 10,41.
5 Apg 2,36.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 391

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

392

Die christliche Uberlieferung

Gottes durch die Hand der Menschen«, deren ausgezeichnete Gestalt
das Sakrament ist, das in Wort und Zeichenhandlung vollzogen wird.
Dieses aber kann niemand sich nehmen; er muf8 es sich spenden las-
sen. Niemand kann sich selber taufen; niemand kann sich den leben-
schaffenden Leib und das lebenschaffende Blut Christi im Herren-
mahl »nehmencg, es sei denn die Vollmacht zu solchem »Nehmen«
werde ihm durch den Dienst von Menschen als die ermichtigende
Aufforderung Christi selbst weitergegeben: »Nehmet und esset ...
Nehmet und trinket alle«. Erst durch diese wirksamen Worte und
Handlungen gewinnt der Horer jene »Gestaltgemeinschaft mit dem
erniedrigten und erhohten Herrn, die ihn fahig macht, auch seine
eigenen Erfahrungen als die konkreten Weisen zu begreifen, wie die-
se Gestaltgemeinschaft an ihm wirksam wird. Und nur so wird er
zum eigenverantwortlichen Zeugen fiir die Wahrheit dessen, was
ihm verkiindet worden ist.

Damit fiillt zugleich ein Licht auf das Verhiltnis von Glaubens-
verkiindigung und eigener Erfahrung des Glaubenden. Der Hebréder-
brief definiert den »Glauben« als ein »Feststehen in der Hoffnung
und als ein Uberfithrtwerden von Tatsachen, die man nicht sieht«®.
Ein solcher Glaube kann in den Gliedern der christlichen Uberliefe-
rungsgemeinschaft nur entstehen, indem ihnen die Kenntnis von
Jesus, von seinen Worten und Handlungen und vor allem von seinen
heilswirksamen Leiden, Sterben und Auferstehen vermittelt wird.
Zugleich mit der Weitergabe dieser Kenntnis aber muf3 ihnen die Fa-
higkeit vermittelt werden, sich den Inhalt der Verkiindigung als die
»Grundlage« ihres eigenen Lebensvollzuges anzueignen. Das »Fest-
stehen« im Erhofften wird so zum Grund ihres spezifischen »Eigen-
stands«. Es ist wohl kein Zufall, daf} die griechische Vokabel »Hypé-
stasis« die drei Bedeutungen »Grundlage«, »Feststehen« und
»Eigenstand« gemeinsam umfaf3t. Diese Vokabel aber ist es, die im
Hebrierbrief zur Bezeichnung dessen verwendet wird, was im Deut-
schen »Glaube« heifit. Die Glaubensverkiindigung, die ihren Horern
die »Grundlage« eines neuen Lebensvollzuges vermitteln soll, er-
reicht ihr Ziel nur, wenn sie die Horer dazu befihigt, in eigener Ak-
tivitit ein »Feststehen« auf dieser Grundlage zu gewinnen und so
zugleich zu einer neuen Weise des »Eigenstands« zu gelangen. Im
Horen des Wortes, das sie sich nicht selber sagen kénnen, werden
sie nicht »un-selbstindig«, sondern gewinnen erst jenen sicheren

6 Hebr. 11,1.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufgaben und Probleme christlicher Uberlieferung

»Stand, der sie dazu befihigt, in ihrer eigenen Antwort dem tiber-
lieferten Wort »Bestand zu geben« und so »Bestand zu gewinnen«
(Vgl. die Mahnung des Propheten Jesaja »Lasset ihr’s nicht bestehen,
so habet ihr keinen Bestand«). Die Kraft dieses Eigenstands aber ist
es, die die Horer des Wortes befihigt, durch ihre selbstverantwortete
Antwort zu Zeugen der Wahrheit und zu aktiven Gliedern der Uber-
lieferungsgemeinschaft zu werden.

Freilich ist dieses selbstverantwortete Wort des Glaubenden im-
mer antwortendes Wort. Die Befihigung zu dieser Antwort wird im
»Horen des Wortes« gewonnen — eines Wortes, das die Menschen
sich nicht selber sagen konnten. Das Wort, das zum Glauben ruft,
bleibt fiir seine Horer notwendig ein » Verbum externumc, ein Wort,
das ihnen von Anderen zugesprochen werden mufd (s. Bandl,
S. 2191f.). »Der Glaube kommt vom Héren«”. Aber das gehorte Wort
bewihrt sich darin, daf3 es den Horer zu dieser selbstverantworteten
Antwort fihig macht. Diese seine Fahigkeit beruht darauf, daf3 das
weitergegebene Wort der christlichen Botschaft fiir ihn zur Schule
der Erfahrung geworden ist.

Dieser Feststellung muf8 jedoch eine Erliuterung hinzugefiigt
werden, um ein mogliches Mifiverstdndnis zu vermeiden. Wenn ge-
sagt wurde, jede Uberlieferungsgemeinschaft sei eine »Schule der Er-
fahrung« und dies treffe auch auf die christliche Uberlieferungs-
gemeinschaft zu, dann soll dadurch die christliche Uberlieferung
und die Titigkeit ihrer Organe nicht zu einer »didaktischen Ver-
anstaltung« erkldrt werden. Thr Ziel ist die Weitergabe des wirkenden
Gotteswortes und zugleich der doxologischen Antwort, durch die die
Menschen, an denen Gottes Wort wirksam geworden ist, dem »Auf-
leuchten der gottlichen Herrlichkeit« dienen. Wort und Antwort ge-
schehen in diesem Sinne »ad maiorem Dei gloriam«. Alle »Formatio
Mentis« der Glaubenden ist nicht Selbstzweck, sondern Mittel, das
diesem Zwecke dienen soll. Manche beobachtbaren Formen der »Di-
daktisierung« von Predigt, Gebet und Liturgie beruhen darauf, daf3
dieses Mittel zum Zweck gemacht wird und dabei aus dem Blick ge-
rit, daf3 der Dienst am wirkenden Wort Gottes und an der doxologi-
schen Antwort der Gemeinde das Ziel ist, dem alle Mittel dienen.
Wird dies vergessen, dann geraten Predigt und Gottesdienst zu »ver-
kleideten Katechesen« oder zu »sittlichen Ermahnungen, die sich als
Gebete verkleidenc.

7 Rom 10,17.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 393

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

394

Die christliche Uberlieferung

Aber auch dann, wenn daran festgehalten wird, daf3 alle Beleh-
rung und Ermahnung im Kontext der christlichen Uberlieferung
nicht Selbstzweck ist, sondern ein Mittel, das der Weitergabe von
Gottes wirkendem Wort und der Befihigung des Horers zur doxolo-
gischen Antwort dient, bleibt doch die Einsicht erhalten: Wenn das
verkiindete Wort beim Hérer »wirksam ankommen« soll, muf3 es da-
zu beitragen, daf3 dieser »sich umgestalten laf8t zur Neuheit des Den-
kens«®; und ob diese Umgestaltung des Denkens gelungen ist, muf3
sich daran erweisen, dafl der Horer auf neue Weise zum eigenen Ur-
teil fahig geworden ist. (Nicht zufillig fiigt der Apostel der soeben
zitierten Ermahnung die Zielbestimmung bei: »damit ihr urteilsfihig
werdet«). Das aber geschieht durch die Befihigung der Horer zur
eigenen Erfahrung, in der solche Fihigkeit zum eigenen Urteil ent-
springt. Die Bemithung um eine »Formatio Mentis« der Horer ist
also zwar nicht Selbstzweck, wohl aber die Bewdhrungsprobe des
weitergegebenen Wortes. Weil sie nicht Selbstzweck ist, mufs sie dar-
an gemessen werden, was sie dazu beitrigt, die Horer zur doxologi-
schen Antwort auf das ihnen wirksam zugesprochene Gotteswort fi-
hig zu machen. Weil sie aber gleichwohl die Bewihrungsprobe des
weitergegebenen Wortes ist, bleibt immer neu zu priifen, ob sie die
Horer fahig macht, diese doxologische Antwort aufgrund eigener Er-
fahrung auf verantwortliche Weise zu geben. Darin, daf$ der Horer
nur im Horen auf das iiberlieferte Wort zu dieser eigenverantwort-
lichen Antwort fihig wird, liegt der Legitimationsgrund fiir den
Maf3geblichkeitsanspruch, den Traditionen und die sie tragenden In-
stitutionen erheben. Zugleich aber liegt darin auch der Maf3stab ihrer
kritischen Beurteilung. Denn es gibt Fehlformen der religiosen Er-
fahrung, die durch derartige Traditionen sozial stabilisiert werden
konnen und sich dann einer Selbst-Korrektur wirksam widersetzen.

b) Die drohende Gefahr eines Ubergangs von der religiosen
»Formatio Mentis« zu spezifischen Formen der » Deformation«

An friiherer Stelle im hier vorgetragenen Gedankengang, im Zusam-
menhang einer philosophischen Einiibung in die Gotteslehre, wurde
gezeigt: Eine Reihe von Fehlformen der Religion haben sich aus de-
fizienten bzw. deformierten Weisen der religiosen Erfahrung erkla-
ren lassen (s. Band II, S. 67 ff.); und auch diese Fehlformen kénnen

8 Rom 12,2.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufgaben und Probleme christlicher Uberlieferung

sich, in religiosen Traditionen institutionalisiert, sozial verfestigen
und so einer Selbstkorrektur widerstehen (s.o. Band II, S. 191 ff. und
hier [Band III] S. 67 f., insbes. 1. Teilergebnis S. 71 {f.).

Fiir die christliche Uberlieferungsgemeinschaft ergibt sich dar-
aus die Frage: Hat die christliche Uberlieferung, und zwar spezieller
die tiberlieferte Kreuzes-Theologie, in ihrer viele Generationen tiber-
greifenden Geschichte zu einer »Formatio Mentis« der Glaubenden
gefiihrt, die diese zu einer spezifischen Art von Erfahrung fihig
macht? Und konnten die Glaubenden im Lichte solcher eigenen Er-
fahrungen zu eigenverantwortlichen Zeugen fiir die Wahrheit des
iiberlieferten Inhalts werden? Oder hat diese Uberlieferung zu einer
»Deformatio Mentis« gefiihrt, durch die die Glaubenden die Fihig-
keit zur Erfahrung verloren haben?

Das konnte beispielsweise dadurch geschehen, daf3 die Botschaft,
in Christus sei die gesamte Geschichte Gottes mit den Menschen zu
ihrer Fiille gelangt, den Glaubenden die Uberzeugung vermittelt, sie
hatten fiir alle wichtigen Fragen der Theorie und der Praxis die ab-
schlieBende Antwort bereit und seien deswegen auf Erfahrung nicht
mehr angewiesen. Es gibt (vermeintlich) Fromme, die die Botschaft,
das »Lamm« habe »die sieben Siegel« des gottlichen Heilsratschlus-
ses gelost?, so verstehen, dafd nun auch sie, als Horer dieser Botschaft,
ein »Wissen von gottlichen Dingen« erworben hitten, sodaf3 alles,
was ihnen widerfahren kann, nur neue » Anwendungsfille« bereit-
stellt, an denen dieses Wissen sich immer neu bewihrt. Wenn daher
gefordert wird, »sich zur Neuheit des Denkens umgestalten zu las-
sen«, dann haben diese Horer, ihrer eigenen Selbsteinschitzung
nach, diese »Umwendung der ganzen Seele« schon hinter sich. Auf
solche Weise aber werden sie ebenso tiberraschungs-resistent wie er-
fahrungs-unfihig. Was sie nun noch erleben, verliert deswegen das
»tropologische« Bedeutungsmoment, das zu jeder Erfahrung gehort.

Eine andere Weise der »Deformatio Mentis« kann darin beste-
hen, daf8 der Glaubende sich zu jener »je grofleren Wahrheit, kraft
derer der Maf3geblichkeitsanspruch, mit dem Gottes Wirklichkeit al-
ler menschlichen Theorie und Praxis in unendlicher Uberlegenheit
gegeniibertritt, auf eine irregeleitete Weise bekennt. Dieses Bekennt-
nis namlich kann ihn dazu verfiihren, sich von aller weiteren Bemii-
hung um ein Verstehen zu dispensieren. Die Einsicht in die »Uner-
forschlichkeit Gottes« wird dann zu einer festen Formel, die den

° Apok. Kap. 5.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 395

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

396

Die christliche Uberlieferung

Abbruch des Dialogs mit der Wirklichkeit legitimiert, weil das, was
sich endgiiltig dem Verstehen entzieht, dem Denken keine Aufgabe
zu stellen scheint. Was an fritherer Stelle die »Analogie der Erfah-
rung« genannt wurde, das immer neu wiederkehrende Verhiltnis
zwischen dem je grofleren Anspruch des Wirklichen und der Weise,
wie wir diesen Anspruch in unserem Anschauen und Denken beant-
worten (s. Band I, 120£,, vgl. Erfahrung als Dialog 450 und 4151.),
dient dann als Vorwand fiir einen hermeneutischen Skeptizismus,
der auf alles Bemiihen um Auslegung von vorne herein verzichtet,
da diese Miihe ohnedies vergeblich sei. Dann aber verlieren unsere
Erlebnisse das »anagogische« Bedeutungsmoment, ohne das sie nicht
in Inhalte objektiv giiltiger Erfahrung transformiert werden konnen,
d.h. jenen »Sensus Spei«, durch den sie uns die GewiSheit vermit-
teln, dafs sie fir uns zu Stadien auf einem Wege werden, der »nach
oben fiihrt«, »an-agei«. »Nach oben« fiihrt dieser Weg, sofern er
dem, der Erfahrungen macht, ein immer neues Verstehen dessen ver-
mittelt, was der Anspruch des Wirklichen von uns verlangt und was
er uns zusagt.

Nun ist an friitherer Stelle gesagt worden, religiése Institutionen
seien in Gefahr, derartige Ausfallserscheinungen der Fihigkeit zur
Erfahrung sozial zu stabilisieren und ihren Widerstand gegen den
Versuch, solche Ausfallserscheinungen zu tiberwinden, fiir einen
»frommen Widerstand« zu halten. Von dieser Gefahr sind die Orga-
ne der christlichen Uberlieferung in besonderem Mafle bedroht.
Denn indem diese sich als »Verwalter der gottlichen Geheimnisse«
verstehen'®, kénnen sie bei den Mitgliedern der Uberlieferungs-
gemeinschaft den Eindruck erwecken, als brauchten diese sich von
noch so berechtigten Zweifeln an ihrem eigenen »Bescheidwissen in
gottlichen Dingen« nicht anfechten zu lassen, weil zur Losung aller
Zweifelsfragen die kirchlichen Autorititen bereitstehen. Die Anfrage
bei diesen Autorititen ersetzt dann fiir die »schlichten Glaubigen«
die eigene Erfahrung. Und der »hermeneutische Skeptizismus«, der
diese »schlichten Glaubigen« an der Aufgabe verzweifeln laf3t, Uber-
lieferung und eigene Erfahrung in ein Verhiltnis gegenseitiger Aus-
legung zu bringen, verliert seinen Schrecken und kann getrost er-
tragen werden, weil die Entscheidungen dieser Autoritdten jeden
Mangel an eigenem Verstehen stets kompensieren. (In diesem Sinne
hat W. Dilthey gemeint, der »hermeneutische Skeptizismus« der

101 Kor 4,1.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufgaben und Probleme christlicher Uberlieferung

Glaubenden und der Autorititsanspruch des kirchlichen Lehramts,
vor allem in der katholischen Kirche, seien einander korrelativ zuge-
ordnet.) Zu der Aufgabe, die Mitglieder der christlichen Uberliefe-
rungsgemeinschaft zu gewissen Weisen der Erfahrung zu qualifizie-
ren, tritt also hier, wie in jeder anderen Uberlieferungsgemeinschaft,
die Aufgabe, spezifische Gefahren einer »Deformatio Mentis« zu ver-
meiden und die Inhaber kirchlicher Amter zu der selbstkritischen
Frage zu veranlassen, ob sie, trotz besten Willens, durch die Weise
ihrer Amts-Ausiibung eine solche »Deformatio« mit-verursacht ha-
ben.

Ein Versuch, die Organe der christlichen Uberlieferung an die-
sem Kriterium zu messen, wird am Ende dieses Kapitels unternom-
men werden (s.u. S. 442 ff.). Ehe jedoch an diese Organe solche kriti-
schen Anfragen gerichtet werden konnen, miissen sie, wenigstens in
einem ersten Umrif3, beschrieben werden.

¢) Die Notwendigkeit institutionalisierter Organe
der christlichen Uberlieferung — ein erster Vorblick

Ebenso wie jede andere religiose Uberlieferungsgemeinschaft bedarf
auch die christliche der »Diener am Wort« in der Vielfalt ihrer
Dienstformen als Verkiinder und Lesemeister, als Lehrmeister der
Auslegungskunst und als Sachkenner der Kriterien, an denen rechte
Auslegung von irrefiihrender unterschieden werden kann; vor allem
aber bedarf sie der Sprachlehrer des Gebets, aber auch der bevoll-
machtigten Vorsteher im Gottesdienst (s. 0. S. 40-55). Und sie bedarf
sogar, wie jede andere religiose Uberlieferungsgemeinschaft, des re-
ligiosen Rechts, das auftragsgemifse Amtsausiibung von Amts-An-
mafSung und Amts-Mifsbrauch unterscheidbar macht und die Bedin-
gungen definiert, unter denen das Individuum am Gottesdienst der
Gemeinde teilnehmen kann, ohne damit die ganze Gemeinde »un-
reing, d.h. gottesdienst-unfihig, zu machen (s.0. S. 55-59). An die-
ser Notwendigkeit dndert auch alle paulinische Kritik nichts, die die
»Schwiche des Gesetzes« aufdeckt!! und vor der Gefahr warnt, durch
das »gute, ja »geistgewirkte« Gesetz zu einer vermeintlichen »Ge-
rechtigkeit der Werke« verfiihrt zu werden; denn dadurch kénnte das
Gesetz selbst fiir den »fleischlichen« Menschen zum »Hebel der Siin-

11 Rom 8§,3.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 397

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

398

Die christliche Uberlieferung

de« werden'2. Aber auch Paulus hat sich durch seine Gesetzes-Kritik
nicht daran hindern lassen, eine Kirchenzucht auszuiiben, die soweit
reichte, dafs er den liturgischen Ruf »Feget aus den alten Sauerteig«
zur Begriindung dafiir anfiihren konnte, ein Gemeindemitglied, das
sich eines Inzest-Vergehens schuldig gemacht hatte, »dem Satan zu
iibergeben«'3.

Zu diesen bei vielen religiosen Uberlieferungsgemeinschaften
entwickelten Amtern trat schon in der Friihzeit der Christenheit ein
weiterer Dienst, der in dieser Form in anderen religiosen Gemein-
schaften nicht vorkommt, fiir die Glaubensgemeinde aber unerlaf3-
lich war und deswegen auf Funktionsnachfolge angelegt, also institu-
tionalisiert werden muf3te: das Amt, iiber die rechte Lehre zu wachen
und falscher Lehre zu wehren. Von einem Beispiel dafiir war schon
die Rede: Die Verkiindigung von dem, was Jesus in seinem Leben,
Leiden und Auferstehen zum Heil der Menschen gewirkt hat, lief3
die Frage entstehen, wer er gewesen sei. In der Terminologie der spa-
ter entwickelten Theologie gesprochen: Die »Soteriologie«, die Lehre
von Christi Heilswirken, erforderte eine »Christologie«, eine Lehre
von Christi Person und doppelter Natur. Eine solche Christologie er-
fiillte nicht nur ein Interesse der Theoretiker, sondern war notwen-
dig, wenn die Heilswirksamkeit derjenigen Ereignisse, die den zen-
tralen Inhalt der christlichen Botschaft ausmachen, nicht auf solche
Weise mifiverstanden werden sollte, daf3 die Weitergabe des heil-
schaffenden Wortes und die gottesdienstliche Feier des heilschaffen-
den Wirkens unmoglich wurde. Wer das Wirken des Christus nicht
aus dessen unvergleichlicher Beziehung zum Vater versteht (aus der
»Einheit der Natur« in den »drei gottlichen Personen«), macht aus
ihm einen »neuen Gott« und damit die christliche Gottesdienstfeier
zum Dienst an einem Gotzen. Wer aber das Leiden des Christus nicht
als einen Akt freien Gehorsams versteht, mit dem der Sohn dem Va-
ter in der Eigenstindigkeit seiner eigenen Person gegeniibertritt,
macht sein Leiden entweder zu einem »Schein-Leiden«, durch das
der Vater sich selbst nur in die Gestalt eines leidenden Menschen ver-
kleidet, oder zu einem Erweis der Machtlosigkeit des Vaters, dem
folglich auch nicht die Macht zugesprochen werden konnte, den Sohn
in einem Akt freier Treue von den Toten zu erwecken. Ein so verstan-
denes Herrenleiden aber liele sich nicht gottesdienstlich feiern.

2 Rém 7,11.
131 Kor 5,4-7.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufgaben und Probleme christlicher Uberlieferung

Kurz: Es gibt Aussagen der Lehre, deren Wahrheit nicht bestritten
werden kann, ohne dafl die Wirksamkeit aller Weisen des Dienstes
am Wort und am Gottesdienst mit-bestritten wiirde. »Irrlehren« sind
heilsgefihrdend; »wahre Lehre« ist die Bedingung fiir allen Heils-
dienst der Organe christlicher Uberlieferung.

Der Dienst an der »Heilswahrheit der rechten Lehre« und die
Zuriickweisung heilsgefdhrdender Irrlehren erforderten so ein eige-
nes Amt, das Amt des »Sendboten« — » Apostolos, vergleichbar den
Sendboten im Judentum, die im Auftrag des Hohen Rates die Ge-
meinden in der Diaspora aufsuchten und deren bekanntestes Beispiel
Saulus, der spétere Apostel Paulus gewesen ist. Auch dieses Amt
mufdte nachfolgefihig gemacht und also institutionalisiert werden,
wenn die christliche Uberlieferungsgemeinschaft im »nachaposto-
lischen Zeitalter« iiberlebensfihig bleiben sollte. Dafy dieses Amt
mit Autoritit ausgestattet sein mufste, wird daraus verstindlich, daf3
die »wahre Natur des Christus, zugleich Gottes Sohn und Mensch
zu sein, sich in der Niedrigkeitsgestalt seines Erscheinens verbarg
und deshalb auch von den Glaubenden immer wieder verkannt wer-
den konnte. Darum bedurfte es, iiber die Lebenszeit der ersten Apo-
stel hinaus, des »apostolischen« Amtes, um die »gesunde Lehre« zu
wahren und »falsche Lehre« zuriickzuweisen. Ein Beispiel dafiir, wie
die Aufgaben eines Inhabers dieses Amtes zu verstehen seien, bieten
die Ermahnungen, die die Verfasser des Zweiten Timotheusbriefs
und des Titusbriefs an ihre Adressaten richtet: »Tritt auf, sei es gele-
gen oder ungelegen, argumentiere, ermahne, weise zurecht in aller
Geduld und Lehrweisheit«'*, »Der Bischof soll fihig sein, in der ge-
sunden Lehre zu unterweisen und die, die ihr widersprechen, zu wi-
derlegen«®.

Ergibt sich auf diese Weise aus der Aufgabe der christlichen
Uberlieferungsgemeinschaft die Notwendigkeit einer mit Vollmacht
ausgestatteten Amts-Ausiibung mit einer Vielfalt von Diensten und
Amtern, so muf3 freilich auch davon die Rede sein, daf8 aus dem be-
sonderen Inhalt der christlichen Botschaft spezifische Schwierigkei-
ten entspringen, die der Aufgabe des Uberlieferns entgegenstehen
und die Institutionalisierung besonderer Dienste an dieser Uberliefe-
rung unmdglich zu machen scheinen.

4 2 Tim 4,1-5.
15 Tit 3,101.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 399

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

400

Die christliche Uberlieferung
d)  Spezifische Schwierigkeiten der christlichen Uberlieferung

War schon mit Bezug auf die Ekklesia Israel zu fragen, wie der freie
Akt gottlicher Erwihlung an immer neue Generationen weiterge-
geben werden konne, ohne ihn in einen »Erb-Anspruch« zu verwan-
deln und so den Gott, der in geschichtlich-personaler Freiheit han-
delt, mit einem »Stammes-Numen« zu verwechseln, so erhebt sich
mit Bezug auf die christliche Uberlieferungsgemeinschaft eine wei-
tere Frage: Alles rechte Reden von Christus mufs sich, so hat sich
gezeigt, darin bewahren, dafl es eine »eschatologische Zeitansage«
moglich macht. Laf3t sich aber eine »Zeitansage« tradieren, d.h. von
dem konkreten historischen Zeitpunkt, zu dem sie erging, ablosen?
Und hort sie nicht auf, »eschatologisch« zu sein, also das Ende »dieser
Weltzeit« und den Beginn des »neuen Aon« anzusagen, wenn sie so
»institutionalisiert« wird, daf3 sie eine Funktions-Nachfolge ihrer
Verkiinder und Hérer moglich macht und damit voraussetzt, daf3
»diese Weltzeit« noch weitergeht? Traditionell gesprochen: Ist die
Entstehung einer Kirche, d.h. des institutionellen Organs einer
christlichen Uberlieferung, nicht die Folge jener »Verzdgerung« der
Wiederkunft Christi, die in der Verkiindigung der ersten Zeugen
nicht vorgesehen war? Und wird die Ansage, »jetzt« sei der Fiirst
dieser Welt gerichtet, durch den Fortgang der Zeit, die keineswegs
an ihr Ende gekommen ist, nicht widerlegt? Setzt diese »Parusie-Ver-
zogerung« nicht Loisy’s kritische Feststellung ins Recht: »Christus
hat das Reich angesagt; aber was kam, war die Kirche«? Der kritische
Gehalt dieser Aussage wird nicht gemindert, wenn Loisy ihr die (oft
vergessene) zweite hinzugefiigt hat, das Evangelium habe, um wei-
tergegeben zu werden, die Kirche ebenso nétig gehabt, wie die Kir-
che, um fortzubestehen, das Evangelium notig gehabt hat. Es sind ja
gerade die Begriffe »Weitergabe« und »Fortbestand« selbst, die so-
wohl dem Begriff der »Zeitansage« im Allgemeinen wie deren
»eschatologischem« Inhalt im Besonderen zu widersprechen schei-
nen.

Diesen Einwinden gegen die Moglichkeit einer »Uberlieferung«
der »eschatologischen Zeitansage« entspricht es, dafd jene Amter, in
denen religiose Uberlieferungen sich den notwendigen institutionel-
len Rahmen verschaffen, fiir die christliche Gemeinde problematisch
geworden sind. Zunichst werden alle Bezeichnungen der Amts-Voll-
macht auf den Christus als ihren einzigen Inhaber konzentriert. Er
allein ist Konig, Priester, Prophet, Schrift-Ausleger »in Vollmachtc,

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufgaben und Probleme christlicher Uberlieferung

Rabbi. Und er hat seinen Jiingern verboten, fiir sich diese Amts-
bezeichnungen in Anspruch zu nehmen. »Ihr sollt euch nicht Rabbi
nennen lassen: einer ist euer Meister, der Christus. Auch sollt ihr
niemanden unter euch auf Erden Vater nennen; denn einer ist euer
Vater, der in den Himmeln. Ihr sollt euch nicht Lehrer nennen lassen:
einer ist euer Lehrer, der Christus«!6. Wenn aber diese Bezeichnun-
gen verboten werden, scheinen auch die Dienste, die dadurch be-
zeichnet werden, ausgeschlossen zu sein. Da aber ohne diese Dienste
keine religiose Uberlieferungsgemeinschaft bestehen kann, scheint
damit eine »christliche Uberlieferung« unméglich gemacht.

Dann aber entsteht ein logisches Dilemma: Entweder kann die
Botschaft von Jesus als dem Christus nicht weitergegeben werden,
weil das ihrem Charakter als »eschatologischer Zeitansage« wider-
spricht; dann hat sich Christi Sterben und Auferstehen als unwirk-
sam fiir alle kommenden Generationen erwiesen, und es bleibt nétig,
»auf einen anderen zu warten«. Oder sie kann und muf weiterge-
geben werden, weil sie allen Menschen gilt; dann erweist sich das
» Amter-Verbot« als Ausdruck einer Illusion. Da aber dieses Verbot
sich daraus ergab, dafl nach dem eschatologischen »Heute« kein
menschlicher Dienst am Heilswirken Gottes mehr moglich ist, wire
dadurch auch die eschatologische Zeitansage widerlegt. Die pure Exi-
stenz einer »Kirche« mit ihren Diensten und Amtern wire dann das
stirkste Argument gegen die Wahrheit ihrer Botschaft.

Dieses Dilemma ist nur durch eine einzige Annahme auflgsbar:
durch die Annahme, daf8 »post Christum passum et resuscitatumc
wirklich nur er der einzige Priester, Lehrer, Prophet und Ausleger
der Schriften ist, daf} aber Menschen berufen sind, »in persona Chri-
sti« zu sprechen und zu handeln. Was sie in dieser Eigenschaft sagen
und tun, bleibt einzig Christi eigenes Sprechen und Handeln. Kirch-
licher Dienst ist also nicht nur, wie jeder Dienst eines Organs religio-
ser Uberlieferung, »Gotteswort im Menschenwort« und »Gottes Tat
in der Knechtsgestalt menschlichen Tuns«, sondern zugleich » Christi
Wort im Menschenwort« und » Christi Heilshandeln in der Knechts-
gestalt menschlicher Handlungen«. Es ist deutlich, dafl auf solche
Weise von Christus gesagt wird, was sonst nur von Gott ausgesagt
werden kann, daf3 also eine solche Auffassung vom Dienst kirchlicher
Organe die im vorigen Kapitel beschriebene Christologie mit ihrer
Lehre von den zwei Naturen in der einen Person des Christus ein-

16 Mt 23,8-10.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 401

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

402

Die christliche Uberlieferung

schlieBt. Deswegen — und nicht nur wegen der »Einsetzung durch den
historischen Jesus« —ist christliche Ekklesiologie nur auf dem Hinter-
grund der Christologie moglich, ebenso wie die Christologie nur auf
dem Hintergrund einer Ekklesiologie der »Ekklesia Israel« ihre Ein-
deutigkeit gewinnt und bewahrt.

Freilich ist der Ausdruck »in persona Christi agere« auslegungs-
bediirftig. Es mufl gezeigt werden, welche Kriterien fiir die Aus-
iibung kirchlicher Amter aus ihm abgeleitet werden kénnen und vor
allem, was ein solches Verstindnis des kirchlichen Dienstes dazu bei-
triigt, das » Amterverbot« Jesu mit der Unentbehrlichkeit institutio-
nalisierter Dienste an der Uberlieferung zu verséhnen.

Zunichst ist allgemein zu sagen: Die Organe der christlichen
Uberlieferung iiben kein eigenes Amt aus, das »neben« die Sendung
des Christus treten konnte, aber sie machen das Wirken des einzigen
Konigs, Priesters und Lehrers »re-prisentiernd« an der Gemeinde
wirksam.

In einem zweiten Schritt sind daraus ethische Forderungen ab-
zuleiten, die an die Diener der christlichen Uberlieferung gestellt
werden. Diese ethischen Forderungen sind schon im Neuen Testa-
ment selbst an diejenigen gerichtet worden, die in der jungen Chri-
stengemeinde Amter auszuiiben hatten. Wenn in ihrem Sprechen
und Tun das Sprechen und Handeln Christi wirksam gegenwirtig
und fiir die Mitglieder der christlichen Uberlieferungsgemeinschaft
erfahrbar werden soll, wird ihnen in besonderem Mafle die Mahnung
gelten, die der Apostel an alle Christen gerichtet hat: »Seid so gesinnt
wie Christus Jesus«!”. Nicht Herrschaftswille, sondern Dienstbereit-
schaft, nicht personlicher Ehrgeiz, sondern die Demut dessen, der
sich um der Menschen willen »leer gemacht« hat, nicht Durchset-
zungskraft, sondern Leidensbereitschaft sind die Voraussetzungen
solchen Sprechens und Handelns. Und diese allgemeinen Forderun-
gen, die an jeden Glaubenden gerichtet sind, konkretisieren sich fiir
die Amtstrager in speziellen Forderungen der »Standesmoral«. Die
erste Stelle unter diesen Forderungen nimmt die Warnung vor Amts-
Miflbrauch ein. Die demiitig klingende Formulierung »Ich sage
nichts, als was Christus euch sagt, schligt allzu leicht in den Versuch
um, fiir die personlichen Ansichten und Absichten des Dieners die
Autoritit seines Herrn in Anspruch zu nehmen. Das »agere in per-
sona Christi« verlangt deswegen die duflerste Zuriickhaltung in al-

7 Phil. 2,5.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufgaben und Probleme christlicher Uberlieferung

lem, was den Anschein erwecken konnte, als sei die Selbstlosigkeit
der »Persona«, die nicht sich selbst darstellt, sondern den, der sich
ihrer bedient, in die Absicht umgeschlagen, »sich selbst in Szene zu
setzen« und so der Selbstdarstellung und Selbstdurchsetzung des
Amtstrigers zu dienen.

Aber alle derartigen sittlichen Ermahnungen verfehlen ihr spe-
zifisches Thema, wenn sie nicht in dem besonderen Auftrag griinden,
der in dem Terminus »in persona Christi agere« zum Ausdruck
kommt: in dem Auftrag, der glaubenden Gemeinde das wirkende
Wort zuzusprechen, das allein Christi Wort ist, und in wirksamen
Zeichen an ihr geschehen zu lassen, was allein Christi Werk ist: das
wirkende Wort, das ihr in Vollmacht die Berufung zuspricht, in all
thren Bedridngnissen die Gestaltgemeinschaft (Symmorphia) mit
dem erniedrigten Herrn zu finden, und das heilswirksame Gesche-
hen, in welchem die Herrlichkeit des Auferstandenen fiir sie schon
jetzt zum Grunde der Hoffnung auf ihre Teilhabe am »Leben der
kommenden Welt« geworden ist.

Nun hat sich gezeigt, daff alle Christologie sich als eine »Theo-
logia Crucis« bewihren muf3, weil sie nur so die Ansage des eschato-
logischen »Jetzt« moglich macht. Dieses ist jener Augenblick, in wel-
chem Gottes Heilshandeln »sub contrario«, in der ihm scheinbar
entgegengesetzten Gestalt des Todes, den der »leidende Gottes-
knecht« auf sich nehmen »mufl«, das Ende »dieses Aons« schon be-
wirkt und den »neuen Aon« schon heraufgefiihrt hat. Das bedeutet
fiir das Sprechen und Handeln der Kirche, das »in persona Christi«
geschieht: Auch dieses Sprechen und Handeln — und mit ihm die
Uberlieferung, die in der »Ekklesia Christi« weitergegeben wird —
entspricht diesem »Jetzt« in seiner doppelten Gestalt: in der Gestalt
der wirksamen Prisenz der »letzten Gottestat«, die den kommenden
Aon »schon gewirkt« hat, und in der Gestalt ihrer Verhiillung, in der
sie »noch« unter den Bedingungen »dieser Weltzeit« steht und des-
wegen nur in der Form der »Selbstentleerung« (Kénosis) des gott-
lichen Wortes erfahren werden kann. Alles »agere et loqui in persona
Christi« ist stets ein Handeln und Sprechen »in persona Crucifixi«
und trigt daher, unbeschadet des darin re-prisentierten eschatologi-
schen gottlichen Wirkens, die Niedrigkeitsgestalt der gottlichen
»Selbst-Entleerung« an sich. Die Tatsache, daf3 das Ende aller Dinge
noch aussteht und daf8 die Kirche deswegen nicht das Gottesreich
»ist«, sondern um sein Kommen betet, widerlegt daher nicht ihre
Botschaft, sondern ist nur in deren Zusammenhang verstindlich: im

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 403

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

404

Die christliche Uberlieferung

Zusammenhang einer »Theologia Crucis«, die die Glaubenden lehrt,
die Bedringnis in »dieser Weltzeit« als Zeichen der »Gestaltgemein-
schaft mit dem Christus« zu verstehen, und sie dazu befahigt, gerade
in dieser Bedringnis den Grund jener »Hoffnung« zu finden, die
»nicht zuschanden werden ldft«'®. Darum ist jener Glaube, zu dem
die christliche Uberlieferung die Mitglieder der Glaubensgemein-
schaft rufen will, nicht nur ein »Feststehen in dem worauf man
hofft«, sondern zugleich ein »Uberfithrtwerden von Tatsachen, die
sich den Blicken entziehen«!. An ihrem Dienst am so verstandenen
Glauben ist alles Sprechen und Handeln der Diener an der christ-
lichen Uberlieferung zu messen. Davon wird in einem spiteren Ab-
schnitt dieser Untersuchung zu sprechen sein (s.u. Abschnitt 7, Die
Organe der christlichen Uberlieferung).

2. Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befdhigt?

Traditionen, so wurde mehrfach hervorgehoben, erreichen ihr Ziel
nur, wenn sie immer neue Generationen einer Kommunikations-
und Interaktionsgemeinschaft dazu befahigen, weiterzugeben, was
sie empfangen haben. Das schlief3t ein, daf3 sie zu eigenverantwort-
lichen Zeugen fiir die Wahrheit und Verpflichtungskraft der Uberlie-
ferungsinhalte werden. Das kann nur geschehen, indem sie zu eige-
nen Erfahrungen fihig werden, die sie im Lichte der tiberlieferten
Inhalte deuten und in deren Licht sie umgekehrt neu verstehen, was
ihnen zur Weitergabe anvertraut worden ist. Traditionen und Insti-
tutionen bewihren sich in dem Mafle, in dem sie zu »Schulen der
Erfahrung« werden.

Damit ist freilich nur eine allgemeine Aussage iiber Traditionen
und Institutionen gemacht, aber noch nicht das Unterscheidende be-
stimmt, das je besondere Traditionen und Institutionen kennzeich-
net. Es liegt nahe, dieses Proprium besonderer Traditionen, z.B. der
christlichen, in den Inhalten derjenigen besonderen Erfahrungen zu
suchen, zu denen konkrete Uberlieferungsgemeinschaften ihre Mit-
glieder befihigen. Daraus ergibt sich die Leitfrage dieses und des
kommenden Abschnitts: Zu welcher Art von Erfahrungen werden
Christen befihigt? Aber schon jetzt mufy angemerkt werden: An die-

18 Rom 5,5.
19 Hebr. 11,1.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

se Frage schliefit sich eine zweite an: Kann die Befihigung zu dieser
jeweils besonderen Art von Erfahrungen nur in der Schule einer ein-
zigen Uberlieferung gewonnen werden? Oder tritt die jeweils unter-
suchte Uberlieferung in dieser Hinsicht in Konkurrenz mit anderen?
Und wenn dies der Fall sein sollte: Wie kann sie in dieser Konkurrenz
bestehen? Davon wird in einem spiteren Abschnitt unter der Uber-
schrift »Die christliche Uberlieferung in Konkurrenz mit anderen
Schulen der Erfahrung« die Rede sein. Dabei soll schon jetzt auf eine
methodische Gefahr hingewiesen werden: Eine solche Betrachtung
kann leicht dazu fiihren, eine bestimmte Uberlieferung, z.B. die
christliche, an gewissen Sekundirfolgen zu messen, die sie zwar her-
vorbringt, hinsichtlich derer sie jedoch durch andere, mit ihr konkur-
rierende Uberlieferungen ersetzt werden kann. Es wird daher zu prii-
fen sein, ob eine Betrachtung, die Traditionen und Institutionen als
»Schulen der Erfahrung« versteht, diese methodische Gefahr ver-
meiden und das unverwechselbar Eigene einer bestimmten Tradition,
vor allem der christlichen, unverkiirzt zur Geltung bringen kann.

a) Die Nichstenliebe als »Ernstfall des Glaubens«

Fragt man nun, ob die christliche Uberlieferung die Glaubenden zu
Erfahrungen von spezifischer Art qualifiziert habe, und sieht man
sich nach Beispielen dafiir um, dann kann zunichst festgestellt wer-
den: Es kann kein Zweifel daran bestehen, daf3 viele Generationen
von Christen durch die Botschaft, die ihnen verkiindet wurde, fihig
gemacht worden sind, den Erfahrungen von Gefahr und Todesnot,
von eigener und fremder Schuld und vom Zustand einer Welt, in
der Unschuldige leiden und die Guten es schwerer haben als die Ge-
wissenlosen, ebenso illusionslos wie resignationsfrei standzuhalten.
Sie verfielen weder, im Bewuf3tsein eigener Schuld, in jene »Trostlo-
sigkeit im Gemiite«, von der Kant gesprochen hat, um zu zeigen, daf8
nur »Postulate der Hoffnung« den Menschen vor der Lihmung des
sittlichen Willens bewahren; noch verfielen sie, im Bewuftsein vom
Zustand der Welt, der Verfithrung, die Herauffiihrung einer »mora-
lischen Weltordnung« (um noch einmal Kants Ausdruck zu gebrau-
chen) von der eigenen Leistung zu erwarten. Dadurch ndmlich wiirde
der Mensch, paulinisch gesprochen, »eine eigene Gerechtigkeit auf-
richten«. Und die Erfahrung lehrt, daf3 er sich dadurch legitimiert
fithlen wiirde, das Gericht iiber diese »biose Welt« in die eigenen
Hénde zu nehmen. Fiir diesen Umschlag von der Selbstgerechtigkeit

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 405

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

406

Die christliche Uberlieferung

in den Terror war die Herrschaft der Jakobiner das Beispiel, das die
Zeitgenossen erschreckte und Kant zu der Deutung veranlaf3t hat, das
moralische Handeln des Menschen verhalte sich zur »Moralischen
Weltordnung« oder zum »Reich Gottes« nicht wie das Mittel zum
Zweck, sondern wie das »signum rememorativum, demonstrativum
et prognosticum« zu dem, was es wirksam bezeugt. Schon die Wort-
wahl macht deutlich, daf3 ein solches Verstindnis des sittlichen Han-
delns nur innerhalb der christlichen Uberlieferung entstehen konnte,
auch wenn es, einmal formuliert, Erfahrungen deutet, die auch
Nicht-Glaubende machen kénnen. Denn in der Schule dieser Uber-
lieferung hatten viele Generationen gelernt, das Gute nicht nur zu
wollen, sondern wirksam zu tun, ohne dieses Wirken ihrer »eigenen
Gerechtigkeit« zuzuschreiben. Erst durch diese Deutung der sitt-
lichen Erfahrung gewinnt der Mensch die Fahigkeit, durch sein Han-
deln wirksame Zeichen seiner Hoffnung zu setzen, die sich auf eine
»neue Welt« richtet, die nur Gott herauffithren kann.

Auf solche Weise hat die christliche Botschaft immer neue Ge-
nerationen von Horern vor allem zu einem realistischen Verstindnis
der sittlichen Erfahrung befihigt. Denn sie sagte ihnen die Gewifsheit
zu, daf3 Jesu Tod und Auferstehung auch an ihnen wirksam geworden
sind, sodaf3 sie zu einem neuen Leben »wiedergeboren« sind: »Er hat
euch wiedergeboren zu lebendiger Hoffnung durch Jesu Christi Auf-
erstehung von den Toten«?. In dieser Hoffnung konnen die Glau-
benden gewif$ sein, dafi es keinen Zustand der Welt und des eigenen
Lebens gibt, durch den sie daran gehindert werden konnten, in den
wechselnden Situationen des eigenen Lebens immer neu dem frei-
machenden und zugleich verpflichtenden Anruf Gottes zu begegnen.
Als freimachend konnte dieser Anruf Gottes erfahren werden, weil er
auch dem, der die Schuldverstrickung der Welt und des eigenen Le-
bens erfahren hat, einen Neubeginn moglich macht; als verpflichtend
aber wird Gottes Anruf erfahren, weil er eine »Bruderliebe« (Phil-
adelphia) verlangt, die es nicht notig hat, sich, in vorgespiegelter
Selbstgerechtigkeit, hinter einer Maske zu verstecken wie die Schau-
spieler (hypdkritai); und so kann sie zur »maskenfreien Bruderliebe«
(anhypdkritos philadelphia) werden?'. »Maskenfrei« ist diese Bru-
derliebe, weil der Liebende nicht vorgibt, ein anderer zu sein als der,
der er ist: Er gibt nicht vor, aus eigener Kraft gerecht zu sein und in

201 Petr. 1,4.
21 1 Petr. 1,22.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

eigener Leistung Gerechtigkeit zu schaffen, sondern weifS sich durch
Gottes Barmherzigkeit befihigt, Tat-Zeuge der Selbsthingabe des
Christus zu werden, »da ihr jetzt Barmherzigkeit gefunden habt«?2.

Die Entdeckung immer neuer konkreter Moglichkeiten, durch
»maskenfreie Bruderliebe« zu Tat-Zeugen der Liebe Gottes zu wer-
den, ist eine Aufgabe, die jeder Glaubende in eigener Verantwortung
erfiillen muf. Und dies geschieht in einer christlich gedeuteten sitt-
lichen Erfahrung. Aber die christliche Verkiindigung schenkt dem
Glaubenden diejenige Hoffnung, ohne die eine solche Erfahrung als
Mlusion erscheinen miiffte. Nur weil in jeder Pflicht, die der Mensch
in der sittlichen Erfahrung entdeckt, der befreiende und zugleich ver-
pflichtende Anruf Gottes vernommen werden kann, durch den auch
Stinder in einer stindigen Welt zu Zeugen der gottlichen Liebe beru-
fen sind, ist eine illusionslose Einschitzung seiner selbst und der
Welt fiir den Christen kein Anlaf8 zur Resignation. Christliche Praxis
der »Bruderliebe« ist keine Leistung, die der Mensch aus eigener
Kraft erbringt. Thre spezifische Wirksamkeit beruht darauf, wirk-
same Zeichen des gottlichen Heilshandelns zu setzen. So wird sie
zum Zeichen der Hoffnung, die sich nicht auf menschliche Kraft,
sondern auf Gottes Treue griindet. Und es ist dieser Zusammenhang,
in dem auch die »eschatologische Zeitansage« ihren Bezug zur Erfah-
rung der Glaubenden gewinnt: »Christus, das makellose Osterlamm,
ist [von Gott] vorhergewuft vor Erschaffung der Welt, offenbarge-
worden aber am Ende der Zeiten um euretwillen, damit ihr um sei-
netwillen glaubig auf Gott vertraut (...) und euer Glaube wie eure
Hoffnung auf Gott gerichtet sei«?. Und es ist diese praxis-anleitende
Kraft der Hoffnung, von der der Verfasser des Ersten Petrusbriefes
spricht, wenn er die Glaubenden ermahnt, »jedermann Rechenschaft
zu geben von der Hoffnung, die in euch ist«?.

Das Zitat aus dem Ersten Petrusbrief macht zugleich einen Zu-
sammenhang deutlich, von dem schon an fritherer Stelle die Rede
war: Die eschatologische Zeitansage verweist auf die protologische
Erinnerung zuriick. Das »makellose Osterlamm« kann nur deswegen
»am Ende der Zeiten offenbar werden« und selber in seinem Tode
dieses Ende herauffiihren und so die Zeiten in ihre Fiille bringen,
weil es »vorhergewufst war vor Erschaffung der Welt«. Der Neu-

22 1 Petr. 1,10.
2 1 Petr. 1,20f.
2 1 Petr. 3,15.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 407

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

408

Die christliche Uberlieferung

beginn, der mit seinem Tode gesetzt wurde, hat nur deswegen uni-
versale Bedeutung, weil er den Urbeginn auf neue Weise gegen-
wirtig setzt — freilich auf eine Weise, die sich nicht mit logischer
Notwendigkeit aus dem Urbeginn ergibt, sondern aus Gottes unge-
notigter Freiheit hervorgeht.

Mit dieser Deutung der »Wiedergeburt zu lebendiger Hoff-
nung, die den Glaubenden »durch Jesu Christi Auferstehung von
den Toten« zugesprochen wird, ist eine Entwicklung angestofSen, die
sich in der nachfolgenden Christologie der jungen Gemeinde entfal-
tet hat. Diese Christologie, die sich schon in den Hymnen der jungen
christlichen Gemeinde ausspricht, griindet die Hoffnung, in der »Ge-
staltgemeinschaft« mit Christus neu geschaffen zu werden, darauf,
dafl der »Erstgeborene von den Toten« mit dem »Erstgeborenen der
ganzen Schopfung« identisch ist® (vgl.o. S. 247ff.). Und im Sinne
einer Phinomenologie der religiosen Erfahrung kann hinzugefiigt
werden: Wenn es zur Eigenart jeder religivsen Erfahrung gehort,
daf sie den, der sie macht, zum »Zeitgenossen der Urspriinge« macht
und deswegen nur durch »archaiologische Erzahlungen« angemessen
ausgelegt werden kann, dann liegt die spezifisch christliche Weise
dieser Erfahrung darin, daf$ sie in dem Christus, der die Welt und
die Menschen in ihr aus dem Ursprung erneuert, denjenigen erkennt,
der »der Ursprung« ist, »der gegenwirtig zu euch redet« (vgl.
Band II, S.63f.). Und in dieser Anrede durch den »Ursprung« er-
schlief3t sich jener gottliche Ratschluf, der vom gottlichen »Ja« zur
Schopfung iiber das menschliche »Nein« der Siinde zur géttlichen
»Negation dieser Negation« in der Vergebung fiihrt — freilich wieder-
um auf eine Weise, die nicht eine Notwendigkeit des gottlichen We-
sens expliziert, sondern durch eine von aller Wesens-Dialektik ver-
schiedene Dialektik der Freiheit bestimmt wird (s. 0. S. 363 ff.).

Damit ist zugleich ein Hinweis darauf gegeben, auf welche Wei-
se der Glaube der Grund der Hoffnung ist, ja selber als ein »Festste-
hen im Erhofften« verstanden werden muf3, und auf welche Weise
diese glaubige Hoffnung der Grund der »Bruderliebe« ist. (In diesem
Zusammenhang darf darauf hingewiesen werden, daf3 » Philadelphia«
— »Bruderliebe« — bei Philo von Alexandrien und unter seinem Ein-
flufs bei anderen hellenistischen Juden der Terminus gewesen ist, der

% Col 1,15.
2% Joh. 8,23.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

den biblischen Begriff der »Liebe zum Nichsten« in griechischer
Sprache wiedergeben sollte.) Nur auf Hoffnung hin kann der Siinder
in einer stindigen Welt sich zum Tun des Guten und damit zum Zeu-
gen fiir jene Neuschaffung der Welt berufen wissen, die er von Gott
erwartet. Und nur im Glauben an den Christus, der durch seinen Tod
als »makelloses Osterlamm« diese Neuschaffung auf verborgene
Weise schon gewirkt hat, kann der Glaubende diese Hoffnung gewin-
nen. Nicht zufillig bildet der soeben zitierte Text aus dem Ersten Pe-
trusbrief die Einleitung zu einer Tauf-Katechese, die sich an diejeni-
gen richtet, die »Quasi modo geniti infantes«, »wie Neugeborene«
aus dem Taufbad gestiegen sind?, um sich als »lebendige Steine« in
den Tempel Gottes einfiigen zu lassen?.

Die in der Taufe erworbene Gestaltgemeinschaft mit dem »neu-
en Osterlammc« ist dann auch der Grund dafiir, in den »Bedringnis-
sen«, die Juden wie Christen erfahren, ein Zeichen der Berufung zu
sehen. »In ihm sollt ihr jubeln, wenn ihr, falls dies nétig ist, jetzt fiir
kurze Zeit Trauer habt in mannigfachen Priifungen«*. Die Ermah-
nung zur christlichen Geduld ist etwas anderes als eine Schule
stoischer Unerschiitterlichkeit im Leiden, noch weniger eine Anlei-
tung zu einem lohnenden Tauschgeschift, das die geringen Leiden
»dieser Zeit« gegen die weit grofferen Freuden aufrechnet, die den
Glaubenden verheifSen sind. Jene Geduld, die dem Leiden einen Sinn
(einen Grund seiner Verstehbarkeit und Akzeptabilitit) verleiht, be-
ruht vielmehr auf der eschatologischen Zeitansage, der gemaifs
»jetzt« die Gemeinschaft mit dem leidenden Gottesknecht die Er-
scheinungsgestalt jener Zuwendung Gottes ist, die das Heil »schon«
gewirkt hat, auch wenn es erst »dereinst« offenbar werden wird.

An dieser Stelle sei eine Bemerkung gestattet, die ein mogliches
Mif3verstindnis des Verhiltnisses von Glaubensverkiindigung und
Liebesgebot richtigstellen kann. Wenn die Glaubensverkiindigung
eine Bruderliebe moglich macht, die von aller Illusion herablassender
Selbstgerechtigkeit frei ist, dann wird die »maskenfreie« Bruderliebe
zur Bewihrungsprobe des Glaubens. Aber das bedeutet nicht, dafs die
christliche Botschaft nur eine »religiose Einkleidung« sei, deren
»wahre Bedeutung« in der Aufforderung zur allgemeinen Men-

27 1 Petr. 2,2.
28 1 Petr. 2,5.
29 1 Petr. 1,6.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A= 409

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

410

Die christliche Uberlieferung

schenliebe bestiinde. Ebensowenig ist das Doppelgebot der Gottes-
und Nichstenliebe so zu verstehen, als sei »Gottesliebe« nur ein
frommes Wort, um dem sittlichen Gebot allgemeiner Menschenliebe
eine religiose Weihe zu verschaffen. In Zeiten, die von einem beson-
deren Pathos der sozialen Verpflichtung geprigt sind, wie etwa in den
»70% Jahren« des 20. Jahrhunderts, ist immer wieder die Neigung zu
beobachten, das Verhiltnis zwischen Glaubensverkiindigung und
Liebesgebot, aber auch von Gottes- und Nichstenliebe in der soeben
geschilderten Weise zu verstehen: als sei das Wort »Gottesliebe« nur
eine religiose Sprachgestalt, deren wahrer Gehalt die Nachstenliebe
ist.

In den zitierten Passagen aus dem Ersten Petrusbrief (und an
anderen Stellen des Neuen Testaments) wird das Verhiltnis von
Glaubensverkiindigung und Liebesgebot auf andere Weise bestimmt.
Die Glaubensbotchaft spricht nicht nur in der Sprache der Religion
von einem Sachverhalt, vom dem sich ebensogut und vielleicht bes-
ser in der Sprache moralphilosophischer Lebens-Anweisung spre-
chen liefSe. Sie gibt den Grund an, der allein das moglich macht, was
im spezifisch christlichen Sinne »Nichstenliebe« heif$t. Denn bei
redlicher Selbsteinschitzung weifs der Mensch, daf8 er nicht jener
grofle Liebende ist, dessen Zuwendung zum Mitmenschen diesem
die GewifSheit des Heils zu vermitteln vermochte. Aber als Christ
weifs er sich dazu berufen, zum Zeugen der gottlichen Liebe zu wer-
den, als deren stets unvollkommene, gleichwohl aber wirksame Ge-
genwarts- und Erscheinungsgestalt er seine menschlichen Worte und
Taten verstehen darf. Und ebenso weif$ der Mensch bei illusionsfreier
Einschitzung seiner Mitmenschen, daf$ nicht jeder von ihnen (und
vielleicht zuletzt keiner) in jener uneingeschrinkten Weise »liebens-
wert« ist, die es rechtfertigen wiirde, sich ihm mit der Ganzheit der
Person und des Herzens hinzugeben. Aber als Christ erfihrt er diesen
Anderen (auch den, der ihm aufgrund seiner Eigenart und Lebens-
fiihrung keineswegs »liebenswert« erscheint) als die Gegenwarts-
und Erscheinungsgestalt, in der er dem Christus selbst in seiner
Niedrigkeit begegnet und zu seinem Dienst gerufen wird.

Die »Nichstenliebe« ist, so verstanden, ein Verhiltnis zwischen
zwei »Gottesbildern«. Insofern gilt auch von ihnen, was von den In-
habern kirchlicher Amter gesagt worden ist: Sie leiden und handeln
»in persona Christi«. Der Liebende und der Notleidende, dem er sei-
ne Hilfe schenkt, sind fiireinander die Gestalten, in denen Gottes
heilschaffende Liebe und zugleich seine unendliche Liebens-Wiirdig-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

keit ihnen erfahrbar wird. Nur dadurch macht der Glaube eine Liebe
moglich, die von fiktiver Selbstgerechtigkeit ebenso verschieden ist
wie von schwirmerischen Uberschitzung — und Uberforderung! —
des Geliebten. Die Gottesliebe als der Inhalt des »ersten und grifiten
Gebots« antwortet auf die Liebe Gottes, die sich der Siinder in einer
stindigen Welt annimmt, und macht so erst das Unterscheidende der
christlich verstandenen Néchstenliebe méglich: menschliche Gegen-
warts- und Erscheinungsgestalt der heilswirksamen Zuwendung
Gottes zu sein. Die Néchstenliebe wird gerade deswegen zur Bewih-
rungsprobe des Glaubens, weil sie in ihrer spezifischen Eigenart nur
durch ein Selbst- und Weltverstandnis moglich wird, das im Glauben
griindet. Freilich wird zu untersuchen sein, wie sich dieses spezifisch
christliche Verstindnis der Néchstenliebe zu anderen Weisen verhilt,
die sittliche Praxis zu verstehen, und in welcher Weise die christliche
Botschaft in Konkurrenz zu anderen Formen der »Schule sittlicher
Erfahrung« tritt.

b)  Die »Transfiguration« profaner Erfahrungen in religicse

a) Ein biblischer Bericht und eine allgemeine Einsicht der
Religions-Phanomenologie

Soeben wurde an erster Stelle die Frage gestellt, wie sich das christ-
liche Verstindnis der Nachstenliebe zu anderen Weisen verhalte, die
sittliche Praxis zu verstehen. Darauf ist zunichst mit folgendem Hin-
weis zu antworten: Die Entdeckung von Mdglichkeiten, »im Néch-
sten Christus zu sehen« und ihm in der Gestalt menschlicher Hilfe
die heilswirksame Nihe Christi erfahrbar zu machen, ist zwar gewif3
ein ausgezeichneter Fall der sittlichen Erfahrung; denn fiir diese ist es
charakteristisch, dafl in der Begegnung mit Dingen und Menschen
Moglichkeiten sichtbar werden, sich selber vorbehaltlos hinzugeben
und gerade dadurch erst zu sich selber zu finden. Aber die spezifisch
christliche Weise, die Begegnung mit dem notleidenden Bruder zu
verstehen, ist nicht das Ergebnis einer zur Erfahrung hinzutretenden
»frommen Interpretation«, die gegen andere Interpretationen abge-
wogen werden konnte, sondern selber eine Erfahrung von spezi-
fischer Qualitit. Um diese besondere Erfahrungs-Qualitit deutlich
zu machen, ist es hilfreich, sich an die Weise zu erinnern, wie
M. Eliade die Eigenart der religiosen Erfahrung charakterisiert. Sie
tritt nicht als Erfahrung mit besonderen, auflergewohnlichen Inhal-
ten neben andere, sondern entsteht in einem Vorgang, den Eliade als

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 411

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

412

Die christliche Uberlieferung

die »Transfiguration« von profanen Erfahrungen der unterschied-
lichsten Art in religiose Erfahrungen beschreibt®.

Der Terminus »Transfiguration« ist offensichtlich im Blick auf
die neutestamentliche Erzihlung von der » Verklirung Jesu« gewihlt,
die in der Vulgata als » Transfiguratio« bezeichnet wird®'. Eliade will
jedoch durch diesen Terminus kein Proprium Christianum benen-
nen, sondern auf eine Eigenart religioser Erfahrung tiberhaupt auf-
merksam machen: Wie die Jiinger zunichst den ihnen bekannten Je-
sus so gesehen haben, wie er ihnen aus ihrer alltiglichen Erfahrung
bekannt war, und wie dieser ihnen bekannte Erfahrungsinhalt vor
ihren Augen eine neue Transparenz gewann, sodaf3 die gottliche
Herrlichkeit »durch ihn hindurch« sichtbar wurde, so geht der reli-
giosen Erfahrung gewdhnlich eine profane Weise der Gegebenheit
des Wirklichen voraus, die, oft ganz plotzlich und unerwartet, zur
transparenten Gestalt fiir das Heilige wird und so dieses in seiner
besonderen Eigenart zur Erscheinung bringt. Die »Hierophanie« (das
ereignishafte Erscheinen des Heiligen) ereignet sich im plotzlichen
Transparentwerden des Profanen.

Am gleichen biblischen Bericht von der »Transfiguration« Jesu
lassen sich weitere Momente der religiosen Erfahrung ablesen, auf
die Eliade nicht eigens eingeht: Die Metamorphose des Anschauens
und Denkens, die zur religiosen Erfahrung gehort, ist nicht das Re-
sultat einer Reflexion, sondern geht vom »transfigurierten« Gegen-
stand aus. AufSergewchnliche Wahrnehmungen, die zu manchen -
keineswegs allen — religiosen Erfahrungen gehoren, wie im vorlie-
genden Beispiel das Horen einer gottlichen Stimme aus der Wolke,
gewinnen erst im Kontext derartiger » Transfigurationen« der Inhalte
alltaglicher Erfahrung ihre Eindeutigkeit. (Die himmlische Stimme
verweist die Horer auf den Jesus, den sie schon kannten, und zugleich
auf dessen »Transfigurationg, die sich vor ihren Augen ereignet hat-
te.) So sehr also die religiose Erfahrung den gewohnten Zusammen-
hang der Alltagserfahrung durchbricht, so wenig ist sie doch ein kon-
textloses Einzel-Ereignis; es ist vielmehr die religiose Uberlieferung,
die ihr ihre Bedeutung verleiht und sie geeignet macht, kommende
Erfahrungen auszulegen. Im vorliegenden Falle ist es die Begegnung
Jesu mit Mose und Elia (mit »Gesetz und Prophetenc), die der Trans-

% M. Eliade, Die Religionen und das Heilige 33.
31 Im Griechischen steht an dieser Stelle der allgemeinere Ausdruck »metamorphosis« —
Mt 17,2, Mk. 9,2.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

figuration vorausgeht und die kommenden Ereignisse auslegt. »Sie
sprachen mit ihm tiber das Ende, das sich an ihm in Jerusalem erfiil-
len sollte«*?. Im Lichte der so verstandenen Uberlieferung haben die
Jiinger verstanden, was die erfahrene Transfiguratio Christi bedeute-
te: sein »Durchscheinend-Werdenc« fiir die heilschaffende Gegenwart
des Vaters. Ohne die Uberlieferung Israels, in der sie aufgewachsen
waren und ihre Formatio Mentis empfangen hatten, wire die » Ver-
wandlung« Jesu fiir die Jiinger ein blofles »Stupendum« gewesen,
nicht die »Transfiguration« zu einer transparenten Gestalt fir die
gottliche Herrlichkeit. Nur »im Gesprich mit Mose und Elia« wurde
er fiir sie als der erkennbar, der durch sein bevorstehendes »Ende in
Jerusalem« das Gesetz und die Propheten »zur Fiille bringen soll-
te«?. Aber ohne die Erfahrung der Transfiguratio Christi wére ihnen
die Uberlieferung in der fiir sie entscheidenden Hinsicht unverstind-
lich geblieben. Gerade an Zeugnissen von derartigen auflergewohnli-
chen religiosen Erfahrungen wird eine allgemeine Regel deutlich:
Die Uberlieferung ist die unentbehrliche Schule der religiosen Erfah-
rung. Das zunéchst nur befremdliche religiose Erlebnis wird erst zur
objektiv giiltigen, fiir alle religiose Theorie und Praxis maf3geblichen
Erfahrung, wenn es im Lichte der Uberlieferung gedeutet wird, frei-
lich auch seinerseits die Uberlieferung auf neue Weise begreifen lafit.

Beschreibt man auf diesem Hintergrunde die Eigenart der reli-
giosen Erfahrung, dann wird deutlich: Indem sie sich in der Trans-
figuration alltdglich-profaner Erfahrungs-Inhalte ereignet, fiihrt
diese Erfahrung den Menschen an die Grenze seiner Erfahrungs-
fihigkeit {iberhaupt. (Er gerit, zusammen mit seinem Gegenstand,
in die »Lichtwolke«*, in der es nichts mehr zu sehen gibt.) Er ent-
deckt, an diese Grenze stoffend, die Nicht-Notwendigkeit (Kontin-
genz) menschlichen Erfahren-Kénnens iiberhaupt. Und er lernt, die-
se Kontingenz als das Anzeichen einer numinosen Freiheit zu
begreifen, von der es abhingt, ob dieses Ereignis ihn nur verwirrt
(»Er wuf3te aber nicht, was er sagte«) oder ob es ihn zu neuer Einsicht
erleuchtet. (Im biblischen Text gewinnt diese numinose Freiheit als
anredende Stimme ihre erfahrbare Gestalt.)

Dabei ist es fiir die religiose Erfahrung charakteristisch, daf die
erfahrene »Transfiguration« ihrer Deutung vorausliegt. Die Jiinger

3 Luk. 9,31.
% Luk 9,31.
3% Mt. 17,5.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 413

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

414

Die christliche Uberlieferung

haben auf dem Heiligen Berge erst nach der Erfahrung von der
Transfiguratio Jesu die Stimme vom Himmel gehort, die ihnen sagte,
daf der, den sie im Gespriach mit Mose und Elia gesehen hatten, Got-
tes »geliebter Sohn« gewesen ist. Das hindert jedoch nicht, daf3 die
Transfiguration zuvor schon geschehen ist und diejenigen, die sie er-
fahren hatten, unter einen spezifisch religiosen Anspruch gestellt
hat. Alle nachfolgenden Visionen oder Auditionen konnten nur des-
wegen als angemessene Auslegung dieser Erfahrung erscheinen, weil
diese zuvor schon diesen spezifisch religiosen Charakter gehabt hat.
Und selbst wenn nachfolgende Visionen oder Auditionen die religio-
se Erfahrung deuten, ist es die religiése Uberlieferung, die diese Deu-
tung verstiandlich macht. Im hier behandelten Beispiel geht nicht nur
die Transfiguraion Jesu, sondern auch dessen Gesprach mit Mose und
Elia, diesen mafigeblichen Zeugen der Uberlieferung, der »Stimme
vom Himmel« voran.

Und noch in einer weiteren Hinsicht ist der biblische Bericht
von der Transfiguration Jesu aufschluSreich fiir die allgemeine Pha-
nomenologie religioser Erfahrung. Selbst wenn die Transfiguration
der Inhalte profaner Erfahrung in Inhalte religiose Erfahrung ge-
schieht, und selbst wenn sie im Lichte der Uberlieferung ausgelegt
und sogar durch Auditionen himmlischer Stimmen gedeutet wird,
bleibt sie zundchst ein verwirrendes Ereignis. Die Jiinger scheinen
beim Abstieg vom Heiligen Berge einigermaflen ratlos gewesen zu
sein. Und der Widerstand des Petrus gegen die Leidens-Vorhersage
Jesu, die sich nach dem Bericht der Evangelien an die Erfahrung von
Jesu »Verklarung« angeschlossen hat, zeigt: Das Gesprich mit Mose
und Elia tiber das, was »in Jerusalem zur Fiille gebracht werden soll-
te, ist den Jiingern unverstindlich geblieben. Die Verwandlung reli-
gioser Erlebnisse in Inhalte verstandlicher Erfahrungen setzt voraus,
daf nicht nur am Gegenstand der religiésen Erfahrung, sondern auch
an dem Subjekt, das eine solche Erfahrung macht, eine Verwandlung
geschieht. Dann wird er fihig, zunichst diesen besonderen Gegen-
stand, sodann aber seine Erfahrungswelt im Ganzen »in einem neuen
Lichte zu sehen«. Und diese »Offnung seiner Augen« in ihrer unver-
fiigbaren Ereignisgestalt wird ihm zum Anzeichen dafiir, daf3 nicht
nur Gegenstand, sondern auch der Erfahrende selbst in der neuen
Weise seines Anschauens und Denkens zur transparenten Erschei-
nungsgestalt des Heiligen geworden ist, dem er begegnet. Erst da-
durch kann er zum Zeugen dessen werden, was ihm widerfahren ist.
Denn die Weise, wie er nun seine Erfahrungswelt ansieht und wirk-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

sam gestaltet, wird zum wirksamen Zeugnis fiir die heilswirksame
Zuwendung des Heiligen zu dieser Welt. Nicht nur die erfahrene
Weltwirklichkeit ist fiir ihn zum »Bild, d. h. zur erfahrbaren Gegen-
wartsgestalt des Heiligen geworden, sondern auch er fiir die Welt.
Die transfigurierte Weltwirklichkeit hat ihn unter die Anrede des
Heiligen gestellt; und er selbst macht nun in dieser Welt das Spre-
chen und Wirken des Heiligen erfahrbar. Der religiése Ausdruck da-
fiir lautet: Das Ereignis der religiosen Erfahrung muf als »Erfiillung
des Erfahrenden mit dem gottlichen Geist« verstanden werden, mit
jenem »inneren Leben« des Heiligen, das sich der Welt in der Ent-
duflerungsgestalt menschlichen Dienstes wirksam mitteilen will.

Wo die Inhalte der Erfahrung in durchscheinende Gegenwarts-
gestalten des Heiligen transfiguriert werden, gerit der »alte
Mensch« an seine Grenze, um als »neuer Mensch« wiedergeboren
zu werden. Den Jiingern auf dem Heiligen Berge stand diese Wieder-
geburt freilich noch bevor. Sie gerieten zwar in die »Lichtwolkeg, in
der sie mit Schrecken bemerkten, daf$ sie alle ihnen bisher vertraute
Sicherheit verloren und »nicht mehr wufiten, was sie sagten«. Aber
trotz der Stimme vom Himmel, die sie vernahmen, haben sie die an-
gemessene Antwort auf diese Erfahrung so lange noch nicht zu geben
vermocht, wie sie sich dagegen straubten, mit Jesus in den Tod und
nur auf diesem Wege zum neuen Leben iiberzugehen. Auf dieser Un-
fihigkeit der Jiinger zur angemessenen Antwort auf ihre Erfahrung,
und nicht auf einer willkiirlichen Geheimhaltungsabsicht, beruhte es,
daf3 Jesus ihnen verbot, iiber das Erfahrene zu sprechen, ehe er von
den Toten auferweckt sei®.

B) Bezeugte Erfahrung und religiose Uberlieferung,

Uberlieferung wird nétig, wenn Zeugnisse der Erfahrung iiber die
Lebenszeit dessen hinaus weitergegeben werden sollen, der die ent-
sprechende Erfahrung gemacht hat. Ein Beispiel dafiir findet sich im
Zweiten Petrusbrief. Der Verfasser weif3, »daf3 der Abbruch seines
Zeltes nahe ist« und »will seine Miihe darauf verwenden, daf3 ihr«
(die Leser seines Briefes) »nach meinem Tode jederzeit in Hinden
habt, was nétig ist, um sich an diese Dinge zu erinnern«*. Um eine
solche Weitergabe der Erinnerung moglich zu machen, beruft er sich
darauf, dafs er »als wir mit ihm auf dem Heiligen Berge waren«, zum

% Mt. 17,9.
36 2 Petr. 1,14f.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 415

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

416

Die christliche Uberlieferung

»Augenzeugen« dessen geworden ist, was dort geschah®. Dafiir be-
nutzt er nicht den sonst iiblichen Ausdruck » Autdptes«, sondern den
Ausdruck »Epdptes, der aus der Sprache der Mysterien stammt und
denjenigen bezeichnet, der durch die »heilige Schau« (Epopsis) zu
einem neuen Leben verwandelt worden ist. Das Zeugnis von der Ver-
klarung Jesu erscheint in dieser Selbst-Aussage des Verfassers als
Maéglichkeitsgrund und zugleich als zentraler Inhalt der Uberliefe-
rung, die den Tod des Zeugen iiberdauern soll.

Dabei wird man erlduternd hinzufiigen diirfen: Die Berufung
auf dieses Ereignis steht nicht im Widerspruch dazu, daf8 die Verfas-
ser neutestamentlicher Schriften sich gewshnlich nicht auf die Erfah-
rung »auf dem heiligen Berge« berufen, sondern auf Begegnungen
mit dem Auferstandenen. Aber das Ereignis, von dem der »Epopte«
berichtet, legt auch das Zeugnis anderer » Autopten« so aus, dafs es
auf spezifische Weise von den Lesern des Briefes angeeignet werden
kann. Denn auch diejenigen Erfahrungen, die die Jiinger in ihren Be-
gegnungen mit dem Auferstandenen gemacht haben, implizierten je-
nes Moment von »Transfiguration«, von dem in der Tabor-Szene die
Rede ist. Auch fiir sie verwandelte sich jener Jesus, der ihnen aus
ihrer alltiglichen Erfahrung bekannt war, in eine durchscheinende
Gestalt fiir die aufleuchtende Herrlichkeit Gottes. Und auch diejeni-
gen, die dem Auferstandenen begegnet sind, konnten nur begreifen,
was ihnen widerfuhr, indem sie den Verkldrten »im Gesprich mit
Mose und Elia« sahen, d.h. ihn als den verstehen lernten, von dem
das Gesetz und die Propheten Zeugnis gaben. Insofern enthilt die
Erfahrung, auf die der Verfasser des Zweiten Petrusbriefs sich be-
zieht, einen hermeneutischen Schliissel zum Verstindnis der Zeug-
nisse, die vom auferweckten Jesus sprechen. Das Horen auf diese
Zeugnisse aber bewihrt sich dadurch, dafd die Hérer zu einem »Blick
auf die Welt« fahig werden, in welchem auch die Inhalte ihrer pro-
faner Erfahrung in Manifestationen des Gekreuzigten und Auf-
erstandenen »transfiguriert« werden.

Unter diesen Erfahrungen je neuer Generationen aber spielt,
speziell fiir die christliche Uberlieferungsgemeinschaft, diejenige die
entscheidende Rolle, die an fritherer Stelle der »Ernstfall des Glau-
bens« genannt worden ist: die Erfahrung jener Transfiguration, die es
moglich macht, im notleidenden Bruder »Christus zu sehen« und
ihm in der menschlichen helfenden Tat »Christi Zuwendung erfahr-

7 A.a..O. 16ff.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

bar zu machen«. Das biblische Zeugnis von der »Transfiguration« Je-
su, die vor den Augen der Jiinger geschah, und mancherlei Zeugnisse
in der Geschichte der Kirche, die von einer »Transfiguration« des
notleidenden Nichsten in eine Gegenwartsgestalt Christi sprechen,
stehen in jenem Verhiltnis gegenseitiger Auslegung, von dem in
der hier vorgelegten Untersuchung schon mehrfach die Rede war.
Im Hoéren auf das Zeugnis der Jiinger, die aufgrund ihrer besonderen
Erfahrung in dem Jesus, den sie kannten, die durchscheinende Gestalt
fiir die Herrlichkeit Gottes erkannten, haben immer neue Generatio-
nen von Christen die Fahigkeit gewonnen, Menschen, die ihnen be-
gegneten, als durchscheinende Gestalten fiir die Gegenwart Christi
zu erfassen: fiir die Gegenwart des leidenden Christus im leidenden
Nichsten, aber auch fiir die Gegenwart des heilschaffenden Christus
im menschlichen Helfer.

Wenn in Heiligen-Viten davon berichtet wird, der Heilige habe
»in einem notleidenden Niachsten Christus gesehen«, dann ist damit
mehr gemeint, als die Anwendung einer allgemeinen Regel auf einen
individuellen Fall. Wire es so, dann wire der entsprechende Bericht
auf solche Weise »exakter« zu formulieren: Der Heilige wuf3te, daf3
Jesus geboten hat, dem notleidenden Nichsten beizustehen. Als er
einen Notleidenden sah, wufte er, daf3 dies einer der Fille ist, auf
den diese Regel anzuwenden ist. Was dagegen in Heiligen-Viten der
genannten Art erzihlt wird, ist der Inhalt der konkreten, individuel-
len Erfahrung selbst, die den Heiligen iiberraschte, geradezu iiber-
wiltigte, sodaf er die Begegnung mit dem Notleidenden nicht mehr
als einen »Fall unter Fillen, sondern als personliche Christus-Be-
gegnung erfuhr. Berichte dieser Art sind auch mehr als blofle Meta-
phern, durch die die unbedingte Verpflichtungskraft einer sittlichen
Erfahrung bildkraftig zum Ausdruck gebracht wird. Wire es so, dann
konnte man den Bericht in folgender Weise wiedergeben: Der An-
blick des Notleidenden hat den Heiligen mit solcher Unbedingtheit
in Anspruch genommen, als wire es Christus selbst, der ihn zur Hil-
feleistung aufgefordert hitte. Der Erzihler dagegen will nicht einen
Vergleich anstellen, durch den er, als Berichterstatter, nachtriglich
den Inhalt der Erfahrung des Heiligen deutlich macht, auch nicht
einen Vergleich wiedergeben, den der Heilige selbst angestellt hitte,
um sich die Intensitit seiner sittlichen Erfahrung nachtriglich ver-
stindlich zu machen. Es handelt sich um eine Qualitit der Erfahrung
selbst. Der Anblick des Notleidenden selbst wurde fiir den Erfahren-
den transparent fiir den Christus, der ihn zur Hilfeleistung aufgefor-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 417

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

418

Die christliche Uberlieferung

dert und zugleich dazu fahig gemacht hat, in der Erscheinungsgestalt
seines menschlichen Dienstes am Nachsten diesem das heilschaffen-
de Wirken Christi selber auf wirksame Weise erfahrbar zu machen.
Es handelt sich daher bei solchen Berichten um Beispiele einer
» Transfiguration« der sittlichen Erfahrung zur religiosen.

Und auch von dieser speziellen Art der religiosen Erfahrung gilt,
was an fritherer Stelle von jeder religiosen Erfahrung gesagt worden
ist, freilich auf eine besondere Weise: In jeder religiésen Erfahrung
wird der, der sie macht, nicht nur an die Grenze seiner Erfahrungs-
fahigkeit im Ganzen gefiihrt, sondern zugleich an die Schwelle seiner
Neuschaffung zu einem »neuen Menschen«. Und diese Neuschaf-
fung wird nur verstandlich, wenn ihr Inhalt als eine Begegnung mit
dem »Urbeginn« begriffen werden kann, der im Augenblick der reli-
giosen Erfahrung eine je neue Gegenwart gewinnt. Fiir den Christen
aber gewinnt diese Begegnung mit dem Urbeginn eine spezifische
Gestalt: Die schopferische Kraft des Christus, der Menschen — und
unter ihnen besonders die Leidenden und ihre Helfer — in transparen-
te Gestalten seiner heilschaffenden Gegenwart »transfiguriertc,
kommt »sub contrario, in seiner »Selbst-Entleerung« zur Wirksam-
keit. Darum ist es gerade der leidende Mensch, der diesen Christus
»re-prasentieren« kann; und auch der Helfer erfihrt das Mifsverhilt-
nis zwischen dem, was ihm aufgetragen ist, und dem, was er zu lei-
sten vermag, als Teilhabe an dieser Selbst-Entleerung Christi. Nur
deswegen braucht er nicht zu resignieren, wenn er sich illusionslos
eingesteht, daf$ er mit all seiner Anstrengung die Not des Menschen
und der Welt nicht wirklich zu wenden vermag. Nur im Vertrauen
darauf, dafy er und der, dem er beisteht, zur transparenten Gestalt
dessen geworden ist, der in seiner Niedrigkeit »diese Welt schon be-
siegt hat«, kann er gewif$ sein, in seinem Dienst wirksame Zeichen
jenes Heils zu setzen, das mit Jesu Tod und Auferweckung schon be-
gonnen hat. Damit aber wird das »Ja«, das der Helfer zum Notleiden-
den spricht, aber auch das »Ja«, mit dem er eine Aufgabe annimmt,
die seine menschliche Kraft iibersteigt, zum real wirkenden Gegen-
wartszeichen fiir jenes gottliche »Ja« zur Schépfung, das in der Neu-
schaffung der gott-entfremdeten und deswegen »der Vergeblichkeit
unterworfenen« Welt*® seine Vollendung findet.

Auch bei dieser Transfiguration einer zunichst profanen Erfah-
rung in eine religiose kehren wesentliche Merkmale wieder, die an

3% Rom. 8.20.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

den Berichten iiber die Transfiguration Jesu abgelesen werden konn-
ten. Ohne Bezugnahme auf »Gesetz und Propheten« (reprisentiert
durch »Mose und Elia«) wire die »Metamorphose« Jesu fiir die Jiin-
ger unverstindlich geblieben, statt zur transparenten Gestalt fiir die
gottliche Herrlichkeit zu werden. Vergleichbares aber gilt auch fiir
die religiose Erfahrung der Heiligen. Hatte Martinus nicht schon
vor seiner Taufe von Christus und seiner selbstgewihlten Ernied-
rigung reden horen, wire er nicht fihig gewesen, den Bettler auf spe-
zifisch religiose Weise zu erfahren, sodaf$ dessen Not fiir ihn in die
Erfahrungsgestalt einer Anrede wurde, unter deren Anspruch auch
er selber zu einem neuen Menschen verwandelt werden konnte.
Ohne die christliche Uberlieferung wire die hl.Elisabeth nicht fihig
geworden, in dem Aussitzigen Christus zu sehen und selber fiir ihn
zur Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt der heilschaffenden Liebe
Christi zu werden. Und umgekehrt sind es solche Erfahrungen gewe-
sen, durch welche die Heiligen erst verstehen lernten, was die Chri-
stus-Botschaft bedeutet.

Ahnliches gilt fiir das Verhltnis von Erfahrung und nachfol-
gender Interpretation. So setzte die »Stimme vom Himmelg, die die
Jiinger zu horen bekamen, die Erfahrung von der Transfiguration Je-
su schon voraus, war aber notig, um sie zu deuten. Vergleichbares gilt
fir die Erfahrung von Glaubenden, wie sie in der Geschichte der Kir-
che bezeugt werden. Die Transfiguration der sittlichen Erfahrung in
eine religiose schliefdt nicht notwendig ein, dafy dem Erfahrenden der
angemessene Begriff schon zur Verfiigung stiinde, um seine Erfah-
rung angemessen zu deuten. Die »Gerechten im Jiingsten Gericht«
nach der Darstellung des Matthdus haben nicht gewuf3t, daf3 es Jesus
war, dem sie in den Notleidenden gedient haben. »Wann hitten wir
dich hungernd oder diirstend, nackt oder krank gesehen ...?«*. In
manchen Fallen, aber keineswegs immer, wird ihnen der wahre Inhalt
ithrer Erfahrung durch eine nachfolgende Vision oder Audition ge-
deutet. So erscheint Jesus dem hl.Martin im Traume, um ihm zu sa-
gen, dafl er in dem Bettler ihn selber bekleidet habe. Die hl.Elisabeth
und sogar ihr Mann, der an der entsprechenden Szene gar nicht be-
teiligt war, finden nachtriglich den Gekreuzigten im Bett der Heili-
gen, in das sie den Aussitzigen gelegt hatte. Daran lif3t sich ablesen:
Auch derartige Visionen und Auditionen setzen die religiose Erfah-
rung schon voraus. Hitte Elisabeth den Aussitzigen, Martinus den

¥ Mt. 25,37 ff.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 419

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

420

Die christliche Uberlieferung

Bettler nicht auf spezifisch religiose Weise erfahren, dann hitte der
im ehelichen Bett Elisabeths gefundene Gekreuzigte oder der dem
Martinus im Traume erschienene Christus nicht mit dem identi-
fiziert werden konnen, der zuvor schon, wenn auch vielleicht un-
erkannt, in dem notleidenden Nichsten seine Erscheinungs- und
Gegenwartsgestalt gefunden hatte. Das aber bedeutet zugleich:
AuBergewohnliche religiése Erlebnisse, Traumgesichte, das Horen
von Stimmen oder wunderbare Widerfahrnisse wie das Auffinden
des Gekreuzigten im Ehebett, mogen hilfreich sein, um die religiose
Erfahrung zu verstehen, aber sie sind nicht nétig, damit sie zustande-
kommt.

Deshalb ist auch die Transfiguration profaner Erfahrungen in
religiose kein Privileg auflergewdhnlicher religiser Genies. Aber de-
ren Zeugnisse konnen hilfreich sein, um auch »schlichte Fromme« zu
einem Verstindnis dessen zu fithren, was ihnen widerfahren ist.
Dann gehoren auch die Zeugnisse von derartigen aufsergewshn-
lichen Erfahrungen der »Heiligen« zu dem Schatz religidser Uberlie-
ferung, in deren Licht jeder, der religiose Erfahrungen gemacht hat,
diese versteht und die er umgekehrt im Lichte seiner Erfahrungen zu
verstehen lernt. Heiligen-Viten der erwidhnten Art haben in der Ge-
schichte der Kirche immer wieder diese Funktion erfillt.

An biblischen Zeugnissen, aber auch an Zeugnissen aus der Ge-
schichte der Kirche konnen alle, die zur christlichen Uberlieferungs-
gemeinschaft gehoren, ein weiteres Moment der religiosen Erfah-
rung ablesen: Die Erfahrenden haben an den Inhalten, die ihnen in
der Erfahrung begegnet sind, — an dem Bettler, dem Aussitzigen oder
dem Menschen Jesus, den die Jiinger schon kannten — einen nicht nur
sittlichen, sondern spezifisch religiosen Anruf vernommen, der sie
aus ihren gewohnten Erfahrungskontexten, auch aus den Kontexten
der gewohnten sittlichen Erfahrung, herausrief und zu einer Ant-
wort notigte und zugleich befihigte, die sie nur geben konnten, weil
sie in der Begegnung mit dem Heiligen zu neuen Menschen gewor-
den waren. Die Pflege des Aussitzigen ohne Riicksicht auf die eigene
Lebensgefahr, ja seine Aufnahme in das eigene Bett ohne Riicksicht
auf den dadurch erregten Verdacht ehelicher Untreue, aber auch die
Teilung des Mantels ohne Riicksicht darauf, dafs es sich dabei um ein
militdrisches Amtsgewand und Rangabzeichen handelte, sind Zei-
chen dieser Versetzung in eine Unmittelbarkeit zur Wirklichkeit des
Heiligen, vor der die eigene Existenz als ganze samt allen Riicksich-
ten, die sie erforderte, ihre Mafdgeblichkeit verlor. Daraus konnen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

auch die »schlichten Gliubigen« lernen: Auch in Fillen, die nichts
von der Auflergewohnlichkeit der Ereignisse an sich tragen, von de-
nen die Bibel oder gewisse Heiligen-Viten berichten, wird in der re-
ligiosen Erfahrung ein Anspruch vernehmbar, der nur angemessen
beantwortet werden kann, wenn der Erfahrende zu dem Wagnis be-
reit ist, die Existenz des »alten Menschen« als ganze zu verlieren, um
sich in der Qualitdt des »neuen Menschen« neu geschenkt zu werden.

Nun ist die Religionsgeschichte voll von derartigen Transfigura-
tionen profaner Erfahrungsinhalte in Erscheinungsgestalten des Hei-
ligen (»Hierophanien«). Die Differenz religioser Uberlieferungen
zeigt sich besonders deutlich darin, daf3 es jeweils bestimmte Arten
von profanen Erfahrungen sind, die in religiose Erfahrungen trans-
figuriert werden. Fiir die jiidisch-christliche Uberlieferung aber ist es
insbesondere die sittliche Erfahrung, die sich fiir eine solche Trans-
figuration anbietet: Nur in ihrem Zusammenhang gewinnen Begriffe
wie »Siinde« und »Gnade«, »Erwihlung« aus einer gott-entfremde-
ten Welt und »Beauftragung«, zum Segen fiir diese Welt zu werden,
ihre verstandliche Bedeutung. Und nur in diesem Zusammenhang
wird die Néchstenliebe zum »Ernstfall des Glaubens«.

Soll also die christliche Uberlieferung sich als eine Schule der
Erfahrung bewihren, dann muf sie sich als dazu tauglich erweisen,
in den Mitgliedern der christlichen Uberlieferungsgemeinschaft eine
Formatio Mentis solcher Art zu leisten, daf diese fihig werden, Er-
eignisse wahrzunehmen und zu begreifen, in denen gerade die Inhal-
te der sittlichen Erfahrung, insbesondere die konkreten Gestalten der
Pflicht zur Bruderliebe, »vor ihren Augen« in Inhalte einer religiose
Erfahrung von spezifischer Eigenart transfiguriert werden. Deshalb
soll im folgenden Abschnitt der hier vorgetragenen Uberlegungen
die besondere Bedeutung untersucht werden, die der sittlichen Erfah-
rung fiir die christliche Uberlieferung zukommt und sie zur bevor-
zugten »Materie« fiir die Transfiguration in religiose Erfahrungen
werden laf3t.

¢) Die besondere Bedeutung der sittlichen Erfahrung
als hermeneutischer Schliissel zum Verstindnis aller anderen
Erfahrungsarten

Soeben wurde die Frage gestellt, warum die jiidisch-christliche Uber-
lieferung besondere Aufmerksamkeit darauf verwendet, den Blick
gerade fiir die Erfahrung sittlicher Pflichten zu schirfen. Begriffe

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 421

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

422

Die christliche Uberlieferung

wie gottliches »Gebot« (besser vielleicht: gottlicher » Auftrag« — Miz-
wah) und menschlicher »Gehorsam«, menschliche »Schuld« und
gottliche »Vergebung«, gottliche »Erhaltungsgnade« und mensch-
liche »Umkehr« sind Leitbegriffe dieser Uberlieferung. Und dies gilt
nicht nur fiir die Uberlieferung Israels. Auch die christliche Botschaft
von der »iibergrofsen Gnade« gewinnt ihr Profil erst, wenn zuvor von
der »iibergrofien Stinde« gesprochen wird, in die der Mensch ver-
strickt ist und unter deren Folgen die ganze Schopfung zu leiden hat.
Auch das »grofle Gebot« der Gottes- und Nichstenliebe gewinnt sei-
ne biblische Bedeutung dadurch, daf8 »an ihm das ganze Gesetz und
die Propheten hidngen, sodaf3 dieses Gebot »kein Jota und Hikchen«
von Gesetz und Propheten »aufhebt, sondern alles zur Fiille bringt«.

Fragt man nun, woher es zu erklaren sei, dafS gerade in dieser
Uberlieferung der sittliche Aspekt der Gottesbeziehung so sehr her-
vorgehoben wird, dann wird man antworten kénnen: Das liegt nicht
— wie oft vermutet worden ist — daran, daf3 die Erfahrung sittlicher
Pflicht einer religiosen Sanktion bediirfte, um wirksam zu sein. Wer
nur durch die Ankiindigung einer gottlichen Belohnung bzw. Bestra-
fung dazu bewogen wird, den verpflichtenden Charakter der Hand-
lungen oder Unterlassungen anzuerkennen, deren konkrete Gestalt
er in der sittlichen Erfahrung entdeckt, hat die Eigenart dieser sitt-
lichen Erfahrung tiberhaupt nicht erfafdt. Die Bemiihung, die Glau-
benden durch eine besondere Formatio Mentis zu einem geschérften
Blick fiir ihre sittlichen Pflichten zu befihigen, steht auch nicht im
Dienste der Absicht, ihnen zunichst ein schlechtes Gewissen bei-
zubringen, damit die Botschaft von der Vergebung desto wirksamer
verkiindet werden konne und die christliche Kirche sich auf diesem
Gebiet als »konkurrenzlos« erweise. Manche Ideologiekritiker haben
der christlichen Kirche eine solche Absicht unterstellt. Wohl aber gibt
es eine Strukturverwandtschaft zwischen der sittlichen und der reli-
giosen Erfahrung, durch die sie wechselseitig aufeinander verweisen:
In beiden wird die Forderung ungeteilter Selbsthingabe entdeckt und
darin zugleich die Gewisheit ebenso ungeteilter Selbstfindung ge-
wonnen.

Deshalb ist der gemeinsame Gegner der Sittlichkeit wie der Re-
ligion die Halbherzigkeit. Wer eine entdeckte sittliche Aufgabe nicht
ungeteilten Herzens ergreift, hat sie tiberhaupt nicht ergriffen; wer
nicht ungeteilten Herzens liebt, liebt tiberhaupt nicht; wer Gott nicht
»mit der Ganzheit seines Herzens, seiner Person und all seiner Kraf-
te« verehrt und liebt, ist iberhaupt nicht zur Gottesverehrung und

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

Gottesliebe gelangt. Aber es gilt auch das Umgekehrte: Wer nicht in
der sittlichen Erfahrung die Moglichkeit einer Tat oder Unterlassung
entdeckt, fiir die er bereit ist, »alles hinzugeben«, findet nicht zur
eigenen Identitit, sondern bewegt sich im Bereich vielfiltiger und
austauschbarer Funktionen, die ihm duf3erlich bleiben; dann wird er
immer wieder fragen: und wer bin »ich selbst« in dieser Vielfalt von
Rollen und sozialen Erwartungen meiner Umwelt? Und wer nicht in
der religiosen Erfahrung die Moglichkeit entdeckt, sich von dem
einen und einzigen Gott auf eine Weise in Anspruch nehmen zu las-
sen, die keinen Vorbehalt zuldf3t, findet nicht zur »Ganzheit der See-
le, der Person und all seiner Krifte«.

Aufgrund dieser Strukturverwandtschaft zwischen der sitt-
lichen und der religiésen Erfahrung wird es verstindlich, daf8 die re-
ligiose Uberlieferung — und speziell die jiidisch-christliche — sich zu-
niichst als eine Schule der sittlichen Erfahrung bewihrt.

Das bedeutet nicht, daf die christliche Uberlieferung den Blick
der Glaubenden einseitig auf eine bestimmte Art der Erfahrung be-
schrinkt und sie dazu angeleitet hitte, andere Erfahrungsarten ge-
ringzuschitzen. Ein Blick in die Geschichte der Kirche beweist das
Gegenteil. Die christliche Uberlieferung hat sich auf allen »Kultur-
gebieten« als fruchtbar erwiesen, vor allem auf den Gebieten des
Kunstschaffens und der Kunstbetrachtung, aber auch auf dem Gebiet
der Wissenschaft. Die Kloster, um nur dieses besondere Beispiel zu
erwihnen, sind stets zugleich Stitten der Kunst und Wissenschaft
gewesen und haben nicht nur die Ménche, sondern weite Kreise der
Glaubenden (und sogar der Nicht-Glaubenden), die ihre Kirchen be-
suchten und ihren Gesang und ihre Kirchenmusik horen, in die Be-
trachtung von Kunstwerken eingetibt. Und in ihren Schulen haben
sie auch Laien, insbesondere solche, die fern von den stadtischen
»Kulturzentren« wohnten, Anteil an der wissenschaftlichen Bildung
gegeben. Das aber konnte ihnen nur gelingen, weil sie all diesen
Menschen dazu verholfen haben, ihren Blick auch fiir »profane« Er-
fahrungen zu schirfen. Sie waren »Schulen der Erfahrung« weit tiber
den speziellen Bereich der sittlichen Erfahrung hinaus.

Mit diesem Hinweis wird die ausgezeichnete Bedeutung der
sittlichen Erfahrung nicht vermindert. Wohl aber kann an diesen
Beispielen gezeigt werden: Denen, die in der Schule der christlichen
Uberlieferung zu dieser speziellen Erfahrung angeleitet wurden, ha-
ben sich weitere Felder einer »Praxis des Glaubens« erschlossen.
Auch Kunst und Wissenschaft konnten so zu Weisen der Glaubens-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 423

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

424

Die christliche Uberlieferung

praxis werden. Das berechtigt zu einer Vermutung, die im Folgenden
gepriift werden soll: Hier wie auch in anderen Fillen erweist sich die
sittliche Erfahrung als ein »hermeneutischer Schliissel«, um auch al-
le anderen Erfahrungen in ihrer Eigenart und ihrem Bedeutungs-
gewicht recht zu verstehen.

Wer einmal seinen Blick fiir die sittliche Erfahrung gescharft
hat, wird wichtige Momente dieser Erfahrung auch in anderen Erfah-
rungsarten wiedererkennen. Damit gewinnt der Inhalt der sittlichen
Erfahrung nichts an Verpflichtungskraft hinzu. Die sittliche Erfah-
rung ist, als Entdeckung konkreter und verpflichtender Moglichkei-
ten des Handelns oder Unterlassens, nicht auf andere Erfahrungs-
arten angewiesen. Aber sie kann, wenn sie recht verstanden und
durch dieses Verstindnis vor Illusion und Resignation bewahrt ist,
eine Formatio Mentis bewirken, die sich sekundir auch durch Schir-
fung des Blicks fiir andere Erfahrungsarten und deren Bedeutungs-
momente bewihrt. Und ein Blick in die Kirchengeschichte lehrt: Der
christlichen Verkiindigung ist dies immer wieder auf exemplarische
Weise gelungen.

a) Das tropologische, allegorische und historische Bedeutungs-
moment jeder Erfahrung

Die sittliche Erfahrung erschopft sich nicht darin, dem Subjekt neue
Fille zur Kenntnis zu geben, die sich unter schon bekannte sittliche
Regeln subsumieren lassen, sondern erfordert jeweils — darin der re-
ligiosen Erfahrung vergleichbar — eine »Umgestaltung zur Neuheit
des Denkens, also eine Veranderung der Begriffe, der Zielvorstel-
lungen aller Verstandestitigkeit (der regulativen Ideen) und sogar
der Weise des sinnenhaften Blicks auf die Wirklichkeit. Wenn nun
der, der eine solche sittliche Erfahrung einmal gemacht hat, auf diese
ihre Eigenart aufmerksam geworden ist, dann wird er dieses »tro-
pologische« Bedeutungsmoment auch in den Inhalten aller anderen
Erfahrungsarten wiedererkennen. Auch die spezifische »Exorbitanz«
der asthetischen Erfahrung, d.h. ihre Kraft, das bisher gewohnte An-
schauen und Denken »aus dem Geleise (orbita) zu werfen«, enthilt
ein solches »tropologisches«, d.h. eine »Umwendung = Trépos« er-
forderndes Bedeutungsmoment. Vergleichbares gilt fiir die wissen-
schaftliche Empirie. Die Geschichte der Wissenschaften — und in
ihrem Nachvollzug jene »Formatio Mentis, die der Lehrer der Wis-
senschaft bei seinen Schiilern hervorzurufen versucht — fordert Sin-
ne, Verstand und Vernunft zu einer solchen »Umgestaltung« heraus.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

Der fiir die Wissenschaft konstitutive »Blick in die Welt« muf er-
lernt werden; und es ist nicht die Autoritit des Lehrers, sondern es
sind die Phanomene selbst, die, in der Erfahrung entdeckt, eine solche
Umgestaltung erfordern, wenn sie ihre spezifische Weise der Objek-
tivitat, d.h. der Mafigeblichkeit fiir das Urteil des Individuums, zu
erkennen geben sollen. Daf3 dies auch fiir die philosophische Weise
des Blicks auf die Phianomene gilt, hat Platon im »Hohlengleichnis«
seiner Politeia dargetan: Es bedarf einer »Umwendung der ganzen
Seele«, um die Erscheinungen als Abbilder (als Erscheinungs- und
Gegenwartsgestalten) der Ideen zu erfassen*. Dafs schliefslich vor al-
lem die religiose Erfahrung eine »Bekehrung der Herzen« fordert
und erst dem »bekehrten Herzen« ihre spezifische Geltungsweise er-
schlief3t, geht aus den mannigfachen Selbstzeugnissen derer hervor,
die derartige Erfahrungen gemacht haben. Da aber das tropologische
Bedeutungsmoment in der sittlichen Erfahrung besonders deutlich
hervortritt, kann diese, wenn sie recht verstanden wird, als herme-
neutischer Schliissel gelten, der dem, der diese besondere Erfahrung
gemacht und verstanden hat, den Zugang aufschlieft, der es ihm
gestattet, das tropologische Bedeutungsmoment aller anderen Er-
fahrungsarten zu erfassen. Jede »Schule der sittlichen Erfahrung«
erweist sich in dieser Hinsicht als eine »Schule der Erfahrung tiber-
haupt«.

Das gilt auch fiir ein weiteres Moment, das an der sittlichen Er-
fahrung deutlich hervortritt, dann aber auch in jeder anderen Erfah-
rungsart wiedergefunden werden kann. Religiose Menschen (nicht
nur Juden und Christen) haben nicht selten die Verpflichtungskraft,
die von der Begegnung mit Dingen und vor allem mit Menschen aus-
geht, als Ausdruck eines gottlichen Willens verstanden und so —
langst vor Kant — »ihre Pflichten als gottliche Gebote« gedeutet. Das
hat ihnen das Zutrauen gegeben, dafs sie, trotz aller Erfahrung von
der eigenen Ohnmacht und der Ubermacht des Bosen, es nicht fiir
vergeblich halten miissen, das Gute zu tun. Die schmerzliche Diver-
genz zwischen der erfahrenen Unbedingtheit der sittlichen Verpflich-
tung und der Bedingtheit der Folgen, die sich auch aus den besten
menschlichen Handlungen ergeben, kann immer wieder die skepti-
sche Frage entstehen lassen, ob das Geringe, das wir durch unsere
guten Taten zustandebringen, den Einsatz »des ganzen Herzens, der
ganzen Person und all ihrer Krifte« lohne. Diese Frage verliert ihre

4 Platon, Politeia 521 c.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 425

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

426

Die christliche Uberlieferung

lihmende Kraft, wenn es moglich wird, die Tat, die wir in Erfiillung
unserer Pflichten tun, nicht an ihrer Wirkung zu messen, sondern als
eine Ausdrucks-Handlung zu begreifen, durch die wir der ungeteil-
ten Hingabe an Gott konkrete Gestalt verleihen (so wie auch unter
Menschen ein bescheidenes Geschenk Ausdruck der »groflen Liebe«
sein kann). Dann erscheint auch, von der Objektseite her gesehen, die
sittlich verpflichtende Handlungsmoglichkeit, die wir in der Begeg-
nung mit Dingen und vor allem mit Menschen entdecken, als die Er-
scheinungsgestalt eines gottlichen Anrufs, den wir in unserem Han-
deln beantworten. (An spiterer Stelle wird davon zu handeln sein,
daf8 auch Kants Lehre von der Dialektik der Vernunft und von ihrer
Aufhebung durch das Gottespostulat dieses durch die christliche
Uberlieferung geprigte Verstindnis der sittlichen Erfahrung zum
Ausdruck bringt — s.u. S. 443 {f.)

Wer aber darin eingeiibt ist, auf solche Weise »seine Pflichten
als gottliche Gebote« zu verstehen, wird dadurch fihig, auch andere
Erfahrungsarten in dieser Weise zu begreifen. Nicht nur die entdeck-
te sittliche Pflicht, sondern jeder Anspruch des Wirklichen, der auf
unterschiedliche Weise in unterschiedlichen Erfahrungsarten ent-
deckt und beantwortet wird, muf8 als die Erscheinungs- und Gegen-
wartsgestalt einer gottlichen Anrede verstanden werden, wenn in der
Strukturdifferenz der Erfahrungsarten nicht die objektive Geltung
jeder einzelnen verlorengehen soll. Das ist der wichtigste Inhalt der
hier vorgetragenen weiterentwickelten Postulatenlehre. Dann aber
spricht auch in anderen Erfahrungsarten als der sittlichen das Wirk-
liche, dem wir begegnen, nicht nur sich selber aus, sondern »sagt
noch etwas anderes«, »alla agoreuei«. In jeder Erfahrungsart wird
der, der Erfahrungen macht, zugleich unter die verpflichtende Anre-
de Gottes gestellt. Auf diesem »allegorischen« Bedeutungsmoment
jeder Erfahrung beruht es, dafd wir im »Buche der Welt« auf solche
Weise »lesen« konnen, daf$ wir in den vielfiltigen Textformen dieses
Buches immer neu die »Handschrift des Autors« erkennen. Und so-
fern es die sittliche Erfahrung war, die den, der sie macht, fiir dieses
Bedeutungsmoment aller anderen Erfahrungsarten hellsichtig ge-
macht hat, erweist die sittliche Erfahrung sich auch in dieser Hinsicht
zugleich als hermeneutischer Schliissel zu allen anderen Erfahrungs-
arten; und die spezielle Schule der sittlichen Erfahrung wird zugleich
zu einer Schule der Erfahrung iiberhaupt.

Diese hermeneutische Kraft der sittlichen Erfahrung kann noch
in einer weiteren Hinsicht deutlich gemacht werden: im Hinblick auf

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

das »historische« Bedeutungsmoment, das zu jeder Erfahrung ge-
hort. Gerade dann namlich, wenn in jeder Erfahrung dasjenige Be-
deutungsmoment entdeckt worden ist, das soeben das »allegorische«
genannt worden ist, entsteht die Frage nach dem Verhiltnis von Er-
fahrung und Geschichte. Wenn jede Weise, wie der Inhalt der Erfah-
rung uns mit dem Anspruch auf Maf3geblichkeit gegeniibertritt, als
die Gegenwartsgestalt der rettenden und richtenden Zuwendung
Gottes verstanden wird, entsteht der Anschein, alle Erfahrungsinhal-
te seien in dieser Hinsicht bedeutungsgleich und insofern gegenein-
ander austauschbar. Der »Sensus historicus« der Erfahrung und der
Zeugnisse, durch die sie bekanntgemacht wird, betrife dann nur ihre
Gestalt, nicht ihre Bedeutung. Dem entspricht es, daf3 die »allegori-
sche« Auslegung von Zeugnissen der Erfahrung, die dieses Bedeu-
tungsmoment freilegen will, nicht selten von der Absicht geleitet
worden ist, in den historischen Zeugnissen der Erfahrung »ewige
Wesens-Sachverhalte« ausgedriickt zu finden, die prinzipiell an
jedem derartigen Erfahrungszeugnis »veranschaulicht« werden kon-
nen, auch wenn manche unter ihnen diese ewigen Wesens-Sachver-
halte deutlicher erkennen lassen als andere. Der Unterschied zwi-
schen derartigen Erfahrungszeugnissen wiirde sich dann auf einen
Grad-Unterschied ihrer didaktischen Verwendbarkeit reduzieren.
Wird dieses Auslegungsverfahren auf Zeugnisse religioser Erfah-
rung angewandt, dann entsteht jene geschichts-entfremdete »Weis-
heit«, die an fritherer Stelle als Folge eines Mifsverstindnisses der
religivsen Erfahrung und als Quelle von Fehlbildungen kommender
religivser Erfahrungen kenntlich gemacht worden ist (s. Band II
S. 46 £ u. 120 f£)).

Wiederum ist die sittliche Erfahrung besonders geeignet, diesem
Mifiverstindnis entgegenzutreten und so dem, der sie gemacht hat,
einen geschirften Sinn fiir den Sensus historicus auch aller anderen
Erfahrungsarten zu vermitteln. Denn wenn die Eigenart der sitt-
lichen Erfahrung darin besteht, daf3 der, der sie macht, in konkreten
Moglichkeiten des Handelns oder Unterlassens, die ihm zur Wahl
stehen, zugleich die Moglichkeit einer Selbstfindung zu entdecken,
die nur durch ungeteilte Selbsthingabe ergriffen werden kann, dann
sind die Akte, in denen er solche Moglichkeiten ergriffen bzw. ver-
sdumt hat, nicht gegeneinander aufrechenbar. Erfahrungen der
Schuld, in die das Individuum geraten ist, kdnnen nicht durch andere
Erfahrungen erfiillter Pflicht kompensiert werden; Erfahrungen er-
fullter Pflicht werden nicht durch andere Erfahrungen sittlicher Fehl-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 427

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

428

Die christliche Uberlieferung

entscheidung bedeutungslos gemacht. Vielmehr stand in jeder dieser
Erfahrungen jeweils das Ganze der eigenen sittlichen Identitit auf
dem Spiele; und deshalb bleibt, in der Lebensgeschichte des Einzel-
nen wie im Leben der Gemeinschaft, jede dieser Erfahrungen, gerade
in ihrer unverwechselbaren Einmaligkeit, bleibend denkwiirdig. Um
die Frage zu beantworten »Wer bin ich?«, mufS der Einzelne seine
Geschichte erzihlen; und diese Geschichte gewinnt durch die blei-
bende Denkwiirdigkeit seiner sittlichen Erfahrungen ihr besonderes
Profil und ihren Zusammenhang; erst so wird diese Geschichte aus
einer Ansammlung von Gedachtnis-Residuen zur personlichen Le-
bensgeschichte, in deren Wendungen der, der sie erzihlt, aber auch
der, der solche Erzihlungen hort, die Identitit des Erzahlenden aus-
gedriickt finden kann. Und Entsprechendes gilt fiir die Geschichte
einer Gemeinschaft. Gemeinsam weitergegebene »Denkwiirdigkei-
ten« haben eine Gemeinschaft stiftende Kraft; unter ihnen aber ra-
gen diejenigen hervor, in denen von Entscheidungen berichtet wird,
fiir die die Gemeinschaft bereit war, mit ungeteilter Kraft einzutre-
ten, notigenfalls auf die Gefahr hin, dafiir die eigene Existenz aufs
Spiel zu setzen. Auch fiir die Gemeinschaft gilt, daf3 sie nur durch
Akte ungeteilter Selbsthingabe zur eigenen Identitit findet.

Und auch in dieser Hinsicht gilt: Wer an der sittlichen Erfah-
rung die Unverwechselbarkeit und zugleich die bleibende Denkwiir-
digkeit der jeweils konkreten historischen Situation und das Bedeu-
tungsgewicht der sich hier 6ffnenden Alternativen entdeckt hat, wird
fahig, auch in den Inhalten aller anderen Erfahrungen dieses Bedeu-
tungsmoment, ihren »Sensus historicus«, wiederzufinden. Auch die
dsthetische Erfahrung erschopft sich nicht darin, daf3 der, der sie
macht, sich durch die Erscheinungen, denen er begegnet, auf die
»Ildee des Schonen« verweisen ldf3t, sodaf er, wenn er diese Idee ein-
mal erfaft hat, durch weitere Erfahrungen dieser Art nicht mehr
iiberrascht werden konnte. Selbst Platon, dem man eine solche Auf-
fassung leicht unterstellen konnte, ist durch den » Aufstieg zur Idee
des Schonen« nicht dazu veranlafit worden, nun ein Wissen von die-
ser Idee in Anspruch zu nehmen, das ihm den immer neuen Hinblick
auf die Phinomene ersparen konnte. Die Seelen, denen, nach dem
platonischen »Hohlengleichnis«, der Aufstieg zur Idee des Schonen
gelungen ist, vernehmen dort die Aufforderung, »herabzusteigen
Schritt fiir Schritt zur Behausung der iibrigen Menschen«*!. Die ds-

41 Platon, Politeia 520 c.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

thetische Erfahrung ist in jedem Einzelfall von unverwechselbar in-
dividueller Eigenart und gerade darin von bleibender Denkwiirdig-
keit.

Sogar die wissenschaftliche Empirie erschopft sich nicht darin,
alte Irrtiimer durch neue Erkenntnisse zu ersetzen und damit frithere
Erfahrungen als bloSe Verfithrungen zu derartigen Irrtiimern er-
scheinen zu lassen. Die Wissenschaftsgeschichte bleibt eine kritische
Instanz, ohne die auch die Wissenschaftstheorie die Maf3stibe ihrer
Selbstbeurteilung verlieren wiirde. Denn nur im Blick auf die Wis-
senschaftsgeschichte kann sie priifen, ob und inwieweit neue Mog-
lichkeiten der Erfahrung, die sich dem Erkennenden durch die Umge-
staltung seines Anschauens und Denkens aufgetan haben, durch
spezifische Formen der Blindheit gegentiber anderen Erfahrungen er-
kauft worden sind, von denen die Wissenschaft in fritheren Phasen
ihrer Geschichte ihre Orientierung empfangen hat. Auch hier also
bleibt jede einmal gemachte Erfahrung denkwiirdig, auch wenn sie
im Lichte neuer und neuartiger Erfahrungen »neu gedolmetscht«
werden muf3. Nur wer in dieser Hinsicht den Sensus historicus jeder
einzelnen Erfahrung im Blick behilt, wird dem jeweils aktuell er-
reichten »Stand der Wissenschaft« gerecht.

Die angefiihrten Beispiele sollten zeigen: Keine Erfahrungsart
wird angemessen verstanden, wenn ihr historisches Bedeutungs-
moment dabei aus dem Blick gerit. Gerade die Betonung des allego-
rischen Bedeutungsmoments, das zu jeder Erfahrung gehort, weil in
jeder von ihnen zugleich die Zuwendung des einen und gleichen Got-
tes erkennbar wird, kann leicht zu einer solchen Ausblendung des
historischen Bedeutungsmoments verfithren. Demgegeniiber kann
gerade die sittliche Erfahrung dem, der sie gemacht hat, den Blick
fiir dieses historische Bedeutungsmoment jeder Erfahrung scharfen.
Und jede Schule der Erfahrung wird sich dadurch bewéhren miissen,
daf3 sie dem moglichen Vergessen dieses Bedeutungsmoments ent-
gegenwirkt.

An dieser Stelle sei ein Hinweis erlaubt: An diesem Maf3stab hat
gerade die jlidische Erzdhlkunst sich immer wieder bewihrt; und sie
ist dazu durch die besondere Affinitit zur sittlichen Erfahrung fihig
geworden, die fiir die jiidische Uberlieferung charakteristisch ist. Sie
hat, im religiésen Zusammenhang, die Geschichte der Individuen
und der Gemeinschaft als eine Abfolge von Akten gottlicher Beauf-
tragung (Mizwah), menschlicher Freude an der Erfiillung solcher
Auftrige und der dadurch erméglichten neuen Beauftragungen dar-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 429

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

430

Die christliche Uberlieferung

gestellt (»Der Lohn fiir einen erfiillten Auftrag ist ein neuer Auf-
trag«). Und sie hat, ebenfalls im religiosen Zusammenhang, diese
Geschichte zugleich als eine Abfolge von Akten menschlicher Auf-
trags-Verweigerung, gottlichen Gerichts und gott-gegebener Befihi-
gung beschrieben, neue Wege der Umkehr zu gehen. Damit aber hat
sie sich, auch in profanen Zusammenhingen, als eine Schule der Er-
fahrung bewihrt. Auch dort erwiesen jiidische Erzahler sich in be-
sonderem MafSe fihig, zunichst den »sensus historicus« der speziell
sittlichen Erfahrung zu erfassen, d. h. ihre je historisch konkrete, zu-
gleich aber bleibend denkwiirdige Bedeutung. Sodann aber vermoch-
ten sie, dieses Bedeutungsmoment auch in der ganzen Mannigfaltig-
keit anderer Erfahrungsarten aufzuspiiren. Das besondere Sensorium
fiir das Historische ist diesen Erzihlern durch ihre besondere reli-
giose Uberlieferung zugewachsen.

B) Das anagogische Bedeutungsmoment jeder Erfahrung und die
Formatio Mentis als Weg

SchlieSlich ist die recht verstandene sittliche Erfahrung auch geeig-
net, dem, der sie macht, ein Bedeutungsmoment bewufSt zu machen,
das zu jeder Erfahrung gehort und an friiherer Stelle deren »anago-
gisches« Bedeutungsmoment genannt worden ist. Gerade ein ge-
schirftes Bewuftsein fiir die historische Unverwechselbarkeit jeder
einzelnen Erfahrung enthilt nidmlich eine spezifische Gefahr: Es
kann dahin fithren, daf3 der Aufbau eines umfassenden Zusammen-
hangs mifilingt, in welchem diese unterschiedlichen Erfahrungen
ihre Stelle finden konnten. Jede einzelne Erfahrung in ihrer Beson-
derheit und Unverwechselbarkeit steht dann unverbunden neben al-
len anderen. Und der Versuch, sie in historische Zusammenhinge
einzuordnen, unterliegt dem Verdacht, diese ihre Besonderheit »hi-
storisch zu relativieren«. Dann aber kann der, der solche Erfahrungen
gemacht hat, auch seine eigene Lebensgeschichte nicht mehr als eine
kohirente Geschichte erzihlen; vielmehr zerfillt ihm diese in eine
unverbundene Vielfalt von Widerfahrnissen. Sprachlicher Ausdruck
dafiir ist das blof3 parataktische »Und dann, und dann, und dann, das
keinem der berichteten Ereignisse einen Stellenwert im grofleren
Zusammenhang zuzuweisen vermag. Ein solches Verstidndnis wird
gerade durch die sittliche Erfahrung als unzureichend erwiesen. So
wenig namlich erfiillte und unerfiillte Pflichten, die in der sittlichen
Erfahrung entdeckt worden sind, gegeneinander aufgerechnet wer-
den konnen sondern ihren unverwechselbaren Eigenwert beanspru-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

chen, so sehr stehen sie doch in einem Zusammenhang unterein-
ander. Jede in einer solchen Erfahrung entdeckte Pflicht schirft in
dem, der sich auf sie einldf3t, das Sensorium fiir kommende sittliche
Erfahrungen und ihren verpflichtenden Charakter. Zugleich stirkt
jede von ihnen das Zutrauen, das nétig ist, um sich immer neu auf
das Wagnis sittlicher Selbsthingabe einzulassen. Was man »Gewis-
sensbildung« nennt, geschieht der Hauptsache nach nicht durch blo-
e Belehrung; diese dient, propadeutisch, zur Schirfung des Blicks,
oder subsididr, zur Abwehr von drohenden Selbst-Mi3verstandnis-
sen des Subjekts. Primir aber geschieht solche Gewissensbildung
durch die Abfolge sittlicher Erfahrungen selbst. Jede dieser Erfahrun-
gen fiihrt den, der sie macht, auf einen »Weg nach oben« und enthilt
also ein »anagogisches« Bedeutungsmoment in sich. Und jede Schule
der Erfahrung hat die Aufgabe, den Blick fiir dieses anagogische Be-
deutungsmoment zu schirfen.

Dieses Bedeutungsmoment aber hat den besonderen Charakter
der »antizipatorischen Prisenz«. Der Weg der Gewissensbildung
fihrt den, der die Erfahrung des Verpflichtenden gemacht und ihr in
seinem Handeln entsprochen hat, auf einen Weg »nach oben«: Er ge-
winnt, je mehr er auf diesem Weg voranschreitet, einen geschérften
Blick fiir weitere sittliche Pflichten und fiir Moglichkeiten, ihnen zu
entsprechen. Aber die erfahrene Pflicht ist in jeder sittlichen Erfah-
rung mit ihrer ganzen Verpflichtungskraft gegenwirtig. Und die Tat,
die dieser Pflicht entspricht, ist gegenwirtige gute Tat. Einerseits
wird also »das Gutec, d.h. das sittlich Verpflichtende, das sich in der
sittlichen Erfahrung zeigt, zum Schliissel, der den Weg zu kommen-
den sittlichen Erfahrungen aufschliefft und den Menschen weitere,
oft iiberraschende Moglichkeiten der Selbstfindung durch Selbsthin-
gabe entdecken lafit und ihm den Mut verleiht, sich auf diese Mog-
lichkeiten einzulassen. Andererseits aber ist »das Gute« nicht nur ein
fernes Ziel, dem er sich auf diesem Wege annihert, sondern bei
jedem Schritt, den er auf diesem Wege tut, erfahrene Gegenwart.
Prisenz und Antizipation sind so, im Augenblick der sittlichen Er-
fahrung, zur Einheit verbunden. Und jede Schule der sittlichen Er-
fahrung hat die Aufgabe, den Blick fiir diese Einheit von Gegenwart
und Zukunfts-Antizipation zu schirfen.

Auch in diesem Zusammenhang zeigt sich: Wer das anagogische
Moment der sittlichen Erfahrung einmal entdeckt hat, wird dadurch
fihig, das entsprechende Bedeutungsmoment auch in allen anderen
Weisen des Erfahrens wiederzuerkennen. Wenn dies nicht gelingt,

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 431

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

432

Die christliche Uberlieferung

ergeben sich auch auf dem Felde der wissenschaftlichen Empirie und
sogar der #sthetischen Erfahrung charakteristische Ausfallserschei-
nungen.

Mit Bezug auf die wissenschaftliche Empirie wurde diese Aus-
fallserscheinung an friiherer Stelle als ein »szientistisch reduziertes«
Wirklichkeitsverstindnis beschrieben (s. Band II, S. 44 ff. u. 49ff.).
Der Inhalt der Erfahrung wird dann als die innerhalb eines bestimm-
ten theoretischen Rahmens festgestellte »Tatsache« verstanden, die
man entweder kennt oder nicht kennt, die aber kein weitertreibendes
Moment in sich enthilt. Das Wissen erschopft sich dann in der
Sammlung und Ordnung derartiger » Tatsachen«; und die Geschichte
des Wissens reduziert sich darauf, erworbenes Tatsachenwissen ent-
weder zu bestitigen oder zu widerlegen. Damit entfallt der fiir die
Wissenschaft als besondere Art des Dialogs mit der Wirklichkeit cha-
rakteristische Impuls, beim einzelnen Inhalt der Erfahrung eindrin-
gend zu verweilen und ihm, durch Variation der Betrachtungsweisen,
neue Bedeutungsmomente abzugewinnen. Nur so kann die Illusion
iberwunden werden, durch die einmal festgestellte Tatsache schon
alles erfahren zu haben, was es iiber den entsprechenden Sachverhalt
zu wissen gibt. Nur so kann auch die Resignation tiberwunden wer-
den, die sich aus der Enttduschung an dieser Illusion ergibt und die
sich dann in der Formel aussprechen kann: »Nichts ist Tatsache, alles
ist Interpretation«. Nur wenn diese doppelte Gefahr iiberwunden
wird, ist Wissenschaft mehr als die Addition von Tatsachenkenntnis-
sen und wird stattdessen zum beharrlichen Eindringen in die stets
unausgeschopfte Bedeutungsfiille des schon Erkannten. Und es ist
das anagogische Bedeutungsmoment jeder einzelnen Erfahrung, das,
in der spezifisch wissenschaftlichen Ausprigung des »Sensus speic,
die Gewi$heit erzeugt, dafl jede einmal gewonnene Erfahrung neue
Moglichkeiten des Erfahrens aufschlief3t, ohne die objektive Geltung
dessen, was sich einmal in der Erfahrung gezeigt hat, in Frage zu
stellen.

Auf diesem Bedeutungsmoment der wissenschaftlichen Empirie
beruht es, dafd zwar jede Erkenntnis, die wir durch Erfahrung gewin-
nen, ein Stadium auf einem zukunftsoffenen Wege darstellt, daf3 es
sich dabei aber dennoch nicht um eine bloffe »Anndherung an die
Wabhrheit« handelt, sondern um deren »antizipatorische Prisenz«.
An fritherer Stelle wurde deswegen gesagt: »Trotz aller Vorlaufigkeit
der Weise, wie das Wirkliche sich zeigt, ist es in jeder Erfahrung je-
weils als ganzes gegenwirtig« (s. Band II, S. 49ff.). Erst die Entdek-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

kung dieser antizipatorischen Prisenz des Erkenntnis-Zieles in jedem
einzelnen Erkenntnis-Inhalt, der sich in der Erfahrung erschlief3t,
macht es moglich, die Doppelgefahr von »szientistischem Dogmatis-
mus« und »historischem Relativismus« zu iiberwinden. Nur so wird
deutlich, daf jede gewonnene Erkenntnis eine »uneingeloste Verhei-
Bung« in sich enthilt, die durch keinen Fortschritt des Wissens in
abschlieSende »Erfiillung« verwandelt wird, sondern sich bei jedem
weiteren Schritt als vorantreibendes Moment bewihrt, weil in jeder
Erkenntnis das Ziel des Weges auf antizipatorische Weise Gegenwart
gewinnt.

Was soeben von der wissenschaftlichen Empirie gesagt worden
ist, konnte in entsprechender Weise auch fiir die dsthetische Erfah-
rung aufgezeigt werden. Auch sie unterliegt der doppelten Gefahr,
den Prozef3 der »Formatio Mentis«, der diese besondere Art von Er-
fahrung erméglicht, entweder voreilig fiir abgeschlossen zu halten
oder aber, wenn die Unabschlief$barkeit dieses Prozesses nicht linger
verkannt werden kann, in »édsthetischen Skeptizismus« umzuschla-
gen. Denn die ésthetische Erfahrung kann, durch die fiir sie charakte-
ristische »Exorbitanz, eine spezifische Verfiihrungskraft entfalten.
Sie scheint den, der sie macht, aus allen gewohnten Orientierungen
herauszureifien. Das » Aufleuchten des Schonen« (das nicht mit dem
bloB Gefilligen oder Erfreulichen verwechselt werden darf) ist jedes-
mal ein Ereignis von unvergleichlicher Einzigkeit, wie die »Verset-
zung in eine andere Welt«. Der Gedanke an einen »Weg«, dem die
einzelne derartige Erfahrung sich als Phase einfiigen konnte, scheint
dann von vorne herein verfehlt. Das kiinstlerische »Genie« ist darum
oft wenig geneigt, eine geduldig zu durchlaufende »Formatio Men-
tis« an sich geschehen zu lassen, etwa gar durch fremde Belehrung
in eine »Schule der dsthetischen Erfahrung« zu gehen. Die dstheti-
sche Erfahrung, so meint man dann, kann nicht auf einem solchen
Wege der »dsthetischen Bildung« gesucht, sondern nur je im Augen-
blick empfangen werden. Nicht zufillig hat das Wort »gesucht« im
dsthetischen Zusammenhang einen negativ wertenden Beiklang.
Und selbst der Betrachter des Schénen hat den Eindruck, daf3 er die
Erfahrung des Schonen nicht durch Bemithung um eine dsthetische
Bildung gewinnen, sondern sich von ihr nur iiberwiltigen und tiber-
raschen lassen kann.

Wie fiir den positivistischen Gelehrten jede »festgestellte Tat-
sache« sich selber genug ist, so ist fiir den Kiinstler oder Kunst-
betrachter, der seine Erfahrung auf die soeben geschilderte Weise ver-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 433

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

434

Die christliche Uberlieferung

steht, jede einzelne dieser Erfahrungen untiberbietbar. Wenn aber
dann, in einer nachtréiglichen Reflexion auf die Biographie des Indi-
viduums oder auch auf die Geschichte des Kunstschaffens und der
Kunstbetrachtung, erkannt wird, daf$ jede dieser Erfahrungen bio-
graphisch und historisch bedingt gewesen ist, schligt das Pathos des
Absoluten um in den &sthetischen Relativismus. Was zuvor als das
»Aufleuchten des Schonen« in seiner charakteristischen Maf3geblich-
keit fiir das erfahrende Subjekt verstanden wurde, erscheint jetzt nur
noch als Ausdruck eines subjektiven, biographisch und historisch
erkliarbaren »Kunstempfindens«. Diese Doppelgefahr ist nur zu tiber-
winden, wenn in jeder Erfahrung des Schonen das Moment der anti-
zipatorischen Prisenz entdeckt wird: Das Schone in seiner begei-
sternden Kraft wird in der dsthetischen Erfahrung als gegenwirtig
erfahren und enthilt doch in sich anagogische, auf eine offene Zu-
kunft verweisende Bedeutung. Auch diese Weise der Begegnung mit
dem Wirklichen enthélt das Moment der »je grofleren Wahrheitc,
die den Erfahrenden nétigt, sich zu einer Umgestaltung seines Blicks
auf die Wirklichkeit aufrufen zu lassen und dann neue Erfahrungen
zu machen, zu denen er im Licht dieser Erfahrung fihig geworden ist
und in deren Licht er umgekehrt auch die schon gemachten Erfah-
rungen neu verstehen lernt. Ohne Entdeckung dieses anagogischen
Bedeutungsmoments bleibt auch die einzelne dsthetische Erfahrung
unverstanden und unterbestimmt.

Das einmal erfahrene Schone und Wahre bleibt auch kiinftig
von unverminderter Mafigeblichkeit. (Das kommt in der Vernunft-
regel »Semel Verum semper Verum« zum Ausdruck.) Aber jede ein-
zelne Weise, das Schone und Wahre zu erfahren, schlieflt neue Mog-
lichkeiten weiterer Erfahrung auf und bildet so eine Phase im
zukunftsoffenen Dialog mit der Wirklichkeit. Das »anagogische«
Moment jeder Erfahrung macht den, der sie macht, der Kontinuitit
seines Weges gewif3.

Nun sind die deutlichsten Weisen, wie diese antizipatorische
Prasenz uns erfahrbar wird, die sittliche und die religiose Erfah-
rung*. Es ist darum nicht erstaunlich, daf3 die religios gedeutete
und durch diese Deutung vor Illusion und Resignation bewahrte sitt-
liche Erfahrung geeignet ist, dem, der sie macht, den Blick fiir die
antizipatorische Prisenz der Wahrheit in jeder Erfahrung zu schirfen
und dadurch das anagogische Moment, das zu jeder Erfahrung ge-

4 Vgl. Erfahrung als Dialog S. 686 ff.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befihigt?

hort, besonders deutlich bewuf3t zu machen. Darum ist zu vermuten,
daf3 religiose Uberlieferungen, die die Menschen zum rechten Ver-
standnis der sittlichen Erfahrung befahigen, sich zugleich als Schulen
der wissenschaftlichen Empirie und der dsthetischen Erfahrung befi-
higen. Und die erfolgreiche »Bildungs-Arbeit«, die die Kirche auch
auf dem Gebiet der Wissenschaft, des Kunstschaffens und der Kunst-
betrachtung stets geleistet hat, kann diese Vermutung bestétigen.
Die Wissenschaftsgeschichte gibt viele Beispiele dafiir an die
Hand, daf Forscher, die durch die christliche Uberlieferung ihre »For-
matio Mentis« empfangen haben, fiir den Sensus anagogicus auch
der wissenschaftlichen Empirie besonders sensibel gewesen sind,
withrend andere Gelehrte weit grofiere Schwierigkeiten hatten, die
Doppelgefahr von »szientistischem Dogmatismus« und »histori-
schem Relativismus« zu vermeiden. Man denke, um nur einige Bei-
spiele zu nennen, an wissenschaftshistorisch so wirksame Forscher
wie Kepler und Newton, aber auch Heisenberg und Carl Friedrich
v.Weizsicker. Das lag nicht daran, daf3 sie dem christlichen Glauben
irgendwelche Lehrsitze entnommen hitten, um sie als Pramissen in
ihre wissenschaftliche Argumentation einzufiigen; es lag daran, daf3
die christliche Uberlieferung mit ihrer oben beschriebenen besonde-
ren Affinitit zur sittlichen Erfahrung ihren Blick dafiir gestarkt hat,
daf3 auch im Prozef3 der Wissenschaft der zukunftsoffene Weg des
Erkennens und die Priasenz der Wahrheit sich nicht ausschlieflen son-
dern einschliefen. An solchen Forschern hat sich die christliche Uber-
lieferung als Schule der Erfahrung bewihrt, sogar als Schule der wis-
senschaftlichen Empirie. Und Ahnliches liefe sich an Kiinstlern und
Kunstbetrachtern zeigen, die die christliche »Schule der Erfahrung«

durchlaufen haben.

y) Die Schule der sittlichen Erfahrung und ihre religiose
Bedeutung

Zu Beginn dieses Abschnitts ist gefragt worden, warum die jiidisch-
christliche Uberlieferung stets besondere Bemiihung darauf ver-
wandt hat, die Aufmerksamkeit der Glaubenden auf die spezifisch
sittliche Erfahrung zu lenken, und warum sie gerade Erfahrungen
dieser Art fiir besonders geeignet gehalten hat, in religiose Erfahrun-
gen »transfiguriert« zu werden. Darauf wurde zunichst geantwortet:
Nur in einem Kontext, der durch eine besondere Sensibilitit fiir sitt-
liche Erfahrungen aufgebaut wird, gewinnen Leitbegriffe der jii-
disch-christlichen Uberlieferung wie »Auftrag« und »Erwihlung,

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 435

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

436

Die christliche Uberlieferung

»Siinde«, »Umkehr« und »Vergebung«, »Erhaltungsgnade« und
»Heilszusage« ihre fiir diese Uberlieferung spezifische Bedeutung.
Dieser Zusammenhang zwischen Zentralbegriffen der jiidisch-
christlichen Uberlieferung und der speziell sittlichen Erfahrung hat
nun bei manchen Kritikern die Gegenfrage entstehen lassen, ob nicht
die zentrale Bedeutung dieser Begriffe ein Ausdruck der » Verengung
des Blicks auf das Moralische« sei, sodaf3 gerade diese Begriffe preis-
gegeben werden miissen, wenn diese Blick-Verengung iiberwunden
werden soll.

Auf diese kritische Gegenfrage kann nun folgende Antwort ge-
geben werden: Die spezifisch sittliche Erfahrung erweist sich als be-
sonders geeignet, den Blick auf Bedeutungsmomente zu lenken, die
zu jeder Erfahrung gehoren, die aber im sittlichen Kontext besonders
deutlich hervortreten. Nun hat sich an fritherer Stelle gezeigt: Wenn
diese Bedeutungsmomente (das allegorische, tropologische, anagogi-
sche und historische) speziell auf dem Felde der religiosen Erfahrung
an den Rand der Aufmerksambkeit geraten, entstehen Fehlformen der
Religion wie Fetischkult und Magie, Vielgotterei und eine der Ge-
schichte entfremdete Gnosis (s. Band II, 67 ff. u. 3. Teilerg. S. 158 ff.).
Wenn aber diese Fehlgestaltungen der Religion iiberwunden werden
sollen, ist es hilfreich, diese Bedeutungsmomente zunichst an der
sittlichen Erfahrung aufzuweisen, sie dann als konstitutive Momente
jeder Erfahrung wiederzuerkennen, um schliellich die religiose Er-
fahrung davor zu bewahren, dafs sie auf deren besonderem Felde aus-
fallen. Nun ist die Abgrenzung gegen diese Fehlformen der Religion
eine zentrale Aufgabe der jiidisch-christlichen Uberlieferung. Diese
konnte zu einer wirksamen Schule aller Erfahrungsweisen werden,
weil sie zunichst und vor allem eine Schule der sittlichen Erfahrung
gewesen ist. Was also zundchst wie eine »moralische Engfithrung«
erscheinen konnte, die in der Bevorzugung von Begriffen wie » Auf-
trag« (Gebot), »Siinde«, »Vergebung« und »Gabe der Umkehr« er-
kennbar werde, erwies sich im Gegenteil als ein Zugang, von dem
aus jede Erfahrung vor dem Verlust wichtiger Bedeutungsmomente
bewahrt werden konnte. Das hat sie, wie die Geschichte lehrt, immer
wieder auf exemplarische Weise geleistet.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Eigenart einer christlichen Schule der Erfahrung

3. Die Eigenart einer christlichen Schule der Erfahrung:
Die Anleitung, vom Hoéren des Wortes zur doxologischen
Antwort iiberzugehen, »damit in allem Gott verherrlicht
werde«

Die an friiherer Stelle aufgeworfene Frage, wie sich die christliche
Uberlieferung von anderen »Schulen der Erfahrunge, auch der spezi-
fisch sittlichen, unterscheide (s.o. S. 404f. u. 411), kann also in fol-
gender Weise beantwortet werden: Die christliche Uberlieferung in
allen Formen des Dienstes am Wort und des religiosen Handelns
dient dem Ziel, die Heilstaten Gottes, die in Jesu Leben, Sterben und
Auferstehen gewirkt worden sind, auf solche Weise zu neuer Gegen-
wart zu bringen, dafy die Gemeinde und ihre Glieder zur doxologi-
schen Antwort fihig werden. Dabei ist die neue Gegenwart dieses
gottlichen Heilswirkens der Grund, der die Glaubenden zu solcher
Antwort fahig macht. Die Antwort ist »hervor-gerufenes« Wort, das
die Glaubenden nur sprechen kénnen, weil sie zuvor schon unter
Gottes wirkende Anrede gestellt sind. Und sie ist zugleich ihr in ei-
gener Verantwortung gesprochenes Wort. Das ist nur moglich, weil
sie durch diese Anrede zu eigenen Erfahrungen fihig werden.

Das ausgezeichnete Beispiel dafiir ist jene spezifische Art der
sittlichen Erfahrung, in welcher die Begegnung mit dem notleiden-
den Bruder in eine Gegenwartsgestalt des leidenden Christus »trans-
figuriert« wird, zugleich aber diesem in der Gestalt des Helfenden die
heilschaffende Zuwendung Christi erfahrbar wird. Menschen, vor al-
lem Notleidende, konnen zu transparenten Gegenwartsgestalten fiir
Christus werden, der die Glaubenden unter seinen Anspruch stellt;
und Menschen, die ihnen begegnen, vor allem solche, die sich durch
diese Erfahrung zum helfenden Dienst berufen wissen, werden fihig,
auch ihrerseits zu Gegenwartsgestalten seiner heilschaffenden Zu-
wendung zu werden. All dies aber ergibt sich nicht aus der allgemei-
nen Gott-Ebenbildlichkeit des Menschen, sondern aus dem speziellen
Auftrag, durch den Stinder in einer siindigen Welt zum wirksamen
Zeugnis fiir Gottes Heilswirken berufen werden. Diese spezielle
Form der Gott-Ebenbildlichkeit, die Befahigung zur »Repraesentatio
Christi, ist selber schon Folge der Gestaltgemeinschaft mit Christus,
die dem Notleidenden wie dem Helfer wirksam zugesprochen wer-
den muf3, wenn sie nicht zur eigenmichtigen AnmafSung entarten
soll.

Soll daher die christliche Uberlieferung die Menschen zu dieser

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 437

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

438

Die christliche Uberlieferung

Art von Erfahrung befihigen, muf auch sie nicht in der Form blofSer
Belehrung, sondern im wirkenden Wort weitergegeben werden. Die-
ses Wort kann selber nur »in persona Christi« gesprochen werden.
Deswegen erfiillt die christliche Uberlieferung ihre Aufgabe vor al-
lem durch solche Formen des »in persona Christi« gesprochenen
wirksamen Wortes. Nur so macht sie die Horer der Botschaft zu jener
Art von Erfahrungen fahig, die durch diese Uberlieferung ausgelegt
werden kann. Daraus wird es verstandlich, daf alle Weisen, in denen
die Inhalte der christlichen Uberlieferung weitergegeben werden, in
diesem in Vollmacht gesprochenen wirkenden Wort ihre Mitte ha-
ben. Alle blofle Belehrung, auch in der Form des Dogmas, steht im
Dienste dieser in der Vollmacht Christi gesprochenen wirksamen
Ansage seines Heilswirkens. Diese wirksame Ansage aber hat ihren
priméren »Sitz im Leben« in der Feier des Gottesdienstes. Und die
Befihigung zu einer spezifisch christlichen Erfahrung der Weltwirk-
lichkeit, besonders des Mitmenschen, wird in erster Linie durch die
»actuosa participatio« am Gottesdienst eingetibt.

Die oft zitierte Regel, wonach die »Lex orandi« und die »Lex
credendi« sich gegenseitig bedingen, kann von hier aus in folgender
Weise verstanden werden: Das Dogma als »Lex credendi« bewahrt
sich darin, dafS es das im Gottesdienst gesprochene wirkende Wort
und die im Gottesdienst vollzogene wirksame Zeichenhandlung aus-
legt; man muf8 im »rechten Glauben« von Christus sprechen, um zu
begreifen, daf$ in ihm jenes Heil gewirkt worden ist, das an denen
wirksam wird, die zur »Gestaltgemeinschaft« mit ithm berufen sind;
und man mufs umgekehrt in wirksamen Worten und im wirksamen
Zeichen gottesdienstlicher Handlungen in diese »Gestaltgemein-
schaft« gerufen werden, um auf die Verkiindigung dieses »rechten
Glaubens« in Wort und Tat diejenige Antwort zu geben, die dem
»Aufleuchten der gottlichen Herrlichkeit« dient und so »doxologi-
schen Charakter« gewinnt. Die »Lex orandi«, die Regel der aktiv mit-
vollzogenen Gottesdienstfeier, bewihrt sich also darin, dafl sie die
Feiernden fahig macht, sich die Glaubensbotschaft anzueignen und
zu Zeugen seiner Wahrheit zu werden.

Die Befahigung zur Doxologie ist so die Bewihrungsprobe nicht
nur des Dogmas, sondern aller Formen der christlichen Uberliefe-
rung. Und die »maskenfreie Bruderliebe« ist die Bewdhrungsprobe
dieser Befihigung des Glaubenden zur Doxologie, d. h. dazu, in Wort
und Tat zur Gegenwartsgestalt jenes gottlichen Heilswirkens zu wer-
den und so seinem Sprechen und Handeln »doxologischen« Charak-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die christliche Uberlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrungc

ter zu verleihen, sodaf$ »in omnibus glorificetur (doxazetai) Deus«*.
Dies bedeutet keine »Engfiihrung« der christlichen Uberlieferung
auf eine Anweisung zur christlich verstandenen sittlichen Praxis;
wohl aber ist die sittliche Praxis, wie sich gezeigt hat, von heraus-
ragender hermeneutischer Kraft. Wie jede sittliche Praxis geeignet
ist, dem, der sie macht, den Blick fiir den allegorischen, tropologi-
schen, anagogischen, aber auch historischen Bedeutungsgehalt jeder
Erfahrung zu schirfen, so macht auch die spezifisch christlich ver-
standene sittliche Erfahrung den, der sie macht, dazu fahig, auch in
allen anderen Weisen seiner Erfahrung diese Bedeutungsmomente
wiederzuerkennen. Wer sich in den wirksamen Worten und Hand-
lungen des Gottesdienstes in jene Gestaltgemeinschaft mit Christus
hat rufen lassen, durch die allein er zum doxologischen Sprechen und
Handeln fihig wurde, und wer dadurch zu der Erfahrung befihigt
wurde, daf} der notleidende Bruder fiir ihn, aber auch er fiir den not-
leidenden Bruder zur erfahrbaren Gegenwartsgestalt Christi werden
kann, der wird diese seine Berufung auch auf allen anderen Feldern
seiner Erfahrung wiedererkennen. Auch alles Wahre und Schéne, das
ihm so begegnet, dafs es ihn zur Antwort herausfordert, wird ihm zur
Gegenwartsgestalt des gottlichen Anrufs; und aller Dienst an der
Wahrheit, die er erkennt und bezeugt, aller Dienst am Schonen, das
er erfahrt und in »responsorischen Weisen« des Gestaltens beantwor-
tet, wird ihm zur Weise, wie die gottliche Herrlichkeit vor ihm auf-
leuchtet und wie er sich vor den Augen anderer Menschen zum Auf-
leuchten bringt. Und die christliche Uberlieferung muf8 sich darin
bewihren, in diesem umfassenden Sinne fiir die Glaubenden zur
Schule der Erfahrung zu werden. Dann wird der Glaubende nicht
nur in der sittlichen Erfahrung, sondern wirklich »in omnibus, in
allem, was ihm begegnet und was er selber sagt und tut, den Anruf
zum doxologischen Dienst wiedererkennen.

4. Die christliche Uberlieferung in Konkurrenz zu anderen
»Schulen der Erfahrung«

Hat auf solche Weise die erste der beiden Fragen, die an friiherer

Stelle aufgeworfen worden sind, die Frage nach der Eigenart der

christlichen Schule der Erfahrung, eine Antwort gefunden, dann

4 1 Petr. 4,11.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 439

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

440

Die christliche Uberlieferung

kann auf die zweite Frage eingegangen werden, auf welche Weise die
christliche Uberlieferung in Konkurrenz zu anderen Formen einer
Schule der sittlichen Erfahrung tritt (s. 0. S. 405).

In diesem Zusammenhang ist zunichst daran zu erinnern, daf3
jene »Formatio Mentis« der Glaubenden, durch welche die jtidisch-
christliche Uberlieferungsgemeinschaft sich als »Schule der Erfah-
rung« bewihrt, fiir diese kein Selbstzweck ist, sondern ein Mittel;
dieses soll dazu dienen, die Weitergabe von Gottes wirkendem Wort
und die Befihigung der Horer zur doxologischen Antwort méglich
zu machen (s.o0.S.391). Wird dieses Mittel zum Selbstzweck ge-
macht, dann entsteht die Frage, ob es in dieser Hinsicht nicht andere
Wege gibt, den gleichen Zweck zu erreichen. Die an friiherer Stelle
erwiahnten Formen einer »Didaktisierung« von Gottesdienst, Predigt
und Spendung der Sakramente (s.0. S. 393f.) haben zur Folge, daf3
die so verstandene Uberlieferung in Konkurrenz zu anderen Schulen
der Erfahrung gerit; und es ist nicht von vorne herein ausgemacht,
dafl sie aus dieser Konkurrenz erfolgreich hervorgehen wird. So
wichtig es also fiir sie ist, Schule der Erfahrung zu sein, so wenig
reicht dies fiir sich genommen aus, um das unterscheidend Christli-
che unverkiirzt hervortreten zu lassen.

Dieser Feststellung ist eine zweite hinzuzufiigen: Gerade die
Tatsache, daf3 die christliche Uberlieferung nicht die einzige »Schule
der Erfahrung« ist, macht es moglich, zu fragen, ob sie auch von an-
deren derartigen »Schulen« vor allem den philosophischen, etwas ler-
nen kann. Das ist in der Tat in der Geschichte der Kirche und ihrer
Theologie immer wieder und mit iiberzeugendem Erfolg geschehen.
Theologen haben in philosophischen Theorien, die die Erfahrung und
ihre Bedingungen zum Gegenstand haben, Begriffe und Argumenta-
tionsverfahren vorgefunden, mit deren Hilfe sich auch die speziellen
Inhalte des Glaubenszeugnisses beschreiben und vor MifSverstind-
nissen schiitzen lieflen. Aber gerade bei solchen Versuchen, von der
Philosophie zu lernen, zeigte sich: Dabei konnte das Proprium der
christlichen Glaubensverkiindigung aus dem Blick geraten. Dann
verwandelte sich die Verwendung philosophischer Auslegungshilfen
(Interpretamente), oft unbemerkt, in den Versuch, den »wahren Ge-
halt« der christlichen Botschaft in solchen Einsichten zu finden, zu
denen die Philosophie auch ohne Bezug auf diese Botschaft hat ge-
langen konnen. Dann aber wurde die christliche Theologie zu einer
Popularphilosophie, die zwar der »fachgerecht« vorgetragenen Phi-
losophie didaktisch tiberlegen war und deswegen breitere Bevolke-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die christliche Uberlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrungc

rungskreise erreichte, ihrem Inhalt nach aber der philosophischen Er-
kenntnis nichts Eigenes mehr gegeniibersetzen konnte. Diese Gefahr
wird im Folgenden nur an zwei Beispielen exemplifiziert werden: an
einem christlichen Platonismus, der den Glauben mit dem von Platon
beschriebenen Aufstieg aus der Sinnenwelt ins Reich der Ideen iden-
tifizierte, und an einer bestimmten Art theologischer Kant-Rezepti-
on, die die Botschaft von der Geschichte Gottes mit dem Menschen,
die in Christus zu ihrer Fiille gelangt ist, als blof}e Veranschaulichung
eines postulatorischen Vernunftglaubens erscheinen lief. Abschlie-
3end wird gefragt werden, ob die hier vorgeschlagene weiterentwik-
kelte Transzendentalphilosophie Wege aufzeige, den Ubergang von
einer Auslegung der christlichen Botschaft in deren Substitution
durch eine philosophische Theorie zu vermeiden.

Eine weitere Vorbemerkung scheint an dieser Stelle angezeigt:
Daf3 in den folgenden Ausfiihrungen die Beispiele fiir andere als die
jlidisch-christliche Schule der Erfahrung nicht in der Geschichte der
Religionen gesucht werden, sondern in der Geschichte der Philoso-
phie, war in dem schon erwihnten religionshistorischen Befund be-
griindet, daf8 sich aus jiidisch-christlicher Sicht die »Fremdreligio-
nen« (oder wenigstens die am meisten verbreiteten unter ihnen) als
Ausdrucksgestalten defizienter Modi der Religion erwiesen haben:
als Formen der Vielgotterei und des Fetischismus, der Damonen-
furcht oder auch einer geschichts-entfremdeten Gnosis. Diese Fehl-
gestaltungen der Religion aber haben nicht nur die Verurteilung des
»Gotzendienstes« durch die jiidisch-christliche Uberlieferung her-
vorgerufen, sondern auch die philosophische Religionskritik. Daher
wurde diese zur bevorzugten Dialogpartnerin der jiidisch-christli-
chen Theologie, freilich auch zu ihrer Konkurrentin. Sie konnte der
Theologie dazu dienen, ihre eigenen Fragen klarer zu stellen und
mogliche Antworten kritischer gegeneinander abzuwigen. (Ein Bei-
spiel dafiir bot die Ubernahme, freilich auch die kritische Weiterent-
wicklung philosophischer Begriffe wie »Natur« und »Person«, wenn
die Theologen von ihnen einen christologischen und trinitdtstheo-
logischen Gebrauch machten, s.o. das 6. und 7. Teilergebnis dieses
dritten Bandes). Freilich konnte die Philosophie auch von einer » Aus-
legungshilfe« fiir die Theologie zu einer » Aufhebung der Theologie
in Philosophie« iibergehen und deren Aussagen nur als »religiose
Einkleidungen« von Erkenntnissen verstehen, die erst in der Form
philosophischer Theorien ihre angemessene Darstellung finden. Das
gilt auch fir das Verstindnis der Erfahrung und ihrer vier Bedeu-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 441

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

442

Die christliche Uberlieferung

tungsmomente und fiir diejenige Einiibung in die Fahigkeit zur Er-
fahrung, die diesem Verstindnis entspricht.

a) Moagliche philosophische »Konkurrenten«

a  Die sittliche Erfahrung als Schirfung des Blicks fiir das

»tropologische« Bedeutungsmoment aller Erfahrungsarten —

Die christliche Uberlieferung in der Begegnung mit dem

Platonismus
In der jiidisch-christlichen Uberlieferung, so hat sich gezeigt, wird
der sittliche Aspekt der Gottesbeziehung besonders hervorgehoben.
Das findet seinen Ausdruck in der betonten Verwendung von Begrif-
fen wie Gebot und Gehorsam, Siinde, Gnade und Umkehr. Gerade
dadurch aber ist diese Uberlieferung dazu fihig geworden, auf beson-
ders wirksame Weise zu einer Schule der Erfahrung zu werden: zu-
nichst zu einer Schule der sittlichen Erfahrung, sodann aber auch
aller anderen Erfahrungsarten.

Freilich muf$ dieser Feststellung eine zweite hinzugefiigt wer-
den: Als derartige Schule der Erfahrung steht die jiidisch-christliche
Uberlieferung nicht allein. Es gibt, wie schon der kurze Hinweis auf
Platon deutlich gemacht hat, auch andere Weisen, fiir die Erfahrung
des verpflichtenden Guten hellsichtig zu werden und in deren Licht
auch das tropologische Bedeutungsmoment der Erfahrung des Scho-
nen und Wahren zu erfassen. Auch die dsthetische und die rein theo-
retische Erfahrung verlangen, wie Platon betont hat, eine »Umwen-
dung der ganzen Seele«, wenn es moglich werden soll, in den
Inhalten der sinnenhaften Wahrnehmung die Gegenwartsgestalt der
Ideen zu erkennen. Aber um dies einzusehen, braucht man weder
Jude noch Christ zu sein. Die jiidisch-christliche Uberlieferung konn-
te versuchen, von solchen philosophischen Einsichten Gebrauch zu
machen, um ihre eigene spezifische Aufgabe besser zu erfiillen. Der
Aufbau eines Kontextes, in den Erfahrungen eingeordnet werden
konnen, um ihr »tropologisches« Bedeutungsmoment hervortreten
zu lassen, gelingt jedoch in der Schule der Philosophie ohne jede Be-
zugnahme auf die besonderen Inhalte der christlichen Verkiindigung.
In dieser Hinsicht kénnen beide in Konkurrenz zueinander treten,
auch wenn die christliche Uberlieferung sich in diesem Wettbewerb
durchaus »sehen lassen kann«.

In dieser Konkurrenz mit der Philosophie muf sich erst heraus-
stellen, ob die jiidisch-christliche Uberlieferung einen spezifischen,

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die christliche Uberlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrungc

durch die Philosophie nicht ersetzbaren Beitrag dazu leisten kann,
den Glaubenden jene Aufforderung zum »Tropos«, d.h. zur »Umge-
staltung zur Neuheit des Denkens« zu vermitteln, die auf ihre Weise
auch die Philosophie ihren Horen und Lesern deutlich macht. Und es
muf3 sich zeigen, ob eine spezifisch christliche Deutung dieses »tro-
pologischen Bedeutungsmoments« dem Erfahrungskontext eine be-
sondere Gestalt verleiht, sodaf$ in diesem Kontext auch eine spezi-
fisch christliche Weise der Erfahrung méglich wird. Sollte dies nicht
der Fall sein, dann wire in dieser Hinsicht, also hinsichtlich des Ein-
flusses auf die menschliche Erfahrungsfihigkeit, die Berufung auf
Christi Tod und Auferweckung zwar hilfreich, aber durch andere
»Schulen der Erfahrung« prinzipiell ersetzbar. Der Versuch, die
jiidisch-christliche Uberlieferung mit Hilfe solcher Philosophien aus-
zulegen, konnte dann, oft unbemerkt, dazu fiihren, sie durch derarti-
ge Philosophien zu ersetzen. Es gibt Formen des christlichen Plato-
nismus, die nicht von dem Verdacht frei sind, unvermerkt diesen
Ubergang von der Auslegung zur Substitution vollzogen zu haben.
Das konnte beispielsweise dadurch geschehen, dafs ein solcher christ-
licher Platonismus die von Paulus geforderte »Umgestaltung zur
Neuheit des Denkens« mit der von Platon beschriebenen Wendung
von der Sinneserkenntnis zur geistigen Schau identifizierte.

B) Das »allegorische« Bedeutungsmoment der Erfahrung —

die christliche Uberlieferung in der Begegnung mit der

Postulatenlehre Kants
Auf etwas andere Weise stellt die gleiche Frage sich mit Bezug auf das
»allegorische« Moment der Erfahrung, kraft dessen diese Erfahrung
»noch etwas anderes sagt« als das, was sie unmittelbar zu erkennen
gibt. Hier konnte nicht so sehr Platon, als vielmehr Kant zum Ge-
sprachspartner, aber auch zum Konkurrenten des christlichen Glau-
bens werden. Das ausgezeichnete Beispiel fiir eine Erfahrung, die
»mehr und anderes sagt, als sie unmittelbar zu erkennen gibt, ist
die sittliche Erfahrung, sofern sich herausstellt, daf3 diese unter zwei
verschiedenen Aspekten betrachtet werden kann: Sie geht einerseits
aus der Selbstgesetzgebung der Vernunft hervor, weil diese allein da-
zu fahig ist, Wert-Erlebnisse und subjektive Handlungs-Antriebe in
die Erfahrung von objektiv giiltigen Pflichten zu verwandeln. Ande-
rerseits erweist sich diese Selbstgesetzgebung der Vernunft ihrerseits
als die Erscheinungsgestalt einer gottlichen Gesetzgebung, sodafs die
Pflichten, die die Vernunft uns vorschreibt, zugleich »als gottliche

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 443

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

444

Die christliche Uberlieferung

Gebote« verstanden werden miissen. Im Lichte dieser Einsicht wird
ein Erfahrungs-Kontext aufgebaut, innerhalb dessen die Vielfalt sitt-
licher Erfahrungen und schlieSlich die Vielfalt aller Erfahrungen
iiberhaupt als erfahrbare Gestalten einer verpflichtenden Zuwen-
dung Gottes verstanden werden konnen. Fiir die jiidisch-christliche
Schule der Erfahrung kann dieser Hinweis Kants hilfreich sein. Denn
so wird es moglich, beim »Lesen im Buche der Welt« in der ganzen
Vielfalt dessen, was dieses »Buch« enthilt, die »Handschrift des
einen gottlichen Autors« zu identifizieren. Aber gerade dies kann
nicht nur in der Schule der jiidisch-christlichen Erfahrung gelernt
werden, sondern auch in der Schule der Philosophie, vor allem der
kantischen Lehre von den Vernunftpostulaten. Diese philosophische
Lehre ist zwar, ihrem Entstehen nach, erst durch die christliche Uber-
lieferung moglich geworden. Aber sie konnte, ihrem Ergebnis nach,
so formuliert werden, daf3 sie der Bezugnahme auf die besonderen
Inhalte dieser Uberlieferung nicht mehr bedurfte.

Auch hier entsteht deswegen die Frage: Kann die christliche
Uberlieferung, um ihre Aufgabe als »Schule der Erfahrung« zu erfiil-
len, sich einer solchen Philosophie bedienen? Oder verwandelt sich
bei diesem Versuch die Anleitung, »im Notleidenden Christus zu se-
hen« und ihn in Gestalt der menschlichen Hilfe die heilschaffende
Zuwendung Christi erfahren zu lassen, in ein zwar didaktisch hilf-
reiches, aber der Sache nach entbehrliches »Zusatz-Interpretament«?
Um »unsere Pflichten als gottliche Gebote« zu begreifen und deswe-
gen im Inhalt jeder sittlichen Erfahrung, auch in der Erfahrung vom
notleidenden Mitmenschen, einen Anruf Gottes zu vernehmen,
braucht man weder Jude noch Christ zu sein. Und es muf3 sich erst
herausstellen, ob es dem Boten des Glaubens besser gelingt als dem
Philosophen, seine Horer zum Aufbau eines Erfahrungskontextes zu
befdhigen, innerhalb dessen sittliche Erfahrungen als konkrete Ge-
stalten der Gottesbegegnung gedeutet werden konnen. Wiederum al-
so ist zu fragen: Leistet die christliche Verkiindigung einen speziellen
Beitrag zum Aufbau einer solchen Erfahrungswelt? Oder ist sie in
dieser Hinsicht durch eine philosophische Postulatenlehre ersetzbar?
Vom Verhiltnis der jiidisch-christlichen »Schule der sittlichen Erfah-
rung« zur kantischen Postulatenlehre wird deshalb im Folgenden in
einem eigenen Abschnitt zu handeln sein.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die christliche Uberlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrungc

y) Das »anagogischer« Bedeutungsmoment der Erfahrung —

die jiidisch-christliche Uberlieferung in der Begegnung mit

einer weiterentwickelten Postulatenlehre
Noch einmal Ahnliches gilt fiir das »anagogische« Bedeutungs-
moment jeder Erfahrung, vor allem der religidsen. Es ist schon an
fritherer Stelle darauf hingewiesen worden, dafs jene biblische Szene,
in welcher Mose Gott bittet, »sein Angesicht mdge mitgehen« bei
dem »Weg hinauf« vom Sinai in das verheifSene Land, als der Locus
classicus fiir das »anagogische« Bedeutungsmoment der religiosen
Erfahrung gelten kann (s.0. S. 1401.). Auch dort — und dort sogar in
besonderem MafSe — wo der Mensch sich unter die offene Entschei-
dung zwischen Gottes Gericht und Gnade gestellt weif3, wie Mose an
der erwihnten Stelle im Buche Exodus, gewinnt er den Mut, sich
dieser offenen Entscheidung auszusetzen, nur aus der GewifSheit,
daf er auf allen Stadien seines Weges unter den Blick des gleichen
Gottes gestellt sein und deshalb den Weg, der »nach oben« fiihrt (an-
agei), finden werde. Diese Gewifsheit aber ist ihm in der Gottes-
begegnung zuteil geworden, wie Mose am Sinai. Der Weg, der der
Erfiillung der gottlichen Verheiflung entgegenfiihrt, kann nur in der
Gegenwart Gottes gegangen werden. Die erfahrene Gegenwart die-
ses Gottes nimmt den gesamten Weg bis zu seinem Ziele in sich vor-
weg.

Aber auch in diesem Falle mufl hinzugefiigt werden: Um einen
geschirften Blick fiir dieses Bedeutungsmoment der religiosen Er-
fahrung, ja jeder Erfahrung, zu gewinnen, mufl man weder Jude noch
Christ sein. Auch eine weiterentwickelte Lehre von den Vernunft-
postulaten kann dazu anleiten, in dem Maf3geblichkeitsanspruch
jeder einzelnen Erfahrung die Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt
einer gottlichen Zuwendung und ihres Anspruchs zu entziffern. Die-
ses Postulat 163t den Menschen gewifS sein, auf jedem Stadium des
Erkenntnisweges der Gegenwart Gottes zu begegnen und deshalb
im zukunftsoffenen Prozefy des Erkennens sich nicht nur der Wahr-
heit »anzunihern«, sondern ihre antizpatorische Gegenwart zu
ergreifen. Deshalb ist alles »Suchen nach der Wahrheit« von der
»Gegenwart dieser Wahrheit« geleitet, die im anagogischen Bedeu-
tungsmoment der Erfahrung wirksam ist. Diese inhaltliche Entspre-
chung zwischen der biblischen Verkiindigung und einer weiterent-
wickelten Postulatenlehre macht es moglich, die philosophisch
gewonnene Einsicht zur Auslegung der Glaubensbotschaft her-
anzuziehen. Denn auf diese Weise kann theologisch deutlich gemacht

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 445

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

446

Die christliche Uberlieferung

werden, daf$ und auf welche Weise die religiose Erfahrung den Men-
schen der Kontinuitit seines Weges gewifs macht, ohne die Kon-
tingenz der offenen Entscheidungen, denen er auf diesem Wege aus-
gesetzt sein wird, insbesondere der offenen Entscheidung von Gottes
Gericht und Gnade, in ein vermeintliches Wissen von einer die Ge-
schichte bestimmenden Notwendigkeit aufzulgsen. Aber auch in die-
sem Zusammenhang gilt: Um dieses Postulat aufzustellen und zu
rechtfertigen, ist kein Riickgriff auf die spezifischen Inhalte der
christlichen Uberlieferung notwendig. Diese Schule der Erfahrung
ist zwar, als Schirfung des Blicks fiir das anagogische Moment der
Erfahrung, in der Geschichte der Religion und der Philosophie, sogar
in der Wissenschaftsgeschichte wie der Kunstgeschichte wirksam ge-
wesen und in vielen Fillen bis heute geblieben; aber sie ist auf diesem
Felde nicht konkurrenzlos. Deshalb wird in einem weiteren Abschnitt
der hier vorgelegten Untersuchung zu priifen sein, ob die hier vor-
geschlagene weiterentwickelte Postulatenlehre als Intepretament
der jiidisch-christlichen Uberlieferung dienen kann, ohne diese »in
Philosophie aufzuheben«.

Und so ergibt sich auch mit Bezug auf das »anagogische« Bedeu-
tungsmoment der Erfahrung, und besonders der religiosen, die Frage,
ob die jiidische und christliche Uberlieferung hinsichtlich der Auf-
gabe, »Schule der Erfahrung« zu sein, einen eigenen, unverwechsel-
baren Auftrag zu erfiillen hat, oder ob sie es getrost der Philosophie
iiberlassen kann, die Bedingungen jeder Erfahrung (und speziell der
religiosen) freizulegen, um sodann die Ergebnisse transzendentalphi-
losophischer Reflexion, in verstandlich aufbereiteter Form, an die
Glaubigen weiterzugeben. Und man kann fragen: Wiirde dies nicht
ausreichen, um die Glaubenden zu ihrer besonderen Erfahrung anzu-
leiten: der Erfahrung, in immer neuen Situationen des Lebens zum
wirksamen Zeugnis fiir jenes Heil berufen zu sein, das in Jesu Tod
und Auferweckung gewirkt ist? So verstanden wiirde die Philosophie
(wie dies in der Tradition hiufig geschehen ist) als ausreichende An-
leitung zum Verstehen des »wahren Kerns der christlichen Bot-
schaft« fungieren, ohne daf8 die Theologie dem in eigener Kompetenz
etwas hinzufiigen miifite oder auch nur konnte. Dann freilich ent-
stiinde die Gefahr, daf3 die solchermaflen popularisierte Philosophie,
statt Interpretamente (Auslegungshilfen) anzubieten, sich an die
Stelle des Interpretierten setzt und nun ihrerseits die biblische Bot-
schaft als »Propadeutik eines postulatorischen Vernunftglaubens«
begreift. Deshalb wird im Folgenden in einem weiteren Abschnitt

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die christliche Uberlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrungc

von dem Verhiltnis zwischen der christlichen Uberlieferung und
einer weiterentwickelten Transzendentalphilosophie zu handeln sein.

b) Die sittliche Erfahrung und ihre Interpretation

Um zu klaren, ob und unter welchen Voraussetzungen eine Philo-
sophie, die die Moglichkeitsbedingungen der Erfahrung zu kldren
versucht, auch der religiésen Uberlieferungsgemeinschaft dazu hel-
fen kann, die fiir diese Gemeinschaft maf3geblichen Erfahrungszeug-
nisse zu verstehen und ihre Mitglieder fiir eigene religiose Erfah-
rungen zu qualifizieren, ohne diese Erfahrungen inhaltlich zu
priadjudizieren und damit zuletzt iiberfliissig zu machen, ist zunichst
eine Feststellung notig: Auch dort, wo die Philosophie und die reli-
giose Uberlieferung ein identisches Thema behandeln, sind sie dabei
von unterschiedlichen Aufgabenstellungen geleitet. Das gilt, wie so-
gleich zu zeigen sein wird, auch dann, wenn sie sich je auf ihre Art die
Aufgabe stellen, Schulen der Erfahrung zu sein. Dabei wird sich zei-
gen: Diese Differenz der Aufgabenstellung ergibt sich aus einem je
unterschiedlichen Verstindnis des Verhiltnisses zwischen Erfahrung
und Interpretation.

o) Interpretation als Schule der Erfahrung —

zwei Weisen, eine Aufgabe zu verstehen
Die Philosophie geht nicht weniger als die Theologie von Erfahrun-
gen aus. Es sind Erfahrungen, aus denen die Fragen entspringen, die
ein Philosoph sich stellt, seien es besondere eigene Erfahrungen, sei-
en es solche, die er auch bei seinen Horern und Lesern voraussetzt
und an die er sie erinnert. Nur dadurch kann er sie und sich selbst
davon tberzeugen, daf$ seine Fragen »themengerecht« gestellt sind.
Dieser Fragestellung entsprechen seine Begriffe. Und wenn er ein
Transzendentalphilosoph ist, beginnt er mit dem Hinweis, dafs solche
Begriffe nicht nur nachtréglich an die Erfahrung herangetragen wer-
den, sondern notwendig sind, wenn subjektive Erlebnisse in Inhalte
objektiv giiltiger Erfahrung verwandelt werden sollen.

Das gilt, wie schon an dieser Stelle gesagt werden kann, auch fiir
die Theologie. Auch diejenigen normativen Erfahrungen, die in bibli-
schen Texten bezeugt werden — sei es die Erfahrung von der Heraus-
fiihrung der Viter aus Agypten, sei es die Erfahrung der Jiinger von
ihren Begegnungen mit Jesus vor und nach seiner Auferweckung —
unterscheiden sich nur dann von rein subjektiven Erlebnissen, wenn

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 447

am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

448

Die christliche Uberlieferung

sie durch die Anwendung von Begriffen in Inhalte objektiv giiltiger
Erfahrung transformiert worden sind. Daher gilt auch fiir den Theo-
logen die Regel des Apostels »Lieber fiinf Worte mit Verstand als
zehntausend im Zungenreden«*. Schulen der Erfahrung sind deswe-
gen stets auch Schulen des Begriffsgebrauchs. Darin kommen Phi-
losophie und Theologie iiberein. Aber gerade auf dem Hintergrund
dieser Gemeinsamkeit tritt die Differenz zwischen beiden desto deut-
licher hervor.

Die Transzendentalphilosophie — und Ahnliches liefSe sich auch
fir die klassische Metaphysik nachweisen — legt Erfahrungen hin-
sichtlich ihrer Moglichkeitsbedingungen aus. Diese werden zwar am
konkreten Inhalt aufgefunden, z.B. bei Kant an den Inhalten der
klassischen Physik, sollen aber nicht nur fiir den konkreten Fall gel-
ten, sondern entweder, wie bei Kant, fiir »Erfahrung tiberhauptc, also
fiir jede Erfahrung als solche, oder doch fiir eine Klasse von Erfah-
rungen, z.B. die wissenschaftliche Empirie oder auch die spezifisch
sittliche Erfahrung. Darum kann der Horer oder Leser des philo-
sophischen Textes diese Moglichkeitsbedingungen, wenn er sie ein-
mal zu sehen gelernt hat, auch in seinen eigenen Erfahrungen wie-
derentdecken — sei es in jeder seiner eigenen Erfahrungen, sei es in
Erfahrungen von einer bestimmten Art, z.B in seinen sittlichen Er-
fahrungen. Damit aber werden zugleich Kriterien gefunden, um ver-
meintliche Erfahrungen auf jenen objektiven Bedeutungsgehalt hin
zu priifen, den sie beanspruchen. Verstofen sie gegen die Bedingun-
gen, denen sie ihre eigene Moglichkeit verdanken, dann erweisen sie
sich als blof3 subjektive Erlebnisse, die sich der Transformation in ob-
jektiv giiltige Erfahrung entziehen. Die Transzendentalphilosophie
ist Schule der Erfahrung, indem sie ihre Leser und Horer dariiber in
Kenntnis setzt, worauf die Moglichkeit ihrer eigenen Erfahrung be-
ruht, und ihnen damit zugleich Kriterien zur Verfiigung stellt, um
gelingende von mifllingender Umgestaltung von Erlebnissen und Er-
fahrungen zu unterscheiden.

Auch dies gilt, wenn auch auf spezifische Weise, auch von der
Theologie. Wenn sie, um bei dem an friiherer Stelle behandelten
Beispiel zu bleiben, ihre Horer und Leser zu jener Art der sittlichen
Erfahrung befdhigen will, die in konkreten Lebenssituationen die
Méglichkeiten »maskenfreier Bruderliebe« entdeckt, mufs sie diese
dariiber belehren, worauf diese Moglichkeit beruht: auf jener

4 1 Kor 14,19.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die christliche Uberlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrungc

»Gestaltgemeinschaft« mit dem leidenden, aber auch mit dem auf-
erstandenen Herrn, die es gestattet, »im Leidenden Christus zu se-
hen«, aber auch im Helfenden die wirksame Gegenwart des einzig
wahrhaft Rettenden zu erfahren. Auch diese Moglichkeitsbedingung
einer bestimmten Klasse von Erfahrungen gilt nicht nur fiir einen
einmaligen Fall, sondern fiir alle Fille seiner Art. Auch die Theologie
kann nur dadurch zur Schule der Erfahrung werden, dafs sie an kon-
kreten Fillen aufzeigt, was an einer unbestimmten Vielfalt vergleich-
barer Fille — hier: an einer unbestimmten Vielfalt von Notleidenden
und Helfern — wiederentdeckt werden kann. Und auch die Theologie
erfiillt damit eine kritische Aufgabe: Sie leitet dazu an, jene »Trans-
figuration der sittlichen Erfahrung in eine religiose«, von der an frii-
herer Stelle die Rede war, von einer bloBen »frommen Zusatz-Inter-
pretation« zu unterscheiden, die der sittlichen Erfahrung der Pflicht,
dem Notleidenden beizustehen, durch Verwendung religioser Bilder
eine besondere subjektive Erlebnisqualitit verleiht. Wird dieser Un-
terschied nicht deutlich gemacht, dann erscheint die Aufforderung,
»im Leidenden Christus zu sehen, als blofse Einkleidung, die zwar
subjektiv motivationskriftig sein mag, am objektiven Gehalt der er-
fahrenen Beistands-Pflicht aber nichts dndert.

Auch um die Erfahrung von der Pflicht zur »maskenfreien Bru-
derliebe« moglich zu machen, sind also Belehrungen nétig, die die
Erfahrung in bestimmter Weise interpretieren. Nur so werden sie
gleichsam »durchsichtig« fiir die Bedingungen, auf denen ihre Mog-
lichkeit beruht. Dazu kann die Theologie sich der Hilfe bedienen, die
die Philosophie ihr anbietet. Aber derartige interpretierende Beleh-
rungen ersetzen die Erfahrung nicht. Sie haben teils propideuti-
schen, teils subsididren Charakter. Sie haben eine unentbehrliche
propddeutische Funktion, sofern sie die Sensibilitit fiir die einschla-
gigen Erfahrungen steigern. So kann die transzendentale Reflexion
auf die Moglichkeitsbedingungen der sittlichen Erfahrung den Blick
schirfen, der aus der Fiille dessen, was uns widerfihrt, die Eigenart
jener Erlebnisse herauszuheben vermag, was nur mit Begriffen der
Moral themengerecht beschrieben und so in einen Inhalt der sitt-
lichen Erfahrung umgestaltet werden kann. Interpretierende Beleh-
rungen haben auch eine subsididre Funktion, um Erfahrungen tiber-
haupt oder eine bestimmte Klasse von Erfahrungen vor drohenden
Selbst-Mifverstandnissen und vor daraus resultierenden Fehlbildun-
gen zu bewahren. So beruht, um bei dem Beispiel der sittlichen Er-
fahrung zu bleiben, die Verfiihrungskraft, die von manchen Erlebnis-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 449

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

450

Die christliche Uberlieferung

sen ausgeht, nicht selten darauf, daf3 fiir den Inhalt einer sittlichen
Erfahrung gehalten wird (also fiir die sich bietende Chance der
Selbstfindung durch Selbsthingabe), was die Moglichkeitsbedingun-
gen dieser Erfahrung nicht erfiillt: Gewisse Erlebnisse gestatten
z.B.in ihrer berauschenden Ubermacht jenes kritische Urteil nicht
mehr, das zu den Moglichkeitsbedingungen der sittlichen Erfahrung
gehort. Die Transzendentalphilosophie ist eine Schule der Erfahrung,
indem sie teils den Blick fiir bestimmte Arten der Erfahrung schirft,
teils dazu beitrigt, das Subjekt vor Mif3verstindnissen und Fehlbil-
dungen dieser Erfahrung zu bewahren. Aber sie kann Erfahrungen
nur auslegen, nicht ersetzen. Keine Wissenschaftstheorie, auch keine
transzendentale, ersetzt ein naturwissenschaftliches Experiment; kei-
ne Theorie der sittlichen Erfahrung ersetzt diese selbst.

Und wiederum kann hinzugefiigt werden: Das gilt fiir die Theo-
logie nicht weniger. Wenn theologisch gesagt werden kann, die Ge-
staltgemeinschaft mit dem leidenden und mit dem erhchten Herrn
sei der Grund jener Hoffnung, auf der die Erfahrung von der Er-
michtigung und Verpflichtung zur christlich verstandenen Néch-
stenliebe beruht, dann liegt darin auch ein Kriterium, an dem diese
Erfahrung von der blof subjektiven Sympathie mit einem Leidenden
oder von einer schwirmerischen Menschheitsliebe unterschieden
werden kann (»Diesen Kuf3 der ganzen Welt«). Aber wenn die Theo-
logie auch den Blick fiir Situationen schirft, in denen die Néchsten-
liebe zum »Ernstfall des Glaubens« wird, und auch wenn sie in dieser
Hinsicht vor Mifiverstindnissen und Verwechselungen warnen
kann, so ist sie doch gerade dadurch »Schule der Erfahrung, dafs sie
diese moglich und nicht iiberfliissig macht.

Bei so vielen Gemeinsamkeiten ist es verstindlich, daf3 philo-
sophische Begriffe auch der Theologie Méglichkeiten anbieten, ihre
spezifische Aufgabe genauer zu bestimmen und Kriterien fiir die Er-
filllung dieser Aufgabe zu finden. Und doch diirfen dabei die Diffe-
renzen nicht tibersehen werden. Fiir die Philosophie — jedenfalls in
Gestalt der klassischen Metaphysik, aber auch der kantischen Tran-
szendentalphilosophie — sind Erfahrungen der Anlaf ihrer Fragestel-
lungen, aber nicht ihr Thema. Und indem sie die Bedingungen, die
die Erfahrung moglich machen, so allgemein wie moglich formuliert,
werden konkrete Inhalte der Erfahrung zu Beispielen, die zwar im
Einzelfall besonders lehrreich sein mdgen, aber im Prinzip gegen an-
dere Beispiele ausgetauscht werden konnen. Fiir die Theologie dage-
gen sind diejenigen Erfahrungen, die in biblischen Texten auf norma-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die christliche Uberlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrungc

tive Weise bezeugt sind, nicht nur Anlésse, sondern Themen; und sie
sind nicht »Beispiele«, die man gegen andere austauschen konnte,
sondern gerade in ihrer Eigenschaft, Erfahrungen des Glaubens maog-
lich zu machen, von unersetzbarer Einmaligkeit.

Was daher im hier vorgetragenen Gedankengang als mogliche
»Konkurrenz« zwischen der philosophischen und der theologischen
Schule der Erfahrung erschien, erweist sich bei genauerer Betrach-
tung nicht als ein Nebeneinander gleichartiger Interpretationen, die
hinsichtlich ihrer methodischen Fruchtbarkeit gegeneinander abge-
wogen werden konnten, sondern als ein Gegeneinander divergieren-
der Weisen, schon die Aufgabe des Auslegens zu bestimmen: einmal
die Aufgabe, das Individuelle als blofSe Fundstelle des Allgemeinen
zu begreifen, das andere Mal die Moglichkeit derjenigen Erfahrung,
von der die Rede sein soll, auf die Einmaligkeit und Unverwechsel-
barkeit eines Ereignisses zu griinden: auf jene Zuwendung Gottes
zum Menschen, die in Jesu Tod und Auferweckung geschehen ist.

Fiir eine philosophische Eintibung in die Theologie entsteht
daraus vor allem die Aufgabe, zu priifen, ob, unter welchen Voraus-
setzungen und innerhalb welcher Grenzen eine transzendentalphi-
losophische »Schule der Erfahrung« auch dem Theologen bei der Er-
fillung seiner besonderen Aufgabe dienen kann, von welcher Grenze
an dagegen Anleihen bei der Philosophie die Theologie dazu verfiih-
ren, diese ihre besondere Aufgabe aus dem Auge zu verlieren. Diese
Frage soll im Folgenden nicht abstrakt und im Allgemeinen erortert
werden, sondern hinsichtlich jener Weise des sittlichen Erfahrung,
als deren »Schule« die christliche Uberlieferung sich erwiesen hat.

B) Die Interpretation der sittlichen Erfahrung und die Aufgabe, sie
vor Illusion und Resignation zu bewahren
Die christliche Uberlieferung, so hat sich gezeigt, vermochte von
Christi Tod und Auferweckung so zu sprechen, daf8 daraus zugleich
fiir die Horer der Botschaft ein Kontext entstand, in den sie ihre ei-
genen Erlebnisse eintragen konnten; nur so lernten diese, ihre eige-
nen Erlebnisse als Inhalte einer spezifisch christlichen Erfahrung zu
»lesen«. Unter diesen Inhalten der Erfahrung hatten diejenigen eine
»Schliisselfunktion«, in denen Moglichkeiten der christlichen Nach-
stenliebe entdeckt wurden. Hier namlich wurde deutlich, was es be-
deutet, dafl Menschen fiireinander zu Gegenwartsgestalten des lei-
denden und erhohten Herrn werden, sodafl es moglich wird, im
Leidenden »Christus zu sehen« und ihm in Gestalt menschlicher Hil-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 451

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

452

Die christliche Uberlieferung

fe das allein rettende Heilswirken Christi erfahrbar zu machen. In
der Geschichte der Kirche begegnen zahlreiche Beispiele dafiir, daf3
die christliche Uberlieferung den Glaubenden jene Hoffnung vermit-
telt hat, durch die sie zu Erfahrungen von der jeweils konkreten Ge-
stalt dieser ihrer Berufung fihig geworden sind. Zugleich aber hat die
christliche Uberlieferung die Glaubenden davor bewahrt, sich iiber
ihren Auftrag Illusionen zu machen und damit unvermeidlich in Ent-
tiuschung und Resignation zu verfallen.

Die christliche Uberlieferung niamlich sensibilisiert die Glau-
benden zunichst fiir den Zustand der Welt. Diese Welt ist nicht so,
dafl »gute Baume immer gute Friichte bringen«. Sie ist vielmehr so,
dafl »gute Biume« (gewissenhafte Menschen mit reiner Gesinnung
und hoher Tatkraft) immer wieder daran gehindert werden, iiber-
haupt »Friichte zu tragen« (d.h mit ihren guten Handlungen die be-
absichtigen guten Wirkungen hervorzubringen). In der Welt, wie sie
ist, haben es die Gewissenlosen leichter, wirksam zu handeln; und
nicht selten betriigt ihre Wirksamkeit die Guten um die »Friichte«
ihres Tuns. Aber selbst wenn die gute Gesinnung zu wirksamen Ta-
ten gelangt und insofern »Friichte bringt«, sind diese Friichte nicht
immer »gut«. Das in sittlicher Hinsicht Erschreckende des Welt-
zustandes besteht darin, daf die Kausalreihen, die aus guten Taten
hervorgehen, Folgen hervorbringen kénnen, die sittlich mifSbilligt,
ja verurteilt werden miissen. Das liegt nicht nur an der »Ubermacht
der Bosen, die die Guten am Wirken hindern, sondern in signifikan-
ten Fallen auch an einer eigenartigen Perversion der Kausalreihen in
dieser Welt: Nicht selten in der Geschichte der Einzelnen und der
Gesellschaft sind die schlimmsten Folgen gerade aus den besten Ab-
sichten hervorgegangen. Nicht die Bosheit »niedriger Menschen,
sondern die Moralitdt der sittlichen Eliten hat zu Cromwell’s wie zu
Robespierres Zeiten den Terror hervorgebracht. Und es war die Er-
fahrung des Paulus, daf3 er aus Eifer fiir Gott zum Verfolger der Kir-
che geworden ist, sodafs er riickschauend sagen mufite. »Ich bewirke
nicht, was ich will, sondern setze ins Werk, was ich hasse«*. Im Blick
auf die Folgen der eigenen, gut gemeinten Tat erkennt der Handelnde
in solchen Fillen sich selbst in seinen Taten nicht wieder, sondern
wird sich selber fremd. »Da handle nicht mehr ich«*. Und in solchen

4 Rom 7,15.
4 Roém 7,17.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die christliche Uberlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrungc

Erfahrungen der Selbst-Entfremdung wird ihm der Zustand dieser
Welt offenbar.

Vergleichbares gilt von einer illusionslosen Wahrnehmung des
Zustandes, in dem das Subjekt selbst sich befindet. Wer zu einer sol-
chen illusionsfreien Wahrnehmung des eigenen Zustandes fihig ge-
worden ist, wird bekennen miissen: Ich bin nicht der »Gerechtex, der
die »bose Welt« ins Gericht rufen konnte. Ich bin selbst ein Teil die-
ser Welt und trage deren Geprige deutlich genug an mir. Die christ-
liche Uberlieferung hat sich nicht zuletzt dadurch bewihrt, dafi sie
die Fahigkeit zu einer solchen illusionslosen Selbstwahrnehmung ge-
starkt hat. Das christliche Ethos ist keine »sakrale Revolutionstheo-
rie«, die dazu anleitet, »diese Welt« als die »bose« zu zerschlagen und
so der Heraufkunft der »kommenden Welt« als der »guten« die Wege
zu bereiten. Versuche dieser Art haben immer wieder zu dem soeben
erwihnten Umschlag der Moralitit in den Terror gefiihrt. Nie wurde
Gewalt mit so gutem Gewissen und deshalb so wirksam ausgeiibt wie
bei jenen, die sich als Organe des Gerichts tiber diese bose Welt und
damit als Wegbereiter der kommenden guten Welt verstanden ha-
ben. Indem die christliche Botschaft ihren Zeugen das » Aufrichten
einer eigenen Gerechtigkeit« verbietet, bewahrt sie ihre Horer zu-
gleich vor Illusionen in der Wahrnehmung ihres eigenen sittlichen
Zustands.

Fragt man jedoch wiederum, ob die christliche Uberlieferung auf
diese Weise zu einer besonderen und unverwechselbaren Schule der
Erfahrung geworden ist, dann wird man antworten miissen: Man
braucht kein Christ zu sein, um derartige Illusionen zu durchschau-
en. Aber die weite Verbreitung dieser Illusion gerade unter denen,
die sich um sittliche Praxis bemiihen, zeigt an: Es scheint dem Nicht-
Glaubenden schwer zu fallen, zu einer illusionslosen Selbst-Ein-
schitzung zu kommen; und auch die Glaubenden haben es nétig, sich
durch die christliche Botschaft immer neu zu einem solchen illusi-
onslosen Blick auf sich selbst befihigen zu lassen. Und so hat sich
diese Botschaft in dieser Hinsicht als eine Schule der sittlichen Erfah-
rung bewihrt — freilich ist auch diesmal hinzuzufiigen: Die christ-
liche Uberlieferung ist zwar eine besonders wirksame, aber nicht die
einzige Weise, diese Erfahrungsfahigkeit zu vermitteln. Und so bleibt
auch an dieser Stelle die Frage noch offen, ob damit die besondere
Aufgabe schon getroffen ist, an deren Erfiillung die christliche Uber-
lieferung mitsamt all ihren Organen sich zu bewihren hat.

Schwerer ist die Frage zu beantworten, auf welche Weise der-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 453

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

454

Die christliche Uberlieferung

jenige, der alle Illusion iiber den Zustand der Welt und des eigenen
Ich hinter sich gelassen hat, vor einer Resignation bewahrt wird, die
den sittlichen Willen ldhmen miifite. Die christliche Botschaft aber
hat sich als Schule einer solchen Resignationsfreiheit bewihrt. Die
Welt ist, christlich verstanden, trotz ihres Zustandes »nach dem Siin-
denfall, voll von Gestalten, in denen dem Menschen die befreiende
und zugleich verpflichtende Anrede Gottes begegnen kann. Befrei-
end ist diese Anrede, weil sie dem Menschen deutlich macht: Es gibt
keine noch so beklagenswerte Situation, in der es nicht moglich wire,
die wirksame Giite Gottes in ebenso wirksamen menschlichen Wor-
ten und Taten zu bezeugen. Es ist deshalb nicht wahr, daf3 die Welt
erst »besser« sein miifite, ehe die konkreten Situationen, in denen
Menschen leben, diese auf sittliche Weise in die Pflicht nehmen
konnten. Und entsprechend gibt es keinen Zustand des eigenen Ich,
in dem dieses nicht fahig wire, zum Zeugen jenes Heils zu werden,
das nur Gott wirken kann. Es ist deshalb nicht wahr, daf3 der Mensch,
wenn er sich als Siinder erkennt, zugleich einsehen miifite, daf3 er fiir
eine solche Berufung »nicht gut genug« ist. Vielmehr darf jede Wei-
se, wie das Wirkliche, das uns in der Erfahrung begegnet, uns unter
einen sittlich verpflichtenden Anspruch stellt, als Gegenwartsgestalt
der Weise verstanden werden, wie Gott auch Siinder in einer siindi-
gen Welt unter seinen befreienden und zugleich verpflichtenden An-
spruch stellt. Befreiend ist dieser Anspruch, weil der Mensch, der sich
auf solche Weise angeredet weif3, jene Selbst-Entfremdung iiberwin-
det, die immer wieder aus dem Versuch hervorgeht, die »gute Welt«
in eigener Anstrengung heraufzufithren. Solche »Selbstgerechtig-
keit« erreicht nie, was sie wollte, sondern »setzt ins Werk, was sie
haf$te«*. Verpflichtend aber ist der gottliche Anspruch, weil das
Zeugnis fiir Gottes Heilswirken dem Menschen als seine besondere
Sendung aufgetragen ist.

Dieser Feststellung muf freilich auch in diesem Falle die kriti-
sche Bemerkung hinzugefiigt werden: Wenn die christliche Verkiin-
digung sich dadurch bewihrt, dafi sie die Glaubenden zu einer nicht
nur illusionslosen sondern ebensosehr resignationsfreien sittlichen
Erfahrung fihig macht, dann erweist sie sich insofern zwar als eine
Schule der Erfahrung; aber sie ist auf diesem Felde nicht ohne Kon-
kurrenz. Man muf nicht Christ sein, um zu solcher Erfahrung fihig

# Rom. 7,15.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die christliche Uberlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrungc

zu werden, auch nicht um ein Verstindnis dieser Erfahrung zu ge-
winnen, das von nicht nur [llusionen sondern auch von der Gefahr
der Resignation frei ist. Es gibt, wie sogleich am Beispiel Kants ge-
zeigt werden soll, Philosophien, die zwar in die christliche Schule der
Erfahrung gegangen sind, aber in dieser Schule in solchem Mafle
»ausgelernt« haben, daf$ ihnen zuletzt ein Verstindnis der sittlichen
Erfahrung gelingt, zu dessen Schutz vor Illusion und Resignation sie
sich nicht mehr auf die besonderen Inhalte der biblischen Uberliefe-
rung stiitzen miissen. Es gibt also in dieser Hinsicht auch andere We-
ge, um die gleiche Fahigkeit zu gewinnen. Gewifs ist es unzweifelhaft,
da3 die christliche Uberlieferung die Glaubenden fiir Erfahrungen
solcher Art besonders sensibel gemacht und sich schon darin als eine
Schule der Erfahrung bewihrt hat — freilich nicht als die einzig mog-
liche Schule dieser Erfahrung, sondern auf eine Weise, in der sie mit
anderen derartigen »Schulen« konkurriert und insoweit ihre unver-
wechselbare Eigenart noch nicht erkennen lafst.

Freilich macht gerade die Frage, wie der Mensch vor sittlicher
Resignation bewahrt werden konne, den Unterschied deutlich, der
zwischen der christlichen Uberlieferung und der Philosophie, in die-
sem Falle der kantischen, besteht. Die christliche Verkiindigung
spricht ihrem Horer die Zusage Gottes zu, sich in freier Entscheidung
auch dem Stinder in einer siindigen Welt gniadig zu erweisen. Und sie
erkennt das entscheidende Zeichen dieser Zusage in der Auferwek-
kung Jesu, durch die der Vater sich an dem, der »fiir uns zur Siinde
geworden ist«, als der treue und rettende Gott erwiesen hat. Diese
Tat der Treue, die Gott nicht nur an seinem Sohn, sondern, durch
ihn vermittelt, auch am siindigen Menschen gewirkt hat, ist nicht
nur ein »Beispiel«, an dem eine allgemeine Regel abgelesen werden
kann, sondern ein kontingentes Ereignis, das dem Menschen eine
Moglichkeit erdffnet hat, die ihm ohne dieses Ereignis nicht offen-
gestanden hitte: die Moglichkeit, in der »Gleichgestaltung« mit
Christi Kreuzes-Niedrigkeit auch der vorwegnehmenden Gleich-
gestaltung mit seiner Aufersstehungs-Herrlichkeit sicher zu sein.
Nur in der Kraft dieser doppelten Gleichgestaltung wird er fihig,
schon heute wirksame »signa prognostica« dessen zu setzen, was
Gott zum Heil der Welt schon gewirkt hat und am Ende der Tage
offenbar machen wird. Die sittliche Handlung wird als ein solches
»signum prognosticum« verstanden, durch das auch der Siinder in
einer siindhaften Welt wirksam bezeugt, was Gott allein wirken
kann. Die Moglichkeit solcher Zeichen-Setzung aber steht dem Men-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 455

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

456

Die christliche Uberlieferung

schen nicht aus eigener Kraft offen, sondern allein durch Gottes freie
Rettungstat, die er in der Auferweckung Jesu gewirkt hat.

Die Philosophie dagegen, auch die kantische, befreit den Men-
schen aus der sittlichen Resignation, indem sie ihm einen »ewigen,
gegeniiber allem Wechsel der Geschichte indifferenten Sachverhalt
deutlich macht: Die Unbedingtheit der Pflicht, die in jeder nur denk-
baren Situation erfahren werden kann, 1aflt den Menschen gewif3
sein, daf3 er »kann, was er soll«. Und wenn seine Selbst- und Welt-
erfahrung ihn an diesem »Konnen« irrewerden lafdt, dann beruht die
Uberwindung dieser Anfechtung auf einer Unterscheidung, die in
jeder nur denkbaren Situation moglich und notwendig ist: der Unter-
scheidung zwischen Mitteln, die sich zur Erreichung eines Zweckes
eignen, und wirksamen Zeichen, die jenes kommende »Reich Gottes«
bezeugen, das Gott allein herauffithren kann. Derartige Zeichen zu
setzen, ist der Mensch, unabhingig von seinen wechselnden Lebens-
Situationen, immer fihig, weil das Gewissens-Urteil, das er iiber sich
selber spricht, ihm die Gegenwart jenes »Geistes« bezeugt, der der
richtende, aber zugleich der rettende ist. Und jede einzelne Erfah-
rung, in der der Mensch sich unter das unbestechliche Gewissens-Ur-
teil gestellt weifs, wird zur Bestitigung dieser Gegenwart des Geistes
und so zum je neuen Anwendungsfall der Regel, daf er durch diese
Geistes-Gegenwart »kann, was er soll«.

So ist die philosophische Auslegung der sittlichen Erfahrung
von der Aufgabe geleitet, diese allgemeine Regel deutlich zu machen,
unter die jede dieser Erfahrungen subsumiert werden kann. Die Aus-
legung der gleichen sittlichen Erfahrung durch die christliche Uber-
lieferung ist dagegen von der Aufgabe geleitet, die offene Alternative
von Gottes Gericht und Gnade aufzuzeigen, die nur durch Gottes
freie Heilstat entschieden werden kann und die durch das geschicht-
liche Ereignis der Auferweckung Jesu entschieden worden ist.

Wird dieser Unterschied der Auslegungs-Aufgaben vergessen,
dann wird auch die christliche Botschaft nur zu einem »Anwen-
dungsfall« fiir die allgemeine Regel, dafy der Mensch, in einem po-
stulatorischen Gottesglauben, seiner Fahigkeit zur sittlichen Tat im-
mer gewif$ sein darf. Auch so verstanden kann die christliche
Botschaft den Menschen vor sittlicher Resignation bewahren. Aber
es besteht die Gefahr, daf3 bei solcher Betrachtung die religiose Uber-
lieferung, entgegen allen Regeln der Phinomenologie, an bloflen Se-
kundirfolgen gemessen wird, die aus aufer-religiosen Griinden als
erfreulich beurteilt werden, daf3 aber bei dieser Betrachtung das Spe-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das rechte Verstandnis der sittlichen Erfahrung

zifische und Unverwechselbare der christlichen Uberlieferung noch
gar nicht in den Blick kommt.

Die Frage nach dem »Proprium Christianum« wird sich darum
klarer stellen lassen, wenn man versucht, sie mit der philosophischen
Lehre von den Vernunftpostulaten zu vergleichen und zu priifen, in-
wieweit diese sich eignen, die christliche Botschaft auszulegen, und
von welcher Grenze an sie beginnen, sich an deren Stelle zu setzen.

5. Das rechte Verstindnis der sittlichen Erfahrung und das
Verhiltnis der christlichen Botschaft zu den
Vernunftpostulaten

Was den Menschen auf die soeben geschilderte Weise vor Illusion
und vor Resignation gleichermafien bewahrt, ist nicht so sehr die
sittliche Erfahrung selbst, als vielmehr eine bestimmte Weise, sie zu
verstehen. Man kann dieses Verstindnis mit der Formulierung Kants
zum Ausdruck bringen: »Die Erkenntnis unserer Pflichten als gott-
licher Gebote«. Das Zutrauen, daf$ in jeder erfahrenen Pflicht die An-
rede Gottes an den Menschen vernehmbar werde, befahigt den Er-
fahrenden, sich dieser Erfahrung anzuvertrauen und sich so der
erfahrenen Pflicht vorbehaltlos hinzugeben, auch wenn weder die
Welt noch das eigene Ich ein solches Vertrauen zu rechtfertigen
scheinen.

a) Die jiidisch-christliche Uberlieferung und die
Postulatenlehre Kants

Fragt man nun wiederum, ob man Christ sein muf}, um zu einem
solchen Verstindnis der sittlichen Erfahrung zu gelangen, dann ist
es hilfreich, sich an die Konvergenz zu erinnern, die zwischen der
soeben beschriebenen christlichen Anleitung zur Uberwindung von
Mlusion und Resignation und der kantischen Lehre von den Ver-
nunftpostulaten besteht. Die soeben zitierte Formulierung, Religion
sei »die Erkenntnis unserer Pflichten als gottlicher Gebote« kann ja
als eine Zusammenfassung der kantischen Postulatenlehre verstan-
den werden. Denn diese benennt die Bedingung, unter der allein der
Mensch gewif3 sein kann, dafd es in einer Welt, deren Kausalreihen
auf die sittliche oder unsittliche Gesinnung der Handelnden keine

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 457

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

458

Die christliche Uberlieferung

Riicksicht nehmen, dennoch méglich bleibt, die erfahrene Pflicht zu
erfiillen, und zugleich jene »Trostlosigkeit im Gemiite« zu iiberwin-
den, die sonst die unvermeidliche Folge einer »redlichen Selbstein-
schitzung« wire.

Von hier aus wird es verstindlich, daf$ Kant gerade bei jiidischen
Lesern (von seinem »Lieblings-Schiiler« Markus Herz bis zu den
Neukantianern Cohen und Cassirer) so breite Zustimmung gefunden
hat. Kants »Erkenntnis unserer Pflichten als gottlicher Gebote« er-
schien diesen Lesern als philosophische Umschreibung ihrer eigenen
»Freude am Gesetz«. Denn das »grofe Gebot im Gesetz«, das Gebot
der Gottes- und Nachstenliebe, macht den Sinn des ganzen Gesetzes
und all seiner einzelnen Gebote deutlich: Es geht darum, das eine
»grofle Gebot« in die Vielfalt der konkreten » Auftrige« zu iiberset-
zen, die der Mensch in der Vielfalt seiner sittlichen Erfahrungen ent-
deckt. Wer in allen Inhalten dieser Erfahrung, in der ganzen Vielfalt
der Weisen, wie die begegnende Weltwirklichkeit ihn in Anspruch
nimmt, »gottliche Gebote« entdeckt und darin zugleich den Anspruch
vernimmt, der ihn aus Illusion und Resignation befreit, gewinnt jene
»Freude am Gesetz«, die die Mitte jiidischer Frommigkeit darstellt.
Dieses »grofse Gebot im Gesetz« brauchte Jesus dem »Gesetzesleh-
rer¢, der ihn danach frug, nicht zu lehren; er konnte ihn vielmehr
daran nur erinnern: »Wie steht es im Gesetze? Was liest du da?«*.

Einem solchen Menschen ist jeder gottliche Auftrag, unter den
er sich gestellt weif3, ein Anzeichen des gottlichen Zutrauens zu ihm;
und deswegen ist der wahre Lohn fiir die Erfiillung eines solchen
Auftrags ein erneuter gottlicher Vertrauensbeweis, der ihm einen
neuen Auftrag anvertraut. »Der Lohn fiir einen erfiillten Auftrag ist
ein neuer Auftrag«, sagt ein Wort aus den »Spriichen der Viter«.
Dieser jeweils neue, oft {iberraschende Auftrag ist der Inhalt der sitt-
lichen Erfahrung, die in der Begegnung mit der Weltwirklichkeit ge-
macht wird und durch keine noch so grofSe »Weisheit« apriori dedu-
ziert werden konnte. Wenn eine solche »Freude am Gesetz« die Folge
unverkiirzter und recht verstandener sittlicher Erfahrung ist, dann
hat die jiidische Uberlieferung mitsamt allen ihren Institutionen sich
in ausgezeichnetem Mafe als eine Schule solchen Erfahrens bewéhrt.
Und Kants Postulatenlehre erscheint als biindige Formulierung jenes
Verstindnisses dieser Erfahrung, das solche Freude moglich macht.

Christen aber sollten nicht vergessen, dafs alle paulinische Kritik

4 Luk 10,26.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das rechte Verstandnis der sittlichen Erfahrung

an der »Schwiche des Gesetzes« diese Freude nicht aufhebt. »Ich
freue mich mit am Gesetz, denn es ist schon«*. Das Evangelium aber,
das diejenige »Schwiche des Gesetzes« tiberwindet, die sich ergibt,
wenn der Mensch sich durch das Gesetz zum » Aufrichten einer eige-
nen Gerechtigkeit« verfithren 1df3t, ist nicht dazu bestimmt, das Ge-
setz aufzuheben, sondern ihm »festen Bestand zu geben«®. Dazu
freilich ist es notig, dem Zutrauen in die sittliche Erfahrung eine
neue Gestalt zu geben: Wer durch die Botschaft vom Kreuze Christi
ein illusionsloses Bild vom Zustand dieser Welt gewonnen hat, deren
geistliche und weltliche Reprisentanten den von Gott gesandten Ret-
ter in den Tod geschickt und mit diesem Todesurteil auf eine ihnen
selbst verborgene Weise das Urteil iiber sich selbst gesprochen haben,
bedarf einer besonderen Hoffnungs-Zusage, wenn er vor Resignation
bewahrt werden soll. Ohne eine solche Hoffnungszusage miifste er
zu dem Urteil kommen, daf3 diese Welt in solchem Mafle »heillos«
ist, daf3 es nicht ohne Widerspruch méglich ist, ihr in wirksamen
Zeugnis-Worten und Zeugnis-Handlungen Gottes heilschaffende
Zuwendung zu bezeugen. Und wer, auf Christi Ruf zur Umkehr ho-
rend, ein illusionsloses Bild von seinem eigenen Zustand gewonnen
hat, der von der allgemeinen Schuldverstrickung der Welt nicht aus-
genommen ist, bedarf wiederum einer besonderen Hoffnungs-Zusa-
ge, wenn er vor Resignation bewahrt werden soll. Ohne eine solche
Hoffnungszusage miifite er zu dem Urteil kommen, daf3 er selbst in
solchem Mafle »verkauft unter die Siinde« ist>!, dafd unter seinen
unreinen Hinden auch die gute Tat, die er zu wirken versucht, ver-
dorben wird und so zu Wirkungen fiihrt, die er selber mif3billigen
mul, sodaf er »ins Werk setzt, was er haf3t«52.

Wenn also die »Mitfreude am Gesetz, weil es schon ist«, weder
auf Illusionen beruhen noch in Resignation zum Erliegen kommen
soll, muf3 der Mensch sicher sein diirfen, daf3 Gott auch »Siinder in
einer siindigen Welt« zu Zeugen seines Heilswirkens beruft, und dafl
die Erfahrung vom Zustand der Welt und des eigenen Ich geeignet
ist, die Eigenart dieser Berufung deutlich zu machen: Die sittliche
Erfahrung ist, jiidisch verstanden, die je konkrete Gestalt, in der die
Berufung entdeckt wird, inmitten einer »Welt von Dienern falscher

4 Rom 7, 22.
5 Rom 3,31.
51 Rom 7,14.
52 Rom 7,15.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 459

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

460

Die christliche Uberlieferung

Gotter« dem von Gott gewirkten Neu-Anfang zu dienen, der mit der
»Erwihlung der Viter« geschah und sich darin vollenden soll, daf8
der erwidhlte »Rest fiir ein grofles Entrinnen« zum »Segen fiir alle
Sippen der Erde« wird. Christlich verstanden aber ist die sittliche Er-
fahrung die jeweils konkrete Gestalt der Berufung zur »Gestalt-
gemeinschaft« mit jenem Sohn, der als »Novum Pascha Novae Le-
gis«, als das Neue Osterlamm des Neuen Bundes, die Sitinde aller
Schuldigen und das Leid der Unschuldigen auf sich genommen und
zum Zeichen seines »Sieges iiber den Fiirsten dieser Welt« gemacht
hat — freilich »sub contrario«, in der diesem Inhalt entgegengesetzten
Erscheinungsgestalt. Erst unter dieser Voraussetzung wird es den
Glaubenden moglich, als die, die sie sind, in der Welt, wie sie ist, die
Gegenwarts- und Erscheinungsgestalten der gottlichen Berufung zu
entdecken. Nur aus diesem Verstindnis ihres Auftrags geht ihre Fa-
higkeit zur ebenso illusionslosen wie resignationsfreien sittlichen Er-
fahrung hervor. Und im Blick auf die Weise, wie ungezihlte Juden
und Christen ihre eigene Bedringnis, aber auch das unschuldige Lei-
den Anderer verstanden haben, wird man sagen diirfen: In diesem
Sinne hat nicht nur die jiidische, sondern auch die christliche Uber-
lieferung mit all ihren Institutionen sich als eine Schule der sittlichen
Erfahrung bewihrt.

Vergleicht man diese christliche »Schule der Erfahrung« mit
Kants Postulatenlehre, dann ldf3t sich sagen: Kants Religionsbegriff,
die »Erkenntnis unserer Pflichten als gottlicher Gebotex, ist geeignet,
nicht nur die jidische »Freude am Gesetz« auszulegen, sondern auch
das soeben beschriebene spezifisch christliche Verstindnis der sitt-
lichen Erfahrung. Denn die von Kant gewonnene postulatorische
»Erkenntnis« hat eine zweifache Aufgabe: Sie ist einerseits dazu be-
stimmt, angesichts des tatsdchlichen Zustandes dieser Welt, in wel-
chem das »Naturgesetz« solcher Art zu sein scheint, daf3 es die tatige
Erfiillung des Sittengesetzes unmoglich macht, die sittliche Erfah-
rung vor der Doppelgefahr von Illusion und Resignation zu bewah-
ren. Andererseits aber hat sie die Funktion, angesichts des tatséch-
lichen Zustandes des eigenen Ich die gleiche Doppelgefahr zu
iiberwinden. Deshalb hat Kant es fiir nétig gehalten, nicht nur Natur-
gesetz und Sittengesetz postulatorisch auf einen gemeinsamen Ge-
setzgeber zurtickzufithren, sondern auch eine »Deduktion der Recht-
fertigung des Siinders« zu unternehmen®, also einen Gott zu

% . Kant,die Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft B 101.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das rechte Verstandnis der sittlichen Erfahrung

postulieren, der durch seinen »Urteilsspruch auf Gnade, auf den wir
keinen »Rechtsanspruch haben«*, den Menschen zum titigen Ge-
horsam gegeniiber seinem Gebot erst fihig macht®.

Die Frage, ob man Christ sein miisse, um zu einem ebenso illu-
sionslosen wie resignationsfreien Verstindnis der sittlichen Erfah-
rung zu gelangen, ist also im Blick auf die kantische Postulatenlehre
in folgender Weise zu préazisieren: Sind Vernunftpostulate, die uns
lehren, unsere Pflichten als gottliche Gebote zu verstehen, fiir sich
allein schon eine zureichende »Schule der sittlichen Erfahrung«, so-
daf8 die spezifisch christliche Anleitung blof3 »propadeutischen« Cha-
rakter hat? Dann wire die christliche Schule der sittlichen Erfahrung
nur solange notig, wie entweder die Philosophie die Notwendigkeit
und Legitimitdt solcher Postulate noch nicht entdeckt hat, oder wie
die Mehrzahl der Menschen in derartige philosophische Argumenta-
tionen noch nicht hinlanglich eingetibt ist. Oder ist eine solche phi-
losophische Postulatenlehre nur im Rahmen der christlichen Uberlie-
ferung und als deren philosophische Auslegung zu verstehen? Dann
wiire die Postulatenlehre nur Theologie mit philosophischen Mitteln.
Oder liefert sie ein philosophisches Argument, das jenes Verstindnis
der sittlichen Erfahrung, das nur innerhalb der christlichen Uberlie-
ferung entstehen konnte und weitergegeben werden kann, zwar
nicht zu ersetzen, wohl aber gegen den Verdacht zu schiitzen vermag,
bloBer Ausdruck eines Wunschdenkens zu sein?

Fragen dieser Art sind geeignet, das Proprium der christlichen
Uberlieferung genauer zu bestimmen. Denn zunichst kann fest-
gestellt werden: Es ist etwas anderes, einen Gott philosophisch zu
postulieren, dessen Gesetzgebung in jeder Weise, wie die mensch-
liche Vernunft gesetzgebend titig wird, also im Sittengesetz nicht
weniger als im Naturgesetz, ihre Erscheinungsgestalt findet; und es
ist etwas anderes, einen solchen Gott religios zu verkiinden. Und ent-
sprechend ist es etwas anderes, das Postulat eines Gottes, der Siinder
gerecht macht, philosophisch zu rechtfertigen (zu »deduzieren«);
und es ist etwas anderes, religios zu verkiindigen, daf diese Recht-
fertigung des Siinders in Tod und Auferweckung Jesu wirklich ge-
schehen sei. Das Vernunftpostulat zeigt an, daf3 ohne den (philoso-
phischen) Glauben an einen solchen Gott die sittliche Erfahrung

54 Tbid.
5 Vgl. R. Schaeffler, Kritik und Neubegriindung der Religion bei Kant, in: A. Franz u.
W. G. Jacobs [Hrsg.] Religion und Gott im Denken der Neuzeit, Paderborn 2000, 39-63.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 461

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

462

Die christliche Uberlieferung

nicht vor Selbstaufthebung durch die ihr innewohnende Dialektik be-
wahrt werden kann; die christliche Verkiindigung sagt ihrem Horer
zu, daB er durch Gottes freie Tat zu einem solchen Verstandnis seiner
sittlichen Erfahrung ermichtigt worden sei, und daf3 er deshalb in
jeder Weise, wie er sich in der sittlichen Erfahrung in Anspruch ge-
nommen weif3, das freie Wirken dieses Gottes, seine befreiende und
verpflichtende Anrede, wiedererkennen darf. Das Vernunftpostulat
spricht von der notwendigen Bedingung fiir sittliche Erfahrung tiber-
haupt; die Verkiindigung spricht von einem kontingenten Ereignis,
das nicht aus philosophischen Griinden als notwendig »deduziert«
werden kann, sondern den Horern der Botschaft als Inhalt einer nicht
deduzierbaren Erfahrung der »dafiir bereitgehaltenen Zeugen« ange-
sagt und dessen Heilswirksamkeit ihnen durch diese Zeugen zuge-
sagt werden muf3. Darum kann das Postulat die Verkiindigung nicht
ersetzen, wohl aber kritisch auslegen: Es kann verstiandlich machen,
dafl das verkiindete Ereignis universale Bedeutung hat, weil es den
stindigen Menschen in einer siindigen Welt dazu wiederherstellt, in
jeder Begegnung mit der Weltwirklichkeit die befreiende und ver-
pflichtende Anrede Gottes zu vernehmen und so auf eine illusions-
lose und zugleich resignationsfreie Weise sittliche Erfahrungen zu
machen. Darum kann das Vernunftpostulat auch dazu dienen, das
Verstindnis des bezeugten Ereignisses kritisch zu tiberpriifen: Jedes
Verstindnis dieses besonderen Erfahrungszeugnisses ist unzuldng-
lich, das nicht zugleich dessen universale Bedeutung erfafst. Und so
bestidtigt sich auch im Blick auf die sittliche Erfahrung die allgemeine
Regel: Vernunftpostulate ohne bezeugte religiose Erfahrung sind
leer; bezeugte religiose Erfahrung ohne Vernunftpostulate ist blind.
Geht man freilich von Kants eigenem Verstindnis der Philo-
sophie aus (das sich jedoch sogleich als korrekturbediirftig erweisen
wird), dann mufl man die Frage, wie die christliche Verkiindigung
sich zu den Vernunftpostulaten verhalte, auf folgende Weise beant-
worten: Kant hat den Anspruch erhoben, die christliche Verkiindi-
gung nicht nur auszulegen, sondern alles, was nur durch historische
Nachrichten bekanntgemacht werden kann, aus ihm zu entfernen
und so das Zeugnis von einem historisch kontingenten Ereignis
durch einen postulatorischen Vernunftglauben zu ersetzen.
Zunichst namlich leistet das Vernunftpostulat in der Tat jene
Anleitung zum rechten Verstindnis der sittlichen Erfahrung, der

% Vgl. Erfahrung als Dialog 735.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das rechte Verstandnis der sittlichen Erfahrung

auch die christliche Uberlieferung dienen will. Aber das Vernunft-
postulat, wie Kant es versteht, tut dies, ohne dazu den Riickgriff auf
einen »Kirchenglauben« notig zu haben, so niitzlich ein solcher auch
in propideutischer Hinsicht sein mag. Gewifs ist eine solche Philoso-
phie nicht zufillig von einem Denker entwickelt worden, der seine
»Formatio Mentis« in der christlichen Uberlieferung gewonnen hat.
Aber diese Abhingigkeit betrifft nur den Entdeckungszusammen-
hang, nicht den Begriindungszusammenhang: Kant ist in der Schule
der christlichen Uberlieferung auf die Dialektik der reinen Vernunft
aufmerksam geworden. Aber er hat sie, nachdem er sie einmal ent-
deckt hatte, auf eine Weise beschrieben, gedeutet und schliefSlich
durch seine Postulate aufgehoben, und auf diese Weise einen reinen
Vernunftglauben begriindet, der keine Pramissen der Argumentation
aus der christlichen Botschaft entlehnt hat.

Darum hat er die Ergebnisse, zu denen er in rein philosophischer
Argumentation gelangt ist, zwar dadurch zu bewihren versucht, daf3
er ihre Tauglichkeit nachwies, von ihnen her auch die christliche Bot-
schaft auszulegen. Das galt sogar fiir jene Zusage einer »Rechtferti-
gung aus Gnade, die vor allem von Theologen, die der reformatori-
schen Tradition angehdoren, als die »Mitte« der christlichen Botschaft
verstanden wird. Kant konnte diese Botschaft verstindlich machen,
indem er sie »deduzierte«, d. h. mit philosophischen Mitteln ihre Be-
rechtigung nachwies. Aber was dabei zustandekam, war keine Theo-
logie, die sich nur philosophischer Mittel bedient hitte, um eine ge-
offenbarte Botschaft besser zu verstehen, sondern eine Philosophie,
die einen »reinen Religionsglauben« oder »moralischen Vernunft-
glauben« entwarf. Sodann aber erhob er nicht nur den Anspruch,
diesen Vernunftglauben zum Mafistab des »Kirchenglaubens« zu
machen, um aus ihm alles auszusondern, was im Lichte dieses Ver-
nunftglaubens als Aberglaube beurteilt werden mufSte. Vielmehr
meinte er damit zugleich den Nachweis dafiir gefithrt zu haben, daf3
der so verstandene Vernunftglaube dazu tauglich sei, den »Kirchen-
glauben« nicht nur auszulegen, sondern ihn schliefllich zu ersetzen
und dies zugleich als die Vollstreckung der »wahren« Absichten aller
kirchlichen Verkiindigung zu begreifen. Daher die beiden Kapitel-
Uberschriften: »Der Kirchenglaube hat zu seinem héchsten Ausleger
den reinen Religionsglauben«*’; »Der allmahliche Ubergang des Kir-

%7 1. Kant, die Religion innerhalb der Grenzen der blofSen Vernunft B 157.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 463

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

464

Die christliche Uberlieferung

chenglaubens zur Alleinherrschaft des reinen Religionsglaubens ist
die Anniherung des Reiches Gottes«®.

b)  Eine weiterentwickelte Postulatenlehre und die christliche
Uberlieferung

Die Frage ist, ob sich ein anderes Bild vom Verhiltnis zwischen der
christlichen Uberlieferung und den Vernunftpostulaten ergibt, wenn
die Transzendentalphilosophie, aus innerphilosophischen Griinden,
zu einer Theorie der Erfahrung als eines Dialogs mit der Wirklichkeit
weiterentwickelt wird. Die innerphilosophischen Griinde, die eine
solche Weiterentwicklung erforderlich machen, kénnen hier nur an-
gedeutet werden, soweit sie die sittliche Erfahrung betreffen*.
Zunichst geht in Kants Beschreibung der sittlichen Erfahrung,
d.h. der Entdeckung konkreter verpflichtender Handlungsméglich-
keiten, das Moment des Nicht-Deduzierbaren, Uberraschenden ver-
loren. Der Kategorische Imperativ gibt die einschrinkende Bedin-
gung an, unter der allein subjektive Handlungsregeln (»Maximen«)
als ibereinstimmend mit dem moralischen Gesetz beurteilt werden
diirfen. (Daher die in den verschiedenen Formulierungen dieses Im-
perativs wiederkehrende Einleitungsformel: »Handle nur nach derje-
nigen Maxime ...«.) Vorausgesetzt ist dabei, daf3 die eigenen subjek-
tiven Handlungsabsichten zunichst unter Regeln gebracht werden,
dafl sodann diese Regeln am Maf3stab des kategorischen Imperativs
gepriift werden, schliefSlich daf nur solche Regeln, die den Bedingun-
gen des kategorischen Imperativs geniigen, als objektiv giiltige Ge-
setze anzuerkennen seien. Der Inhalt der Pflicht ist dann nichts als
der Fall, der unter eine Regel pafit. Und was als die Erscheinungs-
gestalt der gottlichen Gesetzgebung gelten kann, ist wiederum die
Regel, nicht der Fall: Die Selbstgesetzgebung der Vernunft ist die Er-
scheinungsgestalt der gottlichen Gesetzgebung iiber die Natur und
iiber das »Reich der Zwecke«. Das dndert sich erst, wenn innerhalb
einer weiterentwickelten Transzendentalphilosophie das Postulat for-
muliert wird: »Die Vielfalt der Weisen, wie das Wirkliche uns in An-
spruch nimmt, ... darf als eine Vielfalt von Abbild- und Gegenwarts-

% A.a..O. 167.
% Vgl. dazu R. Schaeffler, Die sittliche Erfahrung, ihre Beziehung zum Verstande, zur
Vernunft und zur Geschichte, in: K. Feiereis [Hrsg.] Wahrheit und Sittlichkeit, Leipzig
1999, 133-148.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das rechte Verstandnis der sittlichen Erfahrung

gestalten der einen Weise verstanden werden, wie wir ... von einer
gottlichen Wirklichkeit in Anspruch genommen und zur Antwort
herausgefordert werden«®. So verstanden ist es der Inhalt der Er-
fahrung selbst, und speziell der sittlichen, in denen dem Menschen
die befreiende und verpflichtende Zuwendung Gottes begegnet. All-
gemeine Regeln bleiben dann, nicht weniger als bei Kant, als ein-
schrinkende Bedingungen in Kraft, die den Erfahrenden davor
bewahren, fiir Gottes Gebot zu halten, was diesen Regeln wider-
spricht. Aber die Erfahrung selbst behilt, als Erscheinungsgestalt
einer freien und ungendtigten gottlichen Zuwendung, ihren kontin-
genten, nicht deduzierbaren, nicht selten iiberraschenden und gleich-
wohl mafigeblichen Charakter.

Dartiber hinaus hat Kant nicht nur die sittliche Erfahrung, durch
Ausblendung ihres nicht-deduzierbaren Charakters, unterbestimmt,
sondern andere Erfahrungsarten, z.B. die asthetische oder auch die
religiose, nicht in Betracht gezogen. Deswegen hat er auch aus sei-
nem eigenen Ansatz, aus der Beobachtung von der Strukturdifferenz
zwischen der Natur und der Welt der Zwecke, nicht die Folgerung
gezogen, dafy es noch andere »Welten« (Gesamtzusammenhinge
von Gegenstinden der Erfahrung) geben konnte, aus deren Verschie-
denheit voneinander und Interferenz untereinander andere Weisen
der Dialektik entspringen. Fiir eine Theorie, die die Eigengesetz-
lichkeit (» Autonomie«) dieser vielfiltigen Erfahrungsweisen und Er-
fahrungswelten beschreibt und die Dialektik der Vernunft aus der
Interferenz dieser strukturverschiedenen, gegeneinander eigenge-
setzlichen Erfahrungswelten erkldrt, blieb im kantischen Kontext
kein Raum.

Das andert sich wiederum erst dann, wenn innerhalb einer wei-
terentwickelten Transzendentalphilosophie das soeben gekiirzt zitier-
te Postulat in seinem vollen Wortlaut so formuliert wird: »Die Viel-
falt der Weisen, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt und zum
Aufbau je unterschiedlicher Erfahrungswelten herausfordert, darf
als eine Vielfalt von Vielfalt- und Abbildgestalten der einen Weise
verstanden werden, wie wir »in omnitudine realitatis« d.h. in allem,
was ist, von einer gottlichen Wirklichkeit in Anspruch genommen
und zur Antwort herausgefordert werden«®'. Der Aufbau unter-
schiedlicher Erfahrungswelten und die daraus resultierende Vielfalt

% Erfahrung als Dialog 685.
61 Tbid.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 465

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

466

Die christliche Uberlieferung

der Weisen, wie das Wirkliche uns »in allem, was ist« in Anspruch
nimmt, wird dadurch nicht eingeebnet, daf3 jede dieser Weisen ver-
nommenen Anspruchs als eine eigene und eigengesetzliche Er-
scheinungsgestalt der einen gottlichen Anrede verstanden wird. Die
postulatorische GewifSheit, daf in jeder Art von Erfahrung dem
Menschen die Zuwendung des einen und gleichen Gottes begegnet,
laBt ihn gerade der Differenz der Weisen, wie die Inhalte seiner Er-
fahrung ihn in Anspruch nehmen, ohne Angst vor Selbstverlust
standhalten.

Vor allem aber hat Kant jene »Geschichte der reinen Vernunftc,
fiir die er »eine Stelle im System offenhalten« wollte, nicht zu schrei-
ben vermocht. Das lag daran, daf3 er die Formen des Anschauens und
Denkens, durch die die Transformation von subjektiven Erlebnissen
in Inhalte objektiv giiltiger Erfahrung moglich wird, fiir unverénder-
lich hielt. Darum rechnete er nicht mit der Méglichkeit, daf8 die In-
halte der Erfahrung auf diese Formen veridndernd zuriickwirken. Sie
wurden zu Beispielen fiir die immer gleichen Regeln, die unser An-
schauen und Denken den Gegenstinden der Erfahrung vorschreibt,
und verloren auf diese Weise in transzendentaler Hinsicht ihr Eigen-
gewicht.

Auch dies dndert sich erst, wenn die Erfahrung als ein Dialog
mit der Wirklichkeit begriffen wird, deren Anspruch zwar nur in
der Weise vernehmbar wird, wie wir ihn durch unser Anschauen
und Denken beantworten, sich aber gegeniiber dieser Antwort als
»je grofler« erweist und uns zu einer »Umgestaltung zur Neuheit
des Anschauens und Denkens« nétigt. Es gibt »horizontverandernde
Erfahrungenc, durch die der Gesamtkontext, in den wir unsere Erleb-
nisse einordnen miissen, um sie »als Erfahrung zu lesen«, eine neue
Gestalt gewinnt, sodaf$ im verdnderten Kontext auch die Inhalte aller
frither gemachten Erfahrungen einen neuen Ort und »Stellenwert«
gewinnen.

Wird die Erfahrung auf solche Weise als ein zukunfts-offener
Dialog verstanden, dann gewinnt das Vernunftpostulat folgende Ge-
stalt: Weil jeder horizontverindernde Inhalt der Erfahrung als die
Abbild- und Gegenwartsgestalt der »je grofieren Wahrheit Gottes«
verstanden werden darf, die uns hindert, bei irgendeinem Stadium
der Geschichte unseres Anschauens und Denkens stehenzubleiben,
darf jede der geschichtlich entstandenen Bewuf3tseinsformen und
jede der ihnen entsprechenden Weisen, wie die Wirklichkeit diesem
BewufStsein mit dem Anspruch auf Mafigeblichkeit gegeniibertritt,

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das rechte Verstandnis der sittlichen Erfahrung

als die Antizipationsgestalt eines kommenden allumfassenden Ori-
entierungssystems begriffen werden. Dieses wird zugleich eine all-
umfassende Kommunikationsgemeinschaft moglich machen, die das
gemeinsame Ziel aller »Sondergeschichten« partikularer Kommuni-
kations- und Uberlieferungsgemeinschaften darstellt62.

Eine im hier vorgeschlagenen Sinne weiterentwickelte Tran-
szendentalphilosophie fiihrt also zu Postulaten, die weder die Dif-
ferenz der verschiedenen Erfahrungsarten einebnen noch jeder ein-
zelnen von ihnen ihr eigenes Bedeutungsgewicht rauben. Solche
Postulate ersetzen die Inhalte der Erfahrung nicht, sondern legen sie
aus. Das gilt auch fiir jene Erfahrungen, deren Zeugnisse in der
christlichen Uberlieferung weitergegeben werden, vor allem die Er-
fahrung der Jiinger, die mit Jesus gelebt haben und ihm nach seiner
Auferstehung begegnet sind. Proben einer solchen Auslegung sind in
den hier vorgetragenen Uberlegungen gegeben worden. Es konnte
gezeigt werden, auf welche Weise mehrfach in der Geschichte der
Ekklesia Israel besondere Erfahrungen die Anschauungsformen von
Raum und Zeit verdndert und den Kategorien der Substanz und der
Kausalitit eine neue Bedeutung verliehen haben. Und die Erfahrun-
gen der Jiinger, die mit ihm gelebt haben und ihm nach seiner Auf-
erstehung begegnet sind, haben erst durch ihren Ort in dieser Ge-
schichte ihre spezielle Bedeutung gewonnen: anzuzeigen, daff in
Jesu Tod und Auferweckung die Geschichte Israels und mit ihr die
Geschichte der gesamten Menschheit »in ihre Fiille gelangt« ist.

Die hier vorgeschlagenen Vernunftpostulate begreifen deswe-
gen den »Kirchenglauben« nicht als blofSe »Prodpadeutik des reinen
Vernunftglaubens«, sondern geben zunichst den Grund an, der jede
Art von Erfahrung davor bewahrt, in der Dialektik der reinen Ver-
nunft ihre objektive Geltung zu verlieren; das gilt freilich auch fiir
jene besonderen Erfahrungen, die in der christlichen Uberlieferung
bezeugt werden. Auch diese besonderen Erfahrungen und mit ihnen
die Botschaft von dem Gott, der siindige Menschen in die Gestalt-
gemeinschaft mit seinem sterbenden und auferweckten Sohne beruft
und dadurch gerecht macht, erzeugen nur dann nicht lllusionen, die
notwendig enttiuscht werden und dann Resignation zur Folge haben,
wenn sie als besondere Erscheinungs- und Gegenwartsgestalten einer
Zuwendung Gottes begriffen werden, die zugleich in allem, was ist
und geschieht, am Werke ist und jeden Inhalt der unterschiedlichsten

6 Vgl. Erfahrung als Dialog 685.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 467

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

468

Die christliche Uberlieferung

Erfahrungen zu einer Gestalt antizipatorischer Prisenz des erhofften
Heiles werden ld3t. Nur in einer Welt, die in all ihren Bereichen »der
Herrlichkeit Gottes voll« ist, kann auch die in Christus geschehene
Rechtfertigung des Siinders als ein »signum rememorativum, de-
monstrativum et prognosticum« der Neuschaffung des Himmels
und der Erde verkiindet werden. Die philosophischen Vernunftpostu-
late, gerade in ihrer hier vorgeschlagenen weiterentwickelten Form,
leiten zu einem »Lesen im Buche der Welt« an, das »auf jeder Seite
dieses Buches die Handschrift seines Autors entziffert«. Und auch
diejenigen, die der christlichen Uberlieferung dienen, miissen ein
solches »Lesen im Buche der Welt« gelernt haben, wenn sie zeigen
wollen, daf3 mit Christi Tod und Auferweckung »ein neues Kapitel
dieses Buches« aufgeschlagen worden ist. Nur wenn es gelingt, die
gesamte Welt, auch in ihren profanen Bereichen, als ein »Buch des
gottlichen Autors« zu lesen, wird auch die spezifisch christliche Ver-
kiindigung von dem in Christus gewirkten Heil vor dem Verdacht
bewahrt, bloBer Ausdruck eines »frommen Wunsches« zu sein. Zu
einem solchen »Lesen« aber leiten die Vernunftpostulate an.

Die Vernunftpostulate geben also die Voraussetzung dafiir an,
daf auch in denjenigen Erfahrungen, deren Zeugnisse in der christli-
chen Uberlieferung weitergegeben werden, derjenige Gott wieder-
erkannt werden kann, »der Himmel und Erde gemacht hat«. Aber
sie machen diese Erfahrungen nicht zu bloflen »Beispielsfillen«,
durch die der postulatorische Gottesglaube des Philosophen sich be-
stitigt siecht. Wer — um im Bilde vom »Lesen im Buche der Welt« zu
bleiben — dazu anleitet, auf jeder Seite eines Buches die Handschrift
seines Autors wiederzuerkennen, macht damit das Lesen des Buches
nicht iiberfliissig, weil er den Autor schon auf abschlieSende Weise
zu kennen meint. Er macht es vielmehr moglich, die Anrede des Au-
tors an seine Leser auf jeder Seite des Buches in ihrer besonderen
Eigenart zu erfassen. Und wiederum ist hinzuzufiigen: Dies gilt auch
fiir jene Erfahrungen, deren Zeugnisse in der christlichen Uberliefe-
rung weitergegeben werden. Sie verlieren nicht ihre unverwechsel-
bare Eigenbedeutung, sondern lassen, als Phasen im Dialog mit Gott
und seinem »je grofleren« Anspruch verstanden, diese ihre Eigen-
bedeutung erst hervortreten.

An fritherer Stelle wurde gesagt: Es ist etwas anderes, einen
Gott philosophisch zu postulieren, dessen Gesetzgebung in jeder
Weise ihre Erscheinungsgestalt findet, wie die menschliche Vernunft
gesetzgebend titig wird, also im Sittengesetz nicht weniger als im

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das rechte Verstandnis der sittlichen Erfahrung

Naturgesetz; und es ist etwas anderes, einen solchen Gott religios zu
verkiinden. Und entsprechend ist es etwas anderes, das Postulat eines
Gottes, der Siinder gerecht macht, philosophisch zu rechtfertigen (zu
»deduzieren«); und es ist etwas anderes, religids zu verkiindigen, daf3
diese Rechtfertigung des Siinders in Tod und Auferweckung Jesu
wirklich geschehen sei. Das Vernunftpostulat zeigt an, dafy ohne den
(philosophischen) Glauben an einen solchen Gott die sittliche Erfah-
rung nicht vor Selbstauthebung durch die ihr innewohnende Dialek-
tik bewahrt werden kann; die christliche Verkiindigung sagt ihrem
Horer zu, daf3 er durch Gottes freie Tat zu einem solchen Verstindnis
seiner sittlichen Erfahrung ermichtigt worden sei und deshalb in
jeder Weise, wie er sich in der sittlichen Erfahrung in Anspruch ge-
nommen weif3, das freie Wirken dieses Gottes, seine befreiende und
verpflichtende Anrede, wiedererkennen darf (s.o.S.457ff.). Nun
kann hinzugefiigt werden: Eine im hier vorgeschlagenen Sinne wei-
terentwickelte Transzendentalphilosophie kann zeigen, daf3 diese Zu-
sage jene Hoffnung begriindet, die es dem Horer moglich macht, sich
ohne Selbstiiberschitzung und deshalb auch ohne nachfolgende Ent-
tauschung dem Auftrag hinzugeben, der ihm in der christlich ver-
standenen sittlichen Erfahrung begegnet, nimlich dem Auftrag, im
notleidenden Bruder »Christus zu sehen« und fiir ihn zur erfahr-
baren Gestalt fiir die heilschaffende Zuwendung Christi zu werden.
Das Gottespostulat, das es gestattet, »unsere Pflichten als gottliche
Gebote« zu begreifen, macht es moglich, in der verpflichtenden Auf-
forderung zur »maskenfreien Bruderliebe« jenen Auftrag zu erken-
nen, der nur durch das wirkende Wort des gleichen Gottes erfiillbar
wird. Von hier aus wird verstindlich, daf die gottesdienstliche Ver-
kiindigung und das in ihrem Zusammenhang gesprochene wirksame
Wort die zentrale Weise jedes christlichen Dienstes am Worte ist,
und daf8 alle christliche Praxis in der aktiven Mitfeier des Gottesdien-
stes wurzelt, durch welchen die Glaubenden immer neu mit dem im
Gottesdienst gegenwirtigen Christus zur Einheit einer einzigen Ge-
stalt dieser wirksam Gegenwart »zusammenwachsen«®.

¢)  Riickschau auf ein Ergebnis

Jede Erfahrung ist auf Auslegung angewiesen. Denn subjektive Er-
lebnisse miissen mit Hilfe von Begriffen transformiert werden, um

% Rom. 6,5.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 469

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

470

Die christliche Uberlieferung

zu Inhalten objektiv giiltiger Erfahrung zu werden. Die Begriffe, die
dazu nétig sind, gehen also konstitutiv in die Erfahrung ein. Haben
sie sich dazu als tauglich erwiesen, dann konnen sie auch sekundar
dazu dienen, die Zeugnisse von solchen Erfahrungen auszulegen.
Dann ersetzen sie die entsprechende Erfahrung nicht, erfiillen aber
ihr gegentiber eine unentbehrliche teils propadeutische, teils sub-
sididre Aufgabe. Diese Aufgabe ist propadeutisch, sofern die Aus-
legung den Blick fiir die Eigenart bestimmter Erfahrungen schirft;
sie ist subsidiar, sofern die Auslegung dazu dient, Mif3verstindnisse
der Erfahrung und ihre daraus resultierenden Fehlgestaltungen zu
verhindern. Das gilt auch fiir diejenigen Erfahrungen, deren Zeug-
nisse in der jiidisch-christlichen Uberlieferung mit dem Anspruch
auf Maf3geblichkeit weitergegeben werden. Und entsprechend gilt
das Gesagte auch fiir die Begriffe, deren sich die Weitergabe dieser
Uberlieferung bedient. Dieser Begriffsgebrauch dient dazu, jenen
Kontext aufzubauen, in welchen die normativen Zeugnisse der Uber-
lieferung, aber auch die je neuen Erfahrungen je neuer Generationen
ihre Stelle finden miissen, um sich gegenseitig auszulegen. Beispiele
dafiir sind Begriffe wie »Erwihlung und Auftrag«, »Ubernahme des
Auftrags und Verweigerung (Siinde)«, »Gericht«, »Erhaltungsgnade,
Vergebung und Umkehr«. Solche Begriffe zeichnen fiir die jiidisch-
christliche Uberlieferungsgemeinschaft die Struktur des Kontextes
vor, innerhalb dessen sowohl die normativen Zeugnisse der Uber-
lieferung als auch die eigenen Erfahrungen der Generationen erst
ihre spezifische Bedeutung gewinnen.

Eine philosophische Reflexion auf die Moglichkeitsbedingungen
der Erfahrung iiberhaupt (eine Transzendentalphilosophie) kann die-
jenigen Bedingungen benennen, ohne die keine Erfahrung zustande-
kommen kann (z. B. die Anschauungsformen von Raum und Zeit und
Begriffe wie Substanz und Kausalitét). In einer weiterentwickelten
Form kann eine derartige Transzendentalphilosophie die Bedingun-
gen angeben, unter denen »horizhontverindernde Erfahrungen«
moglich werden, d.h. solche, die zwar einen geordneten Kontext
schon voraussetzen, aber verindernd auf dessen Struktur zuriickwir-
ken. Dadurch werden zugleich diejenigen, die die normativen Zeug-
nisse solcher Erfahrungen weitergeben, also die Organe einer Uber-
lieferungsgemeinschaft, auf ihre Aufgabe aufmerksam gemacht.
Diese besteht darin, die Mitglieder der Uberlieferungsgemeinschaft
dazu anzuleiten, mit Hilfe derartiger Begriffe einen solchen Kontext
aufzubauen, um dann ihre eigenen Erfahrungen im Lichte der Uber-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das rechte Verstandnis der sittlichen Erfahrung

lieferung auzulegen, die Uberlieferung im Lichte ihrer eigenen Er-
fahrungen neu zu begreifen und so zu eigenverantwortlichen Zeugen
fiir die Wahrheit der Uberlieferung zu werden. Erst dann haben sie
verstanden, was die Leitbegriffe ihrer Uberlieferung (z.B. »Erwih-
lung und Auftrag«, »Siinde und Gericht«, »Gnade und Umkehr«)
bedeuten. Insofern kann eine weiterentwickelte Transzendentalphi-
losophie dazu beitragen, den Organen der Uberlieferung ein ge-
schirftes Bewufdtsein fiir die Eigenart ihrer Aufgabe zu vermitteln
und ihnen Kriterien an die Hand zu geben, an denen sie ermessen
konnen, in welchem MafSe sie dieser ihrer Aufgabe gerecht geworden
sind. Darauf beruht die Bedeutung der hier versuchten philosophi-
schen Einiibung in die Theologie.

Hier wie in dhnlichen Fillen entsteht freilich die Gefahr, daf3 die
Auslegung, statt ihren teils propadeutischen teils subsididren Auf-
trag zu erfiillen, sich an die Stelle der Erfahrung setzt. Gelingt es
nimlich der Transzendentalphilosophie, die Bedingungen freizu-
legen, die die Erfahrung iiberhaupt oder eine bestimmte Art von Er-
fahrungen moglich machen, dann entsteht leicht der Anschein, als
kénne sie auch den Inhalt dieser Erfahrungen aus seinen Moglich-
keitsgriinden apriori deduzieren. Dann wird sie, statt zu einer Schule
der Erfahrungsfihigkeit zu werden, zu der Meinung verleitet, als
konne sie die Erfahrung in ihrer Kontingenz und Unvorhersehbar-
keit {iberfliissig machen. Und auch die Theologie, die sich philosophi-
scher Hilfe bedient, ist nicht frei von dieser Gefahr. Oft unbemerkt
verdrangt dann das philosophische Interpretament dasjenige, zu des-
sen Interpretation es dienen sollte.

Die Bewihrungsprobe aber, an der sich zeigen mufs, ob diese
Gefahr iiberwunden worden ist, besteht darin, daf3 nicht nur die
Transzendentalphilosophie, sondern auch die Theologie, die sich
ihrer Hilfe bedient, Schule der Erfahrung bleibt. Im hier erorterten
Zusammenhang, in dem es darum geht, die Funktion der christlichen
Uberlieferung und ihrer Organe zu bestimmen, bedeutet dies: Es
muf$ sich zeigen, ob beide, die Philosophie und die Theologie, der
Eigenart derjenigen Erfahrung gerecht werden kénnen, die durch
die christliche Botschaft bezeugt wird und zu der die Horer dieser
Botschaft befahigt werden sollen. Das aber ist die Erfahrung, durch
die heilschaffende Anrede Gottes zur doxologischen Antwort hervor-
gerufen zu werden. Diese wird urspriinglich im Gottesdienst gege-
ben, muf$ aber, wenn sie zur eigenverantwortlichen Antwort des Ge-
meindemitglieder werden soll, auch in der auflergottesdienstlichen

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 471

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

472

Die christliche Uberlieferung

Praxis gegeben werden konnen, sodafl die vielfiltigen Erfahrungen,
die die Einzelnen machen, als Aufforderungen verstindlich werden,
»in allem« (ndmlich in allem, was ihnen widerfahrt und was sie sel-
ber sagen und tun) »Gottes Doxa hervortreten zu lassen«. Auch eine
philosophische Eintibung in die Theologie ist daran zu messen, ob sie
dem Theologen Moglichkeiten aufzeigt, die tiberlieferte Botschaft so
auszulegen, dafy sie den Horer zum antwortenden doxologischen
Wort und zur ebenfalls antwortenden doxologischen Praxis befihigt.
Die zuletzt vorgetragenen Uberlegungen sollten zeigen, daf3 eine
weiterentwickelte Transzendentalphilosophie geeignet ist, einer sol-
che Einiibung in die Theologie zu dienen.

6. Bewihrungsproben der christlichen Uberlieferung
und ihrer Institutionen

a) Eine methodische Klarstellung

Traditionen und die sie sichernden Institutionen, so wurde an frithe-
rer Stelle gesagt, unterwerfen die Mitglieder der Uberlieferungs-
gemeinschaft nur dann nicht einem fremden, dufleren Gesetz (Hete-
ronomie), wenn es ihnen gelingt, die Uberlieferungsgenossen zu
aktiven Mitgliedern dieser Gemeinschaft zu machen, die zu eigenver-
antwortlichen Zeugen fiir die Wahrheit der Uberlieferungsinhalte
werden konnen. Das geschieht, indem die Organe der Uberliefe-
rungsgemeinschaft fiir die Uberlieferungsgenossen zu Schulen der
Erfahrung werden, d.h. sie durch eine entsprechende Formatio Men-
tis zu jenen Erfahrungen fihig machen, die sie dann in ein Verhiltnis
wechselseitiger Auslegung (ein »hermeneutisches Wechselverhilt-
nis«) zu den Uberlieferungsinhalten zu bringen vermégen. Darin
liegt der Legitimationsgrund fiir den Maf3geblichkeitsanspruch, den
die Uberlieferung und ihre Organe erheben, zugleich aber das Krite-
rium, an dem sie sich bewihren miissen (s.0.S.30ff., vgl. Band I,
S. 228 1f)).

Das gilt auch fiir die christliche Uberlieferung und ihre Organe,
die Dienste und Amter der Kirche. Auch sie sind daran zu messen,
inwieweit es ihnen gelingt, fiir die Glaubenden zur Schule der reli-
giosen Erfahrung zu werden. Die christliche Uberlieferungsgemein-
schaft und ihre Institutionen haben sich in der Geschichte der Chri-
stenheit an diesem Kriterium immer wieder auf tiberzeugende Weise

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bewihrungsproben der christlichen Uberlieferung und ihrer Institutionen

bewihrt. Dieser Feststellung muf3 freilich eine methodische Klarstel-
lung hinzugefiigt werden: Wenn die Befihigung der Glaubenden zur
religivsen Erfahrung zum Mafistab erhoben wird, an dem die Tatig-
keit der kirchlichen Amter und Dienste gemessen wird, dann kann
das nicht bedeuten, daf3 der Dienst an der Wahrheit der Glaubensver-
kiindigung unter irgendwelchen pragmatischen oder kirchen-sozio-
logischen Gesichtspunkten relativiert werde. Die Organe der Kirche
haben dieser Wahrheit zu dienen, »sei es gelegen oder ungelegen«*,
also auch dann, wenn diese Wahrheit kleineren oder auch grofieren
Gruppen der Glaubenden hochst »ungelegen« erscheint. Es kann sich
nicht darum handeln, dem Mafgeblichkeitsanspruch der Glaubens-
wahrheit Grenzen zu ziehen, sondern nur darum, der spezifischen
Eigenart der Glaubenswahrheit Rechnung zu tragen.

Nicht aus kirchensoziologischen, sondern aus theologischen
(und allgemeiner: aus religionsphinomenologischen) Griinden muf3
daran festgehalten werden, daf3 die Wahrheit des Glaubens nicht nur
theoretische Belehrung verlangt, sondern wesentlich »oikodometi-
sche«, »Kirche auferbauende« Wahrheit ist. Eine Wahrheit, die in
diesem exakten Sinne »nicht erbaut, hitte aufgehort, eine Wahrheit
des Glaubens zu sein. Weiterhin ist jede Wahrheit (jede Weise, wie
Wirkliches uns mit dem Anspruch auf Mafigeblichkeit fiir unsere
Theorie und Praxis begegnet) dazu bestimmt, uns zu einer ihr ent-
sprechenden Antwort herauszufordern, aber auch fihig zu machen.
Wahrheit kommt nicht auflerhalb des Dialogs mit dem Wirklichen
zur Geltung. Eine Wahrheit, die endgiiltig stumm macht, hitte auf-
gehort, Wahrheit zu sein. Die Wahrheit des Glaubens aber verlangt
eine Antwort des Glaubens; diese wiederum kann nur von Menschen
gegeben werden, deren Anschauen, Denken und Handeln durch die
Botschaft selbst und durch die Weise, wie sie verkiindet wird, jene
»Forma Mentis« gewonnen hat, die sich in einer entsprechenden
Weise, die Wirklichkeit »im Lichte des Glaubens zu sehen, als wirk-
sam erweist. Eine Weise des Dienstes an der Wahrheit des Glaubens,
die diese »Formatio Mentis« der Glaubenden nicht leistet, wiirde da-
her das Ziel ihres eigenen Dienstes verfehlen und authéren, ein
Dienst an der religiosen Wahrheit zu sein. Das hier aufgestellte Kri-
terium dient nicht dazu, den Dienst an der Wahrheit des Glaubens
und, als Bedingung solchen Dienstes, den Autorititsanspruch der Or-

¢4 2 Tim 4,2.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 473

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

474

Die christliche Uberlieferung

gane der Kirche einer dufSeren Bedingung zu unterwerfen, sondern
dazu, diesen Dienst an seiner eigenen Aufgabe zu messen.

Unter allen Weisen, wie die christliche Uberlieferung die Glau-
benden zur Erfahrung befihigt, hat die Befidhigung zu einer religios
verstandenen sittlichen Erfahrung einen herausragenden Rang: die
Erfahrung von der Not des Nichsten, die nach der Antwort titiger
Nachstenliebe verlangt. Deshalb wurde an fritherer Stelle gesagt:
Die »maskenfreie Bruderliebe« und mit ihr eine spezifische Weise
der sittlichen Erfahrung ist der »Ernstfall des Glaubens« und deshalb
die entscheidende Bewihrungsprobe der christlichen Uberlieferung
(s.0.S.405ff.). Was diese Uberlieferung dazu beigetragen hat, die
Glaubenden auch fiir andere Erfahrungsarten zu ertiichtigen, z.B.
fir spezifische Weisen der asthetischen Erfahrung oder auch der
wissenschaftlichen Empirie, sind demgegentiber »Nebenwirkungen«
der christlichen Botschaft, an denen ihr Anspruch auf Wahrheit
nicht gemessen werden darf. Deshalb kann es auch dahingestellt
bleiben, ob die soeben dafiir gebotenen Beispiele gut gewihlt, ange-
messen dargestellt und sachgemif ausgelegt worden sind. Andere
mogen andere Beispiele bevorzugen und sie anders beschreiben und
interpretieren. Worauf es an dieser Stelle ankam, war jedoch, die
Aufmerksamkeit darauf zu lenken, dafy es wenigstens der Unter-
suchung wert ist, auf welche Weise die Formatio Mentis, die die
Glaubenden durch ihre spezifische Uberlieferung empfangen haben,
auch in profanen Zusammenhingen die Weise ihrer Welterfahrung
mitbestimmt hat. Daf8 dies geschehen ist, ist unzweifelhaft — auch
wenn die hier versuchte Weise, diesen Zusammenhang darzustellen,
manchem Leser befremdlich erscheinen mag. Dies aber hat wesent-
lich dazu beigetragen, daf3 die Horer der christlichen Botschaft fihig
wurden, das tberlieferte und gehorte »Verbum externum« in die
mehrfach erwihnte hermeneutische Wechselbeziehung zu ihren
eigenen Erfahrungen zu bringen und dadurch zu aktiven und eigen-
verantwortlichen Mitgliedern der christlichen Uberlieferungsge-
meinschaft zu werden.

b) Die entscheidenden Momente einer christlichen »Schule der
Erfahrung«: das gottesdienstliche Kerygma und das Dogma als
Norm christlicher Lehre

Die Formatio Mentis, die am Einzelnen dadurch geschieht, daf3 er
zum Glied der christlichen Uberlieferungsgemeinschaft wird, muf3

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bewihrungsproben der christlichen Uberlieferung und ihrer Institutionen

sich darin bewihren, daf3 sie ihn fihig macht, »im Notleidenden
Christus zu sehen«. Damit ist nicht blof3 eine subjektive, wenn auch
niitzliche Erlebnisqualitit gemeint — »Wenn ich den notleidenden
Bruder sehe, ist mir, als sihe ich Christus« — sondern eine spezifische
Weise der Erfahrung. Und diese wird nicht durch Reflexion erwor-
ben, sondern dem Glaubenden wirksam zugesagt. Die Erfahrung der
fremden Not, die nach Hilfe verlangt, wird in eine religiose Erfah-
rung von spezifischer Eigenart transfiguriert, weil sie im Lichte der
Zusage gelesen wird, dafy Christus selbst im notleidenden Mitmen-
schen Gegenwart gewinnen will. Ebenso wird die Fihigkeit, so zu
handeln, daf§ der, dem geholfen wird, im Helfer die heilschaffende
Gegenwart Christi erfahren kann, nicht durch sittliche Anstrengung
erworben. Auch sie wird dem Glaubenden wirksam zugesagt. Er ist
durch Christi Willen berufen, zu seinem »Bild« zu werden. Der pri-
mire Ort dieser Zusage aber ist der Gottesdienst, durch dessen wirk-
same Zeichen und Worte der Glaubende in die Gestaltgemeinschaft
mit Christus gerufen wird. Darum ist auch die gottesdienstliche An-
sage einer hier und jetzt geschehenden Wirksamkeit Christi die pri-
maire Weise, wie der Glaubende zu dieser spezifisch christlichen Wei-
se der religiosen Erfahrung befihigt wird. Wer gelernt hat, die Taufe,
die er empfangen hat, als Einweihung in den Tod des Herrn zu ver-
stehen, und das Herrenmahl als Feier der Gleichgestaltung mit dem
Leibe Christi zu begreifen, der »hingegeben wurde fiir die Vieleng,
der wird bekennen: »Wir aber werden verwandelt in das gleiche
Bild«®, nidmlich in jenes »Bild« Gottes, dessen Urgestalt Christus
selber als die »lkone Gottes« ist®. Und er wird dadurch in ein An-
schauen und Denken eingetibt, das auch auflerhalb des Gottesdien-
stes im Antlitz des Notleidenden, aber auch in dem Antlitz des Hel-
fers, der sich ihm zuwendet, die zweifache Gestalt des Christus zu
erkennen, der die Leiden der Menschen trug, aber auch iiberwand.
So ist er darauf vorbereitet, daf3 sich, in besonderen konkreten Situa-
tionen, die sittliche Erfahrung vor seinen Augen in eine religiose von
spezifisch christlicher Art transfiguriert.

Aber auch das christologische und in seinem Zusammenhang
das trinitarische Dogma wird, tiber die blof3 theoretische Belehrung
hinaus, zur Schule der religiésen Erfahrung, wenn auch stets sekun-
dir und im Dienste des gottesdienstlichen Kerygmas. Wer »mono-

% 2 Kor 3,18.
% 2 Kor 4.4.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 475

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

476

Die christliche Uberlieferung

physitisch« in Christus nur den Gott sieht und seine menschliche
Niedrigkeit »doketistisch« fiir eine blofle Verkleidung hilt, wird auch
im notleidenden Nachsten das Bild des leidenden Christus nicht wie-
dererkennen. Und wer »arianisch« in Christus nur den Menschen
sieht, der im Gehorsam gegen den Willen des Vaters das Leid Aller
auf sich genommen hat, wird auch seinen eigenen helfenden Dienst
nur als sittliche Nachfolge Christi im Gehorsam gegen den Vater ver-
stehen, nicht als die Erscheinungsgestalt jener heilschaffenden Kraft,
mit der der Gottessohn Leid und Tod iiberwunden hat. Das Dogma
bewahrt so nicht nur die Christusbotschaft vor Mif3verstindnis und
Fehlzeichnung, sondern auch die tatige Néachstenliebe vor dem Ver-
lust ihrer spezifisch religiosen Bedeutung. Es ist gewifS kein Zufall,
dafl das Konzil von Nizéa, auf dem das Dogma von der wahren Gott-
heit und Menschheit Christi definiert wurde, zugleich die christliche
Krankenpflege neu geordnet und die Einrichtung von Krankenhiu-
sern an jeder Bischofskirche angeordnet hat. Das Konzil hat diese
christliche Diakonie als konkrete Gestalt des Glaubens an die Gott-
heit und Menschheit Christi gedeutet. Hier hat sich in besonders
deutlicher Weise das Dogma als Schule der christlichen Erfahrung
bewdhrt.

Doch wie an friiherer Stelle gesagt worden ist, daf8 die sittliche
Erfahrung, wenn sie durch angemessene Auslegung vor Illusion und
Resignation bewahrt wird, auch alle iibrigen Erfahrungsarten unver-
kiirzt zur Geltung bringt, so kann auch von der spezifisch christlichen
Erfahrung der Berufung zur Nichstenliebe gesagt werden: Sie lafit in
den Glaubenden eine Forma Mentis entstehen, die sie auch mit Be-
zug auf andere Erfahrungsarten fihig macht, gewisse Ereignisse so
zu erfassen, daf3 diese in religiose Erfahrungen »transfiguriert« wer-
den.

Das gilt zundchst und besonders deutlich fiir die dsthetische Er-
fahrung. Schon Platon hat die #sthetische Erfahrung durch Analogie
mit der religiosen gedeutet: Das sinnenhaft wahrnehmbare Schone
verhalt sich zur Idee wie das Gotterbild zum Gott; das Bild vermittelt
auf wirksame Weise die Gegenwart dessen, was es darstellt. Daraus
erklért sich die dsthetische Begeisterung, die Platon mit dem »heili-
gen Wahnsinn« vergleicht, durch welchen die Begegnung mit dem
Gott den Menschen »aufer sich geraten« lafit. Im christlichen Kon-
text kann auch diese Art von Erfahrung, die dsthetische, auf spezi-
fische Weise in eine religigse transfiguriert werden.

Wer wiederholt am Weihnachtsfest die Inkarnation des gott-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bewihrungsproben der christlichen Uberlieferung und ihrer Institutionen

lichen Wortes gefeiert und diese als Ausdruck einer gottlichen
»Selbst-Entleerung« (Kenosis) zu verstehen gelernt hat, kann sich
in ein Anschauen und Denken einiiben, das in allem, was ihm sin-
nenhaft begegnet, ein solches »inkarnatorisches« Moment wieder-
erkennt. Nicht nur das Erhabene, nicht einmal nur das besonders
Wohlgestaltete, sondern auch das Kleine und Unscheinbare kann
dann fiir ihn, in spezifischen Akten der ésthetischen Erfahrung, in
die sinnenhaft perzipierbare Gestalt der Begegnung mit dem Heili-
gen transfiguriert werden. Das Gras und die Blume am Wegesrand,
die Fiarbung einer Wolke im Morgenrot, ein Lichtstrahl, der ein kla-
res Wasser durchdringt, gewinnen in der Symbolsprache der christ-
lichen Kunst eine Bedeutung, die der »idealisierenden« Kunst der
Antike noch fernlag. Gewif§ treten solche Darstellungen zunichst
nur in der kiinstlerischen Schilderung biblischer Szenen auf; aber
sie verraten doch, daf die Kiinstler, aber auch die Betrachter ihrer
Werke, in eine Weise des Sehens eingeiibt waren, die die Spur des
»Verbum incarnatum« auch in den Inhalten profaner Wahrnehmun-
gen wiederzuentdecken vermochte.

Und wer wiederholt am Karfreitag den Tod Christi gefeiert und
diesen als die paradoxe Gestalt zu verstehen gelernt hat, wie der Sieg
Christi »sub contrario«, in der ihm entgegengesetzten Erscheinungs-
gestalt, sinnenhaft erfahrbar begegnet, kann sich in ein Anschauen
und Denken einiiben, das in allem, was ihm sinnenhaft begegnet,
die Abbilder der »Stigmata des Gekreuzigten« wiedererkennt. Dann
kann fiir ihn, in besonderen Weisen der ésthetischen Erfahrung, auch
das Verletzte und Entstellte in aller Kreatur zur transparenten Ge-
stalt werden, an der ihm die Gestalt des leidenden Christus aufleuch-
tet. Hiob, der sich den Eiter aus den Geschwiiren schabt, Lazarus, an
dessen Wunden die Hunde lecken, ein Totenschidel im offenen Gra-
be, aber auch eine Scholle im diirren Lande, die aufbricht, als zeige sie
eine klaffende Wunde, gewinnen deshalb in der Symbolsprache der
christlichen Kunst eine Bedeutung, die der am Erhabenen ausgerich-
teten Kunst der Antike fremd gewesen ist. Und wiederum ist hin-
zuzufiigen: Gewif$ sind es gewdhnlich biblische Szenen, in deren Dar-
stellung solche Motive auftreten; aber sie verraten doch, daf3 die
Kiinstler und die Betrachter ihrer Werke in eine Weise des Sehens
eingeiibt waren, die die Spuren des leidenden Christus auch in den
Inhalten profaner Erfahrungen wiederzuentdecken vermochte.

Die Feier des Gottesdienstes scheint so zu einer »Formatio Men-
tis« beigetragen zu haben, die es moglich machte, daf$ fiir die Glau-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 477

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

478

Die christliche Uberlieferung

benden sich auch die Inhalte einer spezifischen Weise der dstheti-
schen Erfahrung in Gestalten der Christusbegegnung transfiguriert
haben. Und auch hier hat das christologische Dogma dazu beigetra-
gen, solche Erfahrungen vor Mif3verstindnissen und Fehlbildungen
zu bewahren. Wer »monophysitisch« oder »doketistisch« die Inkar-
nation des gottlichen Wortes als blofle »Verkleidung in Menschen-
gestalt« versteht, wird auch im Blick auf die »profane« Welt in den
Inhalten ihrer sinnenhaften Prisenz nicht die Erscheinungs- und Ge-
genwartsgestalt des Gottlichen wiedererkennen. Nicht zufillig geht
in der Geschichte christlicher Theologie und Frommigkeit der chri-
stologische Monophysitismus mit einem metaphysischen Dualismus
einher, der die Sinnenwelt geringschitzt und sich bemiiht, sie durch
»Aufstieg in die Welt des Intelligiblen« hinter sich zu lassen. Die
Wahrnehmung durch die Sinne und mit ihr die dsthetische Erfah-
rung wird dann bestenfalls als Propiadeutik der intellektuellen Ein-
sicht verstanden und verliert so ihren Eigenwert fiir die Erkenntnis
wie fiir die Religion. Wer dagegen »arianisch« in Christus nur den
leidenden Menschen sieht, wird zwar vielleicht besonders hellsichtig
werden fiir die Phanomene des Verstiimmelten und Entstellten, die
sich ihm in der profanen Erfahrung zeigen. Aber er kann diese Phi-
nomene nicht als Weisen begreifen, wie »sub contrario« die gottliche
Herrlichkeit in der Welt begegnet. Dann verliert auch diese Art der
Erfahrung die Moglichkeit, in eine Begegnung mit »dem Sieger iiber
Hoélle und Tod« transfiguriert zu werden. Es ist wohl kaum ein Zu-
fall, daf3 im 10. und 11. Jahrhundert, als die Pilgerschaft ins Heilige
Land (und in ihrem Gefolge die Kreuzziige) die Christenheit bewegte
und dazu fiihrte, die Bedeutung der Menschennatur Jesu neu zu ent-
decken, auch in der christlichen Kunst die Zuwendung zur materiel-
len Welt eine neue Intensitit gewann. (Man denke an die Darstellung
von Pflanzen und Tieren, aber auch an die Anfinge der Darstellung
konkreter Landschaften in der Gotik.) Und es ist gewifs ebensowenig
ein Zufall, daf3 eine sikular werdende Kunst zwar dem Entstellten
und Verletzten neue Aufmerksamkeit widmen konnte, aber das
»anagogische« Moment derartiger Phinomene, ihren »Sensus spei«
aus dem Blick geriickt hat. Demgegeniiber hat die christliche Bot-
schaft in den Glaubenden eine Forma Mentis entstehen lassen, die
es moglich machte, daf8 auch die sinnenhafte Wahrnehmung der
Welt in eine transparente Gestalt fiir die Begegnung mit dem Chri-
stus transfiguriert werden konnte, der auch als »wahrer Mensch« zu-
gleich »wahrer Gott« geblieben ist und dem Leiden den Charakter

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bewihrungsproben der christlichen Uberlieferung und ihrer Institutionen

eines »signum prognosticum« des kommenden Heils verliehen hat.
Und so hat sich nicht nur der christliche Gottesdienst, sondern auch
das christologische Dogma immer wieder als eine Schule der christli-
chen Erfahrung, auch der ésthetischen, erwiesen.

Selbst fiir die Befihigung zur wissenschaftlichen Empirie laf3t
sich ein Einfluf3 der jiidisch-christlichen Formatio Mentis nachwei-
sen. Dafiir konnen hier nur zwei Beispiele in Erinnerung gerufen
werden: Schon an fritherer Stelle war davon die Rede, daf} die Uber-
lieferung der Ekklesia Israel einen geschirften Sinn fiir das histori-
sche Bedeutungsmoment jeder Erfahrung, nicht nur der religiosen,
hat entstehen lassen: fiir ihre unverwechselbare Einmaligkeit und
zugleich fiir ihre bleibende Denkwiirdigkeit (s.o. S. 113ff.). Das hat
auch in profanen Zusammenhingen die Aufgabenstellung der Ge-
schichtsschreibung und Geschichtswissenschaft veridndert. Wihrend
griechische Historiographen, z.B. Thukydides, an historischen Bei-
spielen ewige Einsichten iiber die Natur des Menschen und seine im-
mer wiederkehrenden Verhaltensformen zu gewinnen versuchten,
ist unter jiidischem und dann unter christlichem Einfluf§ eine Ge-
schichtsschreibung entstanden, die dem Besonderen, so nicht Wie-
derkehrenden besondere Aufmerksamkeit gewidmet hat und den
spezifisch historischen Zusammenhang der Ereignisse von dem phy-
sikalischen Kausalzusammenhang des Naturgeschehens unterschied.

Auch die Philologie hat durch die christliche Verkiindigung
neue Impulse erhalten. Die Bibel (im Unterschied etwa zum Koran)
ist schon friih in die verschiedenen Nationalsprachen iibersetzt wor-
den. (Schon die Apostelgeschichte berichtet das »Pfingstwunder«
nicht so, daf die »Perser, Meder, Elamiter«, von denen dort die Rede
ist, durch gottlichen Beistand befihigt worden wiren, das in hebrai-
scher bzw. araméischer Sprache gesprochene Gotteslob der Jiinger zu
verstehen; das »Wunder« bestand vielmehr darin, daf8 jeder von
ihnen dieses Gotteslob »in seiner Muttersprache horte«). Und wie-
derum war es die Berufung auf die Inkarnation des Wortes, die den
Missionaren die Aufgabe stellte, das Evangelium so zu predigen, daf3
jeder Horer es in seiner Muttersprache vernehmen konnte. »Inkul-
turation« des Evangeliums ist die missions-praktische Konsequenz
des Bekenntnisses zur Fleischwerdung dies Wortes. Dadurch wurden
die Ubersetzer auf die strukturelle Verschiedenheit der Sprachen auf-
merksam. Die Kontroverse zwischen Hieronymus und Augustin

7 Apg. 2,8.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 479

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

480

Die christliche Uberlieferung

iiber die Frage, ob es eine »Hebraica Veritas« gebe, die eine bedeu-
tungsgleiche Ubersetzung ins Griechische unméglich mache, ist ein
frithes Zeugnis dieser Entdeckung. Und Entsprechendes wiederholte
sich, als im Zeitalter der Entdeckungen Ubersetzungen der Bibel in
die Sprachen der Missionslidnder entstanden. Es ist wiederum kein
Zufall, daf8 Wilhelm v.Humboldt auf die Entdeckung der »Unter-
schiedlichkeiten des menschlichen Sprachbaues« im Gespriach mit
heimgekehrten Missionaren gestofSen ist, denen er wihrend seines
Aufenthaltes in Rom begegnet ist. Der geschirfte Sinn fiir die histo-
rische Besonderheit der jeweiligen Nationalsprachen, aber auch fiir
die Riickwirkung von Ubersetzungen auf den Gebrauch der jeweili-
gen Muttersprache konnte nur unter dem Einfluf3 einer Formatio
Mentis entstehen, die durch die christliche Uberlieferung in ihren
Horern hervorgerufen wurde. (Es ist bezeichnend, daf8 fiir die Grie-
chen und Rémer die Sprecher fremder Sprachen als »Barbaren« gal-
ten, deren Sprachen eher den akustischen Signalen von Tieren als
menschlichen Worten vergleichbar seien.) Und alle moderne Philo-
logie konnte erst entstehen, als diese Weise der Erfahrung von Spra-
chen moglich geworden war. So hat sich auch in dieser Hinsicht die
christliche Uberlieferung als eine Schule der Erfahrung bewzhrt.

7. Die Organe der christlichen Uberlieferung

Traditionen und Institutionen, so wurde mehrfach gesagt, bewihren
sich, indem sie fiir die Mitglieder der Uberlieferungsgemeinschaft zu
Schulen der Erfahrung werden. Nur so kann es ihnen gelingen, die
Uberlieferungsgenossen zu aktiven und eigenverantwortlichen Mit-
gliedern der Gemeinschaft zu machen. Und darauf beruht die Legi-
timitit ihres Autorititsanspruches, der auf solche Weise die Selbst-
bestimmung der Einzelnen nicht einschrinkt, sondern diese zur
eigenverantwortlichen Wahrnehmung ihrer Aufgabe erst fihig
macht (s.o0. S.30ff.). Das gilt, wie weiterhin deutlich wurde, auch
fiir speziell religiose Traditionen und Institutionen (s.o. S. 40ff.). In
diesen Rahmen konnten auch die Aufgaben eingetragen werden, die
die Organe der Uberlieferung Israels zu erfiillen hatten und bis heute
erfiillen (s.0. S. 153-170).

Unter dem gleichen Gesichtspunkt sollen nun jene Organe der
christlichen Uberlieferung, von deren Unentbehrlichkeit an friiherer
Stelle die Rede war (s.0. S. 397 ff.), noch einmal betrachtet werden.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

Dabei ist in Erinnerung zu rufen, daf8 die Inhaber kirchlicher Dienste
und Amter nur dadurch auftragsgemif handeln kénnen, daf3 sie dem
Wirken Christi (des einzigen Priesters, Lehrers und Propheten)
nichts hinzufiigen, sondern, »in persona Christi« sprechend und han-
delnd, dessen wirkendes Sprechen und Handeln in der Gemeinde der
Glaubenden gegenwirtig machen.

a) Die Sprachlehrer des Gebets

Die kirchliche Uberlieferungsgemeinschaft bedarf, wie jede Uberlie-
ferungsgemeinschaft, der Sprachlehrer; unter diesen haben in einer
religiosen Uberlieferungsgemeinschaft die Sprachlehrer des Gebets
besondere Bedeutung. Vor allem die Eltern, dann aber auch Lehrer,
Pfarrer, Jugendleiter und Organe der christlichen Erwachsenen-
bildung sind solche Sprachlehrer des Gebets. An sie sind Fragen der
folgenden Art zu richten: Begniigen sie sich damit, den Kindern,
Schiilern, Mitgliedern der Pfarrgemeinde oder Besuchern von Bil-
dungsveranstaltungen bewihrte Gebetsformulierungen bekanntzu-
machen, auf die diese bei sich bietender Gelegenheit in ihrem Leben
zuriickgreifen konnen? Dieser Dienst ist unentbehrlich; jede Sprache,
und so auch die Gebetssprache, wird im Horen gelernt. Dennoch
bleibt zu fragen: Vermitteln die Sprachlehrer des Gebets ihren Schii-
lern nur »passive Sprachkompetenz«, also die Fihigkeit, sprachliche
Auflerungen, die andere geprigt haben, zu verstehen, zu wieder-
holen und gegebenenfalls situationsgemdfs anzuwenden? Oder ver-
mittteln sie, auch in der Sprache des Gebets, »aktive Sprachkom-
petenzg, die sich daran zeigen miifste, daf} die Lernenden in der
Sprache, die sie gelernt haben, zu sagen vermogen, was ihnen nie-
mand vorgesagt hat?

Und iiben sie, wie jeder gute Sprachlehrer, ihre Schiiler darin
ein, aktive und passive Sprachkompetenz in ein Wechselverhiltnis
zu bringen? Das wiirde bedeuten, daf3 sie ihre Versuche, Gebete sel-
ber zu formulieren, an iiberlieferten Formen des Gebets kritisch
iiberpriifen, um zu verhindern, daf8 sie in ihrem personlichen Gebet
in Infantilismen oder Primitivismen verfallen. (Auf solche Weise
kann, im profanen Zusammenhang, der Umgang mit Texten der Li-
teratur dazu dienen, die aktive Sprachkompetenz der Mitglieder
einer Sprachgemeinschaft so zu schulen, daf3 sie fihig werden, ihr
eigenes Sprechen kritisch zu priifen und vor der Befangenheit in in-
fantilen oder primitiven Sprachformen zu bewahren.) Umkehrt wird,

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 481

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

482

Die christliche Uberlieferung

wenn ein solches Wechselverhiltnis von aktiver und passiver Sprach-
kompetenz der Gebetssprache zustandekommt, ein differenzierteres
Verstindnis der tberlieferten Gebetssprache moglich: Der Versuch,
selbst Gebete zu formulieren, und die dabei erworbene Aufmerksam-
keit auf die Schwierigkeiten, auf die man bei diesem Versuch stof3t,
schirft den Blick fiir den Zusammenhang zwischen Form und Inhalt
der tiberlieferten Gebetssprache, weil nun deutlich wird, daf8 das, was
in iiberlieferten Gebeten gesagt ist, nur in dieser bestimmten Form
gesagt werden konnte. (Wiederum gilt das Gleiche auch in profanen
Zusammenhingen. Der Sprachlehrer wird die Erfahrungen, die die
Schiiler im Gebrauch ihrer eigenen Sprache gemacht haben, dazu
nutzen, ihnen die Bedeutung der literarischen »Hochsprache« ver-
stindlich zu machen: Was Dichter gesagt haben, erforderte die dich-
terische Form ihrer Rede, um die sie gerungen haben, und lafit sich
nicht bedeutungsgleich in umgangssprachliche Aussageformen iiber-
setzen.)

In dem Mafle, in dem es dem Sprachlehrer der Gebetssprache
gelingt, diese Aufgabe zu erfiillen, wird er die Schiiler auch befahi-
gen, ihre eigenen Erfahrungen und diejenigen, aus denen iiberliefer-
te Formen des Gebets hervorgegangen sind, in ein hermeneutisches
Wechselverhiltnis zu bringen, also betend »mit den Worten der V-
ter und Miitter« ihre eigenen Erfahrungen neu zu verstehen, und
»betend mit eigenen Worten, deutlicher zu erfassen, welche Erfah-
rungen fritherer Generationen der Glaubenden in deren Beten einge-
gangen sind. Erst so wird der Schiiler der Gebetssprache zu einem
eigenverantwortlichen Glied der Gemeinschaft der Betenden, die die
Generationen iibergreift.

Zur Vermittlung solcher Sprachkompetenz gehort es, dafi die
Schiiler lernen, nicht nur zu verstehen, was sie sagen oder was andere
gesagt haben, sondern auch zu wissen, was sie tun, wenn sie spre-
chen. Denn jede Art des sprachlichen Ausdrucks, nicht nur die soge-
nannten »Sprachhandlungen«, hat auch eine »pragmatische«, d.h.
nicht nur das Gegebene beschreibende, sondern es zugleich wirksam
verindernde Funktion. Die Linguistik spricht deshalb von einem
»pragmatischen« Aspekt jedes sprachlichen Ausdrucks, wobei »prag-
matisch« nichts mit vordergriindigen Niitzlichkeitserwdgungen zu
tun hat. Diese pragmatische Funktion tritt freilich in solchen sprach-
lichen Ausdriicken besonders deutlich hervor, die im engeren Sinne
»Sprachhandlungen« heiflen, bleibt aber nicht auf diese beschrinkt.
Innerhalb dieser Sprachhandlungen hat, im profanen wie im religio-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

sen Kontext, die Anrufung des Horers beim Namen eine heraus-
ragende Bedeutung. Um zu wissen, »was man tut, wenn man betet«
ist deswegen ein Verstindnis der Anrufung Gottes als der aus-
gezeichneten religiosen Sprachhandlung besonders wichtig. Und
wenn die pragmatische Funktion jeder Namens-Anrufung darin be-
steht, in eine Wechselbeziehung zum Angesprochenen einzutreten
und dabei die gegenwirtige Begegnung mit der Erinnerung an friihe-
re zu verkniipfen, dann wird der Sprachlehrer des Gebets seine Schii-
ler dafiir sensibilisieren, von welcher Art die Gottesbeziehung ist, in
die der Beter durch den Gebrauch bestimmter Gottesnamen eintritt,
und wie sich im Gebrauch solcher Namen das gegenwirtige »Stehen
vor Gott« mit der Erinnerung an frithere Weisen dieses Stehens vor
dem gleichen, in der neuen Situation wiedererkanten Gott verkniipft.
Nur so wird das Gebet zu einem konstitutiven Teil der eigenen Le-
bensgeschichte, aber auch zu einer Schule fiir das Verstehen der Ge-
schichte der Beter-Gemeinschaft.

Hat der Sprachlehrer des Gebets seinen Schiilern Klarheit dar-
tiber verschafft — und zuvor selber Klarheit dariiber gewonnen — was
Menschen tun, wenn sie beten, dann wird ihm und seinen Schiilern
auch verstindlich, was es bedeutet, auch dieses Amt in der Kirche »in
persona Christi« auszuiiben. Denn daraus allein legitimiert sich die
Autoritit dieses Lehrers, wenn er seine Schiiler anleitet, in einer be-
stimmten Weise zu beten und dadurch ihre personliche Gottesbezie-
hung an der Tradition der Kirche als Beter-Gemeinschaft auszurich-
ten. Wenn Jesus im Johannesevanngelium zum Vater sagt »Ich habe
ihnen deinen Namen kundgemacht«®, und wenn er fortfahrt »Ich
habe ihn kundgemacht und werde ihn weiter kundmachen«®, dann
ist damit nicht die Mitteilung eines bestimmten akustischen Zei-
chens gemeint, das die Jiinger betend verwenden sollen, sondern die
Ermichtigung dazu, zu Gott in jene Beziehung einzutreten, die durch
die Sprachhandlung der Namens-Anrufung wirksam zustande-
gebracht wird. Weil solche ermiéchtigende Kundmachung des Na-
mens nur in der Vollmacht Gottes selber ausgeiibt werden kann, ist
Christus der einzige Sprachlehrer der Gebetssprache, und jeder
menschliche Sprachlehrer kann seine Aufgabe nur erfiillen, wenn in
seiner Belehrung diese Vollmacht Christi, die der Vater dem Sohn
und ihm allein gegeben hat, durch seinen menschlichen Dienst an

% Joh 17,6.
 Joh 17,26.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 483

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

484

Die christliche Uberlieferung

den Schiilern der Gebetssprache wirksam wird. Das gilt auch fiir die
Fiirbitte » Vater, bewahre sie in deinem Namen«. Auch diese Fiirbitte
Jesu wird der Sprachlehrer des Gebets seinen Schiilern weitergeben,
wenn er sie dazu »in persona Christi« anleitet, iiber Zeiten geistlicher
Diirre hinweg mit dem Beten nicht aufzuhéren, sondern im Weiter-
sprechen tiberlieferter Formen des Gebets in der Namens-Anrufung
Gottes »bewahrt« zu bleiben?.

b) Die Vorbeter der Gemeinde

Hat der Sprachlehrer in der beschriebenen Weise sein Werk getan,
dann kann der Vorbeter die Mitglieder der Gemeinde auffordern, in
ein von ihm vorgesprochenes Gebet zusammen mit der ganzen Ge-
meinde einzustimmen. Gerade wenn dieser Vorbeter Gebete neu for-
muliert — wozu seit der Liturgiereform auch im liturgischen Gemein-
degebet Raum gelassen ist — oder wenn er Texte verwendet, die er
gefunden hat, die den Gemeindemitgliedern aber wenig vertraut
sind, wird er sich selbstkritisch fragen miissen: Betet er so, daf3 er es
verantworten kann, die Gemeinde zu einer verantwortlichen Aneig-
nung des vorgesprochenen Gebets einzuladen? Oder wird die Auffor-
derung, zu dem vorgesprochenen Gebet »Ja und Amen« zu sagen, zu
einem Mittel, die Gemeinde zu disziplinieren? Das kann vor allem
dann leicht geschehen, wenn er die Gemeinde dazu anleitet, Gott
um ein bestimmtes Verhalten zu bitten, das er fiir richtig hilt, zu
dem die Gemeindemitglieder vielleicht auch bereit sind, das aber fiir
sie eher ein guter Vorsatz ist als ein Wunsch, den sie vor Gott tragen
mochten. (»Gib uns ein offenes Herz fiir die Armen und den Mut,
soziale Ungerechtigkeit in der Gesellschaft offenzulegen«.) Dann
wird das vorgesprochene Gebet zu einer Pardnese (moralischen Er-
mahnung), die sich in die Sprache des Gebets »verkleidet«, und das
Vorbeteramt wird dazu mif$braucht, eine Unterwerfung der Gemein-
demitglieder unter die — vielleicht sehr berechtigten — Wiinsche des
Vorbeters zu erreichen. Hier gilt die allgemeine sprachphilosophische
Regel »Unsaubere Sprachspiele sind soziale Versteckspiele«. Wer zu
beten vorgibt, wo er in Wahrheit ermahnt, versteckt den Anspruch
des Mahners in der scheinbar harmloseren Rolle des Vorbeters. Ver-

7 Vgl. zum Vorstehenden: R. Schaeffler, Kleine Sprachlehre des Gebets, Einsiedeln
1988, sowie: ders, Das Gebet und das Argument, zwei Weisen des Sprechens von Gott,
Diisseldorf 1989.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

gleichbares gilt, wenn Belehrungen sich in die Sprache des Gebets
verkleiden. Die vorgesprochene Bitte »Laf3 uns [endlich] einsehen,
dafd ...« unterstellt, daf3 es der Wunsch der Gemeinde sei, einzuse-
hen, was der Vorbeter lingst eingesehen hat; und die Antwort »Wir
bitten dich erhore uns« wird, oft unbemerkt, zum Eingestindnis der
eigenen Torheit, als spriche man »O Gott, lafl uns alle so klug wer-
den, wie der Vorbeter schon ist«. Auch hier wird der Autoritits-
anspruch des Belehrenden in der Rolle des Vorbeters versteckt und
die Gemeinde, die in einer rituell vorgeprigten Antwort diesen Au-
toritatsanspruch vor Gott (1) akzeptiert, wird entmiindigt.

Erinnert der Vorbeter sich weiterhin daran, daf3 er auch dieses
Amt nur »in persona Christi« ausiiben kann, weil Christus selber
der einzige Vorbeter der Gemeinde ist, dann erhilt der iibliche Ge-
betsschluf8 »durch Christus unseren Herrn« seine volle Bedeutung:
Die Glaubenden konnen nur beten, weil Christus selbst der eine Ge-
betsmittler ist, der sich das Gotteslob, die Klage, den Dank und die
Bitte der Glaubenden zueigen macht, um sie als sein eigenes Gebet
vor den Vater zu tragen’!. Daraus aber ergibt sich fiir den Vorbeter
die Gewissensfrage: Ist sein Beten von solcher Art, dafi er es verant-
worten kann, Christus um seine Gebets-Mittlerschaft zu bitten?
Sollte er sich dieser Verantwortung entziehen, wiirde der Gebets-
schlul »durch Christus unseren Herrn« zum blasphemischen Ver-
such, die Mittlerschaft Christi fiir die sehr subjektiven Absichten
des Vorbeters in Anspruch zu nehmen und auch dafiir das »Ja und
Amen« der Gemeinde einzufordern — die ja gewohnlich zwischen
dem Ende des vorgesprochenen Gebets und der von ihr erwarteten
zustimmenden Antwort kaum eine »Besinnungspause« hat, um ab-
zuschitzen, was sie tut, wenn sie diese ihre Zustimmung gibt”?.

c) Die »Lesemeister« als Lehrer des Umgangs
mit normativen Texten

Zu den Sprachlehrern und Vorsprechern (im religiosen Falle: Vor-
betern) kommen in jeder Uberlieferungsgemeinschaft, als eine dritte
Gruppe der Diener am Wort, die »Lese-Meister«, die die Uberliefe-
rungsgenossen in den Gebrauch von Texten einiiben, die fiir die ent-

71 Rom 8,34.
72 Vgl. R. Schaeffler, Freirdume, Kriterien zur verantwortlichen liturgischen Textgestal-
tung, in: Gottesdienst 1991, 105-109, 153155 und 161-163.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 485

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

486

Die christliche Uberlieferung

sprechende Gemeinschaft normative Bedeutung haben (s.o. S. 25ff.
u. 43ff.). Das gilt fiir den Gebrauch »klassischer« Texte in der Li-
teratur, an denen viele Generationen ihre Sprache und ihre Er-
fahrungsfiahigkeit geschult und kritisch gepriift haben. Es gilt fiir Ge-
setzestexte der Rechtsgemeinschaft, fiir die bahnbrechenden
Forschungsberichte grofier Gelehrter in der »Gemeinschaft der Ge-
lehrten«, fiir historische Urkunden, die fiir das Selbstverstindnis
einer politischen Gemeinschaft wegweisend sind. (Man denke an die
Bedeutung der Unabhingigkeitserklirung der Vereinigten Staaten
fiir das Selbstverstindnis der Amerikaner.)

In all diesen Féllen geht es nicht darum, alle Leser derartiger
Texte zu Fachgenossen der » Argumentations-Spezialisten« zu ma-
chen, die durch Argumente und Gegenargumente Moglichkeiten
der Text-Auslegung gegeneinander abwégen. Der Deutschlehrer, der
seine Schiiler in das Lesen klassischer Literatur einiibt, macht aus
ihnen keine »kleinen Literaturwissenschaftler«. Seine Aufgabe be-
steht darin, an ausgewihlten Zeugnissen der Uberlieferung den
Schiilern die Eigenart der Selbst- und Welterfahrung deutlich zu ma-
chen, die in diesen Texten zum Ausdruck kommt, und ihnen zu zei-
gen, daf3 eine spezifische Weise des Anschauens und Denkens nétig
war, um solche Erfahrungen zu machen. Vor allem aber wird er sie
dazu anregen, ihr eigenes Anschauen und Denken im Umgang mit
diesen Texten so zu entwickeln, daf3 auch sie zu vergleichbaren Wei-
sen der Erfahrung fihig werden.

In diesem Sinne haben in der Geschichte der Uberlieferungs-
gemeinschaft immer neue Generationen von Lesern ihren »Blick
auf die Weltwirklickeit« geschult und so ihr Anschauen und Denken
»gebildet«. In diesem wortlichen Sinne von »Bildung« gehoren sol-
che Texte zum »Bildungsgut« der Uberlieferungsgemeinschaft. Da-
bei konnen spitere Leser von fritheren lernen, auf welche Weise
solche Texte, bei Verinderung ihrer Rezeptionsbedingungen, neu
gelesen werden konnten und dabei neue, bisher verborgen gebliebe-
ne Bedeutungsmomente haben hervortreten lassen. Im Blick auf die
Rezeptionsgeschichte solcher Texte bemerkt der jeweils gegenwirti-
ge Leser, dafy und in welcher Weise auch seine Aufgabe sich nicht
darin erschopft, den Wortlaut des Textes kennenzulernen und sich
mit der Semantik und Grammatik der darin verwendeten Ausdriik-
ke vertraut zu machen; die Weise, wie jeweils Frithere den Text ge-
lesen haben, zeigt vielmehr auch ihm, daff und wie das Lesen erst in
Akten der eigenstindigen Aneignung zu seinem Ziele kommt. Auch

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

normative Texte konnen ihre Funktion nur erfiillen, wenn immer
neue Generationen von Lesern sie als Anleitungen begreifen, in
ihrem Lichte eigene Erfahrungen auszulegen und im Lichte ihrer
so ausgelegten Erfahrungen die Bedeutung dieser Texte neu zu er-
fassen, freilich auch die Weise ihres eigenen Verstehens und damit
ihres Anschauens und Denkens am tberlieferten Text kritisch zu
priifen. So lernt der Leser, sich selbst und seine »Bildung« in die
Geschichte der Lesergemeinschaft einzuordnen und seinen Ort in
dieser Geschichte zu bestimmen: als aufmerksamer Horer des tiber-
lieferten Wortes wird er zugleich fahig, den iibrigen Gliedern der
Uberlieferungsgemeinschaft sein eigenes, unverwechselbares Wort
zu sagen und so zum aktiven Glied der Uberlieferungsgemeinschaft
zu werden.

Selbstverstiandlich gilt das Gesagte auch fiir die kanonischen
Schriften, die in einigen, wenn auch nicht allen religiosen Uberliefe-
rungsgemeinschaften als die »Norma normans« aller religiosen
Theorie und Praxis anerkannt sind. Auch die Leser dieser Texte miis-
sen zu einer Lektiire angeleitet werden, die sie nicht zu Fachgenossen
der gelehrten Theologie macht, die sich an den Diskussionen der Ex-
egeten beteiligen, sondern den kanonischen Texten diejenige Funk-
tion gibt, um derentwillen sie verfafSt worden sind: die Funktion, ihre
Leser zu einer »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens« (R6m 12,2)
aufzurufen, durch die sie fihig werden, auf das an sie gerichtete Wort
die angemessene Antwort des Glaubens zu geben. Dazu ist es nétig,
diese Texte so zu lesen, daf3 dabei ihre traditions-begriindende und
zugleich traditionskritische Funktion deutlich wird (s. Band],
S. 294 ff).

Fiir den »Lesemeister« biblischer Schriften, sei er im Ubrigen
Prediger, Lehrer, Leiter von Bibelkreisen, Referent auf Veranstaltun-
gen der Erwachsenenbildung, entsteht daraus eine zweifache Auf-
gabe: Er wird seine Horer zunichst darauf aufmerksam machen, auf
welche Weise »Schrift« und »Tradition« zusammengehoren — die
Schrift als normativer Text und die Tradition, die sich nicht darin er-
schopft, das tiberlieferte Wort nachzusprechen und auf neue Situa-
tionen »anzuwenden«, sondern dem Text den vorantreibenden Im-
puls entnimmt, kraft dessen das alte Wort stets neu gelesen sein
will. Zugleich aber wird er seine Horer daran erinnern, dafS der Re-
kurs auf den normativen Text ihn zu einer Kritik der Rezeptions-
geschichte fihig macht: nicht nur weil frithere Leser in Vorurteilen
befangen waren, die er, der kritische Leser von heute, durchschaut

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 487

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

488

Die christliche Uberlieferung

und hinter sich gelassen hat, sondern vor allem, weil der normative
Text eine Wahrheit enthalt, die »grofler« ist als die Antwort, die frii-
here Generationen — und er selbst! — auf ihn gegeben haben. Der
normative Text erweist sich als die »Norma normans« der Uberliefe-
rung. Das schliet nicht aus sondern ein, daf3 die Uberlieferung, als
»Norma normata«, den Leser zu einem kritischen Urteil iiber seine
eigenen Aneigungsversuche anleitet, indem er sich die Frage stellt,
ob er hinter denjenigen Grad der Formatio Mentis zuriickgefallen ist,
der in den Rezeptionsbemiihungen der fritheren seinen Ausdruck ge-
funden hat.

Fiir den Leser biblischer Schriften bedeutet dies: Der Leser wird
darauf aufmerksam, auf welche Weise der Text, als Norma normans
der Uberlieferung, auch Unzulinglichkeiten und Irrwege seiner Re-
zeptionsgeschichte deutlich macht und damit auch ihn selbst, den
»Leser von heute«, immer wieder der Unzuldnglichkeit seiner Aneig-
nungsversuche iiberfiihrt: Der normative Text erweist sich, als Ver-
mittler des »je grofieren« Anspruchs der von ihm bezeugten Wahr-
heit, auf eigentiimliche Weise als »unerschopflich«. Sooft seine Leser,
die fritheren wie die heutigen, ihn »verstanden« zu haben meinen,
léft er neue Bedeutungsmomente erkennen, die eine noch ausste-
hende »Umgestaltung des Denkens« erfordern; die »Bildungg, die
der Leser im Umgang mit solchen Texten zu gewinnen sucht, ist ein
stets unabgeschlossener ProzefS. Darum ist auch die Tradition, die
diesen Text und seinen Anspruch an die Horer weitergibt, kein blof3
deponierter Schatz bewihrter Ergebnisse des Textverstehens, son-
dern, als »Traditio vivag, ein zukunftsoffenes Geschehen.

Damit sind Lernziele vorgezeichnet, zu deren Erreichung die
»Lesemeister« den Lesern solcher Texte verhelfen miissen. Es
scheint, daf8 die Lesemeister normativer Texte der Rechtsgemein-
schaft und der religiésen Uberlieferungsgemeinschaft auf diese ihre
Aufgabe deutlicher aufmerksam geworden sind als manche Lesemei-
ster klassischer Texte der Literatur, die sich oft darauf beschrianken, in
historischer Rekonstruktion die Leser zu Zeugen der Weise zu ma-
chen, wie der Verfasser zu seinen Zeitgenossen gesprochen hat und
von ihnen verstanden sein wollte. Juristen dagegen und vor allem
Theologen stellten die Frage nach dem »Sitz im Leben«, d.h nach
der Weise, wie der Text seinen normativen Anspruch in der Ge-
schichte seiner Lesergemeinschaft zur Geltung gebracht hat und wie
er ihn auch gegeniiber dem Leser von heute nur geltend machen
kann, sofern dieser sich aneignend und kritisch in diese Geschichte

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

der Lesergemeinschaft einordnet. Literaturwissenschaftler haben
sich diese Einsicht, daf3 der Text von seinem »Sitz im Leben« her ver-
standen werden muf, erst spit und nur zogernd, zuweilen unter dem
etwas irrefiihrenden Titel »Soziolinguistik«, zueigen gemacht.

Christliche Lesemeister sind, geleitet von den problemanzeigen-
den Begriffen »Schrift und Tradition«, auf diese Aufgabe friither und
deutlicher aufmerksam geworden. Aber nicht immer war ihnen hin-
langlich bewuf3t, daf3 sowohl die Tradition als auch die Kritik an ihr,
die unter Riickgriff auf die Schrift geschieht, auf Akten der eigenver-
antwortlichen Aneignung des tiberlieferten Wortes beruhen. Des-
halb werden auch gegenwiirtige Leser sich nur dann lernend und kri-
tisch in die Uberlieferungsgemeinschaft einordnen kénnen, wenn sie
zu einer solchen eigenverantwortlichen Aneignung befihigt sind.
Denn die Tradition erschopft sich nicht in der wortgetreuen Bewah-
rung des iiberlieferten Textes — so unerlaflich diese Treue zum Wort-
laut auch ist und bleibt. Sie dokumentiert die Antworten, die immer
neue Generationen auf den Anspruch des Textes und der in ihm be-
zeugten »grofieren Wahrheit« gegeben haben. Denn auch der nor-
mative Text ist »Gotteswort im Menschenwort« (s. Band I, der hier
vorgelegten Untersuchung) und verlangt deshalb, um als Vermitt-
lungsgestalt dieser Wahrheit begriffen zu werden, der kritischen
Auslegung. (Was man gewdhnlich und mit einem mif$verstidndlichen
Ausdruck »Bibelkritik« nennt, ist nicht Kritik am Wahrheitsan-
spruch des Textes unter Berufung auf die eigenen Einsichten des Le-
sers, sondern gerade Auslegung dieses Wahrheitsanspruchs, den
nicht die Apostel und Propheten als Menschen, sondern das in der
Entiuflerungsgestalt menschlichen Wortes ergehende Gotteswort
an seine Horer richtet.)

Ein kritisches Verstindnis der Uberlieferung wird folglich nicht
dadurch gewonnen, daf3 der Bibelleser von »heute«, aufgrund bes-
serer Schulung seines Blicks, den »wahren Gehalt« der biblischen
Schrift gegen die Mifverstindnisse der Leser von »gestern« zur Gel-
tung bringt, sondern dadurch, daf8 der jeweils »heutige« Leser den
Vorgang der »Traditio viva« als einen Dialog begreift, in welchem
der je grofere Anspruch des Textes immer neu in der Knechtsgestalt
der menschlichen Antwort zur Sprache gekommen ist. Der Lese-
meister, der seine Zeitgenossen in solches Lesen Heiliger Schriften
eintiben soll, wird sie dazu anleiten miissen, den Dialog mit dem in
diesen Texten bezeugten Gotteswort fortzusetzen, der jeweils »heu-
te« nur gefithrt werden kann, weil alle Generationen der »fritheren«

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 489

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

490

Die christliche Uberlieferung

ihn gefiihrt und immer neue Generationen zu neuen Partnern dieses
Dialogs gemacht haben. Um ein solches Verstindnis des spannungs-
reichen Verhiltnisses von Schrift und Tradition moglich zu machen,
werden die »Lesemeister« ihre Schiiler dafiir hellsichtig machen
miissen, im normativen Text wie in seiner Rezeptions- und Aus-
legungsgeschichte diesen Dialog bezeugt zu finden und ihre eigene
Aufgabe in der Reihe der Dialogpartner zu bestimmen und zu erfiil-
len.

Nicht nur der Text und die Aneignungsbemiihungen seiner Le-
ser, auch die Tatigkeit der Lesemeister hat einen »Sitz im Leben der
Uberlieferungsgemeinschaft«. Dieser ist nicht fiir alle Uberliefe-
rungsgemeinschaften der gleiche. Das Lesen klassischer Literatur
und die Aneignung des Gelesenen als Moment der »Bildung« (For-
matio Mentis) des Lesers ist in erster Linie eine intellektuelle Lei-
stung; und wenn der Leser damit zugleich in die Uberlieferungs-
gemeinschaft einer »Bildungstradition« eintritt, so kann auch dies
in der Weise geschehen, daf er durch den Blick in deren Geschichte
theoretische Kenntnis erwirbt, sich mit deren Zeugnissen lesend aus-
einandersetzt, ohne mit anderen Lesern in unmittelbaren Kontakt zu
treten. Es kann hilfreich sein, einen solchen Text mit anderen ge-
meinsam zu lesen und sich {iber das Gelesene mit ihnen zu unterhal-
ten; aber unerldfllich notwendig ist das nicht. Darum ist der »Sitz in
Leben« fiir solches Lernen der Unterricht, fiir den es unwesentlich
ist, ob er als Einzelunterricht oder in einer Gemeinschaft der Lernen-
den, z.B. in einer Schulklasse oder in einem literaturwissenschaft-
lichen Seminar, geschieht.

Dieser Hinweis kann dazu helfen, die besondere Aufgabe des
Lesemeisters in religiosen Uberlieferungsgemeinschaften deutlich
zu machen, die sich von der Aufgabe rein literarischer Lesemeister
unterscheidet. Der Eintritt in eine religiose Uberlieferungsgemein-
schaft und die Aneignung der Uberlieferungsinhalte erschépft sich
hier nicht darin, eine intellektuelle Leistung des Lesers zu sein, son-
dern wird als Folge einer freien Zuwendung des Heiligen verstanden,
die dem Horer und Leser wirksam zugesprochen werden muf8 — im
Falle der jiidischen wie der christlichen Uberlieferungsgemeinschaft
als Folge einer »Erwihlung«, die nur im wirkenden Wort an neue
Generationen weitergegeben werden kann. Von den Schwierigkeiten,
die daraus fiir die Ekklesia Israel entstehen, war an fritherer Stelle
schon die Rede. Nur durch eine freie Zusage gottlicher »Treue zu
den Vitern« ist deren Erwidhlung tiberhaupt tradierbar geworden.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

Und auch die christliche Uberlieferungsgemeinschaft verdankt ihren
Fortbestand im Wechsel der Generationen dieser freien Treue Gottes
zu den Viter. »Sicut locutus est ad patres nostros — Wie er gesprochen
hat zu unseren Viterng, singt deswegen die Mutter Jesu, wenn sie
beschreiben will, was geschehen ist, wenn Gott »auf die Niedrigkeit
seiner Magd geblickt« hat”. Eine wichtige Aufgabe des Lesemeisters
besteht also darin, seinen Schiilern bewuf3t zu machen, daf sie zu
Erben der gottlichen Treue zu den Vitern werden, wenn sie dazu auf-
gefordert werden, das gelesene Wort als Anrede zu verstehen, die an
sie gerichtet ist und sie zu ihrer eigenverantwortlichen Antwort her-
ausfordert.

Der Eintritt in die christliche Uberlieferungsgemeinschaft und
die Aneignung der tiberlieferten Inhalte werden nur dadurch mog-
lich, dafs dem Leser der kanonischen Texte zugleich die gottliche
Treue zu den Vitern zugesagt und deren Erwihlung wirksam weiter-
gegeben wird. Deshalb erreicht alle theoretische Unterweisung ihr
Ziel nur, wenn sie auf jene besondere Situation bezogen bleibt, in
der das wirkende Wort dieser Zusage und dieser weitergegebenen Er-
wihlung gesprochen wird. Das aber ist in erster Linie die Situation
der gottesdienstlichen Feier. Hier ist zugleich der primire Ort fiir das
Lesen kanonischer Texte, deren offentliche Verlesung einen wesent-
lichen Bestandteil des christlichen Gottesdienstes bildet. Dem ent-
spricht es, daf3 der primire »Sitz im Leben«, an dem die christliche
Unterweisung stattfindet und die Lesemeister ihre Titigkeit aus-
tben, jene Art der Katechese ist, die auf den Empfang der Sakramen-
te vorbereitet, und die Predigt, die mit der Spendung der Sakramente
verbunden ist, insbesondere also die Tauf-Katechese und die Taufpre-
digt. Beispiele dafiir finden sich schon im Neuen Testament, etwa in
der Apostelgeschichte oder im Ersten Petrusbrief, der als literarischer
Niederschlag einer Taufkatechese gilt.

Damit aber ist der Dienst der Lesemeister (und aller anderen
Lehrer) in der Kirche auf den Dienst jener bezogen, die sich, nach
einer Selbstbezeichnung des Apostels Paulus, »Diener Christi und
Verwalter der Mysterien Gottes« nennen.

7 Luk 1,55.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 491

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

492

Die christliche Uberlieferung

d) Die »vertrauten Diener Christi
und Verwalter der Mysterien Gottes«

Der Apostel Paulus hat seine eigene Aufgabe mit den Worten be-
schrieben: »So halte man uns fiir Diener (Hyperétai) Christi und Ver-
walter (Oikénomoi) der Geheimnisse (ton Mysterion) Christi«”%. Er
beschreibt damit die Eigentiimlichkeit seines apostolischen Amtes,
das nach seiner Darstellung im wirksamen Zuspruch der géttlichen
Vergebung (der »Diakonia katallagés«) seine wichtigste Aufgabe hat.
Zum Verstindnis dieser Selbstaussage des Apostels seien zunichst
einige Hinweise auf die dabei verwendeten Vokabeln gegeben, weil
dadurch deutlicher werden kann, auf welche Weise das apostolische
Amt sich legitimiert und an welchen Maf3stéiben seine Austibung kri-
tisch zu messen ist.

a) Bemerkungen zur Wort- und Begriffsgeschichte

Fiir den Begriff des »Dieners« oder des »Sklaven« halt die griechische
Sprache mehrere Termini bereit. Paulus bezeichnet sich zumeist als
»Dotlos« (woraus iibrigens hervorgeht, daf$ die heute iiblich gewor-
dene hiufige Ubersetzung von »Doulos« mit »Sklave« sprachlich
nicht begriindet ist. Es kann ein Ehrenname sein, »Doulos Christou«
genannt zu werden, so wie auch der »Gottesknecht« der propheti-
schen Verkiindigung kein Sklave, sondern ein freier Diener Gottes
ist.) An mehreren Stellen nennt Paulus sich »Didkonos« (so vor al-
lem im Zusammenhang der schon erwihnten »Diakonia« der Ver-
sohnung). An dieser einen Stelle wihlt er das Wort »Hyperétesc,
das im Johannesevangelium mehrfach auch im Munde Jesu vor-
kommt, um die Jiinger zu bezeichnen. Im Griechischen ist der »Hy-
perétes« derjenige Diener, der seinem Herrn zu ganz personlichen
Dienstleistungen zugeordnet ist, z.B. zum An-und Auskleiden, zur
Korperpflege und zur Pflege im Krankheitsfall. Es ist wohl diese per-
sonliche Zuordnung zu seinem Herrn, die Paulus an der zitierten
Stelle fiir sich in Anspruch nimmt.

Die gleiche Vokabel kann im Griechischen auch verwendet wer-
den, um den Dienst des Menschen an den Gottern zu bezeichnen. So
definiert im Dialog »Euthyphron« der Dialogpartner des Sokrates die
Frommigkeit als »hyperetiké téchne, als die Fahigkeit zum Dienst
an den Gottern. Damit ruft er freilich die skeptische Gegenfrage des

74 1 Kor 4,1.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

Sokrates hervor: »Zu welchen Werkes Bewirkung gebrauchen die
Gotter solche Hyperétai?«”>. Wenn nun Paulus an mehreren Stellen
die Diakonia an der Versohnung, also den wirksamen Zuspruch des
gottlichen Vergebungswortes, als die exemplarische Weise seines
apostolischen Dienstes bezeichnet, dann darf man die eine Stelle, an
der er sich »Hyperétes« nennt, wohl so verstehen: Das wirksame
Wort der Siindenvergebung beruht auf dem besonderen, ganz per-
sonlichen Dienstverhiltnis, in dem er zu Christus steht. Dann kénnte
er die skeptische Frage des Sokrates, wenn man sie ihm vorgehalten
hitte, in folgender Weise beantworten: Der Zuspruch der Siindenver-
gebung ist jener personliche Dienst, jenes »Werk, zu dessen Bewir-
kung« sich Christus seines »Hyperétes« bedient.

Nun gebraucht Paulus an der zitierten Stelle neben dem Aus-
druck »Diener (Hyperétes) Christi« noch den zweiten: »Verwalter
(Oikénomos) der Mysterien Gottes«. Offensichtlich soll der zweite
Ausdruck den ersten erldutern. Was dabei auffillt, ist der Plural
»Mysterien«. In der tiberwiegenden Mehrheit der neutestamentli-
chen Stellen, und bei Paulus an allen aufler dieser einen, wird der
Ausdruck »Mystérion« im Singular gebraucht und bezeichnet dann,
dem Sprachgebrauch der jiidischen Apokalyptik gemifs, jenen einen
»geheimen Ratschlufl« Gottes, der den gesamten Weltlauf bestimmt,
aber erst am Ende der Tage offenbargemacht werden kann’. Die
gottliche »Oikonomia« bezieht sich dann auf jene Gesamtordnung
der Welt, vergleichbar einer alles umfassenden »Hausordnungg, die
auf die Verwirklichung dieses einen Ratschlusses ausgerichtet ist. Be-
zeichnet also der Terminus »QOikonomia« die allumfassende Herr-
schaft Gottes iiber den Weltlauf, dann bleibt fiir menschliche »Oiké-
nomoi« dabei kein Platz.

Der Plural »die Mysterien« dagegen wird an einigen Stellen im
Danielbuch dazu verwendet, um einzelne Entscheidungen Gottes zu
benennen, die der Realisierung dieses einen gottlichen Heilsplanes
dienen (z.B. die Eroberung Babylons durch die Meder und Perser).
Eine solche »Apokalyptik im Detail« liegt den neutestamentlichen
Autoren fern, weil die eine und alles erfiillende Heilstat Gottes in
Christi Tod und Auferweckung schon geschehen ist, sodaf3 es sich
eriibrigt, andere auf dieses Ziel gerichtete »mysteria« anzusagen.
Und wiederum ist hinzuzufiigen: Diese gottlichen Heilstaten kom-

75 Platon, Euthyphron 13e.
76 So z.B. Rom 11,25.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 493

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

494

Die christliche Uberlieferung

men ohne menschliche Mithilfe zustande; fiir die Aussage, daf3 ein
Mensch als »Oikénomos« dieser Heilstaten eingesetzt sei, fehlt inso-
fern jeder Anlaf3.

So liegt es nahe, den Doppelausdruck »Diener und Verwalter«
als Bezeichnung eines umfassenderen Zusammenhangs zu verste-
hen, in den sich der »Dienst an der Versohnung« als ein Spezialfall
einordnet. Zum wirkenden Wort, mit dem der Apostel den Glauben-
den die gottliche Vergebung zuspricht, treten, wenn diese Interpreta-
tion zutreffen sollte, andere wirksame Worte und Zeichenhandlun-
gen, die »in persona Christi« gesprochen und getan werden, vor
allem im Zusammenhang von Taufe und Herrenmahl. Denn auch
diese Worte und Handlungen werden so verstanden, daf3 stets Chri-
stus der Taufende und der Spender seines Leibes und Blutes ist, wih-
rend der dazu berufene und bevollmichtigte Mensch dieses Wirken
Christi fiir die Gemeinde gegenwiirtig und erfahrbar macht. »Ta
mystéria« wiren dann diese gottesdienstlich wirksamen Zeichen
und Worte, die das Wirken Christi »re-prisentieren«, und die »Die-
ner und Verwalter«, von denen ebenfalls im Plural gesprochen wird,
wiiren in solchem Zusammenhang die »Re-Priasentanten« des Heils-
wirkens Christi.

Mit diesem Deutungsversuch wiirde freilich der Sprachge-
brauch Pauli in die Nihe der griechischen Mysteriensprache gertickt,
die die verschiedenen Formen der Einweihung in den lebenspenden-
den Tod eines Gottes ebenfalls »Mystéria« genannt hat. In diesem
Sinne hat die spitere Kirche diesen Ausdruck verstanden, etwa wenn
sie von der Feier der »Paschalia Mysteria« spricht und wenn sie die
Feier von Taufe und Abendmahl als »Mystéria¢, lateinisch »Sac-
ramentac, bezeichnet. Versteht man in diesem Sinne die »Hyperétai«
und »Oikénomoi« als die Diener am gottesdienstlich wirksamen
Wort und am Sakrament, dann bezeichnen die Begriffe, die Paulus
verwendet, jenen Dienst, der spiter als Aufgabe der »Priester« be-
zeichnet wird — ein Ausdruck, den die frithe Christenheit durchweg
vermeidet, vermutlich um den Dienst, der hier beschrieben werden
soll, vom Erb-Priestertum der Juden und vom Staats-Priestertum der
Griechen und Romer zu unterscheiden, deren »Priester« staatliche
Beamte gewesen sind.

Diese Abgrenzung hat freilich eine andere Frage aufgeworfen:
Die Ubertragung von Amtern auf dem Erbwege hat in religiosen
Uberlieferungsgemeinschaften die Funktion, den Vorrang der gott-
lichen Gabe vor aller menschlichen Leistung deutlich zu machen.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

Ehe die Triger dieser Amter irgend etwas zu tun und zu leisten ver-
mogen, sind sie durch ihre Geburt in ihre gottgegebene Vollmacht
eingesetzt. Die gottliche Gabe geht aller menschlichen Leistung so
voraus, wie das Sein, das immer Gabe ist, dem menschlichen Handeln
vorausgeht. Dieser Gedanke durfte auch im Verstindnis der Diener
an der christlichen Uberlieferung, die keine erblichen Amter kennt,
nicht verlorengehen. Und er hat in der spiteren Entwicklung der
Theologie seinen Ausdruck in der Lehre gefunden, daff Taufe und
Ordination, die niemand sich selber spenden kann und die niemand
durch eigenes Verdient erwerben konnte, dem Empfinger einen
»Character ontologice inhaerens« verleihen, der all seinem Leisten,
aber auch all seinem Versagen, in der Weise erméglichend voraus-
liegt, wie das Sein dem Handeln.

B) Kiriteriologische Folgerungen

Dieser Exkurs zur Wort- und Begriffsgeschichte schien nétig, um die
Frage angemessen stellen zu konnen, wodurch die »Hyperétai« und
»Oikénomoi« ihren Autorititsanspruch gegeniiber der Gemeinde le-
gitimieren und an welchen Kriterien die Austibung ihres Dienstes
gemessen werden mufs. Paulus gibt an der zitierten Stelle ein solches
Kriterium an: »Das niamlich erwartet man von Verwaltern, daf3 ein
jeder als treu befunden werde«”. Dieser Ausdruck, der zunichst
von der Verwaltung materieller Giiter hergenommen ist, ist auf den
Dienst der hier erwihnten »Verwalter« anwendbar, wenn man dar-
unter die »auftragsgemifle« Ausiibung ihres Dienstes versteht. (Daf3
ein solches Verstindnis des biblischen Begriffs »Verwaltung« mog-
lich ist, zeigt sich im Sprachgebrauch der reformatorischen Theo-
logen, wenn sie von der »rechten Verwaltung« der Sakramente spre-
chen. Denn damit ist keine blof3 administrative Tatigkeit gemeint,
sondern diejenige Ausiibung des kirchlichen Dienstes, die dem
»Mandatum Christi« gemaf3 ist.) » Auftragsgemifs« aber kann dieser
Dienst nur unter zwei Bedingungen ausgeiibt werden: Einerseits
miissen von der gottesdienstlich versammelten Gemeinde diejenigen
ferngehalten werden, deren Mitfeier den Gottesdienst zu einem
Hohn auf die Versohnung der Siinder machen wiirde, die Christus
ihnen anbietet. Wer daher trotz vorheriger Ermahnung in seiner
Siinde verharrt, den soll die Gemeinde »einstweilen dem Fleische

771 Kor 4,2.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 495

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

496

Die christliche Uberlieferung

nach dem Satan iibergeben, damit er am Tage Jesu Christi dem Geiste
nach gerettet werde«”®. Der »Diener und Verwalter« iibt so eine »Kir-
chenzucht« aus, in der er zugleich die Aufgabe der Priester am Tem-
pel iibernimmt, die »Tempel-Thora« auszusprechen, die die Bedin-
gungen fiir die Teilnahme am Gottesdienst benennt”. Andererseits
aber miissen die wirksamen Worte und Zeichenhandlungen mit hin-
langlicher Deutlichkeit von magischen Praktiken unterschieden wer-
den, durch welche Menschen fiir menschliche Zwecke iiber gottliche
Krifte zu verfiigen versuchen. Positiv ausgedriickt: Das wirksame
Wort und Zeichen mufs dem gottlichen Heilswirken, das es représen-
tiert, den Charakter von Gottes freier Tat wahren, die durch die freie
Entscheidung des Menschen beantwortet wird. Exemplarisch kommt
dies bei dem Zuspruch des gottlichen Vergebungswortes dadurch
zum Ausdruck, daf8 zugleich mit diesem wirkenden Wort dem Horer
die Bitte Christi weitergesagt wird, die angebotene Vershnung in
einem freien Akt anzunehmen. »Wir bitten euch an Christi statt, laf3t
euch mit Gott versohnen«®.

Damit aber wird erneut jenes Bewahrungskriterium zur Gel-
tung gebracht, von dem im hier vorgetragenen Gedankengang schon
mehrfach die Rede war. Auch jener Dienst, der im spéteren kirchli-
chen Sprachgebrauch »priesterlich« genannt wird, mufl daran ge-
messen werden, ob er die Glaubenden dazu fihig macht, sich das
ihnen auf wirksame Weise vermittelte gottliche Wirken in Freiheit
und Verantwortung anzueignen. Das Vergebungswort, um bei die-
sem ausgezeichneten Beispiel zu bleiben, wird dem Hérer nur »auf-
tragsgemif3« zugesprochen, wenn es ihn dazu befihigt, ohne die 1I-
lusion »eigener Gerechtigkeit«, aber auch ohne die Resignation
sittlicher Verzweiflung in der sittlichen Erfahrung den Willen Gottes
zu erkennen und so die sittliche Haltung, die diese Erfahrung von
ihm verlangt (die »Tugend«), als eine Gabe zu verstehen, die ihm
von Gott selber, als »Frucht des Geistes«, geschenkt worden ist. Die
an fritherer Stelle beschriebene Transfiguration der sittlichen Erfah-
rung in eine religiose kommt bei Paulus darin zum Ausdruck, daf3 er
die »Listen von Tugendenc, die er aus der Lebens-Anleitung der Stoi-
ker iibernimmt, als eine Aufzihlung von »Friichten des Geistes« deu-

78 1Kor 5,4.

7 Vgl. die mehrfach zitierte Psalmstelle »Wer darf hinauf zum Berge Gottes stei-
gen ...7«—Ps24,3.

802 Kor 5,20.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

tet, die dem geschenkt werden, der sich, durch das wirksame Versoh-
nungswort, zur Erfiilllung des gottlichen Willens erméchtigt weif3.

Und so wird auch der Dienst der »Priester« daran gemessen, ob
er diejenigen, denen er gilt, zur ebenso illusionslosen wie resigna-
tionsfreien sittlichen Erfahrung befihigt und fiir deren mogliche
Transfiguration in eine religiose Erfahrung von spezifisch christ-
licher Art hellsichtig gemacht hat.

e) Die Spezialisten der Auslegungskunst und der ihr
entsprechenden Kunstlehre

Sowohl die »Lesemeister«, die die Glaubenden in den Umgang mit
kanonischen Schriften einiiben, als auch die »Diener Christi, die je-
nes Heilswirken Gottes, das in diesen Texten bezeugt ist, in re-pri-
sentativen, Gegenwart vermittelnden Worten und Handlungen den
Glaubenden wirksam zusprechen, stoflen dabei auf Schwierigkeiten
der Auslegung; sie bediirfen dabei deshalb der Hilfe derer, die darin
eingeiibt sind, Alternativen der Auslegung zu entdecken und zwi-
schen ihnen auf argumentativ begriindete Weise zu entscheiden.
Dieses Bediirfnis hat im Laufe der Kirchengeschichte dazu gefiihrt,
daf8 ein eigener Stand der »Spezialisten der Auslegungskunst« ent-
stand. Damit diese ihre Kunst nicht nur nach individueller Intuition,
sondern auf methodisch gesicherte Weise ausiiben konnen, miissen
sie eine eigene »Kunstlehre der Auslegungskunst« entwickeln, vor
allem um abschétzen zu konnen, was in moglichen Kontroversen
der Auslegung »als Argument zihlt«, d.h. als zureichender Grund
fiir die Stellungnahme in solchen Kontroversen anerkannt werden
kann. Schleiermacher hat beide Fahigkeiten, die »Kunst des Verste-
hens« und der zu solchem Verstehen fithrenden Auslegung, aber
auch die dazu notwendige »Kunstlehre« als »Hermeneutik« bezeich-
net. Die Fachleute der »Hermeneutik« in diesem doppelten Sinne
sind die Theologen.

Deren Aufgabe ist spezifisch wissenschaftlicher Natur und folgt
deshalb den eigenen Gesetzen der Wissenschaft. Und in der Erfiil-
lung dieser Aufgabe machen sie von dem Methoden-Geschick und
der Methoden-Reflexion anderer Wissenschaften Gebrauch, die es
mit der Auslegung von Texten zu tun haben; sie lernen vor allem
von den formalem und inhaltlichen Ergebnissen der Philologie und
der Geschichtswissenschaft und den Reflexionen der auf diese Wis-
senschaften bezogenen Wissenschaftstheorie. Dennoch bleibt daran

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 497

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

498

Die christliche Uberlieferung

festzuhalten: Sie haben es mit einer spezifischen Klasse von Texten
zu tun, deren »Sitz im Leben« dadurch bestimmt wird, daf3 die Ge-
meinde der Glaubenden und ihre Mitglieder durch die Botschaft, die
diese Texte ihnen iibermitteln, zu einer Antwort des Glaubens her-
ausgefordert werden sollen. Von dieser ihrer Funktion sind die Texte,
die die Theologie auszulegen hat, bis in ihre grammatische Gestalt
und die Semantik der in ihnen verwendeten Ausdriicke hinein be-
stimmt. Dem hat auch alle wissenschaftliche Auslegungskunst und
Auslegungstheorie Rechnung zu tragen. Darum verfehlt die Theo-
logie ihren Gegenstand, wenn sie den konstitutiven Bezug der Texte,
die den Gegenstand ihrer Forschung bilden, zur Glaubensgemeinde
aus dem Auge verliert. Das wissenschaftliche Argument dient, wenn
es im theologischen Zusammenhang verwendet wird, der »Unter-
scheidung der Geister«, um die Gemeinde davor zu bewahren, einem
irregeleiteten Verstindnis des kanonischen Textes, beispielsweise
dem Verstandnis der »Enthusiasten«, anheimzufallen und auch die-
ses fiir »geistgewirkt« zu halten, wihrend es in Wahrheit dem Wir-
ken des Geistes zuwiderlduft. In diesem Sinne bleibt der Dienst am
»geistlichen Sinn« der Schrift das Kriterium, an dem auch das wis-
senschaftliche Argument der Theologen zu messen ist. Auf diesem
wesentlichen Bezug ihres Forschungsgegenstands zur Glaubens-
gemeinde beruht die »Kirchlichkeit« der Theologie. Diese wird ihr
nicht durch kirchliche Aufsichts-Instanzen &uflerlich abgenétigt,
sondern ist ihr durch die Eigenart ihres Gegenstandes selbst auf-
erlegt.

Aufgrund ihrer fachlichen Kenntnisse und Fertigkeiten kénnen
die Angehorigen dieses Berufsstandes gegeniiber den Gemeindemit-
gliedern, aber auch gegeniiber den Inhabern anderer kirchlicher Am-
ter, mit einem eigenen Autoritdtsanspruch auftreten. Sofern aber
dieser Autoritdtsanspruch sich nicht darauf beschriankt, dal Nicht-
Fachleute den Forschungsergebnissen dieser Spezialisten eine rein
theoretische Anerkennung gewihren, sondern einschlieflt, dafl die
»schlichten Glaubendenc, aber auch die Lesemeister und die »Ver-
walter der Geheimnisse Gottes« sich in ihrem Glauben und in der
Glaubensverkiindigung an den Ergebnissen der Theologie orientie-
ren sollen, bedarf dieser Autorititsanspruch der Theologen eines be-
sonderen Rechtfertigungsgrundes und unterliegt besonderen Bewih-
rungsproben. Die Texte selbst sind, nach einem Worte Luthers,
primér »nicht auf den Tisch des Gelehrten, sondern auf die Kanzel
des Predigers gelegt«, d.h. in ihrer Gestalt wie in ithrem Gehalt von

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

ihrer Funktion bestimmt, Gottes Heilswirken den Glaubenden zuzu-
sagen und deren Antwort im Glauben hervorzurufen. Diese Eigenart
der Texte hat zur Folge, daf8 jede Auslegungskunst und Auslegungs-
theorie ihren Gegenstand verfehlt, wenn sie dieser »oikodometi-
schen« Eigenart der Texte nicht gerecht wird. Eine Theologie muf3
in diesem Sinne »erbauend« sein — was nicht mit einer gefithlsmaflig
mif3verstandenen »Erbaulichkeit« verwechselt werden darf — oder
sie weify nicht, wovon sie handelt. Das bedeutet nicht, daf3 sie ge-
notigt wire, sich dem in Geschichte und Gegenwart jeweils herr-
schenden Glaubensverstandnis kritiklos anzupassen. Wohl aber
bedeutet es, dafS sie den traditionsbegriindenden und zugleich tradi-
tionskritischen Anspruch dieser Texte zur Geltung bringen muf3; und
das schlief3t ein, daf3 auch ihre Bemiihung sich als ein Teil jenes Dia-
logs mit der in diesen Texten zur Sprache kommenden Wahrheit ver-
steht, der in der Geschichte der Kirche stets wirksam gewesen ist und
immer neu gefiihrt werden muf3®'.

Daraus ergeben sich Anfragen an die Theologie, die zugleich den
Charakter von Legitimationskriterien haben: Geben die Spezialisten
der Auslegungskunst den Lehrern des Bibel-Lesens und den Dienern
an Wort und Sakrament Methoden an die Hand, um dem Text die
verpflichtende und zugleich Zuversicht begriindende Anrede an sei-
ne gegenwirtigen Horer und Leser zu entnehmen, durch die diese
unter Gottes Weisung und Zusage gestellt werden? Haben sie Krite-
rien entwickelt, anhand derer diese Diener am Wort entscheiden
konnen, ob sie bei diesem Versuch nur irgendwelche niitzliche » An-
wendungsmoglichkeiten« in den Text hineinprojizieren, oder ob sie
die wirkende Anrede, die im Horer Glaube, Hoffnung und Liebe wek-
ken kann, wirklich dem Text und seiner eigenen Intention ent-
nommen haben? In der Sprache der bewiihrten und daher traditionell
gewordenen Methoden-Diskussion gefragt: Gelingt es ihnen, den
»Sensus historicus« des Textes mit dessen »geistlichem« Sinn zu ver-
binden, und zwar nicht im Sinne einer sekundiren frommen oder
auch blof3 lebens-niitzlichen Zusatz-Verwendung, sondern im Sinne
einer Freilegung der vierfachen Funktion des Textes selbst?

Dazu konnte der an fritherer Stelle gefiihrte Nachweis hilfreich
sein, daf3 jede sprachliche AuBerung neben ihrem Mitteilungssinn
auch eine Selbstaussage des Sprechers (im Falle der Bibel also eine

81 Vgl. R. Schaeffler, Glaubensreflexion und Wissenschaftslehre, Thesen zur Wissen-
schaftstheorie und Wissenschaftsgeschichte der Theologie, Freiburg 1980.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 499

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

500

Die christliche Uberlieferung

Selbstaussage Gottes), einen Anspruch an den Horer und eine Zusage
an ihn impliziert, weil jede Erfahrung, die in solchen Texten bezeugt
wird, diese Bedeutungsmomente konstitutiv in sich enthilt (Vgl.
Band I, S. 363 ff. und Band 11 44—62 u. 75-187). Aber auch wer diesen
Weg nicht fiir den geeigneten hilt, wird daran festhalten miissen,
dafl alle Auslegungskunst und die ihr entsprechende Theorie
(»Kunstlehre«) sich daran wird bewahren miissen, daf sie Wege fin-
det, um die Figenbedeutung dessen, was Gott in den wechselnden
Situationen der Geschichte gesagt und getan hat, zu wahren, zugleich
aber dem Text die Anrede und Zusage an den Horer und Leser von
heute zu entnehmen. Die Theologie kann sich von dieser Aufgabe
nicht dispensieren, um ihre Erfiillung dem Geschick der Praktiker
zu tiberlassen. Denn der Bezug zum Horer, der zur Antwort des
Glaubens gerufen werden soll, und zur Gemeinde der Glaubenden
gehort zur Eigenart der Texte selbst; und deshalb wird die fachliche
Auslegung des Textes diesen seinen »Sitz im Leben« nicht vernach-
lassigen diirfen.

f)  Die »Nachfolger der Apostel« und das kirchliche » Lehramt«

Sucht man nach frithen Formen der Institutionalisierung der christ-
lichen Uberlieferung, dann fallt zunichst auf: Das fritheste Organ
dieser Uberlieferung, das sich selbst als eine auf Nachfolge angelegte
Institution verstand, ist das Kollegium »der Zwolfe« gewesen. Zeug-
nis dafiir ist die Nachwahl eines neuen Mitglieds nach dem Ausschei-
den des Judas Ischarioth®. Fiir dieses Gremium ist die Zwolfzahl der
Mitglieder charakteristisch gewesen, wohl in Bezugnahme auf die
zwolf Patriarchen der Ekklesia Israel. Aber gerade dieses Gremium
hat in der weiteren Geschichte der Kirche keine Fortsetzung gefun-
den. Weitere Nachwahlen in das Gremium der »Zwolfe« fanden
nicht statt. Neben den »Zwolfen« gab es jedoch andere Diener der
Uberlieferung, die »Apostel« hieBen. Paulus und Barnabas waren
Apostel, gehorten aber nicht zu den Zwélfen. Und ob die Zwélfe sich
selber Apostel nannten, ist zweifelhaft. Der Ausdruck »die zwolf
Apostel«, der im Neuen Testament an einigen Stellen vorkommt,
konnte der Ausdruck einer spiteren Identifikation beider Amter sein,
die erst entstehen konnte, als man die Mifllichkeit nicht mehr emp-
fand, daf3 es nach diesem Sprachgebrauch nun zwei Arten von Apo-

8 Apg. 1,23.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

steln gab: die »zwolf Apostel« und die »anderen Apostelc, z. B. Paulus
und Barnabas.

Was nun Nachfolge fand und also institutionelle Ziige annahm,
war das Amt der Apostel, die wie Paulus und Barnabas zunichst als
Wanderprediger auftraten, zugleich aber Aufgaben der Supervision
von Gemeinden iibernahmen, iiber deren Glauben, Moral und Got-
tesdienst sie wachten. Es ist schon darauf hingewiesen worden, daf8
sie damit die Funktion jener »Sendboten« (Apostoloi) iibernahmen,
die im Auftrage des Hohen Rates jiidische Gemeinden in der Diaspo-
ra aufsuchten und dort gegebenenfalls gegen Fehlentwicklungen ein-
schritten (s.0. S. 1981.). Die »Nachfolger der Apostel« {ibernahmen
von diesen vor allem die Aufgabe, den Consensus der Gemeinden
im Verstindnis des Glaubens zu sichern und gegen Irrlehrer auf-
zutreten (so schon der Verfasser des Zweiten Johannesbriefes in sei-
nem Einschreiten gegen die » Verfiihrer, die die Fleischwerdung des
Logos leugnen). Und bis heute ist die Ausiibung des »kirchlichen
Lehramts« die herausragende Aufgabe der Nachfolger der Apostel
geblieben.

Die Bedeutung solcher Lehrentscheidungen fiir das Glauben
und Leben der Christen ist an fritherer Stelle am Beispiel des christo-
logischen Dogmas deutlich gemacht worden (s.o0. S. 4741, vgl. 517).
Gerade solche Beispiele zeigen: Auch die Glaubens-Entscheidungen
der Nachfolger der Apostel (z.B. der in Nizida versammelten Bischo-
fe) sind dazu bestimmt, von den Glaubenden aktiv angeeignet und zu
bestimmenden Momenten ihrer eigenen Erfahrung gemacht zu wer-
den. Auch hier kommt der Wahrheitsanspruch, den das Dogma zur
Geltung bringt, nur dadurch »beim Hérer an, dafl er ihn zu seiner
eigenverantwortlichen Antwort herausfordert, freilich ihn auch vor
fehlgeleiteten Weisen dieser Antwort bewahrt. Das Dogma — und an-
dere Aulerungen des »kirchlichen Lehramts« — dienen der heilschaf-
fenden Wahrheit einer wirksamen Anrede und Zusage Gottes an die
Glaubenden. Aber dieser Charakter der »Heilswahrheit« erschopft
sich nicht darin, zutreffende Informationen iiber gottliche Dinge
weiterzugeben, sondern kommt darin zur Geltung, dafl diese Wahr-
heit dem Menschen Wege zu dem von Gott gewirkten Heil eroffnet,
die er nur zu gehen vermag, indem er auf die Botschaft seine eigen-
verantwortliche Antwort gibt.

Dazu ist gewif3 die theoretische Richtigkeit der Glaubensaussage
die unerldfSliche Bedingung. Diese Bedeutung theoretischer Aus-
sagen »in Glaubenssachen« verkannt zu haben, war der Irrtum jenes

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A= 501

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

502

Die christliche Uberlieferung

»Fideismus« im Sinne von Sabatier, der meinte, »Glaubenssitze« sei-
en intellektuelle Interpretamente der Glaubenserfahrung, auf die der,
der diese Erfahrungen gemacht hat, auch verzichten kénnte und tat-
sichlich in vielen Fillen ohne Schaden verzichtet, weil die Fragen, die
sie beantworten, ihrerseits nur fiir »Intellektuelle« belangvoll sind.
Dagegen ist festzuhalten: Es gibt theoretische Sétze, die nicht bestrit-
ten werden konnen, ohne daf§ dadurch auch die Erfahrungen, auf die
der Glaubende sich berufen kann, fragmentarisch werden oder einer
Fehlgestaltung anheimfallen. Dennoch bleibt bestehen: Wenn der-
artige theoretische Informationen auch die unerlifiliche Bedingung
der recht vollzogenen glaubigen Antwort auf Gottes Anrede sind, so
sind sie doch nicht deren zulingliche Bedingung. Zur Heilswahrheit
im vollen Sinne des Wortes wird die Wahrheit der Lehre nur durch
ihre Beziehung zur Verkiindigung als der wirksamen Ansage der ge-
genwirtig geschehenden gottlichen Zuwendung zum Menschen; und
die Wahrheit der Verkiindigung ist die Gestalt, in der das wirkende
Wort Gottes selber den Menschen auf befreiende Weise unter seinen
Anspruch stellt. Befreiend ist dieser Anspruch Gottes, indem er den
Menschen erst in jene »Forma Mentis« versetzt, kraft derer er zu
einer freien und eigenverantwortlichen Antwort auf dieses Wort
fahig wird. Auf diese Weise bewidhrt sich auch die Wahrheit der
Glaubenslehre und ihrer Sicherung durch die Entscheidungen des
Lehramts dadurch, daBs sie sich als eine »Schule der religiosen Erfah-
rung« erweist.

Daraus ergeben sich wiederum kritische Anfragen: Kénnen die
Organe des autoritativen Lehramts der Kirche deutlich machen, daf3
in jenen Alternativen, die sie entscheiden, wirklich das Heil oder Un-
heil der Horer auf dem Spiele steht? Betreffen die Alternativen der
Deutung, die hier zur Entscheidung stehen, wirklich die Bedingun-
gen, von denen es abhingt, ob der Horer den befreienden Anruf
Gottes durch eine »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens« ange-
messen beantworten kann? Sind sie also im vollen Sinne »Heilswahr-
heiten«, um derentwillen es legitim ist, die Horer in ihrem Gewissen
an die getroffenen Entscheidungen zu binden? Ein erhellendes Bei-
spiel fiir eine Argumentation, die eine scheinbar nur theoretische
Wahrheit als Heilswahrheit ausweist, ist die Argumentation des
Apostels Paulus, der nachweist, daf3 die theoretische Wahrheit des
Satzes »Jesus ist von den Toten auferweckt worden« und deshalb die
Unwahrheit der entgegengesetzten Behauptung »Tote weckt nie-
mand auf« die Bedingung benennt, von der die heilsvermittelnde

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

Wirksamkeit des Vergebungswortes abhingt. Wenn niemand Tote
aufweckt, »dann seid ihr noch in euren Siinden«®. Dies mag nur eine
unter anderen Moglichkeiten sein, die Heilsbedeutung einer theo-
retischen Wahrheit nachzuweisen. Aber irgendeinen Nachweis die-
ser Art werden die Organe des kirchlichen Lehramts fithren miissen,
wenn sie glaubhaft machen wollen, dafs sie fiir ihre noch so gut be-
griindete theologische Lehrmeinung nicht voreilig »Heilsnotwendig-
keit« unterstellen und dadurch die Glaubenden einem fremden Ge-
setz unterwerfen.

g) Das kirchliche Recht

Innerhalb der christlichen Kirche hat das Recht niemals diejenige Be-
deutung erlangt, die ihm im Judentum oder auch im Islam zukommt.
Es gibt fiir die Christen kein »inspiriertes Gesetzbuch des kirchlichen
Rechts« (vergleichbar dem Koran); und der »schlichte Glaubige«
wird nicht dazu angehalten, eine kirchliche Rechts-Schule zu besu-
chen und sich zu einem »kleinen Gesetzeslehrer« ausbilden zu lassen
(wie der heranwachsende Jude dazu angehalten wird, einige Jahre
lang eine Talmudschule zu besuchen, und bei der Miindigkeitsfeier
als »Sohn des Gebotes« [Bar Mizwah] eine Probe seiner Fahigkeit
ablegen muf3, im Streit der Rechtsgelehrten eine begriindete Mei-
nung zu vertreten). Dennoch ist es in der Kirche zur Entwicklung
eines eigenen Kirchenrechts gekommen, das sich von der staatlichen
Gesetzgebung unterschied. Und dieses kirchliche Recht verlangt von
den Gldubigen nicht nur Beachtung, sondern einen spezifisch religios
verstandenen Gehorsam.

Dafl das Recht in der christlichen Uberlieferungsgemeinschaft
nicht den gleichen Rang erhielt wie in Judentum oder Islam, hiangt
mit jener Kritik am »Gesetz der Werke« zusammen, die vor allem
von Paulus formuliert worden ist. Die Erfiillung von Gesetzes-Vor-
schriften ist, fiir sich genommen, kein Weg, um »heilswirksame Ver-
dienste« zu erwerben. Aber dieser spezifisch paulinischen Kritik geht
eine andere voraus, die bis zur Verkiindigung Jesu selbst zuriick-
reicht. Speisevorschriften, die vorwiegend dazu dienen, die Mahl-
gemeinschaft mit Gotzendienern zu verhindern, verlieren hier ihre
Bedeutung: Zwar bleibt das Verbot bestehen, mit den Gotzendienern
Kultmahlzeiten zu halten. »Thr kénnt nicht zugleich am Tisch des

8 1 Kor 15,12-17.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A= 503

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

504

Die christliche Uberlieferung

Herrn sitzen und am Tisch der Ddmonen«®. Aber es ist nicht das bei
diesen Mahlzeiten genossene Fleisch, das »unrein« macht, sondern
die Intention, dabei zum »Genossen der Damonen« zu werden®.
Darum kann Paulus feststellen: Fleisch, das zwar aus heidnischen
Opferfeiern stammt, aber von den Christen nicht dort genossen wird,
sei fiir sich genommen unbedenklich, wenn es nicht den Mitglauben-
den zum Argernis wird®. Und er befindet sich damit in Ubereinstim-
mung mit Jesus selbst, der gesagt hat: »Nicht was zum Munde ein-
geht, macht unrein«¥. Fiir die Christenheit ergab sich daraus die
Folgerung: Speisevorschriften, die nicht nur die gottesdienstliche,
sondern auch die profane Gemeinschaft mit den Heiden verhindern
sollen, haben keine Verbindlichkeit mehr, es sei denn, sie dienen der
sinnenhaften Veranschaulichung einer anderen »Reinheit, die allein
von der sittlichen Gesinnung abhédngt. »Nur was vom Munde aus-
geht, macht unrein«®, namlich »die bésen Gedanken, die zur Tétung
von Menschen fithren, zu Ehebruch, Unzucht, Diebstahl, falschem
Zeugnis und Listerung Gottes«*. Und dhnlich wie mit den Speise-
vorschriften verhilt es sich mit Kleidervorschriften. Wenn sie vor-
wiegend dazu dienen, daf3 die Glieder einer partikuliren Gruppe der
Gesellschaft in der Zerstreuung unter fremde Volker sich gegenseitig
erkennen, dann ist das Bestreben der Christen darauf gerichtet, nicht
an ihren Kleidern, sondern an ihren Werken erkennbar zu sein, die
nur als Friichte ihrer engen Gottesbeziehung verstanden werden
konnen, »damit sie [die Menschen] eure guten Werke sehen und eu-
ren Vater im Himmel preisen«®.

So bleibt von den drei Hauptgebieten des jiidischen Gesetzes nur
jene »Tempel-Thorah« in Kraft, die das moralische Verhalten zur Be-
dingung fiir die Teilnahme am Gottesdienst macht. »Wer darf hinauf
zum Berge Gottes steigen? ... Wer reine Hiande hat und ein unschul-
diges Herz«. Nicht positiv gesetztes Recht von der Art der Speise-
und Kleidervorschriften, sondern die Gesetze der Moral sind das
»Reinheitsgesetz« der Christen. Und die Aufgabe der Apostel und
ihrer Nachfolger besteht darin, nicht nur tiber den rechten Glauben,

84 1 Kor 10,21.
% A.a..O. 20.
% 1 Kor 8.

8 Mt 15,11.
8 Mt 15,10.
8 Mt 15,18f.
0 Mt 5,16.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

sondern auch iiber die rechte Auffassung von der Sittlichkeit zu wa-
chen, also, in einer spiteren Ausdrucksweise gesagt, nicht nur »in
rebus fidei«, sondern auch »in rebus morum« verbindliche Normen
zu formulieren. Aber diese Fragen der Moral werden nicht dadurch
zu »Heilsfragen«, dafl zur Unterscheidung zwischen Gut und Bose
zusdtzlich zu den Kriterien der Vernunft noch gottliche Anordnun-
gen geltend gemacht werden, sondern dadurch, daf8 die Befahigung,
als Siinder in einer siindigen Welt das Gute zu tun, als Gabe des gni-
digen Gottes verstanden und zugleich als Berufung der Glaubenden
begriffen wird, wirksame Zeichen des gottlichen Heilswerkes zu set-
zen. Die Praxis des Christen muf3 diesem Auftrag gerecht werden;
und die Zeichen, die er setzt, miissen dem, was sie bezeugen, ange-
messen sein. Die »Res Morumg, die gemeinsam mit den »Res Fidei«
Gegenstand kirchlicher Lehrentscheidungen sind, gewinnen ihre spe-
zifische Bedeutung daraus, dafy sowohl die Handelnden als auch die,
an denen sie titig werden, fiir einander zu »Bildern«, d.h. zu erfahr-
baren Gegenwartsgestalten, des heilswirksam leidenden Christus
werden sollen (s.0. S. 410f.)

Freilich bleibt bei aller Kritik an jenen Teilen der Thorah, die
nicht allgemeine Gesetze der Moral, sondern spezielle Gesetze des
Ritualrechts enthalten, ein Kriterium in Kraft, auf das an fritherer
Stelle hingewiesen wurde (s.o. S. 264f.): Wenn die christliche Uber-
lieferungsgemeinschaft den Anspruch erhebt, in der Botschaft von
Jesu Tod und Auferweckung zugleich das Bekenntnis zu jener Treue
Gottes weiterzugeben, mit der dieser sich an dem »Eid« festhilt, den
er »dem Vater Abraham geschworen hat«’!, dann muf8 sie auch an
der Folgerung festhalten, die Paulus daraus gezogen hat. »Wir heben
das Gesetz nicht auf, sondern geben ihm festen Bestand«®. Dies ge-
schieht durch den Nachweis, daf3 das Gesetz — und mit ihm der Bun-
desschlufd mit den Vitern, der in den Vorschriften des Gesetzes seine
Konkretionen findet — auch durch den »Neuen Bund im Blute Jesu«
nicht widerrufen, sondern zu seiner Fiille gebracht worden ist. Die
Aufgabe aber, diesen Nachweis zu fiihren, kann nur erfiillt werden,
wenn gezeigt werden kann, daf$ in denjenigen Auftrigen (entolai —
mandata), die Jesus seinen Jiingern erteilt und zu deren »Bewah-
rung« er sie aufgefordert hat, auch die Bestimmungen des Gesetzes
zu ihrer Fiille gebracht worden sind. Alle Kritik am Ritualgesetz der

91 Luk 1,37.
% Rom 3,31.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A- 505

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

506

Die christliche Uberlieferung

Juden kann sich nur dadurch legitimieren, dafl ihr dieser Nachweis
gelingt. »Wahrlich, ich sage euch, bis Himmel und Erde vergehen,
wird nicht ein Jota oder Hiakchen vom Gesetze vergehen, ehe alles
geschehen ist. Wer also eines von diesen kleinsten Gesetzen aufhebt
und die Menschen so lehrt, wird im Himmelreich der Kleinste ge-
nannt werden. Nur wer sie tut und so lehrt, der wird im Himmelreich
grof} genannt werden«*. Insofern verbleibt die christliche Uberliefe-
rungsgemeinschaft nicht nur im Allgemeinen und »in abstracto« in
der Uberlieferung der Ekklesia Israel, sondern macht sich auch »in
concreto« durch ihre Rechtsordnung die Rechtsgeschichte der Ekkle-
sia Israel zueigen, freilich auf eine kritische Weise: Sie mift alle De-
tails dieser Rechtsordnung daran, ob und inwieweit sie sich, bei der
durch Jesu Tod und Auferweckung radikal verdnderten historischen
Situation, dazu eignen, dem »groflen Gebot im Gesetz«, dem Gebot
der Gottesliebe, die sich in der Liebe zum Nichsten bewihrt, kon-
krete Gestalt zu geben.

Dafs es, trotz aller Kritik am »Gesetz der Juden, zur Ausbildung
eines eigenen Kirchenrechts kam, das einerseits, als »gesetztes«
Recht, sich von den als unverinderlich geltenden Normen des Sitten-
gesetzes, andererseits vom positiven Recht der Staaten unterscheidet,
ist zunachst aus historisch-kontingenten Griinden zu verstehen: Bei
der Missionierung der Germanen und Slawen traf die Kirche ein
hochst liickenhaft entwickeltes Recht dieser Volker an und sah sich
verpflichtet, subsididr dazu ein eigenes Recht anzubieten, das sich
weitgehend am Romischen Recht orientierte; und dhnliche Verhalt-
nisse sind immer wieder in der Missionsgeschichte aufgetreten. Fiir
eine philosophische Betrachtung sind zwei andere Griinde fiir die
Entstehung des Kirchenrechts bedeutsamer: Die Kirche entfaltete ei-
nerseits eine konkurrierende Gesetzgebung auf solchen Gebieten, auf
denen ihr das jeweils geltende staatliche Recht unzulanglich erschien;
und sie entwickelte auf dem Gebiet, das ihr wesentlich zugehort, ein
eigenes Recht, das sie selbst in Zeiten des »Staats-Kirchentums« in
wesentlichen Hinsichten nicht dem staatlichen Gesetzgeber tber-
lassen wollte.

Dabei zeigt die konkurrierende Gesetzgebung der Kirche an, daf3
sie dem Recht einen Einfluf$ auf das moralische Bewuf3tsein und die
sittliche Praxis der Rechtsgenossen zuschreibt, dem sie durch ihr an-

% Mt 5,181.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

ders geartetes Recht entgegenwirken mochte. Auch das Leben in
einer Rechtsgemeinschaft hat Anteil an jener Formatio Mentis, die
die Individuen fiir bestimmte Erfahrungen, vor allem sittliche, sensi-
bel macht oder desensibilisiert. Beispiele gerade aus der jiingsten
Rechtsgeschichte zeigen: Wenn der Staat, aus im Ubrigen wohlerwo-
genen Griinden, darauf verzichtet, ein bestimmtes Verhalten, etwa
die Abtreibung, unter Strafe zu stellen, entsteht alsbald die Mei-
nung, an diesem Verhalten sei auch moralisch nichts auszusetzen, ja
die Betroffenen hitten sogar einen moralischen Anspruch darauf,
darin von den Mitgliedern der biirgerlichen Solidargemeinschaft
unterstiitzt zu werden. Auch die Diskussion um die Wiederverhei-
ratung Geschiedener wird nur verstindlich, wenn man dabei die Sor-
ge mitberiicksichtigt, ein kirchlicher Verzicht auf Sanktionen, z.B.
auf den Ausschlufs vom Sakramentenempfang, werde alsbald die
Meinung entstehen lassen, die »Zweit-Ehe« sei auch moralisch der
»Erst-Ehe« gleichzubewerten. Mit solchen Uberlegungen ist noch
nicht entschieden, wie ein kirchliches Recht beschaffen sein miisse,
das diese Sachverhalte regelt; aber es wird deutlich, daf3 Anlaf3 be-
steht, in solchen und anderen Fragen eine eigene konkurrierende Ge-
setzgebung der Kirche zu entwickeln. Das Recht hat, neben seiner
genuinen Ordnungsfunktion, auch eine Aufgabe bei der Bildung der
Fihigkeit, sittliche Erfahrungen zu machen, d. h. Erfahrungen, in de-
nen der sittliche Anspruch entdeckt wird, den gewisse typisch wieder-
kehrende Lebenssituationen an uns richten.

Wichtiger fiir die Theologie, und darum auch fiir eine philoso-
phische Einiibung in sie, ist die Funktion, die dem kirchlichen Recht
fiir die Kirche als eine spezifisch religiose Uberlieferungsgemein-
schaft zukommt. Und hier gelten alle Ergebnisse, zu denen die hier
vorgetragenen Uberlegungen an friiherer Stelle, bei der Betrachtung
religioser Uberlieferungsgemeinschaften im Allgemeinen, gefiihrt
haben. Auch das kirchliche Recht hat, wie das Recht aller religitsen
Gemeinschaften, sein Zentrum im Kultrecht. Darum handelt das
kirchliche Personenrecht vorwiegend davon, welche Aufgaben den
Einzelnen durch bestimmte gottesdienstliche Handlungen tibertra-
gen werden, z.B. durch die Taufe, Firmung oder Ordination, welche
Funktionen die solchermaflen »Initiierten« im Gottesdienst erfiillen
und wie Amts-Anmafiung und Amts-Mifsbrauch zu erkennen und
abzuwehren seien. Entsprechendes liefe sich auch fiir das kirchliche
Strafrecht und sogar fiir das kirchliche Sachenrecht zeigen, z.B. bei
der Beschrinkung des Rechts der Gemeinden, Gebaude oder Gerite

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 507

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

508

Die christliche Uberlieferung

zu verkaufen, die zum gottesdienstlichen Gebrauch bestimmt gewe-
sen sind (so das »kanonische VerduSerungsverbot«).

In dieser Beziechung zum Gottesdienst liegt nun auch der spezi-
fisch theologische Grund, von dem her das Kirchenrecht sich legiti-
miert. So ist, um nur das wichtigste Beispiel zu nennen, die Theo-
logie der Sakramente — der Taufe, der Eucharistiefeier, der Ehe
(wenn diese, wie in der Katholischen Kirche, als Sakrament gilt) und
der Ordination — der wichtigste Legitimationsgrund, freilich auch der
wichtigste BeurteilungsmafSstab fir die kirchliche Gesetzgebung
zum Personenrecht, aber auch zum Sachenrecht und sogar zum
Strafrecht. Dem Ermessens-Spielraum des kirchlichen Gesetzgebers
sind deswegen Grenzen gezogen, die durch die theologische Be-
schreibung des kirchlichen Dienstes, vor allem durch die Theologie
der Sakramente, definiert werden. Freilich bleibt im Finzelfall nicht
nur zu priifen, ob der kirchliche Gesetzgeber diese Grenzen iiber-
schritten und damit dem von ihm gesetzten Recht die Legitimations-
Grundlage entzogen hat; zu priifen bleibt auch, ob er sich dort, wo er
aus anderen — im Ubrigen wohlerwogenen — Griinden eine bestimm-
te Novellierung des kirchlichen Rechts nicht wiinscht, mit Recht auf
Einsichten der Sakramenten-Theologie beruft, die seinem Ermessen
entzogen sind. Es konnte ja geschehen, dafs er dasjenige aus theologi-
schen Griinden fiir unmdglich erklirt, was er nur aus wohlerwoge-
nen rechtspolitischen Griinden vermieden sehen will. Daraus wird
deutlich, daf8 auch die Entscheidung dieser Frage, die kritisch an den
kirchlichen Gesetzgeber zu richten ist, Fragen des Glaubens beriihren
kann, deren Beantwortung das kirchliche Lehramt betrifft.

Fragt man nun nach Kriterien, an denen das kirchliche Recht zu
messen ist, dann gilt zunéchst das allgemeine Kriterium, das zu Be-
ginn dieses Bandes der hier vorgelegten Untersuchung, im Blick auf
Traditionen und Institutionen im allgemeinen, formuliert worden ist:
Wie jede Rechtsordnung, so dient auch das Kirchenrecht der Auf-
gabe, die Tradition einer Uberlieferungsgemeinschaft zu sichern.
Das setzt voraus, daf8 das Recht nicht nur zur Befolgung seiner ein-
zelnen Vorschriften anhilt, sondern zugleich die Forma Mentis der
Rechtsgenossen in einer Weise bestimmt, die diese befihigt, jene Er-
fahrungen zu machen, die im Lichte der Rechts-Uberlieferung deut-
bar werden und so zugleich im Riickblick die Bedeutung dieser
Rechts-Uberlieferung neu zu begreifen. Nur so werden sie fihig, sich
die Uberlieferung, auch die des Rechts, aktiv anzueignen und so zu
eigenverantwortlichen Gliedern der Rechtsgemeinschaft zu werden.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

Das schlief3t ein, daf3 der Rechts-Tradition, wie jeder Tradition, zu-
gleich jene weiterfithrenden Impulse entnommen werden, die auch
die Innovation des Rechts als konkrete Gestalt der Uberlieferungs-
treue verstehen lassen (s.0. S. 56 ff.).

Wenn aber das kirchliche Recht, wie jedes Recht einer speziell
religiosen Uberlieferungsgemeinschaft, der Beziehung zum Kultus
seinen spezifisch religiosen Charakter verdankt, dann bedeutet dies
auch, daf an die Organe des kirchlichen Rechts alle diejenigen Fragen
zu richten sind, die oben an die »Oikénomoi« der Mysterien und an
die Organe des kirchlichen Lehramts gerichtet worden sind (s.o.
S. 492 u. 500f.). Dazu kommt ein spezielles Bewihrungskriterium:
Wenn die kirchliche Rechtstradition auch das Recht der Ekklesia
Israel zu seiner Fiille bringen soll, wird es ein Kennzeichen ihrer Le-
gitimitit sein, dafS sie sich als fahig erweist, auch unter Christen jene
»Freude am Gesetz« zu wecken, die fiir die »Gesetzesfrommigkeit«
Israels charakteristisch ist (s.0. S. 165 ff.).

h)  Charismatiker und ihr Verhiltnis
zur kirchlichen Uberlieferungsgemeinschaft

Die christliche Uberlieferungsgemeinschaft, so ist deutlich gewor-
den, hat in theoretischer Hinsicht durch ihre Kritik am »Gesetz der
Werke« ein sehr kritisches Verhiltnis zum Recht gewonnen; ein
Ausdruck dafiir ist die Tatsache, daf3 es in der Kirche kein »inspirier-
tes Gesetzbuch des Kirchenrechts« gibt. In der Praxis aber hat sie ein
sehr detailliertes Recht entwickelt und dessen Verbindlichkeit durch
seine Beziehung zur Verkiindigung und zur Glaubens- und Sitten-
lehre begriindet. Thr Verhéltnis zu den Charismatikern scheint kom-
plementérer Natur zu sein. Theoretisch wird deren Hochschitzung
betont. »Loschet den Geist nicht aus; Prophetengaben verachtet
nicht!«%. In der Praxis dagegen ist sie Charismatikern, wo sie auf-
traten, mit grofSer Zuriickhaltung begegnet.

Das hingt damit zusammen, daf nach christlicher Uberzeugung
der Christus nicht nur der einzige Konig, Priester und Lehrer ist,
sondern auch der Einzige, auf dem der Geist in seiner Fiille ruht und
der deswegen, aufgrund seiner unmittelbaren Beziehung zum Vater,
von diesem eine »Kunde« bringen konnte, die der »Uberlieferung der
Viter« nicht zu entnehmen war. »Niemand hat jemals Gott gesehen.

9% 1 Thes. 5,19f.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A= 509

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

510

Die christliche Uberlieferung

Der einzige Sohn, der an der Brust des Vaters ruht, er hat Kunde
gebracht«?. Wer sich nach Jesu Tod und Auferweckung noch auf Vi-
sionen und Auditionen beruft (wie etwa Paulus dies wiederholt tut),
darf nicht den Anspruch erheben, die Botschaft Jesu selbst durch ir-
gendeine neue Botschaft zu erginzen oder gar zu iiberbieten. Der
Charismatiker ist entweder der getreue Ausleger der einen Botschaft,
die Christus schon und auf untiberbietbare Weise gebracht hat, oder
er ist ein Verfithrer, den die Gemeinde zuriickweisen muf3. »Wer
euch ein anderes Evangelium verkiindigt als wir es verkiindet haben,
der sei verflucht, auch wenn ich selbst es wire oder ein Engel vom
Himmel«%. Es ist bezeichnend, da3 der Charismatiker Paulus dieses
Kriterium an der zitierten Stelle nicht nur gegeniiber anderen Predi-
gern geltend macht, sondern auch gegen sich selbst. Und so sind auch
in der Geschichte der Kirche auftretende Charismatiker immer wie-
der daran gemessen worden, ob sie sich in Ubereinstimmung mit der-
jenigen Verkiindigung und Lehre befinden, die auf »apostolische
Uberlieferung« zuriickgeht und sich an ihr bewshrt, oder ob sie, in
beanspruchter Gott-Unmittelbarkeit, »neue Lehren« verkiinden, die
von dieser Uberlieferung abweichen.

Ein weiteres Kriterium zur Beurteilung von Charismatikern hat
ebenfalls schon Paulus aufgestellt: Sie sind daran zu messen, was sie
zur »Auferbauung« der Gemeinde beitragen, sei es selbst und unmit-
telbar, sei es mit Hilfe von Interpreten, die ihr geistgewirktes Wort in
eine Anrede iibersetzen, die die Gemeinde verstehen und sich zuei-
gen machen kann. »Wer daher in Zungen redet, der bete, daf3 es ge-
dolmetscht werde«?”. Das entspricht dem allgemeinen Kriterium, an
dem in jeder religiésen Uberlieferungsgemeinschaft die Charismati-
ker gemessen werden miissen: Der Charismatiker wird sich dessen
bewuf3t werden miissen, dafi er in seinem Anschauen und Denken —
oft mehr, als er zunichst selber bemerkt — durch die Uberlieferungs-
gemeinschaft gepragt ist, der er entstammt, und daf3 sein Auftreten
auf diese Gemeinschaft in einer Weise zuriickwirkt, die er verantwor-
ten muf3 (s.0. S. 59ff.).

Das gilt auch fiir jene Sondergemeinschaften, die sich hiufig um
solche Charismatiker sammeln (s.o. S. 63 ff.). Sie konnen zu Spaltun-
gen innerhalb der Uberlieferungsgemeinschaft fithren, ihr aber auch

% Joh 1,18.
% Gal 1,8f.
9 1 Kor 14,13.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Organe der christlichen Uberlieferung

wirksame Impulse zu ihrer »Erneuerung aus den Urspriingen« ver-
mitteln. Dadurch entsteht die Frage, auf welche Weise die Uberliefe-
rungsgemeinschaft ihnen Raum fiir die Entwicklung von Sonderfor-
men ihrer Frommigkeit geben kann, ohne dadurch gegen die Treue
zu ihrer Uberlieferung zu verstofen. Fiir die Kirche ist in diesem Zu-
sammenhang vor allem darauf hinzuweisen, dafy Charismatiker nicht
selten zu Ordensgriindern geworden sind, und dies auch dann, wenn
dies urspriinglich gar nicht ihre Absicht gewesen ist, und daf3 sie
dann bemiiht sein muf3ten, auch ihre besondere Weise des Glaubens-
verstandnisses und der Glaubenspraxis tiberlieferungsfihig zu ma-
chen, d.h. zu institutionalisieren. Ausdruck dafiir sind die Ordens-
regeln, die der Gemeinschaft gegeben werden — nicht selten gegen
den Widerstand der charismatischen Griinderfiguren, die oft ein
Milbehagen dagegen empfinden, die Gabe des Geistes, »der weht,
wo er willg, in der Rechtsform einer Regel an kommende Generatio-
nen weiterzugeben und damit zugleich ihrer eigenen charismati-
schen Autoritit Grenzen zu setzen. Hier wie in anderen Fillen er-
weist sich das religiose Recht auch als ein Schutz der Gemeinschaft
vor dem Ubergewicht solcher charismatischen Autorititen, zugleich
aber als eine Bedingung dafiir, nicht nur die Weisungen des Griinders
zu erfiillen, sondern innerhalb der Gemeinschaft eigene Verantwor-
tung zu tibernehmen und so zu deren aktiven Mitgliedern zu werden.
Die Ordensregeln machen Funktionsnachfolge moglich, sodafS die
Gemeinschaft den Tod ihres Griinders iiberdauern kann; und sie wei-
sen den unterschiedlichen Mitgliedern der Gemeinschaft ihre je be-
sonderen Aufgaben zu, die sie in eigener Verantwortung erfiillen
konnen.

Fiir den christlichen Charismatiker verbindet sich mit diesem
allgemein-religiosen noch ein speziell christliches Beurteilungskrite-
rium. Weil Christus der einzige urspriingliche Geisttrdger ist, und
weil er in der Kraft seiner Auferstehung diesen Geist, der »auf ihm
ruhte«, der Kirche als ganzer und jedem ihrer Glieder mitgeteilt hat,
darf auch der Charismatiker, um seine Berufung richtig zu verstehen,
die Geist-Begabung nicht als ein Privileg in Anspruch nehmen, durch
das er sich tiber die »schlichten Glaubigen« erhebt. Unbeschadet der
innovatorischen Impulse, die von ihm ausgehen, und ohne Min-
derung der Autoritit, die er deshalb fiir sich in Anspruch nehmen
kann, wird sein Wirken daran gemessen werden miissen, inwieweit
er diejenigen, an die er sich wendet, zu einer Antwort auf seine An-
rede fahig macht, die sich zu einem Dialog unter »Geistbegabten«

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 511

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

512

Die christliche Uberlieferung

entfaltet, sodafl diese fihig werden, »als Geistbegabte gemeinsam mit
Geistbegabten zu beurteilen, was des Geistes ist«*®. Das aber wird
nur moglich, wenn es ihm gelingt, seine Horer zu eigenen Erfahrun-
gen vom Wirken des Geistes zu befihigen, aufgrund derer sie auf
sein geistgewirktes Wort eine nicht weniger geistgewirkte Antwort
zu geben. Und so bewihrt sich auch mit Bezug auf den christlichen
Charismatiker das nun schon mehrfach formulierte Beurteilungskri-
terium: Auch er kann seinen Auftrag nur erfiillen, indem sein Wir-
ken fiir seine Horer zu einer »Schule der Erfahrung« wird, kraft derer
sie zu seinen eigenverantwortlichen Dialogpartnern und zu eigen-
stindigen Zeugen fiir die Wahrheit der von ihm neu gedolmetschten
Glaubens-Uberlieferung werden.

i)  Ein Riickblick

An alle Inhaber kirchlicher Dienstimter ist also eine zweifache Frage
zu stellen: Wird deutlich, daf§ ihr Anspruch, in persona Christi zu
sprechen und zu handeln, die Selbstlosigkeit ihres Dienstes zum Aus-
druck bringt und nicht in eine Eigenmacht umschligt, die sich, um
sich desto wirksamer durchzusetzen, auf einen Auftrag Christi be-
ruft? Die demiitige Aussage »Das verlange nicht ich, sondern Chri-
stus, der durch mich spricht« kann, oft unbemerkt, zum Deckmantel
eines solchen »fromm verkleideten« Durchsetzungswillens werden.
Und wird deutlich, daf8 sie, in persona Christi sprechend und han-
delnd, jene im wortlichen Sinne »hervor-rufende, in die Fahigkeit
zur Antwort hinein-rufende Anrede Christi vermitteln, die der Ho-
rer nur beantworten kann, indem er durch diese Anrede zugleich
zum eigenverantwortlichen Zeugen ihrer Wahrheit gemacht wird?
Wenn die Aufgabe der christlichen Uberlieferung und ihrer In-
stitutionalisierung in der Kirche darin besteht, ihre Mitglieder zu ak-
tiver Mitgliedschaft zu qualifizieren, und wenn dies nur durch eine
Formatio Mentis geschehen kann, durch die sie zu Erfahrungen fihig
werden, in deren Lichte sie »Rechenschaft von ihrer Hoffnung« ge-
ben konnen, dann richten alle soeben formulierten kritischen Anfra-
gen sich nicht nur an die Inhaber kirchlicher Leitungsimter, sondern
zugleich an jedes ihrer Mitglieder. Sind sie, in aller Unterschiedlich-
keit ihrer Aufgaben, zu einem Glaubenszeugnis fahig geworden, das
sie nicht dazu verfiihrt, nach innen und aufSen »ihre eigene Gerech-

% 1 Kor. 2,13.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Achtes Teilergebnis

tigkeit aufzurichten« und diese in der Anklage gegen die »jeweils an-
deren« zum Ausdruck zu bringen? Diese Selbstgerechtigkeit kennt
verschiedene Formen, z.B. die heute beliebte Anklage gegen die In-
haber kirchlicher Leitungsimter, die »immer noch nicht eingesehen
haben, was den schlichten Glaubigen offenkundig ist«, aber auch die
Anklage kirchlicher Amtstrager gegen den Willen der Glaubigen zu
eigenverantwortlicher Zeugenschaft, der unter den Verdacht gestellt
wird, das eigene subjektive Gutdiinken iiber die kirchlich vermittelte
Heilswahrheit zu stellen. Im Austausch solcher Anklagen mogen
niitzliche Warnungen in beiderlei Richtung enthalten sein. Aber sie
verfehlen den Grund ihrer moglichen Berechtigung, wenn sie nicht
von der selbstkritischen Anfrage an jedes Mitglied der kirchlichen
Gemeinschaft getragen sind: Ist es uns gelungen, im eigenen, verant-
wortlichen Glaubenszeugnis und in der verantwortlichen Erfiillung
unseres je besonderen Auftrags in der Kirche das eine Zeugnis Chri-
sti weiterzugeben, der allein der »wahre Zeuge« ist?

In diese selbstkritische Anfrage, die die Kirche als ganze und
jedes ihrer Glieder betrifft, wird auch der sich einbeziehen miissen,
der eine Ekklesiologie vortrigt oder eine »Philosophische Eintibung
in die Ekklesiologie« versucht. Jede Lehre von der Kirche und jede
philosophische Bemithung um die Einiibung in eine Weise des Den-
kens, durch die eine solche Lehre von der Kirche erst moglich wird,
steht unter der Anfrage: Trigt sie dazu bei, die Glaubenden zu jener
Antwort auf die Glaubensbotschaft zu befihigen, in der Christi be-
freiendes und verpflichtendes Wort fiir immer neue Horer zur Spra-
che gebracht wird? Befihigt sie die Glaubenden zu dem mutigen und
zugleich selbstlosen Dienst an der Re-priasentation der gottlichen
Anrede an die Menschen, die der Kirche als Institution und allen
ihren Gliedern aufgetragen ist? Die Leser dieses Versuches einer
»Philosophischen Einiibung in die Ekklesiologie« mogen selbst beur-
teilen, ob und innerhalb welcher Grenzen die hier vorgetragenen Ub-
erlegungen diesem Auftrag gerecht geworden sind.

Achtes Teilergebnis

Die christliche Botschaft bedarf, um iiberlieferungsfihig zu sein, der
gleichen institutionalisierten, d.h. auf Funktionsnachfolge angeleg-
ten Dienste und Amter, die auch fiir jede andere religiose Uberliefe-

rungsgemeinschaft notwendig sind. Und hier wie in allen anderen

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 513

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

514

Die christliche Uberlieferung

Fillen haben diese die Aufgabe, die Mitglieder der Uberlieferungs-
gemeinschaft durch eine entsprechende Formatio Mentis zur freien
Aneignung des Uberlieferungsgutes zu befihigen und sie damit zu
eigenverantwortlichen Zeugen fiir deren Wahrheit werden zu lassen.
Das geschieht — hier wie in jeder Uberlieferungsgemeinschaft — da-
durch, dal die Uberlieferungsgenossen zu spezifischen Weisen der
eigenen Erfahrung fihig werden, die sie im Lichte der Uberlieferung
verstehen lernen, sodaf sie auch umgekehrt den Bedeutungsgehalt
der Uberlieferung im Lichte der eigenen Erfahrung neu erfassen. An
der Erfiillung dieser Aufgabe ist daher auch die christliche Uberliefe-
rung mitsamt all ihren Organen zu messen.

Der Erfiillung dieser Aufgabe treten jedoch fiir die Gemein-
schaft der Glaubenden spezifische Schwierigkeiten entgegen. Uber-
lieferung ist nur notwendig, weil tiber Jesu Tod und Auferweckung
hinaus »die Geschichte noch weitergeht« und ihre Vollendung noch
vor sich hat. Andererseits ist, nach der Uberzeugung der Glaubenden,
die Geschichte Gottes mit seinem Volk, ja mit der gesamten Mensch-
heit in Jesu Tod und Auferweckung zu ihrer uniiberbietbaren Fiille
gelangt. Die Geschichte »post Christum passum et resuscitatumc
und damit die Notwendigkeit einer christlichen Uberlieferung erwei-
sen sich so als eine Folge der »Verzogerung« der Wiederkunft Chri-
sti, die von den ersten Zeugen der Botschaft nicht erwartet worden
war. Und die Institutitonalisierung dieser Uberlieferung in der Kirche
tragt die Paradoxien dieser Parusieverzogerung an sich. Es kann, tiber
Christus hinaus, keinen Konig oder Priester, keinen Propheten oder
Lehrer mehr geben. Darum hat Christus seinen Jiingern verboten,
sich mit diesen Namen nennen zu lassen. Und doch kann die Bot-
schaft des Evangeliums ohne derartige institutionalisierte Amter
nicht weitergegeben werden. Der dadurch entstehende Widerspruch
kann nur dadurch aufgelost werden, daf3 alle Organe der christlichen
Uberlieferung »in persona Christi« sprechen und handeln, d.h. des-
sen alleinige Wirksamkeit fiir die Glaubenden gegenwirtig und er-
fahrbar machen.

Es ist nun diese »Repraesentatio Christi« durch den Dienst der
Kirche, durch welche die Glaubenden zu spezifischen Weisen eigener
Erfahrung befahigt werden und so zu eigenverantwortlichen Zeugen
fiir ihre Wahrheit werden konnen. Das gilt zunéchst und vor allem
fiir die sittliche Erfahrung, vor allem fiir die, die in der Begegnung
mit dem notleidenden Nichsten gemacht wird. Der Glaubende wird
fahig, im notleidenden Nichsten »Christus zu seheng, d.h. die Ge-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Achtes Teilergebnis

genwarts- und Erscheinungsgestalt, in welcher Christus selbst ihn
unter seine Anrede stellt und zu Werken der Liebe verpflichtet. Aber
auch der Helfende selbst wird fiir den, dem er sich zuwendet, zur
Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt Christi, der allein fihig ist,
dem Leidenden zugleich mit der Linderung physischer Not die heil-
schaffende Liebe Gottes zuzuwenden. So werden der Notleidende
und sein Helfer je auf ihre Weise zum »Bild Christi«, das jeder von
ihnen im anderen zu entdecken vermag.

Auf diese Weise wird es dem Glaubenden moglich, den Dienst
am Nichsten, zu dem er sich in der sittlichen Erfahrung aufgerufen
weil3, illusionslos und resignationsfrei zu vollziehen: Er wird durch
die christliche Botschaft frei von der Illusion, in »eigener Gerechtig-
keit« und durch die Effektivitit seiner »Werke« die Gerechtigkeit
Gottes in dieser Welt durchzusetzen; er ist aber aufgrund dieser Bot-
schaft auch vor der Resignation bewahrt, die sich sonst unvermeid-
lich einstellen miifste, wenn er sich Rechenschaft davon gibt, daf3 er
als Stinder in einer stindigen Welt weder das geeignete Subjekt des
Heilswirkens ist noch in dieser Welt die geeigneten Mittel findet, um
das Heil Gottes wirksam herbeizufiihren. Nur als »Bild« (erfahrbare
Gegenwartsgestalt) des gottlichen Wirkens kann der Mensch auch
seinerseits in seinem Sprechen und Handeln neue »Bilder« (wirk-
same Zeichen) dieser gottlichen Gegenwart setzen.

Auf diese Weise wird die christliche Botschaft — und insbeson-
dere die in jiingerer Zeit wieder viel diskutierte »Rechtfertigungs-
lehre« — zu einer Schule der illusionslosen und resignationsfreien
sittlichen Erfahrung. Gelingt den Organen der christlichen Uberlie-
ferung die Erfiillung dieser Aufgabe, dann befihigen sie die Glauben-
den, auch in den Inhalten anderer Erfahrungsarten, z. B. der dstheti-
schen Erfahrung und sogar in der wissenschaftlichen Empirie, deren
Bedeutungsmomente unverkiirzt zu erfassen und sie als Weisen der
Begegnung mit der befreienden und zugleich verpflichtenden Anrede
Gottes zu begreifen. Auf diese Weise leistet die christliche Uberliefe-
rung eine Formatio Mentis der Glaubenden, kraft derer diese auf
ihren verschiedenen Erfahrungsfeldern fihig werden, die eigene Er-
fahrung im Lichte der Uberlieferung zu verstehen und umgekehrt
die Uberlieferung im Lichte der eigenen Erfahrung zu begreifen. So
werden sie, in der durch ihre eigenen Erfahrungen erworbenen Kom-
petenz, zu eigenverantwortlichen Zeugen fiir die Wahrheit der Uber-
lieferung. Gelingt jedoch den Organen der christlichen Uberlieferung
die Erfiillung dieser Aufgabe nicht, dann schldgt die erwdhnte For-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A~ 515

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

516

Die christliche Uberlieferung

matio Mentis, oft unbemerkt, in eine Deformation um, die die Horer
der Botschaft stumm und zur eigenverantwortlichen Antwort un-
fahig macht.

Um diese Aufgabe zu erfiillen, ist die christliche Uberlieferungs-
gemeinschaft auf den Dienst der Theologen angewiesen, die die nor-
mativen Zeugnisse der christlichen Uberlieferung so auslegen, daf3
der Horer zu solcher Aneignung fihig und zugleich vor Miver-
stindnissen des Wortes bewahrt wird, das diese Uberlieferung ihm
zuspricht. Die dazu notigen Auslegungshilfen (Interpretamente)
kann die Theologie in wichtigen Hinsichten der Philosophie entneh-
men, niherhin der Transzendentalphilosophie. Diese legt teils, als
allgemeine Transzendentalphilosophie, die Bedingungen frei, ohne
die keine Erfahrung zustandekommt; teils benennt sie, als spezielle
Transzendentalphilosophie, die besonderen Bedingungen spezieller
Arten von Erfahrung. Als allgemeine Transzendentalphilosophie gibt
sie an, wovon es abhingt, ob es gelingt, subjektive Erlebnisse (dar-
unter auch religidse) in Inhalte objektiver Erfahrung zu transform-
nieren. Als spezielle Transzendentalphilosophie kann sie zeigen, von
welcher Art der Kontext ist, innerhalb dessen sowohl die auf nor
mative Weise bezeugten Erfahrungen, von denen die religiése Uber-
lieferung spricht, als auch diejenigen, zu denen die Mitglieder der
Uberlieferungsgemeinschaft befihigt werden sollen, sich von blof3
subjektiven Bekundungen »religioser Bewuf3tseinszustinde« unter-
scheiden lassen. Auf solche Weise trigt eine solche Transzendental-
philosophie dazu bei, Theologie von Psychologie zu unterscheiden —
sei es von einer Psychologie der »Offenbarungszeugenc, sei es von
einer Psychologie der »Horer des Wortes«.

Eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie kann dartiber
hinaus deutlich machen, auf welche Weise einerseits jede Erfahrung
einen geordneten Kontext des Anschauens und Denkens voraussetzt,
wenn die Transformation von Erlebnissen in Erfahrungen gelingen
soll, auf welche Weise aber andererseits Inhalte der Erfahrung ver-
dndernd auf die Struktur dieses Kontextes zuriickwirken und so eine
»Umgestaltung zur Neuheit des Denkens« verlangen und zugleich
moglich machen. Auf solche Weise wird der einzelnen Erfahrung
ihre unverkiirzte Eigenbedeutung gewahrt und der Gefahr entgegen-
gewirkt, dafs eine transzendentale Reflexion auf die Bedingungen der
Erfahrung in den Versuch umschligt, die Inhalte der Erfahrung aus
apriorischen Griinden zu deduzieren und so auch die Zeugnisse der
Erfahrung als blofle Beispiele zur Veranschaulichung apriorischer

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Achtes Teilergebnis

Einsichten zu gebrauchen. Da auch die Theologie von dieser Gefahr
nicht frei ist, kann eine so verstandene Transzendentalphilosophie
dazu beitragen, der Theologie — und durch sie vermittelt aller Aus-
legung der christlichen Botschaft — den Charakter einer »Schule der
Erfahrung« zu wahren.

Aus der Aufgabe, Schule der Erfahrung zu sein, ergeben sich
Legitimationsgriinde, aber zugleich auch Bewdhrungsproben der
christlichen Uberlieferung und ihrer Organe.

Die Transfiguration des Menschen (z.B. des Notleidenden und
seines Helfers) in ein »Bild« Christi wird nicht in rein theoretischer
Reflexion gewonnen, sondern ist eine Folge jener »Gestaltgemein-
schaft mit Christus«, die dem Menschen im wirkenden Wort der Ver-
kiindigung, im ebenso wirkenden Wort der Vergebungszusage und in
den wirksamen Zeichenhandlungen des Gottesdienstes, vor allem in
Taufe und Herrenmahl, zugesprochen wird. Dem entspricht es, daf3
in der Geschichte der Kirche sich das Horen des in Vollmacht gespro-
chenen Wortes und die Feier der Sakramente als unentbehrliche Wei-
sen erwiesen haben, wie die christliche Uberlieferung zugleich als
Schule der Erfahrung an den Glaubenden wirksam geworden ist. Dar-
um gehort das gottesdienstliche Kerygma, das als gegenwirtig ge-
schehend ansagt, was in der gottesdienstlichen Anamnese berichtet
wird, zu den entscheidenden Mitteln der Schule christlicher Erfah-
rung. Insbesondere Heiligenviten geben davon deutliches Zeugnis.

Andererseits konnen Verkiindigung und Sakramentsfeier auf
solche Weise mifdverstanden werden, daf3 damit auch die christliche
Erfahrung auf irrefiihrende Weise gedeutet wird und damit zugleich,
schon als Erfahrung, auf chrarakteristische Weise mif3lingt. Das kann
an den Irrlehren der Christologie, am »Monophysitismus, aber auch
am »Arianismus« auf besonders deutliche Weise aufgewiesen wer-
den. (Vgl. dazu den Zusammenhang zwischen der christologischen
Lehrentscheidung des Konzils von Nizéa und seinen Anordnungen
zur Pflege der Kranken in Kathedral-Hospitdlern.) Deshalb erweist
sich auch das Dogma, vor allem das christologische, als unentbehr-
lich, wenn die christliche Uberlieferung ihre Aufgabe als Schule der
Erfahrung erfiillen soll.

Daraus ergeben sich freilich auch kritische Anfragen an die Or-
gane der christlichen Uberlieferung. Wird in ihrer Tatigkeit deutlich,
dafs sie, in persona Christi sprechend und handelnd, dem Hérer die
befreiende und zugleich verpflichtende Anrede Christi vermitteln,
die ihn zur eigenstindigen Antwort befihigt und ihn so zum eigen-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 517

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

518

Die christliche Uberlieferung

verantwortlichen Zeugen fiir die Wahrheit der Botschaft werden
la83t? Diese kritische Anfrage richtet sich an alle Diener am Wort, an
die Sprachlehrer des Gebets, die Vorbeter in der Gemeinde, die »Die-
ner der Mysterien Gottes«, aber auch an die Inhaber des kirchlichen
Lehramts. Sogar die Gestaltung des kirchlichen Rechts und seines
Einflusses auf die Forma Mentis der Glaubenden, insbesondere auf
ihre Befdhigung zur religios verstandenen sittlichen Erfahrung, und
das Wirken von Charismatikern in der Kirche ist an diesem Kriteri-
um zu messen. Denn deren besondere Geist-Begabung muf3 in ihrem
Verhiltnis zu jener Gabe des Geistes gesehen werden, die allen Glau-
benden von Christus verliehen ist. Recht und Charisma dienen
gemeinsam der Aufgabe, die Glaubenden zu jenem Dialog fihig zu
machen, in welchem diese »als Geistbegabte gemeinsam mit Geist-
begabten beurteilen konnen, was des Geistes ist«”.

Es handelt sich deshalb nicht um Anfragen solcher Art, dafl sie
in gegenseitigen Vorwiirfen der »Laien« gegen die »Amtstrigerc,
aber auch der Inhaber kirchlicher Amter gegen die auf ihre Eigenver-
antwortung pochenden Laien ihren angemessenen Ausdruck finden
konnten, sondern in erster Linie um Anfragen, die jedes Mitglied der
kirchlichen Uberlieferungsgemeinschaft selbstkritisch an sich selber
zu richten hat. Ist es jedem von ihnen gelungen, im eigenen, verant-
wortlichen Dienst und in der Erfiillung seines je besonderen Auftrags
in der Kirche das eine, heilswirksame Zeugnis Christi weiterzugeben,
der allein der »wahre Zeuge« ist? Diese Frage richtet sich auch an die
Vertreter der Theologie und sogar an Philosophen, sofern sie sich
vornehmen, ihre Leser in eine Weise des Denkens einzuiiben, die
notwendig ist, wenn Auftrag und spezifische Eigenart der kirchlichen
Uberlieferungsgemeinschaft und ihrer Organe angemessen verstan-
den werden sollen.

% 1 Kor 2,13.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

am 18.01.2026, 12:30:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Aufgaben und Probleme christlicher Überlieferung
	a) Aufgabe und Bewährungsprobe der christlichen Überlieferung: Die Weitergabe des Glaubens als »Formatio Mentis« der Hörer und
	b) Die drohende Gefahr eines Übergangs von der religiösen »Formatio Mentis« zu spezifischen Formen der »Deformation«
	c) Die Notwendigkeit institutionalisierter Organe der christlichen Überlieferung – ein erster Vorblick
	d) Spezifische Schwierigkeiten der christlichen Überlieferung

	2. Zu welcher Art von Erfahrung werden Christen befähigt?
	a) Die Nächstenliebe als »Ernstfall des Glaubens«
	b) Die »Transfiguration« profaner Erfahrungen in religiöse
	a) Ein biblischer Bericht und eine allgemeine Einsicht der Religions-Phänomenologie
	b) Bezeugte Erfahrung und religiöse Überlieferung

	c) Die besondere Bedeutung der sittlichen Erfahrung als hermeneutischer Schlüssel zum Verständnis aller anderen Erfahrungsarten
	a) Das tropologische, allegorische und historische Bedeutungsmoment jeder Erfahrung
	b) Das anagogische Bedeutungsmoment jeder Erfahrung und die Formatio Mentis als Weg
	g) Die Schule der sittlichen Erfahrung und ihre religiöse Bedeutung


	3. Die Eigenart einer christlichen Schule der Erfahrung: Die Anleitung, vom Hören des Wortes zur doxologischen Antwort überzuge
	4. Die christliche Überlieferung in Konkurrenz zu anderen »Schulen der Erfahrung«
	a) Mögliche philosophische »Konkurrenten«
	a) Die sittliche Erfahrung als Schärfung des Blicks für das »tropologische« Bedeutungsmoment aller Erfahrungsarten – Die
	b) Das »allegorische« Bedeutungsmoment der Erfahrung – die christliche Überlieferung in der Begegnung mit der Postulaten
	g) Das »anagogischer« Bedeutungsmoment der Erfahrung – die jüdisch-christliche Überlieferung in der Begegnung mit einer

	b) Die sittliche Erfahrung und ihre Interpretation
	a) Interpretation als Schule der Erfahrung – zwei Weisen, eine Aufgabe zu verstehen
	b) Die Interpretation der sittlichen Erfahrung und die Aufgabe, sie vor Illusion und Resignation zu bewahren


	5. Das rechte Verständnis der sittlichen Erfahrung und das Verhältnis der christlichen Botschaft zu den Vernunftpostulaten
	a) Die jüdisch-christliche Überlieferung und die Postulatenlehre Kants
	b) Eine weiterentwickelte Postulatenlehre und die christliche Überlieferung
	c) Rückschau auf ein Ergebnis

	6. Bewährungsproben der christlichen Überlieferung und ihrer Institutionen
	a) Eine methodische Klarstellung
	b) Die entscheidenden Momente einer christlichen »Schule der Erfahrung«: das gottesdienstliche Kerygma und das Dogma als Norm c

	7. Die Organe der christlichen Überlieferung
	a) Die Sprachlehrer des Gebets
	b) Die Vorbeter der Gemeinde
	c) Die »Lesemeister« als Lehrer des Umgangs mit normativen Texten
	d) Die »vertrauten Diener Christi und Verwalter der Mysterien Gottes«
	a) Bemerkungen zur Wort- und Begriffsgeschichte
	b) Kriteriologische Folgerungen

	e) Die Spezialisten der Auslegungskunst und der ihr entsprechenden Kunstlehre
	f) Die »Nachfolger der Apostel« und das kirchliche »Lehramt«
	g) Das kirchliche Recht
	h) Charismatiker und ihr Verhältnis zur kirchlichen Überlieferungsgemeinschaft
	i) Ein Rückblick

	Achtes Teilergebnis

