
 

 

Bürgerverantwortung 

HERFRIED MÜNKLER 

 

 

BÜRGER UND VOLK – ZWEI KOMPLEMENTÄRE 

LEITBEGRIFFE DER POLITISCHEN ORDNUNG 
 

Wenn im politischen Feuilleton die Leitprinzipien unserer westlichen 

Ordnung beschrieben werden, sei es nun in Abgrenzung gegenüber 

Ländern, die in unserer Gegenwart autoritäre Herrschaftsstrukturen ha-

ben, oder sei es auch gegenüber unserer eigenen Geschichte, dann 

werden vor allem zwei Begriffe ins Spiel gebracht: Demokratie und 

Zivilgesellschaft. Wie beide sich zueinander verhalten, ob damit unge-

fähr dasselbe gemeint ist, ob beide Begriffe in einem Spannungsver-

hältnis zueinander stehen oder ob sie – so die dritte Möglichkeit – auf 

ein Verhältnis der gegenseitigen Ergänzung und Unterstützung abzie-

len, wird jedoch selten gesagt. Das mag in bestimmten politischen 

Konstellationen auch nicht erforderlich sein, weil im hiesigen Diskurs, 

also in den Selbstvergewisserungsprozessen unserer eigenen Gesell-

schaften, beide Begriffe komplementär gebraucht werden. Sie verwei-

sen darauf, dass die Demokratie in ihrem »westlichen« Verständnis auf 

eine vitale Zivilgesellschaft angewiesen ist und dass eine solche Zivil-

gesellschaft demokratische Partizipationsstrukturen des Politikbetriebs 

braucht, um sich entfalten zu können.  

Aber in Zeiten, in denen von Wut-Bürgern die Rede ist, die auf die 

Straße gehen und demonstrieren, weil sie mit demokratisch legitimier-

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | HERFRIED MÜNKLER 

 

ten Entscheidungen nicht einverstanden sind und diese rückgängig ma-

chen wollen, oder in denen Demonstranten für sich in Anspruch neh-

men, sie seien »das Volk« und sich damit gegen die Politik einer de-

mokratisch gewählten Regierung in Stellung zu bringen versuchen, in 

denen gar unter dem Sammelbegriff des Populismus, gleichgültig, ob 

dieser sich nun politisch als rechts oder links versteht, die bestehende 

Parteienstruktur als »unverantwortliche Elitenherrschaft« (»die da 

oben«) ausgehebelt werden soll – in solchen Zeiten ist es angebracht, 

noch einmal und erneut über Demokratie und Zivilgesellschaft bzw. 

»das Volk« und »den Bürger« nachzudenken. Auf diese Weise, so hof-

fe ich, können wir uns dann auch Klarheit darüber verschaffen, was mit 

Bürgerverantwortung – dem Titel meines Vortrags – gemeint ist, was 

darin impliziert ist und was die Voraussetzungen dafür sind, dass Bür-

gerverantwortung nicht nur vom politischen System eingefordert wird, 

sondern dass es auch Bürger gibt, die sich dieser Verantwortung stellen 

und sie zu übernehmen bereit sind. Letzteres ist alles andere als selbst-

verständlich. 

Demokratie etwa heißt bekanntlich nicht, dass das Volk, von dem 

die politische Macht ausgeht, selbst die Verantwortung übernimmt, 

sondern Demokratie besagt, zumal in ihrer neuzeitlichen Ausprägung, 

zunächst nur, dass das Volk die Macht verteilt und Verantwortung ver-

gibt, entweder direkt an Personen oder aber an Parteien. Die demokra-

tische Grundformel »Alle Macht geht vom Volke aus« heißt schließ-

lich, dass sie nicht permanent beim Volk verbleibt, sondern für eine 

begrenzte Zeit vergeben, delegiert wird, um dann vom Volk zurückge-

holt und in einem Wahlakt neu zugeteilt zu werden. Demokratie heißt, 

dass diejenigen, an welche die Macht delegiert worden ist, für den 

Umgang mit dieser Macht dem Volk – und niemandem sonst – verant-

wortlich sind.  

Selbst die direkte Demokratie, in der das Volk nicht durch seine 

Repräsentanten vertreten wird, sondern selber herrscht, indem es un-

mittelbare Aufträge verteilt, eine Reihe von Fragen selbst entscheidet 

und dies nicht einem Parlament oder anderweitig zusammengekomme-

nen Vertretern des Volkes überlässt, kommt doch nicht darum herum, 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 77 

 

die Ausführung der Entscheidungen und Vorgaben des Volkes anderen 

– und nicht dem Volk selbst – zu überlassen, von für kurze Zeit beauf-

tragten Bürgern, wie in einigen antiken und spätmittelalterlichen Stadt-

kommunen, bis zu einer Staatsbürokratie, wie in den neuzeitlichen Ter-

ritorialstaaten, und sie muss, jedenfalls dann, wenn es sich um einen 

Rechtsstaat handelt, obendrein akzeptieren, dass die Entscheidungen 

des Volkes von einem Verfassungsgericht oder dessen Funktionsäqui-

valent überprüft werden. 

Das ist in der Zivilgesellschaft, in der es um Bürgerverantwortung 

geht, anders. Hier geht es darum, dass der Bürger – civis – am Politik-

prozess partizipiert, mitberät, mitentscheidet und schließlich auch am 

Prozess der Implementierung dieser Entscheidungen beteiligt ist. Die 

zentrale Vorstellung der Zivilgesellschaft ist nicht Entscheidung, wie 

das bei der Demokratie der Fall ist, sondern Partizipation: Teilhabe, 

Beteiligung – und das nicht nur in dem Augenblick, da eine Entschei-

dung gefällt wird, sondern auch in der langen Vorgeschichte des Fin-

dens von Optionen, über die anschließend entschieden werden kann, 

und der sorgfältigen Begleitung dessen, wofür man sich entschieden 

hat, eingeschlossen der Möglichkeit, eine Entscheidung auch wieder zu 

revidieren, wenn sie sich im Prozess ihrer Umsetzung als gar nicht so 

gut erweist, wie man zunächst geglaubt hat. In einer funktionierenden 

Demokratie ergänzt sich beides im doppelten Sinn: es verstärkt sich 

wechselseitig und kontrolliert sich auch, eingeschlossen die Möglich-

keit, dass die eine Seite die andere blockiert. 

Halten wir also fest: Wo vom »Volk« die Rede ist, da ist der Träger 

der Letztentscheidung gemeint. Das Volk verteilt die Macht, und es 

bestraft Machtmissbrauch oder einen in seiner Sicht schlechten Um-

gang mit der Macht durch Machtentzug. Der Tag der Wahlen oder 

auch der Tag von Volksentscheiden, von Plebisziten, ist der Fest- und 

Feiertag der Demokratie. Die Zivilgesellschaft dagegen kennt solche 

Fest- und Feiertage nicht, sondern lebt in einer permanenten Fortdauer 

von Werktagen. Das Volk entscheidet, aber der Bürger übernimmt 

selbst politische Verantwortung. Der Bürger versteht sich nicht nur als 

Kontrolleur der Macht, wie das Volk, sondern vor allem auch als ein 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | HERFRIED MÜNKLER 

 

steter Begleiter des Gebrauchs der Macht. Er ist nicht nur der Wächter 

und Kontrolleur der machtausübenden Eliten, sondern zugleich ein 

aufmerksamer Weggefährte des tagtäglichen Politikbetriebs. 

Ein solcher Bürger zu sein, kostet nicht nur viel Zeit, sondern hat 

auch Kompetenzvoraussetzungen, die alles andere als selbstverständ-

lich sind. Es sind dies zunächst kognitive Kompetenzen, also die Fä-

higkeit, überhaupt zu begreifen, worum es geht und was die wahr-

scheinlichen und was die möglichen Folgen einer Entscheidung sind; 

dazu habituelle und prozedurale Kompetenzen, was heißt, nicht auf 

den Tisch zu hauen und Letztentscheidungskompetenz zu beanspru-

chen, sondern sich dem mühsamen Prozess des Deliberierens und Aus-

handelns zu stellen, sich auf Rede und Gegenrede und die Suche nach 

dem besten Argument einzulassen, aber auch die Verfahrenswege zu 

kennen, die in der komplexen Welt der politischen Strukturen nun 

einmal gegangen werden müssen. Und schließlich gehört zu diesem 

Bürger auch noch das Ensemble der sozialmoralischen Kompetenzen, 

unter denen der Verzicht auf die Verfolgung von Eigeninteressen und 

die Orientierung am Gemeinwohl die wohl wichtigsten sind. Der ver-

antwortungsbewusste Bürger ist korruptionsresistent; er widersteht 

nicht nur den Angeboten anderer, die auf seine Entscheidungen von 

außen Einfluss nehmen wollen – und zwar nicht, was ja gewünscht ist, 

mit Argumenten, sondern mit dem Angebot materieller Vorteile –, 

sondern er stellt auch seine eigenen Interessen zurück, wenn er als 

Bürger in der Verantwortung steht. 

Das ist zweifellos ein Idealbild des kompetenten Bürgers, und 

wenn man es zeichnet, ist sogleich klar, dass das Vorhandensein sol-

cher Bürger alles andere als selbstverständlich ist. Die Demokratie ist, 

so lässt sich der Vergleich zusammenfassen, ein Verzicht auf Kompe-

tenzerwartungen bzw. Kompetenzzumutungen, jedenfalls im Vergleich 

mit dem, was eine vitale Zivilgesellschaft von den Bürgern erwartet. 

Demokratie rabattiert in kognitiver, habitueller und sozialmoralischer 

Hinsicht. Die Vorstellung vom Volk, demos, ist qualitativ entkernt, 

jedenfalls dort, wo jeder, der im technischen Sinn Staatsbürger ist, zum 

Volk gehört. Beim Volk genügt es, dass es seine Interessen kennt und 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 79 

 

diese zur Geltung bringt, und beides ist reduziert auf den Akt des An-

kreuzens einer zur Disposition gestellten Option, sei es bei der Wahl 

oder beim Plebiszit. Im Unterschied zum Bürger steht das Volk weder 

unter einem Kompetenzvorbehalt noch muss es viel Zeit aufwenden, 

um seinen Einfluss auszuüben. Eine funktionierende Demokratie ist 

darum sehr viel leichter zu haben und auf Dauer zu stellen als eine vi-

tale Zivilgesellschaft. 

Weil das so ist, wird die Vorstellung von der Zivilgesellschaft zu-

meist als Ergänzung und Unterstützung der Demokratie konzipiert – 

und nicht als deren substanzielle Voraussetzung, sonst müsste man sich 

um die Funktionsfähigkeit der Demokratie permanent Sorgen machen. 

Indem die Demokratie konzeptionell von den hochgradigen Vorausset-

zungen der Zivilgesellschaft entkoppelt wurde, konnte sie in der Be-

schränkung auf ein institutionelles Arrangement definiert werden und 

wurde so, zumindest im Modell, von den Anforderungen unabhängig, 

die im republikanischen Diskurs der Antike und dann noch einmal des 

15. bis 18. Jahrhunderts unter dem Begriff der Bürgertugend verhan-

delt worden sind. Virtù, vertu, virtue – das waren die Formeln für die 

sozialmoralischen Voraussetzungen bürgerpartizipativer Ordnungen, 

und im republikanischen Diskurs stand fest, dass, wenn sie dahin-

schwanden, die partizipative Ordnung erodierte und an ihre Stelle 

autokratische oder oligarchische Systeme traten. Deswegen galt die 

Hauptsorge des republikanischen Diskurses auch stets der Bürgertu-

gend, und in Anbetracht von deren Volatilität hatte das politische Den-

ken des Republikanismus immer einen gewissen melancholischen Zug 

– oder aber es schlug um in die Präferenz harter Maßnahmen, die si-

cherstellen sollten, dass die Bürgertugend einem kontinuierlichen Pro-

zess der Erneuerung und Revitalisierung unterlag. Der Florentiner Poli-

tiktheoretiker Niccolò Machiavelli etwa hat zu diesem Zweck auf die 

Präsenz äußerer Feinde und gelegentliche Kriege gesetzt, in denen die 

virtù der Bürger erneuert werden sollte; der französische Revolutionär 

Maximilien Robespierre wollte hingegen den Schrecken der öffentli-

chen Exekution von Republikfeinden, also den systematischen terreur, 

den er über den Wohlfahrtsausschuss organisierte, für die Erneuerung 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | HERFRIED MÜNKLER 

 

der republikanischen Tugend einsetzen. Beides erklärt, warum die In-

sistenz auf Bürgertugend inzwischen so sehr in den Hintergrund getre-

ten ist und Demokratie zumeist ohne Rekurs auf sozialmoralische Vor-

aussetzungen definiert wird. 

 

 

DER REPUBLIKANISCHE DISKURS UND  
DER COUP DES LIBERALISMUS 

 

In der Geschichte des politischen Denkens lässt sich im 18. Jahrhun-

dert, also noch in der Zeit vor Robespierre, die Ablösung der maßgeb-

lich von Aristoteles und den spätrepublikanischen Historikern des anti-

ken Rom geprägten Vorstellung einer res publica civium beobachten, 

einer Bürgerrepublik bzw. der Bindung der Republik an die Bürger als 

cives. An deren Stelle trat die Separation einer politisch-staatlichen und 

einer unpolitisch-gesellschaftlichen Sphäre, in der die Bürger ihren 

ökonomischen Privatnutzen verfolgen konnten, ohne dabei die Folgen 

dessen für den Gesamtverband im Auge haben zu müssen: Dem Staat 

oblag hingegen die Aufgabe, für die Sicherung der Rahmenbedingun-

gen der Gesellschaft und den Wettbewerb auf dem Markt zu sorgen. 

Diese Separation beider Sphären, die institutionell die Entstehung eines 

Staatsapparats – Bürokratie, professionelle Diplomatie und stehendes 

Heer – zur Voraussetzung hatte, war eine Bedingung dafür, dass man 

die Kompetenzzumutungen an den Bürger immer weiter zurückfahren 

konnte: Der Bürger musste nicht mehr unbedingt citoyen sein, sondern 

konnte uneingeschränkt und dauerhaft als bourgeois auftreten, ohne 

dadurch die politische Ordnung zu gefährden. Genau das hatte der Re-

publikanismus in seiner Sorge um die sozialmoralischen Ressourcen 

einer res publica civium stets entschieden bestritten. 

Dagegen setzte der Liberalismus als eine neue, dem 18. Jahrhun-

dert entstammende Denkströmung darauf, dass sich die Bürger von den 

Zumutungen der Politik, dem Zeitaufwand wie den sozialmoralischen 

Kompetenzerwartungen, fernhalten und ihren Geschäften nachgehen 

konnten, solange der Staatsapparat und die Herrschenden an seiner 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 81 

 

Spitze durch Recht und Gesetz in Zaum gehalten würden. Der Libera-

lismus vertraute darauf, dass die zweckrationale Verfolgung des bür-

gerlichen Eigeninteresses im Endeffekt den größtmöglichen Beitrag 

zum Gemeinwohl leisten werde, und zwar gemäß Adam Smith
,
 be-

rühmter Formel vom Wirken der unsichtbaren Hand, die dazu führe, 

dass es gerade das Spiel der Eigeninteressen sei, welches dafür sorge, 

dass am Schluss das allgemeine Wohl herauskomme. Hinter der un-

sichtbaren Hand verbergen sich demzufolge die Regeln des Marktes, 

von denen, so der Coup des Liberalismus, die Bürger in ihrer Sorge 

ums große Ganze entlastet werden und sich ganz auf sich selbst und 

ihre partikularen Interessen konzentrieren können – selbstverständlich 

nach den Vorgaben des Rechts und in Respekt vor den Gesetzen des 

Markts. 

Immanuel Kant ist noch einen Schritt weitergegangen, als er die 

auf den Markt bezogenen Vorschläge von Adam Smith auf die Politik 

übertragen hat. In seiner Schrift Zum ewigen Frieden etwa, in der er 

die in seiner Metaphysik der Sitten entwickelten Argumente für ein 

breiteres Publikum zusammenfasst, weist er das republikanische An-

sinnen eines tugendkompetenten Bürgers zurück, indem er es in der 

Formel persifliert, eine Republik sei nur zu gründen und am Leben zu 

erhalten, wenn man es mit einem »Volk von Engeln« in dieser Welt zu 

tun habe – was gänzlich ausgeschlossen sei, weil es ein solches »Volk 

von Engeln« nicht gebe. Kant stellt dagegen die Überzeugung, man 

könne eine republikanische Ordnung auch dann stiften, wenn man es 

mit einem »Volk von Teufeln« zu tun habe, so man denn einen dem 

Markt vergleichbaren »Mechanism der Antagonismen« in der Verfas-

sung zur Wirkung bringe, der kontinuierlich dafür sorge, dass die bö-

sen Absichten der »Teufel« in gute Wirkungen verwandelt würden. 

Was für Smith der Markt war, war für Kant die Verfassung, mit deren 

Hilfe der sozialmoralische Stress der Tugendsorge externalisiert und in 

der Verfassung institutionalisiert wurde. Das war eine geniale Antwort 

auf das Tugendproblem. Wir stehen heute indes vor der Frage, ob wir 

uns weiter darauf verlassen können oder ob im Zeitalter der Individua-

lisierung und der Globalisierung ein solches Vertrauen naiv und unver-

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | HERFRIED MÜNKLER 

 

antwortlich geworden ist. Wer die Frage so formuliert, wird sie kaum 

uneingeschränkt zugunsten des ersteren beantworten. 

Kant konnte nämlich stillschweigend auf Tugendgeneratoren set-

zen, die es heute so nicht mehr gibt: die von den Soziologen so be-

zeichneten sozialmoralischen Milieus. Den tiefgreifenden Veränderun-

gen, die sich in den westlichen Gesellschaften seit der Mitte des        

20. Jahrhunderts vollzogen haben, sind die alten sozialmoralischen Mi-

lieus des protestantischen Bildungsbürgertums, des organisierten Ka-

tholizismus und der sozialdemokratischen Arbeiterbewegung mitsamt 

ihren Suborganisationen nach und nach zum Opfer gefallen. Zu Kants 

Zeiten waren diese sozialmoralischen Milieus freilich noch andere, 

aber das tut hier nichts zur Sache, da es zunächst nur darum geht, dass 

es solche sozialmoralischen Milieus gab. 

Die Ursachen für die schleichende Erosion in der zweiten Hälfte 

des 20. Jahrhunderts waren unter anderem die größere Mobilität der 

Menschen, und zwar in räumlicher wie in sozialer Hinsicht, das 

Schwinden der großfamiliären Bindungen, das zum Teil aus der ange-

stiegenen räumlichen und sozialen Mobilität, zum Teil aber auch aus 

einem stärkeren Individualismus resultierte, und schließlich das Ver-

schwinden der alten industriellen Großbetriebe, in denen Arbeiterfami-

lien über Generationen hinweg Beschäftigung fanden. Ist von den so-

zialmoralischen Milieus in Deutschland die Rede, so darf nicht verges-

sen werden, dass zu den tragenden Elementen der bürgerlichen wie 

bürgerschaftlichen Kultur auch noch das deutsche Judentum gehört hat, 

das ab der Mitte der 1930er Jahre von den Nationalsozialisten beraubt, 

vertrieben und ermordet worden ist. In diesem jüdischen Milieu lag 

obendrein der Kern eines bürgerlichen Mäzenatentums, von dem Kul-

tur und Wissenschaft in Deutschland am Ende des 19. und zu Beginn 

des 20. Jahrhunderts erheblich profitiert haben. Dieses Milieu ist nicht 

sozio-ökonomischen Entwicklungen zum Opfer gefallen, sondern poli-

tisch gezielt zerschlagen worden. 

Das Verschwinden dieser sozialmoralischen Milieus ist im Zu-

sammenhang mit der Frage nach dem liberalen Dispens von den Er-

wartungen und Zumutungen einer republikanischen Ethik bedeutsam, 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 83 

 

weil sie der Ort einer vorbildorientierten Einübung in bürgerliche 

Selbstbindung und politische Mitverantwortung auch bei einer redu-

zierten Tugendzumutung von Seiten der politischen Ordnung gewesen 

sind. Neben der Familie haben vor allem diese Milieus den Sozialcha-

rakter der Menschen geprägt, und es wurde in ihnen vermittelt, warum 

und wofür sich jemand politisch engagieren und bürgerschaftliche 

Verantwortung übernehmen sollte. In den Milieus der klassischen 

Arbeiterbewegung und des politischen Katholizismus, aber auch im 

protestantischen Bürgertum hat das eine große Rolle gespielt. Die Wer-

tevermittlung und die Verpflichtung auf bestimmte politisch-ethische 

Normen erfolgte hier weniger kognitiv und stärker affektiv, das heißt, 

ethische Orientierungen wurden hier nicht so sehr durch Reflexion auf 

die Verallgemeinerungsfähigkeit von Maximen und Grundsätzen aus-

gebildet, sondern durch die Orientierung an Vorbildern, denen nachzu-

eifern erstrebenswert schien. Dass Norm- und Wertevermittlung über 

solche Vorbilder erfolgen konnte, hing natürlich auch an der Konstanz 

von sozialen Strukturen, die eine Wiederholung von Lebensführungen 

in der Abfolge der Generation ermöglichte. Nicht unerwähnt bleiben 

sollte dabei, dass eine solche Einsozialisation in gesellschaftliche 

Grundwerte extrem kostengünstig war, denn sie erfolgte nicht in eigens 

dafür vorgesehenen Institutionen, sondern war weitgehend ein Begleit-

produkt des täglichen Lebens. 

Neben politischen Entwicklungen waren es sozio-ökonomische 

Prozesse, die das Ende dieser Milieus bewirkt haben. Zu nennen sind 

der bereits erwähnte Anstieg der beruflichen Mobilität, weiterhin Pro-

zesse der Individualisierung, durch die nicht nur das Zusammenleben, 

sondern schließlich auch der Zusammenhalt der Familien mehr und 

mehr geschwunden sind, dazu parallel ein tiefgreifender Wandel in den 

gesellschaftlichen Werten und, daraus resultierend, das Schwinden der 

Vorbilder, die, wie beschrieben, in den klassischen sozialmoralischen 

Milieus eine so wichtige Rolle gespielt haben. In der Regel sind diese 

Veränderungen als Befreiung von den stummen Zwängen der Gesell-

schaft erfahren worden. Individualisierung und Globalisierung haben 

die Struktur der Wertevermittlung und Wertebindung grundlegend ver-

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | HERFRIED MÜNKLER 

 

ändert. Dabei ist zu beachten, was der Soziologe Richard Sennett als 

eine Folge der Flexibilisierung des Kapitalismus beschrieben hat: der 

zunehmende Verlust linearer und kumulativer Zeit durch die Verände-

rungen der Arbeitsorganisation seit den 1980er Jahren, der dazu ge-

führt hat, dass die auf einer linearen und kumulativen Zeit beruhende 

biographische Erzählung des eigenen Lebens verschwunden, jedenfalls 

bedeutungslos geworden ist. Vorbilder sind durch tiefgreifend verän-

derte soziale Konstellationen nicht nur entwertet, sondern durch die 

Veränderungen in der Arbeitswelt geradezu unmöglich gemacht wor-

den. Schlüssel dafür ist der Bedeutungsverlust von biographisch ange-

sammelter Erfahrung durch den Prozess permanenter Innovation. An 

die Stelle der klassischen Vorbilder sind infolgedessen Prominente, 

Stars und Idole getreten, die die Aufmerksamkeit des Publikums erre-

gen, aber keinerlei Relevanz für die eigenen Lebensentwürfe haben – 

und wo sie das dennoch tun, hat das eher negative als positive Folgen. 

Aber das ist nur die eine Seite der Medaille: Der Erosionen von 

Milieus und nachlebbaren Biographien steht nach wie vor eine große 

Bereitschaft der Menschen zu sozialem und politischem Engagement 

gegenüber: Zu erinnern ist an die ehrenamtlich Tätigen in sozialen Or-

ganisationen und Vereinen, aber auch in den politischen Parteien, zu-

mal auf kommunalpolitischer Ebene. Und zu diesen eher klassischen 

Formen des bürgerschaftlichen Engagements kommt noch das Enga-

gement in den Neuen sozialen Bewegungen, den Umwelt- und Bürger-

initiativen, den Netzwerken und vielem mehr hinzu, das es in dieser 

Form erst seit den letzten dreißig Jahren gibt. In all den genannten Fäl-

len geht es um die Bereitstellung oder Bewahrung kollektiver Güter, 

wobei dem jeweiligen Engagement für die Gemeinschaft kein unmit-

telbarer privater Nutzen gegenübersteht, wenn man einmal von der mit 

diesem Engagement – vielleicht – verbundenen gesellschaftlichen An-

erkennung absieht. Im Sinne der Rational-Choice-Theorien handeln 

diejenigen, die Bürgerverantwortung übernehmen, also irrational, weil 

sie sich für die Bereitstellung oder Bewahrung von Gütern engagieren, 

die nicht privatisierbar sind, sondern als kollektive Güter genutzt wer-

den. Entgegen dem ökonomischen Theorem einer »tragedy of the com-

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 85 

 

mons« investieren sie in diese kollektiven Güter, ohne sich darum zu 

scheren, dass auch andere, die dafür keine Sorge tragen, von ihnen in 

demselben Maße profitieren wie sie selbst. Zu solchen kollektiven Gü-

tern bzw. common goods gehören eine saubere Umwelt ebenso wie die 

sozialen und politischen Entfaltungsmöglichkeiten der Menschen, die 

Bewahrung und Erneuerung sozialer Sicherungssysteme ebenso wie 

die Wahrung grundlegender Rechte. Nach der Logik des individuellen 

Nutzenmaximierers wäre es rational, andere diese Leistungen erbrin-

gen zu lassen, um sie dann in genau demselben Maße zu konsumieren 

wie die, die sie erbracht haben. Dieser Typ wird in den entsprechenden 

Theorien als free-rider, als Trittbrettfahrer, bezeichnet. Bemerkenswert 

ist nun, dass entgegen den Annahmen der Rational-Choice-Theorien 

unsere Gesellschaft keineswegs eine Aggregation von free-riders ist, 

sondern wir in ihr immer wieder einem dieser Logik der individuellen 

Nutzenmaximierung widersprechenden sozialen und politischen Enga-

gement begegnen – zuletzt bei den vielen freiwilligen Helfern, ohne 

die die Flüchtlingswelle der vergangenen Jahre nicht hätte bearbeitet 

werden können. 

Aber womöglich handelt es sich hier selbst um Wellen bürger-

schaftlichen Engagements, die schlagartig auftreten, aber sich nicht 

verstetigen lassen, sondern auch wieder abebben, so dass man nicht 

von einer kontinuierlichen Verfügbarkeit bürgerschaftlichen Engage-

ments und eines konstanten Bewusstseins der Bürgerverantwortung 

ausgehen kann. Der Soziologe Albert Hirschman hat das als Schwan-

ken des Bürgers zwischen Eigennutz und Gemeinwohlorientierung be-

schrieben und dieses Schwanken als eine Grundkonstante der Gesell-

schaftsgeschichte bezeichnet. Was bedeutet das für die gesellschaft-

lich-politische Ordnung? Ist Bürgerverantwortung nur ein Ornament, 

das alles ein wenig schöner und besser macht, auf das man aber nicht 

wirklich angewiesen ist, weil das Ganze auch ohne gesteigerte Bürger-

verantwortung Bestand hat? Oder handelt es sich tatsächlich um eine 

unverzichtbare Funktionsvoraussetzung der Ordnung, über deren 

dringliche Erfordernis wir uns lange hinweggetäuscht haben, weil Bür-

gertugend einfach so, ohne besondere Sorge und institutionelle Siche-

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | HERFRIED MÜNKLER 

 

rungen, vorhanden war? Davon können wir indes für die Zukunft aus 

den beschriebenen Gründen – Individualisierung und Globalisierung 

sowie der Aufforderung, als ein rationaler Nutzenmaximierer zu han-

deln – nicht mehr ausgehen. Sehen wir uns das im Rahmen der jünge-

ren sozialphilosophischen und politiktheoretischen Debatten etwas ge-

nauer an. 

 

 

NEUER GESELLSCHAFTSVERTRAG  
ODER NEUE BÜRGERETHIK 

 

In der jüngeren Sozialphilosophie und Politiktheorie ist die Vorstellung 

entwickelt worden, eine gute und gerechte Ordnung könne nach dem 

Modell eines Vertrages entworfen werden, den Jeder mit Jedem 

schließt, und zwar unter Vorgabe der Wahrung seiner eigenen Interes-

sen und in Respekt vor den Interessen aller Anderen. Ziel eines solchen 

Gesellschaftsvertrages ist ein fairer Interessenausgleich zwischen den 

Vertragschließenden, der so beschaffen sein soll, dass auch die Interes-

sen der schwächsten und unglücklichsten Mitglieder der Gesellschaft 

angemessen berücksichtigt werden. John Rawls’ Theorie der Gerech-

tigkeit ist das vielleicht prominenteste Beispiel für diese Konzeption 

eines neuen Gesellschaftsvertrages. Dieser neue Gesellschaftsvertrag, 

das zeigt auch und gerade Rawls, muss keineswegs mit einer wirt-

schaftsliberalen Konzeption identisch sein, in welcher der Staat auf die 

Sicherung und Gewährleistung des gesellschaftlichen Funktionierens 

beschränkt ist, sondern kann durchaus auch staatliche Interventionen 

und Umverteilungen einschließen. Was ihn aber fundamental von dem 

republikanischen Diskurs über Bürgertugend und Bürgerverantwortung 

unterscheidet, ist der Umstand, dass in ihm Bürgerethik auf Kalkül-

rationalität zugeführt wird und der Gesellschaftsvertrag nach dem Mo-

dell des bürgerlichen Privatrechts aufgebaut ist. Einer spezifischen 

»Ethik des Bürgers« wird darin jedenfalls systematisch keine Bedeu-

tung beigemessen, und Selbstbindung soll, wenn sie erforderlich ist, im 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 87 

 

Anschluss an Kants kategorischen Imperativ aus der Reflexion auf die 

Generalisierungsfähigkeit des je Angestrebten erwachsen. 

Das Problem einer solchen Begründung der Gesellschaft auf einem 

Vertrag ist die Unterstellung, dass es sich bei allen Vertragschließen-

den um rationale Nutzenmaximierer handelt, also um solche, die wil-

lens und in der Lage sind, ihre Nutzenorientierungen bei Vertrags-

schluss vernünftig ins Spiel zu bringen. Was aber ist mit denen, die 

nicht als selbständige Akteure auftreten können, wie Kinder, Kranke, 

Alte, Arbeitslose oder auch Flüchtlinge? Rawls würde darauf verwei-

sen, dass durch die Orientierung an der Verallgemeinerungsfähigkeit 

der je individuellen Zustimmung und die Zusatzbedingung des Nicht-

wissens der eigenen Position und Rolle in der durch Vertrag zu konsti-

tuierenden Gesellschaft (veil of ignorance) die Position der Schwachen 

hinreichend gesichert sei, was seine Überlegungen zweifellos gegen 

stärker wirtschaftsliberale Konzeptionen, wie etwa die von Robert No-

zick und insbesondere die von James M. Buchanan, positiv abhebt. Das 

aber enthebt nicht des systematischen Problems, das in der Frage aus-

gedrückt wird, wo eigentlich die Rationalität herkomme, die bei der 

Abschließung des Vertrages immer schon vorausgesetzt wird? Ganz 

offensichtlich wird hier zurückverwiesen auf spezifische politisch-

kulturelle Prägungen, die keineswegs universell vorhanden und oben-

drein in der Weise anerkannt sind, wie das unterstellt wird. Und 

schließlich als weitere Frage: Wo bleibt das Bedürfnis nach Anerken-

nung und alle anderen Bedürfnisse der Menschen, die nicht in pures 

Nutzenkalkül überführt werden können? Am problematischsten ist in 

solchen Konstruktionen aber die stillschweigende Unterstellung, intel-

lektuell nachvollzogene Begründungen würden eo ipso auch zu einer 

praktischen Selbstbindung führen. Dass dem so ist, ist weder evident 

noch plausibel, und also müssen schließlich doch staatliche Zwangsins-

trumente entwickelt werden, die aber genau in dem Bereich nicht grei-

fen, der im sozio-moralischen Diskurs des Republikanismus als beson-

ders sensibel herausgestellt worden ist. Der Verlust bürgerschaftlicher 

Ethiken ist also erheblich problematischer, als der Kontraktualismus 

das wahrnimmt und wahrhaben will. 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | HERFRIED MÜNKLER 

 

Aus solchen Überlegungen heraus hat jene Strömung, die unter 

dem Begriff des Kommunitarismus zusammengefasst werden kann, 

gegen den von den Kontraktualisten ins Gespräch gebrachten neuen 

Gesellschaftsvertrag die Vorstellung einer gar nicht so neuen Bürger-

ethik gesetzt, die auf Erziehung und Vorbildhaftigkeit begründet ist – 

und nicht auf Verträgen, die freilich nicht ausgeschlossen werden, de-

ren Bedeutung für die Kommunitaristen aber weniger zentral ist. Dabei 

tritt an die Stelle des individuellen Nutzenmaximierers, wie er in den 

kontraktualistischen Konzeptionen zugrunde gelegt worden ist, wieder 

der Bürger im Sinne des klassischen Republikanismus. Dieser Bürger 

ist durch seine Fähigkeit zur Selbstbindung und seine Bereitschaft zu 

politischer Mitverantwortung definiert. Selbstbindung heißt hier, dass 

nicht jede Tätigkeit grundsätzlich als Erwerbschance angesehen wird 

und dass in das bürgerschaftliche Selbstverständnis so etwas wie eine 

Verpflichtung zum Verzicht auf grenzenlose individuelle Nutzenma-

ximierung eingeschlossen ist. Mitverantwortung heißt in diesem Sinne 

die Bereitschaft zum Engagement für kollektive Güter, denen kein un-

mittelbar eigener Nutzen gegenübersteht. Eine solche Bürgerethik ver-

steht sich als politisch-theoretische Alternative zum neuen Gesell-

schaftsvertrag, und sie ist nicht aus der reflexiven Universalisierung 

eigener Absichten und Interessen heraus zu entwickeln. 

Ein etwas genauerer Blick auf die Geschichte des politischen Den-

kens, hier etwa auf die beiden Stränge des Republikanismus, einen   

eher philosophisch-normativen im Anschluss an Aristoteles und einen 

stärker historisch-politischen nach den Vorgaben der römischen Histo-

riker, zeigt nun, dass der als neu apostrophierte Kommunitarismus so 

neu und innovativ gar nicht ist; vielmehr ist im Kommunitarismus der 

alte Strang republikanischen Denkens, der seit dem Aufstieg der politi-

schen Ökonomie am Ende des 18. und zu Beginn des 19. Jahrhunderts 

zur Leitwissenschaft der Gesellschaftsanalyse immer stärker in den 

Hintergrund getreten ist, wieder aufgenommen und mit neuerlicher 

Bedeutung versehen worden. Natürlich kann es dabei nicht darum ge-

hen, den Krieg wieder als Tugendgenerator aufzurufen, wie das bei 

Machiavelli und anderen war, oder die Tugendlosen mit dem Fallbeil 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 89 

 

zu bedrohen, wie Robespierre das praktiziert hat, oder auch die alte 

Luxus- und Prosperitätskritik des klassischen Republikanismus wieder 

aufleben zu lassen, so als habe sich seit dem späten 18. Jahrhundert an 

den sozio-ökonomischen Grundlagen menschlichen Zusammenlebens 

nichts geändert. Aber das Anmahnen von Bürgerverantwortung ist ein 

bedeutsamer Hinweis darauf, dass die zeitweilig dominierenden Ver-

suche, die gesellschaftliche Ordnung allein auf dem wohlverstandenen 

Eigeninteresse ihrer Mitglieder begründen zu wollen, genau das nicht 

zu erfassen vermögen, worauf bürgerschaftliche Freiheit und mensch-

liche Selbstverwirklichung angewiesen sind: bürgerliche Selbstbindung 

und die Bereitschaft zur Übernahme von Verantwortung durch politi-

sche Partizipation – also Bürgerverantwortung. 

 

 

DER NEUE POPULISMUS UND DIE VORSTELLUNG 

VON DER BÜRGERVERANTWORTUNG 
 

Überall in Europa, aber auch in den USA haben wir es seit einigen Jah-

ren mit einem Phänomen zu tun, das man früher eher für ein Spezifi-

kum der lateinamerikanischen Staaten gehalten hat: dem Aufkommen 

populistischer Bewegungen, die unter dem Anspruch, sie verkörperten 

das Volk oder zumindest doch den wahren Volkswillen, die demokrati-

sche Ordnung als abgehobenes Elitenprojekt attackieren, bei dem »die 

da oben« machten, was sie wöllten, während »wir hier unten«, wie die 

sowohl bei Links- wie Rechtspopulisten gebräuchliche Gegenüberstel-

lung lautet, betrogen und verschaukelt würden und am Schluss auch 

noch für die Zeche aufkommen müssten, die »die da oben« gemacht 

hätten. Das ist offenkundig nicht aus dem Duktus der Bürgerverant-

wortung heraus gedacht, sondern das ist der Gestus von Leuten, die 

sich lange nicht um das politische Geschehen gekümmert, jedenfalls 

nicht aktiv daran partizipiert haben und sich nun im Gestus der Empö-

rung, als Wut-Bürger somit, Gehör verschaffen wollen. Man kann auch 

sagen, Populismus sei die Folge dessen, dass sich in einer Gesellschaft  

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | HERFRIED MÜNKLER 

 

viele Menschen über lange Zeit nicht am politischen und gesellschaft-

lichen Geschehen beteiligt oder davon ausgeschlossen gefühlt haben 

und sich jetzt – lautstark und im Gestus der Empörung – als politisches 

Subjekt zurückmelden. Populismus hat mit der Vorstellung des Bür-

gers, des politische Verantwortung tragenden civis, nichts zu tun, sehr 

viel aber – und das nicht nur infolge der populus-Semantik – mit dem 

Volk, aus dem immer wieder einmal einige meinen, dass die Dinge 

nicht so laufen, wie sie sich das vorgestellt haben. Sie bedienen sich 

dazu dann des Volksbegriffs, um ihrem Einspruch Gewicht und Dring-

lichkeit zu verschaffen. 

Ich fürchte, dass diese Entwicklung auch mit den gestiegenen 

Kompetenzerwartungen und der relativen Abwertung politischer Ein-

flussnahme im Wahlakt zu tun haben. Mit dem Aufstieg neuer Partizi-

pationsformen und dem veränderten Kommunikations- und Partizipa-

tionsverhalten durch die sozialen Medien hat die Basispartizipations-

form der Demokratie relativ an Gewicht verloren. Viele haben den 

Eindruck, dass es auf sie und ihre Stimme ohnehin nicht ankäme bzw. 

dass durch deren Abgabe eigentlich nichts bewirkt werde. Also bleiben 

sie der Wahl fern. In allen westlichen Demokratien lässt sich in den 

letzten Jahrzehnten ein wachsender Anteil von Nichtwählern beobach-

ten, die sich entweder als Bürger nicht ernst genommen fühlen oder 

aber spüren, dass sie für eine bürgerschaftliche Partizipation Kompe-

tenzen mitbringen müssen, die sie nicht haben. Also folgen sie populis-

tischen Bewegungen und Parteien, die ihnen die Rückkehr zur alten 

Einflussnahme versprechen. Die gibt es aber aufgrund der gewachse-

nen Komplexität von Politikprozessen nicht mehr, und infolgedessen 

fühlen sich viele von ihnen ein weiteres Mal nicht beachtet und an den 

Rand gedrängt, was ihr Aggressionspotential erheblich erhöht. So ver-

tieft sich die Kluft zwischen Bürgerverantwortung und populistischem 

Protest, und was lange Zeit eine komplementäre Beziehung war, näm-

lich die zwischen Bürgerschaft und Volk, droht zunehmend in ein ant-

agonistisches Verhältnis umzuschlagen. Das ist eine durchweg besorg-

niserregende Diagnose, mit der ich schließen will, ohne dafür eine Lö-

sung anbieten zu können – außer der, dass man versuchen sollte, so 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BÜRGERVERANTWORTUNG | 91 

 

viele wie möglich in die Bürgerverantwortung mitzunehmen, um die 

Resignation, die in Wut umzuschlagen droht, möglichst gering zu hal-

ten. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | HERFRIED MÜNKLER 

 

LITERATUR 
 

Buchanan, James M. (1984): Die Grenzen der Freiheit. Zwischen An-

archie und Leviathan, Tübingen. 

Hirschman, Albert O. (1984): Engagement und Enttäuschung. Über das 

Schwanken der Bürger zwischen Privatwohl und Gemeinwohl, 

Frankfurt a.M. 

Kant, Immanuel (1998a): »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«, 

in: Ders., Werke in sechs Bänden, Bd. IV: Schriften zur Ethik und 

Religionsphilosophie, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, S. 

7-102. 

Kant, Immanuel (1998b): »Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer 

Entwurf«, in: Ders., Werke in sechs Bänden, Bd. VI: Schriften zur 

Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik, 

hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, S. 191-251. 

Machiavelli, Niccolò (2016): Der Fürst, übersetzt u. eingeleitet v. Ru-

dolf Zorn. Mit einem Geleitwort von Herfried Münkler, 7., aktual. 

Aufl., Stuttgart. 

Nozick, Robert (2011): Anarchie, Staat, Utopia, München. 

Rawls, John (1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit, übersetzt v. Her-

mann Vetter, Frankfurt a.M. 

Sennett, Richard (1998): Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen 

Kapitalismus, Berlin. 

Smith, Adam (1999): Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung 

seiner Natur und seiner Ursachen, 8. Aufl., München. 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004 - am 14.02.2026, 20:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437483-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

