
Rezensionen 637

schen Verwundung beim Heiler und Wirksamkeit seiner
Heiltätigkeit. Zugleich weist es auf Forschungsperspek-
tiven verschiedener Fachdisziplinen hin.

Dagmar Schweitzer de Palacios

Salleh, Muhammad Haji: Romance and Laughter in
the Archipelago. Essays on Classical and Contemporary
Poetics of the Malay World. Pulau Pinang: Penerbit
Universiti Sains Malaysia, 2006. 371 pp. ISBN 978-983-
3391-52-3. Price: RM 80.00

This book is a collection of several articles and
conference papers of Muhammad Haji Salleh. Muham-
mad Haji Salleh, currently professor for comparative
literature at University Sains Malaysia, is probably the
most well-known living Malaysian poet, an outstanding
academic of international reputation and a vital intellec-
tual fighter for a more democratic Malaysia. The book
contains 16 essays and a preface. Its essays cover a
wider range of topics than indicated in the subtitle: it not
only deals with modern and traditional Malay literature,
but also with modern Indonesian literature and European
novels whose plot is located in the Malay archipelago.

Altogether the book shows the great variety of the
authors’ work as one of the leading literary critics and
academics of Malaysia. As one of very few Malaysian
philologists he is able to look beyond Malay literature.
With a comparative approach to literature and cultural
studies he searches for deeper insights for modern and
traditional Malay literature. In his paper “Reclaiming
Worlds” (107 ff.), e.g., he analyses Western concepts and
models of literary texts in order to discover and unmask
Malay(sian) ones.

His studies of traditional literatures always take
into consideration their importance and relevance for
academic research and present-day living cultures. His
three papers dealing with orality included in this book
may serve as point in case: the former oral literary forms
are presented both in relation to as well as in contrast
to modern thinking and living cultures. Despite the
concept of modern authorship, orality continues to play
a role in the current literary output not only of poetry –
Muhammad Haji Salleh regards orality as an important
“post-colonial literary apparatus in Malaysian literature”
(244). His approach to orality goes far beyond literature
in the narrow sense of the word and also enters the field
of Malay ethnography, philosophy, and religion as in
the chapter on Malay mantras (43 ff.) or in his essay on
the importance of poetry for conflict solution in tradi-
tional Malay society (63 ff.). These chapters are highly
thought-provoking and challenging for social anthropol-
ogists as well as historians and literary critics. Oral
poetry, traditional written literatures of the Malay world
and its relevance for modern Malaysian and Indonesian
literatures are one of the author’s major interests of
research. His findings are impressive: he, e.g., works
on traditional Malay aesthetics of sorrow by analyzing
traditional oral and written poetry (280 ff.) which deliver
insights of importance for ethnopsychologists as well as
for historians of mentalities.

A final word on the editing: the book is generally
well-presented. Malay citations are always presented
with an English translation, except lyrical verses. Some
of the essays have been published elsewhere, unfortu-
nately the book lacks a list of references of the original
sources which would allow the reader to get an idea of
the intellectual development in the writings of Muham-
mad Haji Salleh as these essays were worked out over
a span of over 25 years. However, this book is a fine
example of the capacities of the academic output of an
important Malaysian scholar.

Holger Warnk

Schmidt, Bettina E.: Einführung in die Religions-
ethnologie. Ideen und Konzepte. Berlin: Dietrich Reimer
Verlag, 2008. 232 pp. ISBN 978-3-496-02813-0. Preis:
€ 24.90

Nach über 20 Jahren ist nun wieder eine Einführung
in die Religionsethnologie in deutscher Sprache erschie-
nen. Man geht sicher nicht fehl in der Annahme, dass
sich hierin die gestiegene Bedeutung von religiösen Fra-
gen und Themen in Gesellschaft und Wissenschaft Aus-
druck verschafft, welche ungeachtet früherer Prognosen
über die fortschreitende Entzauberung der Welt gerade
in Zeiten der Globalisierung ihr Terrain behaupten oder
gar neu unter Beweis stellen. Die Verfasserin dieser
beachtenswerten Einführung blickt über Fächergrenzen
hinaus und bezieht auch religions- und sozialwissen-
schaftliche Debatten mit ein. Sie überspringt die Grenz-
linien nationaler Diskurse, wenngleich das Schwerge-
wicht auf der britischen Diskussion liegt. Es werden
traditionsstarke Themen aufgegriffen, wie Animismus
oder Hexerei, um ihnen dann moderne Phänomene zur
Seite zu stellen, wie das Neuheidentum oder der reli-
giöse Fundamentalismus. Gleichzeitig unterstreicht das
Buch sein ethnologisches Profil, nicht zuletzt weil der
Feldforschung als methodisches Herzstück des Faches
ein ganzes Kapitel gewidmet ist.

Es ist ein belesenes Buch, das viel Literatur verar-
beitet und Klassikern genauso Beachtung schenkt wie
aktuellen Trends. Es führt Studierende an die Religions-
ethnologie heran. Aber es bedient auch die Interessen
voll ausgebildeter Ethnologen, denen ein Überblick über
die Religionsethnologie geboten wird, welcher zur Ver-
tiefung vieler Detailfragen einlädt. Es ist in doppelter
Hinsicht empirisch gesättigt: Zum einen kann die Ver-
fasserin immer wieder auf eigene Feldforschungserfah-
rungen, vornehmlich bei karibischen Religionsgemein-
schaften, rekurrieren, zum anderen fließen wiederholt
ihre Lehrerfahrungen mit Studierenden in Deutschland
und Großbritannien in die Darstellung ein.

Die Struktur dieses Einführungswerkes ist bemer-
kenswert: Klassisch komponiert auf der einen Seite und
geistreich verästelt auf der anderen. Innerhalb der zwei-
teiligen Grobgliederung werden zunächst die “Grundla-
gen der Religionsethnologie” dargelegt. Die ersten bei-
den Unterkapitel sind vor allem für studentische Ein-
steiger interessant, da sie Interesse an der Religion und
der Religionsethnologie wecken und mit Aufzählungen

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-637-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-637-1


638 Rezensionen

empfehlenswerter Einführungswerke und Monographien
enden. Am folgenden eher klassisch zu nennenden Ka-
pitel über die Geschichte der Religionsethnologie fällt
positiv auf – insbesondere wenn man sich vorstellt, dass
das Buch in der hiesigen Lehre zum Einsatz kommt –
dass in die insgesamt international ausgerichtete Rezep-
tionsgeschichte auch Vertreter der deutschen ethnolo-
gischen Denktradition eingeordnet werden. Schon auf-
grund der Grenzen im Umfang eines Einführungswerkes
muss sich ein Kapitel über die Geschichte der Religions-
ethnologie Einschränkungen auferlegen. Dies liegt in der
Natur der Sache. Bedauerlich ist hier nur ein Umstand,
der für das Buch als Ganzes gilt: Wichtige Probleme
werden aufgeworfen, aber nicht immer zu Ende gedacht
und gebracht, so dass der Leser damit allein gelassen
wird.

Dass der Feldforschung ein eigenes Kapitel gewid-
met wurde, kann nicht genug hervorgehoben werden,
weil sich bis heute hier das Charakteristische der Reli-
gionsethnologie zeigt, obgleich die Verfasserin auf die
zunehmende Durchlässigkeit zwischen den Disziplinen
hinweist. Schmidt skizziert nicht nur die klassische
Feldforschung und den Niedergang ihrer Idealisierung,
sondern geht auch auf neuere Entwicklungen ein, wie
die multilokale Forschung zur Beobachtung multipler
Szenen in vornehmlich urbanen Kontexten sowie das
Eintauchen von Forschern in die untersuchte Religion,
z. B. durch ihre Initiation, die früher als “going native”
eher auf (wissenschaftliche) Ablehnung stieß, mittler-
weile aber selbst zum Gegenstand der Forschung gewor-
den ist. Doch, wie Schmidt deutlich macht, erschließt
auch die eigene Initiation dem Ethnologen noch lange
nicht das religiöse Empfinden eines Priesters dieser
Religion.

Der aktuellen Relevanz religionsethnologischer The-
men, die in der ganzen Arbeit immer wieder aufscheint,
ist ein eigenes Kapitel gewidmet, das die fortdauernde
Verteufelung bestimmter Religionen, wie des haitiani-
schen Vodou, ebenso aufgreift wie den religiös moti-
vierten Krieg im früheren Jugoslawien oder die Aus-
prägung und Interpretation des protestantischen und des
islamischen Fundamentalismus.

Der zweite Teil des Buches ist den Themen der Re-
ligionsethnologie gewidmet. Das erste Unterkapitel be-
handelt jene Gegenstände, welche sich in theoretischer
und empirischer Hinsicht mit der “Schaffung der Welt”
auseinandersetzen. “Schaffung” kann einmal als die kul-
turelle Erzeugung der Welt durch Ausdeutung und In-
terpretationen von Symbolen verstanden werden, dann
aber wiederum auch als “Erschaffung der Welt”, wie sie
in den Mythen indigener Gruppen aufscheint und von
Mythentheorien wissenschaftlich bearbeitet wird. Das
Verhältnis von Religion und Kosmologie wird darge-
stellt, auch im Verhältnis zur Umwelt. Traditionsreiche
Themen, wie die Hexerei, werden aufgegriffen und, wie
bei einer Spurensuche, durch Theorien, Denker, Konti-
nente und Epochen vom europäischen Mittelalter über
das koloniale und postkoloniale Afrika bis zu aktuellen
kulturspezifischen Erklärung von Todesfällen infolge der
Immunschwäche AIDS verfolgt.

Das zweite Unterkapitel geht dem religiösen Han-
deln nach und wählt entsprechend die unterschiedlichen
Ritualtheorien als Einstieg. Es muss nicht wundern, dass
Victor Turner dabei einen prominenten Platz erhält, zu-
mal er der Betrachtung von Ritualen als Performances
den Weg bereitete. Turner hat nicht nur eine der einfluss-
reicheren jüngeren symboltheoretischen Ritualtheorien
hervorgebracht, sondern er hat in schon postmoderner
Manier in einer späteren Schaffensphase die von ihm
entwickelte Liminalität in allen Gesellschaften und nicht
mehr nur in traditionellen identifiziert. Die Studie über
christliche Wallfahrten von Victor Turner und seiner
Frau Edith wurde hierfür als Beispiel gewählt. Alsdann
kommt der Schamanismus zum Zuge, wobei es zum
einen um die oft schwierige Abgrenzung zur Besessen-
heit geht, aber auch um die Arbeiten ehemals kontrovers
diskutierter Autoren, wie Carlos Castañeda oder der zum
Schamanen “bekehrte” Michael Harner, die Schmidt
aus heutiger Sicht ganz richtig ohne wenn und aber
in die religionsethnologische Wissenschaftstradition ein-
ordnet.

Am Ende steht ein Kapitel über Religion und Ge-
sellschaft, in der die Religion im Kontext des Kolo-
nialismus betrachtet wird, um daran anschließend das
immer wieder – wenngleich heute zum Teil mit neu-
er Begrifflichkeit und Akzentsetzung – auftauchende
Konzept des Synkretismus zu diskutieren. Dieses Kon-
zept entwickelt Schmidt im Rückgriff auf die Idee der
kollektiven Erinnerung als Widerstand weiter, den sie
insbesondere bei den Religionen der Nachkommen afri-
kanischer Sklaven erkennt. Das Kapitel spannt von dort
den Bogen bis zur aktuellen Migrationsthematik und der
Bedeutung, welche die Religion unter den Bedingungen
des gegenwärtigen Transnationalismus in der Identitäts-
bildung der Diaspora hat, ein Begriff, den die Autorin im
übrigen auch kritisch reflektiert. Den Abschluss bilden
Ausführungen über die Religionen des 21. Jahrhunderts,
die nochmals den Fundamentalismus in seinen verschie-
denen Spielarten und die Neuen Religiösen Bewegun-
gen christlicher, fernöstlicher oder esoterischer Prägung
darstellen. Über die NRM (nach dem Englischen “New
Religious Movements”) gibt es offenkundig zwar ei-
ne Menge Zahlenmaterial, aber keine klaren Zuord-
nungskriterien innerhalb der religionswissenschaftlichen
Diskussion.

Das Buch ist zwar bemessen an seinen 232 Seiten
kein umfangreiches Werk, doch greift es eine Vielfalt
von Themen und Autoren auf, welche eine Rezension
nur ansatzweise zur Sprache bringen kann. Sein Credo
ist die Kontextualisierung, d. h. dass “religiöse Erfah-
rungen in ihrem sozialen und kulturellen Umfeld zu in-
terpretieren” sind (55). Was das Buch als Einführung für
Studierende wertvoll macht, ist seine ethisch-moralische
Stringenz in Fragen der politischen Korrektheit, die ge-
rade den Novizen des Faches dabei hilft, die schwierigen
Klippen von Ethno- und Eurozentrismus, Sexismus und
Diskriminierung zu meistern.

Nicht immer kann die Tiefe der Reflexion mit der
Ausbreitung religionsethnologischer Wissensbestände
und ihrer Einbindung in aktuelle Frage mithalten. Ge-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-637-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-637-1


Rezensionen 639

legentlich hätte man sich mehr Klarheit in strittigen
Fragen gewünscht, selbst wenn es nur die Aussage ge-
wesen wäre, dass ein Sachverhalt noch immer strittig
ist. Zudem fallen kleine Nachlässigkeiten auf: James
George Frazer, um nur einige Beispiele zu nennen,
darf man vielleicht als Vorbild, nicht jedoch als “Leh-
rer” von Bronislaw Malinowski bezeichnen (39). Dass
“Trommeln . . . für die Divination in afroamerikanischen
Religionen sehr wichtig sind” (164), weil sie nämlich
die Geister (Vodou) oder Gottheiten (Santerı́a) herbei-
rufen, die von ihren Anhängern Besitz ergreifen und
sich durch diese artikulieren, ist nicht falsch, weckt
aber den falschen Eindruck, dies sei “die wichtigste
Divinationstechnik” (142). Tatsächlich aber sind das
Kaurischneckenorakel, Kartenlegen oder die Divination
mit Palmnüssen oder Orakelkette ebenfalls wichtig, und
es gibt durchaus Meinungsverschiedenheiten darüber,
welches die wichtigste Divinationstechnik ist. Auch die
“kubanische Santerı́a” als Beispiel für die zunehmende
Verbreitung afrokaribischer Religionen durch das In-
ternet zu erwähnen (185), kann falsche Spuren legen.
Von den Santerı́a-Priestern in Kuba haben nur wenige
Zugang zum Internet und noch weniger eine eigene
Webseite, und jene, die es gibt, gehören mehrheitlich
Priestern, die in Miami, New York, Caracas, Mexiko
oder Madrid leben.

Aber dies ändert nichts daran, dass Bettina E.
Schmidts “Einführung” eine wertvolle Bereicherung
darstellt und die Bedeutung der Religionsethnologie
in neuer Weise unterstreicht. Neben dem hilfreichen
Glossar und einem Index ist die Bibliographie selbst
eine gut sortierte Literaturauswahl von klassischen und
aktuellen Schriften. Es hat über 20 Jahre gedauert, bis
eine neue deutschsprachige Einführung in die Religi-
onsethnologie verfasst wurde. Bettina E. Schmidt hat
gezeigt, dass sich in dieser Zeit viel Neues getan hat
und dass noch viel Neues zu tun bleibt.

Lioba Rossbach de Olmos

Schmidt-Lauber, Brigitta (Hrsg.): Ethnizität und
Migration. Einführung in Wissenschaft und Arbeitsfel-
der. Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2007. 319 pp. ISBN
978-3-496-02797-3. Preis: € 29.90

Die vorliegende Einführung ist sowohl disziplinär
als auch geographisch fokussiert, die versammelten Bei-
träge stammen mit wenigen Ausnahmen aus der Fe-
der von Volks- und Völkerkundlern und konzentrie-
ren sich auf den europäischen Raum mit Schwerpunkt
Deutschland. Das Themenfeld Ethnizität und Migrati-
on wird dabei aus drei unterschiedlichen Perspektiven
beleuchtet: einer eher theoretischen (Teil 1: “Theorien
und Zugänge”), einer forschungs- (Teil 2: “Alltagspra-
xen und Manifestationen”) und einer praxisorientierten
(Teil 3: “Aufgaben und Praxisfelder”). Im Zentrum der
Betrachtung stehen sowohl Aspekte von Integration und
Ausgrenzung als auch die komplexe Verschränkung von
Wissenschaft und Politik. Um Integration und Ausgren-
zung geht es dabei gleich auf zwei Ebenen – nämlich
sowohl im Verhältnis der Migranten zur deutschen Auf-

nahmegesellschaft als auch im Verhältnis des Themas
Migration zum Kanon der deutschsprachigen “Ethno-
wissenschaften”, wie Volks- und Völkerkunde in die-
sem Band durchaus in einem Atemzug genannt wer-
den. Schließlich ist es nicht ohne Ironie, dass, worauf
die Herausgeberin des Bandes Brigitta Schmidt-Lauber
in ihrer gelungenen Einführung hinweist, eine bewuss-
te gesellschaftspolitische Auseinandersetzung mit der
Einwanderung zu einem Zeitpunkt einsetzt, als bereits
die dritte Generation der einstmals Eingewanderten in
Deutschland lebt. Nichtsdestotrotz werden Fragen von
Migration und Ethnizität im öffentlichen Bewusstsein
zumeist als “Problem” wahrgenommen. Eine Facette
dieses “Problembewusstseins” zeigt Dorle Dracklé an-
hand des Themas Medien und Migration, das – auch
in der Forschung – häufig auf die Frage nach dem Ver-
bindenden bzw. Trennenden der Medien zugespitzt wird.
Dahinter steht die ausgesprochene oder unausgesproche-
ne Vermutung, dass Migranten in den Einwanderungsge-
sellschaften nur dann gut integriert sind, wenn sie auch
die vorhandenen Medien des Landes nutzen, in dem
sie wohnen, und auf diejenigen ihrer Herkunftsländer
verzichten.

Lange hat es aber auch gedauert, bis das Thema
Migration und Ethnizität im Zentrum der beiden Fächer
Volks- und Völkerkunde angekommen ist (wie man die
äußerst begrüßenswerte Veröffentlichung in dem Ver-
lag für ethnowissenschaft-spezifische Einführungen in
Deutschland wohl auffassen darf). Vielleicht eröffnet
sich aber auch gerade auf diesem Gebiet die Chan-
ce, dass sich die beiden – längst nicht immer auf
gutem Fuße miteinander stehenden – Fachtraditionen
wieder näher kommen. Dass die sozial- und kulturwis-
senschaftliche Beschäftigung mit den entsprechenden
Phänomenen außerhalb Deutschlands eine bis an den
Anfang des 20. Jahrhunderts zurückreichende Tradition
hat, zeichnen die Beiträge von Margit Feischmidt zum
Ethnizitätsbegriff und Tsypylma Darieva zur Geschichte
der Migrationsforschung nach.

Die Verschränkung von Wissenschaft und Politik
spiegelt sich in den Beiträgen des vorliegenden Bandes
ebenfalls in doppelter Weise: Einerseits in der Thema-
tisierung von sowohl historischer (Klaus J. Bade) als
auch aktueller staatlicher Zuwanderungspolitik (Jochen
Oltmer) sowie der ethnisierenden bzw. kulturalisieren-
den Praxis der Aufnahmegesellschaft – wie sie etwa
Gisela Welz am Beispiel multikultureller Paraden und
Festivals thematisiert – angesichts derer die Migran-
ten adäquate Strategien entwickeln müssen. Dies kann
bedeuten, wie Regina Römhild zeigt, dass Migranten
aus Osteuropa etwa mit Pendelmigrationsstrategien auf
begrenzte Aufenthaltsgenehmigungen reagieren oder, im
Falle der von Sabine Hess geschilderten Strategien der
Selbstethnisierung von Migranten, gezielt Nischen im
“Markt” der Kulturen besetzen, auf dem vor allem das
“Authentische” in den Spielarten der Weltmusik oder in
den gastronomischen Beiträgen der fremden Kulturen
goutiert wird.

Wissenschaft und Politik sind aber auch auf andere
Weise eng aneinander gekoppelt, wie Schmidt-Lauber

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-637-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-637-1

