
Axiom II | 109 

 

1.  PROPOSITIO I:  

DIE MUTTER IST WELTBILDEND 

 

2.  Problem I: Welthaftigkeit als ontologisches Problem 

 

2.1  Weltlichkeit als dritter Wert zwischen Innenweltlichkeit  

und Umweltlichkeit 

Beim ersten Axiom wurde das Grundmerkmal der Mutter festgestellt, nämlich 

die Tatsache, dass sie In-der-Welt-ist. Ihre Weltinnerlichkeit bedeutet eine 

Grundstellung, die nicht zu widerlegen ist, da sie schon als erstes da ist. Infolge-

dessen entfaltet sich diese in zwei Beobachtungsordnungen. Die erste besagt, 

dass sie schon in der Welt ist. Sie umfasst die tautologische Aussage, dass es in 

der Welt Mütter gibt. Die zweite besagt, dass, so wie die Mütter in einem um-

fangreichen Körper beheimatet sind, sie in der Lage sind, in sich noch jemanden 

unterzubringen Die Mutter ist so in der Welt, da sie über einen Körper verfügt, 

in dem Gäste „beherbergt“ werden können. 

Darüber hinaus wurde dargelegt, wie sich die Innerlichkeitsstellung bildet, 

die auf die wechselwirkende Nutzen-Bedarfs-Rechnung zwischen dem in der 

Welt seienden Wesen (der Wirtin) und dem in ihrem Körper beherbergten 

Seienden (dem Gast) zurückgeht. Wirtin und Gast stehen miteinander in einem 

Verhältnis, so wie innenweltliche und umweltliche Sphäre eines Lebewesens in 

einem Verhältnis stehen. Im ökonomischen Austausch, sich stützend auf die von 

den Müttern durchgeführte „Investitionsrechnung“, bilden Gast und Wirtin eine 

geschlossene wechselwirkende Einheit. 

In Anlehnung an die umweltbezogene biologische Theorie des 20. Jahrhun-

derts wird die Mutter in diesem Axiom als ein Bei-Sein bezeichnet, dessen In-

nenweltlichkeit (Endomilieu) die Umwelt des Gastes bildet, aber nicht vollstän-

dig umfasst. Ihre Innenwelt kann jedoch von vielen Gästen besetzt werden, die 

nicht die Umwelt der Mutter beobachten können. Die Mutter bedeutet die Um-

welt des Gastes, aber nur unter der Voraussetzung, dass sie auf seine Innenwelt-

lichkeit
2
 so einwirkt, dass es wechselwirkend auch auf ihre innere Weltlichkeit 

einwirkt. Auch, wenn ihre Stelle als Umwelt des Gastes bezeichnet wird, ist die-

se Umwelt aufgrund des parasitologischen ökonomischen Verhältnisses auf die 

                                                             
2  Hierbei führt die innenweltliche Stellung zu dem epistemologischen Paradoxon, dass 

die innerlichen Beziehungen nur ad infinitum postuliert werden können, da eine Men-

ge sich selbst nicht enthalten kann, es sei denn, es wird die Hypothese einer großen 

Mutter aufgestellt, die sich selbst beinhaltet. Infolgedessen bildet die Mutter die Um-

welt des Gastes, der Gast aber kann die Umwelt der Wirtin nicht beobachten. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | Matrixiale Philosophie 

innere Organisation sowohl des Gastes als auch der Wirtin bezogen. Nicht alle 

Arten von Müttern sind gleich, da sie nicht einen gleichwertigen Bezug zu ihrer 

Umwelt haben.
3
 Der Unterschied zwischen verschiedenen Arten von ihnen be-

steht, wie schon in Axiom I festgestellt, in der Stellungnahme, die sie zur Auf-

zucht ihres Nachwuchses beziehen, die abhängig von den Kosten, die mit der 

Fürsorge für jedes einzelne Kind verbunden sind, stehen. Sollen die Mütter eine 

ökobiologisch bedingte zentrale Rolle für das Überleben und die Fortsetzung der 

extrauterinen morphogenetischen Entwicklung der Nachkommenschaft spielen, 

sind sie unmittelbarer Teil ihrer Umwelt. Sollten sie aber nicht dauerhaft eine 

Rolle bei der Anpassung des Organismus an die Umwelt einnehmen, sind sie ein 

mittelbarer Teil ihrer Umwelt. Die Beschaffenheit einzelner Mütter wird durch 

den Grad der Unmittelbarkeit bestimmt, d. h. danach, wie ihre Innerweltlichkeit 

die Umweltwirkung bestimmt und wie unmittelbar die Umwelt auf die Inner-

weltlichkeit des Lebewesens wirkt. 

Die ontologische Erklärung zur Begründung der Verschiedenheit von Müt-

terarten liegt in dem Innen-Sein-Modus eines Seienden. Das In-Sein ist ein 

Merkmal für jedes Seiende, das nicht in demselben Grad gegeben ist. Der Grad 

des In-der-Welt-Seins eines Organismus hängt davon ab, in welchem Maß sein 

Bauplan eine Kopplung zwischen Innerweltlichkeit und Umwelt vorsieht. Ange-

nommen, sein Bauplan ist durch eine hohe Determiniertheit gekennzeichnet, 

dann bestimmt vor allem die Innerweltlichkeit die Form und den Umfang der auf 

ihn wirkenden umweltlichen Einflüsse und umgekehrt. 

Welt ist einer der größten philosophischen Signifikanten bei der Betrachtung 

der menschlichen Sinnenwelt. Mit dem Ziel, die Besonderheit des Menschen an-

deren Arten gegenüber (Tiere oder Pflanzen) festzustellen, hat sich die philoso-

phische Anthropologie des 20. Jahrhunderts, insbesondere Max Schelers Gedan-

ken über die Stellung des Menschen im Kosmos, Helmut Plessners These über 

die exzentrische Stellung des Menschen in der Welt und Arnold Gehlens Be-

zeichnung des Menschen als „Mängelwesen“
4
, intensiv dem Begriff Welt ge-

widmet, um die besondere Stellung des Menschen gegenüber anderen Arten ab-

zugrenzen. Tiere sind danach so ausgestattet, dass ihre Innerlichkeit unmittelbar 

                                                             
3  Die umfangreiche Forschung Blaffer-Hrdys über die weibliche Seite der Evolution 

handelt von einer Darlegung der vielfältigen Arten von Müttern innerhalb des Tier-

reichs. Die Diversität des mütterlichen Verhaltens, je nach Tierart, zu der sie gehört, 

liegt nach Blaffer-Hrdys in der ökologischen Bedingtheit, in der sie sich befindet. 

4  A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 90. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 111 

 

mit der Umwelt gebunden ist
5
, während die innere Organisation des Menschen 

so ausgestattet ist, dass ihre Wirkung auf die Umwelt und umgekehrt nicht un-

mittelbar „automatisch“ erfolgt. Nach diesem Kriterium und diesem Ansatz sind 

die Menschen „weltoffen“
6
 und die Tiere umweltabhängig oder umweltgeschlos-

sen definiert.  

 

Beim Tiere geht jede Handlung, jede Reaktion, die es vollzieht, auch die ‚intelligente‘, 

von einer physiologischen Zuständlichkeit seines Nervensystems aus, der auf der psychi-

schen Seite Instinkte, Triebimpulse und sinnliche Wahrnehmungen zugeordnet sind. [...] 

Der Ausgang von der physiologisch-psychologischen Zuständlichkeit ist also immer der 

erste Akt des Dramas eins tierischen Verhaltens zu seiner Umwelt. Die Umweltstruktur ist 

dabei der physiologisch und indirekt der morphologischen Eigenart des Tieres, seiner 

Trieb- und Sinnesstruktur, die eine strenge funktionelle Einheit bilden, genau und voll-

ständig ‚geschlosssen‘ [...] Ein ‚geistiges Wesen ist also nicht mehr trieb- und welt-

gebunden, sondern ‚umweltfrei‘ und, wie wir es nennen wollen, ‚weltoffen.‘
7
 

 

In ähnlicher Weise ließe sich sagen, dass der Unterschied zwischen Welt und 

Umwelt zunächst die unmittelbare oder mittelbare Gebundenheit aufgrund der 

einzelnen biologischen Ausstattung an das Milieu betrifft. Nach Scheler verleiht 

der Geistbegriff eine „Entbundenheit vom Organischen“, ergo ist das geistige 

Wesen „umweltfrei.“
8
 

Sollen Innen- und Um-Welt unmittelbar die Organisation des Lebewesens 

steuern, wären sie „für die Welt verschlossen.“ Aus dieser Aussage ergibt sich 

das Theorem: Je stärker ein Individuum organisch an seine Umwelt gebunden 

                                                             
5  M. Scheler: „Was ein Tier vorstellen und empfinden kann, ist durch den Bezug seiner 

angeborenen Instinkte zur Umweltstruktur apriori beherrscht“. M. Scheler: Die Stel-

lung des Menschen im Kosmos, S. 20. 

6  Die Neuzeit bricht mit der metaphysischen Vorstellung der Antike, die Gesamtheit al-

ler Dinge als Kosmos im Sinne einer geschlossenen und metaphysischen Totalität zu 

denken. Der Unterschied zwischen Weltäußerlichkeit und Weltinnerlichkeit lässt sich 

auf die cartesianische Metaphysik zurückverfolgen. Diese setzte der Welt die dualis-

tisch-entitative Differenzierung (res), nämlich res extensa vs. das cogito, entgegen. In-

folgedessen entsprechen sich das Innen der epistemologischen Anschauung und das 

Außen der Ausdehnung der Natur. Die Deutung der Innenweltlichkeit als Subjekti-

vismus, –wonach es sichbeim Außen um eine geistige Bildung des Innen handelt, 

blieb dem deutschen Idealismus immanent. 

7  M. Scheller: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 34-36ff. 

8  Ebd., S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | Matrixiale Philosophie 

ist, desto weniger Welt hat es, das bedeutet: Seine „Welt“ steht umgekehrt pro-

portional zum Grad der Bindung an seine Umwelt. Im diesem Zusammenhang 

besteht die Sonderstellung des Menschen in seinem unfertigen Wesen
9
 im Kos-

mos, was einen besonderen Bezug zu seiner Umwelt schafft.
10

 

Dieses Theorem bestimmt auch die Stellung der Mutter, ihre Bedeutung und 

Relation mit dem Neugeborenen. Wie schon ausgeführt, schließen sich in der 

Menge einer Matrix verschiedene Arten von Müttern zusammen, deren Unter-

schied vom Grad der Unmittelbarkeit der inneren Organisation des Neugebore-

nen und dessen Umwelt bestimmt wird. Die Mutter ist Teil der Umwelt des 

Neugeborenen, sodass sie die Fortsetzung seiner ontogenetischen Entwicklung 

im extrauterinen Milieu vorantreibt. Dabei ist es ontologisch bestimmend, einen 

Innerlichkeitsbezug mit dem Gast zu haben, was eine unmittelbare Verbindung 

mit dem Grad der Welthaftigkeit
11

 bedeutet. In diesem Sinne besitzen nicht alle 

Arten von Müttern denselben Entäußerungsgrad
12

, ergo sind auch nicht alle von 

ihnen gleichwertig an extrauterinen Prozessen beteiligt. 

                                                             
9  Vgl. Gehlen: „der Mensch wäre nicht nur ein notwendig, aus irgendwelchen, aber sehr 

besonderen menschlichen Gründen stellungsnehmendes Wesen, sondern auch ein in 

gewisser Weise ‚unfertiges‘“. A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung 

in der Welt, S. 4. 

10  Die Sonderstellung des Menschen in ihrer Umwelt entspricht einer anthropologischen 

Aussage, welche die Bestimmtlosigkeit eines festen Ortes für den Menschen im Uni-

versum im Vergleich zu anderen Arten feststellt. Diese These wurde sowohl im theo-

logischen als auch im philosophischen Feld angeführt. Die theologische Deutung des 

Menschen erfolgt aufgrund der durch den Sündenfall entstandenen Erbsünde. Die phi-

losophische Tradition bezieht sich auf die Undeterminiertheit, Unfertigkeit, Unent-

schlossenheit menschlicher Existenz in der Welt. Diese Idee wird in der Renaissance 

geprägt, wo das humanistische Denken entsteht, dass davon ausgeht, dass der Mensch 

dazu geschickt wurde, seine eigene Stellung in der Welt zu schaffen. Die Entstehung 

humanistischen Denkens ist an den Verfall des kosmologischen Ideals angeschlossen, 

dass damit zusammenhing, dass die Wissenschaft verkündete, dass der Mensch nicht 

der Mittelpunkt des Universums sei. Das moderne Denken setzt die Idee der existen-

ziellen Fremdheit des Menschen in die Welt. 

11  Unter Welthaftigkeit ist die Qualität von Welt zu verstehen, ohne dass ihr eine ontolo-

gische Dimension beigemessen wird. Welthaftigkeit verweist auf die äußere Welt. 

Vgl. ebd., S. 406. 

12  Zur technisch bedingten Menschwerdung vgl. A. Leroi-Gourhan: Hand und Wort, 

1980. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 113 

 

Die Frage nach der Eigenschaft der Welt oder Welthaftigkeit hängt infolge-

dessen direkt ab vom mütterlichen Verhalten bei der Anpassung des individuali-

sierten Lebewesens an seine Umwelt. Die Frage der Welthaftigkeit wiederum ist 

ontologisch eine Frage, die auf phänomenologischer Ebene formuliert ist: Die 

(phänomenologische) Weise, auf die man sich der Welt nähert, bleibt nicht „ver-

dächtigungsfrei“ (nicht ohne Einfluß), da sich das, worauf sich das Bewusstsein 

richtet, nur so zeigen lässt, wie es wahrgenommen wird. In dieser Weise stellt 

die Frage der Welthaftigkeit die ontologische Frage der Weltlichkeit. Aus onto-

logischer Perspektive wurde angedeutet, dass sich die ontische Ebene, das heißt 

die Ebene, welche durch die Existenz bestimmt ist, phänomenologisch zeigen 

lässt – nicht aber als solches, sondern als das, was in ihr verborgen bleibt: das 

Sein. 

In Bezug auf diesen Punkt hat man auf Heideggers Existenzialphilosophie 

warten müssen, um eine Erklärung der Welt als Gesamtheit aller Dinge ohne 

metaphysische Bedeutung zu gewinnen. „Welt“ wird durch Heidegger eine exis-

tenzielle und ontologische Bedeutung zugeschrieben, deren ontologisch-

existenzielles Merkmal das In-Sein ist. Der Totalität und Gesamtheit alles Seien-

den liegt dabei keine geschlossene metaphysische Vorstellung zugrunde; viel-

mehr wird den Seienden eine existenziale Dimension zugeschrieben: die Tatsa-

che, dass sie In-der-Welt-sind. Diese innenweltliche Dimension wiederum hat 

bei Heidegger eine ontologische Dimension – die gleichsam solipsistisch-

subjektivistische Tradition widerrufend, nach der Innerlichkeit immer schon dem 

Feld des Bewusstseins, des Ich-Denkens und des Denkenden, zugeschrieben 

wurde. 

Nach Heideggers Daseinsanalytik bedeutet Innerweltlichkeit eine Bedingung 

existenzieller Verfassung des Daseins. Sein ontologisch-existenziales Modell der 

Weltlichkeit bezieht sich vor allem auf das philosophische Problem, dass die in-

der-Welt vorhandenen Seienden nicht denselben Grad an Welthaftigkeit aufwei-

sen. Heideggers Daseinsanalytik umfasst eine in Stufen gegliederte Taxonomie 

des wahren Wertes des Seins als Seiendes. Diejenigen Seienden, die mehr Sein 

besitzen als andere, stehen danach ontologisch vor den Seienden, die weniger 

Sein in sich haben. 

Diese Taxonomie verweist auf die Tatsache, dass es verschiedene Arten von 

Sein gibt, nämlich Seiende. Man sollte der Frage nachgehen, welches Attribut 

dem Seienden das Sein verleiht oder aus welchem Grund manche Seiende einen 

ontologischen Wert haben. Daraus folgt, Gründe zu benennen, warum der onto-

logische Wert einer Hierarchisierung unterzogen wird. Wie bereits in Axiom I 

gesehen, liegt nach Heidegger die Verschiedenheit der Seinsarten ihrem Grad 

der Weltinnerlichkeit zugrunde, was bedeutet, dass die Welt als solche dem Stein 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | Matrixiale Philosophie 

und dem Tier mehr oder weniger entzogen ist.
13

 Infolgedessen lassen sich nach 

Heidegger die Seinsarten nach ihrer Weltinnerlichkeit klassifizieren, was durch 

ihre Offenbarkeit und Bezüglichkeit bestimmt wird:
14

 Die „Offenbarkeit“ der 

Seienden bestimmt ihre „Innigkeit zur Welt“ und die Innigkeit zur Welt wieder-

um geht zurück auf die „Abgrenzung der Umweltgeschlossenheit.“
15

 

 

2.1.1  Weltoffenheit als Abgrenzung der Umweltgeschlossenheit 

Anhand von Uexküll wurde oben der Bezug bzw. die wechselseitige Bedingtheit 

zwischen der Innenorganisation eines Lebewesens und seinem Lebensraum dar-

gelegt. Innen- und Um(Welt) stehen danach miteinander in Rückkopplung, und 

dieses Merkmal ist sowohl auf Pflanzen als auch auf Tier und Mensch übertrag-

bar. Infolgedessen kann behauptet werden, dass der Innen- und Um-

Weltlichkeitsbezug allen Arten beigemessen wird, doch in verschiedenen Gra-

den. Im Tierreich tritt er keineswegs gleichmäßig auf, und nach dem umwelt-

theoretischen Theorem ist die Stellung des Menschen gegenüber Tier und Pflan-

ze dadurch gekennzeichnet, dass seine Innenweltlichkeit sich nicht ausschließ-

lich durch seine Umweltlichkeit bestimmen lässt.
16

 

In diesem Sinne wird dem Menschen anderen Arten gegenüber eine Sond-

stellung zugeschrieben, und zwar aufgrund der Tatsache, dass seine innere Or-

ganisation aus evolutiv-biogenetischen Gründen keinen unmittelbaren Bezug zur 

Umwelt hat. Während sich andere Lebewesen unmittelbar an ihre Umgebung 

                                                             
13  Siehe „Mütterliches Insein“ in Demostratio II, Axiom I. 

14  Zur Welt gehören Offenbarkeit von Seiendem als solchem und von Seiendem als 

Seiendem, sodass die Frage nach der Offenbarkeit und Zugänglichkeit der Seienden 

der Frage nach dem wesentlichen Charakter der Welt entspricht. Vgl. Heidegger: 

„Wenn wir sagen: Welt ist unter anderem die Zugänglichkeit von Seiendem, dann 

sprechen wir damit schon gegen den sogenannten natürlichen Weltbegriff.“ Vgl. M. 

Heidegger: Grundbegriffe der Metaphysik, S. 405 

15  Heidegger: „Welt ist nicht das All des Seienden, ist nicht die Zugänglichkeit von 

Seiendem als solchem, nit die der Zugänglichkeit zugrundliegende Offenbarkeit des 

Seienden als solchen – sondern Welt ist die Offenbarkeit des Seienden als solchen im 

Ganzen.“ Ebd., S. 412 

16  Heidegger entwirft gleichfalls eine ontische Klassifikation (Zugänglichkeit zum 

Seienden) auf Grundlage einer ontologischen Frage, nämlich der Bestimmtheit der 

Weltlichkeit der Welt, bezogen auf das Sein des Menschen, des Tieres und des Steins. 

Vgl. dazu „Aufklärung das Wesens der Weltarmut des Tieres, auf dem Wege der Fra-

ge nach dem Wesen der Tierheit, des Lebens überhaupt, des Organismus.“ M. Hei-

degger: Grundbegriffe der Metaphysik, S. 295-389. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 115 

 

anpassen, ist die Anpassung beim Menschen nur durch einen „mittelbaren Zeu-

gen“ möglich, das heißt, die Menschen sind mit der Umwelt nicht unmittelbar so 

verbunden, dass sie nur auf äußere Reize reagieren und sich an ihnen „bilden“. 

Für diese Besonderheit des menschlichen Daseins wird der Begriff „Welt“ an-

gewendet, um die mittelbare Bedingtheit zwischen seiner inneren Organisation 

und seiner Umwelt zu betonen. 

Damit stellt sich die Anthropologie der Herausforderung, der Frage nach der 

Wesenheit der Menschen nachzugehen und eine Erklärung seiner Wesensmerk-

male zu liefern. Seine Wesenheit lässt sich jedoch erst mit der Emanzipation der 

neuzeitlichen Wissenschaft von der metaphysischen Gotteslehre näher bestim-

men, da nach Kant, dem „Vater der modernen Anthropologie“, sowohl die Frage 

der Grenzen des Erkenntnis der Vernunft als auch die nach dem Umfang ihres 

möglichen Gebrauchs und schließlich danach, was der Mensch (noch) hoffen 

darf, Fragestellungen sind, die dem Menschen zugeschrieben sind.
17

 

Ein anthropologischer Gedanke zielt darauf, die Wesenheit des Menschli-

chen in Abgrenzung gegenüber anderen Arten zu definieren. In dieser Weise 

lenkt die Anthropologie ihre Aufmerksamkeit auf die Sonderstellung des Men-

schen gegenüber anderen Lebewesen. So wird etwa von Arnold Gehlen die in-

nen- und umweltliche Kopplung bei Tieren als „geschlossen“ bezeichnet, da die 

tierische innere Organisation mit der Umwelt unmittelbar gekoppelt sei.
18

 Die 

                                                             
17  Vgl. Kant: „Das Feld der Philosophie … lässt sich auf folgende Fragen bringen: 1. 

Was kann ich wissen? 2. Was soll ich tun? 3. Was darf ich hoffen? 4. Was ist der 

Mensch? Die erste Frage beantwortet die Metaphysik, die zweite die Moral, die dritte 

die Religion und die vierte die Anthropologie. Im Grunde könnte man aber alles die-

ses zur Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte bezie-

hen.“ Kant, I.: Logik in AA IX: Logik, Physische, Geographie, Pädagogik, Bd.9, S. 

25. Siehe https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa09/025.html vom 05-07-

2015. 

18  Vgl. Gehlen: „In der oben erwähnten Abhandlung, ‚Die Resultate Schopenhauers‘, 

habe ich gesagt, dass Schopenhauer das allgemeine Schema der modernen Harmonie-

betrachtung von tierischer Organisation und Umwelt zuerst entworfen hat. Dies ge-

schieht in dem Kapitel ‚Vergleichende Anatomie‘ der Schrift ‚Über den Willen in der 

Natur‘. Darin zeigt er die vollkommene Harmonie des Willens, des Charakters -also 

des Triebs- und Instinktsystems einer jeden Tierart, seiner organischen Spezialisie-

rung und seiner Lebensumstände, indem er von der ‚augenfälligen bis ins Einzelne he-

rab sich erstreckenden Angemessenheit jedes Tieres zu seiner Lebensart, zu den äuße-

ren Mitteln seiner Erhaltung‘ spricht, wie jeder Teil des Tieres sowohl jedem anderen 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa09/025.html
https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa09/025.html


116 | Matrixiale Philosophie 

Tiere sind, wie bereits in Max Schelers Ansicht zur Sonderstellung des Men-

schen im Kosmos erwähnt, gekennzeichnet durch Umweltgeschlossenheit.
19

 

Auch der Lebensraum der Tiere wird (und wurde bereits oben) als „geschlos-

sen“ bezeichnet, da die Anpassung an ihre Umgebung bei ihnen unmittelbar ist. 

Wie bereits dargelegt, besitzt nach Uexküll jedes Tier eine spezifische Organisa-

tionsstruktur oder einen Bauplan, die in Wechselwirkungsrelation mit der Um-

welt stehen. Aus verschiedenen Graden der Interaktion dieses Bauplans mit der 

Umwelt ergibt sich nun die entsprechende Umwelt, was nicht zuletzt ihre Bein-

flussbarkeit beinhaltet. Infolge dieser Aussage liegt die Sonderstellung des Men-

schen darin begründet, dass dieser sich aus evolutiv-biologischen Gründen nicht 

so in der Umwelt befindet (ist) wie andere Arten.
20

 

Menschen haben nach der anthropologischen Philosophie des 20. Jahrhun-

derts keine Umwelt, sondern Welt.
21

 „Als biologische Erscheinung ist der 

Mensch ein ‚erblich krankes Tier‘“, schreibt Max Scheler. Warum eigentlich? 

Was fehlt dem Menschen? Arnold Gehlen führt Schelers Ansatz fort, dass die 

Sonderstellung des Menschen dadurch gekennzeichnet ist, dass er nicht unmit-

telbar an die Umwelt gebunden ist. Der Mensch ist von der organischen Ausstat-

tung entbunden, von seiner unmittelbaren Umwelt entbunden. 

 

Stellen wir hier an die Spitze des Geistesbegriffes seine besondere Wissensfunktion, eine 

Art Wissen, die nur er geben kann, dann ist die Grundbestimmung eines geistigen Wesens, 

wie immer es psychologisch beschaffen sei, seine existentielle Entbundenheit vom Orga-

nischen, seine Freiheit, Ablösbarkeit – oder doch die seines Daseinszentrums also auch 

von der eigenen triebhaften ‚Intelligenz.‘
22

 

 

                                                                                                                                  
als seiner Lebensweise auf das genaueste entspricht.“ A. Gehlen: Der Mensch. Seine 

Natur und seine Stellung in der Welt, S. 79. 

19  Siehe FN 268. 

20  Vgl. dazu Gehlen: „Der gut definierte, biologisch exakte Umweltbegriff ist also auf 

den Menschen nicht anwendbar, denn genau an der Stelle wo beim Tiere die ‚Um-

welt‘ steht, steht beim Menschen die ‚zweite Natur‘ oder die Kultursphäre mit ihren 

eigenen, sehr besonderen Problemen und Begriffsbildungen, die von dem Umweltbe-

griff nicht erfaßt, sondern im Gegenteil nur verdeckt werden.“ Ebd., S. 87. 

21  Arnold Gehlen postulierte Weltoffenheit unter Bezugnahme auf Plessners Theorie 

über der exzentrischen Stellung des Menschen, und Gehlens „Mängelwesen“ bündelte 

Ansichten der modernen Anthropologie des 20. Jahrhunderts, die insgesamt die These 

entwickelte, dass der Mensch nicht umweltgebunden sei. 

22  M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 117 

 

Dass dies eine Besonderheit der menschlichen Gattung bezeichnet, ist zugleich 

ein Zeichen ihrer biologischen Unvollkommenheit. Dem Menschen fehlt eine 

spezifische Umwelt, meint Gehlen, und aufgrund dieser biologischen Unange-

passtheit ist der Mensch ein „Mängelwesen.“
23

  

 

Für den Menschen gilt daher, nach Herder, wenn man vom Tier her sieht, nur eine negati-

ve Bezeichnung: ‚Der Charakter seiner Gattung‘ besteht zunächst aus ‚Lücken und Män-

geln‘. ‚Seine Sinne und Organisation sind nicht auf Eins geschafft: er hat Sinne für Alles 

und natürlich also für jedes Einzelne schwächere und stumpfere Sinne. Seine Seelenkräfte 

sind über die Welt verbreitet; keine Richtung seiner Vorstellung auf ein Eins. Mithin kein 

Kunsttrieb, keine Kunstfertigkeit‘ (keine Instinkte). Der Mensch hat als auch keine ‚Um-

welt‘: ‚Der Mensch hat keine so einförmige und enge Sphäre, wo nur eine Arbeit auf ihn 

warte: eine Welt von Geschäften und von Bestimmungen liegt um ihn‘. Er hat ‚zerstreute 

Begierden, geteilte Aufmerksamkeit, stumpfwitternde Sinne.‘
24

 

 

Diese biologische Hilflosigkeit, ausgewiesen bereits von der deutschen Aufklä-

rer Herder
25

, führt Gehlen dazu, den Weltbegriff im Verhältnis mit dem mensch-

lichen biologischen Mangel zu definieren, wonach der Mensch umweltfrei, aber 

weltvoll ist. Die Welt ist danach nur auf den Menschen bezogen, da Gehlens pes-

simistische Idee des „Mängelwesens“ an keinen konkreten Umweltausschnitt in 

Bezug auf seine Organbeschaffenheit angepasst wird. Was die Protagonisten der 

philosophischen Anthropologie unter diesem Weltbegriff verstehen, beruht stets 

darauf, auf die exzentrische Stellung des Menschen in der Welt zu verweisen, 

verursacht durch seine biologische Unangepasstheit an die Umwelt. Dadurch je-

doch wird dem Menschen auch eine ontologische Offenheit zugeschrieben, eine 

Geistfreiheit, die unter dem Zwang des Handelns steht. 

Aus diesem den Menschen auszeichnenden Merkmal, seinen Mangel an An-

passung an die Umwelt, erfolgt die Welt als solches. Weltlichkeit ist für Scheler 

in diesem Zusammenhang eine positive Aussage, da sie bedeutet, dass der 

Mensch seinen Mangel durch sein Denkvermögen kompensiert, durch das er in 

der Lage ist, „die ursprünglich ihm gegebenen ‚Widerstands‘- und Reaktionszen-

                                                             
23   Vgl. A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 79-93. 

24  Ebd., S. 92. 

25  Gehlen: „Es ist bewundernswert, wie Herder hier die biologische Hilflosigkeit des 

Menschen, seine Weltoffenheit und die ‚Zerstreutheit seiner Begierden‘ in ihren inne-

ren Zusammenhang sieht, wie er dann auf die Frage der ‚Schadloshaltung‘ kommt und 

an dieser Stelle dann die Sprache aus diesem neugefundenen ‚Charakter der Mensch-

heit‘ ableitet, als einen ‚aus der Mitte dieser Mängel entstehenden Ersatz.“ Ebd., S. 92.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | Matrixiale Philosophie 

tren seiner Umwelt, die das Tier ekstatisch aufgeht, zu ‚Gegenständen‘ zu erhe-

ben, und das Sosein in dieser Gegenstände so zu erfassen, ohne die Beschrän-

kung, die diese Gegenstandswelt oder ihr Gegebenheit durch das vitale Triebsys-

tem und die ihm vorgelagerten Sinnesfunktionen und Sinnesorgane erfährt.“
26

 

Scheler wörtlich: 

 

Ein ‚geistiges‘ Wesen ist also nicht mehr trieb- und welt-gebunden, sondern ‚umweltfrei‘ 

und, wie wir es nennen wollen, ‚weltoffen‘. Ein solches Wesen hat ‚Welt‘. Ein solches 

Wesen vermag ferner die auch im ursprünglich gegebenen ‚Widerstands‘- und Reaktions-

zentren seiner Umwelt, die das Tier allein hat und in die es ekstatisch aufgeht, zu ‚Gegen-

ständen‘ zu erheben, und das Sosein dieser Gegenstände prinzipiell selbst zu erfassen, oh-

ne die Beschränkung, die diese Gegenstandwelt oder ihre Gegebenheit durch das vitale 

Triebsystem und die ihm vorgelagerten Sinnesfunktionen und Sinnesorgane erfährt.
27

 

 

Diesen Zusammenhang beschreibt der Begriff „Welt“, der für Gehlen Weltof-

fenheit und Welthaftigkeit
28

 zur Beschreibung einer „zweiten Welt“ meint oder 

die Kultursphäre.  

 

Der gut definierte, biologisch exakte Umweltbegriff ist also auf den Menschen nicht an-

wendbar, denn genau an der Stelle, wo beim Tiere die ‚Umwelt‘ steht, steht beim Men-

schen die ‚zweite Natur‘ oder die Kultursphäre mit ihren eigenen, sehr besonderen Prob-

lem und Begriffsbildungen, die von dem Umweltbegriff nicht erfaßt, sondern im Gegenteil 

nur verdeckt werden.
29

  

 

Der Mensch ist welthaft
30

, da die Welt eine typisch menschliche Erscheinung ist. 

Die Welthaftigkeit gehört nur den Menschen, da sie sich auf die kulturelle Welt 

bezieht, die durch eine den Menschen kennzeichnende Antriebslage gegründet 

ist: die Weltoffenheit, die als besondere biologische Ausstattung zur höheren 

                                                             
26  M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 37. 

27  Ebd., S. 35-36. 

28  Vgl. Gehlen: „Diese hier angedeuteten Merkmale der ‚Welthaftigkeit‘, Weltoffenheit 

und Bewusstheit des menschlichen Antriebslebens werden also dann verstehbar, wenn 

man sie unter unseren anthropologischen Grundanschuungen ansieht und nicht auf 

anderem Wege. A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, 

S. 401. 

29   Ebd., S. 87. 

30  Vgl. A. Gehlen: „Das menschliche Innenleben sei ‚welthaft.‘“ Ebd, S. 406. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 119 

 

Rezeptionsfähigkeit bestimmt ist und aus der ein Streben erwachsen kann.
31

 

Weltoffenheit ist für Gehlen, was Welthaftigkeit ausmacht.
32

 

 

2.1.2  Matrixiale Ontologie stellt die Weltlichkeit  

als ontologische Frage 

Eine ontologische Betrachtung des Begriffes Matrix beinhaltet sowohl die Ebene 

der Weltinnerlichkeit (Mutter) als auch der Weltäußerlichkeit (Gebärmutter). Die 

Innenweltlichkeit der Mutter ist eine doppelte: Sie ist in der Welt und zugleich 

ist sie eine Innerlichkeit zum Empfangen eines Gastes, sodass sie seine Umwelt-

lichkeit umfasst. In diesem Sinne wurde ihre Weltinnerlichkeit in Anlehnung an 

die parasitologische Ökonomie herausgearbeitet und dargestellt – mit dem 

Schluss, dass sie eine In-Sein-Bedeutung erhält, die sich in Rückkopplung mit 

der Umwelt befindet: Die Mutter ist in der Welt, so wie der Embryo im Körper 

der Mutter ist. Sie zeigt eine Innerweltlichkeit, ist aber auch eine In-Sein. 

Darüber hinaus liegt der ontologische Unterschied zwischen Mutter und Ge-

bärmutter im Unterschied zwischen dem, was die Welt ist, und dem, was sie 

nicht ist. Die Mutter ist der Welt innerlich
33

, die Gebärmutter ist der Welt äußer-

lich, so das matrixiale Theorem. In diesem Sinn kann man der Frage nachgehen, 

ob Weltäußerlichkeit und Weltinnerlichkeit zueinander in Bezug stehen und wie. 

                                                             
31  Vgl. A. Gehlen: „Das menschliche Innere ist weltoffen; das heißt einmal: beeindruckt 

durch unbestimmt mannigfaltige Erfahrungen, Eindrücke, Anschauungen, an deren 

jede ein Streben anwachsen kann“. Ebd., S. 403. 

32  Vgl. A. Gehlen: „Aber gerade um sie herbeizuführen, bedarf es einer grundsätzlich 

anderen Antriebslage, als sie ein Instinktwesen haben kann, nämlich, um es mit einem 

Worte anzudeuten, einen weltoffenen. Diese hier angedeuteten Merkmale der ‚Welt-

haftigkeit‘, Weltoffenheit und Bewusstheit der menschlichen Anthropologischen 

Grundanschauung ansieht und nicht auf anderem Wege.“ Ebd., S. 401. 

33  Das Axiom I bestand nur in der Aussage, dass die Mutter in der Welt schon vorhan-

den sei; außerdem wurde die Innerlichkeit mit dem Außen, als Umwelt, als Effekt ge-

schlossener Rückkopplung, definiert. Nichtsdestotrotz wurde nichts über die Mutter in 

der Welt gesagt oder ihre Welthaftigkeit in Frage gestellt. Die Mutter ist in der Welt, 

und diese Relation ist asymmetrisch und einseitig, zeigt eine Relation der Innerlich-

keit. Der Mutter ist die Welt innerlich. Die Mutter ist in der Welt, für sich selbst, als 

Eingeborene. Deshalb umfasst sie eine Ontologie der Innerlichkeit, indem sie zugleich 

die Innenweltlichkeit jemandes anderen bedeutet und damit eine Beziehung bildet, die 

in dieser Arbeit als „parasitologische Beziehung“ bezeichnet wird. Darüber hinaus 

wurde auf Basis von Uexkülls Umwelttheorie behauptet, dass Innenweltlichkeit in en-

gerem Zusammenhang mit der Umweltlichkeit steht. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | Matrixiale Philosophie 

Die Einführung eines dritten Wahrheitswerts, nämlich der Welt, markiert 

eine ontologische Translokation von der intrauterinen zur extrauterinen Umwelt. 

Sie ist eine Voraussetzung zur Erfassung des Zusammenhangs zwischen dem 

Wert Mutter und dem Wert Gebärmutter, da Weltlichkeit die Voraussetzung zur 

ontologischen Translokalisation ist, was der Begriff „Entäußerung“
34

 meint. 

Während für Heidegger die Weltlichkeit die Synthese einer Differenz im Abso-

luten ist (im Sein), scheint für die Ontologie bezüglich des Problems der Matrix 

die Identitätslehre der klassischen Ontologie nicht gültig zu sein, da die zwei-

wertige Bedeutung des Begriffes „Matrix“ nicht auf deren Zusammenhang zielt, 

sondern auf die Ungültigkeit eines Absoluten von Weltlichkeit. Ihr Lehrsatz lau-

tet: Die Welt verweist auf einen Übergang von einem Inneren zu einem Äußeren. 

In dieser Hinsicht könnte gesagt werden, dass eine Ontologie, welche die Son-

derstellung der Mutter berücksichtigt, auch eine mehrwertige Weltlichkeit zuge-

stehen sollte. Das Mutter-Tier entspricht dabei der Welt der Tiere, der Mutter-

Mensch der Welt der Menschen, die Mutter-Metalle der Welt der Metalle, die 

Mutter-Pflanze der Welt der Pflanzen usw. Diese verschiedenen Arten markieren 

verschiedene Grade an Welthaftigkeit. Die verschiedenen Arten von Müttern 

entsprechen verschiedenen Arten von Welten. Sie unterscheiden sich in der Hin-

sicht, dass der Grad der Entäußerung des Einzelwesens (Tier, Pflanze, Mensch 

etc.) das Verhältnis zwischen Welthaftigkeit und Mutter determiniert. Der Grad 

der Entäußerung entspricht der Art der allomütterlichen Instanz, die sich zur 

Fortsetzung der morphogenetischen Entwicklung im extrauterinen Feld um den 

Einzelnen sorgt. 

 

  

                                                             
34 In dieser Arbeit wird nicht der in der römischen Rechtssprache enthaltene Sinn „Über-

tragung von Eigentum“, die rechtliche und ökonomische Bedeutung des Begriffes 

Entäußerung, auf Lateinisch, „alienation“ wahrgenommen, sondern vielmehr wird der 

Begriff auf den von Hegel geprägten philosophischen Sinn verwiesen, der eine Äuße-

rung des Inneren ausdrückt, „worin das Individuum nicht mehr an ihm selbst sich be-

hält und besitzt, sondern dass Innere ganz außer sich kommen lässt, und dasselbe An-

deren preisgibt.“ Für die Definition Entäußerung: Ritter, J./Gründer, K./Gabriel, G. 

(Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie Bd. 2, 1971, S. 506. Zur hegeliani-

schen Begriff Entäußerung siehe Hegel, G. W: Phänomenologie des Geistes in GW 

Bd.3, S. 235. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

