Axiom I | 109

1. PROPOSITIO I:
DIE MUTTER IST WELTBILDEND

2. Problem I: Welthaftigkeit als ontologisches Problem

2.1 Weltlichkeit als dritter Wert zwischen Innenweltlichkeit
und Umweltlichkeit

Beim ersten Axiom wurde das Grundmerkmal der Mutter festgestellt, ndmlich
die Tatsache, dass sie In-der-Welt-ist. Thre Weltinnerlichkeit bedeutet eine
Grundstellung, die nicht zu widerlegen ist, da sie schon als erstes da ist. Infolge-
dessen entfaltet sich diese in zwei Beobachtungsordnungen. Die erste besagt,
dass sie schon in der Welt ist. Sie umfasst die tautologische Aussage, dass es in
der Welt Miitter gibt. Die zweite besagt, dass, so wie die Miitter in einem um-
fangreichen Korper beheimatet sind, sie in der Lage sind, in sich noch jemanden
unterzubringen Die Mutter ist so in der Welt, da sie iiber einen Korper verfiigt,
in dem Géste ,,beherbergt* werden kdnnen.

Dariiber hinaus wurde dargelegt, wie sich die Innerlichkeitsstellung bildet,
die auf die wechselwirkende Nutzen-Bedarfs-Rechnung zwischen dem in der
Welt seienden Wesen (der Wirtin) und dem in ihrem Korper beherbergten
Seienden (dem Gast) zuriickgeht. Wirtin und Gast stehen miteinander in einem
Verhiltnis, so wie innenweltliche und umweltliche Sphére eines Lebewesens in
einem Verhéltnis stehen. Im 6konomischen Austausch, sich stiitzend auf die von
den Miittern durchgefiihrte ,,Investitionsrechnung®, bilden Gast und Wirtin eine
geschlossene wechselwirkende Einheit.

In Anlehnung an die umweltbezogene biologische Theorie des 20. Jahrhun-
derts wird die Mutter in diesem Axiom als ein Bei-Sein bezeichnet, dessen In-
nenweltlichkeit (Endomilieu) die Umwelt des Gastes bildet, aber nicht vollstan-
dig umfasst. Thre Innenwelt kann jedoch von vielen Gisten besetzt werden, die
nicht die Umwelt der Mutter beobachten kdnnen. Die Mutter bedeutet die Um-
welt des Gastes, aber nur unter der Voraussetzung, dass sie auf seine Innenwelt-
lichkeit? so einwirkt, dass es wechselwirkend auch auf ihre innere Weltlichkeit
einwirkt. Auch, wenn ihre Stelle als Umwelt des Gastes bezeichnet wird, ist die-
se Umwelt aufgrund des parasitologischen 6konomischen Verhéltnisses auf die

2 Hierbei fiihrt die innenweltliche Stellung zu dem epistemologischen Paradoxon, dass
die innerlichen Beziehungen nur ad infinitum postuliert werden kdnnen, da eine Men-
ge sich selbst nicht enthalten kann, es sei denn, es wird die Hypothese einer grofen
Mutter aufgestellt, die sich selbst beinhaltet. Infolgedessen bildet die Mutter die Um-
welt des Gastes, der Gast aber kann die Umwelt der Wirtin nicht beobachten.

https://dokorg/10:14361/9783839445807-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | Matrixiale Philosophie

innere Organisation sowohl des Gastes als auch der Wirtin bezogen. Nicht alle
Arten von Miittern sind gleich, da sie nicht einen gleichwertigen Bezug zu ihrer
Umwelt haben.” Der Unterschied zwischen verschiedenen Arten von ihnen be-
steht, wie schon in Axiom I festgestellt, in der Stellungnahme, die sie zur Auf-
zucht ihres Nachwuchses bezichen, die abhéngig von den Kosten, die mit der
Fiirsorge fiir jedes einzelne Kind verbunden sind, stehen. Sollen die Miitter eine
dkobiologisch bedingte zentrale Rolle fiir das Uberleben und die Fortsetzung der
extrauterinen morphogenetischen Entwicklung der Nachkommenschaft spielen,
sind sie unmittelbarer Teil ihrer Umwelt. Sollten sie aber nicht dauerhaft eine
Rolle bei der Anpassung des Organismus an die Umwelt einnehmen, sind sie ein
mittelbarer Teil ihrer Umwelt. Die Beschaffenheit einzelner Miitter wird durch
den Grad der Unmittelbarkeit bestimmt, d. h. danach, wie ihre Innerweltlichkeit
die Umweltwirkung bestimmt und wie unmittelbar die Umwelt auf die Inner-
weltlichkeit des Lebewesens wirkt.

Die ontologische Erkldrung zur Begriindung der Verschiedenheit von Miit-
terarten liegt in dem [nnen-Sein-Modus eines Seienden. Das In-Sein ist ein
Merkmal fiir jedes Seiende, das nicht in demselben Grad gegeben ist. Der Grad
des In-der-Welt-Seins eines Organismus hidngt davon ab, in welchem Mal} sein
Bauplan eine Kopplung zwischen Innerweltlichkeit und Umwelt vorsieht. Ange-
nommen, sein Bauplan ist durch eine hohe Determiniertheit gekennzeichnet,
dann bestimmt vor allem die Innerweltlichkeit die Form und den Umfang der auf
ihn wirkenden umweltlichen Einfliisse und umgekehrt.

Welt ist einer der grof3ten philosophischen Signifikanten bei der Betrachtung
der menschlichen Sinnenwelt. Mit dem Ziel, die Besonderheit des Menschen an-
deren Arten gegeniiber (Tiere oder Pflanzen) festzustellen, hat sich die philoso-
phische Anthropologie des 20. Jahrhunderts, insbesondere Max Schelers Gedan-
ken iiber die Stellung des Menschen im Kosmos, Helmut Plessners These iiber
die exzentrische Stellung des Menschen in der Welt und Arnold Gehlens Be-
zeichnung des Menschen als ,Mingelwesen**, intensiv dem Begriff Welt ge-
widmet, um die besondere Stellung des Menschen gegeniiber anderen Arten ab-
zugrenzen. Tiere sind danach so ausgestattet, dass ihre Innerlichkeit unmittelbar

3 Die umfangreiche Forschung Blaffer-Hrdys iiber die weibliche Seite der Evolution
handelt von einer Darlegung der vielfaltigen Arten von Miittern innerhalb des Tier-
reichs. Die Diversitdt des miitterlichen Verhaltens, je nach Tierart, zu der sie gehort,
liegt nach Blaffer-Hrdys in der 6kologischen Bedingtheit, in der sie sich befindet.

4  A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 90.

https://dokorg/10:14361/9783839445807-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom II'| 111

mit der Umwelt gebunden ist’, wihrend die innere Organisation des Menschen
so ausgestattet ist, dass ihre Wirkung auf die Umwelt und umgekehrt nicht un-
mittelbar ,,automatisch erfolgt. Nach diesem Kriterium und diesem Ansatz sind
die Menschen ,,weltoffen*® und die Tiere umweltabhingig oder umweltgeschlos-
sen definiert.

Beim Tiere geht jede Handlung, jede Reaktion, die es vollzieht, auch die ,intelligente*,
von einer physiologischen Zustdndlichkeit seines Nervensystems aus, der auf der psychi-
schen Seite Instinkte, Triebimpulse und sinnliche Wahrnehmungen zugeordnet sind. [...]
Der Ausgang von der physiologisch-psychologischen Zusténdlichkeit ist also immer der
erste Akt des Dramas eins tierischen Verhaltens zu seiner Umwelt. Die Umweltstruktur ist
dabei der physiologisch und indirekt der morphologischen Eigenart des Tieres, seiner
Trieb- und Sinnesstruktur, die eine strenge funktionelle Einheit bilden, genau und voll-
stindig ,geschlosssen‘ [...] Ein ,geistiges Wesen ist also nicht mehr trieb- und welt-

. A 7
gebunden, sondern ,umweltfrei und, wie wir es nennen wollen, ,weltoffen.*

In dhnlicher Weise liee sich sagen, dass der Unterschied zwischen Welt und
Umwelt zundchst die unmittelbare oder mittelbare Gebundenheit aufgrund der
einzelnen biologischen Ausstattung an das Milieu betrifft. Nach Scheler verleiht
der Geistbegriff eine ,,Entbundenheit vom Organischen®, ergo ist das geistige
Wesen ,,umweltfrei.“8

Sollen Innen- und Um-Welt unmittelbar die Organisation des Lebewesens
steuern, wiren sie ,,fiir die Welt verschlossen.” Aus dieser Aussage ergibt sich
das Theorem: Je stirker ein Individuum organisch an seine Umwelt gebunden

5 M. Scheler: ,,Was ein Tier vorstellen und empfinden kann, ist durch den Bezug seiner
angeborenen Instinkte zur Umweltstruktur apriori beherrscht. M. Scheler: Die Stel-
lung des Menschen im Kosmos, S. 20.

6 Die Neuzeit bricht mit der metaphysischen Vorstellung der Antike, die Gesamtheit al-
ler Dinge als Kosmos im Sinne einer geschlossenen und metaphysischen Totalitdt zu
denken. Der Unterschied zwischen WeltduBerlichkeit und Weltinnerlichkeit 1dsst sich
auf die cartesianische Metaphysik zuriickverfolgen. Diese setzte der Welt die dualis-
tisch-entitative Differenzierung (res), nimlich res extensa vs. das cogito, entgegen. In-
folgedessen entsprechen sich das Innen der epistemologischen Anschauung und das
AuBlen der Ausdehnung der Natur. Die Deutung der Innenweltlichkeit als Subjekti-
vismus, —wonach es sichbeim Auflen um eine geistige Bildung des Innen handelt,
blieb dem deutschen Idealismus immanent.

7 M. Scheller: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 34-36ff.

8 Ebd, S. 36.

https://dokorg/10:14361/9783839445807-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | Matrixiale Philosophie

ist, desto weniger Welt hat es, das bedeutet: Seine ,,Welt* steht umgekehrt pro-
portional zum Grad der Bindung an seine Umwelt. Im diesem Zusammenhang
besteht die Sonderstellung des Menschen in seinem unfertigen Wesen’ im Kos-
mos, was einen besonderen Bezug zu seiner Umwelt schafft.'

Dieses Theorem bestimmt auch die Stellung der Mutter, ihre Bedeutung und
Relation mit dem Neugeborenen. Wie schon ausgefiihrt, schlieBen sich in der
Menge einer Matrix verschiedene Arten von Miittern zusammen, deren Unter-
schied vom Grad der Unmittelbarkeit der inneren Organisation des Neugebore-
nen und dessen Umwelt bestimmt wird. Die Mutter ist Teil der Umwelt des
Neugeborenen, sodass sie die Fortsetzung seiner ontogenetischen Entwicklung
im extrauterinen Milieu vorantreibt. Dabei ist es ontologisch bestimmend, einen
Innerlichkeitsbezug mit dem Gast zu haben, was eine unmittelbare Verbindung
mit dem Grad der Welthaftigkeit'' bedeutet. In diesem Sinne besitzen nicht alle
Arten von Miittern denselben EntiuBerungsgrad', ergo sind auch nicht alle von
ihnen gleichwertig an extrauterinen Prozessen beteiligt.

9 Vgl. Gehlen: ,,der Mensch wire nicht nur ein notwendig, aus irgendwelchen, aber sehr
besonderen menschlichen Griinden stellungsnehmendes Wesen, sondern auch ein in
gewisser Weise ,unfertiges

in der Welt, S. 4.

10 Die Sonderstellung des Menschen in ihrer Umwelt entspricht einer anthropologischen

. A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung

Aussage, welche die Bestimmtlosigkeit eines festen Ortes fiir den Menschen im Uni-
versum im Vergleich zu anderen Arten feststellt. Diese These wurde sowohl im theo-
logischen als auch im philosophischen Feld angefiihrt. Die theologische Deutung des
Menschen erfolgt aufgrund der durch den Siindenfall entstandenen Erbsiinde. Die phi-
losophische Tradition bezieht sich auf die Undeterminiertheit, Unfertigkeit, Unent-
schlossenheit menschlicher Existenz in der Welt. Diese Idee wird in der Renaissance
geprégt, wo das humanistische Denken entsteht, dass davon ausgeht, dass der Mensch
dazu geschickt wurde, seine eigene Stellung in der Welt zu schaffen. Die Entstehung
humanistischen Denkens ist an den Verfall des kosmologischen Ideals angeschlossen,
dass damit zusammenhing, dass die Wissenschaft verkiindete, dass der Mensch nicht
der Mittelpunkt des Universums sei. Das moderne Denken setzt die Idee der existen-
ziellen Fremdheit des Menschen in die Welt.

11 Unter Welthaftigkeit ist die Qualitét von Welt zu verstehen, ohne dass ihr eine ontolo-
gische Dimension beigemessen wird. Welthaftigkeit verweist auf die duflere Welt.
Vgl. ebd., S. 406.

12 Zur technisch bedingten Menschwerdung vgl. A. Leroi-Gourhan: Hand und Wort,
1980.

https://dokorg/10:14361/9783839445807-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I1'| 113

Die Frage nach der Eigenschaft der Welt oder Welthaftigkeit hingt infolge-
dessen direkt ab vom miitterlichen Verhalten bei der Anpassung des individuali-
sierten Lebewesens an seine Umwelt. Die Frage der Welthaftigkeit wiederum ist
ontologisch eine Frage, die auf phidnomenologischer Ebene formuliert ist: Die
(phédnomenologische) Weise, auf die man sich der Welt ndhert, bleibt nicht ,,ver-
déchtigungsfrei” (nicht ohne Einfluf}), da sich das, worauf sich das Bewusstsein
richtet, nur so zeigen ldsst, wie es wahrgenommen wird. In dieser Weise stellt
die Frage der Welthaftigkeit die ontologische Frage der Weltlichkeit. Aus onto-
logischer Perspektive wurde angedeutet, dass sich die ontische Ebene, das heif3t
die Ebene, welche durch die Existenz bestimmt ist, phdnomenologisch zeigen
lasst — nicht aber als solches, sondern als das, was in ihr verborgen bleibt: das
Sein.

In Bezug auf diesen Punkt hat man auf Heideggers Existenzialphilosophie
warten miissen, um eine Erkldrung der Welt als Gesamtheit aller Dinge ohne
metaphysische Bedeutung zu gewinnen. ,,Welt* wird durch Heidegger eine exis-
tenzielle und ontologische Bedeutung zugeschrieben, deren ontologisch-
existenzielles Merkmal das In-Sein ist. Der Totalitdt und Gesamtheit alles Seien-
den liegt dabei keine geschlossene metaphysische Vorstellung zugrunde; viel-
mehr wird den Seienden eine existenziale Dimension zugeschrieben: die Tatsa-
che, dass sie In-der-Welt-sind. Diese innenweltliche Dimension wiederum hat
bei Heidegger eine ontologische Dimension — die gleichsam solipsistisch-
subjektivistische Tradition widerrufend, nach der Innerlichkeit immer schon dem
Feld des Bewusstseins, des Ich-Denkens und des Denkenden, zugeschrieben
wurde.

Nach Heideggers Daseinsanalytik bedeutet Innerweltlichkeit eine Bedingung
existenzieller Verfassung des Daseins. Sein ontologisch-existenziales Modell der
Weltlichkeit bezieht sich vor allem auf das philosophische Problem, dass die in-
der-Welt vorhandenen Seienden nicht denselben Grad an Welthaftigkeit aufwei-
sen. Heideggers Daseinsanalytik umfasst eine in Stufen gegliederte Taxonomie
des wahren Wertes des Seins als Seiendes. Diejenigen Seienden, die mehr Sein
besitzen als andere, stehen danach ontologisch vor den Seienden, die weniger
Sein in sich haben.

Diese Taxonomie verweist auf die Tatsache, dass es verschiedene Arten von
Sein gibt, ndmlich Seiende. Man sollte der Frage nachgehen, welches Attribut
dem Seienden das Sein verleiht oder aus welchem Grund manche Seiende einen
ontologischen Wert haben. Daraus folgt, Griinde zu benennen, warum der onto-
logische Wert einer Hierarchisierung unterzogen wird. Wie bereits in Axiom I
gesehen, liegt nach Heidegger die Verschiedenheit der Seinsarten ihrem Grad
der Weltinnerlichkeit zugrunde, was bedeutet, dass die Welt als solche dem Stein

https://dokorg/10:14361/9783839445807-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | Matrixiale Philosophie

und dem Tier mehr oder weniger entzogen ist."” Infolgedessen lassen sich nach
Heidegger die Seinsarten nach ihrer Weltinnerlichkeit klassifizieren, was durch
ihre Offenbarkeit und Beziiglichkeit bestimmt wird: ' Die ,,Offenbarkeit™ der
Seienden bestimmt ihre ,,Innigkeit zur Welt* und die Innigkeit zur Welt wieder-

um geht zuriick auf die ,,Abgrenzung der Umweltgeschlossenheit.«'

2.1.1 Weltoffenheit als Abgrenzung der Umweltgeschlossenheit
Anhand von Uexkiill wurde oben der Bezug bzw. die wechselseitige Bedingtheit
zwischen der Innenorganisation eines Lebewesens und seinem Lebensraum dar-
gelegt. Innen- und Um(Welt) stehen danach miteinander in Riickkopplung, und
dieses Merkmal ist sowohl auf Pflanzen als auch auf Tier und Mensch iibertrag-
bar. Infolgedessen kann behauptet werden, dass der Innen- und Um-
Weltlichkeitsbezug allen Arten beigemessen wird, doch in verschiedenen Gra-
den. Im Tierreich tritt er keineswegs gleichméBig auf, und nach dem umwelt-
theoretischen Theorem ist die Stellung des Menschen gegeniiber Tier und Pflan-
ze dadurch gekennzeichnet, dass seine Innenweltlichkeit sich nicht ausschlieB3-
lich durch seine Umweltlichkeit bestimmen lisst.'®

In diesem Sinne wird dem Menschen anderen Arten gegeniiber eine Sond-
stellung zugeschrieben, und zwar aufgrund der Tatsache, dass seine innere Or-
ganisation aus evolutiv-biogenetischen Griinden keinen unmittelbaren Bezug zur
Umwelt hat. Wiahrend sich andere Lebewesen unmittelbar an ihre Umgebung

13 Siehe ,,Miitterliches Insein“ in Demostratio II, Axiom 1.

14 Zur Welt gehoren Offenbarkeit von Seiendem als solchem und von Seiendem als
Seiendem, sodass die Frage nach der Offenbarkeit und Zugénglichkeit der Seienden
der Frage nach dem wesentlichen Charakter der Welt entspricht. Vgl. Heidegger:
,»Wenn wir sagen: Welt ist unter anderem die Zuginglichkeit von Seiendem, dann
sprechen wir damit schon gegen den sogenannten natiirlichen Weltbegriff.“ Vgl. M.
Heidegger: Grundbegrifte der Metaphysik, S. 405

15 Heidegger: ,,Welt ist nicht das All des Seienden, ist nicht die Zugénglichkeit von
Seiendem als solchem, nit die der Zugéinglichkeit zugrundliegende Offenbarkeit des
Seienden als solchen — sondern Welt ist die Offenbarkeit des Seienden als solchen im
Ganzen.“ Ebd., S. 412

16 Heidegger entwirft gleichfalls eine ontische Klassifikation (Zugénglichkeit zum
Seienden) auf Grundlage einer ontologischen Frage, ndmlich der Bestimmtheit der
Weltlichkeit der Welt, bezogen auf das Sein des Menschen, des Tieres und des Steins.
Vgl. dazu ,,Aufkliarung das Wesens der Weltarmut des Tieres, auf dem Wege der Fra-
ge nach dem Wesen der Tierheit, des Lebens iiberhaupt, des Organismus. M. Hei-
degger: Grundbegriffe der Metaphysik, S. 295-389.

https://dokorg/10:14361/9783839445807-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 115

anpassen, ist die Anpassung beim Menschen nur durch einen ,,mittelbaren Zeu-
gen* moglich, das heifit, die Menschen sind mit der Umwelt nicht unmittelbar so
verbunden, dass sie nur auf &duflere Reize reagieren und sich an ihnen ,,bilden®.
Fiir diese Besonderheit des menschlichen Daseins wird der Begriff ,,Welt“ an-
gewendet, um die mittelbare Bedingtheit zwischen seiner inneren Organisation
und seiner Umwelt zu betonen.

Damit stellt sich die Anthropologie der Herausforderung, der Frage nach der
Wesenheit der Menschen nachzugehen und eine Erkldrung seiner Wesensmerk-
male zu liefern. Seine Wesenheit ldsst sich jedoch erst mit der Emanzipation der
neuzeitlichen Wissenschaft von der metaphysischen Gotteslehre néher bestim-
men, da nach Kant, dem ,,Vater der modernen Anthropologie®, sowohl die Frage
der Grenzen des Erkenntnis der Vernunft als auch die nach dem Umfang ihres
moglichen Gebrauchs und schlieBlich danach, was der Mensch (noch) hoffen
darf, Fragestellungen sind, die dem Menschen zugeschrieben sind."’

Ein anthropologischer Gedanke zielt darauf, die Wesenheit des Menschli-
chen in Abgrenzung gegeniiber anderen Arten zu definieren. In dieser Weise
lenkt die Anthropologie ihre Aufmerksamkeit auf die Sonderstellung des Men-
schen gegeniiber anderen Lebewesen. So wird etwa von Arnold Gehlen die in-
nen- und umweltliche Kopplung bei Tieren als ,,geschlossen* bezeichnet, da die
tierische innere Organisation mit der Umwelt unmittelbar gekoppelt sei.'® Die

17 Vgl. Kant: ,,Das Feld der Philosophie ... ldsst sich auf folgende Fragen bringen: 1.
Was kann ich wissen? 2. Was soll ich tun? 3. Was darf ich hoffen? 4. Was ist der
Mensch? Die erste Frage beantwortet die Metaphysik, die zweite die Moral, die dritte
die Religion und die vierte die Anthropologie. Im Grunde konnte man aber alles die-
ses zur Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte bezie-
hen.” Kant, I.: Logik in AA IX: Logik, Physische, Geographie, Pddagogik, Bd.9, S.
25. Siehe https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa09/025.html vom 05-07-
2015.

18 Vgl. Gehlen: ,,In der oben erwdhnten Abhandlung, ,Die Resultate Schopenhauers®,
habe ich gesagt, dass Schopenhauer das allgemeine Schema der modernen Harmonie-
betrachtung von tierischer Organisation und Umwelt zuerst entworfen hat. Dies ge-
schieht in dem Kapitel ,Vergleichende Anatomie* der Schrift ,Uber den Willen in der
Natur‘. Darin zeigt er die vollkommene Harmonie des Willens, des Charakters -also
des Triebs- und Instinktsystems einer jeden Tierart, seiner organischen Spezialisie-
rung und seiner Lebensumsténde, indem er von der ,augenfilligen bis ins Einzelne he-
rab sich erstreckenden Angemessenheit jedes Tieres zu seiner Lebensart, zu den duf3e-

ren Mitteln seiner Erhaltung® spricht, wie jeder Teil des Tieres sowohl jedem anderen

https://dokorg/10:14361/9783839445807-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa09/025.html
https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa09/025.html

116 | Matrixiale Philosophie

Tiere sind, wie bereits in Max Schelers Ansicht zur Sonderstellung des Men-
schen im Kosmos erwihnt, gekennzeichnet durch Umweltgeschlossenheit."’

Auch der Lebensraum der Tiere wird (und wurde bereits oben) als ,,geschlos-
sen‘ bezeichnet, da die Anpassung an ihre Umgebung bei ihnen unmittelbar ist.
Wie bereits dargelegt, besitzt nach Uexkiill jedes Tier eine spezifische Organisa-
tionsstruktur oder einen Bauplan, die in Wechselwirkungsrelation mit der Um-
welt stehen. Aus verschiedenen Graden der Interaktion dieses Bauplans mit der
Umwelt ergibt sich nun die entsprechende Umwelt, was nicht zuletzt ihre Bein-
flussbarkeit beinhaltet. Infolge dieser Aussage liegt die Sonderstellung des Men-
schen darin begriindet, dass dieser sich aus evolutiv-biologischen Griinden nicht
so in der Umwelt befindet (ist) wie andere Arten.”’

Menschen haben nach der anthropologischen Philosophie des 20. Jahrhun-
derts keine Umwelt, sondern Welt. 2 »Als biologische Erscheinung ist der
Mensch ein ,erblich krankes Tier‘*, schreibt Max Scheler. Warum eigentlich?
Was fehlt dem Menschen? Arnold Gehlen fiihrt Schelers Ansatz fort, dass die
Sonderstellung des Menschen dadurch gekennzeichnet ist, dass er nicht unmit-
telbar an die Umwelt gebunden ist. Der Mensch ist von der organischen Ausstat-
tung entbunden, von seiner unmittelbaren Umwelt entbunden.

Stellen wir hier an die Spitze des Geistesbegriffes seine besondere Wissensfunktion, eine
Art Wissen, die nur er geben kann, dann ist die Grundbestimmung eines geistigen Wesens,
wie immer es psychologisch beschaffen sei, seine existentielle Entbundenheit vom Orga-
nischen, seine Freiheit, Ablosbarkeit — oder doch die seines Daseinszentrums also auch

von der eigenen triebhaften ,Intelligenz. >

als seiner Lebensweise auf das genaueste entspricht. A. Gehlen: Der Mensch. Seine
Natur und seine Stellung in der Welt, S. 79.

19 Siehe FN 268.

20 Vgl. dazu Gehlen: ,,Der gut definierte, biologisch exakte Umweltbegriff ist also auf
den Menschen nicht anwendbar, denn genau an der Stelle wo beim Tiere die ,Um-
welt® steht, steht beim Menschen die ,zweite Natur® oder die Kultursphéire mit ihren
eigenen, sehr besonderen Problemen und Begriffsbildungen, die von dem Umweltbe-
griff nicht erfaflt, sondern im Gegenteil nur verdeckt werden.* Ebd., S. 87.

21 Arnold Gehlen postulierte Weltoffenheit unter Bezugnahme auf Plessners Theorie
tiber der exzentrischen Stellung des Menschen, und Gehlens ,,Mangelwesen™ biindelte
Ansichten der modernen Anthropologie des 20. Jahrhunderts, die insgesamt die These
entwickelte, dass der Mensch nicht umweltgebunden sei.

22 M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 36.

https://dokorg/10:14361/9783839445807-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 117

Dass dies eine Besonderheit der menschlichen Gattung bezeichnet, ist zugleich
ein Zeichen ihrer biologischen Unvollkommenheit. Dem Menschen fehlt eine
spezifische Umwelt, meint Gehlen, und aufgrund dieser biologischen Unange-
passtheit ist der Mensch ein ,,Mingelwesen.“*

Fiir den Menschen gilt daher, nach Herder, wenn man vom Tier her sieht, nur eine negati-
ve Bezeichnung: ,Der Charakter seiner Gattung® besteht zunéchst aus ,Liicken und Mén-
geln‘. ,Seine Sinne und Organisation sind nicht auf Eins geschafft: er hat Sinne fiir Alles
und natiirlich also fiir jedes Einzelne schwéchere und stumpfere Sinne. Seine Seelenkrifte
sind tiber die Welt verbreitet; keine Richtung seiner Vorstellung auf ein Eins. Mithin kein
Kunsttrieb, keine Kunstfertigkeit® (keine Instinkte). Der Mensch hat als auch keine ,Um-
welt‘: ,Der Mensch hat keine so einformige und enge Sphire, wo nur eine Arbeit auf ihn
warte: eine Welt von Geschéften und von Bestimmungen liegt um ihn‘. Er hat ,zerstreute

Begierden, geteilte Aufmerksamkeit, stumpfwitternde Sinne.**

Diese biologische Hilflosigkeit, ausgewiesen bereits von der deutschen Aufkla-
rer Herder™, fiihrt Gehlen dazu, den Weltbegriff im Verhéltnis mit dem mensch-
lichen biologischen Mangel zu definieren, wonach der Mensch umweltfrei, aber
weltvoll ist. Die Welt ist danach nur auf den Menschen bezogen, da Gehlens pes-
simistische Idee des ,,Miangelwesens* an keinen konkreten Umweltausschnitt in
Bezug auf seine Organbeschaffenheit angepasst wird. Was die Protagonisten der
philosophischen Anthropologie unter diesem Weltbegriff verstehen, beruht stets
darauf, auf die exzentrische Stellung des Menschen in der Welt zu verweisen,
verursacht durch seine biologische Unangepasstheit an die Umwelt. Dadurch je-
doch wird dem Menschen auch eine ontologische Offenheit zugeschrieben, eine
Geistfreiheit, die unter dem Zwang des Handelns steht.

Aus diesem den Menschen auszeichnenden Merkmal, seinen Mangel an An-
passung an die Umwelt, erfolgt die Welt als solches. Weltlichkeit ist fiir Scheler
in diesem Zusammenhang eine positive Aussage, da sie bedeutet, dass der
Mensch seinen Mangel durch sein Denkvermédgen kompensiert, durch das er in
der Lage ist, ,,die urspriinglich ihm gegebenen ,Widerstands‘- und Reaktionszen-

23 Vgl. A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 79-93.

24 Ebd, S.92.

25 Gehlen: ,,Es ist bewundernswert, wie Herder hier die biologische Hilflosigkeit des
Menschen, seine Weltoffenheit und die ,Zerstreutheit seiner Begierden® in ihren inne-
ren Zusammenhang sieht, wie er dann auf die Frage der ,Schadloshaltung® kommt und
an dieser Stelle dann die Sprache aus diesem neugefundenen ,Charakter der Mensch-

heit ableitet, als einen ,aus der Mitte dieser Miangel entstehenden Ersatz.“ Ebd., S. 92.

https://dokorg/10:14361/9783839445807-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | Matrixiale Philosophie

tren seiner Umwelt, die das Tier ekstatisch aufgeht, zu ,Gegenstdnden zu erhe-
ben, und das Sosein in dieser Gegenstéinde so zu erfassen, ohne die Beschrin-
kung, die diese Gegenstandswelt oder ihr Gegebenheit durch das vitale Triebsys-
tem und die ihm vorgelagerten Sinnesfunktionen und Sinnesorgane erfahrt.«*
Scheler wortlich:

Ein ,geistiges* Wesen ist also nicht mehr trieb- und welt-gebunden, sondern ,umweltfiei*
und, wie wir es nennen wollen, ,welfoffen‘. Ein solches Wesen hat ,Welt‘. Ein solches
Wesen vermag ferner die auch im urspriinglich gegebenen ,Widerstands‘- und Reaktions-
zentren seiner Umwelt, die das Tier allein hat und in die es ekstatisch aufgeht, zu ,Gegen-
standen® zu erheben, und das Sosein dieser Gegenstiande prinzipiell selbst zu erfassen, oh-
ne die Beschrinkung, die diese Gegenstandwelt oder ihre Gegebenheit durch das vitale

Triebsystem und die ihm vorgelagerten Sinnesfunktionen und Sinnesorgane erfahrt.”’

Diesen Zusammenhang beschreibt der Begriff ,,Welt“, der fiir Gehlen Weltof-
fenheit und Welthaftigkeit™ zur Beschreibung einer ,,zweiten Welt“ meint oder
die Kultursphére.

Der gut definierte, biologisch exakte Umweltbegriff ist also auf den Menschen nicht an-
wendbar, denn genau an der Stelle, wo beim Tiere die ,Umwelt* steht, steht beim Men-
schen die ,zweite Natur® oder die Kultursphére mit ihren eigenen, sehr besonderen Prob-
lem und Begriffsbildungen, die von dem Umweltbegriff nicht erfafit, sondern im Gegenteil

29
nur verdeckt werden.

Der Mensch ist welthaft*, da die Welt eine typisch menschliche Erscheinung ist.
Die Welthaftigkeit gehort nur den Menschen, da sie sich auf die kulturelle Welt
bezieht, die durch eine den Menschen kennzeichnende Antriebslage gegriindet
ist: die Weltoffenheit, die als besondere biologische Ausstattung zur hdoheren

26 M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 37.

27 Ebd., S. 35-36.

28 Vgl. Gehlen: ,,Diese hier angedeuteten Merkmale der ,Welthaftigkeit, Weltoffenheit
und Bewusstheit des menschlichen Antriebslebens werden also dann verstehbar, wenn
man sie unter unseren anthropologischen Grundanschuungen ansieht und nicht auf
anderem Wege. A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt,
S. 401.

29 Ebd, S. 87.

30 Vgl. A. Gehlen: ,,Das menschliche Innenleben sei ,welthaft.*“ Ebd, S. 406.

https://dokorg/10:14361/9783839445807-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom II'| 119

Rezeptionsfihigkeit bestimmt ist und aus der ein Streben erwachsen kann.®'
Weltoffenheit ist fiir Gehlen, was Welthaftigkeit ausmacht.*

2.1.2 Matrixiale Ontologie stellt die Weltlichkeit
als ontologische Frage

Eine ontologische Betrachtung des Begriffes Matrix beinhaltet sowohl die Ebene
der Weltinnerlichkeit (Mutter) als auch der WeltiduBerlichkeit (Gebarmutter). Die
Innenweltlichkeit der Mutter ist eine doppelte: Sie ist in der Welt und zugleich
ist sie eine Innerlichkeit zum Empfangen eines Gastes, sodass sie seine Umwelt-
lichkeit umfasst. In diesem Sinne wurde ihre Weltinnerlichkeit in Anlehnung an
die parasitologische Okonomie herausgearbeitet und dargestellt — mit dem
Schluss, dass sie eine In-Sein-Bedeutung erhélt, die sich in Riickkopplung mit
der Umwelt befindet: Die Mutter ist in der Welt, so wie der Embryo im Korper
der Mutter ist. Sie zeigt eine Innerweltlichkeit, ist aber auch eine In-Sein.

Dariiber hinaus liegt der ontologische Unterschied zwischen Mutter und Ge-
barmutter im Unterschied zwischen dem, was die Welt ist, und dem, was sie
nicht ist. Die Mutter ist der Welt innerlich®, die Gebérmutter ist der Welt duBer-
lich, so das matrixiale Theorem. In diesem Sinn kann man der Frage nachgehen,
ob WeltiuBerlichkeit und Weltinnerlichkeit zueinander in Bezug stehen und wie.

31 Vgl. A. Gehlen: ,,Das menschliche Innere ist weltoffen; das heiflt einmal: beeindruckt
durch unbestimmt mannigfaltige Erfahrungen, Eindriicke, Anschauungen, an deren
jede ein Streben anwachsen kann“. Ebd., S. 403.

32 Vgl. A. Gehlen: ,,Aber gerade um sie herbeizufiihren, bedarf es einer grundsitzlich
anderen Antriebslage, als sie ein Instinktwesen haben kann, ndmlich, um es mit einem
Worte anzudeuten, einen weltoffenen. Diese hier angedeuteten Merkmale der ,Welt-
haftigkeit’, Weltoffenheit und Bewusstheit der menschlichen Anthropologischen
Grundanschauung ansieht und nicht auf anderem Wege.“ Ebd., S. 401.

33 Das Axiom I bestand nur in der Aussage, dass die Mutter in der Welt schon vorhan-
den sei; aulerdem wurde die Innerlichkeit mit dem Aufen, als Umwelt, als Effekt ge-
schlossener Riickkopplung, definiert. Nichtsdestotrotz wurde nichts tiber die Mutter in
der Welt gesagt oder ihre Welthaftigkeit in Frage gestellt. Die Mutter ist in der Welt,
und diese Relation ist asymmetrisch und einseitig, zeigt eine Relation der Innerlich-
keit. Der Mutter ist die Welt innerlich. Die Mutter ist in der Welt, fiir sich selbst, als
Eingeborene. Deshalb umfasst sie eine Ontologie der Innerlichkeit, indem sie zugleich
die Innenweltlichkeit jemandes anderen bedeutet und damit eine Beziehung bildet, die
in dieser Arbeit als ,,parasitologische Beziehung* bezeichnet wird. Dariiber hinaus
wurde auf Basis von Uexkiills Umwelttheorie behauptet, dass Innenweltlichkeit in en-

gerem Zusammenhang mit der Umweltlichkeit steht.

https://dokorg/10:14361/9783839445807-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | Matrixiale Philosophie

Die Einfiihrung eines dritten Wahrheitswerts, ndmlich der Welt, markiert
eine ontologische Translokation von der intrauterinen zur extrauterinen Umwelt.
Sie ist eine Voraussetzung zur Erfassung des Zusammenhangs zwischen dem
Wert Mutter und dem Wert Gebarmutter, da Weltlichkeit die Voraussetzung zur
ontologischen Translokalisation ist, was der Begriff , EntiuBerung** meint.
Wiéhrend fiir Heidegger die Weltlichkeit die Synthese einer Differenz im Abso-
luten ist (im Sein), scheint fiir die Ontologie beziiglich des Problems der Matrix
die Identitétslehre der klassischen Ontologie nicht giiltig zu sein, da die zwei-
wertige Bedeutung des Begriffes ,,Matrix“ nicht auf deren Zusammenhang zielt,
sondern auf die Ungiiltigkeit eines Absoluten von Weltlichkeit. Thr Lehrsatz lau-
tet: Die Welt verweist auf einen Ubergang von einem Inneren zu einem AuBeren.
In dieser Hinsicht konnte gesagt werden, dass eine Ontologie, welche die Son-
derstellung der Mutter beriicksichtigt, auch eine mehrwertige Weltlichkeit zuge-
stehen sollte. Das Mutter-Tier entspricht dabei der Welt der Tiere, der Mutter-
Mensch der Welt der Menschen, die Mutter-Metalle der Welt der Metalle, die
Mutter-Pflanze der Welt der Pflanzen usw. Diese verschiedenen Arten markieren
verschiedene Grade an Welthaftigkeit. Die verschiedenen Arten von Miittern
entsprechen verschiedenen Arten von Welten. Sie unterscheiden sich in der Hin-
sicht, dass der Grad der EntduB8erung des Einzelwesens (Tier, Pflanze, Mensch
etc.) das Verhiltnis zwischen Welthaftigkeit und Mutter determiniert. Der Grad
der EntduBlerung entspricht der Art der allomiitterlichen Instanz, die sich zur
Fortsetzung der morphogenetischen Entwicklung im extrauterinen Feld um den
Einzelnen sorgt.

34 TIn dieser Arbeit wird nicht der in der rémischen Rechtssprache enthaltene Sinn ,,Uber-
tragung von Eigentum®, die rechtliche und 6konomische Bedeutung des Begriffes
EntduBerung, auf Lateinisch, ,,alienation” wahrgenommen, sondern vielmehr wird der
Begriff auf den von Hegel geprigten philosophischen Sinn verwiesen, der eine AuBe-
rung des Inneren ausdriickt, ,,worin das Individuum nicht mehr an ihm selbst sich be-
halt und besitzt, sondern dass Innere ganz aufler sich kommen lésst, und dasselbe An-
deren preisgibt. Fiir die Definition Entduferung: Ritter, J./Griinder, K./Gabriel, G.
(Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie Bd. 2, 1971, S. 506. Zur hegeliani-
schen Begriff Entdulerung siehe Hegel, G. W: Phidnomenologie des Geistes in GW
Bd.3, S. 235.

https://dokorg/10:14361/9783839445807-008 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwlnllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

