Herbert Meyer
Kants

transzendentale
Freiheitslehre

BAND 51 l s
ALBER PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

9 ‘am 17.01.2026, 14:37:56. https://wwwe.nllbra.com/ds/agb - Open Access - [ Il


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- 8m 17.01.2026, 14:37:56.



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber das Buch:

Diese Untersuchung rekonstruiert den fiir Kants Denken
integralen Begriff der transzendentalen Freiheit aus seinen
Hauptschriften. Hierbei werden Probleme thematisiert,
deren bisher unzureichende Durchdringung in der Kant-
interpretation immer wieder zu schwerwiegenden Mif3-
verstindnissen und zum Aufweis vermeintlicher Wider-
spriiche in Kants Freiheitslehre gefiihrt hat. Es schilt sich
ein komplexer, aber in sich konsistenter und zwingender
Gedanke transzendentaler Freiheit heraus, der weit {iber
Kant hinaus fiir ein adiquates Selbstverstindnis prakti-
scher Vernunft und als Méglichkeitsbedingung einer sich
nicht blof} als Pragmatik verstehenden Ethik relevant ist.

Dr. phil. Herbert Meyer, geb. 1953, ist selbstindig in der
freien Wirtschaft titig und beschiftigt sich zugleich wis-
senschaftlich mit Fragen der neuzeitlichen Philosophie,
der Transzendentalphilosophie und der Ethik.

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herbert Meyer

Kants transzendentale Freiheitslehre



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alber-Reibe
Praktische Philosophie

unter Mitarbeit von

Jan P. Beckmann, Dieter Birnbacher,
Heiner Hastedt, Ekkehard Martens,
Oswald Schwemmer, Ludwig Siep
und Jean-Claude Wolf

herausgegeben von
Giinther Bien, Karl-Heinz Nusser
und Annemarie Pieper

Band 51

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herbert Meyer

Kants
transzendentale
Freiheitslehre

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Meyer, Herbert:
Kants transzendentale Freiheitslehre / Herbert Meyer.
— Freiburg (Breisgau); Miinchen: Alber, 1996
(Alber-Reihe Praktische Philosophie; Bd. 51)
ISBN 3-495-47830-2
NE: GT

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (saurefrei)
Printed on acid-free paper

Alle Rechte vorbehalten — Printed in Germany

© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/Miinchen 1996
Druck: Offsetdruckerei J. Krause, Freiburg i. Br.
ISBN 3-495-47830-2

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Vorwort 9

Einleitung 10

A Kants Freiheitsantinomie als Antinomie der
Freiheit 19

§ 1  Antinomie und Interesse 19

§ 2  Die Antithetik der cosmologia rationalis 21

§ 3  Die Antithetik des Freiheitsbegriffs 29

§4 Die Auflosung der Antithetik 33

§ 5 Transzendentale Freiheit als Restproblem 42

§ 6  Der Rekurs auf praktische Freiheit 45

§ 7 Freiheit als Selbstvermittlung 51

B. Transzendentale Freiheit als Autonomie des
Willens 54

§ 8 Transzendentale Freiheit der Vernunft 54

§ 9  Die Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs 61

§ 10 Transzendentale Reflexion in praktischer
Hinsicht 62

§ 11 Der Wille als Instanz transzendentaler Freiheit 67

§ 12 Die Autonomie des Willens 70

§ 13 Autonomie als Gesetz des Willens 75

§ 14 Transzendentalphilosophie und Ethik 88

C.  Autonomie und Gliickseligkeit 103

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 15
§ 16

§17
§ 18

§19
§20

§21
§22
§23
§24

E.

§ 25
§ 26
§ 27
§ 28
§29

§ 30
§ 31

§ 32

Das Problem der Vereinbarkeit von Sittlichkeit
und Gliickseligkeit 103

Die Rekonstruktion des Begriffs der
Gliickseligkeit 106

Gliickseligkeit als Idee 123

Gliickseligkeit und Sittlichkeit im
Zusammenhang 136

Gliickseligkeit als Selbstzufriedenheit 150

Die Alterierung der Gliickseligkeit im Vollzug
der Freiheit 153

Transzendentale Freiheit und das Bosel57

Der Grund des Bosen 157

Die Darstellung des Bosen 161

Die Anthropologie und das Bose 162
Die Aporie des Bosen 171

Die Struktur des transzendentalen
Freiheitsvollzugs 178

Transzendentale Freiheit als sich selbst
vermittelnde Identitidt oder doppelte Reflexion 178
Transzendentale Freiheit als Selbstvermittlung des
Willens 185

Willkiir als Strukturmoment des Willens 187
Empirie als Materie des Willens 191

Sich vollbringender oder sich verwirkender

Wille 195

Der Wille als praktische Vernunft 201
Transzendentale Freiheit und intelligibeler
Charakter 208

Die Selbstvermittlung des Willens und das

Bose 213

Literaturverzeichnis 219

Personenregister 225

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Die vorliegende Untersuchung greift ein Thema
auf, dem sich der Verfasser bereits im Rahmen
seiner Dissertation gewidmet hat!.

Das nochmalige Eingehen auf diese Problema-
tik rechtfertigt sich durch die nun erfolgte Kon-
zentration auf die Darstellung der Grundstruktur
der transzendentalen Freiheit, soweit diese aus
Kants Texten rekonstruierbar ist, sowie durch
die, wie zu hoffen ist, damit verbundene prizise-
re Darstellung und, soweit es die wesentlichen
Punkte anlangt, vertiefte Diskussion des kanti-
schen Gedankens dieser Freiheit.

Die Anregung zur Beschiftigung mit dieser
Thematik erhielt ich von Herrn Professor
Hermann Krings, dem ich die vorliegende Arbeit
in Dankbarkeit widmen mochte.

Groflen Dank schulde ich auch Frau Professor
Annemarie Pieper sowie Herrn Professor
Wolfgang Rod, die beide an meinen philosophi-
schen Studien stets grolen Anteil genommen und
sie durch wichtige Anregungen gefordert haben.

Auflerdem bin ich Frau Professor Pieper sowie
Herrn Professor Giinther Bien und Herm Profes-
sor Karl Heinz Nusser fiir die Aufnahme der
Arbeit in die Reihe "Praktische Philosophie" zu
Dank verpflichtet.

1" Subjektivitit und Freiheit. Untersuchungen zu Kants kritischer
Freiheitslehre. Diss. Miinchen 1979.

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Im Rahmen der Philosophie Kants wird erstmals
eine radikal neue Dimension des Begriffs der
Freiheit reflektiert, die als "transzendentale
Freiheit" benannt wird. Wird diese lediglich, wie
die unauffillige Einfiihrung des Begriffs in der
KRV womdéglich nahelegen konnte, als terminus
technicus eines schlechthinnigen Anfangenkon-
nens! verstanden, so besteht die Gefahr, daf3 die
damit verbundene Bedeutung nur unzureichend
erfait wird. Ein tieferes Verstdndnis vermag sich
hingegen zu erschliefen, wenn man die Frage
stellt, was es denn bedeute, wenn gerade Freiheit
als transzendental gedacht wird.

Transzendental heiBlen in der klassischen
Ontologie Bestimmungen, die als grundlegend
fir die Erfassung von allem Seienden als sol-
chem vorauszusetzen sind, Bestimmungen mit-
hin, ohne deren implizite Konnotation Seiendes
gar nicht gedacht werden kann. Das Ensemble
dieser Transzendentalien wird in der philosophi-
schen Tradition als das ontologisch Unbedingte?

! Transzendentale Freiheit wird von Kant bezeichnet als ein
Vermogen, "schlechthin anzufangen" (KRV B 474, A 446) bzw.
"unbedingter Kausalitdt (KRV B 476, A 448) oder auch als "eine
absolute Spontaneitit der Ursachen" (KRV B 474, A 446).

2 Zu beachten ist, daB diese Unbedingtheit eben ontologisch zu
verstehen ist, nicht theologisch. Die ontologische und die theolo-
gische Betrachtungsweise bilden ja spitestens seit Aristoteles einc
nie ganz bewiltigte Aporie im Denken der metaphysischen

10

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Hinblick auf alles Seiende vorausgesetzt. In
Anlehnung an Kants Ausdrucksweise konnte
man dabei wohl auch von Bedingungen der
Moglichkeit von Seiendem sprechen. Die so
verstandenen Transzendentalien waren stets das
Eine, Wahre und Gute (unum, verum, bonum). Je
nach ontologischer Konzeption wurden diese
Bestimmungen gelegentlich noch durch andere
erginzt,3 niemals aber durch die Bestimmung der
Freiheit.

Im antiken und mittelalterlichen Denken wurde
Freiheit ndmlich nicht als unbedingt und sonach
nicht als transzendental gedacht. Thr Vollzug
wurde vielmehr unter Voraussetzung einer
teleologisch strukturierten Ontologie als in einen
wohlgeordneten Kosmos eingebunden ver-
standen. Hierbei galt, entsprechend dieser
vorgegebenen Ordnung, der Wille als immer
schon auf das Gute hin ausgerichtet. Der Vollzug
der Freiheit stellte diese prinzipielle Ausrichtung
nicht in Frage, sondern fand auf der Basis dersel-
ben allererst statt. Die Ordnung war gewisser-
maflen das Apriori des Willens, so da3 unbe-
dingte Freiheit gar nicht in den Blick kommen
konnte und deshalb als transzendentale kein
moglicher Begriff im Rahmen dieses Denkens
war. Die Transzendentalien waren stattdessen die
Bestimmungen der Ordnung.

Tradition. Es mag als ein Vermittlungsversuch im Hinblick auf
diese Aporie erscheinen, wenn zuweilen die Geschopflichkeit
selbst als Transzendentalie gedacht wurde. Vgl. hierzu J. de Vries
(1993), S. 96 f.

3 Siehe J. de Vries (1993), S. 96.

11

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bei Kant hingegen erhilt Freiheit transzenden-
talen Rang und wird damit zum Unbedingten.4
Das Anfangenkonnen, das der Begriff der Frei-
heit als solcher insinuiert, wird nun, sofern Frei-
heit eben transzendental wird, zu einem unbe-
dingten Anfangenkonnen. Damit aber wird der
Begriff der Freiheit unvereinbar mit jedem ir-
gendwie relativen Begriff derselben. Ihr Vollzug
darf nunmehr weder durch Sinnlichkeit noch
durch theologische Motive oder durch eine wie
auch immer vermittelte Ausrichtung auf Gliick-
seligkeit bedingt sein, sei letztere als diesseitig
erreichbar oder als jenseitige visio beatifica ver-
standen. Und auch im strengen Sinne ontologisch
143t Freiheit sich nun nicht mehr begriinden, etwa
durch eine Ausrichtung auf eine Vollkommen-
heit. Sofern Freiheit transzendental wird, liegt sie
ja gerade jeder Seinsbestimmung voraus, so daf3
gerade von ihr her Seiendes zu verstehen ist.5

Kant legt seine Lehre der transzendentalen
Freiheit allerdings nicht systematisch dar. Der

4 Kant bringt mit der Reflexion transzendentaler Freiheit die
wesentliche Grundbefindlichkeit neuzeitlicher Subjektivitit auf
den Begriff, die sich durch die vorgingige Destruktion eines den
Menschen umfassenden Kosmos bzw. ordo ergeben hat, wobei
auch diese Destruktion weniger ein Akt neuzeitlicher Subjek-
tivitdt war, als vielmehr urspriinglich durch Spekulationen iiber
die Allmacht Gottes initiiert wurde, welche den ordo
depotenzierten. Vgl. dazu etwa H. Krings (1980) und H. Blumen-
berg (1988). In einer spiteren Phase der Reflexion neuzeitlicher
Subjektivitit, vor allem in existenzphilosophisch orientierten
Ansidtzen, wird dann auch speziell dieser Charakter der
Geworfenheit in die Freiheit bzw. der Geschickhaftigkeit
derselben ausdriicklich thematisiert.

5 Entsprechenderweise entwickelt Kant dann auch seine
Metaphysik auf der Basis seines Freiheitsbegriffs. Zum Gegensatz
von antikem und neuzeitlichem Freiheitsverstandnis im Blick auf
Kant s. auch G. Prauss (1983).

12

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenhang derselben ist vielmehr dem
Interpreten aus den Hauptschriften des Philo-
sophen zu rekonstruieren aufgegeben. Hierbei
erweist sich transzendentale Freiheit als ein fiir
Kants Denken derart integraler Begriff, daf3 die-
ser nicht nur in fast alle wesentlichen Frage-
stellungen unter dem einen oder anderen Aspekt
hineinspielt, sondern dariiber hinaus oft mehr
dadurch zum Ausdruck zu kommen scheint, daf3
die Struktur dieses Begriffs all diesem Denken
zugrundeliegt, als dadurch, da3 die Momente
dieser Struktur von diesem Denken stets direkt
thematisiert wiirden. Dennoch lassen sich hin-
sichtlich Kants Denken der Grundstruktur tran-
szendentaler Freiheit die wesentlichen Etappen
deutlich voneinander unterscheiden.

In der KRV wird transzendentale Freiheit
lediglich als denkmdglicher Begriff gewonnen,
mit dem jedoch in praktischer Hinsicht noch gar
kein sinnvoller Gedanke verbunden werden kann.
Bei nidherer Betrachtung zeigt sich, daf} es sich
hinsichtlich der dritten Antinomie nicht allein um
eine Antithetik von Freiheit und Natur handelt,
sondern dariiber hinaus um eine immanente
Antithetik des Freiheitsbegriffs selbst, insofern
letzterer im Widerspruch der Momente von
Indetermination und Determination scheitert.
Kants Auflosung der Antinomie ermdglicht aller-
erst einen denkmoglichen, integralen Freiheitsbe-
griff, dem sowohl eine praktische wie auch eine
pragmatische Struktur eignet und der dariiber
hinaus auf eine transzendentale Tiefenstruktur
hin zumindest offen ist.

Die Auflosung der Antinomie 148t Freiheit als
Setzung einer Determination und damit als
Struktur einer Selbstvermittlung denken, sofern
sich nun ein intelligibeler Charakter durch einen

13

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

empirischen vermitteln kann. Offen bleibt aller-
dings dabei, wodurch das Setzende, der intelligi-
bele Charakter, selbst bestimmt sei. Kant geht in
der KRV davon aus, daf} Gliickseligkeit das letzt-
lich Bestimmende sei, und verfehlt damit die
durch die Auflosung der Antithetik ebenfalls er-
moglichte transzendentale Freiheit, indem er zu
einer Position gelangt, die man als theologischen
Eudaimonismus bezeichnen konnte.

Erst ab der GMS vermag Kant von dem durch
die Auflésung der Antinomie moglich geworde-
nen Begriff transzendentaler Freiheit Gebrauch
zu machen. Letztere wird nun als eine unbedingte
Aktualitdt gedacht, indem sie als reiner bzw.
autonomer Wille konzipiert wird. Dieser wird
zum Grundbegriff praktischer Vernunft, ohne
allerdings systematisch voll entfaltet zu werden.
Kants Interesse ist in den Schriften zur prak-
tischen Philosophie zu stark ethisch orientiert, so
daB} er von der transzendentalen Begriindung
praktischer Vernunft immer wieder vorschnell
zur Darlegung oder gar Anwendung seines ethi-
schen Prinzips, des kategorischen Imperativs,
iibergeht. Allein dem Interpreten bleibt es des-
halb iiberlassen, die transzendentale Freiheits-
lehre in ihrem Zusammenhang zu rekonstruieren.

Hierbei ist zu beriicksichtigen, daff Kant die
Aspekte, unter denen die einzelnen Momente der
Grundstruktur transzendentaler Freiheit zu ent-
falten sind, in verschiedenen Texten bis hin zur
REL thematisiert, wobei gerade letztere noch
sehr wesentliche Einsichten in diese Struktur
eroffnet. Hinsichtlich transzendentaler Freiheit
werden sonach unter verschiedenen Aspekten die
einzelnen Momente der Struktur dieser Aktualitét
reflektiert, wobei sich fiir den rekonstruierenden
Nachvollzug nach und nach Komplizierungen

14

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser Struktur ergeben, bis diese in ihrem
Grundrif} vervollstdndigt erscheint.

So ergibt sich in der KRV Freiheit als eine
Aktualitit,die sich durch Bestimmung der
Empirie mit sich selbst vermittelt, indem der
Auflosung der dritten Antinomie entsprechend
Freiheit sich durch Setzung empirischer Determi-
nation realisiert. Zu denken ist hierbei die Struk-
tur einer reflexen Transzendenz.5 Das Moment
der Transzendenz bezeichnet hierbei die Bezo-
genheit bzw. Intentionalitdt der Freiheit auf ein
anderes, namlich die Empirie. Das Moment der
Reflexion bedeutet in dieser Strukur, daB Freiheit
sich nicht in diesem anderen verliert, sondern auf
sich selbst bezogen bleibt. Dabei zeigt sich
zugleich, daf} diese sich aus der Auflésung der
Freiheitsantinomie ergebende Struktur zwar
notwendig erscheint, um iiberhaupt einen wider-
spruchsfreien Begriff von Freiheit denken zu
konnen, dabei aber noch keine spezifische Fest-
legung auf transzendentale Freiheit gestattet, auf
deren Erfordernis Kant dann in der KRV auch
noch verzichtet, indem er eine von seiner spéte-
ren Auffassung noch im wesentlichen abwei-
chende Konzeption praktischer Vernunft vertritt.

Transzendentale Freiheit wird dann aber ab
der GMS als Grundbegriff praktischer Vernunft
gefafit. Sofern damit ein unbedingtes Anfangen-
konnen gedacht ist, muf} die in der KRV ent-
wickelte Struktur der Freiheit nun ergidnzt werden
zu einer Aktualitdt, die sich aus eigener
Urspriinglichkeit durch Bestimmung der Empirie
mit sich selbst vermittelt. Die Struktur reflexer
Transzendenz muf} sich nun als unbedingte

6 Hinsichtlich der Strukturanalyse der reflexen Transzendenz vgl.
H. Krings (1964), S. 54.

15

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aktualitdt vollziehen. Diese findet sich in Kants
Hauptschriften zur praktischen Vernunft, der
GMS und der KPV, als reiner Wille benannt,
dessen Strukturmoment der Transzendenz unter
dem Begriff der Gliickseligkeit und dessen
Strukturmoment der Reflexion unter dem Begriff
der Autonomie thematisiert wird, wobei Gliickse-
ligkeit und Autonomie in ihrer Vereinbarkeit und
Verwiesenheit aufeinander begreiflich zu machen
sind. Hierbei ist die transzendentale Freiheits-
lehre gleichsam als eine Tiefenstruktur des
Kantischen Denkens zu eruieren, und anderer-
seits erweist sich eine genaue Rekonstruktion des
Begriffs der Gliickseligkeit als ganz entscheidend
fiir die Konsistenz von Kants Lehre.

Im Duktus seiner Hauptschriften zur prakti-
schen Vernunft orientiert sich Kant am Problem
der Begriindung des unbedingten sittlichen An-
spruchs. Deshalb findet das Problem des Bosen
in diesen Schriften noch gar keine Beriicksichti-
gung, und die unbedingte Aktualitit transzenden-
taler Freiheit erscheint als autonomer Wille allein
als eine Potentialitdt zum Guten. Erst in der REL
wird transzendentale Freiheit auch als eine Poten-
tialitdt zum Bosen in aller Schirfe gedacht. Die
Grundstruktur transzendentaler Freiheit kompli-
ziert sich damit und ist nun zu denken als eine
Aktualitdt, die sich aus eigener Urspriinglichkeit
durch Bestimmung der Empirie mit sich selbst
vermittelt und hinsichtlich dieser Selbstvermittl-
ung in einem Verhdltmis zu sich selbst steht. Das
bedeutet, die Struktur reflexer Transzendenz ist
in einem Verhiltnis zu sich selbst zu denken, so
daB sich die Struktur einer gedoppelt reflexen
Transzendenz ergibt.

Rekonstruiert werden kann dies ausgehend von
Kants spiter Definition von Wille und Willkiir in

16

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der MS, wobei die Willkiir als das vermittelnde
Moment des Willens, und damit als wesentliches
Strukturmoment desselben ersichtlich wird, so
dafl von der Will-kiir des Willens gesprochen
werden kann, derart, dafl der Wille in seiner
Will-kiir sein Wollen kiirt. Dariiber hinaus ist
dieses Selbstverhiltnis des Willens, wodurch
letzterer ja in die Gefahr gerit, sich selbst zu ver-
fehlen, transzendentaliter durch einen Hang zum
Bosen zu begriinden, der dem Willen inhériert
und seinen Selbstvollzug immer schon gefidhrdet.

Doch damit nicht genug. Kant vertritt in der
REL die Lehre eines angeborenen Hanges zum
Bosen, der doch gleichsam als erworben zu den-
ken sei. Hierbei handelt es sich keineswegs, wie
oft vermutet, um das Lehrstiick eines bereits seni-
len Philosophen, der seinen Frieden mit der Kir-
che durch eine sachlich aus seinem Denken nicht
weiter zu begriindende Adaption der Erbsiinden-
lehre macht. Vielmehr handelt es sich hierbei um
eine konsequente Vervollstandigung der Struktur
transzendentaler Freiheit. Die Struktur muf} als
diejenige einer unbedingten Aktualitdt gedacht
werden. Deshalb darf die Aktualitdt nicht
schlechthin in einer Struktur aufgehen und mit
dieser identisch werden. Die Aktualitdt muf} in
ihrer Unbedingtheit als das Hervorbringende der
Struktur und als diese durchwaltend gedacht
werden. Deshalb muf} in letzter Konsequenz,
auch die Gefdhrdung, welcher der Vollzug tran-
szendentaler Freiheit immer schon ausgesetzt ist
als von dieser selbst hervorgebracht gedacht
werden. Die Grundstruktur des Vollzugs kompli-
ziert sich dadurch abermals und besteht nun
abschlieflend in einer Aktualitit, die sich aus
eigener Urspriinglichkeit durch Bestimmung der
Empirie mit sich vermittelt und hinsichtlich

17



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser Selbstvermittlung in einem Verhiltnis zu
sich selbst steht, das sie selbst hervorgebracht
hat. Oder anders: Die unbedingte Aktualitit
transzendentaler Freiheit besteht nicht nur in der
Struktur einer gedoppelt reflexen Transzendenz,
sondern hat sich in der Doppelung ihrer
Reflexion immer schon selbst hervorgebracht.
Kants Lehre zufolge kann der Vollzug tran-
szendentaler Freiheit also rekonstruiert werden
als eine unbedingte Aktualitit, die sich in der
Struktur einer gedoppelt reflexen Transzendenz
entfaltet und hervorbringt. Als unbedingte
Aktualitdt denkt Kant den Willen. Das Moment
der Transzendenz findet sich unter dem Begriff
der Gliickseligkeit, dasjenige der mit dieser
Transzendenz einhergehenden Reflexion unter
dem Begriff der Autonomie gefaft. Die
Doppelung der Reflexion wird von Kant als
Hang zum Bosen gedacht, wobei der dem Aktus
eignenden Unbedingtheit als solcher dadurch
entsprochen wird, da3 auf der Konstitution dieses
Hanges aus dem Aktus selbst insistiert wird.
Erreicht werden kann mit dieser Rekonstruk-
tion eine konsistente Darlegung des Begriffs
transzendentaler Freiheit, so da3 die gravierenden
Inkonsistenzen bzw. Widerspriiche, die Kant
diesbeziiglich seit jeher immer wieder zum Vor-
wurf gemacht wurden, weitestgehend als Mif3ver-
stindnisse seiner Interpreten offenbar werden.”

7 Die Historie der Interpretation von Kants Freiheitsbegriff lieBc
sich tiberhaupt als eine Geschichte gravierender MiBverstandnisse
darstellen. Immer wieder wurden Kant Widerspriichlichkeiten
vor allem hinsichtlich folgender Problemkreise vorgeworfen:
Denkbarkeit des intelligibelen Charakters, Vereinbarkeit von
Autonomie und Gliickseligkeit hinsichtlich des summum bonum,
Autonomie und die Freiheit zum Bosen, Adaption der Erbsiinden-

18

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A. Kants Freiheitsantinomie als
Antinomie der Freiheit

§ 1 Antinomie und Interesse

Kants Freiheitsantinomie zeigt auf, wie sich in
der cosmologia rationalis der neuzeitlichen
Metaphysik Freiheit einerseits und Notwendig-
keit des Weltgeschehens andererseits unverséhn-
lich gegeniiberstehen.! Da sich Thesis wie Anti-
thesis der Antinomie gleich gut begriinden bzw.
widerlegen lassen, wird das Beharren auf einer
der beiden Positionen in der Kantliteratur meist
nur auf verschiedene Interessen zuriickgefiihrt.
Dabei soll dann dem Votum fiir die Thesis ein
praktisches Interesse an der menschlichen Frei-

lehre. Unsere Rekonstruktion wird erweisen, daB diese traditionel-
len Vorwiirfe weitestgehend als ungerechtfertigt zu erachten sind.
1 Hinsichtlich des historischen Bezugs der beiden Postionen gibt
es unterschiedliche Auffassungen, wobei die plausibelste die
Bezugnahme auf die in einem Briefwechsel der Jahre 1715/1716
ausgetragene Kontroverse zwischen Leibniz und Clarke zu sein
scheint, bei der letzterer die Argumente Newtons vertrat.
Niherhin entspricht die Auffassung Clarkes der Thesis, die von
Leibniz der Antithesis. Clarke ndmlich behauptet die weltschopfe-
rische Freiheit Gottes wie auch die indeterministisch gedachte
Freibeit des Menschen, wogegen Leibnizens Einwédnde immer
wieder auf die damit verbundene Irrationalitit abzielen. Der
Briefwechsel zwischen Leibniz und Clarke ist abgedruckt in S.
Clarke (1990), PhB Bd. 423.

19

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit, dem Votum fiir die Antithesis ein theoreti-
sches Interesse an der Moglichkeit einer liicken-
losen Naturerkldrung zugrundeliegen.

Diese gidngige Auffassung aber mufl zumin-
dest als oberfldchlich erachtet werden. Sie 14t
namlich die komplexe Problematik des Freiheits-
begriffs in Kants dritter Antinomie nur recht ver-
kiirzt und unzuldnglich in den Blick kommen,
insofern sie die Belange dieses Begriffs eben nur
auf einer Seite der Antinomie vertreten sieht und
diese damit jenem gegeniiber als bloB duBerlich
erscheinen laf3t. Demgegeniiber betrifft der hier
darzulegenden Auffassung zufolge die Antithetik
auch den Freiheitsbegriff selbst in seiner imma-
nenten Logik,2 so da die Freiheitsantinomie
auch als eine Antinomie des Freiheitsbegriffs
selbst erachtet werden muf3.

Entsprechend 148t sich das mit dem Frei-
heitsbegriff verbundene praktische Interesse nicht
lediglich auf einer, sondern vielmehr auf beiden
Seiten der Antithetik, in freilich differenzierter
Form, vertreten finden. Und die Auflésung der
Antinomie kann dann nicht einfachhin eine Reha-
bilitierung des in der Thesis vertretenen Frei-
heitsbegriffs bedeuten, sondern muf} als Ermdogli-
chung der Konzeption eines integralen Freiheits-
begriffs begriffen werden, der dem praktischem
Interesse der Thesis wie auch der Antithesis
gerecht zu werden vermag.

Soweit es allerdings zundchst das Entstehen
der Antinomie anlangt, liegt beiden Positionen
primir ein metaphysisch-theoretisches Interesse
daran zugrunde, eine kosmologische Prinzipien-

2 Interesse und Einsicht in die Strukturlogik des Freiheitsbegriffs
verdanken wir vor allem den diesbeziiglichen Vorlesungen und
Aufsitzen von H. Krings; s. hierzu vor allem H. Krings (1980).

20

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

frage zu entscheiden. Hinsichtlich der diesbeziig-
lichen Argumentation selbst 1d8t Kant das prakti-
sche Interesse nicht zur Geltung kommen.3

§ 2 Die Antithetik der cosmologia rationalis

Die Antinomie als solche resultiert aus dem
Versuch, eine Antwort auf die metaphysische
Frage der cosmologia rationalis nach einer letzt-
lich zureichenden Begriindung des Weltgesche-
hens zu geben.

In der Thesis# wird zum Ausdruck gebracht,
daf} jedweder Rekurs auf Naturkausalitét allein
als unzureichend erscheint, um diese Begriindung
zu realisieren, da im naturkausalen Konnex jedes
Begriindende selbst wiederum ein zu Begriinden-
des darstellt und deshalb nur als causa proxima
begriindend, nicht aber letztbegriindend sein
kann.> Vom Gedanken der Thesis ausgehend
siecht man sich deshalb zu der Konsequenz geno-

3 In der vorkantischen Philosophie wurde die kosmologische
Frage der Freiheit allerdings zuweilen auch aus vordergriindig
praktischem Interesse erdrtert. So von Thomasius und seinen
Anhingern, die die gegen Wolff und seine Schule gerichtete anti-
rationalistische Stromung der Aufklarungsphilosophie reprisen-
tieren. Aber bereits innerhalb dieser Stromung findet sich bei
Crusius, von dem Kant maBgeblich beeinfluBt sein diirfte, der
Versuch, das durchaus vorhandene praktische Interesse hinter die
metaphysischen Argumente zuriicktreten zu lassen im Sinne einer
vorurteilsfreien Behandlung der kosmologisch-metaphysischen
Problematik.

4 Dic Thesis lautet: "Die Kausalitit nach Gesetzen der Natur ist
nicht die einzige, aus welchen die Erscheinungen der Welt
insgesamt abgeleitet werden kénnen. Es ist noch eine Kausalitit
aus Freiheit zur Erklarung derselben notwendig." (KRV A 444,
B 472).

3 Vgl KRV A 444/6, B 472/4.

21

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tigt, die zureichende Begriindung des Weltge-
schehens im Hinausgehen iiber die Naturkausali-
tdt zu denken und eine Kausalitdt aus Freiheit zu
Beginn der zeitlichen Reihe der Naturkausalitét
anzunehmen.® Dies kann in theologischer Per-
spektive als Behauptung einer weltschopferi-
schen, gottlichen Freiheitstat erachtet werden.
Damit einhergehend aber behauptet die Thesis
auch die Moglichkeit einer Kausalitéit aus Frei-
heit inmitten der naturkausalen Reihe, womit
letztere partiell durchbrochen wiirde.” Dies kann
in anthropologischer Perspektive als Behauptung
der Moglichkeit menschlicher Freiheit erachtet
werden. Prima facie mag die Konsequenz des
Ubergangs von einer (gottlichen) Freiheitstat am
Anfang der naturkausalen Weltreihe zur Mog-
lichkeit von (menschlichen) Freiheitsvollziigen
innerhalb derselben unplausibel erscheinen, doch
die Selbstverstdndlichkeit, mit der Kant von er-
sterer zu letzteren iibergeht, kann im Rahmen der
Thesis als gerechtfertigt erachtet werden. Diese
negiert ja lediglich die universelle Giiltigkeit des
Prinzips der Naturkausalitit im Hinblick auf eine
zureichende Begriindung des Weltgeschehens
zugunsten einer Kausalitdt aus Freiheit, ohne

6 Vgl. KRV A 448/50, B 476/8 : "Nun haben wir diese Notwen-

digkeit eines ersten Anfangs einer Reihe von Erscheinungen aus

Freiheit zwar nur in so fern dargetan, als zur Begreiflichkeit eines

Ursprungs der Welt erforderlich ist, indessen daB man alle

nachfolgende Zustinde fiir eine Abfolge nach bloBen Natur-
esetzen nehmen kann."

Vgl. KRV A 450, B 478 : "Weil aber dadurch doch einmal das
Vermogen, eine Reihe in der Welt ganz von selbst anzufangen,
bewiesen (...) ist, so ist es uns nunmehr auch erlaubt, mitten im
Laufe der Welt verschiedene Reihen, der Kausalitit nach, von
selbst anfangen zu lassen, und den Substanzen derselben ein
Vermdogen beizulegen, aus Freiheit zu handeln."

22

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

doch dariiber hinaus Angaben iiber die Reich-
weite der Suspension der Naturkausalitidt zu
machen. Wird Naturkausalitdt als universelles
kosmologisches Prinzip durch dasjenige einer
Kausalitdt aus Freiheit negiert, so muf} letztere
freilich wenigstens einmal — am Anfang der zeit-
lichen Reihe der Naturkausalitdt — vorkommen,
doch in der Konsequenz allein jener Negation
liegt auch durchaus die Moglichkeit, daB3 die
Kausalitdt aus Freiheit die Naturkausalitédt in
grofBerem AusmalBe oder gar iiberhaupt suspen-
dieren konne.

Zwingend freilich ist demnach fiir die Thesis
nur die Annahme einer weltschopferischen Frei-
heitstat am Anfang der zeitlichen Reihe allen
naturkausal vermittelnden Geschehens. Kausali-
tdt aus Freiheit inmitten dieses Geschehens hat
nur den Status einer Moglichkeit. Menschliche
Freiheit bleibt damit auch im Rahmen der
cosmologia rationalis theoretisch unentscheidbar.
Aus praktischem Interesse aber kann dann darauf
rekurriert werden, dafl menschliche Freiheit keine
metaphysische Unmoglichkeit bedeutet. Im Hin-
blick auf die Frage nach der mit den Ausfiih-
rungen der Thesis verbundenen Interessenlage
ergibt sich sonach folgendes: Die Kausalitit aus
Freiheit ist eine primdr aus theoretisch-meta-
physischem Grunde gemachte Annahme, von der
dann das praktische Interesse des Menschen
glaubt profitieren zu konnen.

Die Antithesis geht von der in der Thesis
geforderten Kausalitidt aus Freiheit aus und ver-
weist nun ihrerseits im indirekten Beweisgang?®

8 Treffend ist O. Marquards (1982, S. 95) Bemerkung zur
apagogischen Beweisstruktur in Kants Antithetik: "Thesen wie

23

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

darauf, daB die Suspendierung der Naturkausali-
tat der Zufalligkeit in prinzipieller Weise Ein-
gang verschafft und somit letztlich gerade nicht
die intendierte zureichende Begriindung des
Weltgeschehens realisiert, sondern deren An-
spruch vielmehr vollig preisgegeben wird. Wird
ndmlich, wie dies der Thesis zufolge der Fall ist,
transzendentale Freiheit als Negation von Natur-
kausalitat gedacht, so geht sie mit volliger
Gesetz- und Zusammenhanglosigkeit einher.?
Freiheit und Gesetz werden dann zu einander
ausschlieBenden Gegenbegriffen!0 und dem Ver-
langen nach einem zureichenden Grund wird
letztlich mit dem Hinweis auf ein paradoxes
Griinden in Grundlosigkeit zu entsprechen
gesucht. Bereits der Ausdruck "Kausalitdt aus
Freiheit" wird dabei recht gesehen zum Parado-
xon. Wird Freiheit ndmlich allein als Negation
von Naturkausalitdt gedacht, so geht sie mit der
Preisgabe jedweden Zusammenhangs einher.
Recht gesehen wird Freiheit dadurch mit dem
Begriff einer Kausalitit iiberhaupt unvereinbar,
selbst wenn man letzteren mit H. Heimsoeth nur
ganz vage als ein ndherhin unbestimmtes "Erwir-
ken" denkt.1l Auch dies involviert ja zweifels-
ohne einen wie auch immer ndher zu denkenden
Zusammenhang zwischen Erwirkendem und Er-
wirktem im Sinne der Abhidngigkeit des letzteren

Antithesen leben nicht aus eigener Kraft, sondern aus Furcht vor
den vernichtenden Konsequenzen des Gegenteils."

9 Vgl. KRV A 451, B 479.

10 vgl. KRV A 447, B 475: "... man kann nicht sagen, daB an-
statt der Gesetze der Natur, Gesetze der Freiheit in die Kausalitiit
des Weltlaufs eintreten, weil wenn diese nach Gesetzen bestimmt
wire, sie nicht Freiheit, sondern selbst nichts als Natur wire."

11 H. Heimsoeth (1966), S. 237.

24

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von ersterem. Muf3 mit der Behauptung von Frei-
heit nun aber dieser Zusammenhang geleugnet
werden, so kann in Bezug auf diese auch von
einer Kausalitdt keine sinnvolle Rede mehr sein.
Freiheit und Kausalitdt werden damit zu einander
ausschlieBenden Gegenbegriffen.12

Wird transzendentale Freiheit somit allein als
Negation von Gesetzlichkeit!3 und damit als
zufilliger hiatus irrationalis im Wirkkonnex faf3-
bar, wie die Antithesis gegen die Thesis geltend
macht, so kann auch mit diesem Prinzip die
zureichende Begriindung des Weltgeschehens
nicht realisiert werden, da sich das Denken in
schlechthinniger Grundlosigkeit verirrt. Der
Indeterminismus der Thesis vermag also die kos-
mologische Leztbegriindung genausowenig zu
leisten wie der Determinismus der Antithesis.

Im Hinblick auf die Interessenlage der Vernunft
ergibt sich nun bei Betrachtung beider Positionen
folgendes: Entsprechend der metaphysischen Fra-
gestellung kommt der Primat theoretischen
Interesses klar zum Ausdruck. Es geht um die
Frage nach zureichender Begriindung des Welt-
geschehens. Erst insofern dabei das Prinzip tran-
szendentaler Freiheit im Sinne eines unbedingten
Anfangenkdnnens als kosmologisches Struktur-

12'S0 macht die Antithesis gegen dic Thesis geltend, daB deren
Behauptung der Freiheit "gar keinen Zusammenhang der
Kausalitidt" (KRV A 445, B 473) mehr gestattet.

13 Zurecht weist G. Prauss (1983), S. 40 {f. darauf hin, daB sich
Kants Aufmerksamkeit dem Begriff gesetzloser Freiheit durch die
Lektiire Rousseaus zuwendet. Dariiber hinaus aber wird nun mit
der Darstellung der Antinomie dieser Begriff als irrationale
Konsequenz einer zum Scheitern verurteilten cosmologia
rationalis aufgewiesen, wodurch seine Uberwindung allererst
metaphysisch legitimiert wird.

25

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

prinzip in Anspruch zu nehmen ist, wird auch ein
praktisches Interesse erweckt, da jenes Prinzip
fiir das Selbstverstdndnis des handelnden Men-
schen relevant erscheint. Das praktische Inte-
resse, das dabei dem theoretischen prinzipiell
nachgeordnet bleibt, glaubt zwar zunichst von
der Position der Thesis profitieren zu konnen,
muf} sich dann jedoch von den Einwendungen
der Antithesis eines besseren belehren lassen und
einsehen, dal ihm mit dem rein indeter-
ministischen Freiheitsbegriff der Thesis gar nicht
gedient sein kann. So kann in praktischer Hin-
sicht die Antithesis nicht einfachhin als Negation
der Freiheit verstanden und abgetan werden,14
sondern muf3 weit eher als Kritik der unzurei-
chenden Freiheitskonzeption der Thesis erachtet
werden.

Entsprechenderweise ergibt sich entgegen der
geldufigen Auffassung, wonach Kants Freiheits-
antinomie einfachhin auf einem Widerstreit zwi-
schen praktischem und theoretischem Interesse
beruht, die Schluflfolgerung, daf} in dieser Anti-
nomie auf beiden Seiten sowohl theoretisches
wie praktisches Interesse vertreten wird und die
Antithetik sonach nicht praktisch-theoretischer
Art, sondern vielmehr sowohl innertheoretischer
als auch innerpraktischer Art ist.15 Das Thesis
wie auch Antithesis leitende theoretische Interes-
se ist metaphysischer Art und richtet sich auf das

14 yvgl. etwa P. F. Strawson (1966), S. 208, dem dic Antithesis
lediglich als "a simple denial of freedom" gilt.

15 Dabei darf davon ausgegangen werden, daB das die Antithetik
auf beiden Seiten primir leitende Interesse theoretischer Art ist,
sofern diese Antithetik ja im Rahmen einer Metaphysik entsteht.
Auf ein etwaig praktisches Fundament jedweder Metaphysik als
solcher soll hier freilich nicht mehr eingegangen werden; vgl.
dazu aber W. Schulz (1979), Kap. V.

26

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Problem einer zureichenden Begriindung des
Weltgeschehens. Das mit beiden Positionen
ebenfalls einhergehende praktische Interesse ist
auf eine addquate Konzeption menschlicher Frei-
heit gerichtet. Im folgenden ist nun darzulegen,
inwiefern die Uberwindung der Antinomie zur
Ermoglichung einer derartigen Konzeption beizu-
tragen vermag.

Transzendentale Freiheit wird von menschlicher
Subjektivitdt aus praktischem Interesse als
Negation der Annahme geltend gemacht, ihr
Handeln sei génzlich als naturkausaler Gesetz-
lichkeit unterworfenes Geschehen zu erachten. Es
widerspricht dariiber hinaus aber gerade auch
praktischem Interesse, diese transzendentale Frei-
heit als einen alle Momente von Determination
schlichtweg negierenden reinen Indeterminismus
zu konzipieren, wie es im Rahmen des Argumen-
tationsschemas der cosmologia rationalis als
unumgehbar erscheint. Vielmehr erweist es sich
als Desiderat, den Begriff transzendentaler Frei-
heit als eines unbedingten Anfangenkdnnens von
demjenigen eines reinen Indeterminismus abzu-
16sen.

Dabei erscheint eine terminologische Bemer-
kung angebracht. Freiheit wird von Kant i. R. sei-
ner Ausfithrungen zur Antinomie sowohl als
kosmologische, wie auch als transzendentale
benannt,16 was in der Kantliteratur in der Regel
dazu AnlaB3 gibt, beide Attribute einfachhin als
Synonyma aufzufassen. Hiergegen spricht aller-

16 ygl. etwa KRV B 561, A 533 : "... Dagegen verstehe ich unter
Freiheit im kosmologischen Verstande das Vermdgen, einen
Zustand von selbst anzufangen ... Die Freiheit ist in dieser
Bedeutung eine transzendentale Idee."

27

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dings ein sachliches Bedenken, sofern die Anti-
nomie eben zeigt, dal kosmologische Freiheit im
prignanten Sinne, also Freiheit als kosmolo-
gisches Prinzip im Rahmen der cosmologia
rationalis gar nicht widerspruchsfrei gedacht
werden kann, an der Maoglichkeit transzen-
dentaler Freiheit aber nach Uberwindung der
cosmologia rationalis festgehalten werden soll.

In diesem Sinne legt sich eine Differenzierung
nahe, wonach sich das Attribut "transzendental”
auf ein bestimmtes Prinzip, das Attribut "kosmo-
logisch" hingegen auf einen bestimmten Kontext
bezieht. Ndherhin bedeutet Freiheit dann als tran-
szendentale das Prinzip eines schlechthinnigen
Anfangenkdnnens, also einer unbedingten
Aktualitdt, wahrend Freiheit als kosmologische
auf den Kontext der cosmologia rationalis
verweist, sofern die unbedingte Aktualitit eben
als Strukturprinzip einer cosmologia rationalis
konzipiert werden soll. Kosmologische und tran-
szendentale Freiheit erscheinen im konkreten
Beweisgang der Thesis dann lediglich deshalb als
Synonyma, weil dort die kosmologische Freiheit
gerade als transzendentale im Sinne eines unbe-
dingten Anfangenkonnens zu denken ist, das
Prinzip transzendentaler Freiheit also als kosmo-
logisches Strukturprinzip in Anspruch genommen
wird. Beriicksichtigt man nun aber den eben dar-
gelegten Bedeutungsunterschied zwischen den
beiden Freiheitsattributen, so verbleibt die Mog-
lichkeit, das Prinzip transzendentaler Freiheit
vom metaphysischen Kontext der cosmologia
rationalis abzuldsen und auch auflerhalb bzw.
nach Uberwindung desselben zu denken.

28

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 3 Die Antithetik des Freiheitsbegriffs

Praktisches Interesse ist nun genau genommen
mehrschichtig, worauf bereits die Feststellung
hinweist, daB es sich auf beiden Seiten der Anti-
nomie vertreten findet. Niherhin gerit es als
zumindest dreidimensional in den Blick. Unter-
schieden werden kann jedenfalls ein praktisch-
transzendentales, praktisch-ethisches und ein
praktisch-pragmatisches Interesse. Unter all die-
sen drei Aspekten erweist sich der indeterministi-
sche Freiheitsbegriff der cosmologia rationalis
als defizient. Die Antinomie wird damit in prakti-
scher Hinsicht quasi zu einer immanenten Anti-
thetik des Freiheitsbegriffs selbst, denn im Hin-
blick auf einen integralen Freiheitsbegriff, der all
jenen drei Aspekten praktischen Interesses zu
geniigen vermag, sind neben der in der Thesis
vertretenen Indetermination durch naturale Kau-
salitit auch Momente der Determination
miteinzubezichen. Dies wird deutlich, indem sich
die Freiheitsantinomie unter Beriicksichtigung
des dreifachen praktischen Interesses als eine
dreifache immanente Antithetik des Freiheitsbe-
griffs selbst rekonstruieren 1afit. Hierbei ergibt
sich ein Konflikt des transzendentalen Interesses
sowohl (a) mit dem pragmatischen als auch (b)
mit dem ethischen und auch (c) mit sich selbst.

(a) Aufgrund des mit dem Freiheitsbegriff ver-
bundenen praktisch-pragmatischen Interesses
muf} dieser mit dem Moment der Berechenbarkeit
und Rationalisierbarkeit der Welt und ihrer da-
rauf beruhenden Verfiigbarkeit einhergehen. Der
von der Thesis vertretene, rein indeterministische
Begriff transzendentaler Freiheit aber steht in
unversohnlichem Gegensatz zu diesem praktisch-

29

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pragmatischen Interesse. Da dieser Freiheitsbe-
griff ndmlich prinzipiell mit einer Suspendierung
von Naturkausalitdt verbunden ist und auch kein
Restriktionsprinzip angegeben werden kann, wie-
weit diese Suspendierung sich erstreckt, bedeutet
er eine prinzipielle Instabilisierung verfiigbarer
Welt. Eine indeterministisch strukturierte Welt
kann nicht mehr dem praktisch-pragmatischen
Interesse zufolge a limine als rationalisierbar pra-
sumiert werden, so daf die Antithesis der Thesis
die Konsequenz der "Befreiung ... vom Leitfaden
aller Regeln"!7 vorwerfen kann. Der von der
Thesis vertretene indeterministische Begriff tran-
szendentaler Freiheit wird von der Antithesis als
schlechthinniger Gegenbegriff zu dem der Ratio-
nalitdt entlarvt. Andererseits schliet freilich
auch die der Rationalitdt und damit auch dem
praktisch-pragmatischen Interesse dienliche An-
nahme universeller kausaler Determination, wel-
che die Antithesis vertritt, die Moglichkeit tran-
szendentaler Freiheit aus. Somit stehen sich in
der cosmologia rationalis die aus praktisch-tran-
szendentalem und praktisch-pragmatischem Inte-
resse geltend gemachten Momente des Freiheits-
begriffs einander ausschlieend gegeniiber und
Kants Freiheitsantinomie ergibt sich in dieser
ersten Hinsicht als eine Antinomie des Freiheits-
begriffs selbst.

(b) Aufgrund des praktisch-ethischen Interesses
muf} der Freiheitsbegriff unabdingbar auch mit
der Moglichkeit der Imputation des Handelns
einhergehen. Die eigener Spontaneitit entsprin-
genden Handlungen miissen auch dem Handeln-
den zurechenbar sein und deshalb auch als durch

17 KRV A 447, B 475; vgl. auch KRV A 451, B 479.

30

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihn determiniert gedacht werden. Dies aber ver-
bietet der von der Thesis behauptete Begriff tran-
szendentaler Freiheit. Sofern er eben als alle
Determination negierender Indeterminismus zu
verstehen ist, wird mit diesem Begriff der
Konnex des aus transzendentaler Freiheit Han-
delnden mit seinem Handeln aufgeopfert.18 Die
rein indeterministische Freiheitskonzeption der
Thesis vermag sonach gerade keinen "Grund der
Imputabilitdt"1® abzugeben und wird deshalb
unter praktisch-ethischem Aspekt zu einem
"Stein des AnstoBes".2® Wird nun dem Indetermi-
nismus von der Antithesis eine universelle natur-
kausale Determination entgegengesetzt, so ist
zwar die Determination der Handlung durch den
Handelnden denkbar, andererseits aber wird
dabei die Moglichkeit eines Handelns aus eigener
Spontaneitidt des Handelnden vergeben, da wir
nun "nichts als Natur" haben, "in welcher wir den
Zusammenhang ... der Weltbegebenheiten
suchen miissen".2! BloBe Indetermination 148t
freies Handeln ebensowenig entstehen, wie
durchgidngige Determination es zum Verschwin-
den bringt. Die aus praktisch-transzendentalem
und praktisch-ethischem Interesse geltend
gemachten Momente des Freiheitsbegriffs stehen
sich sonach in der Antithetik der cosmologia
rationalis einander ausschlielend gegeniiber und

18 Vgl. KRV A 445, B 473 : "... es setzt aber ein jeder Anfang zu
handeln einen Zustand der noch nicht handelnden Ursache voraus
und ein dynamisch erster Anfang der Handlung einen Zustand,
der mit dem vorhergehenden eben derselben Ursache gar keinen
Zusammenhang der Kausalitit hat, d. i.. auf keine Weise daraus
erfolgt."

19 KRV A 448, B 476.

0 A a.0.

2L KRV A 447, B 475.

31

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

damit ergibt sich in einer zweiten Hinsicht Kants
Freiheitsantinomie als eine Antinomie des
Freiheitsbegriffs selbst.

(c) Das transzendentale Interesse gerdt in der
Antithetik nicht nur in Widerspruch zum pragma-
tischen und ethischen Interesse, sondern sogar in
Widerspruch mit sich selbst. Auch die vom tran-
szendentalen Interesse geforderte unbedingte
Aktualitdt als Letztbegriindendes menschlichen
Handelns kann mit dem indeterministischen
Begriff transzendentaler Freiheit im strengen
Sinne gar nicht gedacht werden, sofern dieser
Begriff, wie die Antithesis ja zurecht einwendet,
mit volliger Irrationalitdt einhergeht. Entspre-
chenderweise kann transzendentale Freiheit nicht
der Intention der Thesis entsprechend als unbe-
dingter Grund von Handeln gedacht werden, son-
dern muf3 stattdessen gerade als absurde Grundlo-
sigkeit ins Auge gefal3t werden.

Kants Freiheitsantinomie macht sonach als drei-
fache immanente Antinomie des Freiheitsbe-
griffs selbst die Notwendigkeit offenbar, einen
integralen Freiheitsbegriff zu denken, der dem
praktischen Interesse widerspruchsfrei auf tran-
szendentalem, ethischem und pragmatischem
Niveau entsprechen kann. Innerhalb der
cosmologia rationalis verbleibt die Diskussion
um den Freiheitsbegriff auf der Ebene einer
reinen Indeterminismus-Determinismus-Kontro-
verse. Ergibt sich dabei eine Antinomie des
Freiheitsbegriffs selbst in dem Sinne, daf} die
Vertretung desselben nicht von einer Seite der
Antithetik wahrgenommen wird, sondern sich
vielmehr auf beiden Seiten unabdingbare Mo-
mente eines addquaten und integralen Freiheits-

32

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

begriffs geltend gemacht finden, so bedeutet dies,
daf} im Hinblick auf letzteren zundchst sowohl
Indetermination als auch Determination als
Momente irgendwie verbunden werden miissen.
Erstens ndmlich verlangt das mit dem Freiheits-
begriff verbundene praktisch-transzendentale
Interesse an der Moglichkeit eines unbedingten
Anfangenkonnens eine Indetermination des Han-
delnden durch Naturkausalitit. Zweitens verlangt
das mit dem Freiheitsbegriff verbundene prak-
tisch-ethische Interesse an der Moglichkeit der
Zurechenbarkeit der Handlungen eine Determina-
tion der Handlung durch den Handelnden. Und
drittens verlangt das ebenfalls mit dem Freiheits-
begriff verbundene praktisch-pragmatische Inte-
resse an der Rationalisierbarkeit und Verfiigbar-
keit der Welt eine Determination des welthaft
‘Seienden durch Naturkausalitit.

§ 4 Die Auflosung der Antithetik

Prinzipiell beruht die Auflosung der Freiheits-
antinomie auf Kants transzendentaler Wende, die
er in der KRV mit seiner Theorie der Erfahrung
vollzieht. Durch die dabei geleistete Reflexion
auf die Vermitteltheit des Seins durch die erken-
nende menschliche Subjektivitdt wird letztere aus
der kosmologischen Totalitdt des Seins freige-
setzt. Kosmologische Totalitdt wird depotenziert
zur Objektivitit fiir menschliche Subjektivitit.
Die Prinzipien jener Totalitdt werden depoten-
ziert zu Prinzipien transzendentaler Subjektivitdt
im Hinblick auf die Konstitution einer moglichen
Objektivitdt. Das gesetzmifig verbundene En-
semble dieser Prinzipien konstituiert als tran-
szendentaler Gegenstand den Vorentwurf mogli-

EX



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

cher Objektivitdt der transzendentalen Subjektivi-
tdit des Menschen, wobei die Leistung dieser
Konstitution allein auf die Spontaneitét dieser
Subjektivitdt zuriickgefiihrt wird. Die fiir die
neuzeitliche Subjektivitdt mit dem Erkennen
bezeichnender Weise verbundene Aktivitdt wird
damit zusammen mit der dadurch entstehenden
Konsequenz der prinzipiellen Vermitteltheit des
erkannten Seienden durch diese Subjektivitit
reflexiv eingeholt.

Die ersten Prinzipien werden nun als Hervor-
bringungen spontaner menschlicher Subjektivitit
reflektiert, so daf der durch diese Prinzipien-wie
prototypisch dem Kausalititsprinzip-konstituierte
Determinationszusammenhang nicht ldnger als
eine auch das menschliche Subjekt in toto mit
einbeziehende Totalitdt gedacht werden kann.
Die transzendentale Subjektivitit, welche die
Form der Determination stiftet, bleibt ipso facto
in ihrer Spontaneitdt auflerhalb des Zusammen-
hangs dieser Determination. Letztere ist damit
nicht langer Widerpart transzendentaler Freiheit,
sondern kann nun als gesetzte Determination
gerade als Vermittlung dieser Freiheit erachtet
werden. Gegeniiber dem naiven Freiheitsver-
stindnis der Thesis gelangt Kant damit zu einer
Integration des Moments der Determination in
die Strukturlogik des Freiheitsberiffs, wonach
nun die im Hinblick auf den transzendentalen
Freiheitsvollzug zu denkende Indetermination
durch Naturkausalitédt nicht mehr eine Indetermi-
nation in der Reihe der Naturkausalitédt selbst
bedeuten muf, sondern gerade mit der Setzung
einer dem Kausalitdtsprinzip unterworfenen
Natur einhergeht. Determination ist der Sponta-
neitdt nicht zuwider, sondern von dieser immer
schon a priori gesetzt.

34

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die dem Freiheitsbegriff der cosmologia ratio-
nalis immanente Antithetik zwischen dem tran-
szendentalen und dem pragmatischen Interesse
16st sich damit unter Voraussetzung von Kants
transzendentaler Wende auf, sofern transzenden-
tale Freiheit nun nicht mehr mit einer Instabi-
lisierung verfiigbarer Welt einhergehen muf.
Vielmehr kann es nun gerade als eine Reali-
sierung transzendentaler Freiheit gedacht werden,
Objektivitit als rationalisierbare und damit ver-
fiigbare immer schon a priori zu pridsumieren.
Anstatt als hiatus irrationalis jeder Determination
zuwider zu sein, realisiert Freiheit sich so als
Setzung einer Determination.

Indem Kant durch den Riickgang auf die tran-
szendentale Subjektivitit des Menschen die
Natur in ihrem Determinationszusammenhang
begriindet, ergibt sich fiir ihn die Konsequenz,
gerade den Menschen unter zwei prinzipiell
verschiedenen Aspekten betrachten zu miissen.
Als empirisches Subjekt, das er trotz allem
aufgrund seiner naturalen Struktur immer schon
ist, unterliegt er den Gesetzen der Natur; als
transzendentales Subjekt setzt er die Gesetz-
méfigkeit der Natur. Diese Zweiheit von
empirischem und transzendentalem Subjekt aber
gibt auch die Moglichkeit, die Antithetik zwi-
schen dem transzendentalen und dem ethischen
Interesse am Freiheitsbegriff aufzuldsen. Hierbei
muf} Kant die Moglichkeit der Unbedingtheit des
Handelns denken, ohne einen hiatus irrationalis
zwischen Handelndem und Handlung entstehen
zu lassen.

Kant sucht dies umri8haft in seiner Lehre vom
intelligibelen und empirischen Charakter des
Menschen zu zeigen, in der — modern gesprochen

35

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

— der Ansatz zu einer Handlungstheorie erblickt
werden kann, welche im wesentlichen durch die
Intention gekennzeichnet ist, ein Modell eines
Handelns aus menschlicher Freiheit zu denken,
eines Handelns mithin, das iiber alle Momente
von Determination hinaus auf einen unbedingten
Grund hin offen ist.

Sofern transzendentale Subjektivitit, wie ja
nach Auflosung der Antinomie nun méglich,
auflerhalb des naturalen Determinationszusam-
menhangs anzunehmen ist, spricht Kant ihr einen
intelligibelen Charakter zu.22 Sofern sie daneben
auch natural bedingt gedacht werden muf,
spricht er ihr einen empirischen Charakter zu.
Dabei bezieht sich "Charakter" auf eine
"wirkende Ursache" und bedeutet das "Gesetz
ihrer Kausalitit",23 was als materiale Spezifizie-
rung der Kausalitidt verstanden werden kann.
Charakter bedeutet sonach eine gewisse materia-
liter spezifizierte Kausalitdt, als welche letztere
in concreto immer schon reprisentiert wird. Kann
es sich iiberdies nun um einen empirischen oder
intelligibelen Charakter handeln, so ist damit in
formaler Hinsicht eine Unterscheidung getroffen,
wonach Kausalitit einerseits Natur- und anderer-
seits Freiheitskausalitdt sein kann. So bedeutet
empirischer Charakter dann eine materialiter spe-
zifizierte Naturkausalitdt, intelligibeler Charakter
hingegen eine materialiter spezifizierte Freiheits-
kausalitat.

Handeln als Einheit von Determination und
moglicher Unbedingtheit sucht Kant nun niher-
hin dadurch zu denken, da} er den empirischen

22 Kant spricht vom “transzendentalen Subjekt" als
"intelligibele(n) Grund" (KRV A 545, B 573).
B KRV A 539, B 567.

36

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Charakter einerseits als eingebunden in natur-
kausale Determination und andererseits als Ver-
mittlung des intelligibelen Charakters denkt.
Vermittels des empirischen Charakters ist "das
handelnde Subjekt "als causa phaenomenon mit
der Natur in unzertrennter Abhingigkeit aller
ihrer Handlungen verkettet"24, so daB, sofern das
Handeln nur auf einen "empirischen Charakter"
zuriickgefiihrt wiirde, die "Handlungen, als
Erscheinungen, durch und durch mit anderen
Erscheinungen nach bestindigen Naturgesetzen
im Zusammenhange stinden und von ihnen als
ihren Bedingungen abgeleitet werden konnten
und also mit diesen in Verbindung, Glieder einer
einzigen Reihe der Naturordnung ausmachten".?

Kants Gedanke von der naturalen Kausalitit
des Handelns ist dabei wohl folgender: Das je
bestimmte Handeln ist als Resultante zweier
Determinanten aufzufassen, ndmlich der ma-
terialiter spezifizierten Kausalitdt des empi-
rischen Charakters einerseits und der Erschei-
nungen andererseits. Dabei mag sich die Spezifi-
tdt des empirischen Charakters gewisser indivi-
dueller und mannigfaltiger Motivationen verdan-
ken; die Selbstverstindlichkeit, mit der Kant den
Begriff verwendet, gibt AnlaB3, ihn durchaus im
umgangssprachlichen Sinne zu verstehen. Die
Erscheinungen konstituieren dariiber hinaus die
konkrete Situation, in der das Handeln jeweils
steht, und so auch die Mdglichkeiten, die ihm
jeweils aufbehalten sind. Die jeweilige materiale
Bestimmtheit des empirischen Charakters laft
den Handelnden nun angesichts einer spezifi-
schen Situation ganz bestimmte der vorgefunde-

24 KRV A 545, B 573.
25 KRV A 539, B 567.

37

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen Moglichkeiten ergreifen, so daf} es ver-
standlich werden kann, wenn Kant schreibt, daf
im Hinblick auf einen "empirischen Charakter"
die "Handlungen als Erscheinungen durch und
durch mit anderen Erscheinungen nach bestindi-
gen Naturgesetzen"26 zusammenhingen. Be-
stimmte charakterliche Dispositionen, d. i. die
materialiter spezifizierte Kausalitit des empi-
rischen Charakters, zeitigen mit naturkausaler
Notwendigkeit angesichts bestimmter Situationen
die jeweilige Bestimmtheit des Handelns. Setzt
man die Bestimmtheit des empirischen Charak-
ters voraus, sind es sonach die Erscheinungen,
von denen eben als "Bedingungen" die "Hand-
lungen" in ihrer Bestimmtheit "abgeleitet werden
konnten".27

Soweit das menschliche Handeln allein hin-
sichtlich des empirischen Charakters betrachtet
wird, wird es danach rein deterministisch
betrachtet: "In Ansehung dieses empirischen
Charakters gibt es also keine Freiheit."?8 Be-
stimmtes Handeln erscheint in dieser Perspektive
allein als Resultante vorgegebener Determinan-
ten, und zwar der Spezifitit des empirischen
Charakters und den situationskonstituierenden
Erscheinungen.

Doch der empirische Charakter ist eben nicht
die einzige Dimension menschlichen Handelns.
Unter Einbeziehung des ebenfalls einzurdumen-
den intelligibelen Charakters denkt Kant Deter-
mination nicht als die Struktur, die das ganze
menschliche Handeln umgreift, sondern lediglich
als Strukturmoment desselben. In der Einheit

26 A.a 0.
27A.a.0.
28 KRV A 550, B 578.

38

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

menschlichen Handelns findet sich nach der recht
verstandenen Lehre des Philosophen das Moment
der Unbedingtheit transzendentaler Freiheit wie
auch das Moment der Bedingtheit des empiri-
schen Charakters beriicksichtigt. Im Sinne dieses
Gedankens ist Kant zufolge der intelligibele
Charakter die "Ursache jener Handlungen als
Erscheinungen".?® Die spezifische Gesetzlichkeit
des empirischen Charakters bleibt damit in ihrer
puren Faktizitét nicht der unhintergehbare Grund
des Handelns, sondern wird vom intelligibelen
Charakter begriindend unterfangen, der jene
Gesetzlichkeit allererst in ihrer Bestimmtheit
setzt.30 Entsprechend der oben bereits dargestell-
ten Realisierung der Freiheit als Setzung einer
Determination ist damit die Ebene eines transzen-
dentalen Handelns gedacht, welches darin
besteht, daB3 sich hierbei "der Handelnde in ein
Verhiltnis zum eigenen Handeln" setzt und,
anstatt empirisch zu handeln, die Bestimmtheit

seines empirischen Handelns bestimmt.3!

2 KRV A 539, B 567

30 Somit wird der empirische Charakter "nicht vorgefunden,
sondern (in die Erscheinung hinein-)erzeugt" (R. Falckenberg,
1889).

31 H. Krings (1980), S. 106. - Der empirische Charakter ist sonach
"transzendentale Ursache"” (KRV A 546, B 574) des empirischen.
Kants Gedanke steht ganz im Einklang mit der Analyse der
Struktur menschlicher Freiheit, die H. Krings bietet und wonach
gilt: "Das Verhiltnis von Notwendigkeit und Freiheit ist nicht das
Verhiltnis einer logischen Kontradiktion ... Das Verhiltnis ist
iiberhaupt ficht eine wie immer geartete Konkurrenz auf gleicher
logischer Ebene." (1980, S. 107) Freiheit ist vielmehr auf
"Determination begrifflich und sachlich unterfangender Ebene" zu
denken und dabei wesentlich in der die "Bestimmtheit" dieser
Determination "bestimmende(n) Setzung" zu sehen (1980, S.
105).

39

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Handeln, lediglich empirisch betrachtet, ergibt
sich, wie wir sahen, als Resultante aus der Spezi-
fitdt des empirischen Charakters des Menschen
und der spezifischen Situation, vor die es sich
gebracht findet. Es wird nun durch den intelli-
gibelen Charakter in seiner Bestimmtheit dadurch
bestimmt, daB dieser eine der beiden Determi-
nanten — den empirischen Charakter — bestimmt.
So muf der intelligibele Charakter "dem empiri-
schen gemif gedacht werden".32 Letzterer ist als
"Erscheinung"33 oder sinnliche(s) Zeichen"34 des
ersteren anzusehen, so daf} der empirische Cha-
rakter "im intelligibelen Charakter (...) be-
stimmt"35 ist und "ein anderer intelligibeler
Charakter ... einen anderen empirischen gegeben
haben"36 wiirde. Durch diese Bestimmung des
empirischen Charakters bestimmt der intelli-
gibele Charakter das empirische Handeln ganz
grundlegend, denn ein je anderer empirischer
Charakter verursacht mit naturkausaler Notwen-

32 KRV A 540, B 568.

33 KRV A 541, B 569.

34 KRV A 546, B 574.

35 KRV A 551, B 579.

36 KRV A 556, B 584. - Diesem intelligibelen Freiheitsakt
widerstreitet entgegen der Auffassung von P. Rohs (1976, S. 304
f.) auch nicht die von Kant anderwirts herangezogene Analogie
der Berechenbarkeit einer Mond- bzw.Sonnenfinsternis; vgl. KPV
A 178 : Wire uns "jede, auch die mindeste Triebfeder ... bekannt,
imgleichen alle auf diese wirkende duBere Veranlassungen", so
konnte "man eines Menschen Verhalten auf die Zukunft, so wie
eine Mond- oder Sonnenfinsternis ausrechnen". In dieser
Analogie wird menschliche Freiheit keineswegs ausgeschlossen,
sondern es wird vielmehr die rein fiktive Annahme eines
Vorherwissens der spezifischen Realisierungsart dieser Freiheit
implizit unterstellt. Vorausgesetzt wird mithin, man wiiBte bereits
wie der empirische Charakter in vollem Umfang durch den
transzendentalen (und damit aus Freiheit) bestimmt worden sei.

40

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

digkeit angesichts einer spezifischen Situation
ein je anderes Handeln.

Wird auf diesem Hintergrund nun nochmals
die je bestimmte empirische Handlung als natur-
kausale Resultante der beiden Determinanten —
empirischer Charakter und situationskonstituie-
rende Erscheinungen — betrachtet, so konnen
diese Determinanten nun, statt als Widerpart, als
vermittelnde Momente transzendentaler Freiheit
erachtet werden. Im Hinblick auf den empiri-
schen Charakter ist dies, sofern seine Be-
stimmtheit in der Setzung des intelligibelen Cha-
rakters griindet, unmittelbar einsichtig. Aber auch
die Erscheinungen, welche die jeweilige Situa-
tion konstituieren, vor der ein Handeln steht,
verlieren den Charakter purer Faktizitdt, insofern
sie nun zumindest partiell als durch Handlungen
mitkonstituiert gedacht werden konnen, die in
menschlicher Freiheit griinden. Das jeweils
bestimmte Handeln, das unter allein empirischem
Aspekt als Resultante von Determinanten gefaf3t
wird, kann so unter anderer Perspektive als
Auspridgung des Vollzugs von Freiheit erachtet
werden. Empirie und Determination benennen in
dieser Sicht nicht die Negation, sondern die
Vermittlung der Freiheit.

Durch diese Integration des Moments der
Determination in den Freiheitsbegriff gelingt nun
auch die Auflosung der oben aufgewiesenen
Antinomie des Freiheitsbegriffs, die darin
bestand, daf} die aus praktisch-transzendentalem
Interesse geltend gemachte Unbedingtheit und
die aus praktisch-ethischem Interesse geltend
gemachte Determination der Handlung durch den
Handelnden sich wechselseitig ausschlossen. Die
Determination der Handlung durch den Han-
delnden besteht nun darin, daf} die Handlung als

41

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

empirisches Ereignis aus dem empirischen
Charakter mit naturkausaler Notwendigkeit
hervorgeht. Da sich andererseits aber die
Bestimmtheit dieses empirischen Charakters der
transzendentalen Setzung eines auflerhalb dieses
Determinationszusammenhanges stehenden
intelligibelen Charakters verdankt,37 wird es
trotzdem denkbar, dal menschliches Handeln
letztlich in transzendentaler Freiheit griindet.
Letztere unterfangt sonach die mit dem empi-
rischen Charakter verbundene Determination des
Handelns, um sich durch sie empirisch zu
vermitteln.

§ 5 Transzendentale Freiheit als Restproblem

Die mit Kants Freiheitsantinomie in dreifacher
Hinsicht einhergehende immanente Antithetik
des Freiheitsbegriffs selbst wird also mit der
Auflosung der Antinomie durch Kants transzen-
dentale Wende, wie wir bislang sahen, in
zweifacher Hinsicht iiberwunden. Das transzen-
dentale Interesse kann sowohl mit dem prag-
matischen als auch mit dem ethischen Interesse
versohnt werden. Nur die Austragung eines Kon-
flikts bleibt Kant noch schuldig: Die Uberwin-
dung der Antithetik des transzendentalen Interes-
ses mit sich selbst. Und Kant leistet dies in der
KRV auch nicht, womit sich zunidchst weitrei-
chende Konsequenzen ergeben im Hinblick auf
seine Freiheitslehre und seine Konzeption pra-
ktischer Vernunft.

37 Zur transzendentalen Setzung des intelligibelen Charakters s.
unten § 31.

42

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie wir sahen, geriet in der cosmologia
rationalis das mit dem Freiheitsbegriff verbun-
dene transzendentale Interesse in Widerspruch
mit sich selbst, da die von ihm geforderte unbe-
dingte Aktualitdt als Letztbegriindendes mensch-
lichen Handelns gar nicht rational gedacht wer-
den konnte. Unbedingte Aktualitit transzendenta-
ler Freiheit konnte nicht als Grund des Handelns
gedacht werden, sondern muflte als vollige
Grundlosigkeit desselben erachtet werden. Dem-
gegeniiber erbringt Kants Auflosung der Anti-
nomie immerhin einen wesentlichen Fortschritt.
Die Konzeption transzendentaler Freiheit muf3
nun nicht mehr reine Indetermination bedeuten,
sofern ihr Begriff nicht mehr cinfachhin als
Negation jedweder Determination zu denken ist,
sondern, wie sich zeigte, als Setzung einer
Determination. Die Gleichsetzung transzendenta-
ler Freiheit mit bloBer Indetermination und damit
blanker Irrationalitdt ist nun als nicht zwingend
durchschaut, indem sich zeigt, daf} transzenden-
tale Freiheit um ihrer Unbedingtheit willen gar
nicht auf gleicher Ebene mit Determination kon-
kurrieren muf}, sondern vielmehr auf einer diese
unterfangenden Ebene als Setzung der Determi-
nation zu denken ist.

Das Problem, das sich nun stellt, ist aber, ob
dabei die Irrationalitdt bloBer Indetermination
nicht lediglich auf diese eigentliche Ebene des
transzendentalen Freiheitsvollzugs verschoben
wird. Insofern nach Uberwindung der cosmologia
rationalis transzendentale Freiheit Determination
nicht mehr schlechthin negiert, sondern als ihr
vermittelndes Moment setzt, wird, wie sich
zeigte, das Handeln in zweierlei Hinsicht der
Irrationalitdt enthoben: Der dem praktischen
Interesse zuwiderlaufende hiatus irrationalis

43

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwischen Handelndem und Handlung und die
dem pragmatischen Interesse zuwiderlaufende
Instabilisierung verfiigbarer Welt werden vermie-
den. Die Rationalitdt der empirischen Dimension
des Handelns wird damit gerettet, indem dieses
als gesetzte Determination begriffen wird. Es
bleibt aber nun das Problem bestehen, ob das
Handeln nicht dennoch in vélliger Irrationalitit
griinde, sofern das Setzen der Determination
selbst sich nicht rational denken liee. Mit
Termini Kants formuliert lautet das Problem:
Kann die Bestimmung des empirischen Charak-
ters durch den intelligibelen anders, denn als
bloBe Irrationalitédt gedacht werden?

Kants Auflosung der Antinomie vermeidet
lediglich, daf3 diese Irrationalitdt sich notwendig
ergeben miisse, sie kann sie jedoch nicht
ausschliefen. Um den Begriff transzendentaler
Freiheit vom Verdacht des Irrationalismus zu
befreien, wire es notwendig, einen positiven
Begriff ihrer unbedingten Aktualitit zu ent-
wickeln, wozu Kant sich in der KRV offen-
sichtlich noch nicht in der Lage sieht. Die
Auflosung der Freiheitsantinomie ermdglicht
sonach einen Begriff, den Kant zunichst noch gar
nicht zu denken vermag. Hieraus aber ergeben
sich schwerwiegende Konsequenzen fiir Kants
Freiheitslehre der KRV und damit auch fiir seine
dort vertretene Konzeption der Vernunft im
allgemeinen, wie der praktischen Vernunft im
besonderen.

Einerseits ndmlich weigert sich Kant, sich
offen einzugestehen, daB sein Denken in einer
Aporie zwischen transzendentaler Freiheit und
Rationalitdt verfangen bleibt. Und andererseits ist
es offensichtlich sein Bestreben, um jeden Preis
zu einer rationalen Begriindung des Handelns zu

44

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelangen. Da er jene Aporie noch nicht zu iiber-
winden vermag, erfordert die rationale Begriin-
dung des Handelns die Preisgabe der Unbe-
dingtheit transzendentaler Freiheit. Das Schliis-
selzitat hierzu lautet: "Die Frage wegen der tran-
szendentalen Freiheit betrifft blo das spekula-
tive Wissen, welche wir als ganz gleichgiiltig bei
Seite setzen konnen, wenn es um das Praktische
zu tun ist, und woriiber in der Antinomie der
reinen Vernunft schon hinreichende Erorterung

zu finden ist."38

§ 6 Der Rekurs auf praktische Freiheit

Als hinreichend im Hinblick auf die Begriindung
des Handelns konzipiert Kant nun den Begriff
einer "praktischen Freiheit", der von transzen-
dentaler Freiheit abgelost ist und deshalb gerade
nicht das Moment einer unbedingten Aktualitit
beinhaltet. Vielmehr kann praktische Freiheit
"durch Erfahrung bewiesen werden. Denn nicht
bloB das, was reizt, d. i. die Sinne unmittelbar
affiziert, bestimmt die menschliche Willkiir, son-
dern wir haben ein Vermdogen, durch Vorstellun-
gen, von dem, was selbst auf entferntere Art
niitzlich oder schédlich ist, die Eindriicke auf
unser sinnliches Begehrungsvermogen zu iiber-
winden; diese Uberlegungen aber von dem, was
in Ansehung unseres ganzen Zustandes begeh-
renswert, d. i. gut und niitzlich ist, beruhen auf
der Vernunft."3%

Praktische Freiheit beinhaltet damit die Distan-
zierbarkeit unmittelbarer sinnlicher Anreize und

33 KRVB831f,AB803f.
39 KRV B 830.

45

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dies nicht nur zugunsten der Realisierung kom-
plexerer Giiter, sondern dariiber hinaus auch
zugunsten einer Orientierung an einem maxi-
malen Gut, welches das Ganze unserer Existenz
betrifft. Dieses Gut bezeichnet Kant ganz in
Anlehnung an die Tradition als Gliickseligkeit
und er entwickelt in der KRV und den in_zeit-
licher Nédhe zu diesem Werk stehenden Uber-
legungen eine Begriindung einer ganz am Begriff
der Gliickseligkeit orientierten Ethik, wobei all-
gemeine irdische Gliickseligkeit als formales
Prinzip beziiglich der Materie der Gebote gedacht
wird und jenseitige Gliickseligkeit letztlich als
Triebfeder moralischen Handelns fungiert.

So denkt Kant in der KRV Moralitdt im we-
sentlichen als Mittel, den je individuellen Verfolg
der Gliickseligkeit im Hinblick auf die Moglich-
keit einer allgemeinen Konvenienz zu harmoni-
sieren. Das "Sittengesetz" betrachtet entspre-
chend "die Freiheit eines verniinftigen Wesens
tiberhaupt und die notwendigen Bedingungen,
unter denen sie allein mit der Austeilung der
Gliickseligkeit nach Prinzipien zusammen-
stimmt".40 Das Gliickseligkeitsstreben der einzel-
nen Individuen zu "systematischer Einheit"41
gebracht bedeutet eine "moralische Welt", deren
"Idee" Kant als Verbindlichkeit begriindendes
Regulativ erachtet, so daB3 es Aufgabe mora-
lischen Handelns ist, "die Sinnenwelt ... dieser
Idee so viel als moglich gemif3 zu machen".42

Moralisches Handeln besteht sonach prinzipiell
darin, Gliickseligkeit nicht ohne Riicksichtnahme
auf eine mogliche allgemeine Harmonie der

40 KRV A 806, B 834.
41 KRV A 807, B 835.
42 KRV A 808, B 836.

46

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwecke zu verfolgen. Diese Riicksichtnahme
legitimiert allererst das Handeln und verleiht dem
Handelnden eine Wiirdigkeit zur Gliickselig-
keit.43 Da allerdings die Realisation der Harmo-
nie aller Zwecke bereits zum Scheitern verurteilt
ist, sofern nur irgendjemand unmoralisch handelt,
kann de facto der Wiirdigkeit, gliicklich zu sein,
zumindest empirisch, eigentlich nie eine genau
proportionierte Gliickseligkeit korrespondieren.
Daf} angesichts dieser miBlichen Lage trotzdem
moralisch gehandelt wird, beruht den Ausfiih-
rungen der KRV zufolge schlieBlich auf der
Prisumtion eines jenseitigen Ausgleichs jener
Proportion durch gottliche Sanktionen. So miis-
sen die "moralischen Gesetze" mit "Verheiun-
gen und Drohungen" einhergehen44 und "ohne ...
einen Gott und eine fiir uns jetzt nicht sichtbare
aber gehoffte Welt sind die herrlichen Ideen der
Sittlichkeit zwar Gegenstidnde des Beifalls und
der Bewunderung aber nicht Triebfedern des
Vorsatzes und der Ausiibung ... ".45 Jenseitige

Bvgla.a 0.

44 KRV B 839. - Spitere AuBerungen Kants konnen als direkte
Selbstkorrektur hierzu gelesen werden, wie bspw. REL, A 53 f,,
B 57, wonach "Vernunft méchtig gebietet, ohne doch dabei weder
etwas zu verheiBen, noch zu drohen".

45 KRV B 841. - Anhand der zwischen 1775 und 1780 von Kant
vorgetragenen "Vorlesung iiber Ethik", die also der Veroffent-
lichung der KRV unmittelbar vorausliegt, 148t sich allerdings
belegen, daB Kant eine Moglichkeit der Koexistenz von rein
moralischer Gesinnung einerseits und theologisch-eudaimonisti-
scher Tricbfedern andererseits anstrebt (vgl. VUE 13, 40 f., 48 f.,
57, 62 f., 67, 97 ff.). Sein Versuch, diese Vereinbarkeit mithilfe
der Unterscheidung von "praemia auctorantia” und "praemia
remunerantia” zu denken, ist allerdings nicht sehr iiberzeugend,
weshalb er darauf wohl in der KRV nicht mehr zuriickkommt.
Lediglich an einer Stelle (KRV B 841 f.) rekurriert er dort auf
eine rein moralische Gesinnung, die als solche von aller

47

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gliickseligkeit wird somit in der KRV zum
principium executionis moralischen Handelns.
Gott wird als eine "hochste Vernunft" postu-
liert,46 um dem je einzelnen die verdiente Gliick-
seligkeit in einer kiinftigen Welt zu verbiirgen,*
"wo alle Gliickseligkeit auf uns wartet, au3er
sofern wir unseren Anteil an derselben durch die
Unwiirdigkeit, gliicklich zu sein, nicht selbst
einschrinken" .48

Ganz auf diese Position, die man als theolo-
gischen Eudaimonismus kennzeichnen konnte, ist
nun Kants Begriff der praktischen Freiheit
zugeschnitten, wobei der Unterschied zu tran-
szendentaler Freiheit deutlich wird. "Freiheit im
praktischen Verstande" ist ndmlich in negativer
Hinsicht "die Unabhingigkeit der Willkiir von
der Notigung durch Antriebe der Sinnlichkeit"4?
und in positiver Hinsicht Bestimmbarkeit "durch
Bewegursachen, welche nur von der Vernunft
vorgestellt werden"30 konnen. Da die "Beweg-
ursachen ... von der Vernunft" lediglich "vor-
gestellt werden" miissen, miissen sie nicht von
dieser selbst erzeugt sein. Oder anders ausge-
driickt: Vernunft muf3, entgegen Kants spiterem
Anspruch der GMS oder KPV, nicht selbst
praktisch sein. Letzteres wiirde dem Anspruch
transzendentaler Freiheit entsprechen, denn

Motivation durch Gliickseligkeit unabhingig sei, vermag dieser
aber im Rahmen seiner Ausfiihrungen, die nichts anderes als
einen theologischen Eudaimonismus nahelegen, offensichtlich
keinerlei Geltung zu verschaffen.

46 KRV B 838.

47T KRV B 839.

48 KRV B 840.

49 KRV B 562.

S0 KRV B 830.

48

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wihrend "praktische Freiheit" lediglich eine
"Kausalitdt der Vernunft in Bestimmung des
Willens" bedeutet, verlangt "transzendentale
Freiheit eine Unabhingigkeit dieser Vernunft
selbst".51 Miissen also hinsichtlich praktischer
Freiheit die Bewegursachen des Willens nicht
vernunftimmanent, sondern lediglich von der
Vernunft "vorgestellt" sein, so miissen sie aber
andererseits auch nur von der Vernunft vorge-
stellt werden" konnen, womit alle sinnlichen
Antriebe als hinreichende Bestimmung fiir den
Vollzug praktischer Freiheit ausscheiden. Theo-
logisch-eudaimonistische Triebfedern scheinen
hingegen allein beide Bedingungen zu erfiillen,
einerseits nicht rein vernunftimmanent und
andererseits doch auch nicht der Sinnlichkeit
entlehnt zu sein. Zugunsten einer Gliickseligkeit
als gottlicher Belohnung in einer transzendenten
Welt werden alle Anreize der Sinnlichkeit, alle
irdischen Verlockungen distanzierbar. Der in der
KRV konzipierte Begriff praktischer Freiheit
erweist sich sonach als direkt zugeschnitten auf
den theologischen Eudaimonismus, in dessen
Kontext der Begriff transzendentaler Freiheit gar
nicht integrierbar wire.

Welches Resultat ergibt sich nun nach der
KRV hinsichtlich der Struktur der Freiheit?
Innerhalb der in die Antinomie fiihrenden
cosmologia rationalis kann Freiheit lediglich als
reine Indetermination und damit als Irrationalitit
schlechthin gefat werden. Die Auflosung der
Antinomie bringt es mit sich, da3 die hinsicht-
lich der Ebenen pragmatischen und ethischen
Handelns erforderliche Rationalitidt der Annahme
der Unbedingtheit transzendentaler Freiheit nicht

5 KRV B 831.

49

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mehr widerstreitet, indem unter Voraussetzung
dieser Annahme nun sowohl die Kontinuitit der
Naturkausalitit wie auch diejenige zwischen
Handelndem und Handlung gewahrt bleibt.
Erreicht wird diese Einheit von Rationalitit des
Handelns und Freiheit, indem letztere, anstatt als
Indetermination, als Setzung einer Determination
gedacht wird.

Problematisch aber bleibt allein die transzen-
dentale Setzung selbst. Da Kant diese in der
KRV als Vollzug transzendentaler Freiheit noch
nicht verniinftig denken kann, gibt er die Idee der
letzteren schlieBlich preis und zieht sich auf den
Begriff praktischer Freiheit zuriick. Hiermit wird
die Rationalitit des Handelns nun zwar auf
transzendentaler Ebene vollendet, aber eben um
den Preis, daB3 Freiheit den Rang der Transzen-
dentalitdt verliert. Denn die transzendentale Set-
zung der Determination erfolgt nun nicht aus
Unbedingtheit, sondern verdankt sich selbst einer
Determination héherer Ordnung, welch letztere
damit als schlechthin urspriingliche den transzen-
dentalen Rang einnimmt. Diese transzendentale
Determination ist allerdings nicht vom Typos der
Naturkausalitdt, sondern final strukturiert zu
denken. und besteht in einer immer schon vorge-
gebenen Ausrichtung auf eine erhoffte transzen-
dente Gliickseligkeit.

So ist also die Aktualitdt praktischer Freiheit
selbst wiederum final determiniert durch eine
Ausrichtung auf eine erhoffte transzendente
Gliickseligkeit. Sie ist damit immer schon iiber
die Naturkausalitdt hinaus, so dal} sie diese
instrumentalisieren kann, um jene Gliickseligkeit
zu erreichen. Freiheit besteht sonach geméfl dem
Begriff praktischer Freiheit der KRV in der
Setzung einer Determination gemdyf3 einer finalen

50

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerichtetheit auf ein transzendentes summum
bonum.

Als strukturlogisches Resultat der Kantischen
Freiheitslehre der KRV ergibt sich sonach tat-
sdchlich eine Position, wie sie in etwa auch
einem Lehrbuch zur Begriindung einer neuscho-
lastischen Moralphilosophie entnommen sein
konnte. Hinsichtlich des Begriffs praktischer
Freiheit verfillt Kant damit einem iiberkomme-
nen Denkschema. Die Aktualitdt der Freiheit ist
noch nicht als unbedingt gedacht. Sie bestimmt
sich noch nicht aus sich selbst, sondern ist noch
gebunden an ein Ziel. Dem Begriff praktischer
Freiheit zufolge bleibt die Ausrichtung auf das
Ziel der Aktualitit der Freiheit leitend vorgege-
ben. Die Ausrichtung auf das Ziel ist sonach
urspriinglich und erhélt transzendentalen Rang,
nicht die Freiheit selbst.

Die Aktualitdt praktischer Freiheit ist deshalb
auch noch mehr als Streben denn als Wille zu
denken. Der Begriff des letzteren ist bezeichnen-
der Weise in der KRV noch kein Grundbegriff
praktischer Vernunft. Stattdessen ist an den im
Hinblick auf die Bestimmung der Freiheit ent-
scheidenden Stellen von Triebfeder die Rede, ein
Begriff, mit dem eher der Grund der Bestimmt-
heit eines Strebens assoziierbar ist.

§ 7 Freiheit als Selbstvermittlung

Indem Kant mit der Auflosung der Freiheits-
antinomie die Notwendigkeit aufhebt, Natur-
kausalitdt und Freiheit konkurrierend auf einer
Ebene denken zu miissen, erdffnet er allerdings
die Moglichkeit, hinsichtlich einer positiven
Konzeption von Freiheit von aller Orientierung

51



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

an der Struktur dinglicher Gegenstéindlichkeit
absehen zu konnen. Diese Struktur wurde ja
durchschaut als Vorentwurf der transzendentalen
Subjektivitdt des Menschen zum Zwecke der
Konstitution einer moglichst durchgéngig ratio-
nalisierbaren und damit verfiigbaren Objektivitit,
die als solche Stabilitdt und VerlaBlichkeit bietet.
Die transzendentalen Grundsitze des Verstandes,
denen sich die Struktur dieser Objektivitit ver-
dankt, zielen deshalb auf durchgéngige Bestimm-
barkeit und Berechenbarkeit und damit eben
eindeutige Lokalisierbarkeit der Dinge ab. Diese
miissen als Gegenstinde in der Moglichkeit
eines stindigen Gegenseins verfiigbar und des-
halb eindeutig identifizierbar sein. Identitdt kann
deshalb im Rahmen dieser auf Stabilitit orientier-
ten Objektivitidt nur als Gleichheit mit sich selbst
gedacht werden.

Der mit dem Begriff der Freiheit gedachte
Gehalt aber entzieht sich prinzipiell jedem Ver-
such, ihn am Leitfaden dieser an Dinglichkeit als
verfiigbarer Objektivitdt orientierten Struktur zu
denken. Freiheit kann nicht als einfache Identitit
im eigentlichen Sinn des Wortes ding-fest
gemacht werden. Ihr Vollzug ist nicht eindeutig
objektivierbar, ein etwaiges Anderskonnen prin-
zipiell zu gewirtigen. Die Identitit ihrer selbst ist
durch Differenz zu sich selbst vermittelt, so dafl
sie wesentlich durch Selbstvermittlung zu denken
ist. Im Moment der Differenz zu sich selbst ist
Freiheit dabei auf ein anderes ihrer selbst
bezogen, wobei die Art der Realisierung dieser
Bezugnahme iiber das Resultat der Selbstvermitt-
lung entscheidet.

Die Auflosung der Antinomie durch Kants
transzendentale Wende bringt mit sich, da3 die
Struktur moglicher Objektivitit als solche durch-

52

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaut und namhaft gemacht wird. Das Denken
der Freiheit entgeht damit der fiir es ruindsen
Alternative, entweder durch Absolutsetzung jener
Struktur sich aufzugeben oder durch reine Nega-
tion derselben sich in blanker Irrationalitit zu
verlieren, und kann sich nun durch eine nicht am
Leitfaden moglicher Objektivitdt orientierte
Struktur der Realisierung seines Gehalts anni-
hern. Die Struktur, die sich im Hinblick darauf
als aussichtsreich erweist ist eben diejenige der
Selbstvermittlung. Obzwar Kant sie nicht als sol-
che benennt oder gar explizit reflektiert, dient sie,
wie die weiteren Ausfiihrungen dieser Arbeit wo-
moglich zeigen werden, auf kongeniale Weise
der Rekonstruktion der transzendentalen Frei-
heitslehre unseres Philosophen.

Die Figur der Selbstvermittlung findet sich von
Kant nach Auflosung der Antinomie gedacht,
sofern Freiheit als intelligibeler Charakter sich
mit sich selbst durch Bestimmung des empiri-
schen Charakters als ihrer sinnlichen Erschei-
nung vermittelt. Die bloBe Figur der Selbstver-
mittlung ist dabei noch daraufhin offen, ob sie
sich aus eigener Urspriinglichkeit als transzen-
dentale Freiheit oder aus urspriinglicher Ausrich-
tung auf Gliickseligkeit als praktische Freiheit
vollzieht. Da Kant in der KRV nur letztere
rational zu denken vermag, entscheidet er sich
gegen transzendentale Freiheit und optiert fiir
den Begriff praktischer Freiheit, der sich bei ihm
dann gedacht findet als die Struktur einer tran-
szendental bestimmten Aktualitdt, die sich durch
Bestimmung der Empirie mit sich selbst
vermittelt.

53

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Transzendentale Freiheit als
Autonomie des Willens

§ 8 Transzendentale Freiheit der Vernunft

Indem Kant in der KRV die Idee transzendentaler
Freiheit nicht festzuhalten vermag, ergibt sich
auch eine schwerwiegende Konsequenz im Hin-
blick auf die in dieser Schrift vertretene Konzep-
tion der Vernunft. Wie wir sahen, ist auch die
transzendentale Bestimmung des Gegenstandes
in seiner Gegenstindlichkeit durch Kants Theorie
der Erfahrung als Freiheit im Sinne der Setzung
einer Determination zu verstehen. Und gleiches
kann auch gelten von der transzendental prisu-
mierten Regulativitidt der Erkenntnis, wodurch
letztere immer schon im Hinblick auf die Idee
eines umfassenden systematischen Zusammen-
hangs hin orientiert wird.! Bezeichnenderweise
aber thematisiert Kant den Freiheitsbegriff in
diesem Zusammenhang nicht ausdriicklich, son-
dern spricht immer nur von der Spontaneitit des
Verstandes bzw. der Vernunft, ohne diese Spon-
taneitidt, die den transzendentalen Entwurf im
Hinblick auf mogliche Erfahrung leistet, als
Realisierung transzendentaler Freiheit auszu-
weisen zu suchen.

! vgl. hierzu H. Krings (1980), S. 19 f.: "Keine Idee zu haben,
bedeutet einen Mangel an Freiheit gegeniiber der Quantitit und
Qualitdt der Einzelwissenschaften."

54

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indem Kant diese Spontaneitdt sonach unbe-
griindet 148t, leistet er den enormen psychologi-
stischen Mifverstindnissen Vorschub, denen
seine Interpreten auf unterschiedliche Weisen
immer wieder unterliegen. Wird Spontaneitit
theoretischer Vernunft ndmlich nicht ausdriick-
lich als ein unbedingtes Handeln transzendentaler
Freiheit gedacht, so kann sie freilich leicht als
Ausdruck irgendwelcher angeborener oder ange-
lernter psychologischer Ausstattung des Men-
schen verstanden werden. Dieses prinzipielle
Mifverstindnis liegt mutatis mutandis letztlich
auch heutigen biologistischen Interpretationen
zugrunde, welche Kants Theorie der Erfahrung
evolutionstheoretisch zu deuten suchen.?

Dabei liegt es sachlich durchaus in der Konse-
quenz des Kantischen Denkens, die Spontaneitit,
welche die Moglichkeit der Erfahrung stiftet, als
Hervorbringung transzendentaler Freiheit aufzu-
fassen. Einerseits ndmlich entspringt diese Spon-
taneitdt Kants Ausfiihrungen zufolge reiner Ver-
nunft und andererseits hat letztere ja als kritische
sich immer schon als unbedingt gesetzt, bedeutet
doch die KRV eine Kritik der reinen Vernunft
allein durch reine Vernunft, mithin allein nach
einer Maf3gabe, die dieser selbst immanent ist.
Gerade von diesem Gesichtspunkt macht Kant
keinen systematischen Gebrauch, obgleich es
sich dabei doch um die Perspektive handelt, die
all seinem kritischen Philosophieren zweifellos
zugrundeliegt. So bringt Kant diese spezifisch
neuzeitliche Selbstsetzung der Vernunft durchaus
in programmatischen AufBlerungen zum Aus-
druck, wonach ihm Philosophie als systematische

2 Einen Uberblick iiber die diesbeziiglich neuere Diskussion bietet
der von W. Liitterfelds (1987) edierte Sammelband.

55

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbstdarstellung der Vernunft gilt, ohne sie
jedoch auch nur annihernd in ihrer fundamenta-
len Bedeutsamkeit zu beriicksichtigen.

Indem Kant die Selbstsetzung reiner Vernunft,
wonach diese sich aus eigener Spontaneitidt zu
reflektieren vermag, nicht mehr reflexiv einholt,
tibersieht er die Relevanz der urspriinglichen
Praktizitdt der Vernunft. Damit aber kann ihm
diese Praktizitdt auch nicht als Realisierung tran-
szendentaler Freiheit bewuflt werden und eben-
sowenig die Erkenntnis ermodglichende Sponta-
neitdt als ein Derivat dieser Freiheit. So
reflektiert er zwar diese Spontaneitdt, benennt
damit auch die Praktizitdt von Vernunft, wie sie
sich bereits im theoretischen Bereich verwirk-
licht, vermag jedoch diese Praktizitdt nicht mehr
als Hervorbringung transzendentaler Freiheit zu
denken. .

Kant iibergeht damit die Moglichkeit, einen
urspriinglichen Zusammenhang von Vernunft
und transzendentaler Freiheit zu denken,wonach
Vernunft in der Selbstsetzung transzendentaler
Freiheit zu sich selbst kommt und Freiheit und
Vernunft solchermaflen als die zwei sich wech-
selseitig fordernden Aspekte der einen unbe-
dingten, transzendentalen Aktualitdt offenbar
werden.3

In der KRV aber bleibt transzendentale Frei-
heit nicht nur in ihrer fundamentalen Bedeutsam-
keit fiir Vernunft iiberhaupt unreflektiert, sondern
wird dariiber hinaus, wie wir sahen, auch fiir vol-

3 Erst von Fichte wird dieser urspriingliche Zusammenhang von
Vernunft und transzendentaler Freiheit reflektiert, wenn er in
seiner Darstellung der Wissenschaftslehre von 1801 das absolute
Wissen als Synthesis von Sein und Freiheit denkt. Vgl. hierzu den
hervorragenden Kommentar von W. Janke (1970), S. 207-301.

56

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lig irrelevant im Hinblick auf praktische Vernunft
erachtet, wodurch Kant zu einem theologischen
Eudaimonismus gelangt. Und allein diese Konse-
quenz seiner versiumten Reflexion transzenden-
taler Freiheit in ihrer systematischen Relevanz
erscheint Kant offenbar untragbar. Die Funktio-
nalisierung moralischen Handelns im Hinblick
auf Gliickseligkeit, sei diese innerweltlich oder
transzendent realisierbar, scheint Kant dem Fak-
tum des sittlichen Anspruchs, sofern dieser als
schlechthin gebietend erfahren wird, nicht
gerecht werden zu konnen. Entsprechenderweise
geht Kant ab der GMS davon aus, da der
sittliche Anspruch als ein unbedingter zu verste-
hen sei, und es bedarf nun zur Begriindung des-
selben einer reinen Vernunft, die in praktischer
Hinsicht unbedingt ist und solchermaflen eine
Realisierung transzendentaler Freiheit darstellt.

Die Annahme transzendentaler Freiheit wird
sonach fiir Kant nur im Hinblick auf ein ganz
bestimmtes Problem, eben demjenigen morali-
schen Handelns, erforderlich, womit freilich
nicht der fundamentale Zusammenhang von tran-
szendentaler Freiheit und Vernunft hergestellt
wird, der sich aus der Reflexion der Selbstset-
zung kritischer Vernunft ergeben konnte. Nicht
die urspriingliche Praktizitdt der Vernunft wird
als transzendentale Freiheit reflektiert, sondern
letztere wird lediglich fiir eine praktische Ver-
nunft in Anspruch genommen, der es allein um
die Begriindung von Moralitit zu tun ist.

In diesem Zusammenhang erscheint ein Hin-
weis zum Verstdndnis der Entwicklung von
Kants kritischem Denken angebracht. Ein gravie-
rendes MiB3verstidndnis bisheriger Kantinterpreta-
tion besteht in der meist stillschweigenden, weil
fiir selbstverstidndlich gehaltenen Voraussetzung,

57

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kant habe sich zunichst in der KRV der theore-
tischen Vernunft zugewandt und die Ausarbei-
tung der praktischen Vernunft eben spiteren
Schriften vorbehalten, die ja dann tatsdchlich in
Gestalt der GMS, der KPV, oder auch der MS
erfolgt sind. Entsprechenderweise wird es dann
oftmals als eine Verdeutlichung von Kants Inten-
tionen erachtet, die KRV als "Kritik der reinen
(theoretischen) Vernunft" zu bezeichnen.

Kant aber hat eine derartige Aufteilung der
Vernunftvermogen keineswegs von Anfang an
intendiert. In der KRV ist Kant keinewegs der
Auffassung, seine kritische Philosophie sei durch
eine Art von KPV zu ergidnzen. Die KPV ist viel-
mehr in wesentlicher Hinsicht eine spitere Kor-
rektur der KRV. Und wire sie dies nicht, so hitte
sie neben der letzteren auch keinerlei Bewandt-
nis, denn die KRV ist nicht als Kritik nur theore-
tischer Vernunft, sondern als eine Selbstreflexion
der ganzen Vernunft intendiert. Vernunft im
praktischen Gebrauch ist darin keineswegs aus-
gespart, sondern wird, wie gesehen, im Rahmen
eines theologischen Euddmonismus begriindet.
Diese Position ist mit der transzendentalen
Theorie der Erfahrung nicht ohne weiteres
inkompatibel, so da} der KRV durchaus eine ein-
heitliche Konzeption von Vernunft entnommen
werden kann. Die KPV erhilt ihre Bewandtnis
nicht dadurch, daB} sich Kant nach der Reflexion
theoretischer Vernunft nun der Reflexion prakti-
scher Vernunft zuwendet, sondern dadurch, dafl
Kant sich veranlaft sieht, seine Konzeption prak-
tischer Vernunft gegeniiber der diesbeziiglich in
der KRV vertretenen Auffassung korrigieren zu
miissen. Erst dadurch wird die Einheit der Ver-
nunft zum Problem, die in der KRV fiir Kant
schon erreicht schien.

58

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinsichtlich der in der KRV vertretenen Kon-
zeption praktischer Vernunft wird insofern eine
strikte Korrektur unumgénglich, als Kant ab der
GMS auf der Unbedingtheit des sittlichen An-
spruchs insistiert* und damit reine Vernunft prak-
tisch werden muf3. Dies jedoch ist mit der KRV
nicht vereinbar. Auf Unbedingtheit hin offen
blieb Vernunft der dort vertretenen Konzeption
zufolge zwar in ihrer erkenntniskonstitutiven
Spontaneitit, wiewohl dies nicht weiter reflek-
tiert wurde, hinsichtlich des Handelns aber be-
stritt die KRV eine Unbedingtheit der Vernunft,
indem sie letztere als immer schon auf Gliick-
seligkeit hin ausgerichtet verstand. Mit der erst-
maligen Reflexion des Prinzips unbedingter Sitt-
lichkeit in der GMS wird die Konzeption von
Vernunft, welche der KRV zugrundeliegt,
gesprengt. Vernunft muf3 nun in ihrer Unbedingt-
heit reflektiert werden und dies, gerade im aus-
schlieenden Gegensatz zur KRV, in praktischer
Hinsicht. Da Kant offenbar die Unvereinbarkeit
mit der KRV sieht, vollzieht er diese Reflexion
zunidchst isoliert in der GMS und stellt die Dar-
stellung einer einheitlichen Konzeption von Ver-

nunft der KPV anheim.5

4 Kant jedoch macht seine Selbstkorrektur als solche nicht
deutlich. Dies kann in der Befiirchtung begriindet liegen, durch
dic Andeutung von Selbstkorrekturen gegeniiber der KRV die
Aufmerksamkeit von diesem Werk, das anfianglich ohnehin nur
sehr zogerlich rezpiert wurde, abzulenken. So iibergeht er spiter
einfachhin die in der KRV enthaltenen Ausfiihrungen zur
praktischen Vernunft und nimmt lediglich auf die dortigen
Ausfithrungen zur theoretischen Vernunft Bezug, wobei er diese
dann meist als spekulative Vernunft benennt.

5 So erfordert die "Kritik einer reinen praktischen Vernunft, daB,
wenn sie vollendet sein soll, ihre Einheit mit der spekulativen in
einem gemeinschaftlichen Prinzip zugleich miisse dargestellt
werden kénnen, weil es doch am Ende nur eine und dieselbe

59

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So ist es die Begriindung der Moralitdt, wo-
durch das in der KRV fallengelassene Thema
transzendentaler Freiheit wieder aufgenommen
und letztere als Prinzip in Anspruch genommen
wird. Im Zusammenhang damit stellt Kant in der
GMS nun auch endlich klar, daf3 die bereits in der
KRYV reflektierte erkenntniskonstitutive Sponta-
neitdt des Verstandes ebenfalls in transzenden-
taler Freiheit griinden miisse. Diese Klarstellung
erfolgt in der Absicht, die Inanspruchnahme
transzendentaler Freiheit zur Begriindung von
Moralitit zu rechtfertigen. Diese Deduktion frei-
lich kann nicht als zwingend erachtet werden,
solange dabei nicht nachgewiesen wird, daf} eine
in theoretischer Hinsicht unbedingte Vernunft in
praktischer Hinsicht prinzipiell nicht heteronom
bedingt sein kénne.® Wenn somit fiir Kant auch
die Inanspruchnahme transzendentaler Freiheit in
theoretischer und praktischer Hinsicht letztlich
unabhingig voneinander bleiben muf}, so tritt
dieses Prinzip nun doch ab der GMS als Konsti-
tuens aller Vernunft klar in den Blick. Gleich-
wohl hinterlafit Kants Philosophie das Desiderat,
die urspriingliche Praktizitdt der Vernunft selbst
als transzendentale Freiheit zu denken und damit
deren Inanspruchnahme in theoretischer und
praktischer Hinsicht, und dariiber hinaus in mog-
licherweise noch anderen Hinsichten, zu begriin-
den.

Vernunft sein kann, die bloB in der Anwendung unterschieden
sein muB" (GMS BA XIV).
6 Vgl. hierzu D. Henrich (1975), S. 68 f.

60

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 9 Die Unbedingtheit des
sittlichen Anspruchs

Ab der GMS wird das Prinzip transzendentaler
Freiheit zur Begriindung von Moralitdt erforder-
lich, da die Unbedingtheit des sittlichen An-
spruchs nun in aller Konsequenz gedacht wird.”
Entsprechenderweise muf} die Befolgung dieses
Anspruchs um seiner selbst willen erfolgen und
darf nicht von ihm #duflerlichen Bestimmungs-
griinden abhidngig gemacht werden, auch nicht
von einem zugrundeliegenden Streben nach wie
auch immer verstandener Gliickseligkeit. Allein
diese Voraussetzung macht nun den Gedanken
erforderlich, dafl menschliches Handeln durch
transzendentale Freiheit begriindet sei.?

7 Bereits in der Vorrede zur GMS besteht Kant darauf, daB der
Grund der Verbindlichkeit allein in der reinen Vernunft anzu-
nehmen sei (GMS BA VII). "Denn bei dem, was moralisch gut
sein soll, ist es nicht genug, daB es dem sittlichen Gesetze gemiB
sei, sondern es muB auch um desselben willen geschehen" (GMS
BA X). Die Handlung darf nicht nur pflichtmaBig sein, sondern
sie muB dariiber hinaus auch aus Pflicht erfolgen (GMS BA 8 f.).
Danach fiibrt Kant dann diesbeziiglich dic Konzeption der
"Handlung aus Achtung fiirs Gesetz " ein (GMS BA 14), die er in
der KPV wesentlich erweitert und vertieft. AuBerdem unter-
scheidet Kant dort im Sinne des unbedingten sittlichen Anspruchs
zwischen Moralitdt und bloBer Legalitit der Handlung und kniipft
daran seine Lehre von der Triebfeder und dem Interesse an der
Befolgung des Gesetzes (vgl. KPV A 141). Prignant formuliert
findet sich die Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs auch, wenn
Kant "das moralische Gesetz" nicht nur in "formaler" und
"materialer" Hinsicht als "Bestimmungsgrund" der "Handlung"
bezeichnet, sondern nun auch in "subjektiver" Hinsicht (KPV A
133). Vgl. zu diesem Problemkomplex iiberhaupt das sehr
wichtige Kapitel "Von den Triebfedern der reinen praktischen
Vernunft" (KPV A 126-159).

8 Sofern "reine Vernunft wirklich praktisch ist", steht "mit diesem
Vermégen ... auch die transzendentale Freiheit nunmehro fest"
(KPV A 4). So ist diese "Freiheit ... auch die einzige unter allen

61

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und hier ist auch beziiglich Kants praktischer
Philosophie die Trennlinie zu ziehen zwischen
transzendentaler Reflexion einerseits und Ethik
andererseits. Fragen hinsichtlich des materialen
Aspekts des Sittengesetzes, wie bspw., ob die
moralischen Gebote inhaltlich aus reiner Ver-
nunft begriindbar sind bzw. aus dem kategori-
schen Imperativ abgeleitet werden konnen,
betreffen die Ethik. Transzendentale Reflexion
hingegen richtet sich auf die Begriindung des
Sittengesetzes und fragt nach der Bedingung der
Moglichkeit seiner Geltung. Im Gegensatz zu
seiner Theorie der Erfahrung, wo Kant sich
bemiiht, das transzendentale Reflexionsniveau als
solches kenntlich zu machen, tut er dies in seiner
praktischen Philosophie allerdings nicht, obwohl
er diese Reflexion tatsidchlich, zumindest ansatz-
weise, durchfiihrt. Im folgenden soll deshalb zu-
ndchst kurz darauf eingegangen werden, in wel-
chem Sinne man bei Kants praktischer Philoso-
phie von Transzendentalphilosophie bzw. tran-
szendentaler Reflexion sprechen konne, bevor
letztere in ihrem Grundzug zu rekonstruieren
gesucht wird.

§ 10 Transzendentale Reflexion
in praktischer Hinsicht

Kant verwendet den Begriff Transzendentalphi-
losophie in seiner praktischen Philosophie aus-
driicklich nicht. Es wire allerdings verfehlt,

Ideen der spekulativen Vernunft, wovon wir die Moglichkeit a
priori wissen", eben weil sie "die Bedingung des moralischen
Gesetzes ist" (KPV A 5).

62

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

allein deshalb darauf zu schlieen, daf in seiner
praktischen Philosophie auch der Sache nach kei-
ne transzendentale Reflexion vorkomme. Viel-
mehr benennt er die der transzendentalen Theorie
der Erfahrung analoge Reflexion der praktischen
Philosophie als "Metaphysik der Sitten". Sonach
sollen in der "Transzendentalphilosophie ... bloB
die besondern Handlungen und Regeln des reinen
Denkens, d. i. desjenigen, wodurch Gegenstinde
vollig a priori erkannt werden" vorgetragen wer-
den, wihrend "die Metaphysik der Sitten ... die
Idee und die Prinzipien eines moglichen reinen
Willens untersuchen” soll "und nicht die Hand-
lungen und Bedingungen des menschlichen Wil-
lens iiberhaupt, welche groBtenteils aus der Psy-
chologie geschopft werden".9 Kants Transzen-
dentalphilosophie sucht die Bedingungen der
Moglichkeit der Erfahrung zu erweisen durch
Rekurs auf die apriorischen Prinzipien derselben.
Die Metaphysik der Sitten sucht die Bedingungen
der Moglichkeit sittlichen Handelns zu erweisen
durch Rekurs auf die Prinzipien eines diesem a
priori zugrundeliegenden reinen Willens. Ebenso
wie die Transzendentalphilosophie hierbei von
allen im Zusammenhang mit dem Erkennen sich
abspielenden empirischen, insbesonders psycho-
logischen Vorgingen absieht, untersucht auch die
Metaphysik der Sitten nach Kant keine psycholo-
gischen Faktoren des menschlichen Willens.
Kant kennzeichnet also als "Metaphysik der Sit-
ten" eine der Sache nach transzendentale Refle-
xion im praktischen Bereich.

Geht man davon aus, da3 es im praktischen
Bereich um die Bedingungen der Moglichkeit des
sittlichen Anspruchs geht, und damit um die

9 GMS BA XII.

63



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedingungen der Moglichkeit eines Willens, der
diesem Anspruch unterliegen kann, so ergibt sich
eine eindeutige Parallelitdt zwischen transzen-
dentaler Reflexion im theoretischen und prakti-
schen Bereich. Theoretisch ndmlich gilt: Die
Bedingungen der Moglichkeit von Erfahrung
sind gleich den Bedingungen der Gegenstidnde
der Erfahrung. Und praktisch kann nun gelten:
Die Bedingungen der Moglichkeit des sittlichen
Anspruchs sind gleich den Bedingungen des
Willens, der diesem Anspruch unterliegt. In theo-
retischer Hinsicht wurde das Faktum der Erfah-
rung begriindet durch den Aufweis der Struktur
der Gegenstindlichkeit iiberhaupt. In praktischer
Hinsicht wird das Faktum des sittlichen An-
spruchs begriindet durch den Aufweis der Struk-
tur des reinen bzw.unbedingten Willens.

Dariiber hinaus entwickelt Kant in der GMS
die transzendentale Fragestellung noch weiter,
wobei die Parallelitdt zur KRV sich diesbeziig-
lich vollendet. Gegen Ende des zweiten Ab-
schnitts ndmlich fiihrt Kant aus, da3 das Prinzip
der Autonomie des Willens lediglich analytisch
aus dem der Sittlichkeit gewonnen worden sei. 10
Nicht gezeigt wurde hierbei jedoch, "daf} Sittlich-
keit kein Hirngespinst sei".1l Diese Aufgabe aber
liegt Kant zufolge "nicht mehr binnen den
Grenzen der Metaphysik der Sitten, sondern ist
Gegenstand der KPV, zu der er im dritten Ab-
schnitt der GMS einen Ubergang schaffen will.
In Anlehnung an die KRV besteht Kant zufolge
diese Aufgabe einer KPV darin, "einen mogli-
chen synthetischen Gebrauch der reinen prakti-

10 GMS BA 95.
11 GMS BA 96.

64

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Vernunft"12 aufzuzeigen. Wie in der KRV
synthetische Sitze a priori aufweisen, wie die
Spontaneitdt des Verstandes Sinnlichkeit ur-
spriinglich bestimmt und dadurch immer schon
Wirklichkeit konstituiert, ist Kant zufolge auch
der Wirklichkeitsbezug des autonomen Willens
zu reflektieren. Der Durchfiihrung dieser Refle-
xion widmet Kant in der KPV gegen Ende der
Analytik der praktischen Vernunft das Kapitel
"Von den Triebfedern der reinen praktischen
Vernunft".

Vollendet sich in dieser Hinsicht transzenden-
tale Reflexion durch Darlegung der Bezugnahme
des Apriorischen auf die Empirie, so weist die
GMS einer KPV schlielich noch eine weitere
Aufgabe zu, die als Vollendung transzendentaler
Reflexion hinsichtlich der Begriindung des Apri-
orischen selbst erachtet werden kann, namlich die
"Einheit" dieser "reinen praktischen Vernunft ...
mit der spekulativen in einem gemeinschaftlichen
Prinzip" darzustellen, "weil es doch am Ende nur
eine und dieselbe Vernunft sein kann, die blof} in
der Anwendung unterschieden sein muf".13 Der
Aufweis einer transzendentalen Struktur zur
Begriindung der Sittlichkeit entbehrt solange
einer letztlichen Rechtfertigung, als diese Struk-
tur sich nicht aus der Einheit der Vernunft
begriindet. In transzendentaler Reflexion wendet
sich die Vernunft auf ihre Urspriinge zuriick und
die dabei erschlossenen Strukturen, Ideen bzw.
Transzendentalien miissen zu einer Einheit
vereinbar sein, sofern es doch ein und dieselbe
Vernunft ist, die sich reflexiv einzuholen ver-
sucht. Dieser Abschluf} transzendentaler Refle-

12 GMS BA 96.
13GMS BA XIV.

65

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

xion durch Aufweis der Vernunft in ihrer Einheit
bleibt fiir Kant allerdings ein unbewiltigtes
Problem. Und womdglich ist das Zuriickbleiben
hinter diesem weitestgehenden Anspruch tran-
szendentaler Reflexion der wahre Grund, warum
Kant mit dem Begriff der Transzendentalphiloso-
phie ab der GMS zuriickhaltender umgeht und
ihn seiner praktischen Philosophie verweigert.

In der KRV hingegen kann Kant in der Einheit
der Vernunft noch gar keinen Problemiiberhang
erkennen, da er dort vielmehr der Auffassung ist,
Vemunft in dieser ihrer Einheit bereits reflektiert
zu haben. Sofern dort praktische Vernunft noch
gar nicht in ihrer Unbedingtheit in Erscheinung
tritt, bringt ihre (theonome) Begriindung kein
transzendentales Problem mit sich. Die transzen-
dentale Wende bezieht sich in der KRV allein
auf die Theorie der Erfahrung, so daf} deren
Resultaten konkurrenzlos transzendentaler Status
verlichen werden konnte. Erst die ab der GMS
behauptete Unbedingtheit praktischer Vernunft
sprengt die in der KRV bereits erreicht geglaubte
Einheit der Vernunft. Und hier 148t sich noch
eine Vermutung anschliefen. Der Begriff der
Unbedingtheit verschiarft sich fiir Kant ab der
GMS. Kant scheint in der KRV zufrieden zu sein
mit empirischer Unbedingtheit. Die transzenden-
talen Grundsitze des Verstandes werden als em-
pirisch unbedingt gerechtfertigt, nicht als unbe-
dingt schlechthin. Nun ab der GMS, wo mit der
Begiindung der Sittlichkeit eine gegeniiber der
theoretischen zweite transzendentale Struktur
auftritt, sicht Kant in aller Schirfe das Problem
einer weitergehenden Rechtfertigung transzen-
dentaler Prinzipien. Der Aufweis ihrer Aprioritét
im Hinblick auf Empirie geniigt nun nicht mehr.
Transzendentalitidt, und das heifit der Rang des

66

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbedingten ist nun dariiber hinaus erst gerecht-
fertigt, wenn alle Transzendentalien aus einer
Einheit heraus begriindbar sind.

Die Problemstellung, der Kant sich damit
gegeniibersieht, ist enorm. Da er keine Losung
sieht, theoretische und praktische Vernunft in
ihrer transzendentalen Struktur aus einer Einheit
heraus zu begreifen, widmet er Betrachtungen
iiber die Vereinbarkeit der beiden Strukturen
mehr und mehr Raum. Hinweise auf Vereinbar-
keit und sinnhafter Bezogenheit sollen das syste-
matische Manko ersetzen. Vor diesem Hinter-
grund ist der dritte Abschnitt der GMS zu sehen.
Kant sucht hierin durchaus auf die Einheit der
Vernunft hinzufiihren, indem er vom Begriff
transzendentaler Freiheit als Grundbegriff aus-
geht. Die verschiedenen Deduktionsversuche!4
dienen dem Zweck, diesem Begriff die addquate
Stellung im Systemganzen zu verschaffen. um
gleichzeitig fiir eine KPV eine Ausgangsbasis im
Hinblick auf der dieser gestellten Aufgabe, der
Einheit der Vernunft, zu gewinnen.

§ 11 Der Wille als Instanz
transzendentaler Freiheit

Transzendentale Freiheit als unbedingtes Anfan-
genkonnen ist als Bedingung der Moglichkeit
eines unbedingten sittlichen Anspruches zu den-
ken, denn letzterer fordert als solcher, in welch
konkretem Gehalt er auch immer auftreten mag,
formaliter stets die Befolgung um seiner selbst
willen, d. h. er verbietet, seine Befolgung von
irgendwelchen anderen Bestimmungsgriinden ab-

14 vgl. hierzu D. Henrich (1975).

67

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hdngig zu machen. Nur wenn der Mensch in
seinem Handeln auf eine unbedingte Weise frei,
und damit eben nicht vorgédngig auf irgendwelche
Bestimmungsgriinde fixiert ist, kann er diesem
Anspruch entsprechen.!5 Als Instanz bzw. Aktua-
litdt dieser transzendentalen Freiheit benennt
Kant den Willen und so erdffnet er die GMS mit
dem beriihmten Satz: "Es ist iiberall nichts in der
Welt, ja iiberhaupt auch auflerhalb derselben zu
denken moglich, was ohne Einschrinkung fiir gut
konnte gehalten werden, als allein ein guter
Wille."16

Hier erscheinen einige kurze Bemerkungen
angebracht, wie der Begriff dieses Willens, mit
dem Kant zu seiner neu entwickelten Lehre prak-
tischer Vernunft ansetzt und deren Grundbegriff
er dann auch stets bleibt, ndher zu verstehen ist.
Kants Zitat weist bereits auf einen wesentlichen
Punkt hin. Der Wille muf3 gedacht werden, wobei
"denken" hier durchaus im prignanten Kanti-
schen Sinne, und damit im Unterschied zum Er-
kennen, zu verstehen ist. Erkannt werden namlich
kann der Wille, der sich als transzendentale
Freiheit vollzieht, nicht. In diesem Sinne ist er ja
als eine unbedingte Aktualitdt zu verstehen und
Modi des Unbedingten liegen, wie Kant in der
Dialektik der reinen Vernunft aufweist, au3erhalb
der Erkenntnis eines endlichen Vernunftwesens.
Abzuhalten ist deshalb jeder Versuch, Kants
Begriff des Willens auf irgendeine Weise psy-
chologisch zu fassen. Als psychologisches Ver-
mogen wire er zwar ein moglicher Gegenstand
der Erkenntnis, wobei diese je nach Methode ent-
weder direkt-introspektiv oder indirekt-behavio-

15 vgl. hierzu KPV § 5.
16 GMS BA 1.

68

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ristisch vorgehen konnte. Und innerhalb der
Psychologie konnten sich dabei die unterschied-
lichsten Konzeptionen des Willens ergeben, vom
eigenstindigen, seelischen Akt bis hin zum
gespensterhaften Scheinbegriff.17 Als eine unbe-
dingte Aktualitdt aber entzieht sich der Wille
jedweder psychologischen Methode, wie iiber-
haupt jedem wissenschaftlichen Erkenntnisver-
such, da hierbei stets nur Bedingtes in den Blick
geraten kann. Psychologie vermag also hin-
sichtlich Kants Willensbegriff nichts beizutragen.
Der Wille als Instanz transzendentaler Freiheit ist
ein von psychologischen Erkenntnissen vollig
unabhiingiger philosophischer Begriff.18

17y gl. hierzu etwa die Position von G. Ryle (1969) im Gegensatz
zur introspektiven Psychologie.

18 Kant grenzt seinen Begriff entsprechend ab. So unterscheidet er
zwischen einem "reinen Willen" und einem "menschlichen Willen
Uberhaupt", wobei ersterer als der zu denkende philosophische
Begriff, letzterer als psychologisches Vermdgen zu verstehen ist
(GMS BA XII). An anderer Stelle findet sich die entsprechende
Unterscheidung zwischen einem oberen und einem unteren
Begehrungsvermogen (KPV A 41, 44 f.). Und an wieder anderer
Stelle wird das Begehrungsvermodgen der Psychologie
zugewiesen, womit der Wille fiir die sittliche Betrachtung
iibrigbleibt. Obwohl Kants Terminologie also keineswegs eindeu-
tig ist, findet sich die Unterscheidung zwischen einem in sittlicher
Hinsicht relevanten Vermogen und cinem Gegenstand der
Psychologie doch der Sache nach durchgehend beriicksichtigt.
Womoéglich wire es im Hinblick auf die Vermeidung psycholo-
gistischer MiBverstindnisse jedoch sinnvoller gewesen, wenn
Kant hinsichtlich des Vollzugs transzendentaler Freiheit auf einen
kiinstlichen Begriff, wie bspw. den einer unbedingten Aktualitit,
ausgewichen wire, von dem wir in unserer Interpretation
gebrauch machen. Ein gelungenes Paradigma einer transzenden-
talen Reflexion unter Verwendung derart abstrakter Begriffe,
welche psychologistische Konnotationen weitestgehend vermei-
det, stellt H. Krings "Transzendentale Logik" (1964) dar.

69

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Begriff des Willens als
einer unbedingten Aktualitdt ergibt sich aus kei-
ner direkten bzw. theoretischen Betrachtung
menschlichen Handelns, sondern erst im Rahmen
einer Reflexion dieses Handelns unter sittlicher
Perspektive, wobei es einem unbedingten An-
spruch unterworfen gedacht wird. Kants Begriff
des Willens als Instanz transzendentaler Freiheit
ist sonach ab ovo ein normativer Begriff. Nidher-
hin ist er dies, indem er eine unbedingte Aktuali-
tat benennt, welche als transzendentale Bedin-
gung der Moglichkeit von Normativitdt schlecht-
hin zu denken ist. Der sittliche Anspruch, in
welch konkretem Gehalt er auch immer vorstellig
wird, fordert logisch vorrangig, prinzipiell einen
Willen in Form einer unbedingten Aktualitit, da
anders der Unbedingtheit der Forderung eben
nicht entsprochen werden kann.

§ 12 Die Autonomie des Willens

Der Wille als unbedingte Aktualitit vollzieht also
transzendentale Freiheit. wodurch allein dem un-
bedingten Anspruch der Sittlichkeit entsprochen
werden kann. Kant zeigt dies in der GMS, wobei
er von der ethischen Reflexion zur transzenden-
talen iiberleitet. Er geht vom unbedingten sitt-
lichen Anspruch aus, versucht diesen formelhaft
zu erfassen, um dann die transzendentale Freiheit
(Autonomie) des Willens als Bedingung der
Moglichkeit dieses Anspruchs auszuweisen. So
gelangt die regressive Methode, ausgehend vom
Faktum des sittlichen Anspruchs, zur Formu-
lierung des kategorischen Imperativs, der diesen
Anspruch gewissermaflen ethisch auf den Begriff
bringt, zur transzendentalen Freiheit (Autonomie)

70

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Willens als Bedingung der Moglichkeit
dieses Anspruchs.

Kant gelangt dabei zu verschiedenen Formulie-
rungen moralischer Gesetze, die in der Kantlite-
ratur meist als verschiedene Formeln des katego-
rischen Imperativs aufgefaflt werden. Hierbei
aber wird iibersehen, daB} in Kants Raisonnement
eben ethische und transzendentale Reflexion in-
einander laufen. Deshalb aber kann die Formel,
welche die Autonomie des Willens zum Aus-
druck bringt, nicht als eine Formel neben den
anderen betrachtet werden, sondern muf3 den
ethischen Formeln gegeniiber als transzendentale
Formel verstanden werden, welche, anstatt einen
kategorischen Imperativ auf eine gewisse Weise
zu formulieren, vielmehr die Bedingung der
Moglichkeit eines kategorischen Imperativs
begriindet.

Im Zuge von Kants Raisonnement schleichen
sich hierbei allerdings Aussagen ein, die er nicht
argumentativ begriindet. Im Hinblick auf das
transzendentale Resultat, der Autonomie des Wil-
lens, handelt es sich diesbeziiglich insbesonders
um die Behauptung, wonach diese Autonomie
nicht nur bedeute, da3 der Wille selbst sich sein
Gesetz gebe, sondern dariiber hinaus auch allge-
mein gesetzgebend sei in einem Reich der
Zwecke. Fiir dieses Moment der Allgemeinheit
sowie dem einzelnen Vernunftwesen als Zweck
an sich, beides Lehrstiicke, die von Kant mit
allem Nachdruck vertreten werden, lassen sich
bei ihm n@mlich keine Begriindungen finden. Wir
werden deshalb bei der weiteren Darstellung von
Kants transzendentaler Reflexion von diesen Im-
plikationen absehen, um diese Reflexion allein
in dem Kern zu rekonstruieren, der durch Kants
Ausfiihrungen auch begriindbar erscheint. Weiter

71

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unten werden wir dann Kants Ubergang von der
ethischen zur transzendentalen Ebene zu rekon-
struieren suchen und dabei auf die erwidhnten
unausgewiesenen Behauptungen Kants niher ein-
gehen.

Die unbedingte Aktualitit des Willens wird
von Kant also ndherhin als Autonomie des Wil-
lens konzipiert. Mit diesem Begriff denkt Kant
eine Synthese von Freiheit und Gesetz!® und
vermeidet damit, daf} transzendentale Freiheit
doch noch zu einem bloflen hiatus irrationalis
wiirde. Kants diesbeziigliche Reflexion findet
sich eingangs des dritten Abschnittes der GMS.
Sie ist sehr kurz, doch nicht unkompliziert, da er
auch noch den Begriff der "Kausalitdt" heran-
zieht. Er geht davon aus, daf} der Begriff des Wil-

19 vgl. hierzu H. Krings (1980), S. 25: "Freiheit ist der Begriff
eines Unbedingten, dessen unbedingte Betrachtung zu nichts
filhrt. Das Unbedingte muB sich, sofern es nicht leer und
nichtssagend bleiben will, auf den Widerspruch einlassen, in
seiner realen Existenz nicht unbedingt, sondern bedingt zu sein ...
Das Unbedingte 16st diesen Widerspruch dadurch, daB es die
Bedingung seiner Existenz selbst setzt. Kantisch gesprochen: die
Freiheit bedarf des Gesetzes; aber das Gesetz ist nicht vorge-
geben, sondern selbstgegeben ... Die Freiheit in dieser ihrer
Einschrinkung wird seit Kant als Autonomie bezeichnet." H.
Krings sucht damit den Begriff des Gesetzes als notwendiges
Implikat der Idee der Freiheit herzuleiten, sofern letztere real
wirksam werden will. Kant denkt, wie oben deutlich werden soll,
den Begriff des Gesetzes als notwendiges Implikat der Freiheit,
sofern letztere sich auf einen sittlichen Anspruch einlassen soll.
H. Krings denkt damit aus der Perspektive der Idee der Freiheit
selbst, wihrend Kant vom Anspruch ausgeht, dem Freiheit immer
schon ausgesetzt ist. Beides ergidnzt sich. Sofern niamlich der
Gedanke von H. Krings deutlich macht, daB Freiheit nur real
wirksam werden kann, indem sie sich (autonom) selbst ein Gesetz
gibt, wird der von Kant gedachte sittliche Anspruch, wonach
Freibeit sich auf ein Gesetz einlassen soll, begriindend
unterfangen.

72

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lens als solcher "eine Art von Kausalitit lebender
Wesen, sofern sie verniinftig sind", beinhalte.20
Aufgrund des Willens als unbedingter Aktualitit
aber muf} diese Kausalitit "unabhingig von frem-
den sie bestimmenden Ursachen wirkend sein"
konnen.2! "Der Begriff einer Kausalitdt" aber
fiihrt "den von Gesetzen bei sich, nach welchen
durch etwas, was wir Ursache nennen, etwas
anderes, ndmlich die Folge, gesetzt werden muf:
so ist die Freiheit, ob sie zwar nicht eine Eigen-
schaft des Willens nach Naturgesetzen ist, darum
doch nicht gar gesetzlos, sondern muf} vielmehr
eine Kausalitdt nach unwandelbaren Gesetzen,
aber von besonderer Art sein; denn sonst wire
ein freier Wille ein Unding".22 Da es um die Frei-
heit einer unbedingten Aktualitdt des Willens
geht, so konnen diese Gesetze nur vom Willen
selbst gesetzt sein. Der Wille muB sie sich selbst
zum Gesetz gegeben haben. Autonomie des Wil-
lens bedeutet zundchst also, daf} der Wille sich
sein Gesetz selbst gibt. Ist er dazu in der Lage, so
kann er sich auch ein Gesetz geben, das mit
einem sittlichen Anspruch einhergeht.

Freiheit und Gesetz. Zum zweiten Mal wird
eine Antwort zu geben versucht, beides zusam-
menzudenken. Bereits in der KRV war als Auflo-
sung der Antinomie der Gedanke gegeben, Frei-
heit negiere nicht Gesetzlichkeit, sondern ver-
mittle sich durch diese. Und nun wird die Gesetz-
lichkeit sogar gleichsam in den Aktus der Frei-
heit selbst hineingennommen. Es sind nun zwei
gedankliche Niveaus zu unterscheiden: In der
KRV wurde nach Auflésung der Antinomie das

20 GMS BA 97.
21 GMS BA 97.
22GMSBA97f.

73

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ergebnis erreicht, Freiheit und Gesetzlichkeit
zusammen denken zu konnen, ohne daf} der eine
Begriff den anderen negierte, doch blieben die
Begriffe hierbei einander duflerlich, obgleich sie
aufeinander bezogen wurden. Der Begriff der
Gesetzlichkeit wurde nicht in den der Freiheit
hineingenommen, sondern blieb durchwegs als
naturale Gesetzlichkeit verstanden. Dabei for-
derte Freiheit die naturale Gesetzlichkeit gerade
zur Vermittlung ihrer selbst in der Sinnenwelt, so
daf} naturale Gesetzlichkeit zum Ausdruck der
Wirksamkeit der Freiheit wurde. Diese Struktur
der Freiheit wird nun in der GMS keineswegs
aufgehoben, sondern vielmehr auf transzendenta-
lem Niveau ergédnzt. Auf diesem Niveau verhal-
ten sich die Begriffe Freiheit und Gesetz nun
nicht mehr duferlich zueinander, sondern im
Begriff der Autonomie wird eine echte Synthese
gedacht. Der Aktus der Freiheit wird dabei nun
nicht mehr auf seine Vermittlung und Wirksam-
keit in der Sinnenwelt hin gedacht, obgleich dies
als wichtiges Strukturmoment von Freiheit kei-
neswegs negiert wird, sondern der Aktus wird
gewissermalflen an sich selbst gedacht. Gedacht
wird die auf transzendentalem Niveau mit dem
Begriff der Freiheit verbundene schlechthinnige
Selbsturspriinglichkeit und dabei erweist sich der
Begriff des Gesetzes als wesentliches Moment
nunmehr des Freiheitsbegriffes selbst. Schlecht-
hinnige Selbsturspriinglichkeit als Realisierung
von Unbedingtheit ist unter Vermeidung eines
hiatus irrationalis zu denken als Autonomie des
Willens, derart, daf} dieser sich ein Gesetz seines
Wollens gibt.

Somit ist nun neben dem negativen auch ein
positiver Begriff transzendentaler Freiheit gege-
ben. Dem negativen Begriff, der unbedingten Ak-

74

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tualitdt zufolge darf der Wille nicht auf irgend-
eine Ausrichtung fixiert sein. Dem positiven
Begriff, der Autonomie zufolge muf} der Wille
sich ein Gesetz bzw. Prinzip seines Wollens
geben. Beide Momente sind in ihrer Einheit
Bedingung der Moglichkeit, einem unbedingten
Anspruch Folge leisten zu konnen. Denn nur
kraft unbedingter Aktualitdt kann der Wille alle
vorgingigen Ausrichtungen prinzipiell distanzie-
ren, um dann kraft seiner Autonomie den unbe-
dingt fordernden sittlichen Anspruch zum Gesetz
seines eigenen Wollens machen zu kdnnen.

§ 13 Autonomie als Gesetz des Willens

Kants Lehre zufolge bedeutet also die Autonomie
des Willens einerseits, daf3 dieser sich sein
Gesetz selbst gibt, und andererseits ist die Auto-
nomie des Willens als Bedingung der Moglich-
keit eines unbedingten Anspruchs zu denken.
Hierbei aber dringt sich sogleich ein Problem
auf. Warum namlich soll ein Wille, der als auto-
nomer sich das Gesetz seines Wollens schlechter-
dings selbst geben kann, iiberhaupt einem unbe-
dingten Anspruch folgen? Gibt er damit nicht
gerade seine Unbedingtheit auf zugunsten der
Anerkennung einer anderen Unbedingtheit?
Kann man eine Begriindung denken, warum ein
unbedingt freier Wille, der sich autonom seine
Gesetze geben kann, einen unbedingten An-
spruch anerkennen soll? Es stellt sich sonach die
Frage, ob die Unbedingtheit des sittlichen An-
spruchs angesichts der Autonomie des Willens
begriindet werden kann, oder ob nicht dessen
Unbedingtheit alle an ihn gerichteten Anspriiche
zu bedingten herabsetzt.

75



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefunden werden muf3 mithin ein Ausweg aus
dem Dilemma, wonach der sittliche Anspruch
mit der Autonomie des Willens einerseits eine
Bedingung seiner Moglichkeit voraussetzen muf,
die ihn andererseits unmoglich zu machen droht.
Die Legitimitit des sittlichen Anspruchs in seiner
Unbedingtheit steht damit auf dem Spiel. Wire
dieser einerseits nur denkbar aufgrund der Auto-
nomie des Willens, angesichts derselben aber
wiederum nicht denkbar, so wire er liberhaupt
nicht widerspruchsfrei denkbar und miif3te fallen-
gelassen werden. Obwohl Kant dieses Problem
nicht deutlich macht, erteilt er ihm die richtige
Losung, ohne diese allerdings befriedigend zu
begriinden, wofiir eben das unzureichende Be-
wufltsein dieses Problems ausschlaggebend sein
mag. Zunidchst rekonstruieren wir in kurzen
Ziigen Kants Antwort.

Der unbedingte sittliche Anspruch ist Kant zu-
folge derjenige praktischer Vernunft, so dafl Kant
auch von einer Autonomie der praktischen Ver-
nunft sprechen kann.23 Das Problem, einen unbe-
dingten sittlichen Anspruch angesichts eines
autonomen Willens zu denken, stellt sich sonach
als die Frage, warum ein autonomer Wille die
Autonomie praktischer Vernunft anerkennen
solle. Dabei, so scheint es prima facie, miifite der
Wille seine Autonomie durch Unterordnung
unter eine andere Autonomie verlieren. Kants
Losung des Problems besteht nun im wesent-
lichen darin, daf} er den Willen mit praktischer
Vernunft gleichsetzt.24 Damit gelangt er zu dem
Gedanken, daf} der Wille als praktische Vernunft
seine Autonomie realisiert und praktische Ver-

23Vgl. etwa KPV § 8LS 4.
24 ygl. etwa KPV BA 36; R. Eisler (1930), S. 606.

76

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nunft als Wille ihrer Autonomie Geltung ver-
schafft. Realisierung von Unbedingtheit bedeutet
damit gleichermaflen die Realisierung der Auto-
nomie praktischer Vernunft, wie der Autonomie
des Willens. Praktische Vernunft und Wille kon-
kurrieren sonach nicht in ihrer Unbedingtheit,
sondern finden sich als Ausdruck ein und der-
selben unbedingten Aktualitdt. Als Konsequenz
der Identitdt von Willen und praktischer Vernunft
aber ergibt sich dann der Schluf}, dafl der
unbedingte Anspruch der letzteren, zu dem der
autonome Wille sich entschlieBen soll, auf
irgendeine Weise als Gesetz dieses Willens selbst
zu denken ist. Der mit der Autonomie des
Willens verbundene Sinn wird dabei auf ent-
scheidende Weise prizisiert: Der Wille soll kraft
seiner Autonomie nicht lediglich einen unbe-
dingten Anspruch als Gesetz seines Wollens
affirmieren, sondern der Wille soll vielmehr
einen unbedingten Anspruch als Gesetz seines
Wollens affirmieren, der allein ihm selbst ent-
stammt. Der unbedingte Anspruch wird als im-
mer schon mit dem autonomen Willen als sol-
chem gegeben gedacht und wird dadurch allererst
in seiner Unbedingtheit begriindbar. Ein gegen-
iiber dem autonomen Willen duBerlicher An-
spruch muf3 in seiner Unbedingtheit unbe-
griindbar bleiben. Der autonome Wille konnte
ihn nicht anerkennen, ohne sich selbst dabei in
seiner Autonomie aufzugeben. Gegeniiber einem
ihm &duBerlichen Anspruch kann der autonome
Wille nur vor der Alternative stehen, entweder
seine Autonomie aufzugeben oder unter Auf-
rechterhaltung derselben die Unbedingtheit des
Anspruchs zu negieren. Ein Anspruch, der dem
autonomen Willen hingegen selbst entstammt, ist
in seiner Unbedingtheit begriindbar, sofern der

77



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wille sich dabei nun gerade zu nichts anderem
aufgefordert findet als dazu, seinen eigenen
Anspruch zu realisieren, also sich selbst zu ver-
wirklichen.

Anstatt ein ihm dufleres Gesetz, das mit dem
Anspruch unbedingter Geltung auftreten mag,
sich anzueignen, soll der autonome Wille also
das Gesetz seiner unbedingten Verpflichtung im
Riickgang in sich selbst finden. Die Autonomie
des Willens, der positive Begriff transzendentaler
Freiheit, impliziert nach Kant sonach zwei
Momente: Einmal das unbedingte Anfangenkon-
nen des Willens, sich selbst ein Gesetz zu geben.
Zum zweiten, daf3 der Wille hierbei sich nicht ein
ihm duflerliches Gesetz gibt, sondern sein eigenes
ihm immanentes. Sofern dieses zweite Moment,
und damit der Vollsinn von Autonomie, nicht
strikt festgehalten wird, stellen sich unausweich-
lich die krassesten Miflverstandnisse hinsichtlich
Kants Freiheitslehre ein.

Hier stofen wir allerdings auch auf ein Defizit
in Kants transzendentaler Reflexion. Er macht
nicht mehr transparent, wie denn der unbedingte
Anspruch, den der autonome Wille anerkennen
soll, als ihm eigener aus ihm selbst hervorgeht,
und gelangt deshalb auch nicht zur Formulierung
dieses Anspruchs. Stattdessen sucht er offenbar
den kategorischen Imperativ als diesen Anspruch
auszugeben. Doch damit verleiht er einem ethi-
schen Prinzip, das selbst einer transzendentalen
Begriindung bedarf, transzendentalen Rang. Es
stellt sich sonach die Aufgabe, Kants transzen-
dentale Reflexion im Hinblick auf die Begriin-
dung des sittlichen Anspruchs weiterzufiihren.
Der Wille in seiner transzendentalen Freiheit ist,
wie wir sahen, nicht anders zu denken, denn als
unbedingte Aktualitdt, die sich autonom be-

78

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stimmt. Soll der sittliche Anspruch dem Willen
selbst immanent sein, so kann er danach nichts
anderes sein, als der Vollzug dieser Freiheit
selbst. Das Gesetz, das sich der autonome Wille
als sein eigenes, in ihm selbst liegendes geben
soll, kann sonach nur die Autonomie selbst sein.
Der autonome Wille soll sich selbst ein Gesetz
sein, mithin seine Autonomie affirmieren. Dem
autonomen Willen ist seine Autonomie nicht nur
gegeben, sondern gleichermaflen aufgegeben. Die
transzendentale Freiheit in ihrer Unbedingtheit
besteht wesentlich in der Affirmation ihrer selbst.
In dieser Selbstaffirmation besteht ihre Hervor-
bringung aus eigener Urspriinglichkeit.

Das unbedingte sittliche Gesetz besteht also in
der Selbstaffirmation des autonomen Willens.
Dies ist die unbedingte Verpflichtung, die als
transzendentaler Anspruch jedem sittlichen An-
spruch immer schon zugrundeliegt.25 Letzterer
fordert einen Willen, der auf Unbedingtheit hin
offen ist, und dies ist nur dann der Fall, wenn der
Wille sich als autonomer selbst affirmiert.
Sonach fordert der an den autonomen Willen
ergehende unbedingte sittliche Anspruch, als
Anspruch dieses Willens an sich selbst, gerade
nichts anderes, als die Bewahrung der Unbe-
dingtheit des Willens oder m. a. W. dessen
Selbstaffirmation. Kurz: Der dem autonomen
Willen immanente unbedingte Anspruch besteht
im Vollzug dieser Autonomie. Transzendentale
Freiheit unterliegt keinem anderen unbedingten

25 Kant zufolge ist die "Autonomie des Willens als oberstes
Prinzip der Sittlichkeit" (GMS BA 87) zu erachten. Zutreffender
wire dieses Prinzip als die Selbstaffirmation des autonomen
Willens zu erachten. Hier wird deutlich, daB Kant die
entscheidende Reflexion nicht mehr vollzieht.

79

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anspruch, als sich selbst zu affirmieren und sich
damit zu vollziehen.

Damit aber ist die transzendentale Reflexion
hinsichtlich der Begriindung des sittlichen An-
spruchs noch nicht an ihr Ziel gelangt, denn diese
Begriindung ist noch nicht im strengen Sinne
gedacht. In Ergidnzung zu Kant wurde der sitt-
liche Anspruch transzendental durch die Selbst-
affirmation des autonomen Willens begriindet,
wobei davon ausgegangen werden konnte, daf3
aus einem autonomen Willen als solchem gar
kein anderer Anspruch ableitbar erscheint. Dabei
aber wurde lediglich ex negativo argumenticrt.
Wenn, so wurde argumentiert, der autonome
Wille keinem anderen Anspruch unterworfen
gedacht werden kann, als der Selbstaffirmation
dieser Autonomie, so sei diese sein Gesetz.
Zwingend ist diese Begriindung nur unter Vor-
aussetzung der Identitdt von Wille und prak-
tischer Vernunft, wodurch sich erst die Aufgabe
stellt, den sittlichen Anspruch als einen dem
Willen selbst immanenten Anspruch zu denken.
Weist man unter dieser Primisse den einzig
denkbaren Anspruch auf, so gelangt man zwar zu
einem in sich konsistenten Gedanken, bewahr-
heitet damit aber nicht die Pramisse selbst. Man
konnte nach wie vor die Identitdt von Wille und
praktischer Vernunft bestreiten, und damit auch
wiederum die Primisse der Annahme dieser
Identitdat, ndmlich, daB ein autonomer Wille
tiberhaupt einem sittlichen Anspruch unterliege.
Allein in der Absicht einer Begriindung der
sittlichen Verpflichtung eines autonomen Willens
werden diese Annahmen gemacht, die letztlich
auf regressivem Wege zum transzendentalen
Anspruch der Selbstaffirmation des autonomen
Willens als transzendentaler Freiheit fiihren.

80

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch nur, wenn nun auch gegenldufig
konstruktiv die Begriindung dieses transzenden-
talen Anspruchs, ausgehend vom Vollzug tran-
szendentaler Freiheit, gedacht werden kann, kann
das bisherige Resultat bestitigt werden. Die Pri-
misse eines sittlichen Anspruchs angesichts eines
autonomen Willens sowie der der Ermdglichung
dieser Pramisse dienende Gedanke der Identitdt
von Willen und praktischer Vernunft werden
dann als unbedingt begriindet gedacht. Nur wenn
der transzendentale Anspruch der Selbstaffir-
mation des autonomen Willens aus dem Vollzug
transzendentaler Freiheit selbst generiert wird, ist
die Aufgabe zufriedenstellend geldst, denn nur
dann ist positiv gedacht, da3 der autonome Wille
einer unbedingten Verpflichtung unterliegt.

Kant sah dies durchaus als Desiderat. Bezeich-
nend hierfiir ist der kurze § 6 der KPV. Dort
ndmlich zielt Kant eindeutig auf die Begriindung
einer unbedingten Verpflichtung eines autono-
men Willens ab, wenn er sich eingangs dieses
Abschnittes folgende "Aufgabe" stellt : "Voraus-
gesetzt, da3 ein Wille {rei sei: das Gesetz zu fin-
den, welches ihn allein notwendig zu bestimmen
tauglich ist".26 Erwarten konnte man nun, daf} das
Gesetz der Freiheit selbst gedacht wiirde, also
dasjenige Gesetz, ohne dessen Anerkennung
Freiheit selbst sich nicht vollziehen kann. Anders
ist die Rede von einem Gesetz, das "notwendig"
einen freien Willen soll bestimmen konnen, gar
nicht sinnvoll, denn jedes andere Gesetz, als
dasjenige, das den Vollzug der Freiheit selbst
ermoglicht, kann durch Freiheit als solcher ja
distanziert und abgewiesen werden. Kant aber
gelangt nicht zu dieser Vollendung der tran-

26 KPV A 52.

81



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

szendentalen Geltungsreflexion. Er gelangt ledig-
lich zu dem Resultat, daB hierbei nur die "gesetz-
gebende Form" des "praktischen Gesetzes" den
Bestimmungsgrund des Willens ausmachen
kann".27 Damit ist aber lediglich die Einsicht
erreicht, daf} allein der sittliche Anspruch durch
sein schlechthinniges bzw.unbedingtes Gebieten
einen freien Willen bestimmen kann, da3 mithin
ein Wille als unbedingte Aktualitdt von keinem
Anspruch verpflichtet werden kann, der selbst
unter irgendeiner Bedingung steht, denn der
unbedingt freie Wille muf3 ja diese vorgingige
Bedingung nicht akzeptieren. Ein unbedingter
Anspruch aber gebietet schlechthin und macht
deshalb auch vor einem schlechthin freien Willen
nicht halt, sondern fordert diesen ja geradezu als
Bedingung seiner Moglichkeit. Doch solange die
Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs nicht auf
die Unbedingtheit des Willens selbst zuriickge-
fithrt wird, bleibt dieser Anspruch dem Willen
gegeniiber duflerlich und muf} als willkiirlich
erscheinen, womit aber das Resultat, das sich
Kant selbst zur Aufgabe stellt, ndmlich "das
Gesetz zu finden, welches ihn (sc. den freien
Willen) allein notwendig zu bestimmen tauglich
ist", offensichtlich doch nicht erreicht ist. Uner-
reicht bleibt damit die Intention, die Kant mit der
Setzung der Identitdt von Wille und praktischer
Vernunft verfolgte, ndmlich den sittlichen Ans-
pruch angesichts eines autonomen Willens zu
rechtfertigen.

Erst wenn, wie oben bereits gefordert, die
Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs aus dem
Vollzug transzendentaler Freiheit selbst be-
griindet wird, ist jene Identitdt von autonomem

27T KPV A 52.

82

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Willen und praktischer Vernunft, welche Kant als
Instanz des sittlichen Anspruchs denkt, in der
Reflexion eingeholt bzw. im eigentlichen Sinne
gedacht. Eine Identitdt, von der Kant immer
wieder Gebrauch macht, ohne eben die hiefiir
erforderliche Reflexion vollzogen zu haben. Die-
ses Manko, wie auch die Verlegenheit, es nicht
beheben zu konnen, ist Kant wohl unmittelbar im
Anschluf3 an seine diesbeziiglichen Ausfiihrun-
gen des § 6 der KPV bewuflt geworden, wenn er
eingangs der unmittelbar anschlieenden "An-
merkung" jene Identitdt zundchst kurz problema-
tisiert, um dann sogleich zu einer anderen Frage-
stellung iiberzugehen.?8

Die hier bei Kant fehlende Reflexion der
Begriindung der Unbedingtheit des sittlichen
Anspruchs aus dem Vollzug der unbedingten
Aktualitdt des Willens bzw. der transzendentalen
Freiheit selbst, wurde in jiingerer Zeit von H.
Krings durchgefiihrt. Die Unbedingtheit des
sittlichen Anspruchs bleibt hierbei eben nicht nur
faktisch angesetzt, sondern wird im eigentlichen
Sinne gedacht, indem sie aus dem Aktus tran-
szendentaler Freiheit generiert wird.2 Transzen-
dentale Freiheit wird hierbei zunichst als ein
unbedingtes, schlechthinniges Sich-Offnen fiir
Gehalt gedacht, wobei sie prinzipiell jedwedem

28 “Freiheit und unbedingtes praktisches Gesetz weisen also
wechselweise auf einander zuriick. Ich frage hier nun nicht, ob sie
auch in der Tat verschieden seien, und nicht vielmehr ein
unbedingtes Gesetz bloB das SelbstbewuBtsein einer reinen
praktischen Vernunft, diese aber ganz einerlei mit dem positiven
Begriff der Freiheit sei ..." (KPV A 52).

29 Etwa im Sinne Fichtes tritt hierbei an die Stelle faktischer
Evidenz eine genetische Evidenz. Vgl. die zweite Darstellung der
Wissenschaftslehre von 1804 und hierzu W. Janke (1970), S. 310
ff.

83

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gehalt eroffnet ist. Bedingte Gehalte aber konnen
das Telos dieses Sich-Offnens nicht voll erfiillen.
Nur in einem unbedingten Gehalt kann vielmehr
das Telos des unbedingten Sich-Offnens liegen.
Dieser unbedingte und schlechthin erfiillende
Gehalt fiir die Freiheit kann deshalb letztlich nur
wieder Freiheit selbst sein. Somit wird im Voll-
zug dieses transzendentalen Aktus die Selbstaf-
firmation der Freiheit gedacht. Der Vollzug der
Unbedingtheit transzendentaler Freiheit wird
als schlechthinnige Selbstaffirmation gedacht.
Krings transzendentale Freiheitslehre entwickelt
damit den Gedanken, wie aus dem Vollzug der
Freiheit die Unterwerfung unter das Gesetz der
Freiheit als integrales Moment dieses Vollzugs
generiert wird, wodurch kantisch gesprochen die
Freiheit als ratio essendi des Gesetzes reflektiert
wird.

Diese Reflexion kann nun in Kants Freiheits-
lehre einbezogen werden. Letzterer zufolge
besteht transzendentale Freiheit, wie wir sahen,
negativ in der unbedingten Aktualitit des Willens
und positiv in der Autonomie desselben.
Schlechthinniges Sich-Offnen fiir Gehalt be-
deutet nun, daf} der Wille in seiner unbedingten
Aktualitdt die autonome Setzung jedweden
Gehalts ermoglicht. Bedingte Gehalte aber kon-
nen das Telos der aus unbedingter Aktualitit
erfolgenden autonomen Setzung nicht erfiillen.
Eine unbedingte Aktualitdt kann ihr Telos nur in
sich selbst haben, so daf der erfiillende Gehalt
der autonomen Setzung nur wieder die Auto-
nomie selbst sein kann. Selbstaffirmation des
autonomen Willens kann sonach als Konsequenz
von Kants Lehre als Prinzip transzendentaler
Freiheit gedacht werden. Und dieses Prinzip ist
dann auch als Grund unbedingter Geltung zu

84

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denken, sofern dieses Prinzip aus der Unbe-
dingtheit des Vollzugs transzendentaler Freiheit
generierbar ist.

Krings transzendentale Freiheitslehre fiihrt
damit Kants Intention, die Unbedingtheit des sitt-
lichen Anspruchs auf ein Gesetz des eigenen
Willens zuriickzufiihren, konsequent zuende,
womit die Identitdt von Wille und praktischer
Vernunft eine Begriindung erfahrt und nicht 1dn-
ger blole Voraussetzung bleibt. Diese Identitit
ist im Hinblick auf die Begriindung eines sittli-
chen Anspruchs von entscheidender Bedeutung.
Wiirde namlich zwischen gebietender Vernunft
und Willen eine echte Differenz bestehen, so
konnte die Unbedingtheit des Anspruchs nicht
begriindet werden und die Befolgung dieses
Anspruchs miifite letztlich als eine Irrationalitit
erachtet werden. Die Aufnahme auflerhalb der
Vernunft liegender Bestimmungsgriinde wire
mehr als begreiflich, denn warum sollte ein Wille
einem unbedingten Anspruch Folge leisten, wenn
dieser Anspruch nicht letztlich sein eigener wire.
Einem #duflerlichen Anspruch allein um seiner
selbst willen Folge zu leisten, erscheint als
Irrationalitdt.30 Autonomie wire nur um den
Preis der Irrationalitdt zu haben. Die Alternative
wire irrationale Autonomie oder rationale Hete-
ronomie.

30 Vorkantisch neuzeitlich ergab sich diese Problematik im
theologischen Kontext des amour pur-Streits, wobei die Frage
erortert wurde: Kann Gott allein um seiner selbst willen unter
Absehung zusitzlicher Motive geliebt werden oder spielt hier
nicht immer schon die Aussicht auf jenseitige Gliickseligkeit mit
berein? Ausgetragen wurde diese Kontroverse vor allem zwischen
den Bischofen Fenelon und Bossuet; vgl. hierzu R. Spaemann
(1990).

85

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autonomie des Willens bedeutet bei Kant also
nicht nur, daB sich der Wille das Gesetz seines
Wollens selbst gibt, sondern dariiber hinaus, daf3
er sich ein Gesetz gibt, das dem Vollzug dieser
Autonomie entspringt und deren Selbstaffir-
mation fordert. Heteronomie des Willens be-
deutet entsprechenderweise nicht lediglich wort-
lich iibersetzt Fremdbestimmung des Willens,
derart, daf} der Wille lediglich durch ein Prinzip
bestimmt wiirde, ohne dies selbst zu wihlen.
Ebensowenig wie Autonomie nicht in blofSem,
wenn auch unbedingtem Wihlenkonnen besteht,
schliet Heteronomie dieses aus. Heteronomie
des Willens liegt vielmehr dann vor, wenn der
Wille im Vollzug seiner Autonomie sich ledig-
lich das Gesetz seines Wollens gibt, ohne eben
eodem actu diesen Vollzug seiner Autonomie
selbst zu affirmieren.

Die hinsichtlich des Autonomieprinzips fest-
gestellte Unterscheidung ist eine entscheidende
Voraussetzung fiir die spiter darzustellende
Rekonstruktion des transzendentalen Freiheits-
vollzugs. Denn nur, wenn innerhalb des Vollzugs
von Autonomie noch einmal eine Differenz ge-
setzt wird zwischen eben reiner Selbstbe-
stimmung bzw. Selbstgesetzgebung als solcher,
die sich nicht eo ipso als Affirmation ihrer selbst
vollzieht, und andererseits der Selbstbestimmung,
die sich im Vollzug ihrer Autonomie affirmiert,
kann unterschieden werden zwischen einem sich
vollbringenden und einem sich verwirkenden
Vollzug der Autonomie bzw. der transzenden-
talen Freiheit selbst und ethisch dann entspre-
chend zwischen gut und bose. Folgende grundle-
gende Struktur des transzendentalen Freiheits-
vollzugs zeichnet sich damit ab: Im sich vollbrin-

86

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genden Vollzug transzendentaler Freiheit be-
wahrt sich die Autonomie des Willens im Voll-
zug ihrer selbst. Im sich verwirkenden Vollzug
transzendentaler Freiheit gibt sich die Autonomie
des Willens in ihrem Vollzug auf.

Leistet der Wille einem Anspruch unbedingt
Folge, der ihm &uBerlich ist, bspw. auch einem
theonomen Anspruch, so iibt er auch dadurch
seine Autonomie aus, indem er alle anderen
Bestimmungsgriinde distanziert und sich eben
diesem Anspruch unbedingt hingibt. Er hat sich
dann zwar unbedingt entschieden, nun aber mit
dem Resultat, sich durch das Prinzip, fiir das er
sich entschieden hat, bedingen zu lassen. Die
Unbedingtheit der Autonomie geht sonach im
Vollzug dieser selbst verloren. Deshalb ist fiir
den Kant der GMS und KPV der durch ein
dufBerliches Prinzip bestimmte Wille der hetero-
nome bzw. unfreie Wille. In diesen zur Grund-
legung der praktischen Philosophie verfafiten
Schriften denkt Kant damit quasi vom Resultat
des Vollzugs der Autonomie her. Die Grundfrage
richtet sich in diesen Schriften auf das unbedingt
Gute bzw. den guten Willen, und dieser ist eben
derjenige, der im Vollzug seiner Autonomie
diese auch bewahrt und sich nicht selbst aufgibt.
Erst in der REL gerit dann die Frage nach dem
Bosen explizit in den Blick, und damit auch die
Moglichkeit, da3 der transzendentale Freiheits-
vollzug als derjenige der Autonomie des Willens
sich auch selbst verwirken kann.

Nur sein eigenes, ihm selbst immanente Gesetz
kann der Wille also begriindetermafien auf unbe-
dingte Weise befolgen. Aufgrund dieser Einsicht
kann Kant davon ausgehen, als erster die Mog-
lichkeit eines unbedingten sittlichen Anspruchs
begriindet zu haben: So mufiten alle vorherigen

87



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuche einer solchen Begriindung fehlschla-
gen, da sie stets auf "irgendein Interesse als Reiz
oder Zwang" rekurrieren muf3ten, solange man
"den Menschen durch seine Pflicht an Gesetze
gebunden" sah und "es sich aber nicht einfallen"
lie3, "daB er nur seiner eigenen ... Gesetzgebung
unterworfen sei". "Man bekam" dann "niemals
Pflicht, sondern Notwendigkeit der Handlung aus
einem gewissen Interesse heraus"3! und verfehlte
damit das Wesen des sittlichen Anspruchs. Letz-
terem zufolge ist es dem Willen aufgegeben, im
Vollzug seiner Autonomie diese zu affirmieren,
und damit seine Unbedingtheit zu bewahren,
denn nur unter dieser formalen Voraussetzung
vermag sich der Wille den materialen Gehalten
dieses Anspruchs gegeniiber offenzuhalten.

§ 14 Transzendentalphilosophie und Ethik

Die nach Ansidtzen Kants weitergefiihrte tran-
szendentale Reflexion hinsichtlich der Unbe-
dingtheit des sittlichen Anspruchs ergibt also die
Selbstaffirmation der Autonomie des Willens als
transzendentalen Anspruch, der als solcher unbe-
dingt und in dieser Unbedingtheit auch begriindet
ist. Nur das ihm selbst immanente Gesetz der
Selbstaffirmation seiner Autonomie kann der
Wille auf begriindete Weise unbedingt anerken-
nen, indem er sich damit selbst bestitigt.32

Kant allerdings hat seine transzendentale
Reflexion auf die Autonomie des Willens nicht

31 GMS BA 73.

32 Entsprechend muB das sittliche Gebot "vollig a priori schon mit
dem Begriff des Willens eines verniinftigen Wesens iiberhaupt
verbunden" gedacht werden (GMS BA 62), so daB auszugehen ist
"von dem Verhiltnisse eines Willens zu sich selbst, so fern er sich
bloB durch Vernunft bestimmt" (GMS BA 63).

88

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

explizit von seinen ethischen Ausfithrungen
abgesetzt, denn ihm geht es nicht nur in transzen-
dentaler Absicht um die Bedingungen der
Moglichkeit eines sittlichen Anspruchs und damit
einer Ethik iiberhaupt, sondern dariiber hinaus
auch darum, eine ganz bestimmte Konzeption
einer Ethik zu rechtfertigen. In diesem Sinne
pendelt er bei seinen Ausfilhrungen immer
wieder zwischen den entsprechenden Ebenen.

So setzt er bspw. eingangs der GMS mit der
transzendentalen Problematik an, indem er in der
Vorrede auf die Unbedingtheit moralischer Ver-
pflichtung rekurriert und dann sogleich im ersten
Abschnitt auf den Willen als die Instanz der Rea-
lisierung dieser Unbedingtheit eingeht.33 Anstatt
nun aber die transzendentale Reflexion fortzufiih-
ren und dabei den Willen als unbedingte Aktuali-
tdt weiter zu reflektieren, was geradewegs zur
Lehre von der Autonomie fiihren wiirde, geht
Kant stattdessen zur Formulierung des ethischen
Prinzips iiber. Hierbei geht er davon aus, daf} die
gesollten Inhalte unter ein einziges Gesetz als
principium diiudicationis, das er bekanntlich als
kategorischen Imperativ bezeichnet, subsumier-
bar und solchermaflen begriindbar sein miifiten.
Anstatt die Moglichkeit eines ethischen An-
spruchs transzendental zu begriinden, geht Kant
also dazu iiber, diesen Anspruch auf eine Formel
zu bringen, mithin ein ethisches Prinzip zu
entwickeln. Danach wendet er sich wieder der
transzendentalen Reflexion zu, indem er auf die

33 Die Begriindung dafiir, daB der Wille allein auf unbedingte
Weise gut sein kann, kann dahingehend zusammengefa3t werden,
daB der Wille sowohl als Grund allen Handelns zu denken ist, wie
auch in der alleinigen Maichtigkeit des Handelnden liegt. Alle
anderen Faktoren menschlichen Handelns sind hingegen durch
duBere Einfliisse beeinfluBbar.

89

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriindung des kategorischen Imperativs durch
die Autonomie des Willens reflektiert.

Aufgrund dieses Wechsels der Reflexionsebe-
nen aber ist Kants Argumentation im Hinblick
auf den Anspruch ihrer durchgehenden Stringenz
von vornherein zum Scheitern verurteilt. Seine
transzendentale Begriindung findet sich zum Teil
nur ansatzweise und in Andeutungen ausgefiihrt,
wihrend die Darstellung seiner Ethik nur vorder-
griindig stringent erscheint. Bei genauerer Be-
trachtung ndmlich finden sich diesbeziiglich an
entscheidenden Stellen unzureichend begriindete
Annahmen. Indem Kant dann von der Ethik des
kategorischen Imperativs aus auch wieder auf die
transzendentale Ebene der Autonomie des Wil-
lens wechselt, geraten diese Annahmen dann
sogar in Verbindung mit letzterer, so daf3 Kant
die Autonomie des Willens nicht lediglich in dem
bisher von uns rekonstruiertem Umfang vertritt,
sondern sie dariiber hinaus mit Implikationen
seiner Ethik versieht.34 Dadurch kann Kant sich
dann schlieBlich sogar iiberreden, dafl auch nur
eine ganz bestimmte Konzeption von Ethik,
nidmlich die des kategorischen Imperativs, tran-
szendental begriindet und somit die einzig mog-
liche sei.

Der Versuch, kontinuierlich von transzenden-
taler zu ethischer Reflexion iiberzugehen und
umgekehrt muf} aus prinzipiellen Griinden fehl-
schlagen, da beide Reflexionen auf unterschiedli-
chen Fragestellungen beruhen, die aufeinander
irreduzibel sind. Die transzendentale Frage lautet
in etwa: Unter welchen Bedingungen 148t sich

34 Ein Kommentar zur GMS wie zur KPV aus der Perspektive
transzendentaler Reflexion einerseits und ethischer Reflexion
andererseits stellt unseres Erachtens noch ein Desiderat dar.

90

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein sittlicher Anspruch iiberhaupt rechtfertigen?
Die ethische Frage hingegen lautet: Was soll ich
unter Voraussetzung eines sittlichen Anspruchs
tun? Transzendentalphilosophie begriindet somit,
daf} man tiberhaupt eine Ethik haben solle, nicht
jedoch die konkrete Form derselben. Im Riick-
gang vom sittlichen Anspruch kann auf die Auto-
nomie des Willens als Bedingung der Moglich-
keit dieses Anspruchs geschlossen werden und
der Vollzug dieser Autonomie kann dann kon-
struktiv als Selbstaffirmation derselben gedacht
werden. Damit jedoch ergibt sich keine konkrete
Ethik, sondern es wird lediglich regressiv das
Unbedingte erschlossen, das bei jeder ethischen
Forderung immer schon mitgefordert wird und es
wird dariiber hinaus versucht, konstruktiv dieses
Unbedingte als Vollzug transzendentaler Freiheit
zu denken. Das Verhiltnis von Transzendental-
philosophie und Ethik besteht sonach darin, daf3
erstere die Ermoglichung der letzteren aufweist,
ohne daB letztere aus ersterer deduzierbar wire.
Nun ist jedoch auch eine transzendentale Re-
flexion keinesfalls gehaltlos und allenfalls dieser
Gehalt, den man als transzendentalen Anspruch
benennen konnte, kann nun als negatives Krite-
rium im Hinblick auf eine konkrete Ethik dienen.
Im Zusammenhang mit Kants Lehre kann, wie
wir sahen, der transzendentale Anspruch als
Selbstaffirmation transzendentaler Freiheit bzw.
Selbstbewahrung der Autonomie des Willens
rekonstruiert werden. Entsprechenderweise darf
freilich kein ethisches Gebot die Selbstaufgabe
transzendentaler Freiheit fordern. Ein ethischer
Anspruch darf nicht das transzendentale Funda-
ment negieren, auf dem er basiert. Das ethische
Sollen erheischt Anerkennung, nicht Unterwer-
fung. Die Unbedingtheit, mit der ein ethischer

91



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anspruch auftritt, besteht gerade darin, daf} er
fordert, seinen Gehalt aus Freiheit anzuerkennen.
Ethisch gehandelt werden soll nicht unter Auf-
gabe der Freiheit, sondern im Vollzug der Frei-
heit.

Der ethische Anspruch ist insofern unbedingt,
als er die Selbstaffirmation transzendentaler Frei-
heit immer schon mitfordert. Er fordert vom
Willen, alle etwaigen faktischen Bestimmungs-
griinde zu distanzieren, um sich in transzenden-
taler Freiheit daraufhin offenzuhalten, der Forde-
rung auf unbedingte Weise, nimlich um ihrer
selbst willen, nachkommen zu kénnen. Der tran-
szendentale Anspruch und der ethische Anspruch
fallen in der sittlichen Erfahrung eines unbeding-
ten Anspruchs ineins und werden lediglich in der
Reflexion voneinander getrennt, wobei gerade
das transzendentale Moment den Anspruch der
Unbedingtheit begriindet. Parallel hierzu sind ja
in je konkreter gegenstidndlicher Erfahrung tran-
szendentale und empirische Momente ebenfalls
immer schon miteinander verbunden und nur
durch Reflexion voneinander trennbar. Letztere
als transzendentale unterscheidet erst zwischen
dem erfahrungskonstitutiven Moment der tran-
szendentalen Grundsitze des Verstandes und
dem kontingenten Moment der Empirie. Entspre-
chend unterscheidet transzendentale Reflexion in
praktischer Hinsicht zwischen dem transzenden-
talen Moment der Selbstaffirmation der Auto-
nomie des Willens, das fiir Sittlichkeit konstitutiv
ist, und dem ethischen Moment, in dem Sittlich-
keit sich in je konkreter Gehaltlichkeit realisiert.

Die Selbstaffirmation transzendentaler Freiheit
begriindet also die ethische Forderung in ihrer
Unbedingtheit, d. h. sie begriindet die Mdoglich-
keit, da} eine ethische Forderung um ihrer selbst

92

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

willen erfiillt werden kann. Damit aber ist noch
keine Festlegung dahingehend getroffen, worin
denn die ethische Forderung zu bestehen habe. Es
bleibt noch offen, auf welchen Prinzipien die
Ethik beruhe, welche Struktur sie habe, beispiels-
weise ob sich der ethische Anspruch dadurch
ausprégt, daf er die Erfiillung von Gesetzen oder
die Realisierung von Werten fordere und vieles
mehr. Transzendentalphilosophie ermdglicht die
ethische Diskussion, ohne eine Ethik zu priju-
dizieren.

Indem Kant die beiden Reflexionsniveaus nicht
klar trennt, erweckt er den Anschein, als wiirde
die transzendentale und die ethische Problematik
in einem engeren, als dem eben erlduterten,
sachlichen Zusammenhang stehen. Dabei geraten
ihm Momente in die transzendentale Reflexion,
die seiner Ethik entnommen sind. Niherhin wird
der transzendentale Anspruch der Selbstaffirma-
tion der Autonomie des Willens dahingehend
erweitert, da3 diese Autonomie nur dann besteht,
wenn der Wille nicht "nur seiner eigenen",
sondern dabei auch "allgemeinen Gesetzgebung
unterworfen"35 ist. Fiir den autonomen Willen
bedeutet die Verbindung von eigener und zu-
gleich allgemeiner Gesetzgebung, sich eodem
actu als "Oberhaupt", aber auch "Glied" im
"Reich der Zwecke"36 zu vollziehen. Allgemeine
Gesetzlichkeit sowie die weitere Bestimmung
derselben als Gesetzgebung von Vernunftwesen,
die als Selbstzwecke zu erachten sind, sind die
wesentlichen Momente der Ethik des katego-
rischen Imperativs. Indem Kant diese Momente
mit dem transzendentalen Anspruch der Autono-

35 GMS BA 73.
36 GMS BA 75.

93

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mie des Willens verquickt, sucht er dieser Ethik
selbst transzendentalen Status zu verleihen und
sie als die einzig mogliche darzustellen.

Kants Argumentationsstrategie besteht dabei
ndherhin darin, die Momente der allgemeinen
Gesetzlichkeit moralischer Maximen sowie der
Selbstzweckhaftigkeit des Vernunftwesens als
unabdingbare ethische Prinzipien zu begriinden
zu suchen, um dann die damit begriindete Ethik
des kategorischen Imperativs mit dem transzen-
dentalen Anspruch der Autonomie des Willens zu
verbinden. Kant verfillt damit gar nicht dem
methodischen Fehler des Versuchs, von transzen-
dentaler Reflexion ausgehend zur Ableitung einer
bestimmten Ethik zu gelangen, sondern sucht
vielmehr umgekehrt, eine ganz bestimmte Ethik
als die einzig verniinftige zu begriinden, um dann
im nachhinein eine Synthese herzustellen zwi-
schen den Prinzipien dieser Ethik und dem
transzendentalen Anspruch der Autonomie des
Willens. Die prinzipielle Offenheit transzenden-
taler Reflexion gegeniiber verschiedenen Kon-
zeptionen von Ethik wird sonach durch ethische
Reflexion aufzuheben gesucht, welche allein eine
einzige Konzeption als begriindet glaubt aus-
geben zu konnen.

Doch diesem Anspruch ethischer Reflexion
vermogen Kants Ausfiihrungen nicht gerecht zu
werden, worauf im folgenden nur in aller Kiirze
eingegangen werden soll. Die wesentlichen Mo-
mente der Ethik des kategorischen Imperativs,
die allgemeine Gesetzlichkeit einer moralischen
Maxime als solcher sowie die Selbstzweckhaf-
tigkeit des Vernunftwesens, erweisen sich langst
nicht als zureichend begriindet. Die grofle, ja
sogar verbliiffende Plausibilitdt, die man ihnen
prima facie zuzusprechen geneigt sein mag, ver-

94

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wandelt sich bei ndherer Betrachtung von Kants
Raisonnement jedenfalls in Skepsis.37

Grundlegend fiir Kants Ethik ist das Moment
der allgemeinen Gesetzlichkeit einer moralischen
Maxime als solcher. Die ihr entsprechende For-
mel des kategorischen Imperativs leitet Kant als
erste ab. Sie besteht darin, daB einer Maxime des
Willens das moralische Kriterium abverlangt
wird, als allgemeines Gesetz gewollt werden zu
konnen. Und diese Ableitung, wonach "der blofe
Begriff eines kategorischen Imperativs auch die
Formel an die Hand gebe", verbliifft in der Tat.
"Denn da der Imperativ aufler dem Gesetze nur
die Notwendigkeit der Maxime enthilt, diesem
Gesetz gemidll zu sein, das Gesetz aber keine
Bedingung enthilt, auf die es eingeschrinkt war,
so bleibt nichts als die Allgemeinheit eines
Gesetzes iiberhaupt iibrig, welchem die Maxime
der Handlung gemiB sein soll ... "38 "Der kate-
gorische Imperativ ist also nur ein einziger, und
zwar dieser: handle nur nach derjenigen Maxime,
durch die du zugleich wollen kannst, da} sie ein
allgemeines Gesetz werde."3?

Gegeniiber dem hypothetischen Imperativ, der
prinzipiell von einer vorgédngigen Zwecksetzung
als seiner Bedingung abhéngt, gebietet der kate-
gorische Imperativ unbedingt. Soviel ist unstrei-
tig nach den von Kant vorgenommenen Begriffs-
definitionen. Zugestanden werden kann auch, daf3
die Unbedingtheit des Gesetzes darin bestehe,

37 Diese Kritik aber verfolgt keineswegs die Absicht, daB Kants
ethische Prinzipien schlechthin unhaltbar wiren, sondern
lediglich, daB sie erhebliche Defizite hinsichtlich ihrer
Begriindung aufweisen.

3 GMSBASI.

¥ GMS BA 52.

95

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daf} dieses durch keine Bedingung eingeschriankt
werde. Dies erscheint unproblematisch, sofern
eben damit nichts anderes gesagt sein soll, als die
Trivialitdt: das unbedingte Gesetz unterstehe kei-
ner Bedingung. Problematisch aber erscheint die
Folgerung, wonach gelten soll, es bliebe "nichts
als die Allgemeinheit eines Gesetzes iiberhaupt
tibrig". Unbedingtheit muB ja nicht eo ipso Allge-
meinheit bedeuten.

Kant gibt keine Begriindung, warum ein unbe-
dingter Anspruch die Form eines allgemeinen
Gesetzes haben miisse. Der Schein einer Begriin-
dung aber entsteht durch Kants ambivalenten
Gebrauch des Begriffs "Gesetz", womit er den
logischen Hiatus zwischen dem Moment der
Unbedingtheit und dem der Allgemeinheit zu
tiberbriicken sucht. Diesen Begriff ndmlich fiihrt
er zundchst nur ein, um die Unbedingtheit sittli-
cher Imperative zu kennzeichnen. Ist dieser
Begriff aber erst cinmal in diesem Sinne einge-
fiihrt, findet Kant in ihm ganz selbstverstdndlich
das Moment der Allgemeinheit enthalten, wobei
auch Assoziationen mit dem Begriff des Gesetzes
in theoretischer Hinsicht hilfreich sind, sofern fiir
ein Naturgesetz ja innerhalb eines bestimmten
Bereichs allgemeine Giiltigkeit angenommen
wird.40 Wird deshalb die Konnotation des Mo-

40 Kant 14Bt gar keinen Zweifel daran, daB er den Begriff des
Gesetzes dem theoretischen Bereich entnimmt; vgl. etwa GMS
BA 36: "Ein jedes Ding der Natur wirkt nach Gesetzen. Nur ein
verniinftiges Wesen hat das Vermégen, nach der Vorstellung der
Gesetze, d. i. nach Prinzipien zu handeln, oder einen Willen ...".
Bezeichnend hierbei ist, mit welcher Selbstverstandlichkeit der
Begriff des Gesetzes im Zusammenhang bereits mit der Absicht-
lichkeit des Handelns eingefiihrt wird, obwohl er damit doch gar
nicht in zwingendem Zusammenhang steht. Absichtliches
Handeln liegt ja bereits vor, wenn man nach einer Maxime

96

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ments der Allgemeinheit in gewisser Hinsicht als
Implikation des Begriffs eines Gesetzes womog-
lich unvermeidbar, so bliebe jedoch Kants Ein-
fiihrung gerade dieses Begriffs zur Kennzeich-
nung der unbedingten Geltung eines sittlichen
Anspruchs zu beanstanden. In diesem Sinne
konnte man Kant gar unterstellen, er habe gerade
den Begriff des Gesetzes als willkiirliche Kenn-
zeichnung fiir die Unbedingtheit eines sittlichen
Anspruchs nur deshalb eingefiihrt, um das Mo-
ment der Allgemeinheit dann analytisch aus ihm
hervorzuzaubern.

Im Sinne der angedeuteten Argumentations-
strategie wird in der GMS der Begriff des Geset-
zes nur eingefiihrt, um die Unbedingtheit sitt-
licher Imperative zum Ausdruck zu bringen, denn
es soll damit eine sich von allen anderen Impe-
rativen abhebende "Notigung des Willens deut-
lich unterschieden"4! werden. Allein um "die
Ungleichheit der Notigung des Willens deutlich”
zu machen, werden die Imperative unterschieden
in "Regeln", "Ratschldge" und "Gebote (Geset-
ze)". Der Begriff der letzteren wird allein fiir
sittliche Imperative im Hinblick auf deren un-
bedingte Geltung reserviert. Doch in der hierfiir
sogleich folgenden Begriindung wird dann ein-
fach als selbstverstindlich unterstellt, mit dem
Begriff des Gesetzes gehe neben dem definito-
risch festgelegten Moment der Unbedingtheit
auch das Moment der Allgemeinheit einher,
indem Kant weiter ausfiihrt: "nur das Gesetz
fiihrt den Begriff einer unbedingten und zwar

handelt, und dieser muB ja nach Kants sonstigem Verstindnis
keine allgemeine Gesetzlichkeit eignen.
41 GMS BA 43.

97



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

objektiven und mithin allgemein giiltigen
Notwendigkeit bei sich"42, womit dann freilich
unbedingte und allgemeine Geltung austauschbar
werden und Kant in der spiter folgenden Ab-
leitung der Grundformel des kategorischen
Imperativs ganz selbstverstindlich die "Allge-
meinheit eines Gesetzes" voraussetzen kann. Die
Willkiirlichkeit der Bezeichnung eines unbeding-
ten sittlichen Anspruchs als Gesetz kommt in
obigem Zitat im iibrigen dadurch recht gut zum
Ausdruck, da3 Kant zunichst sogar zwei Begriffe
zur Kennzeichnung des sittlichen Anspruchs
anbietet, nimlich "Gebot" und "Gesetz", wobei er
letzteres sogar zundchst noch in Klammer setzt,
womit man wohl annehmen darf, daf} er den
Begriff "Gebot" zunichst fiir die ndherliegende
Bezeichnung hilt. Hierin konnte man ihm nur
zustimmen, denn der Begriff des Gebotes scheint
dem praktischen Kontext sittlicher Erfahrung
weit ndher zu stehen, als der mit Assoziationen
aus dem Bereich der Natur beladene Begriff des
Gesetzes. Da Kant jedoch wohl genau auf diese
Assoziationen, welche im wesentlichen das Mo-
ment allgemeiner Giiltigkeit beinhalten, abzielt,
ersetzt er kurzerhand den Begriff des Gebotes
durch den des Gesetzes.43

42 GMS BA 43.

43 Die mit dem Begriff des Gesetzes verbundenen Konnotationen
aus dem theoretischen Bereich nimmt Kant dann bewuBt in
Anspruch, wenn er die allgemeine Gesetzlichkeit moralischer
Maximen explizit in Analogie zur Naturgesetzlichkeit denkt und
damit zu folgender zweiten Formel des kategorischen Imperativs
gelangt: "handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch
deinen Willen zum allgemeinen Naturgesetze werden sollte"
(GMS BA 52). Sofern die moralische Maxime als allgemeines
Gesetz gewollt werden kann, kann sie gleichsam betrachtet
werden, als ob sie ein Gesetz einer Natur sei, die durch

98

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Festzuhalten jedenfalls bleibt, da3 die Einfiih-
rung des Prinzips der allgemeinen Gesetzlichkeit
als ethischer Qualifikation von Kant keineswegs
zwingend begriindet wird. Und dies gilt auch im
Hinblick auf das zweite wesentliche Konstituens
der Ethik des kategorischen Imperativs, ndmlich
von der These der Selbstzweckhaftigkeit des Ver-
nunftwesens. Letztere fiihrt Kant eigentlich des-
halb ein, um die Maximen, die allein nach dem
Kriterium widerspruchsfreier allgemeiner Ge-
setzlichkeit gewollt werden konnten, weiter
einzuschrinken. Als allgemeines Gesetz konnte
ja eine unendliche Anzahl méglicher Maximen
widerspruchsfrei gewollt werden, deshalb sucht
Kant nach einer ndheren Spezifizierung im Hin-
blick auf die moralische Qualifikation von
Maximen.

Diese erfolgt nach Kant, indem der kategori-
sche Imperativ nicht nur fordert, daf} eine Maxi-
me als allgemeines Gesetz widerspruchsfrei ge-
wollt werden konnte, sondern dariiber hinaus

menschliches Handeln zu konstituieren wire. Eine Ungereimtheit
unserer Interpretation konnte u. U. darin gesehen werden, daB der
hier auf ethischem Niveau problematisierte Begriff des Gesetzes
auf transzendentalem Niveau mit dem Prinzip der Autonomie
explizit in Anspruch genommen wird (Vgl. oben § 12). Dies
allerdings kann allein bereits durch die strikte Unterschiedenheit
der Reflexionsniveaus gerechtfertigt erscheinen. Es scheint ja
keinerlei methodische Veranlassung zu bestehen, Begriffe trans-
zendentaler Reflexion mutatis mutandis in ethischer Reflexion
wiederholen zu miissen. Vielmehr erscheint es weit eher ange-
zeigt, daB jede dieser Reflexionen ihre Begrifflichkeit eigens zu
begriinden hat. In diesem Sinne kann transzendentale Reflexion
einen Bezug zwischen Freiheit und Gesetz im Prinzip der
Autonomie positiv darstellen, wihrend die ethische Reflexion den
Begriff des Gesetzes weit weniger zwingend zu rechtfertigen
vermag.

99

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

noch einen unbedingten Zweck dekretiert, der
nicht wiederum zum Mittel fiir einen anderen
Zweck herabgesetzt werden kann. Die sittliche
Qualifikation einer Maxime ist damit erst dann
gegeben, wenn sie diesem Zweck an sich selbst
nicht widerspricht. Der unbedingte Zweck kon-
kurriert dabei aber nicht mit allen anderen
Zwecken auf gleicher Ebene, wobei er diese
letztlich zu bloBen Mitteln herabsetzen wiirde,
sondern ist formaliter als ein Zweck tiberhaupt zu
denken, der hinsichtlich der sittlichen Qualifika-
tion einer Maxime und deren konkreter Zweck-
setzung als mitgesetzt muf} unterstellt werden
konnen. Als diesen unbedingten Zweck denkt
Kant das Vernunftwesen und leitet daraus die
entsprechende Spezifizierung des kategorischen
Imperativs ab: "Handle so, da3 Du die Mensch-
heit sowohl in Deiner Person als in der Person
eines jeden anderen jederzeit als Zweck, niemals
bloB als Mittel brauchst".44

Diese Selbstzweckhaftigkeit des Menschen
bzw. des Vernunftwesens fiihrt Kant aber als eine
bloBe Behauptung ein: "Nun sage ich: der
Mensch und iiberhaupt jedes verniinftige Wesen
existiert als Zweck an sich selbst ... "45 Und fiir
diese Behauptung wird auch keine zureichende
Begriindung geboten, sondern sie wird lediglich
ex negativo dadurch zu stiitzen gesucht, dal3
durch Neigungen vermittelten Objekten wie auch
vernunftlosen Wesen eine unbedingte Werthaf-
tigkeit und damit eine Selbstzweckhaftigkeit
abgesprochen wird. Dabei ist zwar die Struktur
erkennbar, daf3 der oberste Zweck der Vernunft
nur in dieser selbst und nicht in Vernunftfrem-

44 GMS BA 66 f.
45 GMS BA 64.

100

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem bestehen konne, nicht aber wird von Kant
auf zureichende Weise begriindet, wie gerade das
individuelle Vernunftwesen diese Struktur der
Selbstrealisation der Vernunft zu mediatisieren
vermag. Allein aufgrund dieser Struktur wéren ja
auch iiberindividuelle Vernunftleistungen (wie
etwa Hegels Objektivationen des Geistes, bspw.
Staat, Gesellschaft, Familie etc.) als Kandidaten
der unbedingten Zwecksetzung von vornherein
gar nicht auszuschliefen. Sollte jeder Anschein
eines unhinterfragt vorausgesetzten Individualis-
mus vermieden werden, so miilte die Unbedingt-
heit des individuellen Vernunftwesens nicht nur
ex negativo, sondern positiv ausgewiesen wer-
den.46

Die ethischen Prinzipien der allgemeinen
Gesetzlichkeit einer Maxime wie auch des Ver-
nunftwesen als eines Selbstzwecks werden also
von Kant nicht hinreichend begriindet. Die Ethik
des kategorischen Imperativs findet sich damit
keineswegs als die einzig mogliche ausgewiesen.
Damit kann recht betrachtet auch der Befund der
ethischen Reflexion Kants keine Veranlassung
ergeben, die erdrterten ethischen Prinzipien mit
dem transzendentalen Prinzip der Selbstaffirma-
tion transzendentaler Freiheit als der Autonomie

46 Das Vernunftwesen als unbedingten Zweck positiv auszu-
weisen, liegt wohl in der Intention zweier genuiner Lehrstiicke
Fichtes: der Selbstsetzung des Ich und der Interpersonalitits-
deduktion. In der Selbstsetzung des Ich kann sich das menschliche
Vernunftwesen in seiner Unbedingtheit erfahren und der Inter-
personalitdtsdeduktion zufolge muB es als diesbeziigliche Mog-
lichkeitsbedingung eodem actu ein anderes, es aufforderndes
menschliches Vernunftwesen setzen. In der Durchfiihrung dieser
Lehrstiicke sucht Fichte in einer transzendentalen Genesis
aufzuweisen, wie Unbedingtheit im commercium menschlicher
Freiheit sich gerade zwischen menschlichen Vernunftwesen
konstituiert.

101

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Willens in eine zwingende Verbindung zu
bringen. Der autonome Wille als solcher muf
sonach nicht zwingend mit allgemeiner Gesetz-
gebung in einem Reich der Zwecke von Ver-
nunftwesen einhergehen. Die Offenheit transzen-
dentaler Freiheit gegeniiber verschiedenen Kon-
zeptionen von Ethik vermag Kants ethische
Reflexion also entgegen ihrem Anschein nicht
aufzuheben.

Hinsichtlich Kants praktischer Philosophie
erscheint damit allein der transzendentale Grund-
gedanke zwingend, wonach ein unbedingter sitt-
licher Anspruch auf die Selbstaffirmation tran-
szendentaler Freiheit als der Autonomie des Wil-
lens zuriickzufiihren sei. Die von Kant ebenfalls
angestrebte Begriindung der Ethik des kategori-
schen Imperativs als der allein moglichen Ethik
vermag hingegen nicht zu iiberzeugen.4’

47 Deshalb mégen auch die Versuche durchaus sinnvoll sein,
Kants Ethik zu einer Diskursethik zu transformieren. Einen argen
methodischen Fehler begehen diese Versuche allerdings dann,
wenn sie sich dabei auch iiber Kants transzendentale Freiheits-
lehre, mithin iiber das Prinzip der Selbstaffirmation der Auto-
nomie des Willens hinwegsetzen zu konnen glauben. Vgl. hierzu
die berechtigte Kritik von H. Krings (1980), S. 69-98.

102

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C. Autonomie und Gliickseligkeit

§ 15 Das Problem der Vereinbarkeit von
Sittlichkeit und Gliickseligkeit

Wird in der GMS und KPV die Autonomie des
Willens als Begriindungsprinzip der Sittlichkeit
eingefiihrt, so wird Gliickseligkeit als solches
eindeutig negiert. Sofern letztere als Begriin-
dungsprinzip gedacht wiirde, wire Kant zufolge
eine Heteronomie des Willens in jedem Fall
unvermeidbar. Hinsichtlich der Begriindung der
Sittlichkeit erscheint Gliickseligkeit geradezu als
Gegenprinzip, unter dem alle verfehlten Begriin-
dungsversuche subsumierbar sind. Weder als
eigenel noch als allgemeine? kann sie die Sitt-
lichkeit begriinden. Kommt also Gliickseligkeit
zundchst nur negativ "als Gegengewicht gegen
alle Gebote der Pflicht"3 in den Blick, so beldBt
Kant es aber dabei nicht, sondern versucht in der
KPV auch eine positive Beziehung zwischen
Sittlichkeit und Gliickseligkeit zu denken. Gliick-
seligkeit wird dabei vollig unvermittelt als ein
Verlangen verniinftiger endlicher Wesen4 im

L KPV A 45,60 f.

2 KPV A 63.

3 GMS BA 23.

4 KPV A 198; vgl. auch vorher bereits KPV A 45: "Gliicklich zu
sein, ist notwendig das Verlangen jedes verniinftigen aber

103



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen einer Lehre vom summum bonum
eingefiihrt.

Kant geht es bei dieser Lehre nicht nur um eine
Vereinbarkeit von Sittlichkeit und Gliickselig-
keit, sondern er behauptet dariiber hinaus sogar
eine Verwiesenheit der Sittlichkeit auf Gliickse-
ligkeit. Dies deutet er damit an, daf3 die Tugend
zwar "das Hochste" als das "Oberste (supre-
mum)" sein miisse, es aber nicht als "das Vollen-
dete (consummatum)"> sein konne, da sie nicht
der "ganze Gegenstand einer reinen praktischen
Vernunft, d. i. eines reinen Willens"¢ sei. Dies sei
vielmehr ein summum bonum, das neben dem
Begriff der Sittlichkeit auch den der Gliickselig-
keit enthalte, wobei die letztere im Verhiltnis zur
Tugend exakt proportioniert sei. Um die Verein-
barkeit dieses Lehrstiicks mit autonomer Sittlich-
keit nicht bereits a limine preiszugeben, betont
Kant freilich von Anfang an, daf} hierbei allein
die Sittlichkeit als Bestimmungsgrund des Wil-
lens fungieren diirfe.

Wie aber kann Gliickseligkeit einerseits als
"Gegenstand" des sittlichen Willens gedacht wer-
den, ohne andererseits "nicht als Bestimmungs-
grund" des sittlichen Willens gedacht werden zu
miissen? Und wie ist das summum bonum, sofern
es in einer der Tugend exakt proportionierten
Gliickseligkeit bestehen soll, ndherhin zu denken
bzw. warum soll dies iiberhaupt gedacht werden?

Die Aufgabe, die sich dem Interpreten stellt,
besteht darin, zu rekonstruieren, wie Kants

endlichen Wesens und also ein unvermeidlicher Bestimmungs-
grund seines Begehrungsvermogens."

KPV A 198.
6 KPV A 196.

104

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriff der Gliickseligkeit zu konzipieren sei,
damit die Lehre vom summum bonum der KPV
mit einer auf dem Prinzip der Autonomie des
Willens einhergehenden Begriindung der Sitt-
lichkeit vereinbar erscheint und auch unter Vor-
aussetzung dieser Begriindung einen systemati-
schen Stellenwert erhilt. Die Miflverstandnisse
der Kantinterpretation im Hinblick auf diese
Problematik sind mehr als zahlreich. Sicherlich
gehort die Dialektik der praktischen Vernunft zu
den am meisten miflverstandenen Kapiteln der
Kantinterpreten. Meist wurden die Schwierigkei-
ten durch eine nur oberflidchliche Auseinander-
setzung mit dem Begriff der Gliickseligkeit um-
gangen oder es wurde tatsachlich der Schluf}
gezogen, die Lehre vom summum bonum sei gar
nicht vereinbar mit der Begriindung der Sitt-
lichkeit durch Autonomie des Willens, womit
Kant nichts weniger als eine offensichtliche
Inkonsistenz zwischen Analytik und Dialektik
ein und desselben Werkes unterstellt wurde.

Wie so oft ist aber auch in diesem Punkt Kant
‘vor seinen vorschnell urteilenden Kritikern in
Schutz zu nehmen. Die Rekonstruktion seines
Begriffes der Gliickseligkeit fiihrt ndmlich, wie
zu zeigen sein wird, durchaus zu dem Resultat
einer prinzipiellen Vereinbarkeit einer auf
Autonomie des Willens beruhenden Sittlichkeit
mit der Lehre vom summum bonum und dariiber
hinaus wird auch die Konsequenz einsichtig, mit
der sich Kant von ersterer zu letzterer iiberzu-
gehen veranlafit sieht.

Vorweg sei hierbei allerdings bemerkt, daf3
diese Vereinbarkeit und dieser sinnvolle Bezug
zwischen autonomer Sittlichkeit und Gliick-
‘seligkeit nicht bereits fiir die entsprechenden
Ausfithrungen der KRV gelten kann. Die dorti-

105

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen Ausfilhrungen zum hochsten Gut lassen
Gliickseligkeit ganz offensichtlich als Belohnung
fiir Tugend erscheinen im Rahmen eines theonom
begriindeten moralischen Handelns.”

§ 16 Die Rekonstruktion des Begriffs
der Gliickseligkeit

Kant widmet dem Begriff der Gliickseligkeit
keine systematische Erorterung. Dieser Begriff
muf} deshalb aus den verstreuten Auflerungen,
die sich vor allem in der GMS und KPV hieriiber
finden, rekonstruiert werden. Zweifelsohne hitte
Kant den zahllosen Mif3verstindnissen seiner
Interpreten und Kritiker vorbeugen konnen, hitte
er den Begriff der Gliickseligkeit dhnlich aus-
fiihrlich und zusammenhéngend erortert, wie den
der Sittlichkeit. Er hat dies wohl deshalb nicht
getan, da der Begriff der Gliickseligkeit, wie die
Rekonstruktion zeigen wird, seinen wichtigen
systematischen Ort im Rahmen eines Problem-
kreises hat, den Kant nicht thematisiert, sondern
auf den er nur, soweit es ihm fiir seine Fragestel-
lungen notwendig erscheint, en passant eingeht.

7 In der Konsequenz dieser Divergenz zwischen KRV und KPV
ergeben sich dann bei genauerer Betrachtung freilich auch
unterschiedliche Konzeptionen der Ideen der reinen Vernunft, die
ja wiederum um der Erméglichung des hochsten Gutes willen
gedacht werden. Hinsichtlich der Idee der Freiheit wurde dies ja
bereits dargetan. Die KRV kann sich mit dem Begriff praktischer
Freiheit zufrieden geben, wihrend die KPV von transzendentaler
Freiheit ausgehen muB. Aber auch die Ideen "Gott" und
"kiinftiges Leben" bzw. "Unsterblichkeit" werden in der KPV auf
der Basis autonomer Sittlichkeit und eines dieser entsprechenden
Lehrstiicks vom summum bonum gegeniiber den Konzeptionen
der KRV entscheidend gedndert. Hierauf einzugehen wiirde
allerdings den Rahmen dieser Abhandlung sprengen.

106

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es handelt sich hierbei ndmlich um die Proble-
matik menschlichen Handelns iiberhaupt. Die
Fragestellung von Kants praktischer Philosophie
aber zielt nicht auf die Handlung als solche ab,
sondern allein auf das Moment der Sittlichkeit
derselben. Handlungstheoretischen Fragestellun-
gen geht Kant nur insoweit nach, als die Refle-
xion auf das Moment der Sittlichkeit einer
Handlung wenigstens ein umrif3haftes Verstind-
nis der Grundstruktur von Handeln iiberhaupt
voraussetzt. Die spérlichen Ausfiihrungen, die
Kant diesem Problem widmet, haben stets frag-
mentarischen Charakter, da auch der Duktus von
Kants Ausfiihrungen allein durch das Interesse
am Moment der Sittlichkeit bestimmt wird.

Bezeichnend fiir Kants nur peripheres Einge-
hen auf das Problem des Handelns im allgemei-
nen ist es, da} er auf wesentliche Begriffe dessel-
ben lediglich in einer Anmerkung der Vorrede
zur KPV eingeht und dabei darauf hinweist, daf3
man die "Erkldarung" dieser Begriffe, "als in der
Psychologie gegeben, billig sollte voraussetzen
konnen".8 Andererseits ist es geradezu ein
Gliicksfall, daf3 Kant hier wenigstens in einigen
zusammenhingenden Sitzen durch die Definition
der Begriffe "Leben", "Begehrungsvermdgen"
und "Lust" auf die Grundstruktur einer Handlung
als solcher eingeht, zumal hiermit gerade die psy-
chologischen Begriffe einer Handlungstheorie
benannt sind, die sich fiir die Rekonstruktion des
kantischen Begriffs der Gliickseligkeit als
bedeutsam erweisen.

In aller Kiirze gibt Kant eine Definition dieser
drei Begriffe in ihrem Zusammenhang und
erkldrt dies als hinreichend im Hinblick auf die

8 KPV A 15 Anm.

107



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voraussetzungen, die aus psychologischer Sicht
fiir seinen Zweck zu beriicksichtigen sind: "Le-
ben ist das Vermogen eines Wesens, nach Geset-
zen des Begehrungsvermogens zu handeln. Das
Begehrungsvermogen ist das Vermdgen dessel-
ben, durch seine Vorstellungen Ursache von der
Wirklichkeit der Gegensténde dieser Vorstellun-
gen zu sein. Lust ist die Vorstellung der Uberein-
stimmung des Gegenstandes oder der Handlung
mit den subjektiven Bedingungen des Lebens,
d.i. mit dem Vermdgen der Kausalitit einer
Vorstellung in Ansehung der Wirklichkeit ihres
Objekts (oder der Bestimmung der Krifte des
Subjekts zur Handlung, es hervorzubringen).
Mehr brauche ich nicht zum Behuf der Kritik von
Begriffen, die aus der Psychologie entlehnt
werden ..."?

Kants Versaumnis, auf diese faktischen Vor-
aussetzungen menschlichen Handelns nidher
einzugehen, ist der Grund fiir die bei seinen
Interpreten entstandenen MiB3verstdndnisse hin-
sichtlich des Begriffs der Gliickseligkeit. Es kann
niamlich gezeigt werden, daf} die in eine Anmer-
kung verbannten eben zitierten Definitionen in
Verbindung mit den sich verstreut in der GMS
und KPV findenden Ausfithrungen zur Gliickse-
ligkeit einen ziemlich eindeutigen Begriff der
letzteren ergeben, welcher vollig vereinbar ist mit
Kants Begriff der Autonomie des Willens im
Hinblick auf die Begriindung der Sittlichkeit.
Dariiber hinaus kann dargelegt werden, daf3 die-
ser zu rekonstruierende Begriff der Gliickselig-
keit im Rahmen einer fundamentalen Betrach-
tung von menschlichem Handeln iiberhaupt als
unerldfliches Komplement der Sittlichkeit zu

9 KPV A 17 Anm.

108

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denken ist, wodurch Kants Lehrstiick vom
summum bonum seine Rechtfertigung erfahrt.

Kant definiert also das Leben als ein "Vermo-
gen eines Wesens, nach Gesetzen des Begeh-
rungsvermogens zu handeln", und "das Begeh-
rungsvermogen ist das Vermogen desselben,
durch seine Vorstellungen Ursache von der
Wirklichkeit der Gegenstidnde dieser Vorstellun-
gen zu sein". Kant sieht damit in der psychischen
Dimension die differentia specifica des Lebens
als solchem gegeniiber toter Natur. Dies ist
durchaus nachvollziehbar. Elemente toter Natur
ndmlich wirken allein nach duferlich erhaltenen
Impulsen, nicht nach einem immanenten Streben,
so daf} streng genommen ein Wirken von einem
Bewirktwerden gar nicht unterscheidbar ist. Jeder
StoB, der von einem Massenpunkt ausgeht, kann
ebenso als ein Gestolenwerden desselben be-
trachtet werden. Leben hingegen qualifiziert sich
durch ein Wirken, das mit einem Begehren und
damit einem bewuf3ten Streben einhergeht, womit
sich der Bereich einer Innerlichkeit und Bewuf3-
theit allererst auftut. Aufgrund dieser Bewuf3theit
des Strebens kann das Wirken eigene Vorstellun-
gen zur Ursache haben und auf die Wirklichkeit
des Vorgestellten in einem Zweckbezug abzielen.
Wirken wird damit unter Voraus-setzung eines
Begehrungsvermdogens allererst von einem Be-
wirktwerden unterscheidbar, insofern Wirken
dann durch Innerlichkeit, BewuBtheit und Inten-
tionalitdt gekennzeichnet ist, wogegen Bewirkt-
werden als eine rein duflere Veranlassung
erscheint.

Auch das Gefiihl der Lust setzt Kants Defini-
tion zufolge das Moment des Begehrens voraus,
denn es beruht auf dem Bewuftsein, daB eine
Erfiillung des Begehrens gegeben ist. So ist Lust

109

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"die Vorstellung der Ubereinstimmung des Ge-
genstandes oder der Handlung ... mit dem Ver-
mogen der Kausalitit einer Vorstellung in
Ansehung der Wirklichkeit ihres Objekts (oder
der Bestimmung der Krifte des Subjekts zur
Handlung es hervorzubringen)". Lust beruht also
quasi auf einer Vorstellung zweiter Ordnung,
welche die Verwirklichung einer objektbezoge-
nen Vorstellung anzeigt. 10

Wesentlich im Hinblick auf Lust erscheint, dafl
die Zwecke des Begehrungsvermdgens durch
Vorstellungen reprisentiert werden. Durch Vor-
stellungsbezug allein aber wird im Bereich blofler
Sinnlichkeit und der mit dieser verbundenen Un-
mittelbarkeit verblieben. Im blofen Vorstellen
weif} der Vorstellende sich nicht als solcher und
ist ganz an einzelnes Sinnliches hingegeben, oh-
ne dies auf ein Allgemeines hin zu transzendieren
und durch ein solches zu vermitteln. Im blofen
Vorstellungsbezug ist der Vorstellende vollig
rezeptiv durch das Vorgestellte bestimmt. Allein
durch Vorstellungen repréasentierte Zwecke wir-
ken sonach als naturale Determinanten. Auf3er-
dem vermdégen lediglich durch Vorstellungen
reprasentierte Zwecke auch keinen Zusammen-
hang zu vermitteln. Die blofe Vorstellung
repréasentiert als solche stets Besonderes und
besitzt keine Allgemeinheit. Auch eine Mehrheit
bloBer Vorstellungen ergibt lediglich das bezie-
hungslose Nebeneinander einer Mannigfaltigkeit,
in welcher die Vorstellungen in ihrer Vereinze-

10 In der Einleitung der MS bestimmt Kant diese Lust niher als
"praktische Lust", sofern sie eben auf das Begehrungsvermdgen
bezogen und auf die Verwirklichung des Vorgestellten gerichtet
ist, und setzt sie damit ab von einer "kontemplativen Lust", die
bereits auf der Vorstellung allein basiert, ohne auf die
Wirklichkeit des Vorgestellten gerichtet zu sein (AB 3).

110

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lung bestehen bleiben und zu keiner Einheit
gelangen. Im Hinblick auf Lust ergibt sich dabei
als Konsequenz: Sofern sie auf dem BewuBtsein
beruht, daf} vorgestellten Zwecken objektive Ver-
wirklichungen korrespondieren, kann es sich,
aufgrund der Disparitit der Vorstellungen, auch
lediglich um jeweils punktuelle Wirklichkeitsmo-
difikationen handeln.

Diese sinnliche Unmittelbarkeit aber entspricht
nicht dem menschlichen Handeln. Letzterem muf}
neben der Dimension des Physischen und Psychi-
schen noch zumindest eine elementare Ver-
niinftigkeit zuerkannt werden. Dies bedeutet, daf3
menschliches Handeln nicht lediglich auf ein-
zelnen Vorstellungen griindet, die in einem dis-
paraten Nebeneinander bloer Mannigfaltigkeit
stehen, sondern vielmehr in Begriffen. Das
menschliche Begehrungsvermodgen ist deshalb
auch Kant zufolge als "Willkiir" oder "Wunsch"
ein "Begehrungsvermdgen nach Begriffen".1! Ein
Begriff aber bedeutet als solcher jeweils Einheit
von Vorstellungen. Letztere werden dabei nicht
in ihrer unmittelbaren sinnlichen und vereinzel-
ten Gegebenheit belassen, sondern durch Sponta-
neitdt in einen systematischen wechselseitigen
Bezug gebracht, dessen Regel der Begriff ist. Im
Begriff realisiert sich damit immer schon Freisein
von sinnlicher Unmittelbarkeit und deshalb
bedeutet ein Begehrungsvermégen nach Begrif-
fen die Unabhingigkeit des Handelns von der
Gebundenheit an vereinzelte Vorstellungen und
damit einhergehend die Moglichkeit eines
Handelns nach eigenen Regeln, die dann in Ma-
ximen ausformuliert werden konnen. So gehen
Kant zufolge von der "Willkiir" als diesem

IIMSAB 4.

111



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Begehrungsvermogen nach Begriffen"!2 auch
"die Maximen"13 aus. Mit dieser Willkiir ist die
Moglichkeit eroffnet, sich durch Begriffe eigene
Zwecke zu setzen, die sich nicht durch Eingebun-
densein in einen naturalen Konnex via Vorstel-
lungen einfach aufdringen.

Sofern die Zwecke durch Begriffe vermittelt
sind, werden sie allererst als eigene erfahrbar. Im
Rahmen sinnlicher Unmittelbarkeit weill der
Vorstellende sich ja gar nicht als solcher. Mit der
Distanzierung dieser Unmittelbarkeit, welche mit
der Bildung und Anwendung von Begriffen ein-
hergeht, gewinnt das Subjekt erst ein BewuBtsein
seiner selbst. Das "Ich denke" kann nun prinzi-
piell jeden Gedanken begleiten.

Da menschliches Handeln immer schon iiber
die sinnliche Unmittelbarkeit hinaus ist und
letzteres eine reine Fiktion ist, kann auch das
tatsdchliche Erleben der Lust nicht schlechthin
unmittelbar sein. Menschliches Handeln ist
immer schon durch Begriffe und Maximen
vermittelt und damit verstindiges Handeln. Soll
Lust in ihrer Unmittelbarkeit erfahren werden, so
ist de facto diese Unmittelbarkeit — soweit
moglich — erst herzustellen. Der Riickgang von
begrifflich vermittelten Zwecken, die sich an
weiterreichenden verstandesméfligen Zusammen-
hidngen orientieren, auf bloe Vorstellungsbe-
ziige, und damit quasi die Riicknahme der
Subjektivitdt, muf} eigens geleistet werden, ohne
daff diese Riicknahme freilich je vollkommen
vollzogen werden konnte. Einmal konstituierte
Subjektivitdt kann sich zwar wieder weitgehend
zuriicknehmen, sich aber prinzipiell nicht ginz-

127 a.0.
13 MS AB 26.

112

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lich aufheben. Somit bleibt menschlichem Han-
deln, auch wenn es sich de facto durch bloflen
Vorstellungsbezug vermittelt, ein Rest von
Subjektivitdt. Kants Definition der Lust bringt
dies dadurch zum Ausdruck, daB Lust auf der
Vorstellung der Korrespondenz einer Vorstellung
und deren Verwirklichung, mithin auf einer Vor-
stellung zweiter Ordnung, basiert, durch die das
Subjekt bereits eine Distanz zum unmittelbaren
Geschehen herstellt. Dariiber hinaus konnte man
auch noch anmerken, daf} die Unmoglichkeit, auf
reine Unmittelbarkeit zuriickzukommen, auch
darin zum Ausdruck kommen muf}, daf gar kein
reiner Vorstellungsbezug erreicht werden kann.
Die Vorstellungen sind bereits als solche, wie ja
die KRV lehrt, prinzipiell begrifflich vermittelt.

Sofern nun menschliches Handeln auf begriff-
lich vermittelten Zwecksetzungen beruht, ist hin-
sichtlich der Verwirklichung der Zwecke der
Bezug auf die Realisierung einzelner Vorstellun-
gen inaddquat. Menschlichem Handeln geht es
nicht um lediglich punktuelle Wirklichkeitsmodi-
fikationen, sondern vielmehr um die Verwirkli-
chung von Zwecken, die unter Regeln von
Begriffen stehen.

Realisierung eines Zwecks setzt deshalb eine
Vielzahl von einzelnen Wirklichkeitsmodifi-
kationen voraus, deren systematischer Zusam-
menhang allererst diese Realisierung ergibt. Ent-
sprechend der prinzipiellen Distanzierung von
sinnlicher Unmittelbarkeit, die mit dem Begriff
einhergeht, hingt dessen objektive Realisierung
auch gar nicht von der Realisierung einzelner
Vorstellungen ab. Die Realisierung eines Begriffs
kann aufgrund dessen Allgemeinheit prinzipiell
auf mehrerlei Weise erfolgen. Dies hat auch eine
bedeutsame Konsequenz fiir den Begriff der

113



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lust. Der nach Kants Definition fiir sie konstitu-
tive Bezug auf die Korrespondenz subjektiven
Begehrens und objektiver Realisierung desselben
bleibt festzuhalten. Anstatt um die Realisierung
einzelner Vorstellungen aber geht es nun um die
von Begriffen. Das dabei sich ergebende Gefiihl
der Lust beruht nun nicht mehr, wie im Grenzfall
reiner Sinnlichkeit, auf moglichste Anndherung
an Unmittelbarkeit (s. 0.), sondern muf} sich
durch eine Erkenntnis vermitteln, die iiber die
Realisierung des Begriffs Aufschluf3 gibt. Dabei
ist der Grad der Vermitteltheit der Erkenntnis
umso hoher, je anspruchsvoller der zu realisie-
rende Begriff ist.

Die Empfindung von Lust basiert, wie wir
sahen, auf der Korrespondenz subjektiver Vor-
stellungen und objektiver Verwirklichungen der-
selben, wobei Kant fiir die Ebene der begrifflich
vermittelten Zwecke keinen eigenen Begriff ein-
fiihrt, so daf Lust diesbeziiglich eben als auf der
Korrespondenz begrifflich vermittelter Zwecke
und deren objektiver Realisierungen beruhend
angenommen werden kann. Das Beibehalten des
Begriffs der Lust mag dadurch gerechtfertigt
erscheinen, daf3 ja, wie festgestellt wurde, die
sinnliche Unmittelbarkeit in sensu stricto eine
Fiktion darstellt und deshalb alle subjektiven
Zwecke bereits mehr oder weniger begrifflich
vermittelt sind. Insofern ergibt sich gerade kein
Unterschied zwischen verschiedenen Ebenen.
Alle menschlichen Zwecke sind eben bereits
mehr oder weniger begrifflich vermittelt und die
Realisierung derselben bereitet Lust, wobei
letztere freilich je nach Komplexitit des zu
realisierenden Begriffs recht unterschiedlich in
Erscheinung treten kann und offen bleiben mag,
ob diese Unterschiedlichkeit als graduelle Abstu-

114

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fung zu deuten ist oder qualitativ verschiedene
Arten von Lust anzunehmen sind. Unseres Erach-
tens lassen hierzu Kants Texte keine eindeutige
Stellungnahme erkennen, zumal Kant aufgrund
des bereits erwidhnten Desinteresses an einer
Handlungstheorie als solcher ja auch gar keine
Theorie der Lust intendiert.

Festzuhalten bleibt jedoch der Begriff der Lust
als Moment der Grundstruktur von Handlung,
das die Empfindung der Verwirklichung eines
subjektiven Zweckes (oder auch Wunsches)
benennt, wobei diese Empfindung auf eine nidher
nicht bestimmte Weise angenehm ist. Geht man
nun davon aus, da} menschliche Zwecke und
Wiinsche durch Begriffe vermittelt sind, so kann
es sich hinsichtlich dieser Verwirklichungen um
recht komplexe Wirklichkeitsmodifikationen
handeln. Die Verwirklichung der subjektiven
Zwecke kann deshalb sehr weitldufig und hinder-
nisreich sein. Wenngleich nun aber nicht behaup-
tet werden kann, dafl sich Lust immer erst bei
Vollendung eines Zwecks cinstellt, sondern zuge-
geben werden muf3, dafl bei mehr vermittelten
Zwecken auch der Weg zur Realisierung, zumin-
dest sofern sich bereits Teilerfolge abzeichnen,
bereits von Lust begleitet wird, so bleibt fiir letz-
tere doch bezeichnend, daf} sie keine Kontinuitit
bieten kann. Nicht nur die oftmalige Langwie-
rigkeit einzelner Zwecke ist hierfiir der Grund,
sondern auch die Mehrheit derselben. Ein neuer
Zweck 14t den Menschen wieder von vorne be-
ginnen, betrachtliche Anstrengungen und Miihe,
sowie frustrierende Fehlversuche konnen als
lange Durststrecke den ersten Erfolgen, die dann
von Lust begleitet sein mogen, vorausliegen.
Auflerdem ist auch an die Moglichkeit zu denken,
daf} sich Zwecke oftmals auch gar nicht oder nur

115



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in einem mehr oder weniger enttduschenden Um-
fang realisieren lassen, wobei dann kaum Lust
aufzukommen vermag. Das Vorkommen von
Lust also ist durch Diskontinuitit gekennzeich-
net, die anzeigt, da die objektive Verwirkli-
chung der subjektiven Zwecke nicht problemlos
und ausnahmslos erfolgen kann.

Demgegeniiber wurde bereits in der antiken
Philosophie die Frage aufgeworfen, ob es nicht
eine iiber die diskontinuierliche Lustempfindung
hinausgehende Empfindung des Angenehmen
gebe, die sich durch Konstanz auszeichne und
das ganze Dasein gewissermafen als Grundstim-
mung durchherrschen konne.In diesem Sinne
fiihrte die griechische Philosophie den Begriff
der Eudaimonia ein und auch Kant greift diesen
Begriff unter dem Titel der Gliickseligkeit auf.
Dabei bringt er die Konstanz als wesentliches
Moment der Gliickseligkeit klar zum Ausdruck,
wenn er letztere konzipiert als "das Bewuftsein
eines verniinftigen Wesens von der Annehmlich-
keit des Lebens, die ununterbrochen sein ganzes
Dasein begleitet".14 Im Gegensatz zur Lust wird
Gliickseligkeit "nicht nach der voriibergehenden
Empfindung ... beurteilt".!5> Gemeinsam mit dem
Begriff der Lust ist jedoch dem der Gliickselig-
keit, daB3 er im Rahmen der Grundstruktur des
Handelns das Moment der objektiven Verwirkli-
chung des subjektiven Zwecks anzeigt. "Gliickse-
ligkeit" ist sonach Kant zufolge "der Zustand
eines verniinftigen Wesens in der Welt, dem es
im ganzen seiner Existenz alles nach Wunsch
und Willen geht und beruht also auf der Uberein-

14 KpV A 40.
15 KPV A 107

116

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stimmung der Natur zu seinem ganzen
Zwecke" 16

Nun wurde jedoch bereits ausgefiihrt, daf} die
objektive Verwirklichung subjektiver Zwecke im
allgemeinen keine konstante Empfindung von der
Annehmlichkeit des Lebens vermitteln kdnne, so
daf} Diskontinuitdt gerade als ein wesentliches
Moment der Lust erschien. Wie kann nun trotz-
dem Gliickseligkeit gedacht werden, sofern fiir
letztere gerade die Kontinuitit der Empfindung
von der Annehmlichkeit des Lebens wesentlich
sein soll. Damit stellt sich die Frage, ob nicht
doch bestimmte Zwecke bzw. ein vorziiglicher
Zweck, oder auch eine bestimmte Struktur der
Zwecksetzung denkbar seien, deren objektive
Realisierung die Kontinuitit der Gliickseligkeit
ergeben konne.

Zur Kldrung dieser Frage sei nochmals auf
Kants vielleicht prignantestes Zitat zur Bestim-
mung seines Begriffs der Gliickseligkeit verwie-
sen. Diese ist danach "der Zustand eines verniinf-
tigen Wesens in der Welt, dem es im ganzen
seiner Existenz alles nach Wunsch und Willen
geht und beruht also auf der Ubereinstimmung
der Natur zu seinem ganzen Zwecke."!7 Einer-
seits ist hier davon die Rede, dafl Gliickseligkeit
darin bestehe, da} "alles nach Wunsch und Wil-
len" gehe, andererseits aber findet sich zum Aus-
druck gebracht, dal dies nicht einfachhin die
Verwirklichung aller subjektiven Zwecke meinen
konne, sondern sich vielmehr auf die Verwirk-
lichung eines Zweckes beziche, der sich auf das
Ganze der Existenz richte.

16 KpV A 224.
17A.a.0.



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zunichst konnte dabei an einen Endzweck der
menschlichen Existenz gedacht werden, auf den
hin alles menschliche Handeln ausgerichtet wire.
Alle anderen Zwecke wiren dann nur als sinnvoll
im Hinblick auf den Endzweck zu erachten,
damit aber in letzter Konsequenz in ihrer Zweck-
haftigkeit negiert und zu blofen Mitteln herab-
gesetzt. Die Annahme, Gliickseligkeit beruhe auf
der Realisierung eines derartigen Endzwecks
scheint jedoch weit eher ihre Unmdéglichkeit als
ihre Ermoglichung zu beinhalten. Da es sich
hinsichtlich eines Endzwecks ja im wesentlichen
um einen stets erst noch zu realisierenden Zweck
handelt bzw. zumindest um einen Zweck, dessen
Realisierung sich nicht immer schon verwirklicht
findet, konnte Gliickseligkeit, sofern sie auf einen
derartigen Zweck beruhen wiirde, gerade nicht in
einer Annehmlichkeit bestehen, die das ganze
Dasein durchherrscht. Wiirde Gliickseligkeit von
einem Zweck abhidngig gemacht, dessen Ver-
wirklichung meist als noch ausstehend zu denken
wire, so konnte sie allenfalls in einem gewissen
Abschnitt des Daseins oder gar erst in einem
etwaigen Jenseits zu diesem auftreten. Um die
Annahme eines Endzwecks trotzdem aufrechter-
halten zu konnen, konnte allenfalls versucht
werden, die Position zu vertreten, Gliickseligkeit
stelle sich bereits ein bei der Verwirklichung
partieller Zwecke, sofern diese als Mediatisierun-
gen auf den Endzweck hin bewuft wiirden.
Damit wiirde zwar bereits das BewuBtsein des
Unterwegsseins hin zum Endzweck als aus-
reichend fiir Gliickseligkeit erachtet, andererseits
aber miiffite dann doch diese auf dem Bewuf}tsein
des Unterwegsseins bereits beruhende Gliickse-
ligkeit als vorldufig gegeniiber der auf der
Verwirklichung des Endzwecks beruhenden

118

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gliickseligkeit gedacht werden. Es kidme letztlich
zu einer Verdopplung des Begriffs in eine unvoll-
endete und eine vollendete Gliickseligkeit. Fiir
diese Auffassung, die der philosophischen Tradi-
tion, vor allem der christlichen, keineswegs
fremd ist, lassen sich bei Kant jedoch keine hin-
reichenden Belege finden.

Mit Kants Lehre scheint eine andere Weise,
den die Gliickseligkeit ermdglichenden Zweck zu
denken, weit eher vereinbar zu sein. Hierzu ist
wieder auf die Grundstruktur menschlichen Han-
delns zu rekurrien, sofern dieses sich durch
begrifflich vermittelte Zwecke vollzieht. Da
Begriffe das Medium des Allgemeinen sind, ist
der Zweck immer schon auf Allgemeines hin
orientiert, das freilich, je nach konkretem Zweck,
auf unterschiedlichste Weise material bestimmt
sein kann. Das Denken aber muf} sich nicht mit
den relativen Allgemeinheiten dieses oder jenes
Zwecks begniigen und entsprechend auch nicht
das Handeln mit der Realisierung je einzelner
Zwecke. Das Denken kann vielmehr die durch
den Begriff gegebene Moglichkeit der Allge-
meinheit auch voll ausschopfen und die Idee
eines schlechthin allgemeinen Zwecks bilden.
Gedacht wird dabei ein integraler Zweck, der alle
anderen subjektiven Zwecke in sich begreift und
zu einer Einheit bringt. Dieser Zweck kann nicht
in einer Reihe mit anderen Zwecken liegen,
sondern muf} als diese anderen zur Einheit brin-
gender auflerhalb der Reihe derselben liegen. Er
ist auch nicht als Zweck zu denken, der alle
anderen letztlich zu bloflen Mitteln fiir sich
herabsetzt, sondern vielmehr als ein Zweck, der
alle anderen Zwecke gerade in ihrer Zweckhaf-
tigkeit begriindet und Sinn verleiht.



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der integrale Zweck hat damit einen transzen-
dentalen Status gegeniiber allen anderen
Zwecken, die wir insgesamt niherhin als empiri-
sche bezeichnen konnen, da sie auf ein Handeln
in der empirisch erfahrbaren Welt abzielen. Der
transzendentale Zweck als Bedingung der Mog-
lichkeit empirischer Zwecke besteht in der
Einheit aller moglichen Zwecke. Empirische
Zwecke sind dadurch iiberhaupt erst mogliche
Zwecke, daB sie sich insgesamt der Einheit eines
kohidrenten Systems von Zwecken einfiigen
lassen.

Diese Einheit als transzendentale Bedingung
der Moglichkeit empirischer Zwecke kann nun
durchaus als das noch fehlende Strukturmoment
von Gliickseligkeit gedacht werden. Unter der
Voraussetzung der Einheit aller seiner Zwecke
kann der Handelnde ein kontinuierliches Wohl-
gefallen "am ganzen seiner Existenz" empfinden,
da jene Einheit der Zwecke dieser Existenz erst
eine durchgehende Identitdt zu verleihen vermag,
indem sie ein mit sich selbst identisches Subjekt
aller Zwecksetzung erst konstituiert. Analog wie
das "ich denke" der transzendentalen Apperzep-
tion alles Erkennen und Denken im Hinblick auf
die Konstitution der Einheit des theoretischen
Subjekts muf} begleiten konnen, so muf} im Hin-
blick auf die Konstitution der Einheit des han-
delnden Subjekts ein "ich will" die Setzung aller
Zwecke begleiten konnen.

Die Struktur der Gliickseligkeit weist nun im
wesentlichen zwei Momente auf, die man als
subjektives und objektives bezeichnen konnte:
Als "BewuBtsein" einer "Annehmlichkeit des
Lebens, die ununterbrochen (s)ein ganzes Dasein
begleitet”, verlangt sie erstens die Einheit der

120

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

handelnden Subjektivitit. Zweitens setzt sie,
sofern dem handelnden Subjekt "alles nach
Wunsch und Willen" gehen soll, die objektive
Verwirklichung der subjektiven Zwecke voraus.
Sofern sich in letzteren die Einheit der Subjek-
tivitdt zum Ausdruck bringt, artikuliert Gliickse-
ligkeit das BewuBtsein einer prinzipiellen Aneig-
nung von Objektivitdt durch das handelnde Sub-
jekt, mithin eben die Uberelnstlmmung der
Natur zu seinem ganzen Zwecke". Als Kurzdefi-
nition der Gliickseligkeit konnte dann cum grano
salis vorgeschlagen werden: Der Zustand eines
Wohlgefallens an der objektiven Verwirklichung
der unter der Bedingung einer Einheit stehenden
subjektiven Zwecke.

Die Rekonstruktion von Kants Gliickseligkeits-
begriff gelangt damit aber nur zu einer rein for-
malen Struktur. Kants Ausfiihrungen lassen kei-
nen Aufschluf} zu, worin Gliickseligkeit in mate-
rialer Hinsicht bestehen solle.!® Es muf offen
bleiben, wodurch die Einheit der Zwecke néher
zu bestimmen sei, welche Uber- und Unterord-
nungen von Zwecken bei der Konstitution ihrer
Einheit vorzunehmen sei.!® Kant betont diesbe-

18 Vgl. etwa KPV A 46: "Denn obgleich der Begriff der
Gliickseligkeit der praktischen Bezichung der Objekte aufs
Begehrungsvermdgen allerwirts zum Grunde liegt, so ist er doch
nur der allgemeine Titel der subjektiven Bestimmungsgriinde und
bestimmt nichts spezifisch..."

19 Dies ist wohl ein wesentlicher Punkt, in dem sich Kant von der
gricchischen Tradition unterscheidet. Deren Ethik verstand sich
gerade als Gliickseligkeitslehre und suchte im Hinblick auf die
Eudaimonia auch stets materiale Gehalte zu vermitteln. Letztere
sind jedoch von Voraussetzungen abhingig, die Kant nicht mehr
teilen kann. So setzen bspw. die beiden aristotelischen Realisie-
rungen der Eudaimonia im politischen Leben einerseits und in der
reinen Theoria andererseits ein der griechischen Polis entspre-
chendes Gemeinwesen bzw. die aristotelische Metaphysik voraus.

121

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ziiglich die Beliebigkeit des einzelnen Subjekts
und geht davon aus, daf jedes Subjekt sein Ver-
langen nach Gliickseligkeit mit anderen Zweck-
setzungen verbindet. Das bedeutet, daf letztlich
jeder sein eigenes System kohidrenter Zwecke
konstituiert und verfolgt. Doch auch auf den ein-
zelnen bezogen mufB der Gliickseligkeitsbegriff
in materialer Hinsicht nicht identisch bleiben,
denn die Einheit der Zwecke ist doch als stets
unabgeschlossen und revidierbar zu erachten.

Entsprechend den beiden konstitutiven Mo-
menten der Gliickseligkeit, also der Einheit der
subjektiven Zwecke sowie der objektiven Ver-
wirklichung derselben, sind menschliche Zwecke
in der Empirie prinzipiell in zweifacher Hinsicht
der Gefahr des Scheiterns ausgesetzt, wobei in
concreto zwischen beiden Moglichkeiten oftmals
ein Bezug besteht. Zwecke konnen sich entweder
nicht in die je vorldufig konstituierte Einheit inte-
grieren lassen, da sie anderen, die sich im Rah-
men dieser Einheit bereits befinden, widerstrei-
ten, oder Zwecke, die sich in diese Einheit inte-
grieren lassen, konnen sich eventuell nicht objek-
tiv verwirklichen lassen. Stets konnen, immer
auch im Hinblick auf die objektive Realisierbar-
keit, neue Zwecksetzungen oder neue Gewich-
tungen gesetzter Zwecke vorgenommen werden.
was prinzipiell immer auch eine Revision der
bisher konstituierten Einheit aller subjektiven
Zwecke erforderlich machen kann. Geschicht
dies in groBerem Umfang, so entspricht dies
einem neuen Lebensentwurf. Die Abkehr von
einem bisherigen Entwurf kann sich durch eige-
ne Spontaneitidt ergeben, sich aber auch durch
duflere Umstdnde aufdringen, sofern die in der
bislang konstituierten Einheit dominanten

122

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwecke sich einfach als nicht realisierbar her-
ausstellen.

§ 17 Gliickseligkeit als Idee

Der Status des Begriffs der Gliickseligkeit ist der
einer Idee bzw. cines Ideals. Kant bringt dies an
mehreren Stellen zum Ausdruck, ohne jedoch
den Begriff der Gliickseligkeit im Zusammen-
hang als Idee zu reflektieren. Wenn Kants Aufler-
ungen andererseits manchmal in die Richtung zu
weisen scheinen, Gliickseligkeit sei ein empiri-
scher Begriff, da das Streben danach zur Natur
des Menschen gehére, so ist, um ein vielleicht
naheliegendes Mifverstidndnis zu vermeiden, zu
beachten, daf3 hierbei Natur nicht mit naturaler
Vorgegebenheit einer Triebstuktur gleichzuset-
zen ist, sondern vielmehr, ihrem traditionell-
ontologischen Sinn gemif, mit dem "Wesen" des
Menschen.20 Verlangen nach Gliickseligkeit ist
sonach fiir den Menschen wesentlich, ohne daf
es deshalb Bestandteil seiner im engeren Sinne
naturalen Triebstruktur sein muf}. Gliickseligkeit
ist eben "nicht selbst unmittelbarer Gegenstand

20 Der Begriff des Wesens ist hier unmiBverstindlicher als
derjenige der Natur, da ersterer immer schon ein Transzendieren
der Natur im engeren Sinne der vorgegebenen Triebstruktur
konnotiert, wihrend der Begriff der Natur diebeziiglich dquivok
ist. Die Korrektur, die die Akademieausgabe an der Stelle GMS B
42 vornimmt, ist deshalb ungeschickt. Kant schreibt dort im
Original, daB die Absicht der Befoérderung der Gliickseligkeit zum
"Wesen" des Menschen gehore, und die Herausgeber der
Akademieausgabe ersetzen dies durch die "Natur" des Menschen.
Sie legen damit gerade das MiBverstindnis nahe, das Kant
vermeiden wollte.

123

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

irgendeines Triebes".2! "Der Begriff der Gliick-
seligkeit ist nicht ein solcher, den der Mensch
etwa aus seinen Instinkten abstrahiert und so aus
der Tierheit in ihm selbst hernimmt."22 Empirisch
mit dem Streben des Menschen verbunden ist
lediglich ein Verlangen der Lust. Gliickseligkeit
als ein sich auf die Existenz im ganzen richtendes
Wohlgefallen ist hingegen ein Begriff, der nur
der Vernunft entspringen kann.23

Mit dem Begriff der Gliickseligkeit, wie wir
ihn oben rekonstruiert haben, wird nicht nur eine
objektive Verwirklichung vereinzelter subjekti-
ver Zwecke intendiert, sondern vielmehr eine
Einheit aller subjektiven Zwecke und deren
objektiver Verwirklichung. Gedacht wird sonach
nichts weniger, als die objektive Verwirklichung
subjektiven Verlangens in seiner Totalitét. Tota-
litat aber ist der Dialektik der KRV zufolge ein
wesentliches Merkmal einer Idee. Ein zweites ist
die Regulativitit. Und auch dieses Merkmal trifft
auf die Gliickseligkeit zu. Empirische Zwecke
stehen, wie wir sahen, unter der transzendentalen
Bedingung der Einheit. Empirische Zwecke miis-
sen in concreto immer wieder in eine Einheit zu
integrieren und zu verwirklichen gesucht werden.
Aufgrund der Unabgeschlossenheit empirischer
Erfahrung aber bleibt dies eine prinzipiell unvoll-

21 1. W. Beck (1974), S. 100.

22KU A 384, B 388.

23 Vgl XIX, R 6973. - Als Vernunftbegriff ist die Idee der
Gliickseligkeit ihrem begrifflichen Status nach ganz prinzipiell
von den Begriffen der Lust bzw. des Begehrungsvermégens zu
unterscheiden. Letztere sind anthropologisch-psychologische
Begriffe, mit deren Hilfe allein die empirische Infrastruktur
entfaltet werden kann, bei der, wie unsere Rekonstruktion zeigt,
die Idee der Gliickseligkeit ihren Ausgangspunkt nimmt.

124

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

endete Aufgabe. Gliickseligkeit kann deshalb,
obwohl prinzipiell angestrebt, nie voll verwirk-
licht sein. Die subjektive Einheit der Zwecke
kann stets mehr oder weniger zufriedenstellend
realisiert und die objektive Verwirklichung der-
selben mehr oder weniger erreicht sein. So ist fiir
den Menschen "die Zufriedenheit mit seinem
ganzen Dasein ... nicht etwa ein urspriinglicher
Besitz und eine Seligkeit, welche ein Bewulltsein
seiner unabhingigen Selbstgenugsamkeit voraus-
setzen wiirde, sondern ein durch seine endliche
Natur selbst ihm aufgedrungenes Problem".24
Gliickseligkeit ist empirisch also immer nur
graduell verwirklicht, je nach Kohirenz der
Einheit der subjektiven Zwecke und dem Aus-
maf} der objektiven Verwirklichung derselben.
Wie mit der Idee der Welt eine Totalitdt als
Regulativ vorausgesetzt wird, an dem empiri-
sches Erkennen sich immer schon orientiert, so
wird mit der Idee der Gliickseligkeit eine Totali-
tdt als Regulativ vorausgesetzt, an dem empiri-
sches Handeln sich immer schon orientiert.
Letztlich ist dies die Totalitdt einer Vermittlung
von Subjektivitit und Objektivitdt nach MaB-
gabe der ersteren.

Totalitdt und Regulativitit sind hiermit bereits
als Merkmale der Idee der Gliickseligkeit ersicht-
lich geworden. Ein drittes Merkmal einer Idee ist
nach Kants Lehre der KRV das der Unbedingt-
heit. Eine Idee stellt das Unbedingte zu einer
Reihe von Bedingungen dar. Hinsichtlich der
Idee der Gliickseligkeit wird das Unbedingte
unter Bezugnahme auf menschliches Handeln zu
denken gesucht, und zwar aus einer noch sittlich

24 GMS A 45.

125



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

neutralen, allein pragmatischen Perspektive.
Handeln bedeutet in diesem Sinne zunichst, daB3
Vorstellungen zur Ursache der Gegenstinde
dieser Vorstellungen werden. Grundlegend ist fiir
das Handeln demnach eine Intentionalitdt auf
Wirklichkeit mit dem Verlangen, diese den eige-
nen Vorstellungen entsprechend zu modifizieren.
Movens dieser Intentionalitit ist psychologisch
gesehen das Begehrungsvermdgen, das zunichst
auf Lust ausgeht, in welch letzterer sich die
Verwirklichung von Vorstellungen subjektiv ma-
nifestiert. Die handlungsfundierende Intentiona-
litdt aber ist immer schon der sinnlichen Unmit-
telbarkeit enthoben und ist verkniipft mit einer
elementaren Verniinftigkeit, die sich in Begriffen
darbietet, und entsprechend wird die objektive
Verwirklichung der eigenen Vorstellungen nach
Mafigabe der Allgemeinheit begrifflich vermit-
telter Zwecke gesucht. Doch auch dies ist der
Grundstruktur menschlichen Handelns, sofern
letzteres von Vernunft geleitet ist, noch nicht
addquat. Nicht nur iiber die unmittelbare Lust
muf} hinausgegangen werden. Auch die Vereini-
gung der Vorstellungen unter Begriffe und damit
ein Handeln, das sich von allgemeinen Zwecken
leiten 14ft, ist nicht das, womit Vernunft sich
zufriedenzugeben vermag. Da sich die Vernunft
auf das Unbedingte richtet, vermag sie sich nicht
mit der Konzeption eines Handelns zufriedenzu-
geben, das, bei aller Allgemeinheit der begrifflich
vermittelten Zwecke, diese in Vereinzelung
bestehen 14Bt. Entsprechend dem Verlangen nach
Unbedingtheit wird nicht auf die Verwirklichung
einzelner Zwecke abgezielt, sondern auf die
prinzipielle Verwirklichung der Totalitit der
Zwecke. Hierzu miissen diese freilich unter eine
Einheit gebracht werden und nach der Verwirk-

126

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichung der unter dieser Einheit gefafiten Zwecke
wird nun im Hinblick auf Gliickseligkeit ver-
langt.

Hinsichtlich der Idee der Gliickseligkeit ver-
langt das menschliche Subjekt als Wille nicht
nach der Verwirklichung vereinzelter Zwecke,
sondern vielmehr nach objektiver Verwirkli-
chung der Subjektivitit im ganzen, die sich als
Wille konstituiert, dessen einzelne empirische
Zwecke sich der transzendentalen Bedingung der
Einheit eines integralen Zwecks fiigen. Die je
einzelnen Zwecke sind bedingt im Hinblick auf
die Vereinbarkeit mit den anderen in der Einheit
des Willens gesetzten Zwecken. Sofern Gliick-
seligkeit nach der objektiven Verwirklichung der
Einheit der Zwecke selbst verlangt, transzendiert
dieses Verlangen die Ebene des Bedingten und
richtet sich auf das Unbedingte. Das Verlangen
nach Gliickseligkeit ist damit unbedingte Voraus-
setzung im Hinblick auf das Verlangen nach
objektiver Verwirklichung aller einzelner beding-
ter Zwecke.

Die unterschiedliche Problematik, die sich fiir
das Handeln ergibt, sofern dieses einerseits die
Verwirklichung einzelner mehr oder weniger
allgemeiner Zwecke intendiert, und sofern es
andererseits an der Verwirklichung von Gliickse-
ligkeit und damit an der zur Einheit zu bringen-
den Totalitdt der subjektiven Zwecke orientiert
ist, sucht Kant in der GMS durch die Unterschei-
dung zwischen den "Regeln der Geschicklich-
keit" und den "Ratschldgen der Klugheit" zum
Ausdruck zu bringen. Wihrend sich die "Regeln
der Geschicklichkeit", die Kant auch als "techni-
sche Imperative" bezeichnet, auf die Verwirkli-
chung beliebiger Zwecke beziehen, soll es bei
den "Ratschldgen der Klugheit", die Kant auch

127



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als "pragmatische Imperative" bezeichnet, um die
Erlangung der Gliickseligkeit gehen.2
Hinsichtlich der Regeln der Geschicklichkeit
ist Kant zufolge im Wollen des Zwecks das
Wollen der Handlung zur Verwirklichung dessel-
ben enthalten. Diese Regeln erscheinen damit als
die Domine rein zweckrationaler Vernunft. "Wer
den Zweck will, will (so fern die Vernunft auf
seine Handlungen entscheidenden Einfluf3 hat)
auch das dazu unentbehrliche notwendige Mittel,
das in seiner Gewalt ist."26 Was Kant in diesem
Zusammenhang nicht ausdriicklich mitreflek-
tiert, ist die Moglichkeit einer Riickwirkung der
Mittel auf die Zwecksetzung. Es kann ja durch-
aus ein Zweck gewollt werden, von dem aber
dann abgelassen wird, wenn man erkennt, welch
notwendige Mittel er zu seiner Realisierung
erforderlich macht, da ein Zweck eben nicht alle
Mittel heiligt. Dies aber muf} keinen Einwand
gegen Kants Konzeption bedeuten, sofern man
beriicksichtigen kann, dafl das Ablassen von
einem Zweck angesichts der zu seiner Realisie-
rung erforderlichen Mittel nur deshalb geschieht,
da letztere erkennen lassen, daf} die zugrundelie-
gende Zwecksetzung nicht realisierbar ist, ohne
einen anderen, iibergeordneten Zweck zu verfeh-
len. Angesichts dieses iibergeordneten Zwecks
wiren dann gerade die Verbote jener Mittel, die
ihn um der Erreichung eines untergeordneten
Zweckes willen verfehlen lassen wiirden, selbst
wieder Regeln der Geschicklichkeit. Sonach a6t
sich Kants einfache Darstellung der Zweck-Mit-
tel-Relation angesichts der Regeln der Geschick-

25Vgl. GMS A 40 ff.
26 GMS A 44 f.

128

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichkeit auch unter Beriicksichtigung einer
Komplizierung dieser Relation rechtfertigen.
Was Kant aber ebenfalls nicht mitreflektiert, ist
die Vermittlungsproblematik, die prinzipiell zwi-
schen dem Zweck und den Mitteln besteht, welch
letztere die Regeln der Geschicklichkeit im
Hinblick auf die Realisierung des ersteren als
erforderlich aufzuweisen haben. Da der Zweck
begrifflich vermittelt ist, bringt er bei aller Kon-
kretion doch immer etwas Allgemeines zum Aus-
druck, das durch einzelne Handlungen, die den
Regeln zu seiner Realisierung gehorchen,
verwirklicht werden soll. Der Zweck kann dabei
aufgrund seiner Allgemeinheit nicht schlechthin
bestimmte Mittel zu seiner Verwirklichung vor-
geben. Je allgemeiner er ist, desto grofer ist der
Spielraum hinsichtlich der Mittel zu seiner Ver-
wirklichung und desto mehr Alternativen ergeben
sich hinsichtlich der Regeln der Geschicklichkeit,
deren Befolgung diese Realisierung herbeizufiih-
ren geeignet ist. Setzt sich jemand bspw. den
Zweck, ein wohnliches Haus zu bauen, so erge-
ben sich hieraus allein noch keineswegs eindeu-
tige Regeln zur Realisierung dieses Zwecks.
Letzterer muf} vielmehr zunidchst soweit als
moglich prazisiert werden. Entsprechenderweise
muf} sich in unserem Beispiel der Bauherr
dariiber Gedanken machen, welch konkretere
Zwecksetzungen das beabsichtigte wohnliche
Haus als solches erforderlich macht. Muf} es
funktionell, komfortabel, luxurits, pflegeleicht,
familienfreundlich, behindertengerecht, umwelt-
freundlich gebaut sein oder dhnliches mehr? Der
relativ allgemeine Zweck muf} also im Hinblick
auf seine Realisierung in eine Vielzahl mitein-
ander koordinierter und auch hierarchisierter
Teilzwecke gleichsam zerlegt werden, um die

129



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moglichen Mittel zu seiner Realisierung
bestimmbar werden zu lassen. Die einzelnen, auf
einander bezogenen Teilzwecke konnen prinzi-
piell weiter prézisiert werden, um zu moglichst
eindeutigen Regeln und damit Mitteln ihrer
Realisierung zu gelangen. Ob man auf dem Wege
derart fortschreitender Prézisierung des allge-
meinen Zwecks schlieBlich im Einzelfall zu
schlechthinniger Eindeutigkeit hinsichtlich der
Zuordnung der Mittel gelangen kann, oder ob
man sich diesem Grenzfall prinzipiell nur
approximativ ndhern kann, mag hier dahingestellt
bleiben. Kants Ausfiihrungen?’ legen zwar die
prinzipielle Moglichkeit einer eindeutigen Zuord-
nung der Mittel zum Zweck fiir den erorterten
Fall der Regeln der Geschicklichkeit nahe, doch
wihlt er zur Illustration nicht, wie wir es eben
taten, die Umsetzung eines empirischen Zwecks,
sondern vielmehr die Ausfiihrung einer geometri-
schen Konstruktion.28 Aber auch wenn man die
Moglichkeit einer schlechthin eindeutigen Zuord-
nung von Mitteln zu Zwecken als problematisch
erachten mag, so bliebe doch festzuhalten, daf
diese Zuordnung annidherungsweise geleistet
werden kann und bei hinldnglicher Durchfiihrung
dieser Annidherung jedenfalls die Tauglichkeit
eines Mittels zur Realisierung eines gesetzten
Zweckes mit an Sicherheit grenzender Wahr-
scheinlichkeit festgestellt werden kann.

Gerade in der Vermittlungsproblematik scheint
Kant nun den entscheidenden Unterschied zwi-
schen den Regeln der Geschicklichkeit und den
Ratschlagen der Klugheit zu sehen, wobei er die
Problematik der Vermittlung fiir die Ratschlage

27ygl. GMS A 44 ff.
28 ygl. GMS A 45.

130

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Klugheit, die ja der Verwirklichung von
Gliickseligkeit dienen sollen, als unldsbar erach-
tet. Kant begriindet dies dadurch, daB "der
Begriff der Gliickseligkeit ein so unbestimmter
Begriff ist, daf, obgleich jeder Mensch zu dieser
zu gelangen wiinscht, er doch niemals bestimmt
und mit sich selbst einstimmig sagen kann, was
er eigentlich wiinsche und wolle. Die Ursache
davon ist, daB} alle Elemente, die zum Begriff der
Gliickseligkeit gehoren, insgesamt empirisch
sind, d. i. aus der Erfahrung miissen entlehnt
werden, dafl gleichwohl zur Idee der Gliick-
seligkeit ein absolutes Ganze, ein Maximum des
Wohlbefindens, in meinem gegenwiértigen und
jedem zukiinftigen Zustande erforderlich ist".2%
Inwiefern ist nun die Vermittlungsproblematik
im Hinblick auf das Verlangen nach Gliickselig-
keit spezifisch anders, als hinsichtlich der Ver-
wirklichung der Zwecke, die durch Regeln der
Geschicklichkeit erreicht werden soll? Die
zuletzt zitierte Stelle enthilt den hierfiir wichti-
gen Hinweis, dafl ndmlich "alle Elemente, die
zum Begriff der Gliickseligkeit gehoren, insge-
samt empirisch sind", andererseits aber Gliickse-
ligkeit eben eine "Idee" darstellt. Durch diesen
prinzipiellen Gegensatz zwischen Idee und Empi-
rie ergibt sich freilich ein wesentlich schirferes
und anders strukturiertes Vermittlungsproblem,
als bei den Regeln der Geschicklichkeit, die sich
auf die empirische Operationalisierung einzelner
Zwecke beziehen, die selbst wiederum letztlich
der Empirie entnommen sind. Auch die Realisie-
rung empirischer Zwecke (bspw. Bau eines Hau-
ses, Konstruktion eines Autos) ldft, wie wir
sahen, einen gewissen Spielraum. Dieser ist

29 GMS A 46.

131



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jedoch nicht prinzipieller Natur, sondern kann
beliebig eingeschrdnkt werden durch Zerteilung
auf immer konkretere Zwecksetzungen, wobei
sich letztendlich ganz klar umrissene Zwecke
ergeben konnen, die dann auch die Festlegung
der Mittel immer eindeutiger werden lassen
konnen. Das Vermittlungsproblem ist damit bei
den Regeln der Geschicklichkeit quantitativ zu
sehen, da Zweck und Mittel auf derselben,
niamlich empirischen, Ebene stehen.

Hinsichtlich der Ratschlige der Klugheit ist
das Vermittlungsproblem hingegen ganz prinzi-
pieller Art, da der Begriff der Gliickseligkeit eine
Idee darstellt, die als solche im Gegensatz zu
empirischen Zwecken nach einer Totalitit ver-
langt. Im Unterschied zu empirischen Zwecken
wire damit nicht eine mehr oder weniger weit-
reichende Modifikation der Empirie anzustreben,
sondern gewissermaflen eine Reorganisation aller
Empirie, um "ein Maximum des Wohlbefindens
"zu ermoglichen im "gegenwirtigen und jedem
zukiinftigen Zustande".30 Dies vollends zu lei-
sten, dazu aber ist empirisches Handeln prinzi-
piell iiberfordert, "weil hiezu Allwissenheit erfor-
derlich sein wiirde".3!

Kants Hinweis auf die zur Realisierung von
Gliickseligkeit eigentlich erforderliche Allwis-
senheit wird vollends verstdndlich, wenn wir von
unserem rekonstruierten Begriff der Gliickselig-
keit ausgehen. Diesem zufolge ist ein Handeln,
das allein an der Idee der Gliickseligkeit orien-
tiert ist, lediglich formal bestimmt, da diese Idee
nur nach der Einheit der subjektiven Zwecke und
deren objektiver Verwirklichung verlangt. Gera-

30A a0
31 GMS A 47.

132

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

de aber sofern die materiale Bestimmung der
Zwecke der Beliebigkeit iiberlassen bleibt, wird
der Handelnde iiberfordert, indem ihm zuwenig
Orientierung zuteil wird. Ihm bleibt zuviel Spiel-
raum, im Hinblick darauf er aber viel zu wenig
Wissen besitzt. So ist fiir den Handelnden kei-
neswegs absehbar, ob seine Zwecke iiberhaupt in
eine Einheit integrierbar sind. Um dies beurteilen
zu konnen miiite er sich ndmlich iiber alle
moglichen, und auch noch so indirekten Konse-
quenzen dieser Zwecke im klaren sein. Bereits
hierzu ist sein Wissen iiberfordert. Doch dariiber
hinaus miifite dieses System der eigenen Zwecke
auch noch definitiv im Hinblick auf die objektive
Realisierbarkeit hin beurteilt werden und unter
dieser Maflgabe gegebenenfalls Korrekturen
erfahren. Hierzu aber wire vollends Allwissen-
heit erforderlich. Um iiber die Realisierbarkeit
von Zwecken definitiv befinden zu konnen, wi-
ren nicht nur umfassende Kenntnisse natur- und
gesellschaftswissenschaftlicher Art erforderlich,
sondern dariiber hinaus gleichsam gottliches
Vorauswissen, um auch ansonsten schlicht nicht
vorhersagbare Umsténde im voraus zu kennen.
Angesichts dieser Anforderungen erscheint
Gliickseligkeit weit eher als Orientierung gottli-
chen Handelns denn als Orientierung menschli-
chen Handelns geeignet.

Es kann somit als sinnlos erachtet werden,
Gliickseligkeit direkt anzuzielen und zum Zweck
des Handelns zu machen, da damit ein Zweck
gesetzt wiirde, der prinzipiell nicht realisierbar
wire. Sowohl die Integration aller Zwecke unter
transzendentale Einheit als auch die objektive
Realisierung derselben bedeuten prinzipielle
Probleme fiir ein endliches Vernunftwesen.
Einerseits also ist Gliickseligkeit als regulative

133

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Idee zu denken, an der empirisches Handeln als
solches sich immer schon orientiert, und
andererseits muf} festgestellt werden, daf3 allein
die Orientierung an dieser Idee dem Handeln
keinen festen Halt zu geben vermag. Der
Handelnde als solcher verlangt zwar immer
schon nach der mit der Idee der Gliickseligkeit
gedachten Einheit der Totalitdt seiner subjektiven
Zwecke und deren objektiver Verwirklichung.
Aber sein Versuch, diesem Verlangen nachzu-
kommen, erscheint, gerade indem er dieses Ver-
langen zum direkten Zweck macht, als aussichts-
los. Die regulative Funktion der Idee der Gliick-
seligkeit vermag dem Handelnden sonach keine
"bestimmten Prinzipien" im Hinblick auf die
Setzung seiner Zwecke zu vermitteln, sondern
allenfalls empirische Ratschldge: "Man kann also
nicht nach bestimmten Prinzipien handeln, um
gliicklich zu sein, sondern nur nach empirischen
Ratschlédgen, z. B. der Didt, der Sparsamkeit, der
Hoflichkeit, der Zuriickhaltung usw., von wel-
chen die Erfahrung lehrt, da3 sie das Wohlbefin-
den im Durchschnitt am meisten befordern”. Die-
se "Anratungen(consilia) ... der Vernunft"32 sind
aus der Lebenserfahrung zu erschlieSen und kon-
nen aufgrund dieses empirischen Ursprungs kei-
ne allgemeine Giiltigkeit beanspruchen und damit
auch in materialer Hinsicht keinen "bestimmten
und sicheren Begriff"33 der Gliickseligkeit erge-
ben. Mag die Befolgung derartiger Ratschlige
auch iiberwiegend vorteilhaft sein, so muf} dies
doch nicht fiir jedes konkrete Handeln gelten.
Somit konnen diese Ratschldge keine prinzipielle
Orientierung des Handelns leisten.

32 GMS A 47.
33GMS A 12.

134

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die alleinige Orientierung an der Idee der
Gliickseligkeit iiberfordert also den Handelnden
gerade deshalb, weil sie die Bestimmung der
Zwecke seiner Beliebigkeit iiberldfit und nur
verlangt, da3 sie in eine umfassende Einheit
integrierbar und objektiv realisierbar sind. Da der
Mensch aufgrund seiner Endlichkeit das hierzu
erforderliche Wissen aber nicht haben kann,
bendtigt er eine Hilfe im Hinblick auf die
Bestimmung der Zwecke. Angesichts des Verlan-
gens nach Gliickseligkeit wird ihm bei gleichzei-
tiger Endlichkeit seines Wissenkonnens die
Beliebigkeit der Bestimmung seiner Zwecke zur
schweren Biirde, von der er Entlastung erheischt.
Diese aber erlangt er nur durch eine zusitzliche
Orientierung seines Handelns, die sich auf die
ndhere Bestimmung der Zwecke desselben richtet
und in der Sittlichkeit besteht. Die Orientierung
an der Idee der Gliickseligkeit, der das Handeln
als solches immer schon ausgesetzt ist, weist
damit tiber sich hinaus auf eine sittliche Orientie-
rung des Handelns.34

Gerade aus der absurden Situation heraus, daf3
Handeln als solches immer schon nach Gliick-
seligkeit verlangt, beim Versuch, jenes Verlan-
gen zum Zweck zu machen, aber scheitert, ergibt
sich der Bedarf an einer weitergehenden Orien-
tierung des Handelns. Der sittliche Anspruch
steht damit nicht etwa quer zur Grundstruktur
menschlichen Handelns, sondern ist vielmehr als
Vollendung derselben zu denken. Wird unserer

34 Allerdings hat zumindest der spitere Kant der MS Normen-
konflikte nicht ausgeschlossen und sie auch nicht ohne weiteres
als entscheidbar erachtet. Der Sache nach sind sie es sicherlich
nicht, so daB auch fiir sittliches Handeln die subjektive Einheit der
Zwecke letztlich ein Desiderat bleiben muB.

135

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rekonstruktion entsprechend die Idee der Gliick-
seligkeit als Wohlgefallen an der Totalitét einer
Vermittlung von Subjekt und Objektivitdt nach
Maflgabe des ersteren gedacht, so wird unter Ein-
beziehung der Sittlichkeit bzw. des autonomen
Willens, die maf3gebende Subjektivitit nun ledig-
lich dahingehend néher qualifiziert, dafl eben nun
die Totalitdt einer Vermittlung von sittlicher
Subjektivitdt und Objektivitdt nach Ma3gabe der
ersteren zu denken ist.

Sonach zeigt sich, daf} unter Voraussetzung
unserer Rekonstruktion der Struktur der Gliick-
seligkeit sich nicht nur eine prinzipielle Verein-
barkeit derselben mit dem Begriff der Sittlich-
keit ergibt, sondern letzterer sogar gerade vom
Begriff der Gliickseligkeit aus betrachtet als
notwendiges Komplement im Hinblick auf eine
zureichende Orientierung menschlichen Han-
delns ersichtlich wird. Hierzu ist freilich, wie in
unserer Rekonstruktion, der Begriff der Gliickse-
ligkeit ebenso fundamental zu reflektieren und in
seiner Struktur zu entfalten, wie der Begriff der
Sittlichkeit. Diese fundamentale Reflexion des
Begriffs der Gliickseligkeit aber wurde, soviel
wir erkennen konnen, von der bisherigen Kant-
interpretation weitgehend versdumt.

§ 18 Gliickseligkeit und Sittlichkeit
im Zusammenhang

Wird nun der rekonstruierte Begriff der Gliickse-
ligkeit und dessen eben aufgezeigte Komplemen-
taritdit mit dem Begriff der Sittlichkeit beriick-
sichtigt, so lassen sich die drei prinzipiellen
Aussagen, die Kant ab der GMS iiber den Zu-
sammenhang von Sittlichkeit und Gliickseligkeit

136

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

macht, ohne weiteres nachvollziehen. Es handelt
sich hierbei um die Behauptungen: (a) Gliick-
seligkeit als solche ist sittlich indifferent. (b)
Gliickseligkeit begriindet als Bestimmungsgrund
des Willens Unsittlichkeit. (c) Gliickseligkeit als
solche ist notwendiges Komplement zur Sittlich-
keit.

(a) Der von uns rekonstruierte, rein formale
und abstrakte Begriff der Gliickseligkeit ist
zunéchst vollig indifferent im Hinblick auf seine
Einbindung in den Kontext sittlicher oder
unsittlicher Willensbestimmung. Gliickseligkeit
besteht diesem Begriff zufolge allein im Wohlge-
fallen an der objektiven Verwirklichung der unter
der Bedingung der Einheit stehenden subjektiven
Zwecke. Die Frage nach Sittlichkeit und Unsitt-
lichkeit hingegen ist diejenige nach Autonomie
oder Heteronomie des Willens und richtet sich
damit auf die Bestimmtheit der Maxime, die der
Zwecksetzung zugrundeliegt. Diese aber wird
von dem rekonstruierten Gliickseligkeitsbegriff
nicht tangiert. Geht es hinsichtlich des rekonstru-
ierten Begriffs der Gliickseligkeit allein darum,
daf} eine integrale Einheit subjektiver Zwecke zu
objektiver Verwirklichung gelangt, so ist dabei
iiber die Bestimmtheit der Zwecksetzungen bzw.
den diesen zugrundeliegenden Maximen noch
keinerlei Festlegung getroffen. Diese Indifferenz
gegeniiber der Bestimmtheit der Zwecke ist
konstitutiv fiir den Begriff der Gliickseligkeit.
Letzterer ist, wie gezeigt wurde, seiner Struktur
nach ein Begriff, der sich aus einer Reflexion
iiber menschliches Handeln als solches ergibt,
unabhingig davon, ob an dieses ein sittlicher
Anspruch gestellt wird oder nicht. Wie wir sahen,
artikuliert die Struktur der Gliickseligkeit dasje-
nige Verlangen, das mit dem Handeln bzw. dem

137



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Willen als solchem immer schon einhergeht,
sofern dieser ganz prinzipiell die objektive Ver-
wirklichung seiner Zwecke intendiert und letztere
im Hinblick darauf in eine Einheit integrierbar
sein miissen.

Insofern wird auch verstidndlich, wenn Kant
ausfiihrt, dal Gliickseligkeit ein notwendiger
Zweck des Menschen sei; "ein Zweck, den man
bei allen verniinftigen Wesen (...) als wirklich
voraussetzen kann, und also eine Absicht, die sie
nicht bloB haben konnen, sondern von der man
sicher voraussetzen kann, daf3 sie solche insge-
samt nach einer Naturnotwendigkeit haben". Die
Absicht "zur Befoérderung der Gliickseligkeit"
kann man sicher und a priori bei jedem Men-
schen voraussetzen ..., weil sie zu seinem Wesen
gehort."35

(b) Gerade aber weil der Gliickseligkeitsbegriff
den Maximen des Willens gegeniiber indifferent
ist, wird andererseits auch ersichtlich, dafl Gliick-
seligkeit notwendig mit Unsittlichkeit einhergeht,
sofern sie zum Bestimmungsgrund des Willens
wird und dessen Maxime bestimmt. Diesem geht
es dann eben allein um die Einheit seiner Zwecke
und deren objektiver Verwirklichung, nicht aber
um die sittliche Qualitdt dieser Zwecke. Der
Wille behilt sich in diesem Falle sonach hin-
sichtlich seiner Zwecke vollige Beliebigkeit vor,
und damit aber die Preisgabe an beliebige hetero-
nome Bestimmungsgriinde.

Beliebigkeit der Zwecksetzung namlich fiihrt
dazu, daB fiir letztere die "Privatabsicht"3¢ maRB-
geblich wird, die sich allein der Zufilligkeit der
eigenen Neigungen und Bediirfnisse verdankt.

35 GMS A 42.
36 GMS A 6.

138

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlichkeit besteht genau darin, dafl Neigun-
gen und Bediirfnisse unreflektiert bleiben im
Hinblick auf ihre Rechtfertigung, mithin im
Ubergehen der Frage "quid iuris”. Sofern Subjek-
tivitdit als Wille sich dieser Frage aussetzt,
affirmiert sie ihre transzendentale Freiheit als
Autonomie, verschliet sie sich dieser Frage,
wird transzendentale Freiheit nicht affirmiert und
dies bedeutet eodem actu, dal} die zufillige
Struktur empirischer Subjektivitit, die je indivi-
duellen Neigungen und Bediirfnisse, bestim-
mende Macht iiber den Willen gewinnen. Letzte-
rer bestimmt sich dann nicht mehr autonom nach
seinem eigenen Gesetz, sondern wird zum Instru-
ment im Dienste jener Bediirfnisse und Neigun-
gen. Da also die Setzung der Zwecke der subjek-
tiven Beliebigkeit anheimgegeben bleibt, sofern
Gliickseligkeit zum Bestimmungsgrund des Wil-
lens wird, werden mangels jeder anderen mogli-
chen Bestimmung, die faktisch vorgegebenen
naturalen Zwecke und Bediirfnisse fiir den
Willen bestimmend. Erst sofern sie Bestim-
mungsgrund des Willens wird, wird Gliickselig-
keit somit zur "Summe der Befriedigung aller
(Neigungen)"37 und solchermaBen "ein michtiges
Gegengewicht gegen alle Gebote der Pflicht".38
Dem rekonstruierten, rein formalen Begriff der
Gliickseligkeit zufolge ist diese als solche gegen-
iber den empirisch-subjektiven Bediirfnissen und
Neigungen ebenso indifferent, wie gegeniiber der
Bestimmtheit von Zwecken iiberhaupt. Das
Verlangen nach objektiver Verwirklichung aller
unter einer Einheit stehender subjektiver Zwecke
besagt nicht, da} diese subjektiven Zwecke auf

37 GMS A 12; vgl. auch GMS A 22.
B GMS A 22.

139



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

empirisch-subjektive Neigungen und Bediirfnisse
zuriickgehen miissen. Subjektive Zwecksetzung
kann ja prinzipiell auch subjektiv-empirische
Neigungen und Bediirfnisse negieren bzw.
transzendieren. Zwecke konnen ohne weiteres
subjektiv sein, ohne subjektive Neigungen zum
Ausdruck bringen zu miissen. Erst indem Gliick-
seligkeit zum Bestimmungsgrund des Willens
wird, verliert sie ihre Unschuld und wird zum
Ursprung der Unsittlichkeit. Im Zusammenhang
mit letzterer modifiziert sich dann auch der
Begriff der Gliickseligkeit zu dem der "eigenen
Gliickseligkeit" und das Verlangen nach dieser
wird zur "Selbstsucht". So richtet letztere sich
eben auf "alle Neigungen zusammen (die auch
wohl in ein ertrigliches System gebracht werden
konnen, und deren Befriedigung alsdenn eigene
Gliickseligkeit heif3t)". Im unsittlichen Vollzug
alteriert Gliickseligkeit zu eigener Gliickseligkeit,
indem die Einheit subjektiver Zwecke als System
der Neigungen fixiert wird. Das unschuldige
Verlangen nach Gliickseligkeit als der ganz prin-
zipiellen Intention auf objektive Verwirklichung
der Einheit subjektiver Zwecke wird zur Selbst-
sucht als der Gier nach moglichst umfassender
Befriedigung von subjektiven Neigungen. Indem
die fiir Gliickseligkeit als solche konstitutive
Offenheit subjektiver Zwecke im Hinblick auf
materiale Bestimmbarkeit zugunsten der Fixie-
rung auf subjektive Neigungen aufgehoben wird,
bleibt das Selbst allein auf sich bezogen und
realisiert sich als Selbstsucht.

Bedeutet Gliickseligkeit ein Wohlgefallen an
der objektiven Verwirklichung der Einheit sub-
jektiver Zwecke, so bedeutet Gliickseligkeit als
Bestimmungsgrund des Willens, dafl nun allein
um dieser objektiven Verwirklichung subjektiver

140

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwecke willen gehandelt wird. Der Wille setzt
sich damit absolut, indem er seine Zwecke und
damit sein Wollen nicht mehr hinterfragt. In
dieser Absolutsetzung aber schafft er sich als
eigentlicher Wille zugleich ab, indem er sich
eodem actu heteronomen Bestimmungsgriinden,
den zufilligen empirisch-subjektiven Neigungen
und Bediirfnissen, ausliefert. In dieser Absolut-
setzung des Willens, die zugleich dessen Preis-
gabe bedeutet, griindet nach der Konsequenz von
Kants Lehre die Wurzel der Unsittlichkeit. Kant
selbst bringt dies allerdings keineswegs klar zum
Ausdruck, indem er Unsittlichkeit meist erst vom
Resultat ihres Vollzugs her als Heteronomie des
Willens reflektiert.

Entsprechend seiner Fragestellung nach Be-
griindung der Sittlichkeit reflektiert Kant immer
wieder darauf, daf} der Wille keinesfalls durch
das Prinzip der Gliickseligkeit bestimmt sein
diirfe. Letztere kommt damit oftmals nur ex
negativo in den Blick und dabei erscheint dann
die Befriedigung von Neigungen und Bediirfnis-
sen als konstitutiv fiir diesen Begriff und gleich-
sam in diesen mit einzugehen. Gegen diesen
Anschein aber ist daran festzuhalten, daf3 dies -
nicht dem neutralen Begriff der Gliickseligkeit
entspricht, wie wir ihn rekonstruiert haben. Erst
indem im unsittlichen Vollzug Gliickseligkeit
zum Bestimmungsgrund des Willens wird, setzt
dieser sich absolut und liefert sich dabei den
subjektiven Neigungen und Bediirfnissen aus,
womit der Begriff der Gliickseligkeit nun zu dem
der eigenen Gliickseligkeit mutiert, der es allein
um die Befriedigung dieser unhinterfragt
bleibenden eigenen Neigungen und Bediirfnisse
zu tun ist und deren Verfolg deshalb von Kant
auch als Selbstsucht bezeichnet werden kann.

141



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wird nun Sittlichkeit zur Triebfeder des Wil-
lens, so geht damit einher, dal die subjektiven
Zwecke prinzipiell auf ihre Vereinbarkeit mit
moralischen Prinzipien hinterfragt werden. Die
mit dem rein formalen Begriff der Gliickseligkeit
einhergehende Beliebigkeit der subjektiven
Zwecke wird nun auf solche Zwecke einge-
schrinkt, die moralisch legitimierbar sind. In
diesem Sinne kann es verstanden werden, wenn
Kant von einer Einschrankung der Gliickseligkeit
durch die Vernunft spricht.39 Keineswegs werden
dabei nun quasi natural vorgegebene subjektive
Bediirfnisse und Neigungen prinzipiell negiert.
Sie werden lediglich distanziert und eben auf ihre
Vereinbarkeit mit moralischen Prinzipien hin
iiberpriift. Recht verstanden erachtet es Kant
sogar als geboten, die eigenen Bediirfnisse in
gewissem Umfange zu befriedigen zu suchen, um
"Mangel" und "Sorgen" vorzubeugen, welche
"eine grofle Versuchung zu Ubertretung der
Pflichten werden" konnen.40

(c) Oben wurde bereits aufgezeigt, dafl Kants
Konzeption zufolge der Begriff der Gliickselig-
keit im Hinblick auf eine zureichende Orientie-
rung menschlichen Handelns den Begriff der
Sittlichkeit als Komplement erforderlich macht.
Nun geht Kant aber auch davon aus, da3 auch
umgekehrt der Begriff der Sittlichkeit des
Begriffs der Gliickseligkeit als notwendigem
Komplement bedarf. Auch dies kann unter Vor-
aussetzung unseres rekonstruierten Begriffs der
Gliickseligkeit einsichtig gemacht werden. Das
Verlangen nach letzterer kann dabei ndherhin als
notwendiges Komplement zur Sittlichkeit

P vel. bspw. GMS A 7.
OGMS A 11f.

142

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gedacht werden im Hinblick auf deren Durch-
setzung in der empirischen Welt als dem Ort, auf
den menschliches Handeln immer schon bezogen
ist. Auch die empirische Umsetzung sittlichen
Handelns erfordert ja, dal die subjektiven
Zwecke unter der Bedingung einer Einheit stehen
und objektive Verwirklichung erlangen, wobei
nun freilich die sittliche Qualitdt der Zwecke
Voraussetzung bleibt. Daraufhin aber ist der
rekonstruierte Gliickseligkeitsbegriff durchaus
offen, da er von sich aus eben keinerlei Festle-
gung im Hinblick auf die Bestimmtheit von
Zwecken bzw. den ihrer Setzung zugrundeliegen-
den Maximen impliziert.

Wird der sittliche Wille mit dem Verlangen
nach Gliickseligkeit verbunden, so wird dem
rekonstruierten Begriff der letzteren zufolge
keine mit der Sittlichkeit konkurrierende Wil-
lensbestimmmung eingebracht, sondern es wird
vielmehr nur dasjenige Verlangen artikuliert, das
immer schon vorliegen muf}, sofern es sich iiber-
haupt um einen menschlichen Willen handelt.
Die Rekonstruktion der Gliickseligkeit ergab die
Idee eines Wohlgefallens an der Korrespondenz
aller unter der Bedingung der Einheit stechenden
subjektiven Zwecke und deren objektiver Ver-
wirklichung. Gerade dies aber muf3 notwendig als
das Verlangen eines jeden Willens als solchen
gedacht werden. Sofern ein Wille iiberhaupt
etwas will, ist er auf Zwecke gerichtet und will
dabei die objektive Verwirklichung dieser
Zwecke. Dabei ist implizit vorauszusetzen, daf}
diese Zwecke unter der Bedingung einer mogli-
chen Einheit stehen, damit sie sich nicht wechsel-
seitig ausschliefen, da die logische Moglichkeit
der Widerspruchsfreiheit auch die Grenze allen
Wollens markiert. Denkt man sonach das Verlan-

143



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen nach Gliickseligkeit als notwendiges Konsti-
tuens des Willens, so ist im Kern lediglich zum
Ausdruck gebracht, daBl es dem Willen als
solchem prinzipiell um die Verwirklichung seiner
Zwecke geht. Ein Wille, der seine Zwecke nicht
wollte, wire gar kein Wille. Gliickseligkeit
benennt damit die Idee dessen, was der Wille als
bloBer solcher immer schon will. Konstituiert
sich der Wille dann als sittlicher, so geht mit ihm
unter Einbeziehung dieses recht verstandenen
Verlangens nach Gliickseligkeit das Verlangen
einher, daf3 eben seinen sittlichen Zwecken
objektive Verwirklichungen korrespondieren.

Im Lichte des rekonstruierten Gliickseligkeits-
begriffs verlieren Sitze Kants, deren Verein-
barkeit mit dem sittlichen Prinzip prima facie
nicht recht einsichtig erscheint, ihre Bedenklich-
keit und werden als wichtige und untereinander
konsistente Aussagen offenbar. Unbedenklich
erscheint nun etwa der Satz: "Gliickseligkeit ist
unserer Natur nach fiir uns, als von Gegenstidnden
der Sinnlichkeit abhingige Wesen das erste und
das, was wir unbedingt begehren."4! Diese Aus-
sage tangiert unter Beriicksichtigung des rekon-
struierten Gliickseligkeitsbegriffs nicht etwa die
Unbedingtheit der Sittlichkeit, sondern bedeutet
vielmehr: Sofern wir iiberhaupt begehren, geht es
uns ungeachtet der zugrundeliegenden Zwecke
(diese seien sittlich qualifiziert oder nicht) immer

41 Rel A 50; B 52 Anm.; vgl. auch GMS A 42: Gliickseligkeit ist
"ein Zweck, den man bei allen verniinftigen Wesen (...) als
wirklich voraussetzen kann, und also eine Absicht, die sie nicht
bloB haben konnen, sondern von der man sicher voraussetzen
kann daB sie solche insgesamt nach einer Naturnotwendigkeit
haben". Die Absicht "zur Beforderung der Gliickseligkeit" kann
"man sicher und a priori bei jedem Menschen voraussetzen ...,
weil sie zu seinem Wesen gehort".

144

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schon prinzipiell um die objektive Verwirkli-
chung dieser Zwecke, wobei als subjektive
Bedingung dieser Verwirklichung noch voraus-
gesetzt sein mufl, daB die Zwecke eine Einheit
ermoglichen. Menschliches Wollen muf} als
blofes solches mit dem Verlangen nach Verwirk-
lichung seiner Zwecke in der physischen Welt
einhergehen und, insofern Gliickseligkeit ihrem
rekonstruierten Begriff zufolge gerade auf diese
Verwirklichung abhebt, kann Kant auch schrei-
ben, dal} "eine ginzliche Verzichtleistung auf das
Physische der Gliickseligkeit dem Menschen,
solange er existiert, nicht zugemutet werden
kann"42, ohne daf damit etwa die Unumgéinglich-
keit eines gewissen sinnlichen Hedonismus
behauptet wire, was freilich mit Kants sittlichem
Prinzip der Autonomie nicht in Einklang zu
bringen wire.

Ohne einer Heteronomie der Sittlichkeit zu
verfallen, kann Kant nun sogar die Rede von der
Sittlichkeit als der Wiirdigkeit zur Gliickseligkeit
wieder aufnehmen.43 Beriicksichtigt man nidmlich
den rekonstruierten Gliickseligkeitsbegriff, so
geht mit dieser Wendung nicht, wie noch in der
KRYV, einher, da} Gliickseligkeit letztlich doch
zur Triebfeder der Sittlichkeit wiirde. Sittlichkeit
als Wiirdigkeit zur Gliickseligkeit kann ab der
KPV nun vielmehr derart verstanden werden, da3
der Mensch nur unter Voraussetzung der Sittlich-
keit seiner Zwecke die Wiirdigkeit erlangt, daf
diese Zwecke unter eine Einheit zu bringen sind
und sie auch zur Verwirklichung gelangen.
Sittlichkeit allein verleiht mithin dieser Lesart

42Rel A 193 f.; B 203.
43 Vgl. etwa Rel A 50; B 52 Anm.

145



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zufolge einem Handelnden die Wiirdigkeit, daf3
seinem Handeln Gelingen beschieden ist.
Weiterhin kann man sich nun auch ohne Be-
denken der kantischen Behauptung anschlief3en,
wonach gilt: "gliicklich zu sein, ist notwendig das
Verlangen jedes verniinftigen, aber endlichen
Wesens, und also ein unvermeidlicher Bestim-
mungsgrund seines Begehrungsvermogens."44
Gliickseligkeit wird dabei als Vermittelndes zwi-
schen Natur bzw. Begehrungsvermégen einer-
seits und Sittlichkeit bzw. Vernunft andererseits
gedacht. Die Ausrichtung auf Gliickseligkeit
ndmlich enthebt das Begehrungsvermodgen der
Eingebundenheit in sinnliche Unmittelbarkeit,
und damit der Gebundenheit an vereinzelte Vor-
stellungen. Durch das Verlangen nach Gliickse-
ligkeit wird das Begehrungsvermdgen nicht nur
auf allgemeine Zwecke hin ausgerichtet, sondern
dariiber hinaus auf die subjektive Realisierung
der Einheit dieser Zwecke und die objektive
Realisierung derselben in der Welt. Sofern hier-
bei die Zwecke und deren Einheit materialiter
unbestimmt bleiben, ist dieses Verlangen nach
Gliickseligkeit offen auf eine Instrumentalisie-
rung durch sittlich qualifizierte Zwecke und
deren Einheit. Das nach Gliickseligkeit verlan-
gende Begehrungsvermdgen kann von einem sitt-
lich bestimmten Willen instrumentalisiert wer-
den. Dieser Wille ist unter Voraussetzung des
recht verstandenen Gliickseligkeitsbegriffes sei-
nerseits darauf angewiesen, sich durch ein auf
Gliickseligkeit hin ausgerichtetes Begehrungsver-
mogen zu vermitteln. Einerseits ndmlich unterlie-
gen auch sittliche Zwecke, sofern sie iiberhaupt
als Zwecke moglich sein sollen, der subjektiven

44 KPV A 45.

146

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedingung der Einheit und andererseits geht es ja
gerade einem sittlichen Willen, sofern auch er
iberhaupt will, um die objektive Realisierung
seiner Zwecke. Die beiden Strukturmomente der
Gliickseligkeit, Einheit der subjektiven Zwecke
und deren objektive Verwirklichung, sind, gewis-
sermaflen als Infrastruktur, fiir den sittlichen
Willen als Willen notwendig vorauszusetzen.

Diese Vermittlung des sittlichen Willens durch
das Begehrungsvermogen, wobei die Gliickselig-
keit als das vermittelnde Moment deutlich wird,
kann als Konkretion des oben im Zusammenhang
mit der Auflosung der Antinomie entstandenen
Gedankens gesehen werden, wonach Freiheit sich
nicht durch Destruktion naturaler Vorgegeben-
heiten durchsetzt, sondern sich durch Instrumen-
talisierung dieser Vorgegebenheiten vermittelt.
Der Wille vermittelt sich durch das Begehrungs-
vermogen in der Sinnlichkeit, wobei der Begriff
der Gliickseligkeit als das vermittelnde Moment
das Begehrungsvermogen auf den autonomen
Willen hin 6ffnet. Durch diese Instrumentalisie-
rung des Begehrungsvermdgens und dabei durch
die Vermittlungsleistung des Gliickseligkeitsbe-
griffs erhilt der sittliche Wille allererst seinen
Bezug auf objektive Verwirklichung, und somit
miifite ein genereller Verzicht auf das Verlangen
nach Gliickseligkeit, weit davon entfernt, etwa
gar eine besondere Realisation von Sittlichkeit zu
bedeuten, gerade diese selbst negieren durch
Negation ihres Verlangens, objektiv wirklich
werden zu wollen. Versteht man Kant richtig, so
wire Sittlichkeit unter genereller Negation ihres
Bezugs auf Gliickseligkeit dem berechtigten Vor-
wurf preiszugeben, lediglich um die Gestaltung
der Welt unbekiimmerte, individuelle Eitelkeit
und nichtige Selbstbezogenheit zu sein.

147



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist es also die Ausrichtung auf Gliickseligkeit,
die als vermittelndes Moment die Instrumentali-
sierung des Begehrungsvermogens durch den
sittlichen Willen ermdglicht und damit der Sitt-
lichkeit eine Beziehung auf die Sinnenwelt ver-
schafft, so erhilt auch die von Kant in der KPV
vertretene "Beforderung des hochsten Guts"
einen einleuchtenden Sinn. Hochstes Gut ist Kant
zufolge die exakt proportionierte "Verkniipfung"
von Sittlichkeit und Gliickseligkeit. Ist nun mit
der Beforderung des hochsten Guts die Befor-
derung einer exakten Proportionierung zwischen
Sittlichkeit und Gliickseligkeit gesollt und ist es
recht verstandene Gliickseligkeit, welche auf die
Einheit aller Zwecke und deren objektive Reali-
sierung in der Welt abzielt,so kann der Imperativ
der Beforderung des hochsten Gutes als die For-
derung nach dem Versuch interpretiert werden,
Sittlichkeit in der Welt wirksam werden zu las-
sen. Und ist es eine exakte Proportionierung, die
zwischen Sittlichkeit und Gliickseligkeit befor-
dert werden soll, so bedeutet dies, daf} jener Ver-
such ganz prinzipiell und ausnahmslos gefordert
ist. D. h.: Sittlichkeit ist implizit und unabdingbar
immer auch mit der Forderung verbunden, den
Versuch zu unternehmen, ihr in der empirischen
Welt Wirksamkeit zu verschaffen. Mit dem
Imperativ der Beforderung des hochsten Guts ist
damit letztlich nichts anderes artikuliert als, daf}
mit der Sittlichkeit als solcher immer auch der
Versuch eines entsprechenden Handelns in der
empirischen Welt einherzugehen hat. Im Begriff
des summum bonum bringt Kant also klar zum
Ausdruck, inwieweit die Verwirklichung der
Gliickseligkeit gefordert ist; ndmlich genau inso-
weit, als sie zur Sittlichkeit exakt proportional ist,
und dies bedeutet genau insoweit, als sie auf die

148

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausgefiihrte Weise als vermittelnde Struktur zur
Verwirklichung der Sittlichkeit erforderlich ist.
Es geht nicht, wie bei einem allein an der Idee
der Gliickseligkeit orientierten Handeln, um die
objektive Verwirklichung der Einheit subjektiver
Zwecke iiberhaupt, sondern allein um die objek-
tive Verwirklichung der unter der Einheit sitt-
licher Willensbestimmung stehenden subjektiven
Zwecke.

Doch freilich kann der Mensch auch diese
sittlich begriindete Verwirklichung der Gliickse-
ligkeit nicht vollends gewéhrleisten. Dem rekon-
struierten Begriff der Gliickseligkeit zufolge
beinhaltet diese eine subjektive und eine objek-
tive Komponente. Die subjektive besteht in der
Einheit der Zwecke, die objektive in deren Ver-
wirklichung. Kants iiberwiegende Ausfithrungen
lassen den Schluf3 zu, daB3 er das Problem der
Realisierung der subjektiven Komponente mit
seiner Ethik des kategorischen Imperativs als
gelost erachtet, sofern dieser als principium
diiudicationis eindeutige Kriterien fiir sittlich
begriindete Zwecke des Handelns vermittelt. Sitt-
liches Handeln geht danach mit der Verwirkli-
chung der subjektiven Komponente der Gliickse-
ligkeit einher, sofern die Einheit subjektiver
Zwecke als sittliche bestimmt werden kann und
die Ethik des kategorischen Imperativs diese sitt-
liche Einheit widerspruchsfrei zu artikulieren
vermag. Die Verwirklichung der objektiven
Komponente der Gliickseligkeit hingegen kann
Kants Konzeption zufolge auch sittlich begriinde-
tes Handeln nicht gewéhrleisten. Auch dieses
kann nicht prinzipiell iiber die objektive Verwirk-
lichung seiner Zwecke verfiigen, wiewohl es zum
recht verstandenen Vollzug der Sittlichkeit ge-
hort, nicht nur zu wollen, sondern auch alles in

149



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seiner Macht stehende zu tun, um einen sittlichen
Zweck zu verwirklichen. Gerade in der Anstren-
gung, die im Handeln zum Ausdruck kommt,
erweist sich Kant zufolge die Ernsthaftigkeit des
sittlichen Willens. Doch trotz aller subjektiven
Anstrengung kann freilich durch widrige Um-
stinde die objektive Verwirklichung dem sitt-
lichen Handeln versagt bleiben, so daf3 in dieser
Hinsicht Gliickseligkeit ein Desiderat bleiben

muB.#

§ 19 Gliickseligkeit als Selbstzufriedenheit

Wenn Sittlichkeit zur Triebfeder des Willens
wird, bleibt, wie wir sahen, Gliickseligkeit ihrem
rekonstruierten formalen Begriff entsprechend
erhalten, indem die Struktur derselben durch den
sittlichen Willen instrumentalisiert wird. Gleich-
zeitig aber ergibt sich Kant zufolge unter Voraus-
setzung sittlicher Willensbestimmung noch ein
anderer Begriff der Gliickseligkeit, ndmlich der-
jenige der Selbstzufriedenheit. Diese stellt sich
also gerade nur dann ein, wenn Gliickseligkeit
nicht zur Triebfeder des Willens gemacht wird.
Allein die sittliche Bestimmung des Willens
erzeugt ein BewuBtsein, seiner spezifischen Auf-
gabe als Vernunftwesen geniigt zu haben. In die-
ser Selbstzufriedenheit wird die "Freiheit selbst"
sonach "eines Genusses fihig."46

45 Hieran kniipft dann Kants Lehre von den Postulaten der
Unsterblichkeit und des Daseins Gottes an, auf die wir hier aber
nicht weiter eingehen.

46 KPV A 213. - Statt von Selbstzufriedenheit spricht Kant spiter
auch von einer "moralischen Gliickseligkeit" im Gegensatz zur
"physischen Gliickseligkeit" (Rel A 80, 94 Anm., B 86, 100
Anm.) oder von einer "Vernunftliebe seiner selbst" als ciner

150

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese sittlich bedingte Selbstzufriedenheit
kann als abkiinftiger Modus der Gliickseligkeit
verstanden werden, sofern wir unseren rekonstru-
ierten Begriff der letzteren zugrundelegen. Die-
sem entsprechend ist Gliickseligkeit zu denken
als Wohlgefallen an der Einheit subjektiver
Zwecke und deren objektiver Verwirklichung.
Unter Einbeziehung der sittlichen Willensbe-
stimmung wird, wie wir sahen, die Einheit der
subjektiven Zwecke nidher bestimmt als die Ein-
heit der sittlich begriindeten subjektiven Zwecke.
Wenn Kant nun behauptet, daf} sittliches Handeln
Selbstzufriedenheit bewirkt als eine Art morali-
scher Gliickseligkeit, so liegt dies vollig in der
Logik unseres rekonstruierten Begriffs der
Gliickseligkeit, wodurch dieser eine nochmalige
Bestitigung erfdhrt. Selbstzufriedenheit wird
unter Beriicksichtigung unseres rekonstruierten
Begriffs der Gliickseligkeit ndmlich deshalb
erlangt, weil im sittlichen Vollzug eine Kompo-
nente des Begriffs der Gliickseligkeit verwirk-
licht wird, und zwar die subjektive Komponente,
die allein vom Subjekt bzw. Selbst abhingt.

Wie bereits bemerkt, kann man Kant zufolge
aufgrund der Ethik des kategorischen Imperativs
davon ausgehen, daB sittlich legitimierte Zwecke
als solche eine Einheit darstellen. Unter dieser
Voraussetzung aber hat das sich sittlich bestim-
mende Subjekt die subjektive Komponente hin-
sichtlich der Verwirklichung der Gliickseligkeit
geleistet, so daB letztere sich im Modus der
Selbstzufriedenheit realisieren kann. Diese
Selbstzufriedenheit macht freilich die Zufrieden-

"moralischen Selbstliebe" oder eines "unbedingten Wohlgefallens
an sich selbst" (Rel A 48 Anm., B 51 Anm.).

151



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit mit der Welt, die objektive Komponente des
Begriffs der Gliickseligkeit, die nach objektiver
Verwirklichung der subjektiven (sittlichen)
Zwecke verlangt, nicht iiberfliissig. Die Realisie-
rung der objektiven Komponente bleibt dem
handelndem Subjekt trotz sittlich bedingter
Selbstzufriedenheit als Desiderat, so daf} festge-
stellt werden kann: Im sittlichen Vollzug reali-
siert sich Gliickseligkeit im Modus der Selbstzu-
friedenheit, ohne doch darin vollig aufzugehen.47

47 Selbstzufriedenheit ist der Modus der Gliickseligkeit, dessen
Realisierung allein in der Michtigkeit des Handelnden liegt. In
diesem Punkt beriihrt Kant die grundsitzliche Problematik der
antiken Ethik, namentlich der Stoa und Epikurs, deren Grundbe-
streben ja gerade darin gesehen werden kann, den Begriff eines
Gliicks zu konzipieren, das sich der Handelnde prinzipiell
verfiigbar machen kann. Doch hierbei ist auf grundsitzliche
Unterschiede hinzuweisen, um Kants Konzeption klar hervor-
treten zu lassen.

Erstens ist bei Kant dieses Gliick der Selbstzufriedenheit,
obgleich es fiir den IHandelnden prinzipiell errcichbar ist, nicht
direkt anzielbar. Man kann nicht um der Sclbstzufriedenheit
willen handeln, ohne diese prinzipiell zu verfehlen. Sie setzt
sittliche Willensbestimmung, das heiBt ein Handeln allein um der
Pflicht willen, voraus und stellt sich dann als indirektes Resultat
dieses Handelns ein. Nicht intendiert zu werden, ist sonach gerade
die notwendige Bedingung des Zustandekommens der Selbst-
zufriedenheit. Zweitens ist diese Selbstzufriedenheit bei Kant
nicht das summum bonum. Intendiert ist, auch mit dem sittlichen
Vollzug, immer Gliickseligkeit als Idee der Totalitit einer nach
MaBgabe des Subjekts modifizierten Objektivitit. Sittliche
Zwecke erheischen nach Kant Verwirklichung in der Welt, nicht
allein eine Selbstkonditionierung des Subjekts zur Ermoglichung
seines Gliicks. Kantisch gefordert ist im Hinblick auf Gliick-
seligkeit eine nach MaBgabe des sittlichen Subjekts umgestaltete
Welt, nicht ein Subjekt, das sich nach MaBgabe der Welt
umgestaltet. Diese Entgegensetzung zur Antike mag vielleicht
iiberpointiert sein, doch bringt sie zumindest Kants Konzeption
mit einiger Klarheit zum Ausdruck sowie die eigene Einschitzung
seines Verhiltnisses zur Antike, wie eine Interpretation seiner
entsprechenden Ausfiithrungen zeigen konnte.

152

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 20 Die Alterierung der Gliickseligkeit
im Vollzug der Freiheit

Der sittliche bzw. unsittliche Vollzug alteriert die
angestrebte Gliickseligkeit qualitativ durch die
materiale Bestimmung der zur Verwirklichung
anstehenden Zwecke. Entsprechenderweise
konnte man den Begriff der Gliickseligkeit je
nach dem Kontext, in den er dadurch gerit, unter-
schiedlich kennzeichnen.

Die zunidchst unserer Rekonstruktion entspre-
chende Grundstruktur der Gliickseligkeit, wo-
nach diese in einem Wohlgefallen besteht, das
auf der objektiven Verwirklichung der unter der
Bedingung einer Einheit stehenden subjektiven
Zwecke beruht, konnte man als den rein formalen
Begriff der Gliickseligkeit bezeichnen, sofern
hier die subjektiven Zwecke noch vollig unbe-
stimmt sind.

Der Begriff der Gliickseligkeit, der sich je nach
sittlichem oder unsittlichem Vollzug ergibt,
konnte als der materiale Begriff derselben
bezeichnet werden, sofern nun die subjektiven
Zwecke in gewisser Weise, namlich sittlich oder
unsittlich bestimmt sind. Im Falle des unsittli-

Selbstzufriedenheit jedenfalls ist fiir Kant im Einklang mit der
Antike ein Gliick iiber das der Mensch verfiigen kann, im
Gegensatz zur Antike jedoch nicht die héchste Form des Gliicks.
Letzteres bleibt Gliickseligkeit in der erdrterten Struktur.
Selbstzufriedenheit stellt hingegen die auf die subjektive Kompo-
nente beschrinkte Realisierung dieser Gliickseligkeit dar, wobei
deren objektive Komponente, die nach MaBgabe sittlicher
Subjektivitit umgestaltete Welt, unverfiigbar und immer auch
Desiderat bleibt.

153

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen Vollzugs sind die Zwecke dadurch niher
bestimmt, dafl sie allein durch die eigenen
Neigungen und Bediirfnisse fundiert sind. Gliick-
seligkeit wird, wie wir sahen, zur eigenen Gliick-
seligkeit und ihr Verfolg zur Selbstsucht.4® Die-
ser Ausdruck ist sehr treffend: Das Selbst ndm-
lich bleibt beim alleinigen Bezug auf seine Nei-
gungen und Bediirfnisse ganz auf sich konzen-
triert. Alles Verlangen kreist nur um eigene
Befriedigung, zu deren Zweck die gesamte Welt
und die Mitmenschen zu bloen Mitteln herabge-
setzt werden. Der Egoismus wird damit zur
Bedingung, dem alles Handeln unterliegt, so daf3
er quasi transzendentalen Status erhilt. Im Falle
des sittlichen Vollzugs wird hingegen die im
Gliickseligkeitsbegriff implizierte Ausrichtung
auf Zwecke generell nicht a limine eingeengt
durch eine Festlegung auf die Befriedigung sub-
jektiver Neigungen und Bediirfnisse. Gliickselig-
keit geht damit nicht mit Selbstsucht einher. Viel-
mehr bleibt Gliickseligkeit nun offen auf die
Realisierung aller moglichen Zwecke, sofern
diese nur sittlich legitimiert sind. In diesem Fall
beruht Gliickseligkeit dann durchaus auch auf der
gegliickten Verwirklichung von Zwecken, die,
obzwar unseren Neigungen zuwider, sittlich

48 Selbstsucht tritt Kant zufolge in zwei Spielarten auf:
Selbstliebe bzw. Eigenliebe einerseits und Eigendiinkel anderer-
seits. Im ersten Falle bleibt der sittliche Anspruch grundsitzlich
anerkannt, die Verfehlung wird als Ausnahme verstanden. Im
zweiten Falle ist gewissermaBen die Position der Amoralitit
erreicht, der Anspruch als solcher wird nicht anerkannt. Das
Subjekt entzieht sich dem sittlichen Anspruch, indem es andere
Kriterien einfiihrt. Auf dieser Basis entstehen dann auch entspre-
chende Ethikkonzeptionen, deren eigentlicher Zweck es ist, den
Eigendiinkel zu rechtfertigen. Vgl. hierzu KPV A 129 ff.

154

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geboten sind. Man konnte deshalb im Falle des
sittlichen Vollzugs auch von allgemeiner Gliick-
seligkeit sprechen, wobei allerdings dies nicht als
Gliickseligkeit aller verstanden werden diirfte,
sondern vielmehr als eine Gliickseligkeit, die
allgemein in dem Sinne bleibt, daB} sie eben auf
die Verwirklichung aller moglichen Zwecke
offenbleibt und nicht Zwecke ausschliefit, die
unseren Neigungen und Bediirfnissen widerstrei-
ten. Die Gliickseligkeit, die sich aufgrund der
objektiven Verwirklichung sittlicher Zwecke
ergibt, geht damit, anstatt mit Selbstsucht, mit
einer Offenheit einher, welche die Bereitschaft
bedeutet, jederzeit vom eigenen Selbst, dessen
Neigungen und Bediirfnissen zugunsten des
sittlichen Sollens abzusehen. Damit aber stellt
sich als Folge dieser sittlichen Haltung auch
Selbstzufriedenheit als abkiinftiger Modus von
Gliickseligkeit ein, die allein auf dem Bewuft-
sein beruht, seiner Pflicht zu geniigen.

Sonach geht die auf der Verwirklichung unsitt-
licher Zwecke beruhende Gliickseligkeit mit
Selbstsucht, die auf der Verwirklichung sittlicher
Zwecke beruhende Gliickseligkeit mit Selbstzu-
friedenheit einher. Auch der sittliche Vollzug
kann iiber Gliickseligkeit nicht verfiigen, da auch
hier das Gelingen des Handelns trotz aller An-
strengung unverfiigbar bleibt. Diese unverfiig-
bare und prinzipiell nur graduell zu verwirkli-
chende Gliickseligkeit ist aber hier gekoppelt mit
Selbstzufriedenheit als einem Gliick, das durch-
aus in der Verfiigbarkeit des Menschen liegt, da
es allein sittliches Handeln zur Voraussetzung
hat. Hingegen geht der unsittliche Verfolg der
Gliickseligkeit mit Selbstsucht einher, woraus
keine Zufriedenheit entspringen kann, denn die
Spirale der Bediirfnisse, dies wufite Kant von

155



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rousseau,49 ist endlos. Das sich von diesen leiten
lassende Selbst kann kein wahres, sondern stets
nur ein kurz anhaltendes Gliick finden, das sofort
wieder vom nidchsten und weitergehenden
Bediirfnis verdrangt wird. Hinsichtlich der
Selbstsucht wird ja Zufriedenheit bzw. Gliick
allein von der graduellen Realisierung der Gliick-
seligkeit bzw. der Realisierung der subjektiven
Zwecke abhidngig gemacht. Dabei aber kann
keine Zufriedenheit entstehen, da diese prinzi-
pielle Gradualitdt eben stets gesteigert werden
kann. Im Gegensatz hierzu gewinnt das sittliche
Handeln seine Zufriedenheit aus einem qualitati-
ven Mafstab, der als solcher nicht iiberbietbar ist:
dem sittlichen Vollzug.

49 Vgl. hierzu J. J. Rousseau (1750).

156

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D. Transzendentale Freiheit und
das Bose

§ 21 Der Grund des Bisen

Der Vollzug der Freiheit impliziert nicht nur die
Moglichkeit des Guten, sondern auch die des
Bosen. Nach der Realisierung des Guten verlangt
der sittliche Anspruch, von der mdoglichen Reali-
sierung des Bosen zeugt die menschliche Lebens-
erfahrung.! Der Grund des Bosen ist dabei allein
"im Actus der Freiheit" selbst zu suchen.?2 Nur
der Wille als unbedingte Aktualitdt kann, ebenso
wie er auf unbedingte Weise gut sein kann, auch

1 So ist die Freiheit, sofern sie darin besteht, dem sittlichen
Anspruch zuwider zu handeln, "eine Definition, die iiber den
praktischen Begriff noch die Ausiibung desselben, wie sie die
Erfahrung lehrt, hinzutut" (MS A 28). Dabei bleibt freilich die
Beurteilung je konkreter Fille ebenso prinzipiell problematisch,
wie im Falle der Realisierung des Guten, da das Bose ja, ebenso
wie das Gute, eine Qualitdt des Willens und dessen Maximen
betrifft, deren Lauterkeit aber im Einzelfall nie mit Sicherheit
festgestellt werden kann: "Man nennt aber einen Menschen bése,
nicht darum, weil er Handlungen ausiibt, welche bose (gesetz-
widrig) sind; sondern weil diese so beschaffen sind, daB sie auf
bose Maximen in ihm schlieBen lassen". Dieser SchluB aber ist
prinzipiell problematisch, so daB man "das Urteil, daB der Titer
ein boser Mensch sei, nicht mit Sicherheit auf Erfahrung griinden”
kann (REL AB 5 £.).

2 REL AB 6.

157

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf unbedingte Weise bose sein.3 Abzuhalten ist
nach Kant jede Konzeption, die das Bose in der
Sinnlichkeit und den "daraus entspringenden
natiirlichen Neigungen" begriindet denkt.4 Letz-
tere sind vielmehr "an sich selbst betrachtet gut,
d. i. unverwerflich"S und unschuldig®. "Neigun-
gen sind nur Gegner der Grundsitze iiberhaupt
(sie mogen gut oder bose sein)"? und konnen des-
halb, sofern sie nicht durch "Klugheit"® in eine
gewisse Hierarchie und Harmonie gebracht wer-
den, auch bdse Vorhaben vereiteln. Sieht man,
wie die stoische Morallehre, "den moralischen
Kampf des Menschen blof als Streit mit seinen
(an sich unschuldigen) Neigungen",® so wird die
Dimension des Sittlichen gewissermaflen unter-
boten und damit verfehlt.

Sind Sinnlichkeit bzw. Neigungen sonach nicht
als Grund des Bdsen anzusehen, so sind sie im
Hinblick auf die Konstitution desselben doch
relevant. Sie stellen ndmlich den moglichen Ver-
mittlungsrahmen des Bosen dar. Denn dieses "be-
steht darin, dafl man jenen Neigungen, wenn sie
zur Ubertretung (sc. des Sittengesetzes) anreizen,

3 Auf diese sachlich erforderliche Erganzung des beriihmten
Einleitungssatzes der GMS weist G. Prauss (1993), S. 258 f.
zurecht hin. Die Frage nach dem Bésen kann von der Problematik
der Freiheit gar nicht abgelost werden, so daB H. Krings (1980),
S. 33 vollig zurecht behaupten kann: "Als Index fiir den Wert
einer transzendentalen Freiheitsphilosophie kénnte man den
Beitrag ansetzen, den sic zur Frage nach der Freiheit als dem
Vermogen des Guten und des Bosen leistet."

4 REL A 27, B 31.

S REL A 63, B 69.

6 Vgl. REL A 64, B 70.

TREL A 63, B 69 Anm.

8 REL A 64, B 70.

9A.a0.

158

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht widerstehen will, und diese Gesinnung ist
eigentlich der wahre Feind."10 Das Bose konsti-
tuiert sich also dadurch, dafl der Wille sinnliche
Neigungen unreflektiert, also ohne Riicksicht auf
den etwaig diesen entgegenstehenden sittlichen
Anspruch, bestimmend werden ldft. Das Bose
wird sonach nicht um seiner selbst willen ge-
wollt, wie das Gute. Die fiir das sittlich Gute
konstitutive Potenzierung, die Pflicht um ihrer
selbst willen zu tun, gilt fiir das sittlich Bose
nicht. Letzteres wird um etwas anderen willen
getan, ndmlich um der Befriedigung der Neigun-
gen willen.

Hinsichtlich der Bestimmung des Grundes des
Bosen darf Freiheit also weder iibergangen wer-
den, noch darf ihr zuviel zugemutet werden.
Einerseits muf} die Konstitution des Bosen als
ureigene Moglichkeit des Vollzugs der Freiheit
festgehalten werden und andererseits kann Frei-
heit das Bose nicht um seiner selbst willen voll-
ziehen. 11

Diese Gedanken zum Grund des Bosen, die der
REL entnommen werden konnen, lassen sich im
Rekurs auf den Vollzug transzendentaler Freiheit,
soweit dieser bislang iiberwiegend anhand der
GMS sowie der KPV rekonstruiert wurde, besti-

10REL A 63, B 69 Anm.

11 Vgl. REL A 28, B 32: "Um also cinen Grund des Moralisch
Bosen im Menschen anzugeben, enthidlt die Sinnlichkeit zu
wenig; denn sie macht den Menschen, indem sic die Triebfedem,
die aus der Freiheit entspringen kdnnen, wegnimmt, zu einem
bloB tierischen; eine vom moralischen Gesetz aber freisprechende,
gleichsam boshafte Vernunft (ein schlechthin boser Wille) enthilt
dagegen zu viel, weil dadurch der Widerstreit gegen das Gesetz
selbst zur Triebfeder (denn ohne alle Triebfeder kann die Willkiir
nicht bestimmt werden) erhoben und so das Subjekt zu einem
teuflischen Wesen gemacht werden wiirde."

159

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tigen. Wie wir ndmlich bereits sahen, begriindet
sich das Gute durch den sittlichen Vollzug des
Willens, wobei dieser seine transzendentale Frei-
heit als Autonomie affirmiert und sich damit als
unbedingte Aktualitdt behauptet. Entsprechender-
weise kann der Grund des Bdsen, sofern auch
dieser im "Actus der Freiheit" selbst liegt12, darin
begriindet gesehen werden, dafl der Wille seine
transzendentale Freiheit als Autonomie nicht
affirmiert und sich somit in seiner unbedingten
Aktualitdt nicht behauptet, sondern einer Hete-
ronomie verfillt.

Bereits im Rahmen der Ausfithrungen zur Pro-
blematik der Gliickseligkeit war deutlich gewor-
den, daf} dieser unsittliche Vollzug des Willens
nicht um seiner selbst willen geschieht. Das Bose
konstituiert sich nicht, indem der Wille seine
transzendentale Freiheit der Autonomie als sol-
che negiert. Der unsittliche Akt des Willens ist
nicht im kontridren Gegensatz zum sittlichen Akt
zu denken, so daf} der Selbstaffirmation der
Autonomie des Willens einfachhin eine entspre-
chende Selbstnegation korrespondieren wiirde.
Der unsittliche Akt besteht nicht in einer direkten
Negation, sondern vielmehr im Ausbleiben der
Affirmation, also allenfalls in einer indirekten
Negation. Die Affirmation der Autonomie des
Willens wird verweigert, oder auch nur zuriick-
gestellt zugunsten der Befriedigung sinnlicher
Neigungen. Die Selbstnegation der Freiheit wird
dabei keineswegs gewollt. Dies wire von der
Strukturlogik des Freiheitsbegriffes aus betrach-
tet ja auch widersinnig. Warum sollte Freiheit im
Vollzug ihres Aktes sich selbst abschaffen wol-
len, der Wille seine unbedingte Aktualitéit negie-

12REL AB 6.

160

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren wollen und sich damit letztlich selbst nicht
mehr wollen?

Die Moglichkeit der Preisgabe der Freiheit
kann allenfalls verstindlich werden als indirekte
Negation, d. h. als ein nicht gewolltes Resultat
der Affirmation von anderem. Entsprechend
verwirkt der Wille seine Autonomie nicht, indem
er sie direkt negiert, sondern vielmehr indem er
etwas anderes als diese affirmiert. Dieses andere
sind die sinnlichen Neigungen, deren Verlockun-
gen der Wille sich zu widersetzen weigert.
Freiheit verwirkt sich also, sofern sie, anstatt sich
selbst zu affirmieren, sinnliche Neigungen
affirmiert und sich damit indirekt negiert.

Freiheit als Autonomie des Willens will sich
im unsittlichen Akt, wie wir weiter oben bereits
sahen, ja nicht nur nicht abschaffen, sondern
vielmehr absolut setzen, und damit iiber die
sittliche Reflexion hinwegsetzen. Gerade im
Versuch dieser Absolutsetzung, schafft sie sich
freilich dann ab. Das Bose griindet also sowenig
in der direkten Negation der Freiheit, als es
vielmehr in der Intention der Absolutsetzung
derselben besteht. Der bose Wille will die
absolute, sittlich unreflektierte Freiheit, keines-
wegs das dabei jedoch zwangsweise cintretende
Resultat des Verlustes aller Freiheit!

§ 22 Die Darstellung des Bisen

Die Form, in der sich das Bose ausprigt, ist nach
Kant die Leidenschaft. Diese setzt Freiheit
voraus, denn Leidenschaft bedeutet kein blofes
Uberwiltigtsein durch naturale Determination,
sondern impliziert, daf} der Wille sich dieser De-
termination selbst ausliefert. So sind "Leiden-

161

- am 17.01.2026, 14:37:56. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaften ... mehrenteils unheilbar: weil der Kran-
ke nicht will geheilt sein."!3 Leidenschaften set-
zen das Verweigern der Selbstaffirmation der
Freiheit als Autonomie des Willens voraus und
sind deshalb "ohne Ausnahme bose".l4 Der
Mensch 14Bt sich hierbei "in Ketten legen"!5 und
findet "Lust und Befriedigung am Sklaven-
sinn".16

Scharf abgegrenzt von den Leidenschaften
werden von Kant die Affekte, die gerade nicht
auf einem Akt der Freiheit beruhen. Sie gehoren
vielmehr allein "zum Gefiihl, sofern es vor der
Uberlegung vorhergehend, diese selbst unmdog-
lich oder schwerer macht."17 Sie sind wie ein
"Sturm", der "bald aufhért”,!8 und kénnen Frei-
heit voriibergehend unmoglich machen. Im
Affekt wird Freiheit von auflerhalb ihrer selbst,
von der Sinnlichkeit her gefdhrdet und etwaig
suspendiert, wihrend die Leidenschaften darauf
beruhen, daf} Freiheit sich selbst verwirkt.

§ 23 Die Anthropologie und das Bise

Kants Ausfiihrungen zufolge kann die Realisie-
rung des Bosen darin gesehen werden, daf tran-
szendentale Freiheit als Autonomie des Willens
sich selbst verwirkt. Dariiber hinaus faft er die
Leidenschaften als die je konkreten Auspri-
gungsformen, in denen der sich solchermalflen

13 ANTHR A 227.
14 ANTHR A 228.
15 ANTHR A 206.
16 ANTHR A 228.
17 MS A 50.

18A a0.

162

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konstituierende bose Wille empirisch vermittelt
im menschlichen Handeln zur Darstellung ge-
langt. Konnte es damit hinsichtlich des Problems
des Bosen nicht sein Bewenden haben? Dieses
scheint nun aus der Struktur des Selbstvollzugs
der Freiheit begriindet und in seinen Ausprigun-
gen im menschlichen Handeln reflektiert. Doch
Kant greift dariiber hinaus einen Problembestand
auf, der seit altersher Gegenstand metaphysischer
und theologischer Spekulation war, indem er
bereits eingangs der REL die Frage aufwirft,
inwiefern der Mensch von Natur als gut oder
bose zu denken sei.

Da diese Frage auf eine gattungsspezifische
Bestimmtheit abzielt, geht Kant zunichst zu einer
kurzen "anthropologischen Nachforschung"
iiber.19 Dabei bietet er zunichst lediglich eine der
Interpretation dringend bediirftige Skizze der "ur-
spriinglichen Anlage zum Guten in der mensch-
lichen Natur", die er folgendermaf3en unterteilt:

"1) Die Anlage fiir die Tierheit des Menschen
als eines lebenden,
2) Fiir die Menschheit desselben als eines
lebenden und zugleich verniinftigen,
3) Fiir seine Personlichkeit als eines verniinf-
tigen und zugleich der Zurechnung fihi-
gen Wesens."20

19 REL A 13, B 15; vgl. auch REL AB 8 f.: "Wenn wir also
sagen: der Mensch ist von Natur gut, oder: er ist von Natur bose,
so bedeutet dieses nur so viel als: er enthélt einen (uns unerforsch-
lichen) ersten Grund der Annehmung guter, oder der Annehmung
boser (gesetzwidriger) Maximen; und zwar allgemein als Mensch,
mithin so, daB er durch diesclbe zugleich den Charakter seiner
Gattung ausdriickt.”

20 A. a. O. - Dabei handelt es sich freilich nur um Anlagen, die in
praktischer Hinsicht relevant sind, denn es ist "hier von keinen
anderen Anlagen die Rede ... als denen, die sich unmittelbar auf

163

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kant zufolge konnen nur die zwei ersteren
Anlagen zweckwidrig gebraucht werden und
auch nur fiir die Entartung dieser beiden Anlagen
fiihrt er Beispiele von Lastern auf. Dies gibt zu
der Deutung Anlaf3, daf die dritte Anlage nicht
lediglich eine neben den beiden anderen ist,
sondern diesen allererst Sinn verleiht, so daf} in
der Ausrichtung auf die dritte Anlage die ersten
beiden Anlagen zu ihrem zweckmifigen Ge-
brauch gelangen. Sofern also die Anlagen der
Tierheit und Menschheit auf die Anlage der
Personlichkeit hin ausgerichtet sind, sind sie
Anlagen zum Guten. Die Anlage fiir die Person-
lichkeit aber ist "die Empfanglichkeit der Ach-
tung fiir das moralische Gesetz als einer fiir sich
hinreichenden Triebfeder der Willkiir."2! Daraus
wird ersichtlich: Die Teleologie, die Kant unter-
stellt, wenn er von Anlagen zum Guten spricht,
begriindet sich allererst vom Vollzug transzen-
dentaler Freiheit her. Dieser wird nicht von einer
vorab konzipierten Ontologie als oberstes Telos
des Menschen verstanden, sondern ist vielmehr
die Grundlage eines teleologischen Verstindnis-
ses der menschlichen Natur.

Verwirkt Freiheit sich allerdings im Vollzug
ihrer selbst, so erfahren dabei die Anlagen fiir die
Tierheit und Menschheit einen zweckwidrigen
Gebrauch und es kommt zur Konstitution von
Lastern. So kann etwa, sofern der Bereich blofer
Tierheit nicht tiberschritten wird, die durch
Instinkt geregelte Selbsterhaltung und Fortpflan-
zung nicht zur "Vollerei" und "Wollust" entarten.

das Begehrungsvermdgen und den Gebrauch der Willkiir
beziehen" (REL A 18, B 19 f.).
2IREL A 16, B 18.

164

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausdriicklich weist Kant darauf hin, daf3 derar-
tige Laster "nicht aus jener Anlage (sc.der Tier-
heit) als Wurzel von selbst entsprieen"22. Erst
wenn, so mufl dann wohl hinzugefiigt werden,
zur Anlage der Tierheit Freiheit hinzutritt, wel-
che die instinktive Regulierung ablost, konnen im
Falle des unsittlichen Vollzuges dieser Freiheit
jene Laster der "Rohigkeit der Natur"2?3 entste-
hen. Mit der Verniinftigkeit, der Anlage fiir die
Menschheit, ist die Dimension unmittelbarer
Bediirfnisbefriedigung immer schon transzen-
diert. Distanzierung von Bediirfnissen wird mog-
lich, wodurch sich Kultur herausbilden kann. Ist
diese aber nicht auf die Personalitit hin ausge-
richtet, so entartet sie im konkurrierenden Gliick-
seligkeitsverfolg der einzelnen Individuen, wobei
sich als typische Laster der Kultur herauskristalli-
sieren: "Eigensucht", "Nebenbuhlerei", "Neid",
"Undankbarkeit" und "Schadenfreude".24 Auf der
Ebene der Anlage der Personlichkeit nennt Kant
bezeichnenderweise keine Laster sui generis.
Sofern Freiheit sich selbst verwirkt, bedeutet dies
kein Laster, sondern vielmehr den Grund aller
Laster, die dann stets solche der Natur oder der
Kultur sind. Affirmation ihrer selbst oder sich
Verwirken transzendentaler Freiheit entscheidet
in einem strengen Entweder-Oder iiber Tugend-
oder Lasterhaftigkeit iiberhaupt als den konkreten
Ausprigungen eines guten oder bosen Willens.
Im weiteren Verlauf seiner anthropologischen
Erorterung behauptet Kant dann auch einen
gattungsspezifischen "Hange zum Bosen in der
menschlichen Natur”, den er als eine "habituelle

2REL A 15,B 16 f.
23REL A 15,B 17.
24 REL A 16, B 18.

165

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begierde" auffaBt.25 Aufgrund dieses Hanges
realisiert sich das Bose angesichts der sittlichen
Forderung in den Modi der Gebrechlichkeit, Un-
lauterkeit und Bosartigkeit.26 "Gebrechlichkeit"
bedeutet in diesem Zusammenhang, dafl das
Gute, obzwar gewollt, aufgrund einer verlocken-
den Neigung jedoch nicht realisiert wird. Man
konnte dies wohl auch dahingehend interpretie-
ren, daf} der sittliche Wille bloBer Wunsch bleibt.
"Unlauterkeit" bedeutet, dal nur auf duflerliche
Ubereinstimmung des Handelns mit dem sitt-
lichen Anspruch geachtet wird, mithin letztlich
nicht aus sittlicher Willensbestimmung gehandelt
wird. Entsprechend der in der KPV getroffenen
Unterscheidung wird damit auf ein Handeln

25 REL A 18, B 20; - Natur darf bei Kant, will man nicht in
heillose MiBverstindnisse geraten, keinesfalls univok verstanden
werden, sondern es sind zumindest drei verschiedene Ebencn
dieses Begriffs zu unterscheiden. Erstens bedeutet Natur den
Inbegriff der durch die synthetisch-apriorischen Verstandesgrund-
sdtze strukturierten Erscheinungen. Zweitens besteht die Natur
des Menschen in dessen Verniinftigkeit und [reiheit. Und drittens
kann der Mensch, sofern er, wie nun auszufiihren sein wird,
immer schon pridisponiert ist, seine Freiheit zu verwirken, auch
als von Natur bose bezeichnet werden. Dic erste Bedeutung
betrifft die Objektivitit der sinnlich wahrnehmbaren Welt, die
zweite Bedeutung die Subjektivitdt des Menschen und die dritte
Bedeutung ecine Moglichkeit der Realisierung dieser Subjektivitat,
wobei in jeder dieser Bezichungen der Naturbegriff das Wesent-
liche der entsprechenden Dimension bezeichnet. So bedeutet
Natur im Hinblick auf verfiigbare Objektivitit einen gesetzlichen
Zusammenhang von Erscheinungen, im Hinblick auf die Subjek-
tivitit des Menschen bedeutet sie Vernunft bzw. Freiheit und
hinsichtlich der Realisicrung dieser Freiheit bedeutet sie die von
dieser selbst immer schon hervorgebrachte und deshalb wesent-
liche Moglichkeit, sich selbst auch verwirken zu kénnen. Der
Begriff der Natur steht damit ganz im Sinne der Tradition auch
bei Kant durchwegs in engstem Zusammenhang mit dem des
Wesens bzw. des Wesentlichen.

26 Vgl. REL A 19 ff,, B 21 ff.

166

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

abgezielt, das nicht als moralisch, sondern ledig-
lich als legal zu erachten ist. "Bosartigkeit"
schlieflich kann als die eingestandene Mif3ach-
tung des sittlichen Anspruchs erachtet werden,
womit zwar noch die Legalitit von Handlungen
einhergehen kann, die sich dann jedoch nur noch
reiner Zufélligkeit verdankt.

Kant denkt sowohl die Anlage zum Guten wie
auch den Hang zum Bosen als anthropologische
Voraussetzungen im Hinblick auf den Vollzug
transzendentaler Freiheit. Und dies erscheint
auch zwingend, denn das sittliche Sollen hitte
gar keinen Sinn, sofern der Mensch ihm entweder
gar nicht folgen konnte, oder er andererseits
immer schon selbstverstindlicher Weise das Gute
tun wiirde. Entsprechenderweise wird mit der
Anlage zum Guten aus anthropologischer
Perspektive das Vermdogen zur Selbstaffirmation
der Freiheit, mit dem Hange zum Bosen das Ver-
mogen dieser Freiheit, sich selbst zu verwirken,
gedacht. Kants anthropologische Annahmen stel-
len sonach im Lichte der sittlichen Forderung
gesehen Voraussetzungen der Sinnhaftigkeit die-

ser Forderung dar.?’

27 Man konnte die Frage aufwerfen, inwiefern es sich hier nicht
um transzendentale Bedingungen handle. Hierzu nur soviel:
Transzendentalphilosophie reflektiert die logische Genese eines
Faktums, mithin dessen immanente Logizitit. Sie setzt ein
Faktum voraus und reflektiert dieses nun gewissermaBen in sich
selbst. Anthropologie hingegen setzt zwar, zumindest in ihrer
Kantischen Variante, den sittlichen Anspruch ebenfalls voraus,
um den Menschen im Lichte dieses Anspruchs zu interpretieren,
doch sie reflektiert dabei nicht die immanente Logik dieses
Anspruchs, m. a. W. sie sucht den Anspruch nicht zu begriinden,
sondern reflektiert vielmehr auf die faktischen Voraussetzungen
dieses Anspruchs. Im iibrigen ist philosophische Anthropologie
eine hermeneutische Reflexion, wihrend Transzendentalphilo-
sophie eine begriindende Reflexion ist, der es im wesentlichen um

167

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indem der anthropologische Rekurs auf die
Natur des Menschen sonach Voraussetzungen fiir
die Sinnhaftigkeit des Faktums des sittlichen
Anspruchs eruiert, wird dieser Anspruch nicht im
Hinblick auf die RechtmiBigkeit seiner Geltung
reflektiert, die vielmehr bereits vorausgesetzt
wird, sondern allein im Hinblick auf seine
Faktizitdt. Um der Unbedingtheit des sittlichen
Anspruchs willen ist entsprechenderweise ein
anthropologisches Vermdgen anzunchmen, um
transzendentale Freiheit vollzichen zu konnen. In
diesem Sinne setzt Kant als Anlage zum Guten,
wie wir sahen, im wesentlichen "die Anlage fiir
die Personlichkeit" voraus, worunter "dic Emp-
fanglichkeit der Achtung fiir das moralische
Gesetz als einer fiir sich hinreichenden Trieb-
feder der Willkiir" zu verstehen ist.28 Doch um
den sittlichen Anspruch als Anspruch begreiflich
zu machen, ist der Hang zum Bosen vorauszuset-
zen, bedeutet das Sollen doch als solches, daf3 das
Gesollte fiir den Menschen nicht selbstverstdnd-
lich ist und er immer schon dazu tendiert, sich
diesem Gesollten zu verweigern. Allein bereits
dadurch, daf3 Sittlichkeit in der Form des
Anspruchs an den Menschen herantritt, erscheint
sonach die gattungsspezifische Annahme eines
Hanges zum Bdsen gerechtfertigt.

Niher einzugehen aber ist darauf, daB es sich
hinsichtlich der Anlagen zum Guten und des
Hanges zum Bosen in formaler Hinsicht keines-
wegs um Konstituentien der menschlichen Natur
handelt, die auf gleicher Ebene zu denken wiren,

Letztbegriindung zu tun ist und die deshalb das Unbedingte
denken muB.
28 REL A 16, B 18.

168

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie man zunichst annehmen konnte. Vielmehr
bringt Kant damit auch eine Differenz innerhalb
des Begriffs der menschlichen Natur zum Aus-
druck, die er allerdings nur mit wenigen Worten
andeutet. So sind Kants Ausfiihrungen zufolge
die Anlagen zum Guten "urspriinglich, denn sie
gehoren zur Moglichkeit der menschlichen Na-
tur" bzw. zum "Wesen" des Menschen.?? Der
Hang zum Bosen hingegen gilt ihm als "erwor-
ben" bzw. "als von dem Menschen selbst sich
zugezogen".30 Entsprechenderweise diirfen dann
auch die Anlagen zum Guten im Gegensatz zum
Hang zum Bdosen im Vollsinne als angeboren
vorgestellt werden.31 Der Begriff der Natur des
Menschen fillt damit in zwei Komponenten aus-
einander, und zwar in eine Dimension von Natur,
die dem Menschen als sein Wesen vorgegeben
ist, und in eine Dimension von Natur, als die der
Mensch sich selbst konstituiert. Entsprechender-
weise mufl die Moglichkeit, das Sittengesetz zu
realisieren, zum Wesen des Menschen und damit
zu der ihm vorgegebenen und ihn erst ermogli-
chenden Natur gerechnet werden. Der Mensch
schafft sich sein Wesen nicht selbst, sondern
vollzieht sich allererst im Verhiltnis zu seinem
Wesen. Und erst in dieser, der vorgegebenen
Konstitution seines Wesens logisch nachfolgen-
den Konstitution vermag der Mensch gewisser-
malflen eine zweite Dimension seiner Natur aus-
zubilden, deren Konstitution sich nun ihm allein
verdankt und Ausdruck der Art seines urspriing-
lichen Verhiltnisses gegeniiber seinem Wesen
ist. Der Mensch hat sonach nicht die absolute

29REL A 17, B 19.
30 REL A 18, B 22.
3IRELA18f,B 20f.

169

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheit, sein Wesen urspriinglich zu schaffen,
wohl aber die Freiheit, sich diesem Wesen ent-
sprechend nachzuschaffen. Gerade aber Freiheit
selbst ist nach Kant als dieses Wesen des Men-
schen zu denken und sonach muf} dessen wesent-
licher Vollzug gerade in der Selbstaffirmation
jener Freiheit als Autonomie des Willens beste-
hen. Dariiber, daf} sein Wesen in transzendentaler
Freiheit besteht, hat der Mensch keine Macht.
Dies ist ihm mit seiner Natur als "Anlage zum
Guten" vorgegeben und so findet er sich in diese
Freiheit immer schon hineingestellt. Aber er kann
und muf sich angesichts dieser seiner Natur als
Freiheit verhalten und das kann nur bedeuten,
diese Freiheit zu affirmieren oder sich ihr zu
verweigern.

Entsprechend nun der Art der Realisierung der
Freiheit kann der Mensch dann die zweite Di-
mension seiner Natur ausbilden, die sich allein
seiner subjektiven Konstitution verdankt. Als
"Anlage" kann sonach die Freiheit unter dem
Aspekt ihrer Gegebenheit aufgefafit werden als
Voraussetzung und Ermoglichung des Vollzuges
ihrer selbst. Als "Hang" wire die Freiheit unter
dem Aspekt der subjektiven Art dieses Vollzuges
ihrer selbst aufzufassen. Je nachdem, ob dieser
Vollzug durch Selbstaffirmation oder Selbstver-
wirkung der Freiheit gekennzeichnet ist, muf3
dann von einem Hang zum Guten oder zum
Bosen gesprochen werden. Hierbei bedeutet der
Hang zum Guten fiir Kant lediglich eine theoreti-
sche Moglichkeit, der die Erfahrung allzu eindeu-
tig widerspricht. Weit eher sieht Kant sich geno-
tigt, einen urspriinglichen Hang zum Bosen als
Bestandteil der gattungsspezifischen Natur des
Menschen anzunehmen. Im Zusammenhang mit
der "urspriinglichen Anlage zum Guten" bedeutet

170

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dann dieser "Hang zum Bosen": Threr Anlage
zufolge erheischt menschliche Freiheit die Affir-
mation ihrer selbst. Im Vollzug angesichts dieser
Anlage konstituiert der Mensch jedoch immer
schon den Hang, diese Freiheit zu verwirken.

§ 24 Die Aporie des Bosen

Warum nun stellt sich Kant iiberhaupt dem Pro-
blem, dafl der Hang zum Bdsen, obzwar zur
gattungsspezifischen Natur des Menschen geho-
rig, dennoch aus Freiheit hervorgebracht sei?
Warum greift er eine Problemstellung auf, die
traditionell der theologischen Erbsiindenlehre
entspricht und kaum eine befriedigende Losung
verspricht? Inwiefern stellt sich dieses Problem
iiberhaupt als Problem von Kants Philosophie
und niherhin seiner Freiheitslehre?

Wie wir bereits sahen, begriindet sich der bose
Wille aus dem "Actus der Freiheit"32 als Selbst-
verwirkung dieser Freiheit. Soll ein Hang zum
Bosen dem Menschen von Natur aus eignen, so
mufl deshalb in diesem Zusammenhang diese
Natur des Menschen konsequenterweise als der
"subjektive Grund des Gebrauchs seiner Frei-
heit"33 definiert werden. Aquivalent mit der
Redeweise des von Natur aus Bosen greift Kant
auch die ebenfalls traditionelle Redeweise des
angeborenen Bosen auf. Auch letzteres mufl dann
entsprechend jener Definition als subjektiver
Grund des Gebrauchs der Freiheit verstanden
werden.

32REL AB 6.
3A. a0

171



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trotz dieser Bezugnahme auf Freiheit aber
stellt sich dabei in aller Schirfe das Problem, ob
nicht dieses angeborene bzw. von Natur beste-
hende Bose die Unbedingtheit transzendentaler
Freiheit aufhebe. Ist damit ein subjektiver Grund
des Gebrauchs dieser Freiheit bezeichnet, so
erscheint die fiir den Begriff transzendentaler
Freiheit ruindse Konsequenz der Aufhebung ihrer
Unbedingtheit ndmlich unumginglich, sofern
jenes Angeborene bzw. jene Natur als ein
Anderes gegeniiber der Freiheit gedacht wird.
Sofern der Vollzug der Freiheit durch ein ihr
AuBeres determinert wird, wird sie ipso facto als
unbedingte Aktualitdt abgesetzt. Nur wenn der
"subjektive Grund des Gebrauchs der Freiheit"
nicht etwas benennt, das deren Aktualitdt logisch
vorausliegt, sondern vielmehr etwas, das von
derselben noch eingeholt und seinerseits begriin-
dend unterfangen wird, ist die Unbedingtheit der
Freiheit als transzendentaler aufrechterhalten. So
mufl eben "dieser subjektive Grund" des
Gebrauchs der Freiheit "wiederum ein Aktus der
Freiheit sein"34, mithin auch noch die Konstitu-
tion des Hanges zum Bdosen als Produkt der Frei-
heit gedacht werden. Kant beeilt sich deshalb
auch, darauf hinzuweisen, daf} die Rede von
einem angeborenen Bosen keineswegs bedeute,
"daB die Geburt eben die Ursache sei".35 Ande-
rerseits soll damit aber durchaus "der subjektive
erste Grund" des Gebrauchs der Freiheit gemeint
sein, der "allem in der Erfahrung gegebenen
Gebrauche der Freiheit" vorausliegt, "und so als
mit der Geburt zugleich im Menschen vorhanden

34A.a.0.
35 REL AB 8.

172

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vorgestellt wird."36 Welche Schwierigkeiten auch
immer mit diesem Gedanken verbunden sein
mogen, in keinem Stadium kann das Denken
transzendentaler Freiheit die Aktualitdt dieser
Freiheit auf ein dieser Aufleres zuriickfiihren,
ohne die Unbedingtheit und damit das Eigent-
liche seines Begriffs aufzuopfern. Das Denken,
das stindig der Versuchung unterliegt, den Akt
der Freiheit von einem ihm Aufleren her ver-
standlich zu machen, muf sich stattdessen daran
halten, in diesen Akt hineinzudenken.

Kant kann also den Hang zum Bdsen nicht als
blofe Faktizitit stehenlassen, wenn er die Unbe-
dingtheit transzendentaler Freiheit bewahren will.
Dabei allerdings miindet sein Denken in die
Aporie, welche seit jeher mit dem theologischen
Problem einer Erbsiindenlehre verbunden ist, wie
ndmlich der Hang zum Bdsen einerseits aus
menschlicher Freiheit konstituiert und dennoch
andererseits in gewisser Weise notwendig bzw.
angeboren oder gattungsspezifisch sein konne.
Wie kann also "das Bdse uns selbst zugerechnet
werden ... und dennoch urspriinglich in uns da"
sein.37 Kant 148t keinen Zweifel daran, daB diese
Aporie fiir unser Denken zwar unldsbar bleiben,
andererseits aber ausgehalten werden muf.

Allein das Festhalten an der Unbedingtheit
transzendentaler Freiheit fiihrt, wie wir sehen,
dazu, den Hang zum Bosen als Produkt
menschlicher Freiheit denken zu miissen, und
damit in die Aporie. Warum aber, so konnte man
letztlich fragen, soll auch angesichts dieser
schier prinzipiell unldsbaren Aporie an der Unbe-
dingtheit transzendentaler Freiheit festgehalten

36A.a0.
37K. Jaspers (1957), S. 314.

173

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden und letztere nicht doch aufgeopfert
werden? Ist das Aushalten dieser Aporie nicht
doch ein zu hoher Preis fiir die Aufrechterhaltung
transzendentaler Freiheit?

Eine Rechtfertigung fiir das Aushalten der
Aporie kann allenfalls darin bestehen, dafl dies
aus praktischem Interesse notwendig erscheint.
Metaphysische Annahmen rechtfertigen sich ja
Kants kritischem Denken zufolge allein aus
praktischem Interesse. So rechtfertigen sich
bekanntlich nach Kants Metaphysik in prakti-
scher Absicht das Postulat transzendentaler Frei-
heit als Voraussetzung des sittlichen Anspruchs,
die Postulate der Existenz Gottes und der
Unsterblichkeit rechtfertigen sich als Voraus-
setzungen im Hinblick auf die Durchsetzbarkeit
bzw. Erfiillbarkeit dieses Anspruchs. Zusammen-
fassend dienen diese Annahmen der Sicherung
der Seinsmichtigkeit der Sittlichkeit, denn nur
wenn das Sein die Realisierung sittlichen Han-
delns zuldBt, ist der sittliche Anspruch sinnvoll.

Der Hang zum Bosen nun begriindet das Ge-
genteil der Sittlichkeit, ndimlich die Moglichkeit
eines Handelns, das deren Anspruch zuwider ist.
Und die Moglichkeit eines derartigen Handelns
muf} Kant zufolge gedacht werden, da die Reali-
tdt solchen Handelns ein empirisch nicht zu iiber-
sehendes Faktum darstellt. Auflerdem, so hatten
wir in Ergidnzung an Kants Rekurs auf die Empi-
rie angefiihrt, rechtfertigt allein bereits die Tat-
sache, daB Sittlichkeit formal im Modus eines
Anspruchs auftritt, diec Annahme eines Hanges
zum Bdsen, da ein Sollen als solches ja nur dann
sinnvoll erscheint, wenn auch die Mdglichkeit
der Abweichung vom Gesollten besteht.

Der Hang zum Bd&sen kann nun nicht, wie
Freiheit, Gott und Unsterblichkeit als Postulat

174

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

praktischer Vernunft gedacht werden, da er ja der
Realisierung dieser Vernunft gerade entgegenar-
beitet, aber er ist als Bedingung des sittlichen
Anspruchs vorauszusetzen, sofern eben Sittlich-
keit formal als Anspruch auftritt. Um der Auf-
rechterhaltung der Unbedingtheit transzendenta-
ler Freiheit willen aber mufl dieser Hang zum
Bosen als Produkt dieser Freiheit selbst gedacht
werden. Die Aufrechterhaltung transzendentaler
Freiheit in ihrer Unbedingtheit wiederum er-
scheint fiir die Emsthaftigkeit der sittlichen For-
derung unerldfBlich, sofern deren Befolgung ja
auch prinzipiell moglich sein muB.

Entsprechend 14t sich als Konsequenz von
Kants Lehre eine Begriindung der problema-
tischen These des Hanges zum Bosen als einem
Produkt menschlicher Freiheit aus praktischem
Interesse rekonstruieren. Wiirde ndmlich der
Hang zum Bosen als pure, nicht weiter hintergeh-
bare Faktizitdt verstanden, so hitte der Mensch
eine partielle Entschuldigung fiir seine sittliche
Verfehlung, von der er schier nach Belieben
Gebrauch machen konnte. Denn miiite zwar
auch zugestanden bleiben, dafl ein Hang zum
Bosen, die Realisation desselben noch nicht
unumgénglich werden lasse, so bliebe es doch ein
entscheidend mildernder Umstand, daf3 die Frei-
heit durch einen ihr schlechthin faktisch mitgege-
benen Hang zum Bdsen, ohne ihr Zutun der
Gefdhrdung ausgesetzt sei. Da sich dariiber
hinaus ja auch kein Kriterium angeben liefle, wie
zwingend der Einfluf} dieses Hanges denn wirk-
lich sei bzw. wieviel Spielraum der Freiheit dann
letztlich noch verbliebe, konnte die Verantwort-
lichkeit fiir sittliche Verfehlung in letzter Konse-
quenz fast bis zur Bedeutungslosigkeit herunter-
gespielt werden. Der Rekurs auf metaphysisches

175



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschick wiirde mit einer erheblichen sittlichen
Entlastung des Menschen einhergehen, womit die
Ernsthaftigkeit des sittlichen Anspruchs kaum
mehr zu vereinbaren wire. Anstatt einer Kritik
der praktischen Vernunft im Sinne einer Begriin-
dung von Sittlichkeit wiirde weit eher eine Theo-
dizee im Sinne einer Rechtfertigung metaphysi-
schen Ubels erforderlich werden.

Um die volle Verantwortlichkeit des Menschen
fiir das durch seine Freiheit realisierte Bose nicht
wieder dadurch einzuschrinken, daf} diese Frei-
heit immer schon als schuldlos durch einen Hang
zum Bosen in arge versuchende Bedrédngnis
gebracht erscheint, ist also nicht lediglich eine
Freiheit zu denken, die immer schon in der
Versuchung steht, sich selbst zu verwirken,
sondern vielmehr eine Freiheit, die auch diese
Versuchung immer schon selbst hervorgebracht
hat. Entsprechenderweise mufl das vom Men-
schen realisierte Bose letztlich ganz allein seiner
Freiheit zugelastet werden, so daf} die Forderung
Kants verstdndlich wird, wonach "eine jede bose
Handlung, wenn man den Vernunftursprung
derselben sucht, so betrachtet werden" muf, "als
ob der Mensch unmittelbar aus dem Stande der
Unschuld in sie geraten wire"38, wobei als
"Stand der Unschuld" bezeichnenderweise "der
Zustand des Menschen ... vor allem Hange zum
Bosen" gemeint ist.3?

Als etwaiger Entschuldigungsgrund darf der
Hang zum Bosen bei der sittlichen Beurteilung
sonach gar keine Rolle spielen. Und dies muf} er
auch nicht, sofern man ihn mit Kant als von der
Aktualitat transzendentaler Freiheit unterfangen

38 REL A 38 1., B 41.
39 REL A 40, B 44.

176

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denkt. Der Hang zum Bosen wird damit als Ver-
mittlungsmoment dieser Freiheit gedacht, wo-
durch sich begriinden 148t, daB Sittlichkeit in der
Form des Sollens bzw. eines Anspruchs auftreten
muB. Sofern sich transzendentale Freiheit immer
schon durch einen Hang zum Bdsen vermittelt,
hat sie die Moglichkeit, sich selbst zu verwirken,
selbst urpriinglich hervorgebracht. Damit aber
verliert das ihr immanente sittliche Gesetz der
Realisierung der Affirmation ihrer selbst seine
Selbstverstidndlichkeit und wird dieser Freiheit
selbst zum Anspruch.

Kants Lehre von der Freiheit und dem Bosen
kann also als dreistufig rekonstruiert werden:
Erstens konstituiert sich das Bose indem Freiheit
sich selbst verwirkt. Zweitens wird eine gattungs-
spezifische Priddisposition als Hang zu dieser
Konstitution des Bosen angenommen. Und drit-
tens wird nun auch die Konstitution dieser Pri-
disposition auf den Akt der Freiheit selbst zu-
riickgefiihrt. Transzendentale Freiheit, ein Hang
zum Bosen sowie dessen Konstitution wiederum
durch jene Freiheit, — dies alles sind spekulative
Gedanken, zu denen sich eine philosophische
Anthropologie genotigt sieht, die sich am unbe-
dingten sittlichen Anspruch orientiert. Ohne Frei-
heit konnte der Unbedingtheit des sittlichen An-
spruchs nicht entsprochen werden. Ohne einen
Hang zum Bdsen wire die Form des Anspruchs
als solche nicht begriindet. Und ohne die Kon-
stitution dieses Hanges durch Freiheit wiirde die
Verantwortlichkeit angesichts dieses Anspruchs
zweifelhaft.

177

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. Die Struktur des
transzendentalen Freiheitsvollzugs

§ 25 Transzendentale Freiheit als
sich selbst vermittelnde Identitiit
oder doppelte Reflexion

In den vorangegangenen Kapiteln dieser Arbeit
wurde auf die einzelnen Momente eingegangen,
die im Hinblick auf die Rekonstruktion der
Grundstruktur des transzendentalen Freiheitsvoll-
zugs wesentlich sind. Bei dieser Aufbereitung der
einzelnen Strukturmomente mufite zum Teil
erheblich rekonstruierend verfahren werden, um
den Sinn der Kantischen Gedanken gegeniiber
oberflachlichen, bei genauerem Hinsehen jedoch
nur vermeintlichen Widerspriichlichkeiten zu
bewahren, oder um den tieferen Sinn von Lehr-
stiicken zu erschliefen, sofern dieser zwar in der
Konsequenz von Kants Denken liegt, von diesem
aber nicht mehr voll zum Ausdruck gebracht
wird.

Sind die einzelnen Momente des Freiheitsbe-
griffs in diesem Sinne aufbereitet, so stellt sich
die Aufgabe, die Struktur desselben zu denken,
die jene Momente widerspruchsfrei zu integrie-
ren und sinnvoll aufeinander zu beziehen ver-
mag. Im Zuge der vorangegangenen Abschnitte
deutete sich diese Struktur bereits mehr und mehr
an, jetzt soll sie abschlieend im Zusammenhang

178

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reflektiert werden. Die dabei zugrundezulegen-
den Ausfiihrungen Kants finden sich verstreut in
den Hauptwerken (GMS, KPV, MS, REL), die
nach der KRV erschienen sind, wobei der Begriff
der Freiheit von Kant immer wieder in verschie-
denen Fragehorizonten reflektiert wird. Gerade
die MiBachtung der Verschiedenheit der Frage-
stellungen, die Kants Untersuchungen jeweils lei-
ten, fiihrte in der Geschichte der Kantinterpreta-
tion immer wieder dazu, dal kurzerhand Wider-
spriiche zwischen Aussagen der einen oder ande-
ren Schrift zum Freiheitsbegriff festgestellt
wurden.!

So wurde bspw. immer wieder eine ruindse
Konsequenz von Kants Lehre darin gesehen, dafl
ihr zufolge Unsittlichkeit eigentlich gar nicht
imputierbar sei. Dabei wurde aus der in der GMS
und KPV vorgenommenen Identifikation der
Freiheit mit der Autonomie des Willens und der
gleichzeitigen Qualifikation des autonomen als
des reinen und guten Willens die Konsequenz
gezogen, der Realisation des Bosen konne keine
Freiheit zugrundeliegen. Nach dieser Interpre-
tation geht bei Kant die Freiheit des seinem
Prinzip gehorchenden Willens auf Kosten der
"Distanz" des Willens "gegen das Prinzip", wel-
che aber "fiir die Willensfreiheit wirklich erfor-

1 Jede Interpretation eines zentralen Begriffs der kantischen
Philosophie muB prinzipiell bedenken, da3 Kant hauptsichlich
"Kritiken" geschrieben hat. Und auch in den Werken, die nicht
ausdriicklich den Begriff "Kritik" im Titel fiihren, ist sein Denken
kritisch orientiert. Charakteristisch fiir diese Denkweise aber ist
es, daB jeweils ein relativ eng umgrenzter Fragehorizont maB-
geblich ist, innerhalb dessen dann eben jeweils nur einige Aspekte
eines zentralen Begriffs zur Reflexion gelangen.

179

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derlich wire."2 Kant aber hat in der GMS und der
KpV, wo er den guten mit dem autonomen
Willen identifiziert, gar nicht den Vollzug tran-
szendentaler Freiheit thematisiert, sondern die
Frage gestellt, was denn am menschlichen Han-
deln die Qualitdt des Gutseins ausmache. Ist der
im autonomen Sinne freie Wille ein guter Wille,
so ist die daraus gezogene Konsequenz, die vie-
len Interpreten selbstverstdndlich schien, daf
ndamlich der heteronome Wille und damit Unsitt-
lichkeit nicht auf Freiheit beruhen konnen und so
auch gar nicht imputierbar seien, keineswegs
selbstverstidndlich und unvermeidlich.

Diese unzutreffende Konsequenz kann sich
eigentlich nur nahelegen, wenn man sich nicht
grundlegend tiber die spezifische Art des Begriffs
der Freiheit im klaren ist. In diesem Sinne sei nur
an drei Charakteristika dieses Begriffs erinnert,
die fiir sein Verstdndnis grundlegend sind. Frei-
heit ist erstens ein Vernunftbegriff, bezeichnet
zweitens eine Struktur und drittens eine unbe-
dingte Aktualitdt. Ein Vernunftbegriff aber ist
nicht aus der Empirie abstrahiert, sondern muf3
im strengen Sinne gedacht werden. Das will
heiflen, er ist allein insofern, als er in reinem
Denken erzeugt wird. Gedacht werden muf}
hierbei eine komplexe Struktur. Freiheit ist damit
keine einfache Eigenschaft, sondern besteht
allein im Ganzen der aufeinander bezogenen
Momente einer zu denkenden Struktur. Dariiber

2 N. Hartmann (1962), S. 102. Dieser stilisiert seine Kritik dann
gar zu einer "zweiten Freiheitsantinomie" als einer "Antinomie
von Sollen und Wollen" (a.a.0., S. 689). N. Hartmann mag wohl
als der prominenteste Verfechter dieser Auffassung gelten, auBer
ihm aber konnten bspw. genannt werden: P. Salits (1884);
C. Gerhard (1886), G. Simmel (1905), E. Sommerlath (1917);
W. Ehrlich (1920); M. Schulze (1924), F. Karsch (1928).

180

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hinaus aber besteht Freiheit im strengen Sinne
gar nicht, sondern vollzieht sich, indem sie sich
als unbedingte Aktualitét selbst hervorbringt. Die
zu denkende Struktur ist sonach als diejenige
einer unbedingten Aktualitdt zu denken, die sich
als diese Struktur aus sich selbst hervorbringt.

Damit aber ist die unbedingte Aktualitdt auf
ihre eigene Struktur durch dic Momente der Iden-
titdt und Differenz bezogen, so daf} sie nicht als
eine einfache Identitdt konzipiert werden kann,
sondern als eine Identitdt zu denken ist, die sich
durch eine Differenz mit sich selbst und aus sich
selbst vermittelt. Dieses Denken einer sich derart
mit sich selbst vermittelnden Identitit ist nach
Kantischen Mafstiben nicht nur erlaubt, sondern
muf3 durchaus als geboten erachtet werden.
Erlaubt ist es, da die Dialektik der KRV ja zeigt,
daf} Intelligibeles gar nicht unter Orientierung an
dinglicher Objektivitdt gedacht werden kann.
Allein ein streng derart orientiertes Denken aber
wiirde es verwehren, jene sich selbst vermittelnde
Identitdt zu denken. Geboten ist das Denken der
letzteren dariiber hinaus deshalb, da anders sich
die von Kant entwickelten Momente seiner tran-
szendentalen Freiheitslehre gar nicht sinnvoll
aufeinander beziehen zu lassen scheinen und
jene Lehre nicht widerspruchsfrei denkbar
erscheint.

Wird Freiheit ndmlich im Sinne dieser sich
selbst vermittelnden Identitdt gedacht, so kann
eben bspw. trotz Kants Identifikation des guten
mit dem freien Willen auch der bose Wille als
aus Freiheit hervorgehend begriffen werden, und
damit ist die oftmals von den Interpreten als
ruinds angesehene Konsequenz der kantischen
Freiheitslehre, wonach der bése Wille gar nicht
imputierbar sei, vermieden. Auch die anderen

181

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Momente der kantischen Freiheitslehre, auf die in
den obigen Kapiteln niher eingegangen wurde —
die Autonomie des Willens, der Begriff der
Gliickseligkeit, der intelligibele Charakter und
das angeborene Bose — lassen sich dann als auf-
einanderbezogene Strukturmomente des Vollzugs
transzendentaler Freiheit begreifen. Im folgenden
soll nun die Struktur skizziert werden, mittels
derer der Vollzug transzendentaler Freiheit in sei-
ner Grundstruktur gedacht werden kann, und
deren Voraussetzung also Bedingung der Konsi-
stenz der Kantischen Lehre zu sein scheint.

Im Hinblick auf jenen Freiheitsvollzug muf}
zunichst die Struktur einer Reflexion gedacht
werden. Transzendentale Freiheit muf3 zugleich
als terminus a quo, wie auch als terminus ad
quem eines Vollzuges aufgefafit werden. So
besteht transzendentale Freiheit einerseits in
einem unbedingten Anfangenkonnen und reali-
siert sich andererseits in der Autonomie.3 Damit

3 Kant verwendet den Begriff der Autonomie stets in Bezug auf
den Willen bzw. auf praktische Vernunft, dic er ja wiederum in
gewisser Weise miteinander identifiziert. Von diesem Bezug soll
und darf hier vorerst abgesehen werden. Die Begriffe Autonomie
wie auch Heteronomie sind logische Begriffe im Rahmen der
Struktur des Vollzugs transzendentaler Freiheit und sollen als
solche deutlich werden. Diese Struktur ist unabhingig davon, wie
der sie vollzichende Aktus transzendentaler Ireiheit benannt wird.
Kant freilich benennt den Willen als Aktualitit dieses Vollzugs,
worauf weiter unten auch eingegangen wird (vgl. § 26). Dicser
Begriff ist keineswegs selbstverstindlich und, zumindest unter
heutigen Gesichtspunkten, womd&glich gar nicht geschickt
gewihlt, da er beim Rezipienten psychologistische Konnotationen
hervorrufen kann, wofiir sich in der Kantinterpretation ja auch
zahllose Beispiele finden lassen.

Eine Entsprechung besteht hicr zur theoretischen Philosophie.
Auch dort ist es nicht zuletzt Kants Terminologie, die oftmals zu
psychologistischen Fehldeutungen AnlaB gibt, indem er bei der
Benennung transzendentaler Vermdgen psychologische Termini

182

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist transzendentale Freiheit als ein Aktus gedacht,
dessen Entspringen schlechthin unbedingt ist,
und der diese Unbedingtheit im Vollzug der
Autonomie bewahrt. Die unbedingte Urspriing-
lichkeit transzendentaler Freiheit kann nur be-
wahrt werden, indem diese sich selbst bestimmt.
Die Realisierung transzendentaler Freiheit hat
sonach ihr Ziel in sich selbst. Die damit zum
Ausdruck kommende Reflexivitit bedeutet ganz
allgemein eine prinzipielle Negation von aller
duflerlicher Bestimmung.

Transzendentale Freiheit aber wire kein unbe-
dingtes Anfangenkonnen, wenn sie dabei auf
einen bestimmten Vollzug immer schon fest-
gelegt wire und nicht auch davon abweichen
konnte. Aufgrund ihrer Unbedingtheit erschopft
sich die Aktualitit des Willens nicht in einer
Struktur, auch nicht in derjenigen der sittlich
aufgegebenen Autonomie, sondern vermag sich
immer auch im Widerspruch zu dieser ihr einzig
gemifBen Struktur zu realisieren.# Transzenden-

verwendet und sie lediglich mit dem Zusatz "rein" oder
"transzendental” versieht.

4 Die unbedingte Setzung transzendentaler Freiheit als Setzung
ihrer Struktur und deren moglicher Negation entspricht den
Ausfiihrungen, die H. Krings (1980) im Rahmen der Thematik
"System und Freiheit" zur Logik des Freiheitsbegriffs macht.
Krings zufolge ist "transzendentale Freiheit" zunéchst "ein leerer
Begriff" und muB sich deshalb "auf den Widerspruch einlassen, in
seiner realen Existenz nicht unbedingt, sondern bedingt zu sein".
"Das Unbedingte 16st diesen Widerspruch dadurch, daB es die
Bedingung seiner Existenz selbst setzt. Kantisch gesprochen: Die
Freiheit bedarf des Gesetzes; aber das Gesetz ist nicht vorgege-
ben, sondern selbstgegeben", womit sich der Begriff der
"Autonomie" ergibt. Dieser bezeichnet "wortlich den Wider-
spruch von unbedingtem Selbst und Gesetz, in den sich die
Freiheit jeweils begeben muB" (S. 25). "Freiheit widersetzt sich"

183

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tale Freiheit mufB sonach neben der Moglichkeit,
den Akt ihrer Bewahrung zu vollziehen, auch die
Moglichkeit implizieren, diesen Akt zu ver-
weigern und sich damit zu verwirken. Sie kommt
dann eben in der Autonomie nicht zu sich selbst,
sondern verwirkt sich stattdessen in Heterono-
mie. Das reflexe Verhiltnis der Freiheit zu sich
selbst, wodurch sie terminus a quo (unbedingtes
Anfangenkdnnen) wie auch terminus ad quem
(Autonomie) ihres Vollzuges ist, ist deshalb noch
durch ein zweites reflexes Verhiltnis zu ergin-
zen, so daf} eine doppelte oder potenzierte Refle-
xion gedacht werden mufl. Zur Freiheit gehort
sonach das Verhiltnis zu ihrem eigenen reflexen
Verhiltnis, so daB sie "ein Verhiltnis" bezeich-
net, "das sich zu sich selbst verhilt".>

Indem das reflexe Verhiltnis als ganzes sich
noch einmal zu sich selbst verhilt, besteht es,
wenn es besteht, nicht selbstverstiandlich, sondern
stets durch Affirmation seiner selbst vermittelt,
und ebenso ist das Nichtzustandekommen dieses
Verhiltnisses nicht als Fatum zu denken, sondern
vielmehr als durch Verwirken seiner selbst ver-
mittelt. Im letzteren Fall gibt sich Freiheit selbst
auf und Unfreiheit ist das Resultat. Transzenden-
tale Freiheit realisiert sich erst in der Selbstaffir-
mation.® Geschieht letztere nicht, so verwirkt die-

sonach" der Realisicrungsbedingung, die sie selber gesetzt hat"
(S. 26). Wird nun das Bose auf Freiheit zuriickgefiihrt, so
bedeutet dies, "daB Freiheit die Bedingung ihrer eigenen
Verichtung positiv setzt" (S. 36).

5 Explizit als diese Struktur faBt S. Kierkegaard (I, 396) das
"Selbst" auf, dessen Vollzug er als den urspriinglicher Freiheit
denkt.

6 Vgl. auch H. Krings (1980), S. 198: "Freiheit erscheint mit dem
EntschluB zur Freibeit."

184

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

se Freiheit sich selbst mit dem Resultat der
Unfreiheit. Transzendentale Freiheit ist dann
nicht einfachhin nicht gewesen, sondern hat sich
selbst verwirkt. Unfreiheit kann sonach allenfalls
Resultat, nicht aber Ursprung des transzendenta-
len Aktes sein. Entsprechenderweise ist dann
eben die Heteronomie des Willens keineswegs
als unvermittelt gegebene zu erachten und Unsitt-
lichkeit deshalb auch nicht unausweichliches
Schicksal, sondern benannte Heteronomie ist
vielmehr immer schon als verwirkte Freiheit zu
denken, so daB Kant in seinen Reflexionen
schreiben kann: "BOse Handlungen stehen zwar
unter der Freiheit, aber geschehen nicht durch
sie."” Bleibt Freiheit auch prinzipiell Grund
(terminus a quo) ihrer Selbstbestimmung, so steht
sie ebenso prinzipiell als Resultat (terminus ad
quem) derselben in der sittlichen Entscheidung
auf dem Spiel.

§ 26 Transzendentale Freiheit als
Selbstvermittlung des Willens

Die Struktur des transzendentalen Freiheitsvoll-
zugs als die einer doppelten Reflexion konnte
prinzipiell von mehreren Begriffen ausgehend
thematisiert werden. Kants diesbeziigliche Aus-
fihrungen beziehen sich vor allem auf den
Begriff des Willens, der ihm ja ohnehin als
Grundbegriff praktischer Philosophie gilt. Dane-
ben konnte der transzendentale Freiheitsvollzug
im Rahmen der kantischen Lehre auch von dem
Begriff praktischer Vernunft aus rekonstruiert

7 XVII, R 3868. - Vgl. auch XIX, R 6949: "Freiheit ohne
Moralitit" ist "Bestimmung durch Naturursachen".

185

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden, wie auch vom Begriff des intelligibelen
Charakters ausgehend.8 Im folgenden suchen wir,
Kants Priferenz entsprechend, den transzenden-
talen Freiheitsvollzug im Zusammenhang mit der
Lehre von der Autonomie des Willens zu rekon-
struieren, werden danach aber auch noch kurz
den Begriff praktischer Vernunft, wie auch
denjenigen des intelligibelen Charakters in die-
sem Zusammenhang erortern.

Der Wille impliziert als solcher — im Unter-
schied zum blolen Begehrungsvermogen — im-
mer schon eine Absetzung von zwingenden
duflerlichen Bestimmungsgriinden und damit die
unabdingbar freiheitskonstitutive Struktur der
Reflexion. Der Wille ist damit immer schon als
Selbstverhiltnis zu denken, ndmlich als ein
Begehrungsvermdgen, das zu sich in einem
Verhiltnis steht. Dariiber hinaus spricht Kant
aber auch ausdriicklich vom "Verhiltnisse eines
Willens zu sich selbst"®, womit die fiir den
transzendentalen Freiheitsvollzug wesentliche
zweite Reflexion gedacht wird. Der Wille also
besteht nicht nur in einem reflektierten Begeh-
rungsvermogen (erste Reflexion), und damit als
ein Verhiltnis, sondern dariiber hinaus auch noch
in einem Verhiltnis zu sich selbst (zweite
Reflexion) als diesem Verhiltnis. In seiner Auto-
nomie soll sich der Wille selbst affirmieren und
sich damit als ein Verhiltnis, eben der Selbst-
affirmation, realisieren. Sofern diese Selbstaffir-

8 Vgl. hierzu oben Anm. 3. Bei spiteren Denkern treten im
Hinblick auf die Reflexion des transzendentalen Freiheitsvollzugs
bzw. des ihm sachlich entsprechenden Gedankens auch andere
Begriffe in den Vordergrund, so bspw. das Ich bei Fichte oder das
Selbst bei Kierkegaard.

9 GMS BA 63.

186

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mation nun aber auch verweigert werden kann,
ist der Wille nicht nur dieses sein Verhiltnis, das
eben seine Autonomie als sich vollbringende
ausmacht, sondern steht dariiber hinaus in einem
Verhiltnis zu sich selbst als diesem Verhiltnis.

§ 27 Willkiir als Strukturmoment des Willens

Deutliche Hinweise auf die Struktur der Selbst-
vermittlung des Willens als transzendentaler
Freiheit geben einige Ausfithrungen Kants in der
Einleitung zur MS. Kant standardisiert dort
seinen Sprachgebrauch dahingehend, daf der
Begriff des Willens fiir die Gesetzgebung der
praktischen Vernunft reserviert und der Begriff
der Willkiir auf die Maximen bezogen wird:
"Von dem Willen gehen die Gesetze aus, von der
Willkiir die Maximen."10 Wille in diesem pri-
gnanten Wortsinne ist damit "das Begehrungs-
vermdgen, dessen innerer Bestimmungsgrund ...
in der Vernunft des Subjekts angetroffen wird"11,
und er geht "auf nichts anderes, als blof auf
Gesetz".12 Der so mit reiner praktischer Vernunft
identische Wille!3 kann dann auch "weder frei
noch unfrei genannt werden".14 "Selbst keiner
Notigung fihig"15 ist der Wille vielmehr Grund
von Notigung, deren Adressat nun dic Willkiir
ist, die "aus reinem Willen" und damit "durch

10 MS A 26.
IMSAS.
12MS A 27.
BMSAS.
14 MS A 27.
I5A. a.0.

187



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reine Vernunft" bestimmt werden kann,16 da sie
als arbitrium sensitivum sinnliche Bestimmungs-
griinde prinzipiell distanzieren kann. Realisation
als reiner, autonomer Wille ist sonach eine
Moglichkeit der Willkiir, die "fiir sich (...) nicht
rein" ist, sondern immer bereits durch "Antriebe
... affiziert, aber nicht bestimmt" wird.17 In der
Autonomie realisiert sich die Willkiir als Wille,
so dafl es bezeichnend ist, wenn Kant den
habituellen Vollzug, sofern er Moralitit betrifft,
als "eine Beschaffenheit, nicht der Willkiir, son-
dern des Willens" auffaf3t, wohingegen er den
nicht moralisch spezifizierten Vollzug als "eine
subjektive Vollkommenheit der Willkiir" ver-
steht. 18

Die Realisierung der Willkiir als Wille aber
muf} derart gedacht werden, dafl dabei der Wille
sich selbst affirmiert bzw. realisiert, da anders die
Maximen, deren Wahl ja nach Kants Definition
der MS auf die Willkiir zuriickgeht, nicht auch,
wie es in der GMS und der KPV durchgehend
der Fall ist, als Maximen des Willens bezeichnet
werden konnten und auch nicht hinsichtlich der
Alternative von Autonomie und Heteronomie
desselben entscheidend sein konnten. Die Will-
kiir darf sonach keineswegs als ein isoliertes Ver-
mogen neben dem Willen verstanden werden.
Denn von einer Autonomie oder Heteronomie
des Willens konnte keine Rede sein, wenn die
zugrundeliegende Maxime von einer Willkiir
ausgehen wiirde, die als ein dem Willen gegen-
tiber anderes Vermogen zu denken wire.

16 MS A 5.
17A.a.0.
18 MS A 49.

188

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Hinblick auf Kants Lehre ist sonach einer-
seits eine begriffliche Differenzierung von Wille
und Willkiir zu konstatieren und andererseits darf
diese Differenzierung nicht als Annahme zweier
isolierter Vermogen aufgefaf3t werden, sondern
muf} im Lichte einer umgreifenden Identitdt von
Wille und Willkiir begriffen werden.!® Dies aber
kann allein dadurch geschehen, daf die Willkiir
als ein Strukturmoment des Willens selbst
gedacht wird. Néherhin kann die Willkiir dabei
gerade als das vermittelnde Moment bei der
Selbstvermittlung des Willens gedacht werden, in
der dieser vor der Alternative steht, sich selbst zu
vollbringen oder zu verwirken. Dabei wird die
Willkiir nicht einfach als ein Wollen neben dem

19 Die These, Kants Lehre beinhalte zwei unterschiedliche
Freiheitsbegriffe und vertrete entsprechenderweise zwei Vermo-
gen der Freiheit, kann als komplementir zu der bereits erwiahnten
These erachtet werden, wonach der unsittliche Wille nicht als frei
verstanden werden konne (s. oben Anm. 2). Die vermeintliche
Inkonsistenz des kantischen Freiheitsbegriffs wird eben durch die
These zweier unterschiedlicher Freiheitsbegriffe zu umgehen
gesucht. Und dieses MiBverstindnis der Annahme zweier
unterschiedlicher Begriffe hilt sich ebenso hartnickig wie das
MiBverstindnis der Inkonsistenz des einen Begriffs. Der erste, der
im Sinne der Konsistenz von Kants Lehre genétigt zu sein
glaubte, zwei Freiheitsbegriffe annchmen zu miissen, diirfte
bereits K. L. Reinhold (1772) gewesen sein; vgl. hierzu G. Prauss
(1983). Ganz in diesem Sinne unterstellt dann bspw. auch H.
Sidgwick (1888) Kant eine "good freedom" als der Freiheit
sittlicher Autonomie sowie eine "neutral freedom" als der Freiheit
zum Guten oder Bosen. Die entsprechende Distinktion findet sich
dann weiter bei W. Ehrlich (1920), S. 46-64 und bei F. Jodl
(1930), S. 26, 31 bis hin zu J. R. Silber (1960) und L. W. Beck
(1974), S. 169-196. Der fundamentale Fehler, der all diesen
Interpretationen zugrundeliegt, besteht darin, Freiheit irgendwie
statisch an dinglichen Vorstellungen orientiert zu denken, und
eben nicht als die eine unbedingte Aktualitit einer Selbstver-
mittlung, welch letztere gerade durch die Denkfigur einer Identitit
von Identitdt und Nichtidentitdt strukturiert ist.

189

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Willen verstanden, sondern ist in ihrer vermit-
telnden Funktion als das Moment der Wahl (Kiir)
des Wollens bei dessen Selbstvermittlung zu den-
ken. Mit Will-Kiir ist das Kiiren als Struktur-
moment des Willens bezeichnet, so daf} pointiert
gesagt werden darf: Als Willkiir kiirt der Wille
sein Wollen. Der Wille kann dabei in einem
strengen Entweder-Oder seine Autonomie oder
Heteronomie konstituieren.

In der Kantinterpretation wird die grundlegen-
de Rolle, die somit dem Begriff der Willkiir
zuzuweisen ist, durchgehend iibersehen. Wenn
sie nicht ohnehin iibergangen wird, wird sie meist
als "blofe" Willkiir benannt und lediglich als
psychologischer Freiheitsbegriff erachtet. Und
als solcher wird sie dann freilich von transzen-
dentaler Freiheit streng getrennt.20 Bei Kant
selbst aber ist von einer "absoluten Spontaneitit
der Willkiir"2! die Rede, womit letztere doch
eindeutig in Bezug auf transzendentale Freiheit
gedacht ist.22 Und dies ist unabdingbar, sofern
die Will-kiir als das Moment der Kiir des
Willens, und damit als Strukturmoment der
Selbstvermittlung transzendentaler Freiheit zu

20 S0 interpretiert bspw. O. Petras (1913), S. 27 f. dic Willkiir als
"psychologischen Begriff der Freiheit", womit sie dem "Kausal-
gedanken unterworfen" ist und sich dann "aufs Bestimmteste vom
Willen, nimlich vom reinen Willen und der transzendentalen
Freiheit" unterscheidet. Entsprechenderweise ist die Willkir F.
Boversen (1962, S. 21) zufolge nur "dem empirischen Subjckt”
zuzuschreiben bzw. gehort nach M. Despland (1973), S. 189,
allein der phinomenalen Welt an.

2IREL A 10,B 12.

22 vgl. auch OP.POST XX1,470, wonach die Freiheit "der Wahl
der Maximen ... absolute Spontaneitét und ... libertas noumenon"
ist. Oder REL AB 6, wonach "der subjektive Grund des
Gebrauchs" der menschlichen Willkiir letztlich in einem "Aktus
der Freiheit" gesechen werden muB.

190

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denken ist. Sie mull dann ja als Moment des
Vollzugs einer unbedingten Aktualitdt gedacht
werden und solchermaflen "durch reine Vernunft
bestimmt werden" konnen.23

Wird die Willkiir als das vermittelnde Moment
des Willens gedacht, so ist sie kein Vermogen
neben dem Willen und auch kein lediglich psy-
chologischer Begriff, sondern ein Moment des
Willens selber, und zwar das Moment, in dem der
Selbstvollzug des Willens vor seine Moglich-
keiten gebracht ist: Im Moment der Willkiir kiirt
der Wille sein Wollen, wobei er sich als unbe-
dingter Aktus vollbringen oder verwirken kann.
Der Wille ist damit zu denken als eine sich mit
sich selbst vermittelnde Identitdt. Auf ihn trifft
formaliter Hegels Denkfigur der Identitdt von
Identitdt und Nichtidentitdt zu. In der Willkiir als
seinem eigenen Strukturmoment ist er gleichsam
entdulert und vor die Entscheidung zu sich selbst
gebracht, wobei er sich durch Affirmation seiner
selbst als eine vermittelte Identitdt realisieren
soll. Vollbringt der Wille solchermafien seine
Autonomie, so ist er als sittlicher, und damit
unbedingt guter Wille zu qualifizieren.

§ 28 Empirie als Materie des Willens

Derart gedachte Selbstvermittlung des Willens
evoziert nun aber die Frage, wodurch denn der
Wille der Versuchung, sich zu verwirken, ausge-
setzt sei. Im sittlichen Akt affirmiert sich der
Wille selbst als unbedingte Aktualitdt. Was kann
den unbedingten Akt in Versuchung fiihren, sich

BMSAS.

191



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht derart selbst, sondern stattdessen etwas
anderes zu wollen?

Diese Versuchung kann nur gedacht werden,
sofern der Wille immer schon nicht nur auf sich
selbst, sondern auch auf etwas anderes gerichtet
ist, also neben dem Moment des Sich-Wollens
auch noch ein davon unterschiedenes Moment
eines Etwas-Wollens impliziert, wobei letzteres
nicht auf ersteres riickfiihrbar sein darf. Form und
Materie des Willens miissen sonach immer schon
auseinandergetreten sein, die Materie dem Willen
gegeniiber transzendent sein. Damit kompliziert
sich die Struktur des Willens bzw. der transzen-
dentalen Freiheit dahingehend, daf3 die Struktur
der (doppelten) Reflexion nun durch die Struktur
der Transzendenz zu ergéinzen ist, so daf} sich die
Struktur einer reflexen Transzendenz ergibt,
ndherhin eben einer Transzendenz in gedoppelter
Reflexion.

Im Vollzug seiner Selbstvermittlung kreist der
Wille also nicht in sich selbst, wobei seine Mate-
rie mit der Form dieser Selbstvermittlung iden-
tisch wire, indem sein Etwas-Wollen zugleich
sein Sich-Wollen wire, sondern er beziecht sich
auf ein anderes als seiner Materie und entscheidet
durch die Art seiner Bezugnahme auf diese
Materie iiber die Form seiner Selbstvermittlung.
Ob der Wille sich vollbringt oder sich verwirkt,
entscheidet sich sonach in seinem Verhalten zur
Materie seines Wollens. Hierbei kann er seine
Form der unbedingten Aktualitdt bewahren oder
aufgeben. In allem Etwas- Wollen und quasi
durch dieses hindurch kann der Wille immer
auch sich selber wollen oder sich selber aufgeben
und verlieren.

Die Materie, angesichts derer die Selbstver-
mittlung des Willens sich vollzieht und auf die

192

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Wille sich im Moment seiner Transzendenz
bezieht, ist die Empirie, der Bereich der sinnlich
erfahrbaren Welt. In diese ist der Mensch als
Naturwesen ja auch immer schon vermittels
seiner korperlichen Existenz eingebunden, so daf3
sie den unausweichlichen Vermittlungsrahmen
seiner Handlungen darstellt. Thr mufl der Wille
deshalb die Materie seines konkreten Wollens
entnehmen und angesichts ihrer muf er durch
Affirmation seiner unbedingten Aktualitit seine
Form der Autonomie vollbringen, um sich als
sittlicher zu behaupten.

Dabei orientiert der Wille sein Etwas-Wollen
immer schon an der Idee der Gliickseligkeit als
der Totalitit einer nach seiner Maf3gabe bestimm-
ten Objektivitit. Die sittliche Behauptung des
Willens besteht angesichts dessen darin, in dieser
Struktur der Gliickseligkeit nicht schlechthin auf-
zugehen, sondern als autonomer Wille sie viel-
mehr zu instrumentalisieren, indem er hinsicht-
lich der Bestimmung der Objektivitédt in ihrer
Totalitdt ethische Prinzipien mafgeblich werden
1aft.

Die Differenz von Form und Materie des Wil-
lens entspricht also der Differenz seiner sittlich
relevanten transzendentalen Freiheit und seiner
Bezogenheit auf Empirie. Dies bringt Kant
bereits im ersten Abschnitt der GMS zum Aus-
druck, indem er bei aller Akzentuierung der
empirischen Unabhiéngigkeit des reinen Willens,
die fiir diesen Abschnitt bezeichnend ist, doch
auch nicht die grundlegende Intentionalitdt des
Willens auf die Empirie iibergeht. Der Wille
namlich zielt einerseits auf eine "verhoffte Wir-
kung" ab, wobei in dieser "Absicht" aber Morali-
tdt nicht begriindet sein kann. Andererseits aber
hat der Wille ein Prinzip in sich, worauf die Mo-

193



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ralitdt sich griindet. Der Wille also "ist mitten
inne zwischen seinem Prinzip a priori, welches
formell ist, u. zwischen seiner Triebfeder a
posteriori, welche materiell ist..."24 Die Triebfe-
der wird damit als untergeordnete empirische
Bestimmung des Willens gefaBt, die sich auf eine
konkrete Materie richtet und damit den a priori
sittlich bzw. unsittlich bestimmten Willen a
posteriori durch die Aufnahme konkreter Absich-
ten in die Empirie vermittelt.

Auch hinsichtlich dieser Relation des Willens
zur sinnlichen Welt ist die Willkiir als das ver-
mittelnde Moment des Willens zu denken. Dies
findet sich bei Kant angedeutet, wenn er die
Willkiir, vom Begehrungsvermdgen ausgehend,
ndherhin als ein "Begehrungsvermdgen nach Be-
griffen" konzipiert.25 Das Begehrungsvermogen
als solches namlich ist instinktiv in den naturalen
Konnex der sinnlichen Welt eingebunden. Durch
die Allgemeinheit des Begriffs aber findet sich
diese sinnliche Unmittelbarkeit immer schon
distanziert, womit der Wille in seiner Willkiir den
sinnlichen Bestimmungsgriinden prinzipiell ent-
hoben ist. Diese Distanzierung kann der Wille in
seiner Willkiir nun affirmieren, indem er aus
eigener Spontaneitit die Sinnlichkeit bestimmt,
oder er kann diese Distanz aufheben, indem er
sinnliche Bestimmungsgriinde iiber sich Macht
gewinnen 1dft. Der Wille bestimmt sich in seiner
Willkiir sonach als die Sinnlichkeit bestimmend
oder er bestimmt sich als von der Sinnlichkeit
bestimmt werdend. In diesem Sinne ist die
Willkiir als das vermittelnde Moment des Willens
zugleich das Bestimmende der Sinnlichkeit,

24 GMS BA 14.
5MS AS.

194

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wobei der Wille vor der Moglichkeit steht, sich
als dieses Bestimmende zu vollbringen oder sich
als durch Sinnlichkeit bestimmt werdender zu
verwirken. Die Kiir des Wollens betrifft eodem
actu das Verhiltnis des Willens zu sich selbst,
wie auch das Verhiltnis des Willens zur Sinn-
lichkeit. Hierbei ist das vermittelte Verhiltnis des
Willens zu sich selbst dadurch vermittelt, wel-
ches Verhiltnis der Wille zur Sinnlichkeit her-
stellt. Dies soll nun im folgenden verdeutlicht
werden, indem die beiden moglichen Realisie-
rungen des Willens angesichts der Sinnlichkeit,
sich zu vollbringen oder zu verwirken ndher
betrachtet werden.

§ 29 Sich vollbringender oder
sich verwirkender Wille

Der Wille also ist als unbedingte Aktualitdt auf
die Sinnlichkeit als seiner Materie bezogen, wo-
bei der Vollzug seiner Unbedingtheit eine Ge-
fahrdung erfdhrt und sich vollbringen wie auch
verwirken kann. Der Wille kann sich nun als
unbedingte Aktualitdt nur behaupten, indem er
sich formal als Bestimmendes der Sinnlichkeit
affirmiert. Selbstaffirmation vollzieht der Wille
also eodem actu mit Affirmation seiner selbst als
Bestimmendem der Sinnlichkeit als seiner Mate-
rie. Oder anders: Der Wille vollbringt seine
unbedingte Aktualitdt, indem er bei allem etwas
Wollen auch sich selber will bzw. angesichts
aller moglicher Materie seines Wollens immer
auch seine Form der Autonomie bewahrt. Als das
vermittelnde Moment dieser Einheit von etwas
und sich selber Wollen des Willens ist die Will-
kiir zu denken. Im sittlichen Akt hebt sich die

195



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Willkiir mit der Vollbringung des Willens
gewissermalfien in diesen hinein auf. Der Wille
vollbringt sich hierbei im Durchgang durch seine
Will-Kiir, die die Kiir seines Wollens ist, und
vollendet sich als unbedingte Aktualitit.

In der Vollendung des Willens wird die Will-
kiir aufgehoben, was durchaus in dem dreifachen
Sinne verstanden werden kann, den Hegel mit
diesem Begriff verbindet. Aufheben ndmlich hat
auch hier die Bedeutung sowohl von negare bzw.
tollere, als auch von elevare und conservare. Die
Willkiir ndmlich wird im sittlichen Vollzug in
ihrem Eigensein negiert, in eine sie umgreifende,
hohere Einheit, der unbedingten Aktualitidt des
Willens, integriert und solchermaf3en bewahrt.

Indem der Wille als unbedingte Aktualitit auf
die Sinnlichkeit als seiner Materie bezogen ist
und der Vollzug seiner Unbedingtheit dabei seine
Gefdhrdung erfdhrt, kann er sich hierbei auch
verwirken, indem er sich nicht als Bestimmendes
der Sinnlichkeit affirmiert, denn im Moment der
Will-Kiir hat der Wille angesichts des sittlichen
Anspruchs die Moglichkeit der beliebigen Ent-
scheidung, sich in seiner Autonomie und damit
Unbedingtheit zu vollbringen oder nicht. Miflach-
tet er jenen Anspruch, so verharrt er, indem er
sich als Willkiir verfestigt, in dieser Beliebigkeit
und bleibt eben damit der Aufnahme duflerer und
zufilliger Bestimmungsgriinde gegeniiber offen.
Verharren in Beliebigkeit tritt damit als oberster
Bestimmungsgrund des Willens an die Stelle von
dessen Autonomie und kann somit als Signum
der Unsittlichkeit erachtet werden. Hieran ist
Kants Gedanke zu kniipfen, wonach Unsittlich-
keit darin besteht, daB} Gliickseligkeit zum ober-
sten Bestimmungsgrund des Willens wird.
Gliickseligkeit ist ja obiger Rekonstruktion

196

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zufolge ein rein formaler Begriff und beruht
entsprechend auf der Einheit der subjektiven
Zwecke und deren objektiver Verwirklichung,
wobel die Bestimmung dieser Zwecke und deren
Einheit gerade unbestimmt bleibt. Damit aber ist
die Idee der Einheit eines Handelns gefaf3t, des-
sen Bestimmungsgriinde der Beliebigkeit anheim
gegeben bleiben. Deshalb kann der unsittliche
Wille, der als solcher in der Beliebigkeit seiner
Willkiir verharrt, auch als der Wille erachtet wer-
den, dessen oberster Bestimmungsgrund Gliick-
seligkeit ist.

Vollbringt der Wille seine Autonomie nicht, so
also deshalb, weil er angesichts der Sinnlichkeit
in der Beliebigkeit seiner Will-kiir verharrt. Der
transzendentale Aktus der Selbstvermittlung des
Willens vollendet sich dann nicht, sondern ver-
festigt sich gleichsam in seinem vermittelnden
Strukturmoment der Willkiir. Die Will-kiir des
Willens hebt sich nun nicht, wie beim sittlichen
Akt, in den Willen hinein auf, sondern behauptet
sich in ihrem Eigensein. Das bedeutet: Indem
sich der Aktus in seinem vermittelnden Struktur-
moment der Willkiir verfestigt und damit zum
Stillstand kommt, wird die Willkiir selbst zur
Realisierung des Willens. Die Struktur des Wil-
lens verkehrt sich, indem sein vermittelndes
Moment zum Resultat der Vermittlung selbst
wird. Der Wille verwirkt sich, indem er sich als
Willkiir verwirklicht!

Wie bereits bemerkt haben Kants Interpreten
den Begriff der Willkiir oftmals als lediglich psy-
chologisch verstandene Freiheit abgetan. Wir
konnen nun die Ursache fiir dieses Mifverstdnd-
nis erkennen, sofern diese Auffassung immerhin
auf das Resultat des unsittlichen Aktes zutrifft. In
diesem Falle hat der Wille ja seine Autonomie

197



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht vollbracht und sich dufleren Bestimmungs-
griinden hingegeben, die sich dann freilich durch
psychologische Determination vermitteln.26 Erst
als Resultat des sich verwirkenden transzendenta-
len Aktes ist die Willkiir als durch duflere Be-
stimmungsgriinde bestimmt zu denken. Allein
psychologisch verstandene Freiheit ist also,
anstatt generelle Eigentiimlichkeit der Willkiir zu
sein, allein Eigentiimlichkeit einer durch defi-
zienten Vollzug ihrer selbst depotenzierten
Willkiir.

Willkiir als nur psychologischer Begriff der
Freiheit ist sonach Resultat sich selbst verwir-
kender Freiheit. Urspriinglich ist die Willkiir das
vermittelnde Moment der transzendentalen Frei-
heit des Willens. In der sittlichen Affirmation des
Willens und dessen Autonomie bewahrt sie sich
in dieser Funktion, und bringt damit auch das
Strukturganze des unbedingten Aktus zur Vollen-
dung. Verweigert sie diese Affirmation, so
behauptet sie sich in ihrem Eigensein, wodurch
der unbedingte Aktus sich als solcher auflost.
Damit aber verliert auch die Willkiir ihre
Unbedingtheit, die ihr nur als Strukturmoment
des Aktus eignet, und wird zu blofl psycholo-
gischer Freiheit depotenziert.

Willkiir wird von Kants Interpreten manchmal
auch generell als die unsittliche Realisierung von
Freiheit aufgefa8t. Auch dies ist nur richtig vom
Resultat des unsittlichen Vollzugs aus betrachtet.
Wenn sich der Wille im Vollzug seiner selbst
nicht vollbringt, so konstituiert er keine Auto-
nomie. Der Wille verwirkt sich dann im Moment

26 Es gilt dann die sehr treffende Bemerkung von K. Jaspers
(1984), S. 320: "Was Freiheit war, wird wieder Gegenstand der
Psychologie".

198

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seiner Will-Kiir. Dies fiihrt zu seiner Hetero-
nomie und zur Aufnahme &uflerer Bestimmungs-
griinde als oberster Maximen. Hierbei verbleibt
der Wille dann im Stadium seiner WillKiir und
kommt nicht als sich vollbringender auf sich
selbst zuriick, wodurch er den obersten Bestim-
mungsgrund seines Wollens nicht aus sich selbst
gewinnt, sondern aus ihm Aufleren zieht. Deshalb
ist es vom Resultat und nur von daher gesehen
auch richtig, Unsittlichkeit und blofle Willkiir
zusammenzudenken.

Im Falle des sich verwirkenden Willens reali-
siert der Wille sich eben als "blofe" Willkiir. Die
Kiir seines Wollens beharrt in der Beliebigkeit,
die Struktur des Willens vollendet sich nicht. Der
Wille realisiert sich nicht in der Autonomie
seines Sich-Wollens und unterwirft sich damit
heteronomen Bestimmungsgriinden. Deshalb ist
auch der Zusammenhang, den Kants Interpreten
oftmals zwischen der Willkiir und der Aufnahme
beliebiger Maximen sehen, obzwar nicht, wie
dabei in aller Regel angenommen wird, generell
zwingend, allein vom Resultat des defizienten
Freiheitsvollzugs aus betrachtet jedoch gerecht-
fertigt. Hinsichtlich des letzteren behélt sich der
Wille, anstatt sich zu vollbringen, in seiner Will-
kiir seine Beliebigkeit vor.

Die Selbstvermittlung des Willens bedeutet im-
mer auch Vermittlung von Intelligibelem und
Empirischem, oder anders: Im Vollzug seiner
Selbstvermittlung vermittelt sich der Wille auch
mit der Sinnlichkeit. Vollbringt er sich selbst,
bestimmt er ipso facto auch die Sinnlichkeit. Ver-
wirkt er sich selbst, verharrt er in der Beliebigkeit
und liefert sich ipso facto der Zufilligkeit
empirischer Bestimmungsgriinde aus.

199



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kant zufolge realisiert sich der unsittliche
Wille dadurch, daB er sich hinsichtlich der
Bestimmung seiner selbst allein an der Idee der
Gliickseligkeit zu orientieren sucht. Andererseits
behauptet Kant aber auch, dafl dem unsittlichen
Willen das Prinzip der Selbstliebe zugrundeliege.
Der Wille, der sich hinsichtlich seiner Selbstbe-
stimmung allein an der Idee der Gliickseligkeit
orientiert, muf} sonach als Prinzip dieser Selbst-
bestimmung dasjenige der Selbstliebe zugrunde-
legen. Wie ist dies im Hinblick auf den Vollzug
transzendentaler Freiheit niherhin zu denken ?

Wie wir sahen, ist der sich verwirkende Wille
deshalb als unsittlich bzw. bdse zu erachten, weil
er, anstatt die Freiheit seiner Autonomie zu reali-
sieren, in seiner Will-kiir der Beliebigkeit des
Wihlenkonnens verharrt. Die unbedingte Aktua-
litdt dieses Willens verfestigt sich damit im Mo-
ment seiner Will-kiir, wodurch letztere, anstatt in
den Akt als vermittelndes Moment integriert zu
bleiben, zum Resultat des Aktes gemacht wird.

Damit aber koppelt sich der Wille in seiner
Will-kiir von dem ihm immanenten sittlichen
Anspruch auf Bewahrung seiner Autonomie ab
und sucht als sich verfestigende Willkiir aufer-
halb dieser Autonomie seine Freiheit zu reali-
sieren, woraus dann zwangsweise die Hetero-
nomie dieses Willens resultieren muf3. Der sich
verwirkende Wille 146t sich entsprechenderweise
von der Zufilligkeit empirischer Bestimmungs-
griinde leiten und sucht seine Identitdt in der
Einheit von Zwecken, die diesen zufilligen
Bestimmungsgriinden entsprechen. Einheit von
Zwecken aber ist, wie wir sahen, das subjektive
Moment der Gliickseligkeit. Sonach 148t sich aus
der Struktur des transzendentalen Freiheitsvoll-
zugs die alleinige Orientierung an der Idee der

200

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gliickseligkeit als Signum des bdsen Willens
begriinden.

Dariiber hinaus aber ldBt sich nun aus eben
dieser Struktur auch begriinden, da3 dem sich
allein an der Idee der Gliickseligkeit orientieren-
den bosen Willen das Prinzip der Selbstliebe
zugrundeliegt. Der sich verwirkende Wille ver-
harrt in seiner Will-kiir in der Distanz zu sich
selbst und verbleibt damit in der Gespaltenheit
seiner selbst. Die Struktur dieser Gespaltenheit
aber ist Ausdruck des Prinzips der Selbstliebe,
sofern der sich verwirkende Wille sich in der
Bespiegelung seiner selbst gefillt. Selbstliebe
realisiert sich sonach als die Liebe des Willens zu
sich selbst, indem der in der Gespaltenheit seiner
selbst verharrende Wille eodem actu in der Liebe
zu sich selbst verharrt. Selbstliebe des Willens
kann sonach als das Prinzip gedacht werden,
welches das Verharren des Willens in der Will-
kiir seiner Gespaltenheit bedingt. Der unsittliche
Wille bleibt in dieser Gespaltenheit seiner selbst
auf sich konzentriert und in sich befangen, anstatt
in der Realisierung seiner Autonomie sich sittli-
chen Anspriichen zu erdffnen.

§ 30 Der Wille als praktische Vernunft

Kant setzt den Begriff des Willens an manchen
Stellen mit dem der praktischen Vernunft gleich.
Dariiber hinaus ist bei ihm auch gelegentlich von
einer Autonomie praktischer Vernunft die Rede.
Dies gibt Anlaf}, die Struktur des transzenden-
talen Freiheitsvollzugs auch im Hinblick auf den
Begriff praktischer Vernunft zu betrachten sowie
zu fragen, inwiefern die Vollbringung des Wil-
lens in seiner Autonomie auch als eine Vollbrin-

201



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gung der Autonomie praktischer Vernunft ver-
standen werden kann. Entsprechend dem Willen
wire sonach auch praktische Vernunft als die
sich selbst vermittelnde, unbedingte Aktualitit zu
verstehen, die sich im Vollzug dieser Selbstver-
mittlung in ihrer Autonomie zu vollbringen hitte.
Wie ist diese Identitdt von Wille und praktischer
Vernunft zu denken? Handelt es sich um Synony-
ma bzw. um zwei Aspekte der einen unbedingten
Aktualitit ?

Vernunft ist im allgemeinen Sinne praktisch,
sofern "sie das Handeln beeinfluflit oder be-
stimmt."?7 Dies kann sie zunichst im Sinne der
Zweckrationalitit, wobei sie zur Erreichung vor-
gegebener Zwecke verhilft. Hierbei ist es erfor-
derlich, unter Beriicksichtigung der Gesetz-
maBigkeit, der die Realisierung dieser Zwecke
unterliegt, geeignete Handlungen zum Erreichen
der Zwecke abzuleiten. Die Wirksamkeit prakti-
scher Vernunft besteht hierbei darin, dafl "zur
Ableitung der Handlungen von Gesetzen Ver-
nunft erfordert wird". Der Wille als praktische
Vernunft ist dabei "das Vermogen ..., nach Prin-
zipien zu handeln"28 bzw. das Vermégen, "sich
durch eine Regel leiten zu lassen".?9 Praktische
Vernunft tritt hierbei lediglich als ein pragmati-
sches Vermogen auf, indem es um die Verwirk-
lichung von Zwecken geht, nidherhin um die
Umsetzung von GesetzmiBigkeiten, welche die
Bedingungen formulieren, unter denen diese
Zwecke zu verwirklichen sind. Die Zwecke
selbst sowie die GesetzmaBigkeiten zu ihrer Ver-
wirklichung sind der praktischen Vernunft hier-

2T KRV B 575.
28 GMS BA 36.
29R. Eisler (1930), S. 606.

202

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bei vorgegeben. Jene Gesetzmifligkeiten sind
Gegenstand der Erkenntnis, mithin Gegenstand
theoretischer Vernunft. Im Rahmen der blof
pragmatischen Aufgabe, vorgegebene Zwecke zu
realisieren, ist Vernunft damit nur in jenem allge-
meinen Sinne praktisch, als sie freilich "das Han-
deln beeinfluBt",30 indem sie diesem Konsequenz
und Effektivitdt verleiht. Die Gesetze aber, auf
die sie hierbei zu rekurrieren hat, sind ausschlie3-
lich theoretischer Art. Vernunft ist hierbei im
eigentlichen Sinne theoretische Vernunft, und nur
insofern praktisch, als die theoretisch zu eruie-
renden Gesetzmaifigkeiten nun einem praktischen
Interesse unterworfen werden, welches aber —
aufgrund der Vorgegebenheit der Zwecke — der
Vernunft duBlerlich bleibt. Solchermallen prag-
matisch verstandene Vernunft dient lediglich der
Praxis, vermag jedoch keine Praxis zu
begriinden.

Doch Kant zufolge ist Vernunft dariiber hinaus
gerade auch in letzterem Sinne praktisch, indem
sie die Praxis einer unbedingten Verpflichtung
unterwirft, einem "Gesetz, welches wir das
Sittengesetz nennen". Derart verstandene prakti-
sche Vernunft ist "fiir sich allein praktisch"3! und
autonom. Die Unbedingtheit ihres Gesetzes be-
deutet die Autonomie der praktischen Vernunft.
Vernunft ist damit nicht mehr lediglich in dem
duflerlichen Sinne praktisch, theoretische Gesetz-
mifigkeiten im Hinblick auf die Realisierung
vorgegebener Zwecke zu empfehlen, sondern
unterwirft dariiber hinaus die Setzung der
Zwecke selbst einem unbedingten Anspruch.

30 KRV B 575.
3L KPV A 56.

203

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn in diesen Zusammenhédngen von theore-
tischer und praktischer Vernunft sowie von der
Autonomie der letzteren die Rede ist, so ist dabei
doch immer im Auge zu behalten, daf} es sich
hierbei nicht um zwei Vernunftvermogen han-
deln kann, sondern nur um die eine und selbe.
Die eine Vernunft kann theoretisch oder prak-
tisch gebraucht werden und ist in praktischer
Hinsicht autonom. Wird Vernunft nur im prag-
matischen Sinne praktisch, so bleibt sie theore-
tisch, lediglich ihr Gebrauch, iiber den sie selbst
allerdings nicht verfiigt, ist dann praktisch. Wird
Vernunft im eigentlichen Sinne praktisch, dann
realisiert sie erst ihre Autonomie, indem sie sich
nicht mehr, wie als rein theoretische von ledig-
lich vorgegebenen Zwecken einspannen laft.

Es gibt nicht die theoretische Vernunft und
daneben die praktische Vernunft, wie es auch
keinen Widerstreit zwischen der Autonomie
theoretischer oder praktischer Vernunft gibt.
Kant reflektiert Vernunft als Totalitdt verniin{-
tiger Praxis und sie kann nur als praktische auto-
nom werden. Eine autonome theoretische Ver-
nunft steht fiir ihn gar nicht zur Debatte, ja wire
ihm ein Widerspruch, da, wie er klar in seiner
Lehre von den hypothetischen Imperativen
erkannte, eine solche Vernunft immer Zwecken
unterworfen wire, die ihr duflerlich wiren. Nicht
also praktische Vernunft ist autonom, sondern
Vernunft ist als praktische autonom! Nur wenn
Vernunft im eigentlichen Sinne praktisch wird,
kann sie autonom werden. Und nur in der Auto-
nomie kann Vernunft die ihr immanente Bezug-
nahme auf Unbedingtheit vollbringen.

Vemunft — und dies ist ein wichtiger Gesichts-
punkt — ist immer schon praktisch, indem sie
wesentlich Reflexion auf sich selbst ist. Refle-

204

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

xion ndmlich ist keine reine Theoria, sondern im
Grunde ein praktischer Akt des Wollens. Kants
Hauptwerk, in welchem er die Selbstreflexion der
Vernunft vollzieht, heiit deshalb wohl auch
"Kritik der reinen Vernunft" und nicht Kritik der
theoretischen Vernunft. Eine Vernunft, die sich
selbst reflektiert und kritisiert, kann nicht als nur
theoretisch verstanden werden.

Vernunft als Bezugnahme auf Unbedingtheit
vermittelt sich selbst und gelangt zu ihrer Auto-
nomie, sofern sie im eigentlichen Sinne praktisch
wird. Die Gefdhrdung, sich in dieser Selbstver-
mittlung zu verlieren, besteht darin, sich als
bloBes zweckrationales Vermogen in den Dienst
unhinterfragter Zwecke zu stellen. Vernunft
nimmt auf sich selbst als Unbedingtes Bezug und
bewahrt diese Unbedingtheit, indem sie als prakt-
ische autonom wird. Als theoretische kann sie die
Unbedingtheit ihrer selbst nicht realisieren. Dies
zeigt Kants Metaphysikkritik. Als theoretische
scheitert sie sowohl in metaphysischer Hinsicht,
wie auch in pragmatischer Hinsicht, indem sie
sich dabei in den Dienst unhinterfragter Zwecke
stellt. Die Realisation der Unbedingtheit gelingt
nur als praktische, — als Wille!

Praktische Vernunft und Wille sind Ausdruck
ein und derselben unbedingten Aktualitdt. Es
handelt sich hierbei um die Aktualitdt der Ver-
nunft selbst. Praktische Vernunft ist nicht eine
Unterart der Vernunft neben der theoretischen,
sondern Vernunft ist zuinnerst praktisch und nur
als praktische kann sie ihre Unbedingtheit, den
ihr immanenten Anspruch realisieren. Vernunft
als praktische ist bereits die Voraussetzung der
KRYV, indem sich die Vernunft auf sich selbst
reflexiv zuriickwendet. Diese Reflexion ihrer
selbst oder Kritik ihrer selbst ist ein praktischer

205

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akt. Sie setzt sich dabei selbst als unbedingt, als
mafgeblich fiir alles Erkennen, und muf3 nun im
Durchgang durch die Reflexion ihrer selbst die-
sen Anspruch auf Unbedingtheit einldsen, d. h.
sich selbst als dieses Vermogen der Bezugnahme
auf Unbedingtheit zur Darstellung bringen. Dies
gelingt nicht, sofern sie sich rein theoretisch ver-
hilt. Im Versuch, das Unbedingte erkennend zu
realisieren, scheitert die Vernunft. Die Moglich-
keit der Metaphysik als Vollendung der Vernunft
scheidet damit aus. Als theoretischer gelingt der
Vernunft lediglich die Konstitution der empiri-
schen Welt, die aber gerade keine Realisierung
von Unbedingtheit darstellt. Kénnte Vernunft den
ihr immanenten Anspruch auf Unbedingtheit
bereits als theoretische realisieren, so miifite sie
ja ihren praktischen Gebrauch dem theoretischen
nachordnen. In der vorkantischen Metaphysik
wurde die Realisierung der Unbedingtheit der
Vernunft auch derart verstanden. Aus vermeint-
lich theoretischer Erkenntnis Gottes, der Seele
oder der Welt wurde die Rationalitédt praktischen
Verhaltens bestimmt. Kant jedoch entlarvt dieses
Primat theoretischer Vernunft als Illusion. Die
Realisierung theoretischer Vernunft, die sich fiir
ihn ergibt schlieft Unbedingtheit gerade aus;
indem ihre nachvollziehbaren Erkenntnisse auf
den Bereich der Empirie als dem Bereich des
durchgehend Bedingten beschrinkt bleiben.

Die Vernunft kann ihrem praktischen Moment,
das ihr als solcher bereits insofern immanent ist,
als sie sich selbst als Maf3stab aller Kritik als
unbedingt anzusetzen vermag, durch ihre theore-
tische Realisierung nicht gerecht werden, sofern
sie dabei den Bereich des durchgehend Bedingten
eben nicht zu transzendieren vermag. Entspre-
chenderweise depotenziert sich das praktische

206

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moment der Vernunft unter Voraussetzung ihres
rein theoretischen Gebrauchs auf lediglich prag-
matische Vernunft, die von Zwecken instrumen-
talisiert wird, welche ihr vorgegeben sind.

Nur wenn Vernunft sich als praktische im
eigentlichen Sinne versteht, indem sie sich nicht
von vorgegebenen Zwecken leiten 148t, sondern
alle Praxis einem unbedingten Anspruch unter-
wirft, kann sie ithren Anspruch auf Unbedingtheit
realisieren. Das praktische und damit willentliche
Moment der Vernunft ist dann dem erkennenden
nicht langer nachgeordnet, sondern diesem viel-
mehr vorgeordnet. Vernunft realisiert ihre Unbe-
dingtheit nicht in ihrem kognitiven, sondern in
ithrem volitiven Moment. Unbedingtheit aber
bedeutet Autonomie, und insofern die Vernunft
ihre Unbedingtheit in ihrem volitiven Moment
realisiert, besteht diese Unbedingtheit als Auto-
nomie des Willens. Autonomie praktischer Ver-
nunft und Autonomie des Willens fallen ineins.
Sofern Vernunft als praktische autonom ist,
besteht sie als autonomer Wille!

Indem Vernunft ihre Unbedingtheit als Auto-
nomie des Willens realisiert, weist sie alle dufe-
ren Bestimmungsgriinde ab und bewahrt sich in
ihrer Unbedingtheit. Sie unterwirft damit die
Dimension lediglich pragmatischen Handelns
und des damit einhergehenden theoretischen Ver-
nunftgebrauchs dem unbedingten Anspruch einer
autonom begriindeten verniinftigen Praxis. Prag-
matik wird damit in verniinftige Praxis integriert,
so daB der theoretische Vernunftgebrauch vom
praktischen unterfangen und zu legitimieren
gesucht wird. Der Wille ist sonach nicht als ein
Vermogen oder als eine Struktur zu fassen, die
zunichst unabhingig von Vernunft besteht. Er ist
vielmehr von vornherein als das praktische Mo-

207

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ment der Vernunft zu verstehen, und insofern
Vernunft nur als praktische autonom werden und
ihre Unbedingtheit realisieren kann, wird der
autonome Wille zum Grundbegriff der Vernunft.
Vernunft wird sonach im eigentlichen Sinne
praktisch, wenn der Wille seine transzendentale
Freiheit vollbringt und sich damit als unbedingte
Aktualitit behauptet. Praktische Vernunft voll-
bringt sich damit als autonomer Wille.

§ 31 Transzendentale Freiheit und
intelligibeler Charakter

Auch die Lehre vom empirischen und intelligibe-
len Charakter konveniert mit der Selbstver-
mittlung des Willens. In gewisser Weise ersetzt
Kant in seinen Schriften zur praktischen Philoso-
phie die Lehre vom intelligibelen Charakter
durch diejenige vom Willen. Beide Begriffe
kommen zumindest darin iiberein, daf sie das
empirisch unbedingte Moment im menschlichen
Handeln zum Ausdruck bringen, wobei im Rah-
men der Lehre vom Willen dieses empirisch
Unbedingte nun weitergehend entfaltet und posi-
tiv gedacht wird, wodurch erst die Moglichkeit
aufgezeigt wird, da} es nicht doch wieder ander-
weitig bedingt ist. In der KRV war festgestellt
worden, daB der intelligibele Charakter den
empirischen bestimmt und sich durch ihn ver-
mittelt. Nun wird ergidnzt, worin der intelligibele
Charakter selbst griindet. Er konstituiert sich in
der Selbstvermittlung der unbedingten Aktualitit
des Willens als praktischer Vernunft und ist
sonach Resultat des Selbstvollzugs transzenden-
taler Freiheit.

208

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf diesem Hintergrund, der Bestimmung des
empirischen Charakters durch den intelligibelen
einerseits sowie des letzteren als Ausdruck der
urspriinglichen Selbstvermittlung der transzen-
dentalen Freiheit des Willens andererseits, kon-
nen die beiden gegensitzlichen Positionen ver-
sohnt werden, die in der Kantinterpretation im
Hinblick auf die Frage entstanden sind, wie
Kausalitdt aus Freiheit nidherhin zu denken sei.
Die eine Position kann im Anschluf} an J.Bennett
als "angular", die andere als "linear theory"
bezeichnet werden.32 Ersterer zufolge bewirkt
eine noumenale Ursache eine ebensolche Wir-
kung, deren Erscheinung dann in raumzeitlicher
Wirklichkeit als Phianomen vorkommt. Wird die
Kausalitdt hingegen "linear" gedacht, so wird die
raumzeitliche Erscheinung direkt als Wirkung
der noumenalen Ursache gedacht.33 Fiir beide
Auffassungen lassen sich entsprechende Text-
stellen finden, wobei der Text der KRV allein
Anhaltspunkte fiir die linear theory zu bieten
scheint. Dies aber riihrt u.E. daher,daBl die
dortigen Ausfilhrungen, wie wir sahen, von dem
Interesse geleitet sind, zunichst iiberhaupt einen
intelligibelen Charakter als Grund von empiri-
schem Handeln zu denken. Hierzu mag die linear
theory ausreichend erscheinen. Diese aber diirfte
nicht als unvereinbar mit der angular theory
erachtet werden, sondern mii3te im Verfolg der
weiteren Entfaltung des intelligibelen Grundes
menschlichen Handelns vielmehr zur angular

32 5. Bennett (1975), S. 188; vgl. auch J. Heinrichs (1968), S. 4-
16.

33 Die Position der linear theory findet sich bspw. von
J. Heinrichs (1968) vertreten, die der angular theory von
M. Firber (1921), S. 31 und M. Stockhammer (1961), S. 578.

209

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

theory erweitert werden, sofern Kant unter dem
Titel der "Griindung eines Charakters"34 den
intelligibelen Grund des Handelns als Selbstvoll-
zug transzendentaler Freiheit denkt. Grundsitz-
lich jedoch erscheinen die in beiden Positionen
vorausgesetzten Kategorien der Ursache und
Wirkung aber wenig geeignet, um Intelligibeles
zu denken.35 Gerade wenn dieses als transzen-
dentale Freiheit gedacht werden soll, erscheint
die Inanspruchnahme der Denkfigur einer sich
selbst vermittelnden Identitdt weit eher ange-
bracht.

Im Zusammenhang mit der Lehre vom
intelligibelen Charakter und dessen Konstitution
werden von den Interpreten immer wieder Ein-
winde hervorgebracht, die prinzipielle Mif3ver-
stindnisse hinsichtlich der Art erkennen lassen,
wie der Aktus des Selbstvollzugs transzenden-
taler Freiheit zu denken sei. Bereits der eben
erorterten Kontroverse um die angular und linear
theory liegt eigentlich ein Scheinproblem zugrun-
de, da sie nur auf der Basis der Inanspruchnahme
einer vollig unangebrachten, an dinglichem Sein
orientierten Kategorialitdt entstehen konnte.
Auflerdem wurde die Annahme der Konstitution
des intelligibelen Charakters durch einen Akt der
Freiheit immer wieder als unvereinbar erachtet
mit Kants Aussage, wonach aufgrund der Aufler-
zeitlichkeit des intelligibelen Charakters ange-
sichts seiner "keine Handlung entstehen oder ver-

34 REL A 52, B 55; vgl.auch ANTHR A 270, B 268.

35 Besonders deutlich wird dies, wenn sich M. Stockhammer
(1961), S. 578 zu der Annahme gendétigt sieht, "unbedingte und
bedingte Dinge an sich selbst" einzurdumen.

210

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gehen kann" 36 Kant aber zielt mit dieser Bemer-
kung recht gesehen darauf ab, das Miflverstind-
nis abzuhalten, die Konstitution des intelligibelen
Charakters nach dem Modell eines empirischen
Vorgangs zu denken, der in seinem Anfang und
Ende exakt objektivierbar ist. Kants Insistieren
auf die AuBerzeitlichkeit des intelligibelen Cha-
rakters geschieht dabei gerade um der Moglich-
keit von Freiheit willen.37 Auch die Beharrlich-
keit, von der Kant im Zusammenhang mit dem
intelligibelen Charakter spricht, steht nicht im
Widerspruch zu dessen Konstitution durch Frei-
heit. Betrachtet man den Kontext, so wird damit
der intelligibele Charakter nicht an sich selbst als
beharrlich zu bestimmen gesucht, sondern es
wird damit vielmehr seine permanente Relationa-
litdt zum menschlichen Handeln zum Ausdruck
gebracht.38

Beriicksichtigt man in sensu stricto die Aufler-
zeitlichkeit des intelligibelen Charakters, so darf
dessen Konstitution auch nicht auf eine einmalige
vorzeitliche Tat zuriickprojiziert werden, da mit
dem "vor" doch "die Zeitanschauung, die besei-
tigt werden soll, zuriickgebracht"39 wiirde. Die
Annahme, daf3 in der Zeit ein Charakter sich
lediglich entfaltet, der sich vorzeitlich irreversi-
bel konstituiert hat, vor der eine an Schopen-
hauer4? orientierte Interpretation freilich nicht

36 KRV B 567. - Dieser Widerspruch wird von A. Messer (1904),
S.350 und V. Gerhard (1886), S. 53 behauptet.
37 Freilich miiBte dies noch mit der Konzeption eines Zeitbegriffs
einhergehen, der gerade vom Selbstvollzug der Subjektivitit aus
§edacht wire; s. hierzu evtl. W. Schulz (1992), S. 41-177.

8 Oder anders: Die "Querstellung zum zeitlichen Weltlauf"
H. Heimsoeth (1956) II, 267.
3 G. Knauer (1886), S. 495.
40 Vgl. vor allem Schopenhauer III, 617-624.

211

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zuriickschreckt,4! ist von Kant aus gesehen vollig
grundlos.#? Die Konstitution des intelligibelen
Charakters, also die Selbstvermittlung tran-
szendentaler Freiheit kann vielmehr allenfalls im
Sinne Schellings als eine "Tat" gedacht werden,
fiir die gilt: " ... sie geht dem Leben ... nicht der
Zeit nach voran, sondern durch die Zeit
(unergriffen von ihr) hindurch als eine der Natur
nach ewige Tat."43

Beruht die Bestimmtheit des intelligibelen
Charakters auf dem Vollzug transzendentaler
Freiheit, so kann jener nur auf zweierlei Art
bestimmt sein, ndmlich durch die Vollbringung
oder durch Verwirken dieser Freiheit. Entspre-
chend der dabei realisierten Autonomie oder
Heteronomie ergibt sich sonach fiir den intelligi-
belen Charakter nur die Alternative von Sittlich-
keit oder Unsittlichkeit, gut oder bose.44 Der

41ygl. etwa S. Brandt (1872).

42 Vgl.auch W. Ehrlich (1920), S. 55, 83 f.; H. Heimsoeth (1956),
II, S. 267.

43 Schelling VII, 385 f.

44 Dijese Deutung steht im Gegensatz zu derjenigen von
I. Heidemann (1958), S. 234, wonach der intelligibele Charakter
"nichts anderes ist denn Spontaneitit”, "keinen Inhalt" hat und
"immer nur existentielle Moglichkeit" ist. Demgegeniiber ist u.E.
der intelligibele Charakter nicht bloBe inhaltsleere Spontaneitit,
sondern Resultat der Selbstvermittlung derselben, wobei sein
Inhalt die Bestimmtheit dieser Selbstvermittlung ist. Anstatt als
bloBe existentielle Moglichkeit ist der intelligibele Charakter als
die existentielle Verwirklichung von gut und bése zu denken.
I. Heidemann aber weist diese Deutung ausdriicklich zuriick,
wonach der intelligibele Charakter als "die Einheit aller
Bestimmungen, die ein Mensch geleistet hat", mithin als "sittliche
Grundweise des Daseins" zu erachten und dabei durch die
Wertungen "gut" und "bdse" zu bezeichnen ist. Letztlich aber
muB dieser Auffassung zufolge die Bestimmung des empirischen
Charakters durch den intelligibelen unverstdndlich bleiben, da

212

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

intelligibele Charakter ist sonach nicht als ein
dem empirischen analog komplex strukturiertes
Gebilde zu denken, so daf} zu jedem Konstituens
des empirischen Charakters ein intelligibeles
Analogon anzunehmen wire, der empirische
Charakter mithin in seiner ganzen Mannigfaltig-
keit im intelligibelen vorgebildet wire. Die
Bestimmung des empirischen Charakters durch
den intelligibelen ist vielmehr derart zu denken,
daf} die alternative Bestimmtheit des letzteren,
Vollbringung oder Verwirkung transzendentaler
Freiheit, sich mit natural vorgegebenen charak-
terlichen Dispositionen vermittelt. Dabei werden
diese im Falle der Vollbringung der Freiheit der
sittlichen Kontrolle unterworfen, wiahrend im
Falle der Verwirkung der Freiheit die vorgegebe-
nen Dispositionen sittlich unhinterfragt bleiben
und die Freiheit instrumentalisieren, welch letz-
tere dann auf ein pragmatisches Machtmittel
reduziert wird.

§ 32 Die Selbstvermittlung des Willens
und das Bose

Da der Wille prinzipiell in der Moglichkeit steht,
sich zu verwirken, denkt Kant einen ihm inhé-
rierenden Hang zum Bosen als Grund dieser Ge-
fahrdung. Um der sittlichen Relevanz des Bosen
willen muf} dieser Hang eben einerseits im Aktus
des Willens selbst situiert werden, kann dabei
aber andererseits nicht als blofle Faktizitit ge-
dacht werden, da sonst die Unbedingtheit des

mithin "ein anderer intelligibeler Charakter ... einen anderen
empirischen Charakter gegeben " (KRV B 584) hitte.

213

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Willens selbst aufgehoben wire. Eine unbedingte
Aktualitit kann nicht mit bloBer Faktizitit einher-
gehen, denn durch letztere wire der Vollzug
dieser Aktualitdt ja immer schon beeintrichtigt
und so letztlich in seiner Unbedingtheit negiert.
So muf also der Hang zum Bdsen nicht nur mit
der unbedingten Aktualitit des Willens einher-
gehen, sondern dariiber hinaus aus der Genese
dieser unbedingten Aktualitit selbst immer schon
hervorgehen.

Aus diesem Grunde kompliziert sich der Aktus
des Willens nochmals. Er darf nun nicht nur als
eine unbedingte Aktualitit gedacht werden, die
sich angesichts der Moglichkeit, sich selbst zu
vollbringen oder sich selbst zu verwirken, voll-
zieht, sondern muf} dariiber hinaus derart gedacht
werden, dal er auch die dabei vorausgesetzte
Gefdhrdung, sich selbst zu verwirken, immer
schon selbst hervorgebracht hat.

Der Wille ist ja zu denken als Selbstvermitt-
lung, wobei angesichts seiner gleichzeitigen Be-
zogenheit auf die Empirie seine Vollbringung im
Aktus dieser Selbstvermittlung auf dem Spiele
steht. Deshalb ist er strukturell als gedoppelt
reflexe Transzendenz zu denken. Das Struktur-
moment der Transzendenz bezeichnet hierbei die
Ausrichtung auf die Empirie, das Strukturmo-
ment der Reflexion bezeichnet das Selbstverhilt-
nis, das ihm angesichts dieser Ausrichtung zu
realisieren aufgegeben ist, und das Moment der
zweiten bzw. gedoppelten Reflexion bezeichnet
das Moment der Gefidhrdung der Realisierung
dieses Selbstverhiltnisses. Sonach ist der Wille
aufgrund seiner gedoppelten Reflexion nicht nur
als Selbstverhiltnis zu denken, sondern vielmehr
als ein Selbstverhiltnis, das sich zu sich selbst
verhilt.

214

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dariiber hinaus muf3 aber nun noch gedacht
werden, daf} der Wille die zweite Reflexion, das
Sich-Verhalten zu seinem eigenen Selbstverhalt-
nis, woraus die Gefdhrdung seiner Vollbringung
entsteht, immer auch schon aus sich selbst her-
vorgebracht hat. Der Wille konstituiert sich unter
Einbeziehung des Hangs zum Bosen auf ur-
spriingliche Weise, indem er sich zu sich selbst in
ein Verhiltnis setzt. Der Wille steht sonach nicht
einfach in einem Verhiltnis zu sich selbst, son-
dern setzt sich urspriinglich in ein Verhiltnis zu
sich selbst. Er ist demnach nicht einfach faktisch
die Struktur doppelter Reflexion, angesichts derer
er sich als unhintergehbarer Vorgegebenheit zu
vollziehen hat,sondern bringt als unbedingte
Aktualitit diese Struktur allererst hervor.

Der Wille konstituiert sich sonach auf
urspriingliche Weise, indem er sich allererst die
Moglichkeit der sittlichen Differenz erdffnet,
ndmlich in der Affirmation seiner selbst seine
Autonomie zu vollbringen, oder durch Verwei-
gerung dieser Affirmation sich selbst zu verwir-
ken und sich in Heteronomie zu verlieren. In
dieser urspriinglichen Konstitution seiner selbst
setzt der Wille dabei immer auch bereits sein
vermittelndes Moment, die Willkiir. Indem der
Wille sich in seiner unbedingten Aktualitat
hervorbringt, setzt er sich als Will-Kiir eodem
actu in ein Verhiltnis zu seiner Unbedingtheit.
Und mit dieser urspriinglichen Hervorbringung
der Differenz zu sich selbst begriindet er aus sich
selbst die stete Versuchung zum Bosen, die Kant
als Hang zum Bosen bezeichnet. Dessen Kon-
stitution also besteht in nichts anderem als darin,
daB sich der Wille urspriinglich immer schon in
Identitdt und Differenz zu sich selbst, als Wille in
seinem vermittelnden Moment der Will-kiir, her-

215

- am 17.01.2026, 14:37:56. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vorgebracht hat. Und insofern sich der Wille
immer schon in dieser Gespaltenheit seiner selbst
hervorgebracht hat, hat er immer auch schon eine
Tendenz zur Selbstliebe begriindet, so daf} der
Hang zum Bosen sich in dieser Tendenz auspragt
und der in Selbstliebe befangene Wille als
eigentlicher Gegenbegriff zum autonomen, sittli-
chen Willen begreifbar wird.

Der Wille ist sonach nicht als schlechthin iden-
tisch mit seiner Struktur zu denken, sondern steht
zu dieser Struktur als seiner urspriinglichen Her-
vorbringung auch wiederum in Differenz. Als
unbedingte Aktualitit bringt der Wille sich selbst
hervor, indem er sich urspriinglich in Identitit
seiner selbst und Differenz zu sich selbst voll-
zieht. Und diese urspriingliche Setzung von Iden-
titdt und Differenz seiner selbst kann geradezu
als wesentliche Konsequenz der Unbedingtheit
des Willens gedacht werden. Gerade ndmlich
eine unbedingte Aktualitdt verstattet als solche
keine Festlegung auf nur eine bestimmte Struk-
tur, da eine derartige Festlegung die Unbedingt-
heit ja letztlich aufheben wiirde. Der Vollzug der
Aktualitdit miite ndmlich dann durch jene
Struktur bedingt gedacht werden. Die Unbedingt-
heit eines Aktes verlangt deshalb danach, daf
dieser auch eine Differenz zu sich selbst bzw.
seiner eigenen Struktur begriindet, denn Unbe-
dingtheit kann sich als solche nicht in einer
bestimmten Hervorbringung erschopfen, sondern
nur dadurch realisieren, daf} sie sich auch ange-
sichts aller ihrer Hervorbringungen behauptet.

So erschopft sich die Aktualitdt des Willens
nicht in einer Struktur, auch nicht in derjenigen
der Autonomie, sondern setzt sich aufgrund ihrer
Unbedingtheit immer auch schon in Widerspruch
zu dieser ihrer gesetzten Struktur. Der Hang zum

216

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bosen wird damit als notwendige Konsequenz
einer Struktur des Willens ersichtlich, sofern
diese als Setzung einer unbedingten Aktualitét
gedacht wird. Als unbedingter Aktus geht der
Wille nicht schlechthin in einer Struktur auf,
sondern behauptet sich, indem er sich eodem actu
auch in Differenz zu dieser Struktur setzt,
dariiber hinaus gerade in seiner Unbedingtheit
als Setzender der Struktur. Die Dialektik von
Aktualitdt und Struktur muf} unter dem Gesichts-
punkt des Vorrangs der Aktualitit gedacht wer-
den, damit die Unbedingtheit der letzteren ge-
wahrt bleibt. Die Aktualitdt darf sich sonach
nicht schlechthin in der Struktur als ihrem
Resultat zum Verschwinden bringen, sondern
muf} sich angesichts derselben aufrechterhalten
und diese Struktur quasi durchherrschen.

Das Lehrstiick der urspriinglichen Erwerbung
des Hangs zum Bosen, das voreilige Interpreten
Kant immer wieder als vordergriindige Akkomo-
dation an den Kirchenglauben vorgeworfen
haben, mithin als Relikt, das nicht in eine auf-
geklirte Philosophie gehore, erweist sich sonach
bei ndherem Zusehen gerade nicht als ein philo-
sophisch unbegriindetes Arrangement mit der
kirchlichen Erbsiindenlehre, sondern vielmehr als
ein unverzichtbares Moment der Aktualitit tran-
szendentaler Freiheit, sofern letztere eben als
unbedingt zu denken ist. Ohne dieses Moment
einer gewissermaflen transzendental transfor-
mierten Erbsiindenlehre wiirde die Aktualitdt in
ihrer Struktur verfestigt, womit ihre Unbedingt-
heit preisgegeben wire. In der oftmals geschméh-
ten Religionsschrift Kants wird sonach die
Grundstruktur des transzendentalen Freiheitsvoll-
zugs konsequent zuende gedacht. Und weiter, als
in dieser Schrift, scheint aus transzendentaler

217

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sicht auch gar nicht gedacht werden zu konnen.
Sofern transzendentale Reflexion sich auf die
Momente des Vollzugs transzendentaler Freiheit
richtet, muf} die urspriingliche Hervorbringung
des Hangs zum Bdsen als Strukturmoment des
Vollzugs dieser Freiheit miteinbezogen werden.
Dariiber hinaus zu fragen, wie es denn nun viel-
leicht begreiflich zu machen sei, daf} ein Hang
zum Bosen und somit die Konstitution der Frei-
heit iiberhaupt habe geschehen kdnnen, mag zwar
durchaus sinnvoll sein, konnte aber allenfalls
Aufgabe einer spekulativen Metaphysik sein.4

45 Als wohl prominentester, und in dieser Richtung woméglich
auch weitreichendster Versuch kann Schellings Freibeitsschrift
von 1809 verstanden werden.

218

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Im folgenden werden nur die Schriften herange-
zogen, auf die in der vorliegenden Abhandlung
unmittelbar Bezug genommen wird. Weiterfiih-
rende Literaturangaben finden sich bei H. Meyer
(1979).

1. Werke von Immanuel Kant

Die Werke Kants werden nach der von Wilhelm
Weischedel besorgten Ausgabe unter Angabe der
Seitenzahlen der Originalausgaben zitiert. Dabei
wird die Orthographie weitgehend dem heutigen
Standard angepaft. In dieser Ausgabe nicht
enthaltene Schriften, insbesondere die sog.
"Reflexionen", werden nach der Akademie-
ausgabe zitiert unter Angabe der Bandzahl in
romischer Ziffer. Ferner wird herangezogen:

— Eine Vorlesung Kants iiber Ethik. Im Auftrage
der Kantgesellschaft herausgegeben von
P. Menzer, Berlin 1924.

Folgende Siglen finden Verwendung:
ANTHR  Anthropologie in pragmatischer
Absicht, 1798.

GMS Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten, 1785.

219



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KPV Kritik der praktischen Vernunft,

1788.

KRV Kritik der reinen Vernunft, A: 1781,
B: 1786.

KU Kritik der Urteilskraft, 1790.

MS Metaphysik der Sitten, 1797.

OP.POST. Opus Postumum.

R Reflexion.

REL Die Religion innerhalb der Grenzen

. der blofien Vernunft, 1793.

VUE Eine Vorlesung Kants iiber Ethik (s.

0.).

2. Andere Klassiker der Philosophie

Clarke, S.: Der Briefwechsel mit G. W. Leibniz
von 1715/1716, Philosophische Bibliothek,
Hamburg 1990.

Fichte, J. G.: Simtliche Werke, hrsg. von 1. H.
Fichte, Berlin 1845/1846.

Kierkegaard, S.: Werke I-1I, hrsg. von E. Hirsch,
H. Gerdes, Koln-Diisseldorf 1971.

Reinhold, K. L.: Briefe iiber die Kantische
Philosophie, Bd. 2, Leipzig 1792.

Rousseau, J. J.: Discours sur les sciences et les
arts, Philosophische Bibliothek, 4. Aufl.
Hamburg 1983.

Schelling, F. W. J.: Werke, Stuttgart-Augsburg
1856 ff.

Schopenhauer, A.: Werke, Darmstadt 1968 ff.

220

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Weitere Literatur

Beck, L. W. (1974): Kants KPV. Ein Kommen-
tar, Miinchen 1974.

Bennett, J. (1975): Kant's Dialectic, Cambridge
1975.

Blumenberg, H. (1988): Die Legitimitdt der
Neuzeit, 2. Aufl. Frankfurt a. M. 1988.

Boversen, F. (1962): Die Idee der Freiheit in der
Philosophie Kants, K6ln 1962.

Brandt, S. (1872): Kants Lehre von der Freiheit,
Bonn 1872.

De Vries, J. (1993): Grundbegriffe der Schola-
stik, 3. Aufl. Darmstadt 1993.

Despland, M. (1973): Kant On History And
Religion, London 1973.

Ehrlich, W. (1920): Der Freiheitsbegriff bei Kant
und Schopenhauer, Heidelberg 1920.

Eisler, R. (1930): Kant-Lexikon, Berlin 1930.

Firber, M. (1921): Die Kantische Freiheitslehre,
Berlin 1921. .

Falckenberg (1889): Uber den intelligibelen
Charakter, in: Ztschr. f. Philosophie und
philosophische Kritik, Leipzig 1889.

Gerhard, C. (1886): Kants Lehre von der Frei-
heit, in: Philosophische Monatshefte, Berlin
1886.

Hartmann, N. (1962): Ethik, 4. Aufl. Berlin
1962.

Heidemann, 1. (1958): Spontaneitit und Zeitlich-
keit, K6ln 1958.

Heimsoeth, H. (1956): Studien zur Philosophie
I. Kants I-II, K6In 1956.

Heimsoeth, H. (1966): Transzendentale Dialek-
tik, Berlin 1966.

Heinrichs, J. (1968): Das Problem der Zeit in der
praktischen Philosophie I. Kants, Bonn 1968.

221



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Henrich, D. (1975): Die Deduktion des Sitten-
gesetzes, in: A. Schwan (Hrsg.): Denken im
Schatten des Nihilismus, Darmstadt 1975.

Janke, W. (1970): Fichte. Sein und Reflexion.
Grundlagen der kritischen Vernunft, Berlin
1970.

Jaspers, K. (1957): Plato, Augustin, Kant. Drei
Griinder des Philosophierens, Miinchen 1957.

— (1984), Der philosophische Glaube angesichts
der Offenbarung, 3. Aufl. Miinchen 1984.

Jodl, F. (1930): Geschichte der Ethik als philo-
sophischer Wissenschaft I-II, Nachdr. d. 4.
Aufl. Darmstadt 1966.

Karsch, F. (1928): Das Freiheitsproblem bei
Kant und N. Hartmann, in: Japanisch-Deut-
scher Gedankenaustausch, Heft 1, Tokyo
1928.

Knauer, G. (1886): Weiteres zur Kantischen
Losung des Problems der Freiheit, in:
Philosophische Monatshefte, Heidelberg
1886.

Krings, H. (1964): Transzendendentale Logik,
Miinchen 1964.

— (1980): System und Freiheit, Freiburg/Miin-
chen 1980.

Liitterfelds, W. (1987): Transzendentale oder
evolutiondre Erkenntnistheorie, Darmstadt
1987.

Marquard, O.(1982): Skeptische Methode im
Blick auf Kant, 3. Aufl. Freiburg/Miinchen
1982.

Messer, A. (1904): Kants Ethik. Eine Einfiihrung
in ihre Hauptprobleme und Beitréige zu deren
Losung, Leipzig 1904.

Meyer, H. (1979): Subjektivitdt und Freiheit.
Untersuchungen zu Kants kritischer Freiheits-
lehre, Diss. Miinchen 1979.

222

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Petras, O. (1913): Der Begriff des Bdsen in
Kants Kritizismus und seine Bedeutung fiir
die Theologie, Osterwieck/Harz 1913.

Prauss, G. (1983): Kant iiber Freiheit als
Autonomie, Frankfurt a. M. 1983.

— (1993): Fiir sich selber praktische Vernunft,
in: O. Hoffe (Hrsg.): GMS. Ein kooperativer
Kommentar, 2. Aufl. Frankfurt a. M. 1993.

Rohs, P. (1976): Transzendentale Logik, Meisen-
heim a. Glan 1976.

Ryle, G. (1969): Der Begriff des Geistes, Stutt-
gart 1969.

Salits, P. (1884): 1. Kants Lehre von der Freiheit,
Jena 1884.

Schulz, W. (1979): Ich und Welt, Pfullingen
1979.

— (1992): Subjektivitdt im nachmetaphysischen
Zeitalter, Pfullingen 1992.

Schulze, M. (1924): Das radikale Bose und die
Wiedergeburt, in: Albertus Universitdt Ko-
nigsberg (Hrsg.): Kant. Festschrift zur 2. Jahr-
hundertfeier seines Geburtstages, Konigsberg
1924. ‘

Sidgwick, H. (1888): The Kantian Conception Of
Free Will, in: Mind, vol. XIII, 1888.

Silber, J. R. (1960): The Ethical Significance Of
Kant's Religion, Einleitung zur englischen
Ausgabe der REL, New York 1960.

Simmel, G. (1905): Kant. Sechzehn Vorlesun-
gen, Leipzig 1905.

Sommerlath, E. (1917): Kants Lehre vom intelli-
gibelen Charakter, Leipzig 1917.

Spaemann, R. (1990): Fenelon. Reflexion und
Spontaneitit, 2. Aufl. Stuttgart 1990.

Stockhammer, M. (1961): Kants Zurechnungs-
idee und Freiheitsantinomie, Koln 1961.

223



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strawson, P. F. (1966): The Bounds Of Sense,
London 1966.

Teichner, W. (1967): Die intelligible Welt,
Meisenheim a. Glan 1967.

224

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Personenregister

Aristoteles 10, 121 f.

Beck L. W. 124, 189
Bennet, J. 209
Blumenberg, H. 12
Boversen, F. 190
Bossuet, J. B. 85
Brandt, S. 211

Clarke, S. 19
Crusius, C. 21

De Vries, J. 11
Despland, M. 190

Ehrlich, W. 180, 189, 212
Eisler, R. 76, 202

Epikur 152 f

Firber, M. 209
Falckenberg, R. 39
Fenelon, F. 85

Fichte, J. G. 56, 101, 186

Gerhard, C. 180, 210

Hartmann, N. 179 f.

Hegel G. W. F. 101, 191,
196

Heidemann, I. 212

Heimsoeth, H. 24, 211 f.

Heinrichs, J. 209

Henrich, D. 60, 67

Janke, W. 56, 83
Jaspers, K. 173, 198
Jodl, F. 189

Karsch, F. 180
Kierkegaard, S. 184, 186

Knauer, G. 211

Krings, H. 12, 15, 20, 39,
54, 69, 72, 83 ff., 102,
158, 183 f.

Leibniz, G. W. 19
Liitterfelds, W. 55

Marquard, O. 23
Messer, A. 210

Newton, I. 19

Petras, O. 190
Prauss, G. 12, 25, 158, 189

Reinhold, K. L. 189
Rohs, P. 40

Rousseau, J. J. 25, 155
Ryle, G. 69

Salits, P. 180
Schelling, F. W.J. 212
Schopenhauer, A. 211
Schulz, W. 26, 211
Schulze, M. 180
Sidgwick, H. 189
Silber, J. R. 189
Simmel, G. 180
Sommerlath, E. 180
Spaemann, R. 85

Stoa 152 f.
Stockhammer, M. 209 f.
Strawson, P. F. 26

Thomasius, C. 21
Wolff, C. 21

225

- am 17.01.2026, 14:37:56.


https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rethe: Praktische Philosophie

Die Biinde 1 bis 28 sind kartoniert;
ab Band 29 (siehe im Folgenden) erscheint die Reihe
in festen Einbinden

29:
30:

31:

32;

33:

34:

35:

36:

37:

38:

39:

40:

Karl Schuhmann: Husserls Staatsphilosophie

Wialter Pfannkuche: Platons Ethik als Theorie des
guten Lebens

Edmund Sandermann: Die Moral der Vernunft.
Transzendentale Handlungs- und Legitimationstheo-
rie bei Kant ~

Thomas Nisters: Kants Kategorischer Imperativ als
Leitfaden humaner Praxis

Markus Hilmar Worner: Das Ethische in der Rhe-
torik des Aristoteles

Javier Muguerza: Ethik der Ungewiflheit

Dirko Thomsen: ,Techne® als Metapher und als Be-
griff der sittlichen Einsicht. Zum Verhiltnis von Ver-
nunft und Natur bei Platon und Aristoteles
Johannes Drescher: Gliick und Lebenssinn. Eine re-
ligionsphilosophische Untersuchung

Donate Kluxen-Pyta: Nation und Ethos. Die Moral
des Patriotismus

Alfred Langewand: Moralische Verbindlichkeit oder
Erziehung. Herbarts frithe Subjektivitatskritik und
die Entstehung des ethisch-edukativen Dilemmas
Eric Voegelin: Die Neue Wissenschaft der Politik.
Eine Einfithrung

Javier Muguerza (Hg.): Ethik aus Unbehagen.

25 Jahre ethische Diskussion in Spanien

- am 17.01.2026, 14:37:56. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

41: Jan Cattepoel: Dimonie und Gesellschaft. Seren

42:

Kierkegaard als Sozialkritiker und Kommunika-
tionstheoretiker
Wolfgang Enderlein: Abwigung in Recht und Moral

43: Jean-Claude Wolf: Verhiitung oder Vergeltung? Ein-

44

fihrung in ethische Straftheorien

: Hans-Ulrich Hoche: Elemente einer Anatomie der

Verpflichtung. Pragmatisch-wollenslogische Grund-
legung einer Theorie des moralischen Argumentie-
rens

45: Jean-Claude Wolf: John Stuart Mills ,, Utilitarismus*“.

46:

47:

48:

49:

50:

51:

Ein kritischer Kommentar

Eric Voegelin, Alfred Schiitz, Leo Strauss und Aron
Gurwitsch: Briefwechsel tiber ,Die Neue Wissen-
schaft der Politik“. Herausgegeben von Peter J.
Opitz

Clemens Kauffmann: Ontologie und Handlung. Un-
tersuchungen zu Platons Handlungstheorie
Siegfried Konig: Zur Begriindung der Menschen-
rechte: Hobbes — Locke — Kant

Guido Lohrer: Menschliche Wiirde. Wissenschaft-
liche Geltung und metaphorische Grenze der prakti-
schen Philosophie Kants

Beatrix Himmelmann: Freiheit und Selbstbestim-
mung. Zu Nietzsches Philosophie der Subjektivitit
Herbert Meyer: Kants transzendentale Freiheitslehre

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen

https://dol.ora/10.5771/6783495896713 - am 17.01.2026, 14:37:56.



https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Vorwort
	Einleitung
	A. Kants Freiheitsantinomie als Antinomie der Freiheit
	§ 1 Antinomie und Interesse
	§ 2 Die Antithetik der cosmologia rationalis
	§ 3 Die Antithetik des Freiheitsbegriffs
	§ 4 Die Auflösung der Antithetik
	§ 5 Transzendentale Freiheit als Restproblem
	§ 6 Der Rekurs auf praktische Freiheit
	§ 7 Freiheit als Selbstvermittlung

	B. Transzendentale Freiheit als Autonomie des Willens
	§ 8 Transzendentale Freiheit der Vernunft
	§ 9 Die Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs
	§ 10 Transzendentale Reflexion in praktischer Hinsicht
	§ 11 Der Wille als Instanz transzendentaler Freiheit
	§ 12 Die Autonomie des Willens
	§ 13 Autonomie als Gesetz des Willens
	§ 14 Transzendentalphilosophie und Ethik

	C. Autonomie und Glückseligkeit
	§ 15 Das Problem der Vereinbarkeit von Sittlichkeit und Glückseligkeit
	§ 16 Die Rekonstruktion des Begriffs der Glückseligkeit
	§ 17 Glückseligkeit als Idee
	§ 18 Glückseligkeit und Sittlichkeit im Zusammenhang
	§ 19 Glückseligkeit als Selbstzufriedenheit
	§ 20 Die Alterierung der Glückseligkeit im Vollzug der Freiheit

	D. Transzendentale Freiheit und das Bösel
	§ 21 Der Grund des Bösen
	§ 22 Die Darstellung des Bösen
	§ 23 Die Anthropologie und das Böse
	§ 24 Die Aporie des Bösen

	E. Die Struktur des transzendentalen Freiheitsvollzugs
	§ 25 Transzendentale Freiheit als sich selbst vermittelnde Identität oder doppelte Reflexion
	§ 26 Transzendentale Freiheit als Selbstvermittlung des Willens
	§ 27 Willkür als Strukturmoment des Willens
	§ 28 Empirie als Materie des Willens
	§ 29 Sich vollbringender oder sich verwirkender Wille
	§ 30 Der Wille als praktische Vernunft
	§ 31 Transzendentale Freiheit und intelligibeler Charakter
	§ 32 Die Selbstvermittlung des Willens und das Böse

	Literaturverzeichnis
	Personenregister

