
Heute dominieren in der �ffentlichen Bildungs-
diskussion wie selbstverst�ndlich betriebswirt-
schaftliche Kategorien und Methoden (Qualit�ts-
kontrolle, Effizienz- und Nutzenmaximierung,
Evaluation, Outputorientierung, Standardi-
sierung). Vor diesem Hintergrund stellt sich die
Frage, ob die Selbstverst�ndigung �ber Bildung
einer korrektiven Erinnerung an die weiteren
Horizonte der »klassischen« Bildungsdebatte
bedarf, um die mit dem Bildungskonzept ein-
hergehenden Sachfragen unverk�rzt und ohne
allzu rasche Vorentscheidungen in den Blick zu
bekommen.

Herbert Meyer

Kants
transzendentale
Freiheitslehre

PR
A
KT

PH
IL

H
ut

te
r

/
Ka

rt
he

in
in

ge
r

·
B
ild

un
g

al
s

M
it

te
l

un
d

Se
lb

st
zw

ec
k

A

BAND 51
ALBER PRAKTISCHE PHILOSOPHIE B

83

ISBN 978-3-495-48393-0

9 783495 483930

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über das Buch:

Diese Untersuchung rekonstruiert den für Kants Denken 
integralen Begriff der transzendentalen Freiheit aus seinen 
Hauptschriften. Hierbei werden Probleme thematisiert, 
deren bisher unzureichende Durchdringung in der Kant­
interpretation immer wieder zu schwerwiegenden Miß­
verständnissen und zum Aufweis vermeintlicher Wider­
sprüche in Kants Freiheitslehre geführt hat. Es schält sich 
ein komplexer, aber in sich konsistenter und zwingender 
Gedanke transzendentaler Freiheit heraus, der weit über 
Kant hinaus für ein adäquates Selbstverständnis prakti­
scher Vernunft und als Möglichkeitsbedingung einer sich 
nicht bloß als Pragmatik verstehenden Ethik relevant ist.

Dr. phil. Herbert Meyer, geb. 1953, ist selbständig in der 
freien Wirtschaft tätig und beschäftigt sich zugleich wis­
senschaftlich mit Fragen der neuzeitlichen Philosophie, 
der Transzendentalphilosophie und der Ethik.

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herbert Meyer
Kants transzendentale Freiheitslehre

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alber-Äez^e
Praktische Philosophie

unter Mitarbeit von
Jan P. Beckmann, Dieter Birnbacher, 
Heiner Hastedt, Ekkehard Martens, 
Oswald Schwemmer, Ludwig Siep 
und Jean-Claude Wolf 
herausgegeben von
Günther Bien, Karl-Heinz Nusser 
und Annemarie Pieper

Band 51

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herbert Meyer

Kants 
transzendentale 
Freiheitslehre

Verlag Karl Alber Freiburg/München

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Meyer, Herbert:
Kants transzendentale Freiheitslehre / Herbert Meyer.
- Freiburg (Breisgau); München: Alber, 1996

(Alber-Reihe Praktische Philosophie; Bd. 51)
ISBN 3-495-47830-2

NE: GT

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei)
Printed on acid-free paper
Alle Rechte vorbehalten - Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/München 1996 
Druck: Offsetdruckerei J. Krause, Freiburg i. Br.
ISBN 3-495-47830-2

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Vorwort 9

Einleitung 10

A. Kants Freiheitsantinomie als Antinomie der 
Freiheit 19

§ 1 Antinomie und Interesse 19
§ 2 Die Antithetik der cosmologia rationalis 21
§ 3 Die Antithetik des Freiheitsbegriffs 29
§ 4 Die Auflösung der Antithetik 33
§ 5 Transzendentale Freiheit als Restproblem 42
§ 6 Der Rekurs auf praktische Freiheit 45
§ 7 Freiheit als Selbstvermittlung 51

B. Transzendentale Freiheit als Autonomie des 
Willens 54

§ 8 Transzendentale Freiheit der Vernunft 54
§ 9 Die Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs 61
§ 10 Transzendentale Reflexion in praktischer 

Hinsicht 62
§ 11 Der Wille als Instanz transzendentaler Freiheit 67
§ 12 Die Autonomie des Willens 70
§13 Autonomie als Gesetz des Willens 75
§ 14 Transzendentalphilosophie und Ethik 88

C. Autonomie und Glückseligkeit 103

7

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§ 15 Das Problem der Vereinbarkeit von Sittlichkeit 
und Glückseligkeit 103

§ 16 Die Rekonstruktion des Begriffs der 
Glückseligkeit 106

§ 17 Glückseligkeit als Idee 123
§ 18 Glückseligkeit und Sittlichkeit im 

Zusammenhang 136
§ 19 Glückseligkeit als Selbstzufriedenheit 150
§ 20 Die Alterierung der Glückseligkeit im Vollzug 

der Freiheit 153

D. Transzendentale Freiheit und das Bösel57

§ 21 Der Grund des Bösen 157
§ 22 Die Darstellung des Bösen 161
§ 23 Die Anthropologie und das Böse 162
§ 24 Die Aporie des Bösen 171

E. Die Struktur des transzendentalen 
Freiheitsvollzugs 178

§ 25 Transzendentale Freiheit als sich selbst 
vermittelnde Identität oder doppelte Reflexion 178

§ 26 Transzendentale Freiheit als Selbstvermittlung des 
Willens 185

§ 27 Willkür als Strukturmoment des Willens 187
§ 28 Empirie als Materie des Willens 191
§ 29 Sich vollbringender oder sich verwirkender 

Wille 195
§ 30 Der Wille als praktische Vernunft 201
§31 Transzendentale Freiheit und intelligibeler 

Charakter 208
§ 32 Die Selbstvermittlung des Willens und das

Böse 213

Literaturverzeichnis 219

Personenregister 225

8

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort

Die vorliegende Untersuchung greift ein Thema 
auf, dem sich der Verfasser bereits im Rahmen 
seiner Dissertation gewidmet hat1.

Das nochmalige Eingehen auf diese Problema­
tik rechtfertigt sich durch die nun erfolgte Kon­
zentration auf die Darstellung der Grundstruktur 
der transzendentalen Freiheit, soweit diese aus 
Kants Texten rekonstruierbar ist, sowie durch 
die, wie zu hoffen ist, damit verbundene präzise­
re Darstellung und, soweit es die wesentlichen 
Punkte anlangt, vertiefte Diskussion des kanti- 
schen Gedankens dieser Freiheit.

Die Anregung zur Beschäftigung mit dieser 
Thematik erhielt ich von Herrn Professor 
Hermann Krings, dem ich die vorliegende Arbeit 
in Dankbarkeit widmen möchte.

Großen Dank schulde ich auch Frau Professor 
Annemarie Pieper sowie Herrn Professor 
Wolfgang Röd, die beide an meinen philosophi­
schen Studien stets großen Anteil genommen und 
sie durch wichtige Anregungen gefördert haben.

Außerdem bin ich Frau Professor Pieper sowie 
Herrn Professor Günther Bien und Herrn Profes­
sor Karl Heinz Nusser für die Aufnahme der 
Arbeit in die Reihe "Praktische Philosophie" zu 
Dank verpflichtet. 1

1 Subjektivität und Freiheit. Untersuchungen zu Kants kritischer 
Freiheitslehre. Diss. München 1979.

9

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Im Rahmen der Philosophie Kants wird erstmals 
eine radikal neue Dimension des Begriffs der 
Freiheit reflektiert, die als "transzendentale 
Freiheit" benannt wird. Wird diese lediglich, wie 
die unauffällige Einführung des Begriffs in der 
KRV womöglich nahelegen könnte, als terminus 
technicus eines schlechthinnigen Anfangenkön­
nens1 verstanden, so besteht die Gefahr, daß die 
damit verbundene Bedeutung nur unzureichend 
erfaßt wird. Ein tieferes Verständnis vermag sich 
hingegen zu erschließen, wenn man die Frage 
stellt, was es denn bedeute, wenn gerade Freiheit 
als transzendental gedacht wird.

Transzendental heißen in der klassischen 
Ontologie Bestimmungen, die als grundlegend 
für die Erfassung von allem Seienden als sol­
chem vorauszusetzen sind, Bestimmungen mit­
hin, ohne deren implizite Konnotation Seiendes 
gar nicht gedacht werden kann. Das Ensemble 
dieser Transzendentalien wird in der philosophi­
schen Tradition als das ontologisch Unbedingte1 2 

1 Transzendentale Freiheit wird von Kant bezeichnet als ein 
Vermögen, "schlechthin anzufangen" (KRV B 474, A 446) bzw. 
"unbedingter Kausalität (KRV B 476, A 448) oder auch als "eine 
absolute Spontaneität der Ursachen" (KRV B 474, A 446).
2 Zu beachten ist, daß diese Unbedingtheit eben ontologisch zu 
verstehen ist, nicht theologisch. Die ontologische und die theolo­
gische Betrachtungsweise bilden ja spätestens seit Aristoteles eine 
nie ganz bewältigte Aporie im Denken der metaphysischen 

10

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Hinblick auf alles Seiende vorausgesetzt. In 
Anlehnung an Kants Ausdrucksweise könnte 
man dabei wohl auch von Bedingungen der 
Möglichkeit von Seiendem sprechen. Die so 
verstandenen Transzendentalien waren stets das 
Eine, Wahre und Gute (unum, verum, bonum). Je 
nach ontologischer Konzeption wurden diese 
Bestimmungen gelegentlich noch durch andere 
ergänzt,3 niemals aber durch die Bestimmung der 
Freiheit.

Im antiken und mittelalterlichen Denken wurde 
Freiheit nämlich nicht als unbedingt und sonach 
nicht als transzendental gedacht. Ihr Vollzug 
wurde vielmehr unter Voraussetzung einer 
teleologisch strukturierten Ontologie als in einen 
wohlgeordneten Kosmos eingebunden ver­
standen. Hierbei galt, entsprechend dieser 
vorgegebenen Ordnung, der Wille als immer 
schon auf das Gute hin ausgerichtet. Der Vollzug 
der Freiheit stellte diese prinzipielle Ausrichtung 
nicht in Frage, sondern fand auf der Basis dersel­
ben allererst statt. Die Ordnung war gewisser­
maßen das Apriori des Willens, so daß unbe­
dingte Freiheit gar nicht in den Blick kommen 
konnte und deshalb als transzendentale kein 
möglicher Begriff im Rahmen dieses Denkens 
war. Die Transzendentalien waren stattdessen die 
Bestimmungen der Ordnung.

Tradition. Es mag als ein Vermittlungsversuch im Hinblick auf 
diese Aporie erscheinen, wenn zuweilen die Geschöpflichkeit 
selbst als Transzendentalie gedacht wurde. Vgl. hierzu J. de Vries 
(1993), S. 96 f.
3 Siehe J. de Vries (1993), S. 96.

11

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bei Kant hingegen erhält Freiheit transzenden­
talen Rang und wird damit zum Unbedingten.4 
Das Anfangenkönnen, das der Begriff der Frei­
heit als solcher insinuiert, wird nun, sofern Frei­
heit eben transzendental wird, zu einem unbe­
dingten Anfangenkönnen. Damit aber wird der 
Begriff der Freiheit unvereinbar mit jedem ir­
gendwie relativen Begriff derselben. Ihr Vollzug 
darf nunmehr weder durch Sinnlichkeit noch 
durch theologische Motive oder durch eine wie 
auch immer vermittelte Ausrichtung auf Glück­
seligkeit bedingt sein, sei letztere als diesseitig 
erreichbar oder als jenseitige visio beatifica ver­
standen. Und auch im strengen Sinne ontologisch 
läßt Freiheit sich nun nicht mehr begründen, etwa 
durch eine Ausrichtung auf eine Vollkommen­
heit. Sofern Freiheit transzendental wird, liegt sie 
ja gerade jeder Seinsbestimmung voraus, so daß 
gerade von ihr her Seiendes zu verstehen ist.5

Kant legt seine Lehre der transzendentalen 
Freiheit allerdings nicht systematisch dar. Der 

4 Kant bringt mit der Reflexion transzendentaler Freiheit die 
wesentliche Grund Befindlichkeit neuzeitlicher Subjektivität auf 
den Begriff, die sich durch die vorgängige Destruktion eines den 
Menschen umfassenden Kosmos bzw. ordo ergeben hat, wobei 
auch diese Destruktion weniger ein Akt neuzeitlicher Subjek­
tivität war, als vielmehr ursprünglich durch Spekulationen über 
die Allmacht Gottes initiiert wurde, welche den ordo 
depotenzierten. Vgl. dazu etwa H. Krings (1980) und H. Blumen­
berg (1988). In einer späteren Phase der Reflexion neuzeitlicher 
Subjektivität, vor allem in existenzphilosophisch orientierten 
Ansätzen, wird dann auch speziell dieser Charakter der 
Geworfenheit in die Freiheit bzw. der Geschickhaftigkeit 
derselben ausdrücklich thematisiert.
5 Entsprechenderweise entwickelt Kant dann auch seine 
Metaphysik auf der Basis seines Freiheitsbegriffs. Zum Gegensatz 
von antikem und neuzeitlichem Freiheits Verständnis im Blick auf 
Kant s. auch G. Prauss (1983).

12

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenhang derselben ist vielmehr dem 
Interpreten aus den Hauptschriften des Philo­
sophen zu rekonstruieren aufgegeben. Hierbei 
erweist sich transzendentale Freiheit als ein für 
Kants Denken derart integraler Begriff, daß die­
ser nicht nur in fast alle wesentlichen Frage­
stellungen unter dem einen oder anderen Aspekt 
hineinspielt, sondern darüber hinaus oft mehr 
dadurch zum Ausdruck zu kommen scheint, daß 
die Struktur dieses Begriffs all diesem Denken 
zugrundeliegt, als dadurch, daß die Momente 
dieser Struktur von diesem Denken stets direkt 
thematisiert würden. Dennoch lassen sich hin­
sichtlich Kants Denken der Grundstruktur tran­
szendentaler Freiheit die wesentlichen Etappen 
deutlich voneinander unterscheiden.

In der KRV wird transzendentale Freiheit 
lediglich als denkmöglicher Begriff gewonnen, 
mit dem jedoch in praktischer Hinsicht noch gar 
kein sinnvoller Gedanke verbunden werden kann. 
Bei näherer Betrachtung zeigt sich, daß es sich 
hinsichtlich der dritten Antinomie nicht allein um 
eine Antithetik von Freiheit und Natur handelt, 
sondern darüber hinaus um eine immanente 
Antithetik des Freiheitsbegriffs selbst, insofern 
letzterer im Widerspruch der Momente von 
Indetermination und Determination scheitert. 
Kants Auflösung der Antinomie ermöglicht aller­
erst einen denkmöglichen, integralen Freiheitsbe­
griff, dem sowohl eine praktische wie auch eine 
pragmatische Struktur eignet und der darüber 
hinaus auf eine transzendentale Tiefenstruktur 
hin zumindest offen ist.

Die Auflösung der Antinomie läßt Freiheit als 
Setzung einer Determination und damit als 
Struktur einer Selbstvermittlung denken, sofern 
sich nun ein intelligibeler Charakter durch einen 

13

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


empirischen vermitteln kann. Offen bleibt aller­
dings dabei, wodurch das Setzende, der intelligi- 
bele Charakter, selbst bestimmt sei. Kant geht in 
der KRV davon aus, daß Glückseligkeit das letzt­
lich Bestimmende sei, und verfehlt damit die 
durch die Auflösung der Antithetik ebenfalls er­
möglichte transzendentale Freiheit, indem er zu 
einer Position gelangt, die man als theologischen 
Eudaimonismus bezeichnen könnte.

Erst ab der GMS vermag Kant von dem durch 
die Auflösung der Antinomie möglich geworde­
nen Begriff transzendentaler Freiheit Gebrauch 
zu machen. Letztere wird nun als eine unbedingte 
Aktualität gedacht, indem sie als reiner bzw. 
autonomer Wille konzipiert wird. Dieser wird 
zum Grundbegriff praktischer Vernunft, ohne 
allerdings systematisch voll entfaltet zu werden. 
Kants Interesse ist in den Schriften zur prak­
tischen Philosophie zu stark ethisch orientiert, so 
daß er von der transzendentalen Begründung 
praktischer Vernunft immer wieder vorschnell 
zur Darlegung oder gar Anwendung seines ethi­
schen Prinzips, des kategorischen Imperativs, 
übergeht. Allein dem Interpreten bleibt es des­
halb überlassen, die transzendentale Freiheits­
lehre in ihrem Zusammenhang zu rekonstruieren.

Hierbei ist zu berücksichtigen, daß Kant die 
Aspekte, unter denen die einzelnen Momente der 
Grundstruktur transzendentaler Freiheit zu ent­
falten sind, in verschiedenen Texten bis hin zur 
REL thematisiert, wobei gerade letztere noch 
sehr wesentliche Einsichten in diese Struktur 
eröffnet. Hinsichtlich transzendentaler Freiheit 
werden sonach unter verschiedenen Aspekten die 
einzelnen Momente der Struktur dieser Aktualität 
reflektiert, wobei sich für den rekonstruierenden 
Nachvollzug nach und nach Komplizierungen 

14

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Struktur ergeben, bis diese in ihrem 
Grundriß vervollständigt erscheint.

So ergibt sich in der KRV Freiheit als eine 
Aktualität,die sich durch Bestimmung der 
Empirie mit sich selbst vermittelt, indem der 
Auflösung der dritten Antinomie entsprechend 
Freiheit sich durch Setzung empirischer Determi­
nation realisiert. Zu denken ist hierbei die Struk­
tur einer reflexen Transzendenz.6 Das Moment 
der Transzendenz bezeichnet hierbei die Bezo- 
genheit bzw. Intentionalität der Freiheit auf ein 
anderes, nämlich die Empirie. Das Moment der 
Reflexion bedeutet in dieser Strukur, daß Freiheit 
sich nicht in diesem anderen verliert, sondern auf 
sich selbst bezogen bleibt. Dabei zeigt sich 
zugleich, daß diese sich aus der Auflösung der 
Freiheitsantinomie ergebende Struktur zwar 
notwendig erscheint, um überhaupt einen wider­
spruchsfreien Begriff von Freiheit denken zu 
können, dabei aber noch keine spezifische Fest­
legung auf transzendentale Freiheit gestattet, auf 
deren Erfordernis Kant dann in der KRV auch 
noch verzichtet, indem er eine von seiner späte­
ren Auffassung noch im wesentlichen abwei­
chende Konzeption praktischer Vernunft vertritt.

Transzendentale Freiheit wird dann aber ab 
der GMS als Grundbegriff praktischer Vernunft 
gefaßt. Sofern damit ein unbedingtes Anfangen­
können gedacht ist, muß die in der KRV ent­
wickelte Struktur der Freiheit nun ergänzt werden 
zu einer Aktualität, die sich aus eigener 
Ursprünglichkeit durch Bestimmung der Empirie 
mit sich selbst vermittelt. Die Struktur reflexer 
Transzendenz muß sich nun als unbedingte 

6 Hinsichtlich der Strukturanalyse der reflexen Transzendenz vgl. 
H. Krings (1964), S. 54.

15

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aktualität vollziehen. Diese findet sich in Kants 
Hauptschriften zur praktischen Vernunft, der 
GMS und der KPV, als reiner Wille benannt, 
dessen Strukturmoment der Transzendenz unter 
dem Begriff der Glückseligkeit und dessen 
Strukturmoment der Reflexion unter dem Begriff 
der Autonomie thematisiert wird, wobei Glückse­
ligkeit und Autonomie in ihrer Vereinbarkeit und 
Verwiesenheit aufeinander begreiflich zu machen 
sind. Hierbei ist die transzendentale Freiheits­
lehre gleichsam als eine Tiefenstruktur des 
Kantischen Denkens zu eruieren, und anderer­
seits erweist sich eine genaue Rekonstruktion des 
Begriffs der Glückseligkeit als ganz entscheidend 
für die Konsistenz von Kants Lehre.

Im Duktus seiner Hauptschriften zur prakti­
schen Vernunft orientiert sich Kant am Problem 
der Begründung des unbedingten sittlichen An­
spruchs. Deshalb findet das Problem des Bösen 
in diesen Schriften noch gar keine Berücksichti­
gung, und die unbedingte Aktualität transzenden­
taler Freiheit erscheint als autonomer Wille allein 
als eine Potentialität zum Guten. Erst in der REL 
wird transzendentale Freiheit auch als eine Poten­
tialität zum Bösen in aller Schärfe gedacht. Die 
Grundstruktur transzendentaler Freiheit kompli­
ziert sich damit und ist nun zu denken als eine 
Aktualität, die sich aus eigener Ursprünglichkeit 
durch Bestimmung der Empirie mit sich selbst 
vermittelt und hinsichtlich dieser Selbstvermittl­
ung in einem Verhältmis zu sich selbst steht. Das 
bedeutet, die Struktur reflexer Transzendenz ist 
in einem Verhältnis zu sich selbst zu denken, so 
daß sich die Struktur einer gedoppelt reflexen 
Transzendenz ergibt.

Rekonstruiert werden kann dies ausgehend von 
Kants später Definition von Wille und Willkür in 

16

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der MS, wobei die Willkür als das vermittelnde 
Moment des Willens, und damit als wesentliches 
Strukturmoment desselben ersichtlich wird, so 
daß von der Will-kür des Willens gesprochen 
werden kann, derart, daß der Wille in seiner 
Will-kür sein Wollen kürt. Darüber hinaus ist 
dieses Selbstverhältnis des Willens, wodurch 
letzterer ja in die Gefahr gerät, sich selbst zu ver­
fehlen, transzendentaliter durch einen Hang zum 
Bösen zu begründen, der dem Willen inhäriert 
und seinen Selbstvollzug immer schon gefährdet.

Doch damit nicht genug. Kant vertritt in der 
REL die Lehre eines angeborenen Hanges zum 
Bösen, der doch gleichsam als erworben zu den­
ken sei. Hierbei handelt es sich keineswegs, wie 
oft vermutet, um das Lehrstück eines bereits seni­
len Philosophen, der seinen Frieden mit der Kir­
che durch eine sachlich aus seinem Denken nicht 
weiter zu begründende Adaption der Erbsünden­
lehre macht. Vielmehr handelt es sich hierbei um 
eine konsequente Vervollständigung der Struktur 
transzendentaler Freiheit. Die Struktur muß als 
diejenige einer unbedingten Aktualität gedacht 
werden. Deshalb darf die Aktualität nicht 
schlechthin in einer Struktur aufgehen und mit 
dieser identisch werden. Die Aktualität muß in 
ihrer Unbedingtheit als das Hervorbringende der 
Struktur und als diese durchwaltend gedacht 
werden. Deshalb muß in letzter Konsequenz, 
auch die Gefährdung, welcher der Vollzug tran­
szendentaler Freiheit immer schon ausgesetzt ist 
als von dieser selbst hervorgebracht gedacht 
werden. Die Grundstruktur des Vollzugs kompli­
ziert sich dadurch abermals und besteht nun 
abschließend in einer Aktualität, die sich aus 
eigener Ursprünglichkeit durch Bestimmung der 
Empirie mit sich vermittelt und hinsichtlich 

17

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Selbstvermittlung in einem Verhältnis zu 
sich selbst steht, das sie selbst hervorgebracht 
hat. Oder anders: Die unbedingte Aktualität 
transzendentaler Freiheit besteht nicht nur in der 
Struktur einer gedoppelt reflexen Transzendenz, 
sondern hat sich in der Doppelung ihrer 
Reflexion immer schon selbst hervor gebracht.

Kants Lehre zufolge kann der Vollzug tran­
szendentaler Freiheit also rekonstruiert werden 
als eine unbedingte Aktualität, die sich in der 
Struktur einer gedoppelt reflexen Transzendenz 
entfaltet und hervorbringt. Als unbedingte 
Aktualität denkt Kant den Willen. Das Moment 
der Transzendenz findet sich unter dem Begriff 
der Glückseligkeit, dasjenige der mit dieser 
Transzendenz einhergehenden Reflexion unter 
dem Begriff der Autonomie gefaßt. Die 
Doppelung der Reflexion wird von Kant als 
Hang zum Bösen gedacht, wobei der dem Aktus 
eignenden Unbedingtheit als solcher dadurch 
entsprochen wird, daß auf der Konstitution dieses 
Hanges aus dem Aktus selbst insistiert wird.

Erreicht werden kann mit dieser Rekonstruk­
tion eine konsistente Darlegung des Begriffs 
transzendentaler Freiheit, so daß die gravierenden 
Inkonsistenzen bzw. Widersprüche, die Kant 
diesbezüglich seit jeher immer wieder zum Vor­
wurf gemacht wurden, weitestgehend als Mißver­
ständnisse seiner Interpreten offenbar werden.7

7 Die Historie der Interpretation von Kants Freiheitsbegriff ließe 
sich überhaupt als eine Geschichte gravierender Mißverständnisse 
darstellen. Immer wieder wurden Kant Widersprüchlichkeiten 
vor allem hinsichtlich folgender Problemkreise vorgeworfen: 
Denkbarkeit des intelligibelen Charakters, Vereinbarkeit von 
Autonomie und Glückseligkeit hinsichtlich des summum bonum, 
Autonomie und die Freiheit zum Bösen, Adaption der Erbsünden-

18

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Kants Freiheitsantinomie als 
Antinomie der Freiheit

§ 1 Antinomie und Interesse

Kants Freiheitsantinomie zeigt auf, wie sich in 
der cosmologia rationalis der neuzeitlichen 
Metaphysik Freiheit einerseits und Notwendig­
keit des Weltgeschehens andererseits unversöhn­
lich gegenüberstehen.1 Da sich Thesis wie Anti­
thesis der Antinomie gleich gut begründen bzw. 
widerlegen lassen, wird das Beharren auf einer 
der beiden Positionen in der Kantliteratur meist 
nur auf verschiedene Interessen zurückgeführt. 
Dabei soll dann dem Votum für die Thesis ein 
praktisches Interesse an der menschlichen Frei- * 1 

lehre. Unsere Rekonstruktion wird erweisen, daß diese traditionel­
len Vorwürfe weitestgehend als ungerechtfertigt zu erachten sind.
1 Hinsichtlich des historischen Bezugs der beiden Postionen gibt 
es unterschiedliche Auffassungen, wobei die plausibelste die 
Bezugnahme auf die in einem Briefwechsel der Jahre 1715/1716 
ausgetragene Kontroverse zwischen Leibniz und Clarke zu sein 
scheint, bei der letzterer die Argumente Newtons vertrat. 
Näherhin entspricht die Auffassung Clarkes der Thesis, die von 
Leibniz der Antithesis. Clarke nämlich behauptet die weltschöpfe­
rische Freiheit Gottes wie auch die indeterministisch gedachte 
Freiheit des Menschen, wogegen Leibnizens Einwände immer 
wieder auf die damit verbundene Irrationalität abzielen. Der 
Briefwechsel zwischen Leibniz und Clarke ist ab gedruckt in S. 
Clarke (1990), PhB Bd. 423.

19

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit, dem Votum für die Antithesis ein theoreti­
sches Interesse an der Möglichkeit einer lücken­
losen Naturerklärung zugrundeliegen.

Diese gängige Auffassung aber muß zumin­
dest als oberflächlich erachtet werden. Sie läßt 
nämlich die komplexe Problematik des Freiheits­
begriffs in Kants dritter Antinomie nur recht ver­
kürzt und unzulänglich in den Blick kommen, 
insofern sie die Belange dieses Begriffs eben nur 
auf einer Seite der Antinomie vertreten sieht und 
diese damit jenem gegenüber als bloß äußerlich 
erscheinen läßt. Demgegenüber betrifft der hier 
darzulegenden Auffassung zufolge die Antithetik 
auch den Freiheitsbegriff selbst in seiner imma­
nenten Logik,2 so daß die Freiheitsantinomie 
auch als eine Antinomie des Freiheitsbegriffs 
selbst erachtet werden muß.

Entsprechend läßt sich das mit dem Frei­
heitsbegriff verbundene praktische Interesse nicht 
lediglich auf einer, sondern vielmehr auf beiden 
Seiten der Antithetik, in freilich differenzierter 
Form, vertreten finden. Und die Auflösung der 
Antinomie kann dann nicht einfachhin eine Reha­
bilitierung des in der Thesis vertretenen Frei­
heitsbegriffs bedeuten, sondern muß als Ermögli­
chung der Konzeption eines integralen Freiheits­
begriffs begriffen werden, der dem praktischem 
Interesse der Thesis wie auch der Antithesis 
gerecht zu werden vermag.

Soweit es allerdings zunächst das Entstehen 
der Antinomie anlangt, liegt beiden Positionen 
primär ein metaphysisch-theoretisches Interesse 
daran zugrunde, eine kosmologische Prinzipien­

2 Interesse und Einsicht in die Strukturlogik des Freiheitsbegriffs 
verdanken wir vor allem den diesbezüglichen Vorlesungen und 
Aufsätzen von H. Krings; s. hierzu vor allem H. Krings (1980).

20

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


frage zu entscheiden. Hinsichtlich der diesbezüg­
lichen Argumentation selbst läßt Kant das prakti­
sche Interesse nicht zur Geltung kommen.3 

$ 2 Die Antithetik der cosmologia rationalis

Die Antinomie als solche resultiert aus dem 
Versuch, eine Antwort auf die metaphysische 
Frage der cosmologia rationalis nach einer letzt­
lich zureichenden Begründung des Weltgesche­
hens zu geben.

In der Thesis4 wird zum Ausdruck gebracht, 
daß jedweder Rekurs auf Naturkausalität allein 
als unzureichend erscheint, um diese Begründung 
zu realisieren, da im naturkausalen Konnex jedes 
Begründende selbst wiederum ein zu Begründen­
des darstellt und deshalb nur als causa proxima 
begründend, nicht aber letztbegründend sein 
kann.5 Vom Gedanken der Thesis ausgehend 
sieht man sich deshalb zu der Konsequenz genö­

3 In der vorkantischen Philosophie wurde die kosmologische 
Frage der Freiheit allerdings zuweilen auch aus vordergründig 
praktischem Interesse erörtert. So von Thomasius und seinen 
Anhängern, die die gegen Wolff und seine Schule gerichtete anti­
rationalistische Strömung der Aufklärungsphilosophie repräsen­
tieren. Aber bereits innerhalb dieser Strömung findet sich bei 
Crusius, von dem Kant maßgeblich beeinflußt sein dürfte, der 
Versuch, das durchaus vorhandene praktische Interesse hinter die 
metaphysischen Argumente zurücktreten zu lassen im Sinne einer 
vorurteilsfreien Behandlung der kosmologisch-metaphysischen 
Problematik.
4 Die Thesis lautet: "Die Kausalität nach Gesetzen der Natur ist 
nicht die einzige, aus welchen die Erscheinungen der Welt 
insgesamt abgeleitet werden können. Es ist noch eine Kausalität 
aus Freiheit zur Erklärung derselben notwendig." (KRV A 444, 
B 472).
5 Vgl. KRV A 444/6, B 472/4.

21

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigt, die zureichende Begründung des Weltge­
schehens im Hinausgehen über die Naturkausali­
tät zu denken und eine Kausalität aus Freiheit zu 
Beginn der zeitlichen Reihe der Naturkausalität 
anzunehmen.6 Dies kann in theologischer Per­
spektive als Behauptung einer weltschöpferi­
schen, göttlichen Freiheitstat erachtet werden. 
Damit einhergehend aber behauptet die Thesis 
auch die Möglichkeit einer Kausalität aus Frei­
heit inmitten der naturkausalen Reihe, womit 
letztere partiell durchbrochen würde.7 Dies kann 
in anthropologischer Perspektive als Behauptung 
der Möglichkeit menschlicher Freiheit erachtet 
werden. Prima facie mag die Konsequenz des 
Übergangs von einer (göttlichen) Freiheitstat am 
Anfang der naturkausalen Weltreihe zur Mög­
lichkeit von (menschlichen) Freiheitsvollzügen 
innerhalb derselben unplausibel erscheinen, doch 
die Selbstverständlichkeit, mit der Kant von er­
sterer zu letzteren übergeht, kann im Rahmen der 
Thesis als gerechtfertigt erachtet werden. Diese 
negiert ja lediglich die universelle Gültigkeit des 
Prinzips der Naturkausalität im Hinblick auf eine 
zureichende Begründung des Weltgeschehens 
zugunsten einer Kausalität aus Freiheit, ohne 

6 Vgl. KRV A 448/50, B 476/8 : "Nun haben wir diese Notwen- 
digkeit eines ersten Anfangs einer Reihe von Erscheinungen aus 
Freiheit zwar nur in so fern dargetan, als zur Begreiflichkeit eines 
Ursprungs der Welt erforderlich ist, indessen daß man alle 
nachfolgende Zustände für eine Abfolge nach bloßen Natur­
gesetzen nehmen kann."
' Vgl. KRV A 450, B 478 : "Weil aber dadurch doch einmal das 
Vermögen, eine Reihe in der Welt ganz von selbst anzufangen, 
bewiesen (...) ist, so ist es uns nunmehr auch erlaubt, mitten im 
Laufe der Welt verschiedene Reihen, der Kausalität nach, von 
selbst anfangen zu lassen, und den Substanzen derselben ein 
Vermögen beizulegen, aus Freiheit zu handeln."

22

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch darüber hinaus Angaben über die Reich­
weite der Suspension der Naturkausalität zu 
machen. Wird Naturkausalität als universelles 
kosmologisches Prinzip durch dasjenige einer 
Kausalität aus Freiheit negiert, so muß letztere 
freilich wenigstens einmal - am Anfang der zeit­
lichen Reihe der Naturkausalität - vorkommen, 
doch in der Konsequenz allein jener Negation 
liegt auch durchaus die Möglichkeit, daß die 
Kausalität aus Freiheit die Naturkausalität in 
größerem Ausmaße oder gar überhaupt suspen­
dieren könne.

Zwingend freilich ist demnach für die Thesis 
nur die Annahme einer weltschöpferischen Frei­
heitstat am Anfang der zeitlichen Reihe allen 
naturkausal vermittelnden Geschehens. Kausali­
tät aus Freiheit inmitten dieses Geschehens hat 
nur den Status einer Möglichkeit. Menschliche 
Freiheit bleibt damit auch im Rahmen der 
cosmologia rationalis theoretisch unentscheidbar. 
Aus praktischem Interesse aber kann dann darauf 
rekurriert werden, daß menschliche Freiheit keine 
metaphysische Unmöglichkeit bedeutet. Im Hin­
blick auf die Frage nach der mit den Ausfüh­
rungen der Thesis verbundenen Interessenlage 
ergibt sich sonach folgendes: Die Kausalität aus 
Freiheit ist eine primär aus theoretisch-meta­
physischem Grunde gemachte Annahme, von der 
dann das praktische Interesse des Menschen 
glaubt profitieren zu können.

Die Antithesis geht von der in der Thesis 
geforderten Kausalität aus Freiheit aus und ver­
weist nun ihrerseits im indirekten Beweisgang8 

8 Treffend ist O. Marquards (1982, S. 95) Bemerkung zur 
apagogischen Beweisstruktur in Kants Antithetik: "Thesen wie 

23

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darauf, daß die Suspendierung der Naturkausali­
tät der Zufälligkeit in prinzipieller Weise Ein­
gang verschafft und somit letztlich gerade nicht 
die intendierte zureichende Begründung des 
Weltgeschehens realisiert, sondern deren An­
spruch vielmehr völlig preisgegeben wird. Wird 
nämlich, wie dies der Thesis zufolge der Fall ist, 
transzendentale Freiheit als Negation von Natur­
kausalität gedacht, so geht sie mit völliger 
Gesetz- und Zusammenhanglosigkeit einher.9 
Freiheit und Gesetz werden dann zu einander 
ausschließenden Gegenbegriffen10 11 und dem Ver­
langen nach einem zureichenden Grund wird 
letztlich mit dem Hinweis auf ein paradoxes 
Gründen in Grundlosigkeit zu entsprechen 
gesucht. Bereits der Ausdruck "Kausalität aus 
Freiheit" wird dabei recht gesehen zum Parado­
xon. Wird Freiheit nämlich allein als Negation 
von Naturkausalität gedacht, so geht sie mit der 
Preisgabe jedweden Zusammenhangs einher. 
Recht gesehen wird Freiheit dadurch mit dem 
Begriff einer Kausalität überhaupt unvereinbar, 
selbst wenn man letzteren mit H. Heimsoeth nur 
ganz vage als ein näherhin unbestimmtes "Erwir­
ken" denkt.11 Auch dies involviert ja zweifels­
ohne einen wie auch immer näher zu denkenden 
Zusammenhang zwischen Erwirkendem und Er­
wirktem im Sinne der Abhängigkeit des letzteren 

Antithesen leben nicht aus eigener Kraft, sondern aus Furcht vor 
den vernichtenden Konsequenzen des Gegenteils."
9 Vgl. KRV A 451, B 479.
10 Vgl. KRV A 447, B 475: "... man kann nicht sagen, daß an- 
statt der Gesetze der Natur, Gesetze der Freiheit in die Kausalität 
des Weltlaufs eintreten, weil wenn diese nach Gesetzen bestimmt 
wäre, sie nicht Freiheit, sondern selbst nichts als Natur wäre."
11 H. Heimsoeth (1966), S. 237.

24

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von ersterem. Muß mit der Behauptung von Frei­
heit nun aber dieser Zusammenhang geleugnet 
werden, so kann in Bezug auf diese auch von 
einer Kausalität keine sinnvolle Rede mehr sein. 
Freiheit und Kausalität werden damit zu einander 
ausschließenden Gegenbegriffen.12

Wird transzendentale Freiheit somit allein als 
Negation von Gesetzlichkeit13 und damit als 
zufälliger hiatus irrationalis im Wirkkonnex faß­
bar, wie die Antithesis gegen die Thesis geltend 
macht, so kann auch mit diesem Prinzip die 
zureichende Begründung des Weltgeschehens 
nicht realisiert werden, da sich das Denken in 
schlechthinniger Grundlosigkeit verirrt. Der 
Indeterminismus der Thesis vermag also die kos­
mologische Leztbegründung genausowenig zu 
leisten wie der Determinismus der Antithesis.

Im Hinblick auf die Interessenlage der Vernunft 
ergibt sich nun bei Betrachtung beider Positionen 
folgendes: Entsprechend der metaphysischen Fra­
gestellung kommt der Primat theoretischen 
Interesses klar zum Ausdruck. Es geht um die 
Frage nach zureichender Begründung des Welt­
geschehens. Erst insofern dabei das Prinzip tran­
szendentaler Freiheit im Sinne eines unbedingten 
Anfangenkönnens als kosmologisches Struktur­

12 So macht die Antithesis gegen die Thesis geltend, daß deren 
Behauptung der Freiheit "gar keinen Zusammenhang der 
Kausalität" (KRV A 445, B 473) mehr gestattet.
13 Zurecht weist G. Prauss (1983), S. 40 ff. darauf hin, daß sich 
Kants Aufmerksamkeit dem Begriff gesetzloser Freiheit durch die 
Lektüre Rousseaus zuwendet. Darüber hinaus aber wird nun mit 
der Darstellung der Antinomie dieser Begriff als irrationale 
Konsequenz einer zum Scheitern verurteilten cosmologia 
rationalis aufgewiesen, wodurch seine Überwindung allererst 
metaphysisch legitimiert wird.

25

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


prinzip in Anspruch zu nehmen ist, wird auch ein 
praktisches Interesse erweckt, da jenes Prinzip 
für das Selbstverständnis des handelnden Men­
schen relevant erscheint. Das praktische Inte­
resse, das dabei dem theoretischen prinzipiell 
nachgeordnet bleibt, glaubt zwar zunächst von 
der Position der Thesis profitieren zu können, 
muß sich dann jedoch von den Einwendungen 
der Antithesis eines besseren belehren lassen und 
einsehen, daß ihm mit dem rein indeter­
ministischen Freiheitsbegriff der Thesis gar nicht 
gedient sein kann. So kann in praktischer Hin­
sicht die Antithesis nicht einfachhin als Negation 
der Freiheit verstanden und abgetan werden,14 
sondern muß weit eher als Kritik der unzurei­
chenden Freiheitskonzeption der Thesis erachtet 
werden.

Entsprechenderweise ergibt sich entgegen der 
geläufigen Auffassung, wonach Kants Freiheits­
antinomie einfachhin auf einem Widerstreit zwi­
schen praktischem und theoretischem Interesse 
beruht, die Schlußfolgerung, daß in dieser Anti­
nomie auf beiden Seiten sowohl theoretisches 
wie praktisches Interesse vertreten wird und die 
Antithetik sonach nicht praktisch-theoretischer 
Art, sondern vielmehr sowohl innertheoretischer 
als auch innerpraktischer Art ist.15 Das Thesis 
wie auch Antithesis leitende theoretische Interes­
se ist metaphysischer Art und richtet sich auf das 

14 Vgl. etwa P. F. Strawson (1966), S. 208, dem die Antithesis 
lediglich als "a simple denial of freedom" gilt.
15 Dabei darf davon ausgegangen werden, daß das die Antithetik 
auf beiden Seiten primär leitende Interesse theoretischer Art ist, 
sofern diese Antithetik ja im Rahmen einer Metaphysik entsteht. 
Auf ein etwaig praktisches Fundament jedweder Metaphysik als 
solcher soll hier freilich nicht mehr eingegangen werden; vgl. 
dazu aber W. Schulz (1979), Kap. V.

26

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Problem einer zureichenden Begründung des 
Weltgeschehens. Das mit beiden Positionen 
ebenfalls einhergehende praktische Interesse ist 
auf eine adäquate Konzeption menschlicher Frei­
heit gerichtet. Im folgenden ist nun darzulegen, 
inwiefern die Überwindung der Antinomie zur 
Ermöglichung einer derartigen Konzeption beizu- 
tragen vermag.

Transzendentale Freiheit wird von menschlicher 
Subjektivität aus praktischem Interesse als 
Negation der Annahme geltend gemacht, ihr 
Handeln sei gänzlich als naturkausaler Gesetz­
lichkeit unterworfenes Geschehen zu erachten. Es 
widerspricht darüber hinaus aber gerade auch 
praktischem Interesse, diese transzendentale Frei­
heit als einen alle Momente von Determination 
schlichtweg negierenden reinen Indeterminismus 
zu konzipieren, wie es im Rahmen des Argumen­
tationsschemas der cosmologia rationalis als 
unumgehbar erscheint. Vielmehr erweist es sich 
als Desiderat, den Begriff transzendentaler Frei­
heit als eines unbedingten Anfangenkönnens von 
demjenigen eines reinen Indeterminismus abzu­
lösen.

Dabei erscheint eine terminologische Bemer­
kung angebracht. Freiheit wird von Kant i. R. sei­
ner Ausführungen zur Antinomie sowohl als 
kosmologische, wie auch als transzendentale 
benannt,16 was in der Kantliteratur in der Regel 
dazu Anlaß gibt, beide Attribute einfachhin als 
Synonyma aufzufassen. Hiergegen spricht aller­

16 Vgl. etwa KRV B 561, A 533 : "... Dagegen verstehe ich unter 
Freiheit im kosmologischen Verstände das Vermögen, einen 
Zustand von selbst anzufangen ... Die Freiheit ist in dieser 
Bedeutung eine transzendentale Idee."

27

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dings ein sachliches Bedenken, sofern die Anti­
nomie eben zeigt, daß kosmologische Freiheit im 
prägnanten Sinne, also Freiheit als kosmolo­
gisches Prinzip im Rahmen der cosmologia 
rationalis gar nicht widerspruchsfrei gedacht 
werden kann, an der Möglichkeit transzen­
dentaler Freiheit aber nach Überwindung der 
cosmologia rationalis festgehalten werden soll.

In diesem Sinne legt sich eine Differenzierung 
nahe, wonach sich das Attribut "transzendental" 
auf ein bestimmtes Prinzip, das Attribut "kosmo­
logisch" hingegen auf einen bestimmten Kontext 
bezieht. Näherhin bedeutet Freiheit dann als tran­
szendentale das Prinzip eines schlechthinnigen 
Anfangenkönnens, also einer unbedingten 
Aktualität, während Freiheit als kosmologische 
auf den Kontext der cosmologia rationalis 
verweist, sofern die unbedingte Aktualität eben
als Strukturprinzip einer cosmologia rationalis 
konzipiert werden soll. Kosmologische und tran­
szendentale Freiheit erscheinen im konkreten 
Beweisgang der Thesis dann lediglich deshalb als 
Synonyma, weil dort die kosmologische Freiheit 
gerade als transzendentale im Sinne eines unbe­
dingten Anfangenkönnens zu denken ist, das 
Prinzip transzendentaler Freiheit also als kosmo­
logisches Strukturprinzip in Anspruch genommen 
wird. Berücksichtigt man nun aber den eben dar­
gelegten Bedeutungsunterschied zwischen den 
beiden Freiheitsattributen, so verbleibt die Mög­
lichkeit, das Prinzip transzendentaler Freiheit 
vom metaphysischen Kontext der cosmologia 
rationalis abzulösen und auch außerhalb bzw. 
nach Überwindung desselben zu denken.

28

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§ 3 Die Antithetik des Freiheitsbegriffs

Praktisches Interesse ist nun genau genommen 
mehrschichtig, worauf bereits die Feststellung 
hinweist, daß es sich auf beiden Seiten der Anti­
nomie vertreten findet. Näherhin gerät es als 
zumindest dreidimensional in den Blick. Unter­
schieden werden kann jedenfalls ein praktisch­
transzendentales, praktisch-ethisches und ein 
praktisch-pragmatisches Interesse. Unter all die­
sen drei Aspekten erweist sich der indeterministi­
sche Freiheitsbegriff der cosmologia rationalis 
als defizient. Die Antinomie wird damit in prakti­
scher Hinsicht quasi zu einer immanenten Anti­
thetik des Freiheitsbegriffs selbst, denn im Hin­
blick auf einen integralen Freiheitsbegriff, der all 
jenen drei Aspekten praktischen Interesses zu 
genügen vermag, sind neben der in der Thesis 
vertretenen Indetermination durch naturale Kau­
salität auch Momente der Determination 
miteinzubeziehen. Dies wird deutlich, indem sich 
die Freiheitsantinomie unter Berücksichtigung 
des dreifachen praktischen Interesses als eine 
dreifache immanente Antithetik des Freiheitsbe­
griffs selbst rekonstruieren läßt. Hierbei ergibt 
sich ein Konflikt des transzendentalen Interesses 
sowohl (a) mit dem pragmatischen als auch (b) 
mit dem ethischen und auch (c) mit sich selbst.

(a) Aufgrund des mit dem Freiheitsbegriff ver­
bundenen praktisch-pragmatischen Interesses 
muß dieser mit dem Moment der Berechenbarkeit 
und Rationalisierbarkeit der Welt und ihrer da­
rauf beruhenden Verfügbarkeit einhergehen. Der 
von der Thesis vertretene, rein indeterministische 
Begriff transzendentaler Freiheit aber steht in 
unversöhnlichem Gegensatz zu diesem praktisch­

29

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pragmatischen Interesse. Da dieser Freiheitsbe­
griff nämlich prinzipiell mit einer Suspendierung 
von Naturkausalität verbunden ist und auch kein 
Restriktionsprinzip angegeben werden kann, wie­
weit diese Suspendierung sich erstreckt, bedeutet 
er eine prinzipielle Instabilisierung verfügbarer 
Welt. Eine indeterministisch strukturierte Welt 
kann nicht mehr dem praktisch-pragmatischen 
Interesse zufolge a limine als rationalisierbar prä- 
sumiert werden, so daß die Antithesis der Thesis 
die Konsequenz der "Befreiung ... vom Leitfaden 
aller Regeln"17 vorwerfen kann. Der von der 
Thesis vertretene indeterministische Begriff tran­
szendentaler Freiheit wird von der Antithesis als 
schlechthinniger Gegenbegriff zu dem der Ratio­
nalität entlarvt. Andererseits schließt freilich 
auch die der Rationalität und damit auch dem 
praktisch-pragmatischen Interesse dienliche An­
nahme universeller kausaler Determination, wel­
che die Antithesis vertritt, die Möglichkeit tran­
szendentaler Freiheit aus. Somit stehen sich in 
der cosmologia rationalis die aus praktisch-tran­
szendentalem und praktisch-pragmatischem Inte­
resse geltend gemachten Momente des Freiheits­
begriffs einander ausschließend gegenüber und 
Kants Freiheitsantinomie ergibt sich in dieser 
ersten Hinsicht als eine Antinomie des Freiheits­
begriffs selbst.

(b) Aufgrund des praktisch-ethischen Interesses 
muß der Freiheitsbegriff unabdingbar auch mit 
der Möglichkeit der Imputation des Handelns 
einhergehen. Die eigener Spontaneität entsprin­
genden Handlungen müssen auch dem Handeln­
den zurechenbar sein und deshalb auch als durch 

17 KRV A 447, B 475; vgl. auch KRV A 451, B 479.

30

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihn determiniert gedacht werden. Dies aber ver­
bietet der von der Thesis behauptete Begriff tran­
szendentaler Freiheit. Sofern er eben als alle 
Determination negierender Indeterminismus zu 
verstehen ist, wird mit diesem Begriff der 
Konnex des aus transzendentaler Freiheit Han­
delnden mit seinem Handeln aufgeopfert.18 Die 
rein indeterministische Freiheitskonzeption der 
Thesis vermag sonach gerade keinen "Grund der 
Imputabilität"19 abzugeben und wird deshalb 
unter praktisch-ethischem Aspekt zu einem 
"Stein des Anstoßes".20 Wird nun dem Indetermi­
nismus von der Antithesis eine universelle natur­
kausale Determination entgegengesetzt, so ist 
zwar die Determination der Handlung durch den 
Handelnden denkbar, andererseits aber wird 
dabei die Möglichkeit eines Handelns aus eigener 
Spontaneität des Handelnden vergeben, da wir 
nun "nichts als Natur" haben, "in welcher wir den 
Zusammenhang ... der Weltbegebenheiten 
suchen müssen".21 Bloße Indetermination läßt 
freies Handeln ebensowenig entstehen, wie 
durchgängige Determination es zum Verschwin­
den bringt. Die aus praktisch-transzendentalem 
und praktisch-ethischem Interesse geltend 
gemachten Momente des Freiheitsbegriffs stehen 
sich sonach in der Antithetik der cosmologia 
rationalis einander ausschließend gegenüber und 

18 Vgl. KRV A 445, B 473 : "... es setzt aber ein jeder Anfang zu 
handeln einen Zustand der noch nicht handelnden Ursache voraus 
und ein dynamisch erster Anfang der Handlung einen Zustand, 
der mit dem vorhergehenden eben derselben Ursache gar keinen 
Zusammenhang der Kausalität hat, d. i.. auf keine Weise daraus 
erfolgt."
19 KRV A 448, B 476.
20 A. a. O.
21 KRV A 447, B 475.

31

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


damit ergibt sich in einer zweiten Hinsicht Kants 
Freiheitsantinomie als eine Antinomie des 
Freiheitsbegriffs selbst.

(c) Das transzendentale Interesse gerät in der 
Antithetik nicht nur in Widerspruch zum pragma­
tischen und ethischen Interesse, sondern sogar in 
Widerspruch mit sich selbst. Auch die vom tran­
szendentalen Interesse geforderte unbedingte 
Aktualität als Letztbegründendes menschlichen 
Handelns kann mit dem indeterministischen 
Begriff transzendentaler Freiheit im strengen 
Sinne gar nicht gedacht werden, sofern dieser 
Begriff, wie die Antithesis ja zurecht einwendet, 
mit völliger Irrationalität einhergeht. Entspre­
chenderweise kann transzendentale Freiheit nicht 
der Intention der Thesis entsprechend als unbe­
dingter Grund von Handeln gedacht werden, son­
dern muß stattdessen gerade als absurde Grundlo­
sigkeit ins Auge gefaßt werden.

Kants Freiheitsantinomie macht sonach als drei­
fache immanente Antinomie des Freiheitsbe­
griffs selbst die Notwendigkeit offenbar, einen 
integralen Freiheitsbegriff zu denken, der dem 
praktischen Interesse widerspruchsfrei auf tran­
szendentalem, ethischem und pragmatischem 
Niveau entsprechen kann. Innerhalb der 
cosmologia rationalis verbleibt die Diskussion 
um den Freiheitsbegriff auf der Ebene einer 
reinen Indeterminismus-Determinismus-Kontro­
verse. Ergibt sich dabei eine Antinomie des 
Freiheitsbegriffs selbst in dem Sinne, daß die 
Vertretung desselben nicht von einer Seite der 
Antithetik wahrgenommen wird, sondern sich 
vielmehr auf beiden Seiten unabdingbare Mo­
mente eines adäquaten und integralen Freiheits­

32

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begriffs geltend gemacht finden, so bedeutet dies, 
daß im Hinblick auf letzteren zunächst sowohl 
Indetermination als auch Determination als 
Momente irgendwie verbunden werden müssen. 
Erstens nämlich verlangt das mit dem Freiheits­
begriff verbundene praktisch-transzendentale 
Interesse an der Möglichkeit eines unbedingten 
Anfangenkönnens eine Indetermination des Han­
delnden durch Naturkausalität. Zweitens verlangt 
das mit dem Freiheitsbegriff verbundene prak­
tisch-ethische Interesse an der Möglichkeit der 
Zurechenbarkeit der Handlungen eine Determina­
tion der Handlung durch den Handelnden. Und 
drittens verlangt das ebenfalls mit dem Freiheits­
begriff verbundene praktisch-pragmatische Inte­
resse an der Rationalisierbarkeit und Verfügbar­
keit der Welt eine Determination des welthaft 
Seienden durch Naturkausalität.

$ 4 Die Auflösung der Antithetik

Prinzipiell beruht die Auflösung der Freiheits­
antinomie auf Kants transzendentaler Wende, die 
er in der KRV mit seiner Theorie der Erfahrung 
vollzieht. Durch die dabei geleistete Reflexion 
auf die Vermitteltheit des Seins durch die erken­
nende menschliche Subjektivität wird letztere aus 
der kosmologischen Totalität des Seins freige­
setzt. Kosmologische Totalität wird depotenziert 
zur Objektivität für menschliche Subjektivität. 
Die Prinzipien jener Totalität werden depoten­
ziert zu Prinzipien transzendentaler Subjektivität 
im Hinblick auf die Konstitution einer möglichen 
Objektivität. Das gesetzmäßig verbundene En­
semble dieser Prinzipien konstituiert als tran­
szendentaler Gegenstand den Vorentwurf mögli- 

33

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eher Objektivität der transzendentalen Subjektivi­
tät des Menschen, wobei die Leistung dieser 
Konstitution allein auf die Spontaneität dieser 
Subjektivität zurückgeführt wird. Die für die 
neuzeitliche Subjektivität mit dem Erkennen 
bezeichnender Weise verbundene Aktivität wird 
damit zusammen mit der dadurch entstehenden 
Konsequenz der prinzipiellen Vermitteltheit des 
erkannten Seienden durch diese Subjektivität 
reflexiv eingeholt.

Die ersten Prinzipien werden nun als Hervor­
bringungen spontaner menschlicher Subjektivität 
reflektiert, so daß der durch diese Prinzipien-wie 
prototypisch dem Kausalitätsprinzip-konstituierte 
Determinationszusammenhang nicht länger als 
eine auch das menschliche Subjekt in toto mit 
einbeziehende Totalität gedacht werden kann. 
Die transzendentale Subjektivität, welche die 
Form der Determination stiftet, bleibt ipso facto 
in ihrer Spontaneität außerhalb des Zusammen­
hangs dieser Determination. Letztere ist damit 
nicht länger Widerpart transzendentaler Freiheit, 
sondern kann nun als gesetzte Determination 
gerade als Vermittlung dieser Freiheit erachtet 
werden. Gegenüber dem naiven Freiheitsver­
ständnis der Thesis gelangt Kant damit zu einer 
Integration des Moments der Determination in 
die Strukturlogik des Freiheitsberiffs, wonach 
nun die im Hinblick auf den transzendentalen 
Freiheitsvollzug zu denkende Indetermination 
durch Naturkausalität nicht mehr eine Indetermi­
nation in der Reihe der Naturkausalität selbst 
bedeuten muß, sondern gerade mit der Setzung 
einer dem Kausalitätsprinzip unterworfenen 
Natur einhergeht. Determination ist der Sponta­
neität nicht zuwider, sondern von dieser immer 
schon a priori gesetzt.

34

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die dem Freiheitsbegriff der cosmologia ratio- 
nalis immanente Antithetik zwischen dem tran­
szendentalen und dem pragmatischen Interesse 
löst sich damit unter Voraussetzung von Kants 
transzendentaler Wende auf, sofern transzenden­
tale Freiheit nun nicht mehr mit einer Instabi­
lisierung verfügbarer Welt einhergehen muß. 
Vielmehr kann es nun gerade als eine Reali­
sierung transzendentaler Freiheit gedacht werden, 
Objektivität als rationalisierbare und damit ver­
fügbare immer schon a priori zu präsumieren. 
Anstatt als hiatus irrationalis jeder Determination 
zuwider zu sein, realisiert Freiheit sich so als 
Setzung einer Determination.

Indem Kant durch den Rückgang auf die tran­
szendentale Subjektivität des Menschen die 
Natur in ihrem Determinationszusammenhang 
begründet, ergibt sich für ihn die Konsequenz, 
gerade den Menschen unter zwei prinzipiell 
verschiedenen Aspekten betrachten zu müssen. 
Als empirisches Subjekt, das er trotz allem 
aufgrund seiner naturalen Struktur immer schon 
ist, unterliegt er den Gesetzen der Natur; als 
transzendentales Subjekt setzt er die Gesetz­
mäßigkeit der Natur. Diese Zweiheit von 
empirischem und transzendentalem Subjekt aber 
gibt auch die Möglichkeit, die Antithetik zwi­
schen dem transzendentalen und dem ethischen 
Interesse am Freiheitsbegriff aufzulösen. Hierbei 
muß Kant die Möglichkeit der Unbedingtheit des 
Handelns denken, ohne einen hiatus irrationalis 
zwischen Handelndem und Handlung entstehen 
zu lassen.

Kant sucht dies umrißhaft in seiner Lehre vom 
intelligibelen und empirischen Charakter des 
Menschen zu zeigen, in der - modern gesprochen 

35

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


- der Ansatz zu einer Handlungstheorie erblickt 
werden kann, welche im wesentlichen durch die 
Intention gekennzeichnet ist, ein Modell eines 
Handelns aus menschlicher Freiheit zu denken, 
eines Handelns mithin, das über alle Momente 
von Determination hinaus auf einen unbedingten 
Grund hin offen ist.

Sofern transzendentale Subjektivität, wie ja 
nach Auflösung der Antinomie nun möglich, 
außerhalb des naturalen Determinationszusam­
menhangs anzunehmen ist, spricht Kant ihr einen 
intelligibelen Charakter zu.22 Sofern sie daneben 
auch natural bedingt gedacht werden muß, 
spricht er ihr einen empirischen Charakter zu. 
Dabei bezieht sich "Charakter" auf eine 
"wirkende Ursache" und bedeutet das "Gesetz 
ihrer Kausalität",23 was als materiale Spezifizie­
rung der Kausalität verstanden werden kann. 
Charakter bedeutet sonach eine gewisse materia- 
liter spezifizierte Kausalität, als welche letztere 
in concreto immer schon repräsentiert wird. Kann 
es sich überdies nun um einen empirischen oder 
intelligibelen Charakter handeln, so ist damit in 
formaler Hinsicht eine Unterscheidung getroffen, 
wonach Kausalität einerseits Natur- und anderer­
seits Freiheitskausalität sein kann. So bedeutet 
empirischer Charakter dann eine materialiter spe­
zifizierte Naturkausalität, intelligibeler Charakter 
hingegen eine materialiter spezifizierte Freiheits­
kausalität.

Handeln als Einheit von Determination und 
möglicher Unbedingtheit sucht Kant nun näher- 
hin dadurch zu denken, daß er den empirischen 

22 Kant spricht vom "transzendentalen Subjekt" als 
"intelligibele(n) Grund" (KRV A 545, B 573).
23 KRV A 539, B 567.

36

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Charakter einerseits als eingebunden in natur­
kausale Determination und andererseits als Ver­
mittlung des intelligibelen Charakters denkt. 
Vermittels des empirischen Charakters ist "das 
handelnde Subjekt "als causa phaenomenon mit 
der Natur in unzertrennter Abhängigkeit aller 
ihrer Handlungen verkettet"24, so daß, sofern das 
Handeln nur auf einen "empirischen Charakter" 
zurückgeführt würde, die "Handlungen, als 
Erscheinungen, durch und durch mit anderen 
Erscheinungen nach beständigen Naturgesetzen 
im Zusammenhänge ständen und von ihnen als 
ihren Bedingungen abgeleitet werden könnten 
und also mit diesen in Verbindung, Glieder einer 
einzigen Reihe der Naturordnung ausmachten".25

Kants Gedanke von der naturalen Kausalität 
des Handelns ist dabei wohl folgender: Das je 
bestimmte Handeln ist als Resultante zweier 
Determinanten aufzufassen, nämlich der ma- 
terialiter spezifizierten Kausalität des empi­
rischen Charakters einerseits und der Erschei­
nungen andererseits. Dabei mag sich die Spezifi­
tät des empirischen Charakters gewisser indivi­
dueller und mannigfaltiger Motivationen verdan­
ken; die Selbstverständlichkeit, mit der Kant den 
Begriff verwendet, gibt Anlaß, ihn durchaus im 
umgangssprachlichen Sinne zu verstehen. Die 
Erscheinungen konstituieren darüber hinaus die 
konkrete Situation, in der das Handeln jeweils 
steht, und so auch die Möglichkeiten, die ihm 
jeweils aufbehalten sind. Die jeweilige materiale 
Bestimmtheit des empirischen Charakters läßt 
den Handelnden nun angesichts einer spezifi­
schen Situation ganz bestimmte der vorgefunde­

24 KRV A 545, B 573.
25 KRV A 539, B 567.

37

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen Möglichkeiten ergreifen, so daß es ver­
ständlich werden kann, wenn Kant schreibt, daß 
im Hinblick auf einen "empirischen Charakter" 
die "Handlungen als Erscheinungen durch und 
durch mit anderen Erscheinungen nach beständi­
gen Naturgesetzen"26 Zusammenhängen. Be­
stimmte charakterliche Dispositionen, d. i. die 
materialiter spezifizierte Kausalität des empi­
rischen Charakters, zeitigen mit naturkausaler 
Notwendigkeit angesichts bestimmter Situationen 
die jeweilige Bestimmtheit des Handelns. Setzt 
man die Bestimmtheit des empirischen Charak­
ters voraus, sind es sonach die Erscheinungen, 
von denen eben als "Bedingungen" die "Hand­
lungen" in ihrer Bestimmtheit "abgeleitet werden 
könnten".27

Soweit das menschliche Handeln allein hin­
sichtlich des empirischen Charakters betrachtet 
wird, wird es danach rein deterministisch 
betrachtet: "In Ansehung dieses empirischen 
Charakters gibt es also keine Freiheit."28 Be­
stimmtes Handeln erscheint in dieser Perspektive 
allein als Resultante vorgegebener Determinan­
ten, und zwar der Spezifität des empirischen 
Charakters und den situationskonstituierenden 
Erscheinungen.

Doch der empirische Charakter ist eben nicht 
die einzige Dimension menschlichen Handelns. 
Unter Einbeziehung des ebenfalls einzuräumen­
den intelligibelen Charakters denkt Kant Deter­
mination nicht als die Struktur, die das ganze 
menschliche Handeln umgreift, sondern lediglich 
als Strukturmoment desselben. In der Einheit 

26 A. a. O.
27 A. a. O.
28 KRV A 550, B 578.

38

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlichen Handelns findet sich nach der recht 
verstandenen Lehre des Philosophen das Moment 
der Unbedingtheit transzendentaler Freiheit wie 
auch das Moment der Bedingtheit des empiri­
schen Charakters berücksichtigt. Im Sinne dieses 
Gedankens ist Kant zufolge der intelligibele 
Charakter die "Ursache jener Handlungen als 
Erscheinungen".29 Die spezifische Gesetzlichkeit 
des empirischen Charakters bleibt damit in ihrer 
puren Faktizität nicht der unhintergehbare Grund 
des Handelns, sondern wird vom intelligibelen 
Charakter begründend unterfangen, der jene 
Gesetzlichkeit allererst in ihrer Bestimmtheit 
setzt.30 Entsprechend der oben bereits dargestell­
ten Realisierung der Freiheit als Setzung einer 
Determination ist damit die Ebene eines transzen­
dentalen Handelns gedacht, welches darin 
besteht, daß sich hierbei "der Handelnde in ein 
Verhältnis zum eigenen Handeln" setzt und, 
anstatt empirisch zu handeln, die Bestimmtheit 
seines empirischen Handelns bestimmt.31

29KRV A539.B 567
30 Somit wird der empirische Charakter "nicht vorgefunden, 
sondern (in die Erscheinung hinein-)erzeugt" (R. Falckenberg, 
1889).
31 H. Krings (1980), S. 106. - Der empirische Charakter ist sonach 
''transzendentale Ursache" (KRV A 546, B 574) des empirischen. 
Kants Gedanke steht ganz im Einklang mit der Analyse der 
Struktur menschlicher Freiheit, die H. Krings bietet und wonach 
gilt: "Das Verhältnis von Notwendigkeit und Freiheit ist nicht das 
Verhältnis einer logischen Kontradiktion ... Das Verhältnis ist 
überhaupt flicht eine wie immer geartete Konkurrenz auf gleicher 
logischer Ebene." (1980, S. 107) Freiheit ist vielmehr auf 
"Determination begrifflich und sachlich unterfangender Ebene" zu 
denken und dabei wesentlich in der die "Bestimmtheit" dieser 
Determination "bestimmende(n) Setzung" zu sehen (1980, S. 
105).

39

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handeln, lediglich empirisch betrachtet, ergibt 
sich, wie wir sahen, als Resultante aus der Spezi­
fität des empirischen Charakters des Menschen 
und der spezifischen Situation, vor die es sich 
gebracht findet. Es wird nun durch den intelli- 
gibelen Charakter in seiner Bestimmtheit dadurch 
bestimmt, daß dieser eine der beiden Determi­
nanten - den empirischen Charakter - bestimmt. 
So muß der intelligibele Charakter "dem empiri­
schen gemäß gedacht werden".32 Letzterer ist als 
"Erscheinung"33 oder sinnliche(s) Zeichen"34 des 
ersteren anzusehen, so daß der empirische Cha­
rakter "im intelligibelen Charakter (...) be­
stimmt"35 ist und "ein anderer intelligibeler 
Charakter ... einen anderen empirischen gegeben 
haben"36 würde. Durch diese Bestimmung des 
empirischen Charakters bestimmt der intelli­
gibele Charakter das empirische Handeln ganz 
grundlegend, denn ein je anderer empirischer 
Charakter verursacht mit naturkausaler Notwen­

32 KRV A 540, B 568.
33 KRV A 541, B 569.
34 KRV A 546, B 574.
35 KRV A 551, B 579.
36 KRV A 556, B 584. - Diesem intelligibelen Freiheitsakt 
widerstreitet entgegen der Auffassung von P. Rohs (1976, S. 304 
f.) auch nicht die von Kant anderwärts herangezogene Analogie 
der Berechenbarkeit einer Mond- bzw.Sonnenfinsternis; vgl. KPV 
A 178 : Wäre uns "jede, auch die mindeste Triebfeder ... bekannt, 
imgleichen alle auf diese wirkende äußere Veranlassungen", so 
könnte "man eines Menschen Verhalten auf die Zukunft, so wie 
eine Mond- oder Sonnenfinsternis ausrechnen". In dieser 
Analogie wird menschliche Freiheit keineswegs ausgeschlossen, 
sondern es wird vielmehr die rein fiktive Annahme eines 
Vorherwissens der spezifischen Realisierungsart dieser Freiheit 
implizit unterstellt. Vorausgesetzt wird mithin, man wüßte bereits 
wie der empirische Charakter in vollem Umfang durch den 
transzendentalen (und damit aus Freiheit) bestimmt worden sei.

40

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


digkeit angesichts einer spezifischen Situation 
ein je anderes Handeln.

Wird auf diesem Hintergrund nun nochmals 
die je bestimmte empirische Handlung als natur­
kausale Resultante der beiden Determinanten - 
empirischer Charakter und situationskonstituie­
rende Erscheinungen - betrachtet, so können 
diese Determinanten nun, statt als Widerpart, als 
vermittelnde Momente transzendentaler Freiheit 
erachtet werden. Im Hinblick auf den empiri­
schen Charakter ist dies, sofern seine Be­
stimmtheit in der Setzung des intelligibelen Cha­
rakters gründet, unmittelbar einsichtig. Aber auch 
die Erscheinungen, welche die jeweilige Situa­
tion konstituieren, vor der ein Handeln steht, 
verlieren den Charakter purer Faktizität, insofern 
sie nun zumindest partiell als durch Handlungen 
mitkonstituiert gedacht werden können, die in 
menschlicher Freiheit gründen. Das jeweils 
bestimmte Handeln, das unter allein empirischem 
Aspekt als Resultante von Determinanten gefaßt 
wird, kann so unter anderer Perspektive als 
Ausprägung des Vollzugs von Freiheit erachtet 
werden. Empirie und Determination benennen in 
dieser Sicht nicht die Negation, sondern die 
Vermittlung der Freiheit.

Durch diese Integration des Moments der 
Determination in den Freiheitsbegriff gelingt nun 
auch die Auflösung der oben aufgewiesenen 
Antinomie des Freiheitsbegriffs, die darin 
bestand, daß die aus praktisch-transzendentalem 
Interesse geltend gemachte Unbedingtheit und 
die aus praktisch-ethischem Interesse geltend 
gemachte Determination der Handlung durch den 
Handelnden sich wechselseitig ausschlossen. Die 
Determination der Handlung durch den Han­
delnden besteht nun darin, daß die Handlung als 

41

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


empirisches Ereignis aus dem empirischen 
Charakter mit naturkausaler Notwendigkeit 
hervorgeht. Da sich andererseits aber die 
Bestimmtheit dieses empirischen Charakters der 
transzendentalen Setzung eines außerhalb dieses 
Determinationszusamm enhanges stehenden 
intelligibelen Charakters verdankt,37 wird es 
trotzdem denkbar, daß menschliches Handeln 
letztlich in transzendentaler Freiheit gründet. 
Letztere unterfängt sonach die mit dem empi­
rischen Charakter verbundene Determination des 
Handelns, um sich durch sie empirisch zu 
vermitteln.

§ 5 Transzendentale Freiheit als Restproblem
Die mit Kants Freiheitsantinomie in dreifacher 
Hinsicht einhergehende immanente Antithetik 
des Freiheitsbegriffs selbst wird also mit der 
Auflösung der Antinomie durch Kants transzen­
dentale Wende, wie wir bislang sahen, in 
zweifacher Hinsicht überwunden. Das transzen­
dentale Interesse kann sowohl mit dem prag­
matischen als auch mit dem ethischen Interesse 
versöhnt werden. Nur die Austragung eines Kon­
flikts bleibt Kant noch schuldig: Die Überwin­
dung der Antithetik des transzendentalen Interes­
ses mit sich selbst. Und Kant leistet dies in der 
KRV auch nicht, womit sich zunächst weitrei­
chende Konsequenzen ergeben im Hinblick auf 
seine Freiheitslehre und seine Konzeption pra­
ktischer Vernunft.

37 Zur transzendentalen Setzung des intelligibelen Charakters s. 
unten § 31.

42

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie wir sahen, geriet in der cosmologia 
rationalis das mit dem Freiheitsbegriff verbun­
dene transzendentale Interesse in Widerspruch 
mit sich selbst, da die von ihm geforderte unbe­
dingte Aktualität als Letztbegründendes mensch­
lichen Handelns gar nicht rational gedacht wer­
den konnte. Unbedingte Aktualität transzendenta­
ler Freiheit konnte nicht als Grund des Handelns 
gedacht werden, sondern mußte als völlige 
Grundlosigkeit desselben erachtet werden. Dem­
gegenüber erbringt Kants Auflösung der Anti­
nomie immerhin einen wesentlichen Fortschritt. 
Die Konzeption transzendentaler Freiheit muß 
nun nicht mehr reine Indetermination bedeuten, 
sofern ihr Begriff nicht mehr einfachhin als 
Negation jedweder Determination zu denken ist, 
sondern, wie sich zeigte, als Setzung einer 
Determination. Die Gleichsetzung transzendenta­
ler Freiheit mit bloßer Indetermination und damit 
blanker Irrationalität ist nun als nicht zwingend 
durchschaut, indem sich zeigt, daß transzenden­
tale Freiheit um ihrer Unbedingtheit willen gar 
nicht auf gleicher Ebene mit Determination kon­
kurrieren muß, sondern vielmehr auf einer diese 
unterfangenden Ebene als Setzung der Determi­
nation zu denken ist.

Das Problem, das sich nun stellt, ist aber, ob 
dabei die Irrationalität bloßer Indetermination 
nicht lediglich auf diese eigentliche Ebene des 
transzendentalen Freiheitsvollzugs verschoben 
wird. Insofern nach Überwindung der cosmologia 
rationalis transzendentale Freiheit Determination 
nicht mehr schlechthin negiert, sondern als ihr 
vermittelndes Moment setzt, wird, wie sich 
zeigte, das Handeln in zweierlei Hinsicht der 
Irrationalität enthoben: Der dem praktischen 
Interesse zuwiderlaufende hiatus irrationalis 

43

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwischen Handelndem und Handlung und die 
dem pragmatischen Interesse zuwiderlaufende 
Instabilisierung verfügbarer Welt werden vermie­
den. Die Rationalität der empirischen Dimension 
des Handelns wird damit gerettet, indem dieses 
als gesetzte Determination begriffen wird. Es 
bleibt aber nun das Problem bestehen, ob das 
Handeln nicht dennoch in völliger Irrationalität 
gründe, sofern das Setzen der Determination 
selbst sich nicht rational denken ließe. Mit 
Termini Kants formuliert lautet das Problem: 
Kann die Bestimmung des empirischen Charak­
ters durch den intelligibelen anders, denn als 
bloße Irrationalität gedacht werden?

Kants Auflösung der Antinomie vermeidet 
lediglich, daß diese Irrationalität sich notwendig 
ergeben müsse, sie kann sie jedoch nicht 
ausschließen. Um den Begriff transzendentaler 
Freiheit vom Verdacht des Irrationalismus zu 
befreien, wäre es notwendig, einen positiven 
Begriff ihrer unbedingten Aktualität zu ent­
wickeln, wozu Kant sich in der KRV offen­
sichtlich noch nicht in der Lage sieht. Die 
Auflösung der Freiheitsantinomie ermöglicht 
sonach einen Begriff, den Kant zunächst noch gar 
nicht zu denken vermag. Hieraus aber ergeben 
sich schwerwiegende Konsequenzen für Kants 
Freiheitslehre der KRV und damit auch für seine 
dort vertretene Konzeption der Vernunft im 
allgemeinen, wie der praktischen Vernunft im 
besonderen.

Einerseits nämlich weigert sich Kant, sich 
offen einzugestehen, daß sein Denken in einer 
Aporie zwischen transzendentaler Freiheit und 
Rationalität verfangen bleibt. Und andererseits ist 
es offensichtlich sein Bestreben, um jeden Preis 
zu einer rationalen Begründung des Handelns zu 

44

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelangen. Da er jene Aporie noch nicht zu über­
winden vermag, erfordert die rationale Begrün­
dung des Handelns die Preisgabe der Unbe­
dingtheit transzendentaler Freiheit. Das Schlüs­
selzitat hierzu lautet: "Die Frage wegen der tran­
szendentalen Freiheit betrifft bloß das spekula­
tive Wissen, welche wir als ganz gleichgültig bei 
Seite setzen können, wenn es um das Praktische 
zu tun ist, und worüber in der Antinomie der 
reinen Vernunft schon hinreichende Erörterung 
zu finden ist."38 

§ 6 Der Rekurs auf praktische Freiheit
Als hinreichend im Hinblick auf die Begründung 
des Handelns konzipiert Kant nun den Begriff 
einer "praktischen Freiheit", der von transzen­
dentaler Freiheit abgelöst ist und deshalb gerade 
nicht das Moment einer unbedingten Aktualität 
beinhaltet. Vielmehr kann praktische Freiheit 
"durch Erfahrung bewiesen werden. Denn nicht 
bloß das, was reizt, d. i. die Sinne unmittelbar 
affiziert, bestimmt die menschliche Willkür, son­
dern wir haben ein Vermögen, durch Vorstellun­
gen, von dem, was selbst auf entferntere Art 
nützlich oder schädlich ist, die Eindrücke auf 
unser sinnliches Begehrungsvermögen zu über­
winden; diese Überlegungen aber von dem, was 
in Ansehung unseres ganzen Zustandes begeh­
renswert, d. i. gut und nützlich ist, beruhen auf 
der Vernunft."39

Praktische Freiheit beinhaltet damit die Distan- 
zierbarkeit unmittelbarer sinnlicher Anreize und 

38 KRV B 831 f., A 803 f.
39 KRV B 830.

45

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dies nicht nur zugunsten der Realisierung kom­
plexerer Güter, sondern darüber hinaus auch 
zugunsten einer Orientierung an einem maxi­
malen Gut, welches das Ganze unserer Existenz 
betrifft. Dieses Gut bezeichnet Kant ganz in 
Anlehnung an die Tradition als Glückseligkeit 
und er entwickelt in der KRV und den in zeit­
licher Nähe zu diesem Werk stehenden Über­
legungen eine Begründung einer ganz am Begriff 
der Glückseligkeit orientierten Ethik, wobei all­
gemeine irdische Glückseligkeit als formales 
Prinzip bezüglich der Materie der Gebote gedacht 
wird und jenseitige Glückseligkeit letztlich als 
Triebfeder moralischen Handelns fungiert.

So denkt Kant in der KRV Moralität im we­
sentlichen als Mittel, den je individuellen Verfolg 
der Glückseligkeit im Hinblick auf die Möglich­
keit einer allgemeinen Konvenienz zu harmoni­
sieren. Das "Sittengesetz" betrachtet entspre­
chend "die Freiheit eines vernünftigen Wesens 
überhaupt und die notwendigen Bedingungen, 
unter denen sie allein mit der Austeilung der 
Glückseligkeit nach Prinzipien zusammen­
stimmt".40 Das Glückseligkeitsstreben der einzel­
nen Individuen zu "systematischer Einheit"41 
gebracht bedeutet eine "moralische Welt", deren 
"Idee" Kant als Verbindlichkeit begründendes 
Regulativ erachtet, so daß es Aufgabe mora­
lischen Handelns ist, "die Sinnenwelt ... dieser 
Idee so viel als möglich gemäß zu machen".42

Moralisches Handeln besteht sonach prinzipiell 
darin, Glückseligkeit nicht ohne Rücksichtnahme 
auf eine mögliche allgemeine Harmonie der 

40 KRV A 806, B 834.
41 KRV A 807, B 835.
42 KRV A 808, B 836.

46

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwecke zu verfolgen. Diese Rücksichtnahme 
legitimiert allererst das Handeln und verleiht dem 
Handelnden eine Würdigkeit zur Glückselig­
keit.43 Da allerdings die Realisation der Harmo­
nie aller Zwecke bereits zum Scheitern verurteilt 
ist, sofern nur irgendjemand unmoralisch handelt, 
kann de facto der Würdigkeit, glücklich zu sein, 
zumindest empirisch, eigentlich nie eine genau 
proportionierte Glückseligkeit korrespondieren. 
Daß angesichts dieser mißlichen Lage trotzdem 
moralisch gehandelt wird, beruht den Ausfüh­
rungen der KRV zufolge schließlich auf der 
Präsumtion eines jenseitigen Ausgleichs jener 
Proportion durch göttliche Sanktionen. So müs­
sen die "moralischen Gesetze" mit "Verheißun­
gen und Drohungen" einhergehen44 und "ohne ... 
einen Gott und eine für uns jetzt nicht sichtbare 
aber gehoffte Welt sind die herrlichen Ideen der 
Sittlichkeit zwar Gegenstände des Beifalls und 
der Bewunderung aber nicht Triebfedern des 
Vorsatzes und der Ausübung ... ".45 Jenseitige 

43 Vgl. a. a. O.
44 KRV B 839. - Spätere Äußerungen Kants können als direkte 
Selbstkorrektur hierzu gelesen werden, wie bspw. REL, A 53 f., 
B 57, wonach "Vernunft mächtig gebietet, ohne doch dabei weder 
etwas zu verheißen, noch zu drohen".
45 KRV B 841. - Anhand der zwischen 1775 und 1780 von Kant 
vorgetragenen "Vorlesung über Ethik", die also der Veröffent­
lichung der KRV unmittelbar vorausliegt, läßt sich allerdings 
belegen, daß Kant eine Möglichkeit der Koexistenz von rein 
moralischer Gesinnung einerseits und theologisch-eudaimonisü- 
scher Triebfedern andererseits anstrebt (vgl. VÜE 13, 40 f., 48 f., 
57, 62 f., 67, 97 ff.). Sein Versuch, diese Vereinbarkeit mithilfe 
der Unterscheidung von "praemia auctorantia" und "praemia 
remunerantia" zu denken, ist allerdings nicht sehr überzeugend, 
weshalb er darauf wohl in der KRV nicht mehr zurückkommt. 
Lediglich an einer Stelle (KRV B 841 f.) rekurriert er dort auf 
eine rein moralische Gesinnung, die als solche von aller 

47

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glückseligkeit wird somit in der KRV zum 
principium executionis moralischen Handelns. 
Gott wird als eine "höchste Vernunft" postu­
liert,46 um dem je einzelnen die verdiente Glück­
seligkeit in einer künftigen Welt zu verbürgen,47 
"wo alle Glückseligkeit auf uns wartet, außer 
sofern wir unseren Anteil an derselben durch die 
Unwürdigkeit, glücklich zu sein, nicht selbst 
einschränken".48

Ganz auf diese Position, die man als theolo­
gischen Eudaimonismus kennzeichnen könnte, ist 
nun Kants Begriff der praktischen Freiheit 
zugeschnitten, wobei der Unterschied zu tran­
szendentaler Freiheit deutlich wird. "Freiheit im 
praktischen Verstände" ist nämlich in negativer 
Hinsicht "die Unabhängigkeit der Willkür von 
der Nötigung durch Antriebe der Sinnlichkeit"49 
und in positiver Hinsicht Bestimmbarkeit "durch 
Bewegursachen, welche nur von der Vernunft 
vorgestellt werden"50 können. Da die "Beweg­
ursachen ... von der Vernunft" lediglich "vor­
gestellt werden" müssen, müssen sie nicht von 
dieser selbst erzeugt sein. Oder anders ausge­
drückt: Vernunft muß, entgegen Kants späterem 
Anspruch der GMS oder KPV, nicht selbst 
praktisch sein. Letzteres würde dem Anspruch 
transzendentaler Freiheit entsprechen, denn 

Motivation durch Glückseligkeit unabhängig sei, vermag dieser 
aber im Rahmen seiner Ausführungen, die nichts anderes als 
einen theologischen Eudaimonismus nahelegen, offensichtlich 
keinerlei Geltung zu verschaffen.
46 KRV B 838.
47 KRV B 839.
48 KRV B 840.
49 KRV B 562.
50 KRVB 830.

48

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


während "praktische Freiheit" lediglich eine 
"Kausalität der Vernunft in Bestimmung des 
Willens" bedeutet, verlangt "transzendentale 
Freiheit eine Unabhängigkeit dieser Vernunft 
selbst".51 Müssen also hinsichtlich praktischer 
Freiheit die Bewegursachen des Willens nicht 
vernunftimmanent, sondern lediglich von der 
Vernunft "vorgestellt" sein, so müssen sie aber 
andererseits auch nur von der Vernunft vorge­
stellt werden" können, womit alle sinnlichen 
Antriebe als hinreichende Bestimmung für den 
Vollzug praktischer Freiheit ausscheiden. Theo- 
logisch-eudaimonistische Triebfedern scheinen 
hingegen allein beide Bedingungen zu erfüllen, 
einerseits nicht rein vernunftimmanent und 
andererseits doch auch nicht der Sinnlichkeit 
entlehnt zu sein. Zugunsten einer Glückseligkeit 
als göttlicher Belohnung in einer transzendenten 
Welt werden alle Anreize der Sinnlichkeit, alle 
irdischen Verlockungen distanzierbar. Der in der 
KRV konzipierte Begriff praktischer Freiheit 
erweist sich sonach als direkt zugeschnitten auf 
den theologischen Eudaimonismus, in dessen 
Kontext der Begriff transzendentaler Freiheit gar 
nicht integrierbar wäre.

Welches Resultat ergibt sich nun nach der 
KRV hinsichtlich der Struktur der Freiheit? 
Innerhalb der in die Antinomie führenden 
cosmologia rationalis kann Freiheit lediglich als 
reine Indetermination und damit als Irrationalität 
schlechthin gefaßt werden. Die Auflösung der 
Antinomie bringt es mit sich, daß die hinsicht­
lich der Ebenen pragmatischen und ethischen 
Handelns erforderliche Rationalität der Annahme 
der Unbedingtheit transzendentaler Freiheit nicht 

51 KRV B 831.

49

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr widerstreitet, indem unter Voraussetzung 
dieser Annahme nun sowohl die Kontinuität der 
Naturkausalität wie auch diejenige zwischen 
Handelndem und Handlung gewahrt bleibt. 
Erreicht wird diese Einheit von Rationalität des 
Handelns und Freiheit, indem letztere, anstatt als 
Indetermination, als Setzung einer Determination 
gedacht wird.

Problematisch aber bleibt allein die transzen­
dentale Setzung selbst. Da Kant diese in der 
KRV als Vollzug transzendentaler Freiheit noch 
nicht vernünftig denken kann, gibt er die Idee der 
letzteren schließlich preis und zieht sich auf den 
Begriff praktischer Freiheit zurück. Hiermit wird 
die Rationalität des Handelns nun zwar auf 
transzendentaler Ebene vollendet, aber eben um 
den Preis, daß Freiheit den Rang der Transzen- 
dentalität verliert. Denn die transzendentale Set­
zung der Determination erfolgt nun nicht aus 
Unbedingtheit, sondern verdankt sich selbst einer 
Determination höherer Ordnung, welch letztere 
damit als schlechthin ursprüngliche den transzen­
dentalen Rang einnimmt. Diese transzendentale 
Determination ist allerdings nicht vom Typos der 
Naturkausalität, sondern final strukturiert zu 
denken, und besteht in einer immer schon vorge­
gebenen Ausrichtung auf eine erhoffte transzen­
dente Glückseligkeit.

So ist also die Aktualität praktischer Freiheit 
selbst wiederum final determiniert durch eine 
Ausrichtung auf eine erhoffte transzendente 
Glückseligkeit. Sie ist damit immer schon über 
die Naturkausalität hinaus, so daß sie diese 
instrumentalisieren kann, um jene Glückseligkeit 
zu erreichen. Freiheit besteht sonach gemäß dem 
Begriff praktischer Freiheit der KRV in der 
Setzung einer Determination gemäß einer finalen

50

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerichtetheit auf ein transzendentes summum 
bonum.

Als strukturlogisches Resultat der Kantischen 
Freiheitslehre der KRV ergibt sich sonach tat­
sächlich eine Position, wie sie in etwa auch 
einem Lehrbuch zur Begründung einer neuscho­
lastischen Moralphilosophie entnommen sein 
könnte. Hinsichtlich des Begriffs praktischer 
Freiheit verfällt Kant damit einem überkomme­
nen Denkschema. Die Aktualität der Freiheit ist 
noch nicht als unbedingt gedacht. Sie bestimmt 
sich noch nicht aus sich selbst, sondern ist noch 
gebunden an ein Ziel. Dem Begriff praktischer 
Freiheit zufolge bleibt die Ausrichtung auf das 
Ziel der Aktualität der Freiheit leitend vorgege­
ben. Die Ausrichtung auf das Ziel ist sonach 
ursprünglich und erhält transzendentalen Rang, 
nicht die Freiheit selbst.

Die Aktualität praktischer Freiheit ist deshalb 
auch noch mehr als Streben denn als Wille zu 
denken. Der Begriff des letzteren ist bezeichnen­
der Weise in der KRV noch kein Grundbegriff 
praktischer Vernunft. Stattdessen ist an den im 
Hinblick auf die Bestimmung der Freiheit ent­
scheidenden Stellen von Triebfeder die Rede, ein 
Begriff, mit dem eher der Grund der Bestimmt­
heit eines Strebens assoziierbar ist.

§ 7 Freiheit als Selbstvermittlung
Indem Kant mit der Auflösung der Freiheits­
antinomie die Notwendigkeit aufhebt, Natur­
kausalität und Freiheit konkurrierend auf einer 
Ebene denken zu müssen, eröffnet er allerdings 
die Möglichkeit, hinsichtlich einer positiven 
Konzeption von Freiheit von aller Orientierung 

51

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an der Struktur dinglicher Gegenständlichkeit 
absehen zu können. Diese Struktur wurde ja 
durchschaut als Vorentwurf der transzendentalen 
Subjektivität des Menschen zum Zwecke der 
Konstitution einer möglichst durchgängig ratio­
nalisierbaren und damit verfügbaren Objektivität, 
die als solche Stabilität und Verläßlichkeit bietet. 
Die transzendentalen Grundsätze des Verstandes, 
denen sich die Struktur dieser Objektivität ver­
dankt, zielen deshalb auf durchgängige Bestimm­
barkeit und Berechenbarkeit und damit eben 
eindeutige Lokalisierbarkeit der Dinge ab. Diese 
müssen als Gegenstände in der Möglichkeit 
eines ständigen Gegenseins verfügbar und des­
halb eindeutig identifizierbar sein. Identität kann 
deshalb im Rahmen dieser auf Stabilität orientier­
ten Objektivität nur als Gleichheit mit sich selbst 
gedacht werden.

Der mit dem Begriff der Freiheit gedachte 
Gehalt aber entzieht sich prinzipiell jedem Ver­
such, ihn am Leitfaden dieser an Dinglichkeit als 
verfügbarer Objektivität orientierten Struktur zu 
denken. Freiheit kann nicht als einfache Identität 
im eigentlichen Sinn des Wortes ding-fest 
gemacht werden. Ihr Vollzug ist nicht eindeutig 
objektivierbar, ein etwaiges Anderskönnen prin­
zipiell zu gewärtigen. Die Identität ihrer selbst ist 
durch Differenz zu sich selbst vermittelt, so daß 
sie wesentlich durch Selbstvermittlung zu denken 
ist. Im Moment der Differenz zu sich selbst ist 
Freiheit dabei auf ein anderes ihrer selbst 
bezogen, wobei die Art der Realisierung dieser 
Bezugnahme über das Resultat der Selbstvermitt­
lung entscheidet.

Die Auflösung der Antinomie durch Kants 
transzendentale Wende bringt mit sich, daß die 
Struktur möglicher Objektivität als solche durch­

52

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaut und namhaft gemacht wird. Das Denken 
der Freiheit entgeht damit der für es ruinösen 
Alternative, entweder durch Absolutsetzung jener 
Struktur sich aufzugeben oder durch reine Nega­
tion derselben sich in blanker Irrationalität zu 
verlieren, und kann sich nun durch eine nicht am 
Leitfaden möglicher Objektivität orientierte 
Struktur der Realisierung seines Gehalts annä­
hern. Die Struktur, die sich im Hinblick darauf 
als aussichtsreich erweist ist eben diejenige der 
Selbstvermittlung. Obzwar Kant sie nicht als sol­
che benennt oder gar explizit reflektiert, dient sie, 
wie die weiteren Ausführungen dieser Arbeit wo­
möglich zeigen werden, auf kongeniale Weise 
der Rekonstruktion der transzendentalen Frei­
heitslehre unseres Philosophen.

Die Figur der Selbstvermittlung findet sich von 
Kant nach Auflösung der Antinomie gedacht, 
sofern Freiheit als intelligibeler Charakter sich 
mit sich selbst durch Bestimmung des empiri­
schen Charakters als ihrer sinnlichen Erschei­
nung vermittelt. Die bloße Figur der Selbstver­
mittlung ist dabei noch daraufhin offen, ob sie 
sich aus eigener Ursprünglichkeit als transzen­
dentale Freiheit oder aus ursprünglicher Ausrich­
tung auf Glückseligkeit als praktische Freiheit 
vollzieht. Da Kant in der KRV nur letztere 
rational zu denken vermag, entscheidet er sich 
gegen transzendentale Freiheit und optiert für 
den Begriff praktischer Freiheit, der sich bei ihm 
dann gedacht findet als die Struktur einer tran­
szendental bestimmten Aktualität, die sich durch 
Bestimmung der Empirie mit sich selbst 
vermittelt.

53

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. Transzendentale Freiheit als 
Autonomie des Willens

§ 8 Transzendentale Freiheit der Vernunft
Indem Kant in der KRV die Idee transzendentaler 
Freiheit nicht festzuhalten vermag, ergibt sich 
auch eine schwerwiegende Konsequenz im Hin­
blick auf die in dieser Schrift vertretene Konzep­
tion der Vernunft. Wie wir sahen, ist auch die 
transzendentale Bestimmung des Gegenstandes 
in seiner Gegenständlichkeit durch Kants Theorie 
der Erfahrung als Freiheit im Sinne der Setzung 
einer Determination zu verstehen. Und gleiches 
kann auch gelten von der transzendental präsu- 
mierten Regulativität der Erkenntnis, wodurch 
letztere immer schon im Hinblick auf die Idee 
eines umfassenden systematischen Zusammen­
hangs hin orientiert wird.1 Bezeichnenderweise 
aber thematisiert Kant den Freiheitsbegriff in 
diesem Zusammenhang nicht ausdrücklich, son­
dern spricht immer nur von der Spontaneität des 
Verstandes bzw. der Vernunft, ohne diese Spon­
taneität, die den transzendentalen Entwurf im 
Hinblick auf mögliche Erfahrung leistet, als 
Realisierung transzendentaler Freiheit auszu­
weisen zu suchen. 1

1 Vgl. hierzu H. Krings (1980), S. 19 f.: "Keine Idee zu haben, 
bedeutet einen Mangel an Freiheit gegenüber der Quantität und 
Qualität der Einzel Wissenschaften."

54

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indem Kant diese Spontaneität sonach unbe­
gründet läßt, leistet er den enormen psychologi­
stischen Mißverständnissen Vorschub, denen 
seine Interpreten auf unterschiedliche Weisen 
immer wieder unterliegen. Wird Spontaneität 
theoretischer Vernunft nämlich nicht ausdrück­
lich als ein unbedingtes Handeln transzendentaler 
Freiheit gedacht, so kann sie freilich leicht als 
Ausdruck irgendwelcher angeborener oder ange­
lernter psychologischer Ausstattung des Men­
schen verstanden werden. Dieses prinzipielle 
Mißverständnis liegt mutatis mutandis letztlich 
auch heutigen biologistischen Interpretationen 
zugrunde, welche Kants Theorie der Erfahrung 
evolutionstheoretisch zu deuten suchen.2

Dabei liegt es sachlich durchaus in der Konse­
quenz des Kantischen Denkens, die Spontaneität, 
welche die Möglichkeit der Erfahrung stiftet, als 
Hervorbringung transzendentaler Freiheit aufzu­
fassen. Einerseits nämlich entspringt diese Spon­
taneität Kants Ausführungen zufolge reiner Ver­
nunft und andererseits hat letztere ja als kritische 
sich immer schon als unbedingt gesetzt, bedeutet 
doch die KRV eine Kritik der reinen Vernunft 
allein durch reine Vernunft, mithin allein nach 
einer Maßgabe, die dieser selbst immanent ist. 
Gerade von diesem Gesichtspunkt macht Kant 
keinen systematischen Gebrauch, obgleich es 
sich dabei doch um die Perspektive handelt, die 
all seinem kritischen Philosophieren zweifellos 
zugrundeliegt. So bringt Kant diese spezifisch 
neuzeitliche Selbstsetzung der Vernunft durchaus 
in programmatischen Äußerungen zum Aus­
druck, wonach ihm Philosophie als systematische 

2 Einen Überblick über die diesbezüglich neuere Diskussion bietet 
der von W. Lütterfelds (1987) edierte Sammelband.

55

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstdarstellung der Vernunft gilt, ohne sie 
jedoch auch nur annähernd in ihrer fundamenta­
len Bedeutsamkeit zu berücksichtigen.

Indem Kant die Selbstsetzung reiner Vernunft, 
wonach diese sich aus eigener Spontaneität zu 
reflektieren vermag, nicht mehr reflexiv einholt, 
übersieht er die Relevanz der ursprünglichen 
Praktizität der Vernunft. Damit aber kann ihm 
diese Praktizität auch nicht als Realisierung tran­
szendentaler Freiheit bewußt werden und eben­
sowenig die Erkenntnis ermöglichende Sponta­
neität als ein Derivat dieser Freiheit. So 
reflektiert er zwar diese Spontaneität, benennt 
damit auch die Praktizität von Vernunft, wie sie 
sich bereits im theoretischen Bereich verwirk­
licht, vermag jedoch diese Praktizität nicht mehr 
als Hervorbringung transzendentaler Freiheit zu 
denken.

Kant übergeht damit die Möglichkeit, einen 
ursprünglichen Zusammenhang von Vernunft 
und transzendentaler Freiheit zu denken,wonach 
Vernunft in der Selbstsetzung transzendentaler 
Freiheit zu sich selbst kommt und Freiheit und 
Vernunft solchermaßen als die zwei sich wech­
selseitig fordernden Aspekte der einen unbe­
dingten, transzendentalen Aktualität offenbar 
werden.3

In der KRV aber bleibt transzendentale Frei­
heit nicht nur in ihrer fundamentalen Bedeutsam­
keit für Vernunft überhaupt unreflektiert, sondern 
wird darüber hinaus, wie wir sahen, auch für völ­

3 Erst von Fichte wird dieser ursprüngliche Zusammenhang von 
Vernunft und transzendentaler Freiheit reflektiert, wenn er in 
seiner Darstellung der Wissenschaftslehre von 1801 das absolute 
Wissen als Synthesis von Sein und Freiheit denkt. Vgl. hierzu den 
hervorragenden Kommentar von W. Janke (1970), S. 207-301.

56

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lig irrelevant im Hinblick auf praktische Vernunft 
erachtet, wodurch Kant zu einem theologischen 
Eudaimonismus gelangt. Und allein diese Konse­
quenz seiner versäumten Reflexion transzenden­
taler Freiheit in ihrer systematischen Relevanz 
erscheint Kant offenbar untragbar. Die Funktio- 
nalisierung moralischen Handelns im Hinblick 
auf Glückseligkeit, sei diese innerweltlich oder 
transzendent realisierbar, scheint Kant dem Fak­
tum des sittlichen Anspruchs, sofern dieser als 
schlechthin gebietend erfahren wird, nicht 
gerecht werden zu können. Entsprechenderweise 
geht Kant ab der GMS davon aus, daß der 
sittliche Anspruch als ein unbedingter zu verste­
hen sei, und es bedarf nun zur Begründung des­
selben einer reinen Vernunft, die in praktischer 
Hinsicht unbedingt ist und solchermaßen eine 
Realisierung transzendentaler Freiheit darstellt.

Die Annahme transzendentaler Freiheit wird 
sonach für Kant nur im Hinblick auf ein ganz 
bestimmtes Problem, eben demjenigen morali­
schen Handelns, erforderlich, womit freilich 
nicht der fundamentale Zusammenhang von tran­
szendentaler Freiheit und Vernunft hergestellt 
wird, der sich aus der Reflexion der Selbstset­
zung kritischer Vernunft ergeben könnte. Nicht 
die ursprüngliche Praktizität der Vernunft wird 
als transzendentale Freiheit reflektiert, sondern 
letztere wird lediglich für eine praktische Ver­
nunft in Anspruch genommen, der es allein um 
die Begründung von Moralität zu tun ist.

In diesem Zusammenhang erscheint ein Hin­
weis zum Verständnis der Entwicklung von 
Kants kritischem Denken angebracht. Ein gravie­
rendes Mißverständnis bisheriger Kantinterpreta­
tion besteht in der meist stillschweigenden, weil 
für selbstverständlich gehaltenen Voraussetzung, 

57

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant habe sich zunächst in der KRV der theore­
tischen Vernunft zugewandt und die Ausarbei­
tung der praktischen Vernunft eben späteren 
Schriften vorbehalten, die ja dann tatsächlich in 
Gestalt der GMS, der KPV, oder auch der MS 
erfolgt sind. Entsprechenderweise wird es dann 
oftmals als eine Verdeutlichung von Kants Inten­
tionen erachtet, die KRV als "Kritik der reinen 
(theoretischen) Vernunft" zu bezeichnen.

Kant aber hat eine derartige Aufteilung der 
Vernunftvermögen keineswegs von Anfang an 
intendiert. In der KRV ist Kant keinewegs der 
Auffassung, seine kritische Philosophie sei durch 
eine Art von KPV zu ergänzen. Die KPV ist viel­
mehr in wesentlicher Hinsicht eine spätere Kor­
rektur der KRV. Und wäre sie dies nicht, so hätte 
sie neben der letzteren auch keinerlei Bewandt­
nis, denn die KRV ist nicht als Kritik nur theore­
tischer Vernunft, sondern als eine Selbstreflexion 
der ganzen Vernunft intendiert. Vernunft im 
praktischen Gebrauch ist darin keineswegs aus­
gespart, sondern wird, wie gesehen, im Rahmen 
eines theologischen Eudämonismus begründet. 
Diese Position ist mit der transzendentalen 
Theorie der Erfahrung nicht ohne weiteres 
inkompatibel, so daß der KRV durchaus eine ein­
heitliche Konzeption von Vernunft entnommen 
werden kann. Die KPV erhält ihre Bewandtnis 
nicht dadurch, daß sich Kant nach der Reflexion 
theoretischer Vernunft nun der Reflexion prakti­
scher Vernunft zuwendet, sondern dadurch, daß 
Kant sich veranlaßt sieht, seine Konzeption prak­
tischer Vernunft gegenüber der diesbezüglich in 
der KRV vertretenen Auffassung korrigieren zu 
müssen. Erst dadurch wird die Einheit der Ver­
nunft zum Problem, die in der KRV für Kant 
schon erreicht schien.

58

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinsichtlich der in der KRV vertretenen Kon­
zeption praktischer Vernunft wird insofern eine 
strikte Korrektur unumgänglich, als Kant ab der 
GMS auf der Unbedingtheit des sittlichen An­
spruchs insistiert4 und damit reine Vernunft prak­
tisch werden muß. Dies jedoch ist mit der KRV 
nicht vereinbar. Auf Unbedingtheit hin offen 
blieb Vernunft der dort vertretenen Konzeption 
zufolge zwar in ihrer erkenntniskonstitutiven 
Spontaneität, wiewohl dies nicht weiter reflek­
tiert wurde, hinsichtlich des Handelns aber be­
stritt die KRV eine Unbedingtheit der Vernunft, 
indem sie letztere als immer schon auf Glück­
seligkeit hin ausgerichtet verstand. Mit der erst­
maligen Reflexion des Prinzips unbedingter Sitt­
lichkeit in der GMS wird die Konzeption von 
Vernunft, welche der KRV zugrundeliegt, 
gesprengt. Vernunft muß nun in ihrer Unbedingt­
heit reflektiert werden und dies, gerade im aus- 
schließenden Gegensatz zur KRV, in praktischer 
Hinsicht. Da Kant offenbar die Unvereinbarkeit 
mit der KRV sieht, vollzieht er diese Reflexion 
zunächst isoliert in der GMS und stellt die Dar­
stellung einer einheitlichen Konzeption von Ver­
nunft der KPV anheim.5

4 Kant jedoch macht seine Selbstkorrektur als solche nicht 
deutlich. Dies kann in der Befürchtung begründet liegen, durch 
die Andeutung von Selbstkorrekturen gegenüber der KRV die 
Aufmerksamkeit von diesem Werk, das anfänglich ohnehin nur 
sehr zögerlich rezpiert wurde, abzulenken. So übergeht er später 
einfachhin die in der KRV enthaltenen Ausführungen zur 
praktischen Vernunft und nimmt lediglich auf die dortigen 
Ausführungen zur theoretischen Vernunft Bezug, wobei er diese 
dann meist als spekulative Vernunft benennt.
5 So erfordert die "Kritik einer reinen praktischen Vernunft, daß, 
wenn sie vollendet sein soll, ihre Einheit mit der spekulativen in 
einem gemeinschaftlichen Prinzip zugleich müsse dargestellt 
werden können, weil es doch am Ende nur eine und dieselbe 

59

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So ist es die Begründung der Moralität, wo­
durch das in der KRV fallengelassene Thema 
transzendentaler Freiheit wieder aufgenommen 
und letztere als Prinzip in Anspruch genommen 
wird. Im Zusammenhang damit stellt Kant in der 
GMS nun auch endlich Idar, daß die bereits in der 
KRV reflektierte erkenntniskonstitutive Sponta­
neität des Verstandes ebenfalls in transzenden­
taler Freiheit gründen müsse. Diese Klarstellung 
erfolgt in der Absicht, die Inanspruchnahme 
transzendentaler Freiheit zur Begründung von 
Moralität zu rechtfertigen. Diese Deduktion frei­
lich kann nicht als zwingend erachtet werden, 
solange dabei nicht nachgewiesen wird, daß eine 
in theoretischer Hinsicht unbedingte Vernunft in 
praktischer Hinsicht prinzipiell nicht heteronom 
bedingt sein könne.6 Wenn somit für Kant auch 
die Inanspruchnahme transzendentaler Freiheit in 
theoretischer und praktischer Hinsicht letztlich 
unabhängig voneinander bleiben muß, so tritt 
dieses Prinzip nun doch ab der GMS als Konsti- 
tuens aller Vernunft klar in den Blick. Gleich­
wohl hinterläßt Kants Philosophie das Desiderat, 
die ursprüngliche Praktizität der Vernunft selbst 
als transzendentale Freiheit zu denken und damit 
deren Inanspruchnahme in theoretischer und 
praktischer Hinsicht, und darüber hinaus in mög­
licherweise noch anderen Hinsichten, zu begrün­
den.

Vernunft sein kann, die bloß in der Anwendung unterschieden 
sein muß" (GMS BA XIV).
6 Vgl. hierzu D. Henrich (1975), S. 68 f.

60

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§ 9 Die Unbedingtheit des 
sittlichen Anspruchs

Ab der GMS wird das Prinzip transzendentaler 
Freiheit zur Begründung von Moralität erforder­
lich, da die Unbedingtheit des sittlichen An­
spruchs nun in aller Konsequenz gedacht wird.7 
Entsprechenderweise muß die Befolgung dieses 
Anspruchs um seiner selbst willen erfolgen und 
darf nicht von ihm äußerlichen Bestimmungs- 
gründen abhängig gemacht werden, auch nicht 
von einem zugrundeliegenden Streben nach wie 
auch immer verstandener Glückseligkeit. Allein 
diese Voraussetzung macht nun den Gedanken 
erforderlich, daß menschliches Handeln durch 
transzendentale Freiheit begründet sei.8

7 Bereits in der Vorrede zur GMS besteht Kant darauf, daß der 
Grund der Verbindlichkeit allein in der reinen Vernunft anzu­
nehmen sei (GMS BA VIH). "Denn bei dem, was moralisch gut 
sein soll, ist es nicht genug, daß es dem sittlichen Gesetze gemäß 
sei, sondern es muß auch um desselben willen geschehen" (GMS 
BA X). Die Handlung darf nicht nur pflichtmäßig sein, sondern 
sie muß darüber hinaus auch aus Pflicht erfolgen (GMS BA 8 f.). 
Danach führt Kant dann diesbezüglich die Konzeption der 
"Handlung aus Achtung fürs Gesetz " ein (GMS BA 14), die er in 
der KPV wesentlich erweitert und vertieft. Außerdem unter­
scheidet Kant dort im Sinne des unbedingten sittlichen Anspruchs 
zwischen Moralität und bloßer Legalität der Handlung und knüpft 
daran seine Lehre von der Triebfeder und dem Interesse an der 
Befolgung des Gesetzes (vgl. KPV A 141). Prägnant formuliert 
findet sich die Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs auch, wenn 
Kant "das moralische Gesetz" nicht nur in "formaler" und 
"materialer" Hinsicht als "Bestimmungsgrund" der "Handlung" 
bezeichnet, sondern nun auch in "subjektiver" Hinsicht (KPV A 
133). Vgl. zu diesem Problemkomplex überhaupt das sehr 
wichtige Kapitel "Von den Triebfedern der reinen praktischen 
Vernunft" (KPV A 126-159).
8 Sofern "reine Vernunft wirklich praktisch ist", steht "mit diesem 
Vermögen ... auch die transzendentale Freiheit nunmehro fest" 
(KPV A 4). So ist diese "Freiheit... auch die einzige unter allen 

61

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und hier ist auch bezüglich Kants praktischer 
Philosophie die Trennlinie zu ziehen zwischen 
transzendentaler Reflexion einerseits und Ethik 
andererseits. Fragen hinsichtlich des materialen 
Aspekts des Sittengesetzes, wie bspw., ob die 
moralischen Gebote inhaltlich aus reiner Ver­
nunft begründbar sind bzw. aus dem kategori­
schen Imperativ abgeleitet werden können, 
betreffen die Ethik. Transzendentale Reflexion 
hingegen richtet sich auf die Begründung des 
Sittengesetzes und fragt nach der Bedingung der 
Möglichkeit seiner Geltung. Im Gegensatz zu 
seiner Theorie der Erfahrung, wo Kant sich 
bemüht, das transzendentale Reflexionsniveau als 
solches kenntlich zu machen, tut er dies in seiner 
praktischen Philosophie allerdings nicht, obwohl 
er diese Reflexion tatsächlich, zumindest ansatz­
weise, durchführt. Im folgenden soll deshalb zu­
nächst kurz darauf eingegangen werden, in wel­
chem Sinne man bei Kants praktischer Philoso­
phie von Transzendentalphilosophie bzw. tran­
szendentaler Reflexion sprechen könne, bevor 
letztere in ihrem Grundzug zu rekonstruieren 
gesucht wird.

§ 10 Transzendentale Reflexion
in praktischer Hinsicht

Kant verwendet den Begriff Transzendentalphi­
losophie in seiner praktischen Philosophie aus­
drücklich nicht. Es wäre allerdings verfehlt, 

Ideen der spekulativen Vernunft, wovon wir die Möglichkeit a 
priori wissen", eben weil sie "die Bedingung des moralischen 
Gesetzes ist" (KPV A 5).

62

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allein deshalb darauf zu schließen, daß in seiner 
praktischen Philosophie auch der Sache nach kei­
ne transzendentale Reflexion vorkomme. Viel­
mehr benennt er die der transzendentalen Theorie 
der Erfahrung analoge Reflexion der praktischen 
Philosophie als "Metaphysik der Sitten". Sonach 
sollen in der "Transzendentalphilosophie ... bloß 
die besondern Handlungen und Regeln des reinen 
Denkens, d. i. desjenigen, wodurch Gegenstände 
völlig a priori erkannt werden" vorgetragen wer­
den, während "die Metaphysik der Sitten ... die 
Idee und die Prinzipien eines möglichen reinen 
Willens untersuchen" soll "und nicht die Hand­
lungen und Bedingungen des menschlichen Wil­
lens überhaupt, welche größtenteils aus der Psy­
chologie geschöpft werden".9 Kants Transzen­
dentalphilosophie sucht die Bedingungen der 
Möglichkeit der Erfahrung zu erweisen durch 
Rekurs auf die apriorischen Prinzipien derselben. 
Die Metaphysik der Sitten sucht die Bedingungen 
der Möglichkeit sittlichen Handelns zu erweisen 
durch Rekurs auf die Prinzipien eines diesem a 
priori zugrundeliegenden reinen Willens. Ebenso 
wie die Transzendentalphilosophie hierbei von 
allen im Zusammenhang mit dem Erkennen sich 
abspielenden empirischen, insbesonders psycho­
logischen Vorgängen absieht, untersucht auch die 
Metaphysik der Sitten nach Kant keine psycholo­
gischen Faktoren des menschlichen Willens. 
Kant kennzeichnet also als "Metaphysik der Sit­
ten" eine der Sache nach transzendentale Refle­
xion im praktischen Bereich.

Geht man davon aus, daß es im praktischen 
Bereich um die Bedingungen der Möglichkeit des 
sittlichen Anspruchs geht, und damit um die 

9 gms ba xn.

63

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingungen der Möglichkeit eines Willens, der 
diesem Anspruch unterliegen kann, so ergibt sich 
eine eindeutige Parallelität zwischen transzen­
dentaler Reflexion im theoretischen und prakti­
schen Bereich. Theoretisch nämlich gilt: Die 
Bedingungen der Möglichkeit von Erfahrung 
sind gleich den Bedingungen der Gegenstände 
der Erfahrung. Und praktisch kann nun gelten: 
Die Bedingungen der Möglichkeit des sittlichen 
Anspruchs sind gleich den Bedingungen des 
Willens, der diesem Anspruch unterliegt. In theo­
retischer Hinsicht wurde das Faktum der Erfah­
rung begründet durch den Aufweis der Struktur 
der Gegenständlichkeit überhaupt. In praktischer 
Hinsicht wird das Faktum des sittlichen An­
spruchs begründet durch den Aufweis der Struk­
tur des reinen bzw.unbedingten Willens.

Darüber hinaus entwickelt Kant in der GMS 
die transzendentale Fragestellung noch weiter, 
wobei die Parallelität zur KRV sich diesbezüg­
lich vollendet. Gegen Ende des zweiten Ab­
schnitts nämlich führt Kant aus, daß das Prinzip 
der Autonomie des Willens lediglich analytisch 
aus dem der Sittlichkeit gewonnen worden sei.10 11 
Nicht gezeigt wurde hierbei jedoch, "daß Sittlich­
keit kein Hirngespinst sei".11 Diese Aufgabe aber 
liegt Kant zufolge "nicht mehr binnen den 
Grenzen der Metaphysik der Sitten, sondern ist 
Gegenstand der KPV, zu der er im dritten Ab­
schnitt der GMS einen Übergang schaffen will. 
In Anlehnung an die KRV besteht Kant zufolge 
diese Aufgabe einer KPV darin, "einen mögli­
chen synthetischen Gebrauch der reinen prakti- 

10 GMS BA 95.
11 GMS BA 96.

64

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Vernunft"12 aufzuzeigen. Wie in der KRV 
synthetische Sätze a priori aufweisen, wie die 
Spontaneität des Verstandes Sinnlichkeit ur­
sprünglich bestimmt und dadurch immer schon 
Wirklichkeit konstituiert, ist Kant zufolge auch 
der Wirklichkeitsbezug des autonomen Willens 
zu reflektieren. Der Durchführung dieser Refle­
xion widmet Kant in der KPV gegen Ende der 
Analytik der praktischen Vernunft das Kapitel 
"Von den Triebfedern der reinen praktischen 
Vernunft".

Vollendet sich in dieser Hinsicht transzenden­
tale Reflexion durch Darlegung der Bezugnahme 
des Apriorischen auf die Empirie, so weist die 
GMS einer KPV schließlich noch eine weitere 
Aufgabe zu, die als Vollendung transzendentaler 
Reflexion hinsichtlich der Begründung des Apri­
orischen selbst erachtet werden kann, nämlich die 
"Einheit" dieser "reinen praktischen Vernunft... 
mit der spekulativen in einem gemeinschaftlichen 
Prinzip" darzustellen, "weil es doch am Ende nur 
eine und dieselbe Vernunft sein kann, die bloß in 
der Anwendung unterschieden sein muß".13 Der 
Aufweis einer transzendentalen Struktur zur 
Begründung der Sittlichkeit entbehrt solange 
einer letztlichen Rechtfertigung, als diese Struk­
tur sich nicht aus der Einheit der Vernunft 
begründet. In transzendentaler Reflexion wendet 
sich die Vernunft auf ihre Ursprünge zurück und 
die dabei erschlossenen Strukturen, Ideen bzw. 
Transzendentalien müssen zu einer Einheit 
vereinbar sein, sofern es doch ein und dieselbe 
Vernunft ist, die sich reflexiv einzuholen ver­
sucht. Dieser Abschluß transzendentaler Refle­

12 GMS BA 96.
13 GMS BA XIV.

65

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


xion durch Aufweis der Vernunft in ihrer Einheit 
bleibt für Kant allerdings ein unbewältigtes 
Problem. Und womöglich ist das Zurückbleiben 
hinter diesem weitestgehenden Anspruch tran­
szendentaler Reflexion der wahre Grund, warum 
Kant mit dem Begriff der Transzendentalphiloso­
phie ab der GMS zurückhaltender umgeht und 
ihn seiner praktischen Philosophie verweigert.

In der KRV hingegen kann Kant in der Einheit 
der Vernunft noch gar keinen Problemüberhang 
erkennen, da er dort vielmehr der Auffassung ist, 
Vernunft in dieser ihrer Einheit bereits reflektiert 
zu haben. Sofern dort praktische Vernunft noch 
gar nicht in ihrer Unbedingtheit in Erscheinung 
tritt, bringt ihre (theonome) Begründung kein 
transzendentales Problem mit sich. Die transzen­
dentale Wende bezieht sich in der KRV allein 
auf die Theorie der Erfahrung, so daß deren 
Resultaten konkurrenzlos transzendentaler Status 
verliehen werden konnte. Erst die ab der GMS 
behauptete Unbedingtheit praktischer Vernunft 
sprengt die in der KRV bereits erreicht geglaubte 
Einheit der Vernunft. Und hier läßt sich noch 
eine Vermutung anschließen. Der Begriff der 
Unbedingtheit verschärft sich für Kant ab der 
GMS. Kant scheint in der KRV zufrieden zu sein 
mit empirischer Unbedingtheit. Die transzenden­
talen Grundsätze des Verstandes werden als em­
pirisch unbedingt gerechtfertigt, nicht als unbe­
dingt schlechthin. Nun ab der GMS, wo mit der 
Begündung der Sittlichkeit eine gegenüber der 
theoretischen zweite transzendentale Struktur 
auftritt, sieht Kant in aller Schärfe das Problem 
einer weitergehenden Rechtfertigung transzen­
dentaler Prinzipien. Der Aufweis ihrer Apriorität 
im Hinblick auf Empirie genügt nun nicht mehr. 
Transzendentalität, und das heißt der Rang des 

66

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unbedingten ist nun darüber hinaus erst gerecht­
fertigt, wenn alle Transzendentalien aus einer 
Einheit heraus begründbar sind.

Die Problemstellung, der Kant sich damit 
gegenübersieht, ist enorm. Da er keine Lösung 
sieht, theoretische und praktische Vernunft in 
ihrer transzendentalen Struktur aus einer Einheit 
heraus zu begreifen, widmet er Betrachtungen 
über die Vereinbarkeit der beiden Strukturen 
mehr und mehr Raum. Hinweise auf Vereinbar­
keit und sinnhafter Bezogenheit sollen das syste­
matische Manko ersetzen. Vor diesem Hinter­
grund ist der dritte Abschnitt der GMS zu sehen. 
Kant sucht hierin durchaus auf die Einheit der 
Vernunft hinzuführen, indem er vom Begriff 
transzendentaler Freiheit als Grundbegriff aus­
geht. Die verschiedenen Deduktionsversuche14 
dienen dem Zweck, diesem Begriff die adäquate 
Stellung im Systemganzen zu verschaffen, um 
gleichzeitig für eine KPV eine Ausgangsbasis im 
Hinblick auf der dieser gestellten Aufgabe, der 
Einheit der Vernunft, zu gewinnen.

§11 Der Wille als Instanz
transzendentaler Freiheit

Transzendentale Freiheit als unbedingtes Anfan­
genkönnen ist als Bedingung der Möglichkeit 
eines unbedingten sittlichen Anspruches zu den­
ken, denn letzterer fordert als solcher, in welch 
konkretem Gehalt er auch immer auftreten mag, 
formaliter stets die Befolgung um seiner selbst 
willen, d. h. er verbietet, seine Befolgung von 
irgendwelchen anderen Bestimmungsgründen ab­

14 Vgl. hierzu D. Henrich (1975).

67

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hängig zu machen. Nur wenn der Mensch in 
seinem Handeln auf eine unbedingte Weise frei, 
und damit eben nicht vorgängig auf irgendwelche 
Bestimmungsgründe fixiert ist, kann er diesem 
Anspruch entsprechen.15 Als Instanz bzw. Aktua­
lität dieser transzendentalen Freiheit benennt 
Kant den Willen und so eröffnet er die GMS mit 
dem berühmten Satz: "Es ist überall nichts in der 
Welt, ja überhaupt auch außerhalb derselben zu 
denken möglich, was ohne Einschränkung für gut 
könnte gehalten werden, als allein ein guter 
Wille."16

Hier erscheinen einige kurze Bemerkungen 
angebracht, wie der Begriff dieses Willens, mit 
dem Kant zu seiner neu entwickelten Lehre prak­
tischer Vernunft ansetzt und deren Grundbegriff 
er dann auch stets bleibt, näher zu verstehen ist. 
Kants Zitat weist bereits auf einen wesentlichen 
Punkt hin. Der Wille muß gedacht werden, wobei 
"denken" hier durchaus im prägnanten Kanti- 
schen Sinne, und damit im Unterschied zum Er­
kennen, zu verstehen ist. Erkannt werden nämlich 
kann der Wille, der sich als transzendentale 
Freiheit vollzieht, nicht. In diesem Sinne ist er ja 
als eine unbedingte Aktualität zu verstehen und 
Modi des Unbedingten liegen, wie Kant in der 
Dialektik der reinen Vernunft aufweist, außerhalb 
der Erkenntnis eines endlichen Vernunftwesens. 
Abzuhalten ist deshalb jeder Versuch, Kants 
Begriff des Willens auf irgendeine Weise psy­
chologisch zu fassen. Als psychologisches Ver­
mögen wäre er zwar ein möglicher Gegenstand 
der Erkenntnis, wobei diese je nach Methode ent­
weder direkt-introspektiv oder indirekt-behavio­

15 Vgl. hierzu KPV § 5.
16 GMS BAI.

68

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ristisch vorgehen könnte. Und innerhalb der 
Psychologie könnten sich dabei die unterschied­
lichsten Konzeptionen des Willens ergeben, vom 
eigenständigen, seelischen Akt bis hin zum 
gespensterhaften Scheinbegriff.17 Als eine unbe­
dingte Aktualität aber entzieht sich der Wille 
jedweder psychologischen Methode, wie über­
haupt jedem wissenschaftlichen Erkenntnisver­
such, da hierbei stets nur Bedingtes in den Blick 
geraten kann. Psychologie vermag also hin­
sichtlich Kants Willensbegriff nichts beizutragen. 
Der Wille als Instanz transzendentaler Freiheit ist 
ein von psychologischen Erkenntnissen völlig 
unabhängiger philosophischer Begriff.18

17 Vgl. hierzu etwa die Position von G. Ryle (1969) im Gegensatz 
zur introspektiven Psychologie.
18 Kant grenzt seinen Begriff entsprechend ab. So unterscheidet er 
zwischen einem "reinen Willen" und einem "menschlichen Willen 
Überhaupt", wobei ersterer als der zu denkende philosophische 
Begriff, letzterer als psychologisches Vermögen zu verstehen ist 
(GMS BA XII). An anderer Stelle findet sich die entsprechende 
Unterscheidung zwischen einem oberen und einem unteren 
Begehrungsvermögen (KPV A 41, 44 f.). Und an wieder anderer 
Stelle wird das Begehrungsvermögen der Psychologie 
zugewiesen, womit der Wille für die sittliche Betrachtung 
übrigbleibt. Obwohl Kants Terminologie also keineswegs eindeu­
tig ist, findet sich die Unterscheidung zwischen einem in sittlicher 
Hinsicht relevanten Vermögen und einem Gegenstand der 
Psychologie doch der Sache nach durchgehend berücksichtigt. 
Womöglich wäre es im Hinblick auf die Vermeidung psycholo­
gistischer Mißverständnisse jedoch sinnvoller gewesen, wenn 
Kant hinsichtlich des Vollzugs transzendentaler Freiheit auf einen 
künstlichen Begriff, wie bspw. den einer unbedingten Aktualität, 
ausgewichen wäre, von dem wir in unserer Interpretation 
gebrauch machen. Ein gelungenes Paradigma einer transzenden­
talen Reflexion unter Verwendung derart abstrakter Begriffe, 
welche psychologistische Konnotationen weitestgehend vermei­
det, stellt H. Krings "Transzendentale Logik" (1964) dar.

69

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der philosophische Begriff des Willens als 
einer unbedingten Aktualität ergibt sich aus kei­
ner direkten bzw. theoretischen Betrachtung 
menschlichen Handelns, sondern erst im Rahmen 
einer Reflexion dieses Handelns unter sittlicher 
Perspektive, wobei es einem unbedingten An­
spruch unterworfen gedacht wird. Kants Begriff 
des Willens als Instanz transzendentaler Freiheit 
ist sonach ab ovo ein normativer Begriff. Näher- 
hin ist er dies, indem er eine unbedingte Aktuali­
tät benennt, welche als transzendentale Bedin­
gung der Möglichkeit von Normativität schlecht­
hin zu denken ist. Der sittliche Anspruch, in 
welch konkretem Gehalt er auch immer vorstellig 
wird, fordert logisch vorrangig, prinzipiell einen 
Willen in Form einer unbedingten Aktualität, da 
anders der Unbedingtheit der Forderung eben 
nicht entsprochen werden kann.

§ 12 Die Autonomie des Willens
Der Wille als unbedingte Aktualität vollzieht also 
transzendentale Freiheit, wodurch allein dem un­
bedingten Anspruch der Sittlichkeit entsprochen 
werden kann. Kant zeigt dies in der GMS, wobei 
er von der ethischen Reflexion zur transzenden­
talen überleitet. Er geht vom unbedingten sitt­
lichen Anspruch aus, versucht diesen formelhaft 
zu erfassen, um dann die transzendentale Freiheit 
(Autonomie) des Willens als Bedingung der 
Möglichkeit dieses Anspruchs auszuweisen. So 
gelangt die regressive Methode, ausgehend vom 
Faktum des sittlichen Anspruchs, zur Formu­
lierung des kategorischen Imperativs, der diesen 
Anspruch gewissermaßen ethisch auf den Begriff 
bringt, zur transzendentalen Freiheit (Autonomie) 

70

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Willens als Bedingung der Möglichkeit 
dieses Anspruchs.

Kant gelangt dabei zu verschiedenen Formulie­
rungen moralischer Gesetze, die in der Kantlite­
ratur meist als verschiedene Formeln des katego­
rischen Imperativs aufgefaßt werden. Hierbei 
aber wird übersehen, daß in Kants Raisonnement 
eben ethische und transzendentale Reflexion in­
einander laufen. Deshalb aber kann die Formel, 
welche die Autonomie des Willens zum Aus­
druck bringt, nicht als eine Formel neben den 
anderen betrachtet werden, sondern muß den 
ethischen Formeln gegenüber als transzendentale 
Formel verstanden werden, welche, anstatt einen 
kategorischen Imperativ auf eine gewisse Weise 
zu formulieren, vielmehr die Bedingung der 
Möglichkeit eines kategorischen Imperativs 
begründet.

Im Zuge von Kants Raisonnement schleichen 
sich hierbei allerdings Aussagen ein, die er nicht 
argumentativ begründet. Im Hinblick auf das 
transzendentale Resultat, der Autonomie des Wil­
lens, handelt es sich diesbezüglich insbesonders 
um die Behauptung, wonach diese Autonomie 
nicht nur bedeute, daß der Wille selbst sich sein 
Gesetz gebe, sondern darüber hinaus auch allge­
mein gesetzgebend sei in einem Reich der 
Zwecke. Für dieses Moment der Allgemeinheit 
sowie dem einzelnen Vernunftwesen als Zweck 
an sich, beides Lehrstücke, die von Kant mit 
allem Nachdruck vertreten werden, lassen sich 
bei ihm nämlich keine Begründungen finden. Wir 
werden deshalb bei der weiteren Darstellung von 
Kants transzendentaler Reflexion von diesen Im­
plikationen absehen, um diese Reflexion allein 
in dem Kern zu rekonstruieren, der durch Kants 
Ausführungen auch begründbar erscheint. Weiter 

71

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unten werden wir dann Kants Übergang von der 
ethischen zur transzendentalen Ebene zu rekon­
struieren suchen und dabei auf die erwähnten 
unausgewiesenen Behauptungen Kants näher ein­
gehen.

Die unbedingte Aktualität des Willens wird 
von Kant also näherhin als Autonomie des Wil­
lens konzipiert. Mit diesem Begriff denkt Kant 
eine Synthese von Freiheit und Gesetz19 und 
vermeidet damit, daß transzendentale Freiheit 
doch noch zu einem bloßen hiatus irrationalis 
würde. Kants diesbezügliche Reflexion findet 
sich eingangs des dritten Abschnittes der GMS. 
Sie ist sehr kurz, doch nicht unkompliziert, da er 
auch noch den Begriff der "Kausalität" heran­
zieht. Er geht davon aus, daß der Begriff des Wil­

19 Vgl. hierzu H. Krings (1980), S. 25: "Freiheit ist der Begriff 
eines Unbedingten, dessen unbedingte Betrachtung zu nichts 
führt. Das Unbedingte muß sich, sofern es nicht leer und 
nichtssagend bleiben will, auf den Widerspruch einlassen, in 
seiner realen Existenz nicht unbedingt, sondern bedingt zu sein ... 
Das Unbedingte löst diesen Widerspruch dadurch, daß es die 
Bedingung seiner Existenz selbst setzt. Kantisch gesprochen: die 
Freiheit bedarf des Gesetzes; aber das Gesetz ist nicht vorge­
geben, sondern selbstgegeben ... Die Freiheit in dieser ihrer 
Einschränkung wird seit Kant als Autonomie bezeichnet." H. 
Krings sucht damit den Begriff des Gesetzes als notwendiges 
Implikat der Idee der Freiheit herzuleiten, sofern letztere real 
wirksam werden will. Kant denkt, wie oben deutlich werden soll, 
den Begriff des Gesetzes als notwendiges Implikat der Freiheit, 
sofern letztere sich auf einen sittlichen Anspruch einlasscn soll. 
H. Krings denkt damit aus der Perspektive der Idee der Freiheit 
selbst, während Kant vom Anspruch ausgeht, dem Freiheit immer 
schon ausgesetzt ist. Beides ergänzt sich. Sofern nämlich der 
Gedanke von H. Krings deutlich macht, daß Freiheit nur real 
wirksam werden kann, indem sie sich (autonom) selbst ein Gesetz 
gibt, wird der von Kant gedachte sittliche Anspruch, wonach 
Freiheit sich auf ein Gesetz einlassen soll, begründend 
unterfangen.

72

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lens als solcher "eine Art von Kausalität lebender 
Wesen, sofern sie vernünftig sind", beinhalte.20 
Aufgrund des Willens als unbedingter Aktualität 
aber muß diese Kausalität "unabhängig von frem­
den sie bestimmenden Ursachen wirkend sein" 
können.21 "Der Begriff einer Kausalität" aber 
führt "den von Gesetzen bei sich, nach welchen 
durch etwas, was wir Ursache nennen, etwas 
anderes, nämlich die Folge, gesetzt werden muß: 
so ist die Freiheit, ob sie zwar nicht eine Eigen­
schaft des Willens nach Naturgesetzen ist, darum 
doch nicht gar gesetzlos, sondern muß vielmehr 
eine Kausalität nach unwandelbaren Gesetzen, 
aber von besonderer Art sein; denn sonst wäre 
ein freier Wille ein Unding".22 Da es um die Frei­
heit einer unbedingten Aktualität des Willens 
geht, so können diese Gesetze nur vom Willen 
selbst gesetzt sein. Der Wille muß sie sich selbst 
zum Gesetz gegeben haben. Autonomie des Wil­
lens bedeutet zunächst also, daß der Wille sich 
sein Gesetz selbst gibt. Ist er dazu in der Lage, so 
kann er sich auch ein Gesetz geben, das mit 
einem sittlichen Anspruch einhergeht.

Freiheit und Gesetz. Zum zweiten Mal wird 
eine Antwort zu geben versucht, beides zusam­
menzudenken. Bereits in der KRV war als Auflö­
sung der Antinomie der Gedanke gegeben, Frei­
heit negiere nicht Gesetzlichkeit, sondern ver­
mittle sich durch diese. Und nun wird die Gesetz­
lichkeit sogar gleichsam in den Aktus der Frei­
heit selbst hineingennommen. Es sind nun zwei 
gedankliche Niveaus zu unterscheiden: In der 
KRV wurde nach Auflösung der Antinomie das 

20 GMS BA 97.
21 GMS BA 97.
22 GMS B A 97 f.

73

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ergebnis erreicht, Freiheit und Gesetzlichkeit 
zusammen denken zu können, ohne daß der eine 
Begriff den anderen negierte, doch blieben die 
Begriffe hierbei einander äußerlich, obgleich sie 
aufeinander bezogen wurden. Der Begriff der 
Gesetzlichkeit wurde nicht in den der Freiheit 
hineingenommen, sondern blieb durchwegs als 
naturale Gesetzlichkeit verstanden. Dabei for­
derte Freiheit die naturale Gesetzlichkeit gerade 
zur Vermittlung ihrer selbst in der Sinnenwelt, so 
daß naturale Gesetzlichkeit zum Ausdruck der 
Wirksamkeit der Freiheit wurde. Diese Struktur 
der Freiheit wird nun in der GMS keineswegs 
aufgehoben, sondern vielmehr auf transzendenta­
lem Niveau ergänzt. Auf diesem Niveau verhal­
ten sich die Begriffe Freiheit und Gesetz nun 
nicht mehr äußerlich zueinander, sondern im 
Begriff der Autonomie wird eine echte Synthese 
gedacht. Der Aktus der Freiheit wird dabei nun 
nicht mehr auf seine Vermittlung und Wirksam­
keit in der Sinnenwelt hin gedacht, obgleich dies 
als wichtiges Strukturmoment von Freiheit kei­
neswegs negiert wird, sondern der Aktus wird 
gewissermaßen an sich selbst gedacht. Gedacht 
wird die auf transzendentalem Niveau mit dem 
Begriff der Freiheit verbundene schlechthinnige 
Selbstursprünglichkeit und dabei erweist sich der 
Begriff des Gesetzes als wesentliches Moment 
nunmehr des Freiheitsbegriffes selbst. Schlecht­
hinnige Selbstursprünglichkeit als Realisierung 
von Unbedingtheit ist unter Vermeidung eines 
hiatus irrationalis zu denken als Autonomie des 
Willens, derart, daß dieser sich ein Gesetz seines 
Wollens gibt.

Somit ist nun neben dem negativen auch ein 
positiver Begriff transzendentaler Freiheit gege­
ben. Dem negativen Begriff, der unbedingten Ak­

74

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tualität zufolge darf der Wille nicht auf irgend­
eine Ausrichtung fixiert sein. Dem positiven 
Begriff, der Autonomie zufolge muß der Wille 
sich ein Gesetz bzw. Prinzip seines Wollens 
geben. Beide Momente sind in ihrer Einheit 
Bedingung der Möglichkeit, einem unbedingten 
Anspruch Folge leisten zu können. Denn nur 
kraft unbedingter Aktualität kann der Wille alle 
vorgängigen Ausrichtungen prinzipiell distanzie­
ren, um dann kraft seiner Autonomie den unbe­
dingt fordernden sittlichen Anspruch zum Gesetz 
seines eigenen Wollens machen zu können.

§13 Autonomie als Gesetz des Willens

Kants Lehre zufolge bedeutet also die Autonomie 
des Willens einerseits, daß dieser sich sein 
Gesetz selbst gibt, und andererseits ist die Auto­
nomie des Willens als Bedingung der Möglich­
keit eines unbedingten Anspruchs zu denken. 
Hierbei aber drängt Sich sogleich ein Problem 
auf. Warum nämlich soll ein Wille, der als auto­
nomer sich das Gesetz seines Wollens schlechter­
dings selbst geben kann, überhaupt einem unbe­
dingten Anspruch folgen? Gibt er damit nicht 
gerade seine Unbedingtheit auf zugunsten der 
Anerkennung einer anderen Unbedingtheit? 
Kann man eine Begründung denken, warum ein 
unbedingt freier Wille, der sich autonom seine 
Gesetze geben kann, einen unbedingten An­
spruch anerkennen soll? Es stellt sich sonach die 
Frage, ob die Unbedingtheit des sittlichen An­
spruchs angesichts der Autonomie des Willens 
begründet werden kann, oder ob nicht dessen 
Unbedingtheit alle an ihn gerichteten Ansprüche 
zu bedingten herabsetzt.

75

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefunden werden muß mithin ein Ausweg aus 
dem Dilemma, wonach der sittliche Anspruch 
mit der Autonomie des Willens einerseits eine 
Bedingung seiner Möglichkeit voraussetzen muß, 
die ihn andererseits unmöglich zu machen droht. 
Die Legitimität des sittlichen Anspruchs in seiner 
Unbedingtheit steht damit auf dem Spiel. Wäre 
dieser einerseits nur denkbar aufgrund der Auto­
nomie des Willens, angesichts derselben aber 
wiederum nicht denkbar, so wäre er überhaupt 
nicht widerspruchsfrei denkbar und müßte fallen­
gelassen werden. Obwohl Kant dieses Problem 
nicht deutlich macht, erteilt er ihm die richtige 
Lösung, ohne diese allerdings befriedigend zu 
begründen, wofür eben das unzureichende Be­
wußtsein dieses Problems ausschlaggebend sein 
mag. Zunächst rekonstruieren wir in kurzen 
Zügen Kants Antwort.

Der unbedingte sittliche Anspruch ist Kant zu­
folge derjenige praktischer Vernunft, so daß Kant 
auch von einer Autonomie der praktischen Ver­
nunft sprechen kann.23 Das Problem, einen unbe­
dingten sittlichen Anspruch angesichts eines 
autonomen Willens zu denken, stellt sich sonach 
als die Frage, warum ein autonomer Wille die 
Autonomie praktischer Vernunft anerkennen 
solle. Dabei, so scheint es prima facie, müßte der 
Wille seine Autonomie durch Unterordnung 
unter eine andere Autonomie verlieren. Kants 
Lösung des Problems besteht nun im wesent­
lichen darin, daß er den Willen mit praktischer 
Vernunft gleichsetzt.24 Damit gelangt er zu dem 
Gedanken, daß der Wille als praktische Vernunft 
seine Autonomie realisiert und praktische Ver­

23 Vgl. etwa KPV § 8 LS 4.
24 Vgl. etwa KPV BA 36; R. Eisler (1930), S. 606.

76

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nunft als Wille ihrer Autonomie Geltung ver­
schafft. Realisierung von Unbedingtheit bedeutet 
damit gleichermaßen die Realisierung der Auto­
nomie praktischer Vernunft, wie der Autonomie 
des Willens. Praktische Vernunft und Wille kon­
kurrieren sonach nicht in ihrer Unbedingtheit, 
sondern finden sich als Ausdruck ein und der­
selben unbedingten Aktualität. Als Konsequenz 
der Identität von Willen und praktischer Vernunft 
aber ergibt sich dann der Schluß, daß der 
unbedingte Anspruch der letzteren, zu dem der 
autonome Wille sich entschließen soll, auf 
irgendeine Weise als Gesetz dieses Willens selbst 
zu denken ist. Der mit der Autonomie des 
Willens verbundene Sinn wird dabei auf ent­
scheidende Weise präzisiert: Der Wille soll kraft 
seiner Autonomie nicht lediglich einen unbe­
dingten Anspruch als Gesetz seines Wollens 
affirmieren, sondern der Wille soll vielmehr 
einen unbedingten Anspruch als Gesetz seines 
Wollens affirmieren, der allein ihm selbst ent­
stammt. Der unbedingte Anspruch wird als im­
mer schon mit dem autonomen Willen als sol­
chem gegeben gedacht und wird dadurch allererst 
in seiner Unbedingtheit begründbar. Ein gegen­
über dem autonomen Willen äußerlicher An­
spruch muß in seiner Unbedingtheit unbe­
gründbar bleiben. Der autonome Wille könnte 
ihn nicht anerkennen, ohne sich selbst dabei in 
seiner Autonomie aufzugeben. Gegenüber einem 
ihm äußerlichen Anspruch kann der autonome 
Wille nur vor der Alternative stehen, entweder 
seine Autonomie aufzugeben oder unter Auf­
rechterhaltung derselben die Unbedingtheit des 
Anspruchs zu negieren. Ein Anspruch, der dem 
autonomen Willen hingegen selbst entstammt, ist 
in seiner Unbedingtheit begründbar, sofern der 

77

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wille sich dabei nun gerade zu nichts anderem 
aufgefordert findet als dazu, seinen eigenen 
Anspruch zu realisieren, also sich selbst zu ver­
wirklichen.

Anstatt ein ihm äußeres Gesetz, das mit dem 
Anspruch unbedingter Geltung auftreten mag, 
sich anzueignen, soll der autonome Wille also 
das Gesetz seiner unbedingten Verpflichtung im 
Rückgang in sich selbst finden. Die Autonomie 
des Willens, der positive Begriff transzendentaler 
Freiheit, impliziert nach Kant sonach zwei 
Momente: Einmal das unbedingte Anfangenkön­
nen des Willens, sich selbst ein Gesetz zu geben. 
Zum zweiten, daß der Wille hierbei sich nicht ein 
ihm äußerliches Gesetz gibt, sondern sein eigenes 
ihm immanentes. Sofern dieses zweite Moment, 
und damit der Vollsinn von Autonomie, nicht 
strikt festgehalten wird, stellen sich unausweich­
lich die krassesten Mißverständnisse hinsichtlich 
Kants Freiheitslehre ein.

Hier stoßen wir allerdings auch auf ein Defizit 
in Kants transzendentaler Reflexion. Er macht 
nicht mehr transparent, wie denn der unbedingte 
Anspruch, den der autonome Wille anerkennen 
soll, als ihm eigener aus ihm selbst hervorgeht, 
und gelangt deshalb auch nicht zur Formulierung 
dieses Anspruchs. Stattdessen sucht er offenbar 
den kategorischen Imperativ als diesen Anspruch 
auszugeben. Doch damit verleiht er einem ethi­
schen Prinzip, das selbst einer transzendentalen 
Begründung bedarf, transzendentalen Rang. Es 
stellt sich sonach die Aufgabe, Kants transzen­
dentale Reflexion im Hinblick auf die Begrün­
dung des sittlichen Anspruchs weiterzuführen. 
Der Wille in seiner transzendentalen Freiheit ist, 
wie wir sahen, nicht anders zu denken, denn als 
unbedingte Aktualität, die sich autonom be­

78

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stimmt. Soll der sittliche Anspruch dem Willen 
selbst immanent sein, so kann er danach nichts 
anderes sein, als der Vollzug dieser Freiheit 
selbst. Das Gesetz, das sich der autonome Wille 
als sein eigenes, in ihm selbst liegendes geben 
soll, kann sonach nur die Autonomie selbst sein. 
Der autonome Wille soll sich selbst ein Gesetz 
sein, mithin seine Autonomie affirmieren. Dem 
autonomen Willen ist seine Autonomie nicht nur 
gegeben, sondern gleichermaßen aufgegeben. Die 
transzendentale Freiheit in ihrer Unbedingtheit 
besteht wesentlich in der Affirmation ihrer selbst. 
In dieser Selbstaffirmation besteht ihre Hervor­
bringung aus eigener Ursprünglichkeit.

Das unbedingte sittliche Gesetz besteht also in 
der Selbstaffirmation des autonomen Willens. 
Dies ist die unbedingte Verpflichtung, die als 
transzendentaler Anspruch jedem sittlichen An­
spruch immer schon zugrundeliegt.25 Letzterer 
fordert einen Willen, der auf Unbedingtheit hin 
offen ist, und dies ist nur dann der Fall, wenn der 
Wille sich als autonomer selbst affirmiert. 
Sonach fordert der an den autonomen Willen 
ergehende unbedingte sittliche Anspruch, als 
Anspruch dieses Willens an sich selbst, gerade 
nichts anderes, als die Bewahrung der Unbe­
dingtheit des Willens oder m. a. W. dessen 
Selbstaffirmation. Kurz: Der dem autonomen 
Willen immanente unbedingte Anspruch besteht 
im Vollzug dieser Autonomie. Transzendentale 
Freiheit unterliegt keinem anderen unbedingten 

25 Kant zufolge ist die "Autonomie des Willens als oberstes 
Prinzip der Sittlichkeit" (GMS BA 87) zu erachten. Zutreffender 
wäre dieses Prinzip als die Selbstaffirmation des autonomen 
Willens zu erachten. Hier wird deutlich, daß Kant die 
entscheidende Reflexion nicht mehr vollzieht.

79

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anspruch, als sich selbst zu affirmieren und sich 
damit zu vollziehen.

Damit aber ist die transzendentale Reflexion 
hinsichtlich der Begründung des sittlichen An­
spruchs noch nicht an ihr Ziel gelangt, denn diese 
Begründung ist noch nicht im strengen Sinne 
gedacht. In Ergänzung zu Kant wurde der sitt­
liche Anspruch transzendental durch die Selbst­
affirmation des autonomen Willens begründet, 
wobei davon ausgegangen werden konnte, daß 
aus einem autonomen Willen als solchem gar 
kein anderer Anspruch ableitbar erscheint. Dabei 
aber wurde lediglich ex negativo argumentiert. 
Wenn, so wurde argumentiert, der autonome 
Wille keinem anderen Anspruch unterworfen 
gedacht werden kann, als der Selbstaffirmation 
dieser Autonomie, so sei diese sein Gesetz. 
Zwingend ist diese Begründung nur unter Vor­
aussetzung der Identität von Wille und prak­
tischer Vernunft, wodurch sich erst die Aufgabe 
stellt, den sittlichen Anspruch als einen dem 
Willen selbst immanenten Anspruch zu denken. 
Weist man unter dieser Prämisse den einzig 
denkbaren Anspruch auf, so gelangt man zwar zu 
einem in sich konsistenten Gedanken, bewahr­
heitet damit aber nicht die Prämisse selbst. Man 
könnte nach wie vor die Identität von Wille und 
praktischer Vernunft bestreiten, und damit auch 
wiederum die Prämisse der Annahme dieser 
Identität, nämlich, daß ein autonomer Wille 
überhaupt einem sittlichen Anspruch unterliege. 
Allein in der Absicht einer Begründung der 
sittlichen Verpflichtung eines autonomen Willens 
werden diese Annahmen gemacht, die letztlich 
auf regressivem Wege zum transzendentalen 
Anspruch der Selbstaffirmation des autonomen 
Willens als transzendentaler Freiheit führen.

80

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch nur, wenn nun auch gegenläufig 
konstruktiv die Begründung dieses transzenden­
talen Anspruchs, ausgehend vom Vollzug tran­
szendentaler Freiheit, gedacht werden kann, kann 
das bisherige Resultat bestätigt werden. Die Prä­
misse eines sittlichen Anspruchs angesichts eines 
autonomen Willens sowie der der Ermöglichung 
dieser Prämisse dienende Gedanke der Identität 
von Willen und praktischer Vernunft werden 
dann als unbedingt begründet gedacht. Nur wenn 
der transzendentale Anspruch der Selbstaffir­
mation des autonomen Willens aus dem Vollzug 
transzendentaler Freiheit selbst generiert wird, ist 
die Aufgabe zufriedenstellend gelöst, denn nur 
dann ist positiv gedacht, daß der autonome Wille 
einer unbedingten Verpflichtung unterliegt.

Kant sah dies durchaus als Desiderat. Bezeich­
nend hierfür ist der kurze § 6 der KPV. Dort 
nämlich zielt Kant eindeutig auf die Begründung 
einer unbedingten Verpflichtung eines autono­
men Willens ab, wenn er sich eingangs dieses 
Abschnittes folgende "Aufgabe" stellt: "Voraus­
gesetzt, daß ein Wille frei sei: das Gesetz zu fin­
den, welches ihn allein notwendig zu bestimmen 
tauglich ist".26 Erwarten könnte man nun, daß das 
Gesetz der Freiheit selbst gedacht würde, also 
dasjenige Gesetz, ohne dessen Anerkennung 
Freiheit selbst sich nicht vollziehen kann. Anders 
ist die Rede von einem Gesetz, das "notwendig" 
einen freien Willen soll bestimmen können, gar 
nicht sinnvoll, denn jedes andere Gesetz, als 
dasjenige, das den Vollzug der Freiheit selbst 
ermöglicht, kann durch Freiheit als solcher ja 
distanziert und abgewiesen werden. Kant aber 
gelangt nicht zu dieser Vollendung der tran­

26 KPV A 52.

81

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


szendentalen Geltungsreflexion. Er gelangt ledig­
lich zu dem Resultat, daß hierbei nur die "gesetz­
gebende Form" des "praktischen Gesetzes" den 
Bestimmungsgrund des Willens ausmachen 
kann".27 Damit ist aber lediglich die Einsicht 
erreicht, daß allein der sittliche Anspruch durch 
sein schlechthinniges bzw.unbedingtes Gebieten 
einen freien Willen bestimmen kann, daß mithin 
ein Wille als unbedingte Aktualität von keinem 
Anspruch verpflichtet werden kann, der selbst 
unter irgendeiner Bedingung steht, denn der 
unbedingt freie Wille muß ja diese vorgängige 
Bedingung nicht akzeptieren. Ein unbedingter 
Anspruch aber gebietet schlechthin und macht 
deshalb auch vor einem schlechthin freien Willen 
nicht halt, sondern fordert diesen ja geradezu als 
Bedingung seiner Möglichkeit. Doch solange die 
Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs nicht auf 
die Unbedingtheit des Willens selbst zurückge­
führt wird, bleibt dieser Anspruch dem Willen 
gegenüber äußerlich und muß als willkürlich 
erscheinen, womit aber das Resultat, das sich 
Kant selbst zur Aufgabe stellt, nämlich "das 
Gesetz zu finden, welches ihn (sc. den freien 
Willen) allein notwendig zu bestimmen tauglich 
ist", offensichtlich doch nicht erreicht ist. Uner­
reicht bleibt damit die Intention, die Kant mit der 
Setzung der Identität von Wille und praktischer 
Vernunft verfolgte, nämlich den sittlichen Ans­
pruch angesichts eines autonomen Willens zu 
rechtfertigen.

Erst wenn, wie oben bereits gefordert, die 
Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs aus dem 
Vollzug transzendentaler Freiheit selbst be­
gründet wird, ist jene Identität von autonomem 

27 KPV A 52.

82

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willen und praktischer Vernunft, welche Kant als 
Instanz des sittlichen Anspruchs denkt, in der 
Reflexion eingeholt bzw. im eigentlichen Sinne 
gedacht. Eine Identität, von der Kant immer 
wieder Gebrauch macht, ohne eben die hiefür 
erforderliche Reflexion vollzogen zu haben. Die­
ses Manko, wie auch die Verlegenheit, es nicht 
beheben zu können, ist Kant wohl unmittelbar im 
Anschluß an seine diesbezüglichen Ausführun­
gen des § 6 der KPV bewußt geworden, wenn er 
eingangs der unmittelbar anschließenden "An­
merkung" jene Identität zunächst kurz problema­
tisiert, um dann sogleich zu einer anderen Frage­
stellung überzugehen.28

Die hier bei Kant fehlende Reflexion der 
Begründung der Unbedingtheit des sittlichen 
Anspruchs aus dem Vollzug der unbedingten 
Aktualität des Willens bzw. der transzendentalen 
Freiheit selbst, wurde in jüngerer Zeit von H. 
Krings durchgeführt. Die Unbedingtheit des 
sittlichen Anspruchs bleibt hierbei eben nicht nur 
faktisch angesetzt, sondern wird im eigentlichen 
Sinne gedacht, indem sie aus dem Aktus tran­
szendentaler Freiheit generiert wird.29 Transzen­
dentale Freiheit wird hierbei zunächst als ein 
unbedingtes, schlechthinniges Sich-Öffnen für 
Gehalt gedacht, wobei sie prinzipiell jedwedem 

28 "Freiheit und unbedingtes praktisches Gesetz weisen also 
wechselweise auf einander zurück. Ich frage hier nun nicht, ob sie 
auch in der Tat verschieden seien, und nicht vielmehr ein 
unbedingtes Gesetz bloß das Selbstbewußtsein einer reinen 
praktischen Vernunft, diese aber ganz einerlei mit dem positiven 
Begriff der Freiheit sei ..." (KPV A 52).
29 Etwa im Sinne Fichtes tritt hierbei an die Stelle faktischer 
Evidenz eine genetische Evidenz. Vgl. die zweite Darstellung der 
Wissenschaftslehre von 1804 und hierzu W. Janke (1970), S. 310 
ff.

83

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gehalt eröffnet ist. Bedingte Gehalte aber können 
das Telos dieses Sich-Öffnens nicht voll erfüllen. 
Nur in einem unbedingten Gehalt kann vielmehr 
das Telos des unbedingten Sich-Öffnens liegen. 
Dieser unbedingte und schlechthin erfüllende 
Gehalt für die Freiheit kann deshalb letztlich nur 
wieder Freiheit selbst sein. Somit wird im Voll­
zug dieses transzendentalen Aktus die Selbstaf­
firmation der Freiheit gedacht. Der Vollzug der 
Unbedingtheit transzendentaler Freiheit wird 
als schlechthinnige Selbstaffirmation gedacht. 
Krings transzendentale Freiheitslehre entwickelt 
damit den Gedanken, wie aus dem Vollzug der 
Freiheit die Unterwerfung unter das Gesetz der 
Freiheit als integrales Moment dieses Vollzugs 
generiert wird, wodurch kantisch gesprochen die 
Freiheit als ratio essendi des Gesetzes reflektiert 
wird.

Diese Reflexion kann nun in Kants Freiheits­
lehre einbezogen werden. Letzterer zufolge 
besteht transzendentale Freiheit, wie wir sahen, 
negativ in der unbedingten Aktualität des Willens 
und positiv in der Autonomie desselben. 
Schlechthinniges Sich-Öffnen für Gehalt be­
deutet nun, daß der Wille in seiner unbedingten 
Aktualität die autonome Setzung jedweden 
Gehalts ermöglicht. Bedingte Gehalte aber kön­
nen das Telos der aus unbedingter Aktualität 
erfolgenden autonomen Setzung nicht erfüllen. 
Eine unbedingte Aktualität kann ihr Telos nur in 
sich selbst haben, so daß der erfüllende Gehalt 
der autonomen Setzung nur wieder die Auto­
nomie selbst sein kann. Selbstaffirmation des 
autonomen Willens kann sonach als Konsequenz 
von Kants Lehre als Prinzip transzendentaler 
Freiheit gedacht werden. Und dieses Prinzip ist 
dann auch als Grund unbedingter Geltung zu 

84

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denken, sofern dieses Prinzip aus der Unbe­
dingtheit des Vollzugs transzendentaler Freiheit 
generierbar ist.

Krings transzendentale Freiheitslehre führt 
damit Kants Intention, die Unbedingtheit des sitt­
lichen Anspruchs auf ein Gesetz des eigenen 
Willens zurückzuführen, konsequent zuende, 
womit die Identität von Wille und praktischer 
Vernunft eine Begründung erfährt und nicht län­
ger bloße Voraussetzung bleibt. Diese Identität 
ist im Hinblick auf die Begründung eines sittli­
chen Anspruchs von entscheidender Bedeutung. 
Würde nämlich zwischen gebietender Vernunft 
und Willen eine echte Differenz bestehen, so 
könnte die Unbedingtheit des Anspruchs nicht 
begründet werden und die Befolgung dieses 
Anspruchs müßte letztlich als eine Irrationalität 
erachtet werden. Die Aufnahme außerhalb der 
Vernunft liegender Bestimmungsgründe wäre 
mehr als begreiflich, denn warum sollte ein Wille 
einem unbedingten Anspruch Folge leisten, wenn 
dieser Anspruch nicht letztlich sein eigener wäre. 
Einem äußerlichen Anspruch allein um seiner 
selbst willen Folge zu leisten, erscheint als 
Irrationalität.30 Autonomie wäre nur um den 
Preis der Irrationalität zu haben. Die Alternative 
wäre irrationale Autonomie oder rationale Hete- 
ronomie.

30 Vorkantisch neuzeitlich ergab sich diese Problematik im 
theologischen Kontext des amour pur-Streits, wobei die Frage 
erörtert wurde: Kann Gott allein um seiner selbst willen unter 
Absehung zusätzlicher Motive geliebt werden oder spielt hier 
nicht immer schon die Aussicht auf jenseitige Glückseligkeit mit 
herein? Ausgetragen wurde diese Kontroverse vor allem zwischen 
den Bischöfen Fenelon und Bossuet; vgl. hierzu R. Spaemann 
(1990).

85

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autonomie des Willens bedeutet bei Kant also 
nicht nur, daß sich der Wille das Gesetz seines 
Wollens selbst gibt, sondern darüber hinaus, daß 
er sich ein Gesetz gibt, das dem Vollzug dieser 
Autonomie entspringt und deren Selbstaffir­
mation fordert. Heteronomie des Willens be­
deutet entsprechenderweise nicht lediglich wört­
lich übersetzt Fremdbestimmung des Willens, 
derart, daß der Wille lediglich durch ein Prinzip 
bestimmt würde, ohne dies selbst zu wählen. 
Ebensowenig wie Autonomie nicht in bloßem, 
wenn auch unbedingtem Wählenkönnen besteht, 
schließt Heteronomie dieses aus. Heteronomie 
des Willens liegt vielmehr dann vor, wenn der 
Wille im Vollzug seiner Autonomie sich ledig­
lich das Gesetz seines Wollens gibt, ohne eben 
eodem actu diesen Vollzug seiner Autonomie 
selbst zu affirmieren.

Die hinsichtlich des Autonomieprinzips fest­
gestellte Unterscheidung ist eine entscheidende 
Voraussetzung für die später darzustellende 
Rekonstruktion des transzendentalen Freiheits­
vollzugs. Denn nur, wenn innerhalb des Vollzugs 
von Autonomie noch einmal eine Differenz ge­
setzt wird zwischen eben reiner Selbstbe­
stimmung bzw. Selbstgesetzgebung als solcher, 
die sich nicht eo ipso als Affirmation ihrer selbst 
vollzieht, und andererseits der Selbstbestimmung, 
die sich im Vollzug ihrer Autonomie affirmiert, 
kann unterschieden werden zwischen einem sich 
vollbringenden und einem sich verwirkenden 
Vollzug der Autonomie bzw. der transzenden­
talen Freiheit selbst und ethisch dann entspre­
chend zwischen gut und böse. Folgende grundle­
gende Struktur des transzendentalen Freiheits­
vollzugs zeichnet sich damit ab: Im sich vollbrin­

86

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genden Vollzug transzendentaler Freiheit be­
wahrt sich die Autonomie des Willens im Voll­
zug ihrer selbst. Im sich verwirkenden Vollzug 
transzendentaler Freiheit gibt sich die Autonomie 
des Willens in ihrem Vollzug auf.

Leistet der Wille einem Anspruch unbedingt 
Folge, der ihm äußerlich ist, bspw. auch einem 
theonomen Anspruch, so übt er auch dadurch 
seine Autonomie aus, indem er alle anderen 
Bestimmungsgründe distanziert und sich eben 
diesem Anspruch unbedingt hingibt. Er hat sich 
dann zwar unbedingt entschieden, nun aber mit 
dem Resultat, sich durch das Prinzip, für das er 
sich entschieden hat, bedingen zu lassen. Die 
Unbedingtheit der Autonomie geht sonach im 
Vollzug dieser selbst verloren. Deshalb ist für 
den Kant der GMS und KPV der durch ein 
äußerliches Prinzip bestimmte Wille der hetero- 
nome bzw. unfreie Wille. In diesen zur Grund­
legung der praktischen Philosophie verfaßten 
Schriften denkt Kant damit quasi vom Resultat 
des Vollzugs der Autonomie her. Die Grundfrage 
richtet sich in diesen Schriften auf das unbedingt 
Gute bzw. den guten Willen, und dieser ist eben 
derjenige, der im Vollzug seiner Autonomie 
diese auch bewahrt und sich nicht selbst aufgibt. 
Erst in der REL gerät dann die Frage nach dem 
Bösen explizit in den Blick, und damit auch die 
Möglichkeit, daß der transzendentale Freiheits­
vollzug als derjenige der Autonomie des Willens 
sich auch selbst verwirken kann.

Nur sein eigenes, ihm selbst immanente Gesetz 
kann der Wille also begründetermaßen auf unbe­
dingte Weise befolgen. Aufgrund dieser Einsicht 
kann Kant davon ausgehen, als erster die Mög­
lichkeit eines unbedingten sittlichen Anspruchs 
begründet zu haben: So mußten alle vorherigen 

87

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuche einer solchen Begründung fehlschla­
gen, da sie stets auf "irgendein Interesse als Reiz 
oder Zwang" rekurrieren mußten, solange man 
"den Menschen durch seine Pflicht an Gesetze 
gebunden" sah und "es sich aber nicht einfallen" 
ließ, "daß er nur seiner eigenen ... Gesetzgebung 
unterworfen sei". "Man bekam" dann "niemals 
Pflicht, sondern Notwendigkeit der Handlung aus 
einem gewissen Interesse heraus"31 und verfehlte 
damit das Wesen des sittlichen Anspruchs. Letz­
terem zufolge ist es dem Willen aufgegeben, im 
Vollzug seiner Autonomie diese zu affirmieren, 
und damit seine Unbedingtheit zu bewahren, 
denn nur unter dieser formalen Voraussetzung 
vermag sich der Wille den materialen Gehalten 
dieses Anspruchs gegenüber offenzuhalten.

§ 14 Transzendentalphilosophie und Ethik

Die nach Ansätzen Kants weitergeführte tran­
szendentale Reflexion hinsichtlich der Unbe­
dingtheit des sittlichen Anspruchs ergibt also die 
Selbstaffirmation der Autonomie des Willens als 
transzendentalen Anspruch, der als solcher unbe­
dingt und in dieser Unbedingtheit auch begründet 
ist. Nur das ihm selbst immanente Gesetz der 
Selbstaffirmation seiner Autonomie kann der 
Wille auf begründete Weise unbedingt anerken­
nen, indem er sich damit selbst bestätigt.32

Kant allerdings hat seine transzendentale 
Reflexion auf die Autonomie des Willens nicht 

31 GMS BA 73.
32 Entsprechend muß das sittliche Gebot "völlig a priori schon mit 
dem Begriff des Willens eines vernünftigen Wesens überhaupt 
verbunden" gedacht werden (GMS BA 62), so daß auszugehen ist 
"von dem Verhältnisse eines Willens zu sich selbst, so fern er sich 
bloß durch Vernunft bestimmt" (GMS BA 63).

88

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


explizit von seinen ethischen Ausführungen 
abgesetzt, denn ihm geht es nicht nur in transzen­
dentaler Absicht um die Bedingungen der 
Möglichkeit eines sittlichen Anspruchs und damit 
einer Ethik überhaupt, sondern darüber hinaus 
auch darum, eine ganz bestimmte Konzeption 
einer Ethik zu rechtfertigen. In diesem Sinne 
pendelt er bei seinen Ausführungen immer 
wieder zwischen den entsprechenden Ebenen.

So setzt er bspw. eingangs der GMS mit der 
transzendentalen Problematik an, indem er in der 
Vorrede auf die Unbedingtheit moralischer Ver­
pflichtung rekurriert und dann sogleich im ersten 
Abschnitt auf den Willen als die Instanz der Rea­
lisierung dieser Unbedingtheit eingeht.33 Anstatt 
nun aber die transzendentale Reflexion fortzufüh­
ren und dabei den Willen als unbedingte Aktuali­
tät weiter zu reflektieren, was geradewegs zur 
Lehre von der Autonomie führen würde, geht 
Kant stattdessen zur Formulierung des ethischen 
Prinzips über. Hierbei geht er davon aus, daß die 
gesellten Inhalte unter ein einziges Gesetz als 
principium diiudicationis, das er bekanntlich als 
kategorischen Imperativ bezeichnet, subsumier­
bar und solchermaßen begründbar sein müßten. 
Anstatt die Möglichkeit eines ethischen An­
spruchs transzendental zu begründen, geht Kant 
also dazu über, diesen Anspruch auf eine Formel 
zu bringen, mithin ein ethisches Prinzip zu 
entwickeln. Danach wendet er sich wieder der 
transzendentalen Reflexion zu, indem er auf die 

33 Die Begründung dafür, daß der Wille allein auf unbedingte 
Weise gut sein kann, kann dahingehend zusammen gefaßt werden, 
daß der Wille sowohl als Grund allen Handelns zu denken ist, wie 
auch in der alleinigen Mächtigkeit des Handelnden liegt. Alle 
anderen Faktoren menschlichen Handelns sind hingegen durch 
äußere Einflüsse beeinflußbar.

89

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begründung des kategorischen Imperativs durch 
die Autonomie des Willens reflektiert.

Aufgrund dieses Wechsels der Reflexionsebe­
nen aber ist Kants Argumentation im Hinblick 
auf den Anspruch ihrer durchgehenden Stringenz 
von vornherein zum Scheitern verurteilt. Seine 
transzendentale Begründung findet sich zum Teil 
nur ansatzweise und in Andeutungen ausgeführt, 
während die Darstellung seiner Ethik nur vorder­
gründig stringent erscheint. Bei genauerer Be­
trachtung nämlich finden sich diesbezüglich an 
entscheidenden Stellen unzureichend begründete 
Annahmen. Indem Kant dann von der Ethik des 
kategorischen Imperativs aus auch wieder auf die 
transzendentale Ebene der Autonomie des Wil­
lens wechselt, geraten diese Annahmen dann 
sogar in Verbindung mit letzterer, so daß Kant 
die Autonomie des Willens nicht lediglich in dem 
bisher von uns rekonstruiertem Umfang vertritt, 
sondern sie darüber hinaus mit Implikationen 
seiner Ethik versieht.34 Dadurch kann Kant sich 
dann schließlich sogar überreden, daß auch nur 
eine ganz bestimmte Konzeption von Ethik, 
nämlich die des kategorischen Imperativs, tran­
szendental begründet und somit die einzig mög­
liche sei.

Der Versuch, kontinuierlich von transzenden­
taler zu ethischer Reflexion überzugehen und 
umgekehrt muß aus prinzipiellen Gründen fehl­
schlagen, da beide Reflexionen auf unterschiedli­
chen Fragestellungen beruhen, die aufeinander 
irreduzibel sind. Die transzendentale Frage lautet 
in etwa: Unter welchen Bedingungen läßt sich 

34 Ein Kommentar zur GMS wie zur KPV aus der Perspektive 
transzendentaler Reflexion einerseits und ethischer Reflexion 
andererseits stellt unseres Erachtens noch ein Desiderat dar.

90

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein sittlicher Anspruch überhaupt rechtfertigen? 
Die ethische Frage hingegen lautet: Was soll ich 
unter Voraussetzung eines sittlichen Anspruchs 
tun? Transzendentalphilosophie begründet somit, 
daß man überhaupt eine Ethik haben solle, nicht 
jedoch die konkrete Form derselben. Im Rück­
gang vom sittlichen Anspruch kann auf die Auto­
nomie des Willens als Bedingung der Möglich­
keit dieses Anspruchs geschlossen werden und 
der Vollzug dieser Autonomie kann dann kon­
struktiv als Selbstaffirmation derselben gedacht 
werden. Damit jedoch ergibt sich keine konkrete 
Ethik, sondern es wird lediglich regressiv das 
Unbedingte erschlossen, das bei jeder ethischen 
Forderung immer schon mitgefordert wird und es 
wird darüber hinaus versucht, konstruktiv dieses 
Unbedingte als Vollzug transzendentaler Freiheit 
zu denken. Das Verhältnis von Transzendental­
philosophie und Ethik besteht sonach darin, daß 
erstere die Ermöglichung der letzteren aufweist, 
ohne daß letztere aus ersterer deduzierbar wäre.

Nun ist jedoch auch eine transzendentale Re­
flexion keinesfalls gehaltlos und allenfalls dieser 
Gehalt, den man als transzendentalen Anspruch 
benennen könnte, kann nun als negatives Krite­
rium im Hinblick auf eine konkrete Ethik dienen. 
Im Zusammenhang mit Kants Lehre kann, wie 
wir sahen, der transzendentale Anspruch als 
Selbstaffirmation transzendentaler Freiheit bzw. 
Selbstbewahrung der Autonomie des Willens 
rekonstruiert werden. Entsprechenderweise darf 
freilich kein ethisches Gebot die Selbstaufgabe 
transzendentaler Freiheit fordern. Ein ethischer 
Anspruch darf nicht das transzendentale Funda­
ment negieren, auf dem er basiert. Das ethische 
Sollen erheischt Anerkennung, nicht Unterwer­
fung. Die Unbedingtheit, mit der ein ethischer 

91

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anspruch auftritt, besteht gerade darin, daß er 
fordert, seinen Gehalt aus Freiheit anzuerkennen. 
Ethisch gehandelt werden soll nicht unter Auf­
gabe der Freiheit, sondern im Vollzug der Frei­
heit.

Der ethische Anspruch ist insofern unbedingt, 
als er die Selbstaffirmation transzendentaler Frei­
heit immer schon mitfordert. Er fordert vom 
Willen, alle etwaigen faktischen Bestimmungs­
gründe zu distanzieren, um sich in transzenden­
taler Freiheit daraufhin offenzuhalten, der Forde­
rung auf unbedingte Weise, nämlich um ihrer 
selbst willen, nachkommen zu können. Der tran­
szendentale Anspruch und der ethische Anspruch 
fallen in der sittlichen Erfahrung eines unbeding­
ten Anspruchs ineins und werden lediglich in der 
Reflexion voneinander getrennt, wobei gerade 
das transzendentale Moment den Anspruch der 
Unbedingtheit begründet. Parallel hierzu sind ja 
in je konkreter gegenständlicher Erfahrung tran­
szendentale und empirische Momente ebenfalls 
immer schon miteinander verbunden und nur 
durch Reflexion voneinander trennbar. Letztere 
als transzendentale unterscheidet erst zwischen 
dem erfahrungskonstitutiven Moment der tran­
szendentalen Grundsätze des Verstandes und 
dem kontingenten Moment der Empirie. Entspre­
chend unterscheidet transzendentale Reflexion in 
praktischer Hinsicht zwischen dem transzenden­
talen Moment der Selbstaffirmation der Auto­
nomie des Willens, das für Sittlichkeit konstitutiv 
ist, und dem ethischen Moment, in dem Sittlich­
keit sich in je konkreter Gehaltlichkeit realisiert.

Die Selbstaffirmation transzendentaler Freiheit 
begründet also die ethische Forderung in ihrer 
Unbedingtheit, d. h. sie begründet die Möglich­
keit, daß eine ethische Forderung um ihrer selbst 

92

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


willen erfüllt werden kann. Damit aber ist noch 
keine Festlegung dahingehend getroffen, worin 
denn die ethische Forderung zu bestehen habe. Es 
bleibt noch offen, auf welchen Prinzipien die 
Ethik beruhe, welche Struktur sie habe, beispiels­
weise ob sich der ethische Anspruch dadurch 
ausprägt, daß er die Erfüllung von Gesetzen oder 
die Realisierung von Werten fordere und vieles 
mehr. Transzendentalphilosophie ermöglicht die 
ethische Diskussion, ohne eine Ethik zu präju- 
dizieren.

Indem Kant die beiden Reflexionsniveaus nicht 
klar trennt, erweckt er den Anschein, als würde 
die transzendentale und die ethische Problematik 
in einem engeren, als dem eben erläuterten, 
sachlichen Zusammenhang stehen. Dabei geraten 
ihm Momente in die transzendentale Reflexion, 
die seiner Ethik entnommen sind. Näherhin wird 
der transzendentale Anspruch der Selbstaffirma­
tion der Autonomie des Willens dahingehend 
erweitert, daß diese Autonomie nur dann besteht, 
wenn der Wille nicht "nur seiner eigenen", 
sondern dabei auch "allgemeinen Gesetzgebung 
unterworfen"35 ist. Für den autonomen Willen 
bedeutet die Verbindung von eigener und zu­
gleich allgemeiner Gesetzgebung, sich eodem 
actu als "Oberhaupt", aber auch "Glied" im 
"Reich der Zwecke"36 zu vollziehen. Allgemeine 
Gesetzlichkeit sowie die weitere Bestimmung 
derselben als Gesetzgebung von Vernunftwesen, 
die als Selbstzwecke zu erachten sind, sind die 
wesentlichen Momente der Ethik des katego­
rischen Imperativs. Indem Kant diese Momente 
mit dem transzendentalen Anspruch der Autono­

35 GMS BA 73.
36 GMS BA 75.

93

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mie des Willens verquickt, sucht er dieser Ethik 
selbst transzendentalen Status zu verleihen und 
sie als die einzig mögliche darzustellen.

Kants Argumentationsstrategie besteht dabei 
näherhin darin, die Momente der allgemeinen 
Gesetzlichkeit moralischer Maximen sowie der 
Selbstzweckhaftigkeit des Vernunftwesens als 
unabdingbare ethische Prinzipien zu begründen 
zu suchen, um dann die damit begründete Ethik 
des kategorischen Imperativs mit dem transzen­
dentalen Anspruch der Autonomie des Willens zu 
verbinden. Kant verfällt damit gar nicht dem 
methodischen Fehler des Versuchs, von transzen­
dentaler Reflexion ausgehend zur Ableitung einer 
bestimmten Ethik zu gelangen, sondern sucht 
vielmehr umgekehrt, eine ganz bestimmte Ethik 
als die einzig vernünftige zu begründen, um dann 
im nachhinein eine Synthese herzustellen zwi­
schen den Prinzipien dieser Ethik und dem 
transzendentalen Anspruch der Autonomie des 
Willens. Die prinzipielle Offenheit transzenden­
taler Reflexion gegenüber verschiedenen Kon­
zeptionen von Ethik wird sonach durch ethische 
Reflexion aufzuheben gesucht, welche allein eine 
einzige Konzeption als begründet glaubt aus­
geben zu können.

Doch diesem Anspruch ethischer Reflexion 
vermögen Kants Ausführungen nicht gerecht zu 
werden, worauf im folgenden nur in aller Kürze 
eingegangen werden soll. Die wesentlichen Mo­
mente der Ethik des kategorischen Imperativs, 
die allgemeine Gesetzlichkeit einer moralischen 
Maxime als solcher sowie die Selbstzweckhaf­
tigkeit des Vemunftwesens, erweisen sich längst 
nicht als zureichend begründet. Die große, ja 
sogar verblüffende Plausibilität, die man ihnen 
prima facie zuzusprechen geneigt sein mag, ver­

94

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wandelt sich bei näherer Betrachtung von Kants 
Raisonnement jedenfalls in Skepsis.37

Grundlegend für Kants Ethik ist das Moment 
der allgemeinen Gesetzlichkeit einer moralischen 
Maxime als solcher. Die ihr entsprechende For­
mel des kategorischen Imperativs leitet Kant als 
erste ab. Sie besteht darin, daß einer Maxime des 
Willens das moralische Kriterium abverlangt 
wird, als allgemeines Gesetz gewollt werden zu 
können. Und diese Ableitung, wonach "der bloße 
Begriff eines kategorischen Imperativs auch die 
Formel an die Hand gebe", verblüfft in der Tat. 
"Denn da der Imperativ außer dem Gesetze nur 
die Notwendigkeit der Maxime enthält, diesem 
Gesetz gemäß zu sein, das Gesetz aber keine 
Bedingung enthält, auf die es eingeschränkt war, 
so bleibt nichts als die Allgemeinheit eines 
Gesetzes überhaupt übrig, welchem die Maxime 
der Handlung gemäß sein soll ... "38 "Der kate­
gorische Imperativ ist also nur ein einziger, und 
zwar dieser: handle nur nach derjenigen Maxime, 
durch die du zugleich wollen kannst, daß sie ein 
allgemeines Gesetz werde."39

Gegenüber dem hypothetischen Imperativ, der 
prinzipiell von einer vorgängigen Zwecksetzung 
als seiner Bedingung abhängt, gebietet der kate­
gorische Imperativ unbedingt. Soviel ist unstrei­
tig nach den von Kant vorgenommenen Begriffs­
definitionen. Zugestanden werden kann auch, daß 
die Unbedingtheit des Gesetzes darin bestehe, 

37 Diese Kritik aber verfolgt keineswegs die Absicht, daß Kants 
ethische Prinzipien schlechthin unhaltbar wären, sondern 
lediglich, daß sie erhebliche Defizite hinsichtlich ihrer 
Begründung aufweisen.
38 GMSBA51 f.
39 GMS BA 52.

95

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß dieses durch keine Bedingung eingeschränkt 
werde. Dies erscheint unproblematisch, sofern 
eben damit nichts anderes gesagt sein soll, als die 
Trivialität: das unbedingte Gesetz unterstehe kei­
ner Bedingung. Problematisch aber erscheint die 
Folgerung, wonach gelten soll, es bliebe "nichts 
als die Allgemeinheit eines Gesetzes überhaupt 
übrig". Unbedingtheit muß ja nicht eo ipso Allge­
meinheit bedeuten.

Kant gibt keine Begründung, warum ein unbe­
dingter Anspruch die Form eines allgemeinen 
Gesetzes haben müsse. Der Schein einer Begrün­
dung aber entsteht durch Kants ambivalenten 
Gebrauch des Begriffs "Gesetz", womit er den 
logischen Hiatus zwischen dem Moment der 
Unbedingtheit und dem der Allgemeinheit zu 
überbrücken sucht. Diesen Begriff nämlich führt 
er zunächst nur ein, um die Unbedingtheit sittli­
cher Imperative zu kennzeichnen. Ist dieser 
Begriff aber erst einmal in diesem Sinne einge­
führt, findet Kant in ihm ganz selbstverständlich 
das Moment der Allgemeinheit enthalten, wobei 
auch Assoziationen mit dem Begriff des Gesetzes 
in theoretischer Hinsicht hilfreich sind, sofern für 
ein Naturgesetz ja innerhalb eines bestimmten 
Bereichs allgemeine Gültigkeit angenommen 
wird.40 Wird deshalb die Konnotation des Mo­

40 Kant läßt gar keinen Zweifel daran, daß er den Begriff des 
Gesetzes dem theoretischen Bereich entnimmt; vgl. etwa GMS 
BA 36: "Ein jedes Ding der Natur wirkt nach Gesetzen. Nur ein 
vernünftiges Wesen hat das Vermögen, nach der Vorstellung der 
Gesetze, d. i. nach Prinzipien zu handeln, oder einen Willen 
Bezeichnend hierbei ist, mit welcher Selbstverständlichkeit der 
Begriff des Gesetzes im Zusammenhang bereits mit der Absicht­
lichkeit des Handelns eingeführt wird, obwohl er damit doch gar 
nicht in zwingendem Zusammenhang steht. Absichtliches 
Handeln liegt ja bereits vor, wenn man nach einer Maxime 

96

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ments der Allgemeinheit in gewisser Hinsicht als 
Implikation des Begriffs eines Gesetzes womög­
lich unvermeidbar, so bliebe jedoch Kants Ein­
führung gerade dieses Begriffs zur Kennzeich­
nung der unbedingten Geltung eines sittlichen 
Anspruchs zu beanstanden. In diesem Sinne 
könnte man Kant gar unterstellen, er habe gerade 
den Begriff des Gesetzes als willkürliche Kenn­
zeichnung für die Unbedingtheit eines sittlichen 
Anspruchs nur deshalb eingeführt, um das Mo­
ment der Allgemeinheit dann analytisch aus ihm 
hervorzuzaubern.

Im Sinne der angedeuteten Argumentations­
strategie wird in der GMS der Begriff des Geset­
zes nur eingeführt, um die Unbedingtheit sitt­
licher Imperative zum Ausdruck zu bringen, denn 
es soll damit eine sich von allen anderen Impe­
rativen abhebende "Nötigung des Willens deut­
lich unterschieden"41 werden. Allein um "die 
Ungleichheit der Nötigung des Willens deutlich" 
zu machen, werden die Imperative unterschieden 
in "Regeln", "Ratschläge" und "Gebote (Geset­
ze)". Der Begriff der letzteren wird allein für 
sittliche Imperative im Hinblick auf deren un­
bedingte Geltung reserviert. Doch in der hierfür 
sogleich folgenden Begründung wird dann ein­
fach als selbstverständlich unterstellt, mit dem 
Begriff des Gesetzes gehe neben dem definito- 
risch festgelegten Moment der Unbedingtheit 
auch das Moment der Allgemeinheit einher, 
indem Kant weiter ausführt: "nur das Gesetz 
führt den Begriff einer unbedingten und zwar 

handelt, und dieser muß ja nach Kants sonstigem Verständnis 
keine allgemeine Gesetzlichkeit eignen.
41 GMS BA 43.

97

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


objektiven und mithin allgemein gültigen 
Notwendigkeit bei sich"42, womit dann freilich 
unbedingte und allgemeine Geltung austauschbar 
werden und Kant in der später folgenden Ab­
leitung der Grundformel des kategorischen 
Imperativs ganz selbstverständlich die "Allge­
meinheit eines Gesetzes" voraussetzen kann. Die 
Willkürlichkeit der Bezeichnung eines unbeding­
ten sittlichen Anspruchs als Gesetz kommt in 
obigem Zitat im übrigen dadurch recht gut zum 
Ausdruck, daß Kant zunächst sogar zwei Begriffe 
zur Kennzeichnung des sittlichen Anspruchs 
anbietet, nämlich "Gebot" und "Gesetz", wobei er 
letzteres sogar zunächst noch in Klammer setzt, 
womit man wohl annehmen darf, daß er den 
Begriff "Gebot" zunächst für die näherliegende 
Bezeichnung hält. Hierin könnte man ihm nur 
zustimmen, denn der Begriff des Gebotes scheint 
dem praktischen Kontext sittlicher Erfahrung 
weit näher zu stehen, als der mit Assoziationen 
aus dem Bereich der Natur beladene Begriff des 
Gesetzes. Da Kant jedoch wohl genau auf diese 
Assoziationen, welche im wesentlichen das Mo­
ment allgemeiner Gültigkeit beinhalten, abzielt, 
ersetzt er kurzerhand den Begriff des Gebotes 
durch den des Gesetzes.43

42 GMS BA 43.
43 Die mit dem Begriff des Gesetzes verbundenen Konnotationen 
aus dem theoretischen Bereich nimmt Kant dann bewußt in 
Anspruch, wenn er die allgemeine Gesetzlichkeit moralischer 
Maximen explizit in Analogie zur Naturgesetzlichkeit denkt und 
damit zu folgender zweiten Formel des kategorischen Imperativs 
gelangt: "handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch 
deinen Willen zum allgemeinen Naturgesetze werden sollte" 
(GMS BA 52). Sofern die moralische Maxime als allgemeines 
Gesetz gewollt werden kann, kann sie gleichsam betrachtet 
werden, als ob sie ein Gesetz einer Natur sei, die durch 

98

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Festzuhalten jedenfalls bleibt, daß die Einfüh­
rung des Prinzips der allgemeinen Gesetzlichkeit 
als ethischer Qualifikation von Kant keineswegs 
zwingend begründet wird. Und dies gilt auch im 
Hinblick auf das zweite wesentliche Konstituens 
der Ethik des kategorischen Imperativs, nämlich 
von der These der Selbstzweckhaftigkeit des Ver- 
nunftwesens. Letztere führt Kant eigentlich des­
halb ein, um die Maximen, die allein nach dem 
Kriterium widerspruchsfreier allgemeiner Ge­
setzlichkeit gewollt werden könnten, weiter 
einzuschränken. Als allgemeines Gesetz könnte 
ja eine unendliche Anzahl möglicher Maximen 
widerspruchsfrei gewollt werden, deshalb sucht 
Kant nach einer näheren Spezifizierung im Hin­
blick auf die moralische Qualifikation von 
Maximen.

Diese erfolgt nach Kant, indem der kategori­
sche Imperativ nicht nur fordert, daß eine Maxi­
me als allgemeines Gesetz widerspruchsfrei ge­
wollt werden könnte, sondern darüber hinaus 

menschliches Handeln zu konstituieren wäre. Eine Ungereimtheit 
unserer Interpretation könnte u. U. darin gesehen werden, daß der 
hier auf ethischem Niveau problematisierte Begriff des Gesetzes 
auf transzendentalem Niveau mit dem Prinzip der Autonomie 
explizit in Anspruch genommen wird (Vgl. oben § 12). Dies 
allerdings kann allein bereits durch die strikte Unterschiedenheit 
der Reflexionsniveaus gerechtfertigt erscheinen. Es scheint ja 
keinerlei methodische Veranlassung zu bestehen, Begriffe trans­
zendentaler Reflexion mutatis mutandis in ethischer Reflexion 
wiederholen zu müssen. Vielmehr erscheint es weit eher ange­
zeigt, daß jede dieser Reflexionen ihre Begrifflichkeit eigens zu 
begründen hat. In diesem Sinne kann transzendentale Reflexion 
einen Bezug zwischen Freiheit und Gesetz im Prinzip der 
Autonomie positiv darstellen, während die ethische Reflexion den 
Begriff des Gesetzes weit weniger zwingend zu rechtfertigen 
vermag.

99

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch einen unbedingten Zweck dekretiert, der 
nicht wiederum zum Mittel für einen anderen 
Zweck herabgesetzt werden kann. Die sittliche 
Qualifikation einer Maxime ist damit erst dann 
gegeben, wenn sie diesem Zweck an sich selbst 
nicht widerspricht. Der unbedingte Zweck kon­
kurriert dabei aber nicht mit allen anderen 
Zwecken auf gleicher Ebene, wobei er diese 
letztlich zu bloßen Mitteln herabsetzen würde, 
sondern ist formaliter als ein Zweck überhaupt zu 
denken, der hinsichtlich der sittlichen Qualifika­
tion einer Maxime und deren konkreter Zweck­
setzung als mitgesetzt muß unterstellt werden 
können. Als diesen unbedingten Zweck denkt 
Kant das Vernunftwesen und leitet daraus die 
entsprechende Spezifizierung des kategorischen 
Imperativs ab: "Handle so, daß Du die Mensch­
heit sowohl in Deiner Person als in der Person 
eines jeden anderen jederzeit als Zweck, niemals 
bloß als Mittel brauchst".44

Diese Selbstzweckhaftigkeit des Menschen 
bzw. des Vemunftwesens führt Kant aber als eine 
bloße Behauptung ein: "Nun sage ich: der 
Mensch und überhaupt jedes vernünftige Wesen 
existiert als Zweck an sich selbst ... "45 Und für 
diese Behauptung wird auch keine zureichende 
Begründung geboten, sondern sie wird lediglich 
ex negativo dadurch zu stützen gesucht, daß 
durch Neigungen vermittelten Objekten wie auch 
vernunftlosen Wesen eine unbedingte Werthaf- 
tigkeit und damit eine Selbstzweckhaftigkeit 
abgesprochen wird. Dabei ist zwar die Struktur 
erkennbar, daß der oberste Zweck der Vernunft 
nur in dieser selbst und nicht in Vernunftfrem-

44 GMS BA 66 f.
45 GMS BA 64.

100

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem bestehen könne, nicht aber wird von Kant 
auf zureichende Weise begründet, wie gerade das 
individuelle Vernunftwesen diese Struktur der 
Selbstrealisation der Vernunft zu mediatisieren 
vermag. Allein aufgrund dieser Struktur wären ja 
auch überindividuelle Vernunftleistungen (wie 
etwa Hegels Objektivationen des Geistes, bspw. 
Staat, Gesellschaft, Familie etc.) als Kandidaten 
der unbedingten Zwecksetzung von vornherein 
gar nicht auszuschließen. Sollte jeder Anschein 
eines unhinterfragt vorausgesetzten Individualis­
mus vermieden werden, so müßte die Unbedingt­
heit des individuellen Vemunftwesens nicht nur 
ex negativo, sondern positiv ausgewiesen wer­
den.46

Die ethischen Prinzipien der allgemeinen 
Gesetzlichkeit einer Maxime wie auch des Ver­
nunftwesen als eines Selbstzwecks werden also 
von Kant nicht hinreichend begründet. Die Ethik 
des kategorischen Imperativs findet sich damit 
keineswegs als die einzig mögliche ausgewiesen. 
Damit kann recht betrachtet auch der Befund der 
ethischen Reflexion Kants keine Veranlassung 
ergeben, die erörterten ethischen Prinzipien mit 
dem transzendentalen Prinzip der Selbstaffirma­
tion transzendentaler Freiheit als der Autonomie 

46 Das Vernunftwesen als unbedingten Zweck positiv auszu- 
weisen, liegt wohl in der Intention zweier genuiner Lehrstücke 
Fichtes: der Selbstsetzung des Ich und der Interpersonalitäts­
deduktion. In der Selbstsetzung des Ich kann sich das menschliche 
Vernunftwesen in seiner Unbedingtheit erfahren und der Inter­
personalitätsdeduktion zufolge muß es als diesbezügliche Mög­
lichkeitsbedingung eodem actu ein anderes, es aufforderndes 
menschliches Vernunftwesen setzen. In der Durchführung dieser 
Lehrstücke sucht Fichte in einer transzendentalen Genesis 
aufzuweisen, wie Unbedingtheit im commercium menschlicher 
Freiheit sich gerade zwischen menschlichen Vernunftwesen 
konstituiert.

101

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Willens in eine zwingende Verbindung zu 
bringen. Der autonome Wille als solcher muß 
sonach nicht zwingend mit allgemeiner Gesetz­
gebung in einem Reich der Zwecke von Ver­
nunftwesen einhergehen. Die Offenheit transzen­
dentaler Freiheit gegenüber verschiedenen Kon­
zeptionen von Ethik vermag Kants ethische 
Reflexion also entgegen ihrem Anschein nicht 
aufzuheben.

Hinsichtlich Kants praktischer Philosophie 
erscheint damit allein der transzendentale Grund­
gedanke zwingend, wonach ein unbedingter sitt­
licher Anspruch auf die Selbstaffirmation tran­
szendentaler Freiheit als der Autonomie des Wil­
lens zurückzuführen sei. Die von Kant ebenfalls 
angestrebte Begründung der Ethik des kategori­
schen Imperativs als der allein möglichen Ethik 
vermag hingegen nicht zu überzeugen.47

47 Deshalb mögen auch die Versuche durchaus sinnvoll sein, 
Kants Ethik zu einer Diskursethik zu transformieren. Einen argen 
methodischen Fehler begehen diese Versuche allerdings dann, 
wenn sie sich dabei auch über Kants transzendentale Freiheits­
lehre, mithin über das Prinzip der Selbstaffirmation der Auto­
nomie des Willens hinwegsetzen zu können glauben. Vgl. hierzu 
die berechtigte Kritik von H. Krings (1980), S. 69-98.

102

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C. Autonomie und Glückseligkeit

§15 Das Problem der Vereinbarkeit von 
Sittlichkeit und Glückseligkeit

Wird in der GMS und KPV die Autonomie des 
Willens als Begründungsprinzip der Sittlichkeit 
eingeführt, so wird Glückseligkeit als solches 
eindeutig negiert. Sofern letztere als Begrün­
dungsprinzip gedacht würde, wäre Kant zufolge 
eine Heteronomie des Willens in jedem Fall 
unvermeidbar. Hinsichtlich der Begründung der 
Sittlichkeit erscheint Glückseligkeit geradezu als 
Gegenprinzip, unter dem alle verfehlten Begrün­
dungsversuche subsumierbar sind. Weder als 
eigene1 noch als allgemeine1 2 kann sie die Sitt­
lichkeit begründen. Kommt also Glückseligkeit 
zunächst nur negativ "als Gegengewicht gegen 
alle Gebote der Pflicht"3 in den Blick, so beläßt 
Kant es aber dabei nicht, sondern versucht in der 
KPV auch eine positive Beziehung zwischen 
Sittlichkeit und Glückseligkeit zu denken. Glück­
seligkeit wird dabei völlig unvermittelt als ein 
Verlangen vernünftiger endlicher Wesen4 im 

1 KPV A 45, 60 f.
2 KPV A 63.
3 GMS BA 23.
4 KPV A 198; vgl. auch vorher bereits KPV A 45: "Glücklich zu 
sein, ist notwendig das Verlangen jedes vernünftigen aber

103

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rahmen einer Lehre vom summum bonum 
eingeführt.

Kant geht es bei dieser Lehre nicht nur um eine 
Vereinbarkeit von Sittlichkeit und Glückselig­
keit, sondern er behauptet darüber hinaus sogar 
eine Verwiesenheit der Sittlichkeit auf Glückse­
ligkeit. Dies deutet er damit an, daß die Tugend 
zwar "das Höchste" als das "Oberste (supre- 
mum)" sein müsse, es aber nicht als "das Vollen­
dete (consummatum)"5 sein könne, da sie nicht 
der "ganze Gegenstand einer reinen praktischen 
Vernunft, d. i. eines reinen Willens"6 sei. Dies sei 
vielmehr ein summum bonum, das neben dem 
Begriff der Sittlichkeit auch den der Glückselig­
keit enthalte, wobei die letztere im Verhältnis zur 
Tugend exakt proportioniert sei. Um die Verein­
barkeit dieses Lehrstücks mit autonomer Sittlich­
keit nicht bereits a limine preiszugeben, betont 
Kant freilich von Anfang an, daß hierbei allein 
die Sittlichkeit als Bestimmungsgrund des Wil­
lens fungieren dürfe.

Wie aber kann Glückseligkeit einerseits als 
"Gegenstand" des sittlichen Willens gedacht wer­
den, ohne andererseits "nicht als Bestimmungs­
grund" des sittlichen Willens gedacht werden zu 
müssen? Und wie ist das summum bonum, sofern 
es in einer der Tugend exakt proportionierten 
Glückseligkeit bestehen soll, näherhin zu denken 
bzw. warum soll dies überhaupt gedacht werden?

Die Aufgabe, die sich dem Interpreten stellt, 
besteht darin, zu rekonstruieren, wie Kants 

endlichen Wesens und also ein unvermeidlicher Bestimmungs­
grund seines Begehrungsvermögens."
* KPV A 198.
6 KPV A 196.

104

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff der Glückseligkeit zu konzipieren sei, 
damit die Lehre vom summum bonum der KPV 
mit einer auf dem Prinzip der Autonomie des 
Willens einhergehenden Begründung der Sitt­
lichkeit vereinbar erscheint und auch unter Vor­
aussetzung dieser Begründung einen systemati­
schen Stellenwert erhält. Die Mißverständnisse 
der Kantinterpretation im Hinblick auf diese 
Problematik sind mehr als zahlreich. Sicherlich 
gehört die Dialektik der praktischen Vernunft zu 
den am meisten mißverstandenen Kapiteln der 
Kantinterpreten. Meist wurden die Schwierigkei­
ten durch eine nur oberflächliche Auseinander­
setzung mit dem Begriff der Glückseligkeit um­
gangen oder es wurde tatsächlich der Schluß 
gezogen, die Lehre vom summum bonum sei gar 
nicht vereinbar mit der Begründung der Sitt­
lichkeit durch Autonomie des Willens, womit 
Kant nichts weniger als eine offensichtliche 
Inkonsistenz zwischen Analytik und Dialektik 
ein und desselben Werkes unterstellt wurde.

Wie so oft ist aber auch in diesem Punkt Kant 
vor seinen vorschnell urteilenden Kritikern in 
Schutz zu nehmen. Die Rekonstruktion seines 
Begriffes der Glückseligkeit führt nämlich, wie 
zu zeigen sein wird, durchaus zu dem Resultat 
einer prinzipiellen Vereinbarkeit einer auf 
Autonomie des Willens beruhenden Sittlichkeit 
mit der Lehre vom summum bonum und darüber 
hinaus wird auch die Konsequenz einsichtig, mit 
der sich Kant von ersterer zu letzterer überzu­
gehen veranlaßt sieht.

Vorweg sei hierbei allerdings bemerkt, daß 
diese Vereinbarkeit und dieser sinnvolle Bezug 
zwischen autonomer Sittlichkeit und Glück­
seligkeit nicht bereits für die entsprechenden 
Ausführungen der KRV gelten kann. Die dorti­

105

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen Ausführungen zum höchsten Gut lassen 
Glückseligkeit ganz offensichtlich als Belohnung 
für Tugend erscheinen im Rahmen eines theonom 
begründeten moralischen Handelns.7

§ 16 Die Rekonstruktion des Begriffs 
der Glückseligkeit

Kant widmet dem Begriff der Glückseligkeit 
keine systematische Erörterung. Dieser Begriff 
muß deshalb aus den verstreuten Äußerungen, 
die sich vor allem in der GMS und KPV hierüber 
finden, rekonstruiert werden. Zweifelsohne hätte 
Kant den zahllosen Mißverständnissen seiner 
Interpreten und Kritiker vorbeugen können, hätte 
er den Begriff der Glückseligkeit ähnlich aus­
führlich und zusammenhängend erörtert, wie den 
der Sittlichkeit. Er hat dies wohl deshalb nicht 
getan, da der Begriff der Glückseligkeit, wie die 
Rekonstruktion zeigen wird, seinen wichtigen 
systematischen Ort im Rahmen eines Problem­
kreises hat, den Kant nicht thematisiert, sondern 
auf den er nur, soweit es ihm für seine Fragestel­
lungen notwendig erscheint, en passant eingeht. 

7 In der Konsequenz dieser Divergenz zwischen KRV und KPV 
ergeben sich dann bei genauerer Betrachtung freilich auch 
unterschiedliche Konzeptionen der Ideen der reinen Vernunft, die 
ja wiederum um der Ermöglichung des höchsten Gutes willen 
gedacht werden. Hinsichtlich der Idee der Freiheit wurde dies ja 
bereits dargetan. Die KRV kann sich mit dem Begriff praktischer 
Freiheit zufrieden geben, während die KPV von transzendentaler 
Freiheit ausgehen muß. Aber auch die Ideen "Gott" und 
"künftiges Leben" bzw. "Unsterblichkeit" werden in der KPV auf 
der Basis autonomer Sittlichkeit und eines dieser entsprechenden 
Lehrstücks vom summum bonum gegenüber den Konzeptionen 
der KRV entscheidend geändert. Hierauf einzugehen würde 
allerdings den Rahmen dieser Abhandlung sprengen.

106

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es handelt sich hierbei nämlich um die Proble­
matik menschlichen Handelns überhaupt. Die 
Fragestellung von Kants praktischer Philosophie 
aber zielt nicht auf die Handlung als solche ab, 
sondern allein auf das Moment der Sittlichkeit 
derselben. Handlungstheoretischen Fragestellun­
gen geht Kant nur insoweit nach, als die Refle­
xion auf das Moment der Sittlichkeit einer 
Handlung wenigstens ein umrißhaftes Verständ­
nis der Grundstruktur von Handeln überhaupt 
voraussetzt. Die spärlichen Ausführungen, die 
Kant diesem Problem widmet, haben stets frag­
mentarischen Charakter, da auch der Duktus von 
Kants Ausführungen allein durch das Interesse 
am Moment der Sittlichkeit bestimmt wird.

Bezeichnend für Kants nur peripheres Einge­
hen auf das Problem des Handelns im allgemei­
nen ist es, daß er auf wesentliche Begriffe dessel­
ben lediglich in einer Anmerkung der Vorrede 
zur KPV eingeht und dabei darauf hinweist, daß 
man die "Erklärung" dieser Begriffe, "als in der 
Psychologie gegeben, billig sollte voraussetzen 
können".8 Andererseits ist es geradezu ein 
Glücksfall, daß Kant hier wenigstens in einigen 
zusammenhängenden Sätzen durch die Definition 
der Begriffe "Leben", "Begehrungsvermögen" 
und "Lust" auf die Grundstruktur einer Handlung 
als solcher eingeht, zumal hiermit gerade die psy­
chologischen Begriffe einer Handlungstheorie 
benannt sind, die sich für die Rekonstruktion des 
kantischen Begriffs der Glückseligkeit als 
bedeutsam erweisen.

In aller Kürze gibt Kant eine Definition dieser 
drei Begriffe in ihrem Zusammenhang und 
erklärt dies als hinreichend im Hinblick auf die 

8 KPV A 15 Anm.

107

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voraussetzungen, die aus psychologischer Sicht 
für seinen Zweck zu berücksichtigen sind: "Le­
ben ist das Vermögen eines Wesens, nach Geset­
zen des Begehrungsvermögens zu handeln. Das 
Begehrungsvermögen ist das Vermögen dessel­
ben, durch seine Vorstellungen Ursache von der 
Wirklichkeit der Gegenstände dieser Vorstellun­
gen zu sein. Lust ist die Vorstellung der Überein­
stimmung des Gegenstandes oder der Handlung 
mit den subjektiven Bedingungen des Lebens, 
d. i. mit dem Vermögen der Kausalität einer 
Vorstellung in Ansehung der Wirklichkeit ihres 
Objekts (oder der Bestimmung der Kräfte des 
Subjekts zur Handlung, es hervorzubringen). 
Mehr brauche ich nicht zum Behuf der Kritik von 
Begriffen, die aus der Psychologie entlehnt 
werden ..."9

Kants Versäumnis, auf diese faktischen Vor­
aussetzungen menschlichen Handelns näher 
einzugehen, ist der Grund für die bei seinen 
Interpreten entstandenen Mißverständnisse hin­
sichtlich des Begriffs der Glückseligkeit. Es kann 
nämlich gezeigt werden, daß die in eine Anmer­
kung verbannten eben zitierten Definitionen in 
Verbindung mit den sich verstreut in der GMS 
und KPV findenden Ausführungen zur Glückse­
ligkeit einen ziemlich eindeutigen Begriff der 
letzteren ergeben, welcher völlig vereinbar ist mit 
Kants Begriff der Autonomie des Willens im 
Hinblick auf die Begründung der Sittlichkeit. 
Darüber hinaus kann dargelegt werden, daß die­
ser zu rekonstruierende Begriff der Glückselig­
keit im Rahmen einer fundamentalen Betrach­
tung von menschlichem Handeln überhaupt als 
unerläßliches Komplement der Sittlichkeit zu 

9 KPV A 17 Anm.

108

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denken ist, wodurch Kants Lehrstück vom 
summum bonum seine Rechtfertigung erfährt.

Kant definiert also das Leben als ein "Vermö­
gen eines Wesens, nach Gesetzen des Begeh- 
rungsvermögens zu handeln", und "das Begeh- 
rungsvermögen ist das Vermögen desselben, 
durch seine Vorstellungen Ursache von der 
Wirklichkeit der Gegenstände dieser Vorstellun­
gen zu sein". Kant sieht damit in der psychischen 
Dimension die differentia specifica des Lebens 
als solchem gegenüber toter Natur. Dies ist 
durchaus nachvollziehbar. Elemente toter Natur 
nämlich wirken allein nach äußerlich erhaltenen 
Impulsen, nicht nach einem immanenten Streben, 
so daß streng genommen ein Wirken von einem 
Bewirktwerden gar nicht unterscheidbar ist. Jeder 
Stoß, der von einem Massenpunkt ausgeht, kann 
ebenso als ein Gestoßenwerden desselben be­
trachtet werden. Leben hingegen qualifiziert sich 
durch ein Wirken, das mit einem Begehren und 
damit einem bewußten Streben einhergeht, womit 
sich der Bereich einer Innerlichkeit und Bewuß­
theit allererst auftut. Aufgrund dieser Bewußtheit 
des Strebens kann das Wirken eigene Vorstellun­
gen zur Ursache haben und auf die Wirklichkeit 
des Vorgestellten in einem Zweckbezug abzielen. 
Wirken wird damit unter Voraus-setzung eines 
Begehrungsvermögens allererst von einem Be­
wirktwerden unterscheidbar, insofern Wirken 
dann durch Innerlichkeit, Bewußtheit und Inten­
tionalität gekennzeichnet ist, wogegen Bewirkt­
werden als eine rein äußere Veranlassung 
erscheint.

Auch das Gefühl der Lust setzt Kants Defini­
tion zufolge das Moment des Begehrens voraus, 
denn es beruht auf dem Bewußtsein, daß eine 
Erfüllung des Begehrens gegeben ist. So ist Lust 

109

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"die Vorstellung der Übereinstimmung des Ge­
genstandes oder der Handlung ... mit dem Ver­
mögen der Kausalität einer Vorstellung in 
Ansehung der Wirklichkeit ihres Objekts (oder 
der Bestimmung der Kräfte des Subjekts zur 
Handlung es hervorzubringen)". Lust beruht also 
quasi auf einer Vorstellung zweiter Ordnung, 
welche die Verwirklichung einer objektbezoge­
nen Vorstellung anzeigt.10

Wesentlich im Hinblick auf Lust erscheint, daß 
die Zwecke des Begehrungsvermögens durch 
Vorstellungen repräsentiert werden. Durch Vor­
stellungsbezug allein aber wird im Bereich bloßer 
Sinnlichkeit und der mit dieser verbundenen Un­
mittelbarkeit verblieben. Im bloßen Vorstellen 
weiß der Vorstellende sich nicht als solcher und 
ist ganz an einzelnes Sinnliches hingegeben, oh­
ne dies auf ein Allgemeines hin zu transzendieren 
und durch ein solches zu vermitteln. Im bloßen 
Vorstellungsbezug ist der Vorstellende völlig 
rezeptiv durch das Vorgestellte bestimmt. Allein 
durch Vorstellungen repräsentierte Zwecke wir­
ken sonach als naturale Determinanten. Außer­
dem vermögen lediglich durch Vorstellungen 
repräsentierte Zwecke auch keinen Zusammen­
hang zu vermitteln. Die bloße Vorstellung 
repräsentiert als solche stets Besonderes und 
besitzt keine Allgemeinheit. Auch eine Mehrheit 
bloßer Vorstellungen ergibt lediglich das bezie­
hungslose Nebeneinander einer Mannigfaltigkeit, 
in welcher die Vorstellungen in ihrer Vereinze­

10 In der Einleitung der MS bestimmt Kant diese Lust näher als 
"praktische Lust", sofern sie eben auf das Begehrungsvermögen 
bezogen und auf die Verwirklichung des Vorgestellten gerichtet 
ist, und setzt sie damit ab von einer "kontemplativen Lust", die 
bereits auf der Vorstellung allein basiert, ohne auf die 
Wirklichkeit des Vorgestellten gerichtet zu sein (AB 3).

HO

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung bestehen bleiben und zu keiner Einheit 
gelangen. Im Hinblick auf Lust ergibt sich dabei 
als Konsequenz: Sofern sie auf dem Bewußtsein 
beruht, daß vorgestellten Zwecken objektive Ver­
wirklichungen korrespondieren, kann es sich, 
aufgrund der Disparität der Vorstellungen, auch 
lediglich um jeweils punktuelle Wirklichkeitsmo­
difikationen handeln.

Diese sinnliche Unmittelbarkeit aber entspricht 
nicht dem menschlichen Handeln. Letzterem muß 
neben der Dimension des Physischen und Psychi­
schen noch zumindest eine elementare Ver­
nünftigkeit zuerkannt werden. Dies bedeutet, daß 
menschliches Handeln nicht lediglich auf ein­
zelnen Vorstellungen gründet, die in einem dis­
paraten Nebeneinander bloßer Mannigfaltigkeit 
stehen, sondern vielmehr in Begriffen. Das 
menschliche Begehrungsvermögen ist deshalb 
auch Kant zufolge als "Willkür" oder "Wunsch" 
ein "Begehrungsvermögen nach Begriffen".11 Ein 
Begriff aber bedeutet als solcher jeweils Einheit 
von Vorstellungen. Letztere werden dabei nicht 
in ihrer unmittelbaren sinnlichen und vereinzel­
ten Gegebenheit belassen, sondern durch Sponta­
neität in einen systematischen wechselseitigen 
Bezug gebracht, dessen Regel der Begriff ist. Im 
Begriff realisiert sich damit immer schon Freisein 
von sinnlicher Unmittelbarkeit und deshalb 
bedeutet ein Begehrungsvermögen nach Begrif­
fen die Unabhängigkeit des Handelns von der 
Gebundenheit an vereinzelte Vorstellungen und 
damit einhergehend die Möglichkeit eines 
Handelns nach eigenen Regeln, die dann in Ma­
ximen ausformuliert werden können. So gehen 
Kant zufolge von der "Willkür" als diesem 11 

11 MS AB 4 f.

111

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Begehrungsvermögen nach Begriffen"12 auch 
"die Maximen"13 aus. Mit dieser Willkür ist die 
Möglichkeit eröffnet, sich durch Begriffe eigene 
Zwecke zu setzen, die sich nicht durch Eingebun­
densein in einen naturalen Konnex via Vorstel­
lungen einfach aufdrängen.

Sofern die Zwecke durch Begriffe vermittelt 
sind, werden sie allererst als eigene erfahrbar. Im 
Rahmen sinnlicher Unmittelbarkeit weiß der 
Vorstehende sich ja gar nicht als solcher. Mit der 
Distanzierung dieser Unmittelbarkeit, welche mit 
der Bildung und Anwendung von Begriffen ein­
hergeht, gewinnt das Subjekt erst ein Bewußtsein 
seiner selbst. Das "Ich denke" kann nun prinzi­
piell jeden Gedanken begleiten.

Da menschliches Handeln immer schon über 
die sinnliche Unmittelbarkeit hinaus ist und 
letzteres eine reine Fiktion ist, kann auch das 
tatsächliche Erleben der Lust nicht schlechthin 
unmittelbar sein. Menschliches Handeln ist 
immer schon durch Begriffe und Maximen 
vermittelt und damit verständiges Handeln. Soll 
Lust in ihrer Unmittelbarkeit erfahren werden, so 
ist de facto diese Unmittelbarkeit - soweit 
möglich - erst herzustellen. Der Rückgang von 
begrifflich vermittelten Zwecken, die sich an 
weiterreichenden verstandesmäßigen Zusammen­
hängen orientieren, auf bloße Vorstellungsbe­
züge, und damit quasi die Rücknahme der 
Subjektivität, muß eigens geleistet werden, ohne 
daß diese Rücknahme freilich je vollkommen 
vollzogen werden könnte. Einmal konstituierte 
Subjektivität kann sich zwar wieder weitgehend 
zurücknehmen, sich aber prinzipiell nicht gänz- 

12 A. a. O.
13 MS AB 26.

112

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieh aufheben. Somit bleibt menschlichem Han­
deln, auch wenn es sich de facto durch bloßen 
Vorstellungsbezug vermittelt, ein Rest von 
Subjektivität. Kants Definition der Lust bringt 
dies dadurch zum Ausdruck, daß Lust auf der 
Vorstellung der Korrespondenz einer Vorstellung 
und deren Verwirklichung, mithin auf einer Vor­
stellung zweiter Ordnung, basiert, durch die das 
Subjekt bereits eine Distanz zum unmittelbaren 
Geschehen herstellt. Darüber hinaus könnte man 
auch noch anmerken, daß die Unmöglichkeit, auf 
reine Unmittelbarkeit zurückzukommen, auch 
darin zum Ausdruck kommen muß, daß gar kein 
reiner Vorstellungsbezug erreicht werden kann. 
Die Vorstellungen sind bereits als solche, wie ja 
die KRV lehrt, prinzipiell begrifflich vermittelt.

Sofern nun menschliches Handeln auf begriff­
lich vermittelten Zwecksetzungen beruht, ist hin­
sichtlich der Verwirklichung der Zwecke der 
Bezug auf die Realisierung einzelner Vorstellun­
gen inadäquat. Menschlichem Handeln geht es 
nicht um lediglich punktuelle Wirklichkeitsmodi­
fikationen, sondern vielmehr um die Verwirkli­
chung von Zwecken, die unter Regeln von 
Begriffen stehen.

Realisierung eines Zwecks setzt deshalb eine 
Vielzahl von einzelnen Wirklichkeitsmodifi­
kationen voraus, deren systematischer Zusam­
menhang allererst diese Realisierung ergibt. Ent­
sprechend der prinzipiellen Distanzierung von 
sinnlicher Unmittelbarkeit, die mit dem Begriff 
einhergeht, hängt dessen objektive Realisierung 
auch gar nicht von der Realisierung einzelner 
Vorstellungen ab. Die Realisierung eines Begriffs 
kann aufgrund dessen Allgemeinheit prinzipiell 
auf mehrerlei Weise erfolgen. Dies hat auch eine 
bedeutsame Konsequenz für den Begriff der 

113

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lust. Der nach Kants Definition für sie konstitu­
tive Bezug auf die Korrespondenz subjektiven 
Begehrens und objektiver Realisierung desselben 
bleibt festzuhalten. Anstatt um die Realisierung 
einzelner Vorstellungen aber geht es nun um die 
von Begriffen. Das dabei sich ergebende Gefühl 
der Lust beruht nun nicht mehr, wie im Grenzfall 
reiner Sinnlichkeit, auf möglichste Annäherung 
an Unmittelbarkeit (s. o.), sondern muß sich 
durch eine Erkenntnis vermitteln, die über die 
Realisierung des Begriffs Aufschluß gibt. Dabei 
ist der Grad der Vermitteltheit der Erkenntnis 
umso höher, je anspruchsvoller der zu realisie­
rende Begriff ist.

Die Empfindung von Lust basiert, wie wir 
sahen, auf der Korrespondenz subjektiver Vor­
stellungen und objektiver Verwirklichungen der­
selben, wobei Kant für die Ebene der begrifflich 
vermittelten Zwecke keinen eigenen Begriff ein­
führt, so daß Lust diesbezüglich eben als auf der 
Korrespondenz begrifflich vermittelter Zwecke 
und deren objektiver Realisierungen beruhend 
angenommen werden kann. Das Beibehalten des 
Begriffs der Lust mag dadurch gerechtfertigt 
erscheinen, daß ja, wie festgestellt wurde, die 
sinnliche Unmittelbarkeit in sensu stricto eine 
Fiktion darstellt und deshalb alle subjektiven 
Zwecke bereits mehr oder weniger begrifflich 
vermittelt sind. Insofern ergibt sich gerade kein 
Unterschied zwischen verschiedenen Ebenen. 
Alle menschlichen Zwecke sind eben bereits 
mehr oder weniger begrifflich vermittelt und die 
Realisierung derselben bereitet Lust, wobei 
letztere freilich je nach Komplexität des zu 
realisierenden Begriffs recht unterschiedlich in 
Erscheinung treten kann und offen bleiben mag, 
ob diese Unterschiedlichkeit als graduelle Abstu­

114

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fung zu deuten ist oder qualitativ verschiedene 
Arten von Lust anzunehmen sind. Unseres Erach­
tens lassen hierzu Kants Texte keine eindeutige 
Stellungnahme erkennen, zumal Kant aufgrund 
des bereits erwähnten Desinteresses an einer 
Handlungstheorie als solcher ja auch gar keine 
Theorie der Lust intendiert.

Festzuhalten bleibt jedoch der Begriff der Lust 
als Moment der Grundstruktur von Handlung, 
das die Empfindung der Verwirklichung eines 
subjektiven Zweckes (oder auch Wunsches) 
benennt, wobei diese Empfindung auf eine näher 
nicht bestimmte Weise angenehm ist. Geht man 
nun davon aus, daß menschliche Zwecke und 
Wünsche durch Begriffe vermittelt sind, so kann 
es sich hinsichtlich dieser Verwirklichungen um 
recht komplexe Wirklichkeitsmodifikationen 
handeln. Die Verwirklichung der subjektiven 
Zwecke kann deshalb sehr weitläufig und hinder­
nisreich sein. Wenngleich nun aber nicht behaup­
tet werden kann, daß sich Lust immer erst bei 
Vollendung eines Zwecks einstellt, sondern zuge­
geben werden muß, daß bei mehr vermittelten 
Zwecken auch der Weg zur Realisierung, zumin­
dest sofern sich bereits Teilerfolge abzeichnen, 
bereits von Lust begleitet wird, so bleibt für letz­
tere doch bezeichnend, daß sie keine Kontinuität 
bieten kann. Nicht nur die oftmalige Langwie­
rigkeit einzelner Zwecke ist hierfür der Grund, 
sondern auch die Mehrheit derselben. Ein neuer 
Zweck läßt den Menschen wieder von vorne be­
ginnen, beträchtliche Anstrengungen und Mühe, 
sowie frustrierende Fehlversuche können als 
lange Durststrecke den ersten Erfolgen, die dann 
von Lust begleitet sein mögen, vorausliegen. 
Außerdem ist auch an die Möglichkeit zu denken, 
daß sich Zwecke oftmals auch gar nicht oder nur 

115

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in einem mehr oder weniger enttäuschenden Um­
fang realisieren lassen, wobei dann kaum Lust 
aufzukommen vermag. Das Vorkommen von 
Lust also ist durch Diskontinuität gekennzeich­
net, die anzeigt, daß die objektive Verwirkli­
chung der subjektiven Zwecke nicht problemlos 
und ausnahmslos erfolgen kann.

Demgegenüber wurde bereits in der antiken 
Philosophie die Frage aufgeworfen, ob es nicht 
eine über die diskontinuierliche Lustempfindung 
hinausgehende Empfindung des Angenehmen 
gebe, die sich durch Konstanz aus zeichne und 
das ganze Dasein gewissermaßen als Grundstim­
mung durchherrschen könne.In diesem Sinne 
führte die griechische Philosophie den Begriff 
der Eudaimonia ein und auch Kant greift diesen 
Begriff unter dem Titel der Glückseligkeit auf. 
Dabei bringt er die Konstanz als wesentliches 
Moment der Glückseligkeit klar zum Ausdruck, 
wenn er letztere konzipiert als "das Bewußtsein 
eines vernünftigen Wesens von der Annehmlich­
keit des Lebens, die ununterbrochen sein ganzes 
Dasein begleitet".14 Im Gegensatz zur Lust wird 
Glückseligkeit "nicht nach der vorübergehenden 
Empfindung ... beurteilt".15 Gemeinsam mit dem 
Begriff der Lust ist jedoch dem der Glückselig­
keit, daß er im Rahmen der Grundstruktur des 
Handelns das Moment der objektiven Verwirkli­
chung des subjektiven Zwecks anzeigt. "Glückse­
ligkeit" ist sonach Kant zufolge "der Zustand 
eines vernünftigen Wesens in der Welt, dem es 
im ganzen seiner Existenz alles nach Wunsch 
und Willen geht und beruht also auf der Überein-

14 KPV A 40.
15 KPV A 107

116

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stimmung der Natur zu seinem ganzen 
Zwecke".16

Nun wurde jedoch bereits ausgeführt, daß die 
objektive Verwirklichung subjektiver Zwecke im 
allgemeinen keine konstante Empfindung von der 
Annehmlichkeit des Lebens vermitteln könne, so 
daß Diskontinuität gerade als ein wesentliches 
Moment der Lust erschien. Wie kann nun trotz­
dem Glückseligkeit gedacht werden, sofern für 
letztere gerade die Kontinuität der Empfindung 
von der Annehmlichkeit des Lebens wesentlich 
sein soll. Damit stellt sich die Frage, ob nicht 
doch bestimmte Zwecke bzw. ein vorzüglicher 
Zweck, oder auch eine bestimmte Struktur der 
Zwecksetzung denkbar seien, deren objektive 
Realisierung die Kontinuität der Glückseligkeit 
ergeben könne.

Zur Klärung dieser Frage sei nochmals auf 
Kants vielleicht prägnantestes Zitat zur Bestim­
mung seines Begriffs der Glückseligkeit verwie­
sen. Diese ist danach "der Zustand eines vernünf­
tigen Wesens in der Welt, dem es im ganzen 
seiner Existenz alles nach Wunsch und Willen 
geht und beruht also auf der Übereinstimmung 
der Natur zu seinem ganzen Zwecke."17 Einer­
seits ist hier davon die Rede, daß Glückseligkeit 
darin bestehe, daß "alles nach Wunsch und Wil­
len" gehe, andererseits aber findet sich zum Aus­
druck gebracht, daß dies nicht einfachhin die 
Verwirklichung aller subjektiven Zwecke meinen 
könne, sondern sich vielmehr auf die Verwirk­
lichung eines Zweckes beziehe, der sich auf das 
Ganze der Existenz richte.

16 KPV A 224.
17 A. a. O.

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zunächst könnte dabei an einen Endzweck der 
menschlichen Existenz gedacht werden, auf den 
hin alles menschliche Handeln ausgerichtet wäre. 
Alle anderen Zwecke wären dann nur als sinnvoll 
im Hinblick auf den Endzweck zu erachten, 
damit aber in letzter Konsequenz in ihrer Zweck- 
haftigkeit negiert und zu bloßen Mitteln herab­
gesetzt. Die Annahme, Glückseligkeit beruhe auf 
der Realisierung eines derartigen Endzwecks 
scheint jedoch weit eher ihre Unmöglichkeit als 
ihre Ermöglichung zu beinhalten. Da es sich 
hinsichtlich eines Endzwecks ja im wesentlichen 
um einen stets erst noch zu realisierenden Zweck 
handelt bzw. zumindest um einen Zweck, dessen 
Realisierung sich nicht immer schon verwirklicht 
findet, könnte Glückseligkeit, sofern sie auf einen 
derartigen Zweck beruhen würde, gerade nicht in 
einer Annehmlichkeit bestehen, die das ganze 
Dasein durchherrscht. Würde Glückseligkeit von 
einem Zweck abhängig gemacht, dessen Ver­
wirklichung meist als noch ausstehend zu denken 
wäre, so könnte sie allenfalls in einem gewissen 
Abschnitt des Daseins oder gar erst in einem 
etwaigen Jenseits zu diesem auftreten. Um die 
Annahme eines Endzwecks trotzdem aufrechter­
halten zu können, könnte allenfalls versucht 
werden, die Position zu vertreten, Glückseligkeit 
stelle sich bereits ein bei der Verwirklichung 
partieller Zwecke, sofern diese als Mediatisierun­
gen auf den Endzweck hin bewußt würden. 
Damit würde zwar bereits das Bewußtsein des 
Unterwegsseins hin zum Endzweck als aus­
reichend für Glückseligkeit erachtet, andererseits 
aber müßte dann doch diese auf dem Bewußtsein 
des Unterwegsseins bereits beruhende Glückse­
ligkeit als vorläufig gegenüber der auf der 
Verwirklichung des Endzwecks beruhenden 

118

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glückseligkeit gedacht werden. Es käme letztlich 
zu einer Verdopplung des Begriffs in eine unvoll­
endete und eine vollendete Glückseligkeit. Für 
diese Auffassung, die der philosophischen Tradi­
tion, vor allem der christlichen, keineswegs 
fremd ist, lassen sich bei Kant jedoch keine hin­
reichenden Belege finden.

Mit Kants Lehre scheint eine andere Weise, 
den die Glückseligkeit ermöglichenden Zweck zu 
denken, weit eher vereinbar zu sein. Hierzu ist 
wieder auf die Grundstruktur menschlichen Han­
delns zu rekurrien, sofern dieses sich durch 
begrifflich vermittelte Zwecke vollzieht. Da 
Begriffe das Medium des Allgemeinen sind, ist 
der Zweck immer schon auf Allgemeines hin 
orientiert, das freilich, je nach konkretem Zweck, 
auf unterschiedlichste Weise material bestimmt 
sein kann. Das Denken aber muß sich nicht mit 
den relativen Allgemeinheiten dieses oder jenes 
Zwecks begnügen und entsprechend auch nicht 
das Handeln mit der Realisierung je einzelner 
Zwecke. Das Denken kann vielmehr die durch 
den Begriff gegebene Möglichkeit der Allge­
meinheit auch voll ausschöpfen und die Idee 
eines schlechthin allgemeinen Zwecks bilden. 
Gedacht wird dabei ein integraler Zweck, der alle 
anderen subjektiven Zwecke in sich begreift und 
zu einer Einheit bringt. Dieser Zweck kann nicht 
in einer Reihe mit anderen Zwecken liegen, 
sondern muß als diese anderen zur Einheit brin­
gender außerhalb der Reihe derselben liegen. Er 
ist auch nicht als Zweck zu denken, der alle 
anderen letztlich zu bloßen Mitteln für sich 
herabsetzt, sondern vielmehr als ein Zweck, der 
alle anderen Zwecke gerade in ihrer Zweckhaf- 
tigkeit begründet und Sinn verleiht.

119

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der integrale Zweck hat damit einen transzen­
dentalen Status gegenüber allen anderen 
Zwecken, die wir insgesamt näherhin als empiri­
sche bezeichnen können, da sie auf ein Handeln 
in der empirisch erfahrbaren Welt abzielen. Der 
transzendentale Zweck als Bedingung der Mög­
lichkeit empirischer Zwecke besteht in der 
Einheit aller möglichen Zwecke. Empirische 
Zwecke sind dadurch überhaupt erst mögliche 
Zwecke, daß sie sich insgesamt der Einheit eines 
kohärenten Systems von Zwecken einfügen 
lassen.

Diese Einheit als transzendentale Bedingung 
der Möglichkeit empirischer Zwecke kann nun 
durchaus als das noch fehlende Strukturmoment 
von Glückseligkeit gedacht werden. Unter der 
Voraussetzung der Einheit aller seiner Zwecke 
kann der Handelnde ein kontinuierliches Wohl­
gefallen "am ganzen seiner Existenz" empfinden, 
da jene Einheit der Zwecke dieser Existenz erst 
eine durchgehende Identität zu verleihen vermag, 
indem sie ein mit sich selbst identisches Subjekt 
aller Zwecksetzung erst konstituiert. Analog wie 
das "ich denke" der transzendentalen Apperzep­
tion alles Erkennen und Denken im Hinblick auf 
die Konstitution der Einheit des theoretischen 
Subjekts muß begleiten können, so muß im Hin­
blick auf die Konstitution der Einheit des han­
delnden Subjekts ein "ich will" die Setzung aller 
Zwecke begleiten können.

Die Struktur der Glückseligkeit weist nun im 
wesentlichen zwei Momente auf, die man als 
subjektives und objektives bezeichnen könnte: 
Als "Bewußtsein" einer "Annehmlichkeit des 
Lebens, die ununterbrochen (s)ein ganzes Dasein 
begleitet", verlangt sie erstens die Einheit der 

120

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handelnden Subjektivität. Zweitens setzt sie, 
sofern dem handelnden Subjekt "alles nach 
Wunsch und Willen" gehen soll, die objektive 
Verwirklichung der subjektiven Zwecke voraus. 
Sofern sich in letzteren die Einheit der Subjek­
tivität zum Ausdruck bringt, artikuliert Glückse­
ligkeit das Bewußtsein einer prinzipiellen Aneig­
nung von Objektivität durch das handelnde Sub­
jekt, mithin eben die "Übereinstimmung der 
Natur zu seinem ganzen Zwecke". Als Kurzdefi­
nition der Glückseligkeit könnte dann cum grano 
salis vorgeschlagen werden: Der Zustand eines 
Wohlgefallens an der objektiven Verwirklichung 
der unter der Bedingung einer Einheit stehenden 
subjektiven Zwecke.

Die Rekonstruktion von Kants Glückseligkeits- 
begriff gelangt damit aber nur zu einer rein for­
malen Struktur. Kants Ausführungen lassen kei­
nen Aufschluß zu, worin Glückseligkeit in mate­
rialer Hinsicht bestehen solle.18 Es muß offen 
bleiben, wodurch die Einheit der Zwecke näher 
zu bestimmen sei, welche Über- und Unterord­
nungen von Zwecken bei der Konstitution ihrer 
Einheit vorzunehmen sei.19 Kant betont diesbe­

18 Vgl. etwa KPV A 46: "Denn obgleich der Begriff der 
Glückseligkeit der praktischen Beziehung der Objekte aufs 
Begehrungsvermögen allerwärts zum Grunde liegt, so ist er doch 
nur der allgemeine Titel der subjektiven Bestimmungsgründe und 
bestimmt nichts spezifisch..."
19 Dies ist wohl ein wesentlicher Punkt, in dem sich Kant von der 
griechischen Tradition unterscheidet. Deren Ethik verstand sich 
gerade als Glückseligkeitslehre und suchte im Hinblick auf die 
Eudaimonia auch stets materiale Gehalte zu vermitteln. Letztere 
sind jedoch von Voraussetzungen abhängig, die Kant nicht mehr 
teilen kann. So setzen bspw. die beiden aristotelischen Realisie­
rungen der Eudaimonia im politischen Leben einerseits und in der 
reinen Theoria andererseits ein der griechischen Polis entspre­
chendes Gemeinwesen bzw. die aristotelische Metaphysik voraus.

121

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


züglich die Beliebigkeit des einzelnen Subjekts 
und geht davon aus, daß jedes Subjekt sein Ver­
langen nach Glückseligkeit mit anderen Zweck­
setzungen verbindet. Das bedeutet, daß letztlich 
jeder sein eigenes System kohärenter Zwecke 
konstituiert und verfolgt. Doch auch auf den ein­
zelnen bezogen muß der Glückseligkeitsbegriff 
in materialer Hinsicht nicht identisch bleiben, 
denn die Einheit der Zwecke ist doch als stets 
unabgeschlossen und revidierbar zu erachten.

Entsprechend den beiden konstitutiven Mo­
menten der Glückseligkeit, also der Einheit der 
subjektiven Zwecke sowie der objektiven Ver­
wirklichung derselben, sind menschliche Zwecke 
in der Empirie prinzipiell in zweifacher Hinsicht 
der Gefahr des Scheiterns ausgesetzt, wobei in 
concreto zwischen beiden Möglichkeiten oftmals 
ein Bezug besteht. Zwecke können sich entweder 
nicht in die je vorläufig konstituierte Einheit inte­
grieren lassen, da sie anderen, die sich im Rah­
men dieser Einheit bereits befinden, widerstrei­
ten, oder Zwecke, die sich in diese Einheit inte­
grieren lassen, können sich eventuell nicht objek­
tiv verwirklichen lassen. Stets können, immer 
auch im Hinblick auf die objektive Realisierbar­
keit, neue Zwecksetzungen oder neue Gewich­
tungen gesetzter Zwecke vorgenommen werden, 
was prinzipiell immer auch eine Revision der 
bisher konstituierten Einheit aller subjektiven 
Zwecke erforderlich machen kann. Geschieht 
dies in größerem Umfang, so entspricht dies 
einem neuen Lebensentwurf. Die Abkehr von 
einem bisherigen Entwurf kann sich durch eige­
ne Spontaneität ergeben, sich aber auch durch 
äußere Umstände aufdrängen, sofern die in der 
bislang konstituierten Einheit dominanten

122

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwecke sich einfach als nicht realisierbar her­
ausstellen.

§17 Glückseligkeit als Idee

Der Status des Begriffs der Glückseligkeit ist der 
einer Idee bzw. eines Ideals. Kant bringt dies an 
mehreren Stellen zum Ausdruck, ohne jedoch 
den Begriff der Glückseligkeit im Zusammen­
hang als Idee zu reflektieren. Wenn Kants Äußer­
ungen andererseits manchmal in die Richtung zu 
weisen scheinen, Glückseligkeit sei ein empiri­
scher Begriff, da das Streben danach zur Natur 
des Menschen gehöre, so ist, um ein vielleicht 
naheliegendes Mißverständnis zu vermeiden, zu 
beachten, daß hierbei Natur nicht mit naturaler 
Vorgegebenheit einer Triebstuktur gleichzuset­
zen ist, sondern vielmehr, ihrem traditionell­
ontologischen Sinn gemäß, mit dem "Wesen" des 
Menschen.20 Verlangen nach Glückseligkeit ist 
sonach für den Menschen wesentlich, ohne daß 
es deshalb Bestandteil seiner im engeren Sinne 
naturalen Triebstruktur sein muß. Glückseligkeit 
ist eben "nicht selbst unmittelbarer Gegenstand 

20 Der Begriff des Wesens ist hier unmißverständlicher als 
derjenige der Natur, da ersterer immer schon ein Transzendieren 
der Natur im engeren Sinne der vorgegebenen Triebstruktur 
konnotiert, während der Begriff der Natur diebezüglich äquivok 
ist. Die Korrektur, die die Akademieausgabe an der Stelle GMS B 
42 vornimmt, ist deshalb ungeschickt. Kant schreibt dort im 
Original, daß die Absicht der Beförderung der Glückseligkeit zum 
"Wesen" des Menschen gehöre, und die Herausgeber der 
Akademieausgabe ersetzen dies durch die "Natur" des Menschen. 
Sie legen damit gerade das Mißverständnis nahe, das Kant 
vermeiden wollte.

123

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


irgendeines Triebes".21 "Der Begriff der Glück­
seligkeit ist nicht ein solcher, den der Mensch 
etwa aus seinen Instinkten abstrahiert und so aus 
der Tierheit in ihm selbst hemimmt."22 Empirisch 
mit dem Streben des Menschen verbunden ist 
lediglich ein Verlangen der Lust. Glückseligkeit 
als ein sich auf die Existenz im ganzen richtendes 
Wohlgefallen ist hingegen ein Begriff, der nur 
der Vernunft entspringen kann.23

Mit dem Begriff der Glückseligkeit, wie wir 
ihn oben rekonstruiert haben, wird nicht nur eine 
objektive Verwirklichung vereinzelter subjekti­
ver Zwecke intendiert, sondern vielmehr eine 
Einheit aller subjektiven Zwecke und deren 
objektiver Verwirklichung. Gedacht wird sonach 
nichts weniger, als die objektive Verwirklichung 
subjektiven Verlangens in seiner Totalität. Tota­
lität aber ist der Dialektik der KRV zufolge ein 
wesentliches Merkmal einer Idee. Ein zweites ist 
die Regulativität. Und auch dieses Merkmal trifft 
auf die Glückseligkeit zu. Empirische Zwecke 
stehen, wie wir sahen, unter der transzendentalen 
Bedingung der Einheit. Empirische Zwecke müs­
sen in concreto immer wieder in eine Einheit zu 
integrieren und zu verwirklichen gesucht werden. 
Aufgrund der Unabgeschlossenheit empirischer 
Erfahrung aber bleibt dies eine prinzipiell unvoll­

21 L. W. Beck (1974), S. 100.
22 KU A 384, B 388.
23Vgl. XIX, R 6973. - Als Vernunftbegriff ist die Idee der 
Glückseligkeit ihrem begrifflichen Status nach ganz prinzipiell 
von den Begriffen der Lust bzw. des Begehrungsvermögens zu 
unterscheiden. Letztere sind anthropologisch-psychologische 
Begriffe, mit deren Hilfe allein die empirische Infrastruktur 
entfaltet werden kann, bei der, wie unsere Rekonstruktion zeigt, 
die Idee der Glückseligkeit ihren Ausgangspunkt nimmt.

124

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


endete Aufgabe. Glückseligkeit kann deshalb, 
obwohl prinzipiell angestrebt, nie voll verwirk­
licht sein. Die subjektive Einheit der Zwecke 
kann stets mehr oder weniger zufriedenstellend 
realisiert und die objektive Verwirklichung der­
selben mehr oder weniger erreicht sein. So ist für 
den Menschen "die Zufriedenheit mit seinem 
ganzen Dasein ... nicht etwa ein ursprünglicher 
Besitz und eine Seligkeit, welche ein Bewußtsein 
seiner unabhängigen Selbstgenügsamkeit voraus- 
setzen würde, sondern ein durch seine endliche 
Natur selbst ihm aufgedrungenes Problem".24 
Glückseligkeit ist empirisch also immer nur 
graduell verwirklicht, je nach Kohärenz der 
Einheit der subjektiven Zwecke und dem Aus­
maß der objektiven Verwirklichung derselben. 
Wie mit der Idee der Welt eine Totalität als 
Regulativ vorausgesetzt wird, an dem empiri­
sches Erkennen sich immer schon orientiert, so 
wird mit der Idee der Glückseligkeit eine Totali­
tät als Regulativ vorausgesetzt, an dem empiri­
sches Handeln sich immer schon orientiert. 
Letztlich ist dies die Totalität einer Vermittlung 
von Subjektivität und Objektivität nach Maß­
gabe der ersteren.

Totalität und Regulativität sind hiermit bereits 
als Merkmale der Idee der Glückseligkeit ersicht­
lich geworden. Ein drittes Merkmal einer Idee ist 
nach Kants Lehre der KRV das der Unbedingt­
heit. Eine Idee stellt das Unbedingte zu einer 
Reihe von Bedingungen dar. Hinsichtlich der 
Idee der Glückseligkeit wird das Unbedingte 
unter Bezugnahme auf menschliches Handeln zu 
denken gesucht, und zwar aus einer noch sittlich 

24GMS A45.

125

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neutralen, allein pragmatischen Perspektive. 
Handeln bedeutet in diesem Sinne zunächst, daß 
Vorstellungen zur Ursache der Gegenstände 
dieser Vorstellungen werden. Grundlegend ist für 
das Handeln demnach eine Intentionalität auf 
Wirklichkeit mit dem Verlangen, diese den eige­
nen Vorstellungen entsprechend zu modifizieren. 
Movens dieser Intentionalität ist psychologisch 
gesehen das Begehrungsvermögen, das zunächst 
auf Lust ausgeht, in welch letzterer sich die 
Verwirklichung von Vorstellungen subjektiv ma­
nifestiert. Die handlungsfundierende Intentiona­
lität aber ist immer schon der sinnlichen Unmit­
telbarkeit enthoben und ist verknüpft mit einer 
elementaren Vernünftigkeit, die sich in Begriffen 
darbietet, und entsprechend wird die objektive 
Verwirklichung der eigenen Vorstellungen nach 
Maßgabe der Allgemeinheit begrifflich vermit­
telter Zwecke gesucht. Doch auch dies ist der 
Grundstruktur menschlichen Handelns, sofern 
letzteres von Vernunft geleitet ist, noch nicht 
adäquat. Nicht nur über die unmittelbare Lust 
muß hinausgegangen werden. Auch die Vereini­
gung der Vorstellungen unter Begriffe und damit 
ein Handeln, das sich von allgemeinen Zwecken 
leiten läßt, ist nicht das, womit Vernunft sich 
zufriedenzugeben vermag. Da sich die Vernunft 
auf das Unbedingte richtet, vermag sie sich nicht 
mit der Konzeption eines Handelns zufriedenzu­
geben, das, bei aller Allgemeinheit der begrifflich 
vermittelten Zwecke, diese in Vereinzelung 
bestehen läßt. Entsprechend dem Verlangen nach 
Unbedingtheit wird nicht auf die Verwirklichung 
einzelner Zwecke abgezielt, sondern auf die 
prinzipielle Verwirklichung der Totalität der 
Zwecke. Hierzu müssen diese freilich unter eine 
Einheit gebracht werden und nach der Verwirk­

126

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichung der unter dieser Einheit gefaßten Zwecke 
wird nun im Hinblick auf Glückseligkeit ver­
langt.

Hinsichtlich der Idee der Glückseligkeit ver­
langt das menschliche Subjekt als Wille nicht 
nach der Verwirklichung vereinzelter Zwecke, 
sondern vielmehr nach objektiver Verwirkli­
chung der Subjektivität im ganzen, die sich als 
Wille konstituiert, dessen einzelne empirische 
Zwecke sich der transzendentalen Bedingung der 
Einheit eines integralen Zwecks fügen. Die je 
einzelnen Zwecke sind bedingt im Hinblick auf 
die Vereinbarkeit mit den anderen in der Einheit 
des Willens gesetzten Zwecken. Sofern Glück­
seligkeit nach der objektiven Verwirklichung der 
Einheit der Zwecke selbst verlangt, transzendiert 
dieses Verlangen die Ebene des Bedingten und 
richtet sich auf das Unbedingte. Das Verlangen 
nach Glückseligkeit ist damit unbedingte Voraus­
setzung im Hinblick auf das Verlangen nach 
objektiver Verwirklichung aller einzelner beding­
ter Zwecke.

Die unterschiedliche Problematik, die sich für 
das Handeln ergibt, sofern dieses einerseits die 
Verwirklichung einzelner mehr oder weniger 
allgemeiner Zwecke intendiert, und sofern es 
andererseits an der Verwirklichung von Glückse­
ligkeit und damit an der zur Einheit zu bringen­
den Totalität der subjektiven Zwecke orientiert 
ist, sucht Kant in der GMS durch die Unterschei­
dung zwischen den "Regeln der Geschicklich­
keit" und den "Ratschlägen der Klugheit" zum 
Ausdruck zu bringen. Während sich die "Regeln 
der Geschicklichkeit", die Kant auch als "techni­
sche Imperative" bezeichnet, auf die Verwirkli­
chung beliebiger Zwecke beziehen, soll es bei 
den "Ratschlägen der Klugheit", die Kant auch 

127

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als "pragmatische Imperative" bezeichnet, um die 
Erlangung der Glückseligkeit gehen.25

Hinsichtlich der Regeln der Geschicklichkeit 
ist Kant zufolge im Wollen des Zwecks das 
Wollen der Handlung zur Verwirklichung dessel­
ben enthalten. Diese Regeln erscheinen damit als 
die Domäne rein zweckrationaler Vernunft. "Wer 
den Zweck will, will (so fern die Vernunft auf 
seine Handlungen entscheidenden Einfluß hat) 
auch das dazu unentbehrliche notwendige Mittel, 
das in seiner Gewalt ist."26 Was Kant in diesem 
Zusammenhang nicht ausdrücklich mitreflek­
tiert, ist die Möglichkeit einer Rückwirkung der 
Mittel auf die Zwecksetzung. Es kann ja durch­
aus ein Zweck gewollt werden, von dem aber 
dann abgelassen wird, wenn man erkennt, welch 
notwendige Mittel er zu seiner Realisierung 
erforderlich macht, da ein Zweck eben nicht alle 
Mittel heiligt. Dies aber muß keinen Einwand 
gegen Kants Konzeption bedeuten, sofern man 
berücksichtigen kann, daß das Ablassen von 
einem Zweck angesichts der zu seiner Realisie­
rung erforderlichen Mittel nur deshalb geschieht, 
da letztere erkennen lassen, daß die zugrundelie­
gende Zwecksetzung nicht realisierbar ist, ohne 
einen anderen, übergeordneten Zweck zu verfeh­
len. Angesichts dieses übergeordneten Zwecks 
wären dann gerade die Verbote jener Mittel, die 
ihn um der Erreichung eines untergeordneten 
Zweckes willen verfehlen lassen würden, selbst 
wieder Regeln der Geschicklichkeit. Sonach läßt 
sich Kants einfache Darstellung der Zweck-Mit­
tel-Relation angesichts der Regeln der Geschick­

25 Vgl. GMS A 40 ff.
26 GMS A 44 f.

128

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit auch unter Berücksichtigung einer 
Komplizierung dieser Relation rechtfertigen.

Was Kant aber ebenfalls nicht mitreflektiert, ist 
die Vermittlungsproblematik, die prinzipiell zwi­
schen dem Zweck und den Mitteln besteht, welch 
letztere die Regeln der Geschicklichkeit im 
Hinblick auf die Realisierung des ersteren als 
erforderlich aufzuweisen haben. Da der Zweck 
begrifflich vermittelt ist, bringt er bei aller Kon­
kretion doch immer etwas Allgemeines zum Aus­
druck, das durch einzelne Handlungen, die den 
Regeln zu seiner Realisierung gehorchen, 
verwirklicht werden soll. Der Zweck kann dabei 
aufgrund seiner Allgemeinheit nicht schlechthin 
bestimmte Mittel zu seiner Verwirklichung vor­
geben. Je allgemeiner er ist, desto größer ist der 
Spielraum hinsichtlich der Mittel zu seiner Ver­
wirklichung und desto mehr Alternativen ergeben 
sich hinsichtlich der Regeln der Geschicklichkeit, 
deren Befolgung diese Realisierung herbeizufüh­
ren geeignet ist. Setzt sich jemand bspw. den 
Zweck, ein wohnliches Haus zu bauen, so erge­
ben sich hieraus allein noch keineswegs eindeu­
tige Regeln zur Realisierung dieses Zwecks. 
Letzterer muß vielmehr zunächst soweit als 
möglich präzisiert werden. Entsprechenderweise 
muß sich in unserem Beispiel der Bauherr 
darüber Gedanken machen, welch konkretere 
Zwecksetzungen das beabsichtigte wohnliche 
Haus als solches erforderlich macht. Muß es 
funktionell, komfortabel, luxuriös, pflegeleicht, 
familienfreundlich, behindertengerecht, umwelt­
freundlich gebaut sein oder ähnliches mehr? Der 
relativ allgemeine Zweck muß also im Hinblick 
auf seine Realisierung in eine Vielzahl mitein­
ander koordinierter und auch hierarchisierter 
Teilzwecke gleichsam zerlegt werden, um die 

129

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglichen Mittel zu seiner Realisierung 
bestimmbar werden zu lassen. Die einzelnen, auf 
einander bezogenen Teilzwecke können prinzi­
piell weiter präzisiert werden, um zu möglichst 
eindeutigen Regeln und damit Mitteln ihrer 
Realisierung zu gelangen. Ob man auf dem Wege 
derart fortschreitender Präzisierung des allge­
meinen Zwecks schließlich im Einzelfall zu 
schlechthinniger Eindeutigkeit hinsichtlich der 
Zuordnung der Mittel gelangen kann, oder ob 
man sich diesem Grenzfall prinzipiell nur 
approximativ nähem kann, mag hier dahingestellt 
bleiben. Kants Ausführungen27 legen zwar die 
prinzipielle Möglichkeit einer eindeutigen Zuord­
nung der Mittel zum Zweck für den erörterten 
Fall der Regeln der Geschicklichkeit nahe, doch 
wählt er zur Illustration nicht, wie wir es eben 
taten, die Umsetzung eines empirischen Zwecks, 
sondern vielmehr die Ausführung einer geometri­
schen Konstruktion.28 Aber auch wenn man die 
Möglichkeit einer schlechthin eindeutigen Zuord­
nung von Mitteln zu Zwecken als problematisch 
erachten mag, so bliebe doch festzuhalten, daß 
diese Zuordnung annäherungsweise geleistet 
werden kann und bei hinlänglicher Durchführung 
dieser Annäherung jedenfalls die Tauglichkeit 
eines Mittels zur Realisierung eines gesetzten 
Zweckes mit an Sicherheit grenzender Wahr­
scheinlichkeit festgestellt werden kann.

Gerade in der Vermittlungsproblematik scheint 
Kant nun den entscheidenden Unterschied zwi­
schen den Regeln der Geschicklichkeit und den 
Ratschlägen der Klugheit zu sehen, wobei er die 
Problematik der Vermittlung für die Ratschläge 

27 Vgl. GMS A 44 ff.
28 Vgl. GMS A 45.

130

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Klugheit, die ja der Verwirklichung von 
Glückseligkeit dienen sollen, als unlösbar erach­
tet. Kant begründet dies dadurch, daß "der 
Begriff der Glückseligkeit ein so unbestimmter 
Begriff ist, daß, obgleich jeder Mensch zu dieser 
zu gelangen wünscht, er doch niemals bestimmt 
und mit sich selbst einstimmig sagen kann, was 
er eigentlich wünsche und wolle. Die Ursache 
davon ist, daß alle Elemente, die zum Begriff der 
Glückseligkeit gehören, insgesamt empirisch 
sind, d. i. aus der Erfahrung müssen entlehnt 
werden, daß gleichwohl zur Idee der Glück­
seligkeit ein absolutes Ganze, ein Maximum des 
Wohlbefindens, in meinem gegenwärtigen und 
jedem zukünftigen Zustande erforderlich ist".29

Inwiefern ist nun die Vermittlungsproblematik 
im Hinblick auf das Verlangen nach Glückselig­
keit spezifisch anders, als hinsichtlich der Ver­
wirklichung der Zwecke, die durch Regeln der 
Geschicklichkeit erreicht werden soll? Die 
zuletzt zitierte Stelle enthält den hierfür wichti­
gen Hinweis, daß nämlich "alle Elemente, die 
zum Begriff der Glückseligkeit gehören, insge­
samt empirisch sind", andererseits aber Glückse­
ligkeit eben eine "Idee" darstellt. Durch diesen 
prinzipiellen Gegensatz zwischen Idee und Empi­
rie ergibt sich freilich ein wesentlich schärferes 
und anders strukturiertes Vermittlungsproblem, 
als bei den Regeln der Geschicklichkeit, die sich 
auf die empirische Operationalisierung einzelner 
Zwecke beziehen, die selbst wiederum letztlich 
der Empirie entnommen sind. Auch die Realisie­
rung empirischer Zwecke (bspw. Bau eines Hau­
ses, Konstruktion eines Autos) läßt, wie wir 
sahen, einen gewissen Spielraum. Dieser ist 

29 GMS A46.

131

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedoch nicht prinzipieller Natur, sondern kann 
beliebig eingeschränkt werden durch Zerteilung 
auf immer konkretere Zwecksetzungen, wobei 
sich letztendlich ganz klar umrissene Zwecke 
ergeben können, die dann auch die Festlegung 
der Mittel immer eindeutiger werden lassen 
können. Das Vermittlungsproblem ist damit bei 
den Regeln der Geschicklichkeit quantitativ zu 
sehen, da Zweck und Mittel auf derselben, 
nämlich empirischen, Ebene stehen.

Hinsichtlich der Ratschläge der Klugheit ist 
das Vermittlungsproblem hingegen ganz prinzi­
pieller Art, da der Begriff der Glückseligkeit eine 
Idee darstellt, die als solche im Gegensatz zu 
empirischen Zwecken nach einer Totalität ver­
langt. Im Unterschied zu empirischen Zwecken 
wäre damit nicht eine mehr oder weniger weit­
reichende Modifikation der Empirie anzustreben, 
sondern gewissermaßen eine Reorganisation aller 
Empirie, um "ein Maximum des Wohlbefindens 
"zu ermöglichen im "gegenwärtigen und jedem 
zukünftigen Zustande".30 Dies vollends zu lei­
sten, dazu aber ist empirisches Handeln prinzi­
piell überfordert, "weil hiezu Allwissenheit erfor­
derlich sein würde".31

Kants Hinweis auf die zur Realisierung von 
Glückseligkeit eigentlich erforderliche Allwis­
senheit wird vollends verständlich, wenn wir von 
unserem rekonstruierten Begriff der Glückselig­
keit ausgehen. Diesem zufolge ist ein Handeln, 
das allein an der Idee der Glückseligkeit orien­
tiert ist, lediglich formal bestimmt, da diese Idee 
nur nach der Einheit der subjektiven Zwecke und 
deren objektiver Verwirklichung verlangt. Gera­

30 A. a. O.
31 GMS A 47.

132

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de aber sofern die materiale Bestimmung der 
Zwecke der Beliebigkeit überlassen bleibt, wird 
der Handelnde überfordert, indem ihm zuwenig 
Orientierung zuteil wird. Ihm bleibt zuviel Spiel­
raum, im Hinblick darauf er aber viel zu wenig 
Wissen besitzt. So ist für den Handelnden kei­
neswegs absehbar, ob seine Zwecke überhaupt in 
eine Einheit integrierbar sind. Um dies beurteilen 
zu können müßte er sich nämlich über alle 
möglichen, und auch noch so indirekten Konse­
quenzen dieser Zwecke im klaren sein. Bereits 
hierzu ist sein Wissen überfordert. Doch darüber 
hinaus müßte dieses System der eigenen Zwecke 
auch noch definitiv im Hinblick auf die objektive 
Realisierbarkeit hin beurteilt werden und unter 
dieser Maßgabe gegebenenfalls Korrekturen 
erfahren. Hierzu aber wäre vollends Allwissen­
heit erforderlich. Um über die Realisierbarkeit 
von Zwecken definitiv befinden zu können, wä­
ren nicht nur umfassende Kenntnisse natur- und 
gesellschaftswissenschaftlicher Art erforderlich, 
sondern darüber hinaus gleichsam göttliches 
Vorauswissen, um auch ansonsten schlicht nicht 
vorhersagbare Umstände im voraus zu kennen. 
Angesichts dieser Anforderungen erscheint 
Glückseligkeit weit eher als Orientierung göttli­
chen Handelns denn als Orientierung menschli­
chen Handelns geeignet.

Es kann somit als sinnlos erachtet werden, 
Glückseligkeit direkt anzuzielen und zum Zweck 
des Handelns zu machen, da damit ein Zweck 
gesetzt würde, der prinzipiell nicht realisierbar 
wäre. Sowohl die Integration aller Zwecke unter 
transzendentale Einheit als auch die objektive 
Realisierung derselben bedeuten prinzipielle 
Probleme für ein endliches Vernunftwesen. 
Einerseits also ist Glückseligkeit als regulative 

133

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Idee zu denken, an der empirisches Handeln als 
solches sich immer schon orientiert, und 
andererseits muß festgestellt werden, daß allein 
die Orientierung an dieser Idee dem Handeln 
keinen festen Halt zu geben vermag. Der 
Handelnde als solcher verlangt zwar immer 
schon nach der mit der Idee der Glückseligkeit 
gedachten Einheit der Totalität seiner subjektiven 
Zwecke und deren objektiver Verwirklichung. 
Aber sein Versuch, diesem Verlangen nachzu­
kommen, erscheint, gerade indem er dieses Ver­
langen zum direkten Zweck macht, als aussichts­
los. Die regulative Funktion der Idee der Glück­
seligkeit vermag dem Handelnden sonach keine 
"bestimmten Prinzipien" im Hinblick auf die 
Setzung seiner Zwecke zu vermitteln, sondern 
allenfalls empirische Ratschläge: "Man kann also 
nicht nach bestimmten Prinzipien handeln, um 
glücklich zu sein, sondern nur nach empirischen 
Ratschlägen, z. B. der Diät, der Sparsamkeit, der 
Höflichkeit, der Zurückhaltung usw., von wel­
chen die Erfahrung lehrt, daß sie das Wohlbefin­
den im Durchschnitt am meisten befördern". Die­
se "Anratungen(consilia) ... der Vernunft"32 sind 
aus der Lebenserfahrung zu erschließen und kön­
nen aufgrund dieses empirischen Ursprungs kei­
ne allgemeine Gültigkeit beanspruchen und damit 
auch in materialer Hinsicht keinen "bestimmten 
und sicheren Begriff"33 der Glückseligkeit erge­
ben. Mag die Befolgung derartiger Ratschläge 
auch überwiegend vorteilhaft sein, so muß dies 
doch nicht für jedes konkrete Handeln gelten. 
Somit können diese Ratschläge keine prinzipielle 
Orientierung des Handelns leisten.

32 GMS A 47.
33 GMS A 12.

134

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die alleinige Orientierung an der Idee der 
Glückseligkeit überfordert also den Handelnden 
gerade deshalb, weil sie die Bestimmung der 
Zwecke seiner Beliebigkeit überläßt und nur 
verlangt, daß sie in eine umfassende Einheit 
integrierbar und objektiv realisierbar sind. Da der 
Mensch aufgrund seiner Endlichkeit das hierzu 
erforderliche Wissen aber nicht haben kann, 
benötigt er eine Hilfe im Hinblick auf die 
Bestimmung der Zwecke. Angesichts des Verlan­
gens nach Glückseligkeit wird ihm bei gleichzei­
tiger Endlichkeit seines Wissenkönnens die 
Beliebigkeit der Bestimmung seiner Zwecke zur 
schweren Bürde, von der er Entlastung erheischt. 
Diese aber erlangt er nur durch eine zusätzliche 
Orientierung seines Handelns, die sich auf die 
nähere Bestimmung der Zwecke desselben richtet 
und in der Sittlichkeit besteht. Die Orientierung 
an der Idee der Glückseligkeit, der das Handeln 
als solches immer schon ausgesetzt ist, weist 
damit über sich hinaus auf eine sittliche Orientie­
rung des Handelns.34

Gerade aus der absurden Situation heraus, daß 
Handeln als solches immer schon nach Glück­
seligkeit verlangt, beim Versuch, jenes Verlan­
gen zum Zweck zu machen, aber scheitert, ergibt 
sich der Bedarf an einer weitergehenden Orien­
tierung des Handelns. Der sittliche Anspruch 
steht damit nicht etwa quer zur Grundstruktur 
menschlichen Handelns, sondern ist vielmehr als 
Vollendung derselben zu denken. Wird unserer 

34 Allerdings hat zumindest der spätere Kant der MS Normen- 
konflikte nicht ausgeschlossen und sie auch nicht ohne weiteres 
als entscheidbar erachtet. Der Sache nach sind sie es sicherlich 
nicht, so daß auch für sittliches Handeln die subjektive Einheit der 
Zwecke letztlich ein Desiderat bleiben muß.

135

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rekonstruktion entsprechend die Idee der Glück­
seligkeit als Wohlgefallen an der Totalität einer 
Vermittlung von Subjekt und Objektivität nach 
Maßgabe des ersteren gedacht, so wird unter Ein­
beziehung der Sittlichkeit bzw. des autonomen 
Willens, die maßgebende Subjektivität nun ledig­
lich dahingehend näher qualifiziert, daß eben nun 
die Totalität einer Vermittlung von sittlicher 
Subjektivität und Objektivität nach Maßgabe der 
ersteren zu denken ist.

Sonach zeigt sich, daß unter Voraussetzung 
unserer Rekonstruktion der Struktur der Glück­
seligkeit sich nicht nur eine prinzipielle Verein­
barkeit derselben mit dem Begriff der Sittlich­
keit ergibt, sondern letzterer sogar gerade vom 
Begriff der Glückseligkeit aus betrachtet als 
notwendiges Komplement im Hinblick auf eine 
zureichende Orientierung menschlichen Han­
delns ersichtlich wird. Hierzu ist freilich, wie in 
unserer Rekonstruktion, der Begriff der Glückse­
ligkeit ebenso fundamental zu reflektieren und in 
seiner Struktur zu entfalten, wie der Begriff der 
Sittlichkeit. Diese fundamentale Reflexion des 
Begriffs der Glückseligkeit aber wurde, soviel 
wir erkennen können, von der bisherigen Kant­
interpretation weitgehend versäumt.

§18 Glückseligkeit und Sittlichkeit
im Zusammenhang

Wird nun der rekonstruierte Begriff der Glückse­
ligkeit und dessen eben aufgezeigte Komplemen­
tarität mit dem Begriff der Sittlichkeit berück­
sichtigt, so lassen sich die drei prinzipiellen 
Aussagen, die Kant ab der GMS über den Zu­
sammenhang von Sittlichkeit und Glückseligkeit 

136

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


macht, ohne weiteres nachvollziehen. Es handelt 
sich hierbei um die Behauptungen: (a) Glück­
seligkeit als solche ist sittlich indifferent, (b) 
Glückseligkeit begründet als Bestimmungsgrund 
des Willens Unsittlichkeit, (c) Glückseligkeit als 
solche ist notwendiges Komplement zur Sittlich­
keit.

(a) Der von uns rekonstruierte, rein formale 
und abstrakte Begriff der Glückseligkeit ist 
zunächst völlig indifferent im Hinblick auf seine 
Einbindung in den Kontext sittlicher oder 
unsittlicher Willensbestimmung. Glückseligkeit 
besteht diesem Begriff zufolge allein im Wohlge­
fallen an der objektiven Verwirklichung der unter 
der Bedingung der Einheit stehenden subjektiven 
Zwecke. Die Frage nach Sittlichkeit und Unsitt­
lichkeit hingegen ist diejenige nach Autonomie 
oder Heteronomie des Willens und richtet sich 
damit auf die Bestimmtheit der Maxime, die der 
Zwecksetzung zugrundeliegt. Diese aber wird 
von dem rekonstruierten Glückseligkeitsbegriff 
nicht tangiert. Geht es hinsichtlich des rekonstru­
ierten Begriffs der Glückseligkeit allein darum, 
daß eine integrale Einheit subjektiver Zwecke zu 
objektiver Verwirklichung gelangt, so ist dabei 
über die Bestimmtheit der Zwecksetzungen bzw. 
den diesen zugrundeliegenden Maximen noch 
keinerlei Festlegung getroffen. Diese Indifferenz 
gegenüber der Bestimmtheit der Zwecke ist 
konstitutiv für den Begriff der Glückseligkeit. 
Letzterer ist, wie gezeigt wurde, seiner Struktur 
nach ein Begriff, der sich aus einer Reflexion 
über menschliches Handeln als solches ergibt, 
unabhängig davon, ob an dieses ein sittlicher 
Anspruch gestellt wird oder nicht. Wie wir sahen, 
artikuliert die Struktur der Glückseligkeit dasje­
nige Verlangen, das mit dem Handeln bzw. dem 

137

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willen als solchem immer schon einhergeht, 
sofern dieser ganz prinzipiell die objektive Ver­
wirklichung seiner Zwecke intendiert und letztere 
im Hinblick darauf in eine Einheit integrierbar 
sein müssen.

Insofern wird auch verständlich, wenn Kant 
ausführt, daß Glückseligkeit ein notwendiger 
Zweck des Menschen sei; "ein Zweck, den man 
bei allen vernünftigen Wesen (...) als wirklich 
voraussetzen kann, und also eine Absicht, die sie 
nicht bloß haben können, sondern von der man 
sicher voraussetzen kann, daß sie solche insge­
samt nach einer Naturnotwendigkeit haben". Die 
Absicht "zur Beförderung der Glückseligkeit" 
kann man sicher und a priori bei jedem Men­
schen voraussetzen ..., weil sie zu seinem Wesen 
gehört."35

(b) Gerade aber weil der Glückseligkeitsbegriff 
den Maximen des Willens gegenüber indifferent 
ist, wird andererseits auch ersichtlich, daß Glück­
seligkeit notwendig mit Unsittlichkeit einhergeht, 
sofern sie zum Bestimmungsgrund des Willens 
wird und dessen Maxime bestimmt. Diesem geht 
es dann eben allein um die Einheit seiner Zwecke 
und deren objektiver Verwirklichung, nicht aber 
um die sittliche Qualität dieser Zwecke. Der 
Wille behält sich in diesem Falle sonach hin­
sichtlich seiner Zwecke völlige Beliebigkeit vor, 
und damit aber die Preisgabe an beliebige hetero- 
nome Bestimmungsgründe.

Beliebigkeit der Zwecksetzung nämlich führt 
dazu, daß für letztere die "Privatabsicht"36 maß­
geblich wird, die sich allein der Zufälligkeit der 
eigenen Neigungen und Bedürfnisse verdankt. 

35 GMS A 42.
36 GMS A 6.

138

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unsittlichkeit besteht genau darin, daß Neigun­
gen und Bedürfnisse unreflektiert bleiben im 
Hinblick auf ihre Rechtfertigung, mithin im 
Übergehen der Frage "quid iuris". Sofem Subjek­
tivität als Wille sich dieser Frage aussetzt, 
affirmiert sie ihre transzendentale Freiheit als 
Autonomie, verschließt sie sich dieser Frage, 
wird transzendentale Freiheit nicht affirmiert und 
dies bedeutet eodem actu, daß die zufällige 
Struktur empirischer Subjektivität, die je indivi­
duellen Neigungen und Bedürfnisse, bestim­
mende Macht über den Willen gewinnen. Letzte­
rer bestimmt sich dann nicht mehr autonom nach 
seinem eigenen Gesetz, sondern wird zum Instru­
ment im Dienste jener Bedürfnisse und Neigun­
gen. Da also die Setzung der Zwecke der subjek­
tiven Beliebigkeit anheimgegeben bleibt, sofern 
Glückseligkeit zum Bestimmungsgrund des Wil­
lens wird, werden mangels jeder anderen mögli­
chen Bestimmung, die faktisch vorgegebenen 
naturalen Zwecke und Bedürfnisse für den 
Willen bestimmend. Erst sofern sie Bestim­
mungsgrund des Willens wird, wird Glückselig­
keit somit zur "Summe der Befriedigung aller 
(Neigungen)"37 und solchermaßen "ein mächtiges 
Gegengewicht gegen alle Gebote der Pflicht".38

Dem rekonstruierten, rein formalen Begriff der 
Glückseligkeit zufolge ist diese als solche gegen­
über den empirisch-subjektiven Bedürfnissen und 
Neigungen ebenso indifferent, wie gegenüber der 
Bestimmtheit von Zwecken überhaupt. Das 
Verlangen nach objektiver Verwirklichung aller 
unter einer Einheit stehender subjektiver Zwecke 
besagt nicht, daß diese subjektiven Zwecke auf 

37 GMS A 12; vgl. auch GMS A 22.
38 GMS A 22.

139

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


empirisch-subjektive Neigungen und Bedürfnisse 
zurückgehen müssen. Subjektive Zwecksetzung 
kann ja prinzipiell auch subjektiv-empirische 
Neigungen und Bedürfnisse negieren bzw. 
transzendieren. Zwecke können ohne weiteres 
subjektiv sein, ohne subjektive Neigungen zum 
Ausdruck bringen zu müssen. Erst indem Glück­
seligkeit zum Bestimmungsgrund des Willens 
wird, verliert sie ihre Unschuld und wird zum 
Ursprung der Unsittlichkeit. Im Zusammenhang 
mit letzterer modifiziert sich dann auch der 
Begriff der Glückseligkeit zu dem der "eigenen 
Glückseligkeit" und das Verlangen nach dieser 
wird zur "Selbstsucht". So richtet letztere sich 
eben auf "alle Neigungen zusammen (die auch 
wohl in ein erträgliches System gebracht werden 
können, und deren Befriedigung alsdenn eigene 
Glückseligkeit heißt)". Im unsittlichen Vollzug 
alteriert Glückseligkeit zu eigener Glückseligkeit, 
indem die Einheit subjektiver Zwecke als System 
der Neigungen fixiert wird. Das unschuldige 
Verlangen nach Glückseligkeit als der ganz prin­
zipiellen Intention auf objektive Verwirklichung 
der Einheit subjektiver Zwecke wird zur Selbst­
sucht als der Gier nach möglichst umfassender 
Befriedigung von subjektiven Neigungen. Indem 
die für Glückseligkeit als solche konstitutive 
Offenheit subjektiver Zwecke im Hinblick auf 
materiale Bestimmbarkeit zugunsten der Fixie­
rung auf subjektive Neigungen aufgehoben wird, 
bleibt das Selbst allein auf sich bezogen und 
realisiert sich als Selbstsucht.

Bedeutet Glückseligkeit ein Wohlgefallen an 
der objektiven Verwirklichung der Einheit sub­
jektiver Zwecke, so bedeutet Glückseligkeit als 
Bestimmungsgrund des Willens, daß nun allein 
um dieser objektiven Verwirklichung subjektiver 

140

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwecke willen gehandelt wird. Der Wille setzt 
sich damit absolut, indem er seine Zwecke und 
damit sein Wollen nicht mehr hinterfragt. In 
dieser Absolutsetzung aber schafft er sich als 
eigentlicher Wille zugleich ab, indem er sich 
eodem actu heteronomen Bestimmungsgründen, 
den zufälligen empirisch-subjektiven Neigungen 
und Bedürfnissen, ausliefert. In dieser Absolut­
setzung des Willens, die zugleich dessen Preis­
gabe bedeutet, gründet nach der Konsequenz von 
Kants Lehre die Wurzel der Unsittlichkeit. Kant 
selbst bringt dies allerdings keineswegs klar zum 
Ausdruck, indem er Unsittlichkeit meist erst vom 
Resultat ihres Vollzugs her als Heteronomie des 
Willens reflektiert.

Entsprechend seiner Fragestellung nach Be­
gründung der Sittlichkeit reflektiert Kant immer 
wieder darauf, daß der Wille keinesfalls durch 
das Prinzip der Glückseligkeit bestimmt sein 
dürfe. Letztere kommt damit oftmals nur ex 
negativo in den Blick und dabei erscheint dann 
die Befriedigung von Neigungen und Bedürfnis­
sen als konstitutiv für diesen Begriff und gleich­
sam in diesen mit einzugehen. Gegen diesen 
Anschein aber ist daran festzuhalten, daß dies 
nicht dem neutralen Begriff der Glückseligkeit 
entspricht, wie wir ihn rekonstruiert haben. Erst 
indem im unsittlichen Vollzug Glückseligkeit 
zum Bestimmungsgrund des Willens wird, setzt 
dieser sich absolut und liefert sich dabei den 
subjektiven Neigungen und Bedürfnissen aus, 
womit der Begriff der Glückseligkeit nun zu dem 
der eigenen Glückseligkeit mutiert, der es allein 
um die Befriedigung dieser unhinterfragt 
bleibenden eigenen Neigungen und Bedürfnisse 
zu tun ist und deren Verfolg deshalb von Kant 
auch als Selbstsucht bezeichnet werden kann.

141

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wird nun Sittlichkeit zur Triebfeder des Wil­
lens, so geht damit einher, daß die subjektiven 
Zwecke prinzipiell auf ihre Vereinbarkeit mit 
moralischen Prinzipien hinterfragt werden. Die 
mit dem rein formalen Begriff der Glückseligkeit 
einhergehende Beliebigkeit der subjektiven 
Zwecke wird nun auf solche Zwecke einge­
schränkt, die moralisch legitimierbar sind. In 
diesem Sinne kann es verstanden werden, wenn 
Kant von einer Einschränkung der Glückseligkeit 
durch die Vernunft spricht.39 Keineswegs werden 
dabei nun quasi natural vorgegebene subjektive 
Bedürfnisse und Neigungen prinzipiell negiert. 
Sie werden lediglich distanziert und eben auf ihre 
Vereinbarkeit mit moralischen Prinzipien hin 
überprüft. Recht verstanden erachtet es Kant 
sogar als geboten, die eigenen Bedürfnisse in 
gewissem Umfange zu befriedigen zu suchen, um 
"Mangel" und "Sorgen" vorzubeugen, welche 
"eine große Versuchung zu Übertretung der 
Pflichten werden" können.40

(c) Oben wurde bereits aufgezeigt, daß Kants 
Konzeption zufolge der Begriff der Glückselig­
keit im Hinblick auf eine zureichende Orientie­
rung menschlichen Handelns den Begriff der 
Sittlichkeit als Komplement erforderlich macht. 
Nun geht Kant aber auch davon aus, daß auch 
umgekehrt der Begriff der Sittlichkeit des 
Begriffs der Glückseligkeit als notwendigem 
Komplement bedarf. Auch dies kann unter Vor­
aussetzung unseres rekonstruierten Begriffs der 
Glückseligkeit einsichtig gemacht werden. Das 
Verlangen nach letzterer kann dabei näherhin als 
notwendiges Komplement zur Sittlichkeit 

39Vgl. bspw. GMS A7.
40GMS A 11 f.

142

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gedacht werden im Hinblick auf deren Durch­
setzung in der empirischen Welt als dem Ort, auf 
den menschliches Handeln immer schon bezogen 
ist. Auch die empirische Umsetzung sittlichen 
Handelns erfordert ja, daß die subjektiven 
Zwecke unter der Bedingung einer Einheit stehen 
und objektive Verwirklichung erlangen, wobei 
nun freilich die sittliche Qualität der Zwecke 
Voraussetzung bleibt. Daraufhin aber ist der 
rekonstruierte Glückseligkeitsbegriff durchaus 
offen, da er von sich aus eben keinerlei Festle­
gung im Hinblick auf die Bestimmtheit von 
Zwecken bzw. den ihrer Setzung zugrundeliegen­
den Maximen impliziert.

Wird der sittliche Wille mit dem Verlangen 
nach Glückseligkeit verbunden, so wird dem 
rekonstruierten Begriff der letzteren zufolge 
keine mit der Sittlichkeit konkurrierende Wil- 
lensbestimmmung eingebracht, sondern es wird 
vielmehr nur dasjenige Verlangen artikuliert, das 
immer schon vorliegen muß, sofern es sich über­
haupt um einen menschlichen Willen handelt. 
Die Rekonstruktion der Glückseligkeit ergab die 
Idee eines Wohlgefallens an der Korrespondenz 
aller unter der Bedingung der Einheit stehenden 
subjektiven Zwecke und deren objektiver Ver­
wirklichung. Gerade dies aber muß notwendig als 
das Verlangen eines jeden Willens als solchen 
gedacht werden. Sofern ein Wille überhaupt 
etwas will, ist er auf Zwecke gerichtet und will 
dabei die objektive Verwirklichung dieser 
Zwecke. Dabei ist implizit vorauszusetzen, daß 
diese Zwecke unter der Bedingung einer mögli­
chen Einheit stehen, damit sie sich nicht wechsel­
seitig ausschließen, da die logische Möglichkeit 
der Widerspruchsfreiheit auch die Grenze allen 
Wollens markiert. Denkt man sonach das Verlan­

143

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen nach Glückseligkeit als notwendiges Konsti- 
tuens des Willens, so ist im Kern lediglich zum 
Ausdruck gebracht, daß es dem Willen als 
solchem prinzipiell um die Verwirklichung seiner 
Zwecke geht. Ein Wille, der seine Zwecke nicht 
wollte, wäre gar kein Wille. Glückseligkeit 
benennt damit die Idee dessen, was der Wille als 
bloßer solcher immer schon will. Konstituiert 
sich der Wille dann als sittlicher, so geht mit ihm 
unter Einbeziehung dieses recht verstandenen 
Verlangens nach Glückseligkeit das Verlangen 
einher, daß eben seinen sittlichen Zwecken 
objektive Verwirklichungen korrespondieren.

Im Lichte des rekonstruierten Glückseligkeits­
begriffs verlieren Sätze Kants, deren Verein­
barkeit mit dem sittlichen Prinzip prima facie 
nicht recht einsichtig erscheint, ihre Bedenklich­
keit und werden als wichtige und untereinander 
konsistente Aussagen offenbar. Unbedenklich 
erscheint nun etwa der Satz: "Glückseligkeit ist 
unserer Natur nach für uns, als von Gegenständen 
der Sinnlichkeit abhängige Wesen das erste und 
das, was wir unbedingt begehren."41 Diese Aus­
sage tangiert unter Berücksichtigung des rekon­
struierten Glückseligkeitsbegriffs nicht etwa die 
Unbedingtheit der Sittlichkeit, sondern bedeutet 
vielmehr: Sofern wir überhaupt begehren, geht es 
uns ungeachtet der zugrundeliegenden Zwecke 
(diese seien sittlich qualifiziert oder nicht) immer 

41 Rel A 50; B 52 Anm.; vgl. auch GMS A 42: Glückseligkeit ist 
"ein Zweck, den man bei allen vernünftigen Wesen (...) als 
wirklich voraussetzen kann, und also eine Absicht, die sie nicht 
bloß haben können, sondern von der man sicher voraussetzen 
kann daß sie solche insgesamt nach einer Naturnotwendigkeit 
haben". Die Absicht "zur Beförderung der Glückseligkeit" kann 
"man sicher und a priori bei jedem Menschen voraussetzen ..., 
weil sie zu seinem Wesen gehört".

144

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon prinzipiell um die objektive Verwirkli­
chung dieser Zwecke, wobei als subjektive 
Bedingung dieser Verwirklichung noch voraus­
gesetzt sein muß, daß die Zwecke eine Einheit 
ermöglichen. Menschliches Wollen muß als 
bloßes solches mit dem Verlangen nach Verwirk­
lichung seiner Zwecke in der physischen Welt 
einhergehen und, insofern Glückseligkeit ihrem 
rekonstruierten Begriff zufolge gerade auf diese 
Verwirklichung abhebt, kann Kant auch schrei­
ben, daß "eine gänzliche Verzichtleistung auf das 
Physische der Glückseligkeit dem Menschen, 
solange er existiert, nicht zugemutet werden 
kann"42, ohne daß damit etwa die Unumgänglich­
keit eines gewissen sinnlichen Hedonismus 
behauptet wäre, was freilich mit Kants sittlichem 
Prinzip der Autonomie nicht in Einklang zu 
bringen wäre.

Ohne einer Heteronomie der Sittlichkeit zu 
verfallen, kann Kant nun sogar die Rede von der 
Sittlichkeit als der Würdigkeit zur Glückseligkeit 
wieder aufnehmen.43 Berücksichtigt man nämlich 
den rekonstruierten Glückseligkeitsbegriff, so 
geht mit dieser Wendung nicht, wie noch in der 
KRV, einher, daß Glückseligkeit letztlich doch 
zur Triebfeder der Sittlichkeit würde. Sittlichkeit 
als Würdigkeit zur Glückseligkeit kann ab der 
KPV nun vielmehr derart verstanden werden, daß 
der Mensch nur unter Voraussetzung der Sittlich­
keit seiner Zwecke die Würdigkeit erlangt, daß 
diese Zwecke unter eine Einheit zu bringen sind 
und sie auch zur Verwirklichung gelangen. 
Sittlichkeit allein verleiht mithin dieser Lesart 

42 Rel A 193 f.; B 203.
43 Vgl. etwa Rel A 50; B 52 Anm.

145

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zufolge einem Handelnden die Würdigkeit, daß 
seinem Handeln Gelingen beschieden ist.

Weiterhin kann man sich nun auch ohne Be­
denken der kantischen Behauptung anschließen, 
wonach gilt: "glücklich zu sein, ist notwendig das 
Verlangen jedes vernünftigen, aber endlichen 
Wesens, und also ein unvermeidlicher Bestim­
mungsgrund seines Begehrungsvermögens."44 
Glückseligkeit wird dabei als Vermittelndes zwi­
schen Natur bzw. Begehrungsvermögen einer­
seits und Sittlichkeit bzw. Vernunft andererseits 
gedacht. Die Ausrichtung auf Glückseligkeit 
nämlich enthebt das Begehrungsvermögen der 
Eingebundenheit in sinnliche Unmittelbarkeit, 
und damit der Gebundenheit an vereinzelte Vor­
stellungen. Durch das Verlangen nach Glückse­
ligkeit wird das Begehrungsvermögen nicht nur 
auf allgemeine Zwecke hin ausgerichtet, sondern 
darüber hinaus auf die subjektive Realisierung 
der Einheit dieser Zwecke und die objektive 
Realisierung derselben in der Welt. Sofern hier­
bei die Zwecke und deren Einheit materialiter 
unbestimmt bleiben, ist dieses Verlangen nach 
Glückseligkeit offen auf eine Instrumentalisie­
rung durch sittlich qualifizierte Zwecke und 
deren Einheit. Das nach Glückseligkeit verlan­
gende Begehrungsvermögen kann von einem sitt­
lich bestimmten Willen instrumentalisiert wer­
den. Dieser Wille ist unter Voraussetzung des 
recht verstandenen Glückseligkeitsbegriffes sei­
nerseits darauf angewiesen, sich durch ein auf 
Glückseligkeit hin ausgerichtetes Begehrungsver­
mögen zu vermitteln. Einerseits nämlich unterlie­
gen auch sittliche Zwecke, sofern sie überhaupt 
als Zwecke möglich sein sollen, der subjektiven 

44 KPV A 45.

146

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingung der Einheit und andererseits geht es ja 
gerade einem sittlichen Willen, sofern auch er 
überhaupt will, um die objektive Realisierung 
seiner Zwecke. Die beiden Strukturmomente der 
Glückseligkeit, Einheit der subjektiven Zwecke 
und deren objektive Verwirklichung, sind, gewis­
sermaßen als Infrastruktur, für den sittlichen 
Willen als Willen notwendig vorauszusetzen.

Diese Vermittlung des sittlichen Willens durch 
das Begehrungsvermögen, wobei die Glückselig­
keit als das vermittelnde Moment deutlich wird, 
kann als Konkretion des oben im Zusammenhang 
mit der Auflösung der Antinomie entstandenen 
Gedankens gesehen werden, wonach Freiheit sich 
nicht durch Destruktion naturaler Vorgegeben­
heiten durchsetzt, sondern sich durch Instrumen­
talisierung dieser Vorgegebenheiten vermittelt. 
Der Wille vermittelt sich durch das Begehrungs­
vermögen in der Sinnlichkeit, wobei der Begriff 
der Glückseligkeit als das vermittelnde Moment 
das Begehrungsvermögen auf den autonomen 
Willen hin öffnet. Durch diese Instrumentalisie­
rung des Begehrungsvermögens und dabei durch 
die Vermittlungsleistung des Glückseligkeitsbe­
griffs erhält der sittliche Wille allererst seinen 
Bezug auf objektive Verwirklichung, und somit 
müßte ein genereller Verzicht auf das Verlangen 
nach Glückseligkeit, weit davon entfernt, etwa 
gar eine besondere Realisation von Sittlichkeit zu 
bedeuten, gerade diese selbst negieren durch 
Negation ihres Verlangens, objektiv wirklich 
werden zu wollen. Versteht man Kant richtig, so 
wäre Sittlichkeit unter genereller Negation ihres 
Bezugs auf Glückseligkeit dem berechtigten Vor­
wurf preiszugeben, lediglich um die Gestaltung 
der Welt unbekümmerte, individuelle Eitelkeit 
und nichtige Selbstbezogenheit zu sein.

147

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist es also die Ausrichtung auf Glückseligkeit, 
die als vermittelndes Moment die Instrumentali­
sierung des Begehrungsvermögens durch den 
sittlichen Willen ermöglicht und damit der Sitt­
lichkeit eine Beziehung auf die Sinnenwelt ver­
schafft, so erhält auch die von Kant in der KPV 
vertretene "Beförderung des höchsten Guts" 
einen einleuchtenden Sinn. Höchstes Gut ist Kant 
zufolge die exakt proportionierte "Verknüpfung" 
von Sittlichkeit und Glückseligkeit. Ist nun mit 
der Beförderung des höchsten Guts die Beför­
derung einer exakten Proportionierung zwischen 
Sittlichkeit und Glückseligkeit gesollt und ist es 
recht verstandene Glückseligkeit, welche auf die 
Einheit aller Zwecke und deren objektive Reali­
sierung in der Welt abzielt,so kann der Imperativ 
der Beförderung des höchsten Gutes als die For­
derung nach dem Versuch interpretiert werden, 
Sittlichkeit in der Welt wirksam werden zu las­
sen. Und ist es eine exakte Proportionierung, die 
zwischen Sittlichkeit und Glückseligkeit beför­
dert werden soll, so bedeutet dies, daß jener Ver­
such ganz prinzipiell und ausnahmslos gefordert 
ist. D. h.: Sittlichkeit ist implizit und unabdingbar 
immer auch mit der Forderung verbunden, den 
Versuch zu unternehmen, ihr in der empirischen 
Welt Wirksamkeit zu verschaffen. Mit dem 
Imperativ der Beförderung des höchsten Guts ist 
damit letztlich nichts anderes artikuliert als, daß 
mit der Sittlichkeit als solcher immer auch der 
Versuch eines entsprechenden Handelns in der 
empirischen Welt einherzugehen hat. Im Begriff 
des summum bonum bringt Kant also klar zum 
Ausdruck, inwieweit die Verwirklichung der 
Glückseligkeit gefordert ist; nämlich genau inso­
weit, als sie zur Sittlichkeit exakt proportional ist, 
und dies bedeutet genau insoweit, als sie auf die 

148

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgeführte Weise als vermittelnde Struktur zur 
Verwirklichung der Sittlichkeit erforderlich ist. 
Es geht nicht, wie bei einem allein an der Idee 
der Glückseligkeit orientierten Handeln, um die 
objektive Verwirklichung der Einheit subjektiver 
Zwecke überhaupt, sondern allein um die objek­
tive Verwirklichung der unter der Einheit sitt­
licher Willensbestimmung stehenden subjektiven 
Zwecke.

Doch freilich kann der Mensch auch diese 
sittlich begründete Verwirklichung der Glückse­
ligkeit nicht vollends gewährleisten. Dem rekon­
struierten Begriff der Glückseligkeit zufolge 
beinhaltet diese eine subjektive und eine objek­
tive Komponente. Die subjektive besteht in der 
Einheit der Zwecke, die objektive in deren Ver­
wirklichung. Kants überwiegende Ausführungen 
lassen den Schluß zu, daß er das Problem der 
Realisierung der subjektiven Komponente mit 
seiner Ethik des kategorischen Imperativs als 
gelöst erachtet, sofern dieser als principium 
diiudicationis eindeutige Kriterien für sittlich 
begründete Zwecke des Handelns vermittelt. Sitt­
liches Handeln geht danach mit der Verwirkli­
chung der subjektiven Komponente der Glückse­
ligkeit einher, sofern die Einheit subjektiver 
Zwecke als sittliche bestimmt werden kann und 
die Ethik des kategorischen Imperativs diese sitt­
liche Einheit widerspruchsfrei zu artikulieren 
vermag. Die Verwirklichung der objektiven 
Komponente der Glückseligkeit hingegen kann 
Kants Konzeption zufolge auch sittlich begründe­
tes Handeln nicht gewährleisten. Auch dieses 
kann nicht prinzipiell über die objektive Verwirk­
lichung seiner Zwecke verfügen, wiewohl es zum 
recht verstandenen Vollzug der Sittlichkeit ge­
hört, nicht nur zu wollen, sondern auch alles in 

149

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner Macht stehende zu tun, um einen sittlichen 
Zweck zu verwirklichen. Gerade in der Anstren­
gung, die im Handeln zum Ausdruck kommt, 
erweist sich Kant zufolge die Ernsthaftigkeit des 
sittlichen Willens. Doch trotz aller subjektiven 
Anstrengung kann freilich durch widrige Um­
stände die objektive Verwirklichung dem sitt­
lichen Handeln versagt bleiben, so daß in dieser 
Hinsicht Glückseligkeit ein Desiderat bleiben 
muß.45 

§ 19 Glückseligkeit als Selbstzufriedenheit
Wenn Sittlichkeit zur Triebfeder des Willens 
wird, bleibt, wie wir sahen, Glückseligkeit ihrem 
rekonstruierten formalen Begriff entsprechend 
erhalten, indem die Struktur derselben durch den 
sittlichen Willen instrumentalisiert wird. Gleich­
zeitig aber ergibt sich Kant zufolge unter Voraus­
setzung sittlicher Willensbestimmung noch ein 
anderer Begriff der Glückseligkeit, nämlich der­
jenige der Selbstzufriedenheit. Diese stellt sich 
also gerade nur dann ein, wenn Glückseligkeit 
nicht zur Triebfeder des Willens gemacht wird. 
Allein die sittliche Bestimmung des Willens 
erzeugt ein Bewußtsein, seiner spezifischen Auf­
gabe als Vernunftwesen genügt zu haben. In die­
ser Selbstzufriedenheit wird die "Freiheit selbst" 
sonach "eines Genusses fähig."46

45 Hieran knüpft dann Kants Lehre von den Postulaten der 
Unsterblichkeit und des Daseins Gottes an, auf die wir hier aber 
nicht weiter eingehen.
46 KPV A 213. - Statt von Selbstzufriedenheit spricht Kant später 
auch von einer "moralischen Glückseligkeit" im Gegensatz zur 
"physischen Glückseligkeit" (Rel A 80, 94 Anm., B 86, 100 
Anm.) oder von einer "Vernunftliebe seiner selbst" als einer

150

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese sittlich bedingte Selbstzufriedenheit 
kann als abkünftiger Modus der Glückseligkeit 
verstanden werden, sofern wir unseren rekonstru­
ierten Begriff der letzteren zugrundelegen. Die­
sem entsprechend ist Glückseligkeit zu denken 
als Wohlgefallen an der Einheit subjektiver 
Zwecke und deren objektiver Verwirklichung. 
Unter Einbeziehung der sittlichen Willensbe­
stimmung wird, wie wir sahen, die Einheit der 
subjektiven Zwecke näher bestimmt als die Ein­
heit der sittlich begründeten subjektiven Zwecke. 
Wenn Kant nun behauptet, daß sittliches Handeln 
Selbstzufriedenheit bewirkt als eine Art morali­
scher Glückseligkeit, so liegt dies völlig in der 
Logik unseres rekonstruierten Begriffs der 
Glückseligkeit, wodurch dieser eine nochmalige 
Bestätigung erfährt. Selbstzufriedenheit wird 
unter Berücksichtigung unseres rekonstruierten 
Begriffs der Glückseligkeit nämlich deshalb 
erlangt, weil im sittlichen Vollzug eine Kompo­
nente des Begriffs der Glückseligkeit verwirk­
licht wird, und zwar die subjektive Komponente, 
die allein vom Subjekt bzw. Selbst abhängt.

Wie bereits bemerkt, kann man Kant zufolge 
aufgrund der Ethik des kategorischen Imperativs 
davon ausgehen, daß sittlich legitimierte Zwecke 
als solche eine Einheit darstellen. Unter dieser 
Voraussetzung aber hat das sich sittlich bestim­
mende Subjekt die subjektive Komponente hin­
sichtlich der Verwirklichung der Glückseligkeit 
geleistet, so daß letztere sich im Modus der 
Selbstzufriedenheit realisieren kann. Diese 
Selbstzufriedenheit macht freilich die Zufrieden­

"moralischen Selbstliebe" oder eines "unbedingten Wohlgefallens 
an sich selbst" (Rel A 48 Anm., B 51 Anm.).

151

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit mit der Welt, die objektive Komponente des 
Begriffs der Glückseligkeit, die nach objektiver 
Verwirklichung der subjektiven (sittlichen) 
Zwecke verlangt, nicht überflüssig. Die Realisie­
rung der objektiven Komponente bleibt dem 
handelndem Subjekt trotz sittlich bedingter 
Selbstzufriedenheit als Desiderat, so daß festge­
stellt werden kann: Im sittlichen Vollzug reali­
siert sich Glückseligkeit im Modus der Selbstzu­
friedenheit, ohne doch darin völlig aufzugehen.47

47 Selbstzufriedenheit ist der Modus der Glückseligkeit, dessen 
Realisierung allein in der Mächtigkeit des Handelnden liegt. In 
diesem Punkt berührt Kant die grundsätzliche Problematik der 
antiken Ethik, namentlich der Stoa und Epikurs, deren Grundbe­
streben ja gerade darin gesehen werden kann, den Begriff eines 
Glücks zu konzipieren, das sich der Handelnde prinzipiell 
verfügbar machen kann. Doch hierbei ist auf grundsätzliche 
Unterschiede hinzuweisen, um Kants Konzeption klar hervor­
treten zu lassen.
Erstens ist bei Kant dieses Glück der Selbstzufriedenheit, 
obgleich es für den Handelnden prinzipiell erreichbar ist, nicht 
direkt anzielbar. Man kann nicht um der Selbstzufriedenheit 
willen handeln, ohne diese prinzipiell zu verfehlen. Sie setzt 
sittliche Willensbestimmung, das heißt ein Handeln allein um der 
Pflicht willen, voraus und stellt sich dann als indirektes Resultat 
dieses Handelns ein. Nicht intendiert zu werden, ist sonach gerade 
die notwendige Bedingung des Zustandekommens der Selbst­
zufriedenheit. Zweitens ist diese Selbstzufriedenheit bei Kant 
nicht das summ um bonum. Intendiert ist, auch mit dem sittlichen 
Vollzug, immer Glückseligkeit als Idee der Totalität einer nach 
Maßgabe des Subjekts modifizierten Objektivität. Sittliche 
Zwecke erheischen nach Kant Verwirklichung in der Welt, nicht 
allein eine Selbstkonditionierung des Subjekts zur Ermöglichung 
seines Glücks. Kantisch gefordert ist im Hinblick auf Glück­
seligkeit eine nach Maßgabe des sittlichen Subjekts umgestaltete 
Welt, nicht ein Subjekt, das sich nach Maßgabe der Welt 
umgestaltet. Diese Entgegensetzung zur Antike mag vielleicht 
überpointiert sein, doch bringt sie zumindest Kants Konzeption 
mit einiger Klarheit zum Ausdruck sowie die eigene Einschätzung 
seines Verhältnisses zur Antike, wie eine Interpretation seiner 
entsprechenden Ausführungen zeigen könnte.

152

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§ 20 Die Alterierung der Glückseligkeit
im Vollzug der Freiheit

Der sittliche bzw. unsittliche Vollzug alteriert die 
angestrebte Glückseligkeit qualitativ durch die 
materiale Bestimmung der zur Verwirklichung 
anstehenden Zwecke. Entsprechenderweise 
könnte man den Begriff der Glückseligkeit je 
nach dem Kontext, in den er dadurch gerät, unter­
schiedlich kennzeichnen.

Die zunächst unserer Rekonstruktion entspre­
chende Grundstruktur der Glückseligkeit, wo­
nach diese in einem Wohlgefallen besteht, das 
auf der objektiven Verwirklichung der unter der 
Bedingung einer Einheit stehenden subjektiven 
Zwecke beruht, könnte man als den rein formalen 
Begriff der Glückseligkeit bezeichnen, sofern 
hier die subjektiven Zwecke noch völlig unbe­
stimmt sind.

Der Begriff der Glückseligkeit, der sich je nach 
sittlichem oder unsittlichem Vollzug ergibt, 
könnte als der materiale Begriff derselben 
bezeichnet werden, sofern nun die subjektiven 
Zwecke in gewisser Weise, nämlich sittlich oder 
unsittlich bestimmt sind. Im Falle des unsittli­

Selbstzufriedenheit jedenfalls ist für Kant im Einklang mit der 
Antike ein Glück über das der Mensch verfügen kann, im 
Gegensatz zur Antike jedoch nicht die höchste Form des Glücks. 
Letzteres bleibt Glückseligkeit in der erörterten Struktur. 
Selbstzufriedenheit stellt hingegen die auf die subjektive Kompo­
nente beschränkte Realisierung dieser Glückseligkeit dar, wobei 
deren objektive Komponente, die nach Maßgabe sittlicher 
Subjektivität umgestaltete Welt, unverfügbar und immer auch 
Desiderat bleibt.

153

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Vollzugs sind die Zwecke dadurch näher 
bestimmt, daß sie allein durch die eigenen 
Neigungen und Bedürfnisse fundiert sind. Glück­
seligkeit wird, wie wir sahen, zur eigenen Glück­
seligkeit und ihr Verfolg zur Selbstsucht.48 Die­
ser Ausdruck ist sehr treffend: Das Selbst näm­
lich bleibt beim alleinigen Bezug auf seine Nei­
gungen und Bedürfnisse ganz auf sich konzen­
triert. Alles Verlangen kreist nur um eigene 
Befriedigung, zu deren Zweck die gesamte Welt 
und die Mitmenschen zu bloßen Mitteln herabge­
setzt werden. Der Egoismus wird damit zur 
Bedingung, dem alles Handeln unterliegt, so daß 
er quasi transzendentalen Status erhält. Im Falle 
des sittlichen Vollzugs wird hingegen die im 
Glückseligkeitsbegriff implizierte Ausrichtung 
auf Zwecke generell nicht a limine eingeengt 
durch eine Festlegung auf die Befriedigung sub­
jektiver Neigungen und Bedürfnisse. Glückselig­
keit geht damit nicht mit Selbstsucht einher. Viel­
mehr bleibt Glückseligkeit nun offen auf die 
Realisierung aller möglichen Zwecke, sofern 
diese nur sittlich legitimiert sind. In diesem Fall 
beruht Glückseligkeit dann durchaus auch auf der 
geglückten Verwirklichung von Zwecken, die, 
obzwar unseren Neigungen zuwider, sittlich 

48 Selbstsucht tritt Kant zufolge in zwei Spielarten auf: 
Selbstliebe bzw. Eigenliebe einerseits und Eigendünkel anderer­
seits. Im ersten Falle bleibt der sittliche Anspruch grundsätzlich 
anerkannt, die Verfehlung wird als Ausnahme verstanden. Im 
zweiten Falle ist gewissermaßen die Position der Amoralität 
erreicht, der Anspruch als solcher wird nicht anerkannt. Das 
Subjekt entzieht sich dem sittlichen Anspruch, indem es andere 
Kriterien einführt. Auf dieser Basis entstehen dann auch entspre­
chende Ethikkonzeptionen, deren eigentlicher Zweck es ist, den 
Eigendünkel zu rechtfertigen. Vgl. hierzu KPV A 129 ff.

154

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geboten sind. Man könnte deshalb im Falle des 
sittlichen Vollzugs auch von allgemeiner Glück­
seligkeit sprechen, wobei allerdings dies nicht als 
Glückseligkeit aller verstanden werden dürfte, 
sondern vielmehr als eine Glückseligkeit, die 
allgemein in dem Sinne bleibt, daß sie eben auf 
die Verwirklichung aller möglichen Zwecke 
offenbleibt und nicht Zwecke ausschließt, die 
unseren Neigungen und Bedürfnissen widerstrei­
ten. Die Glückseligkeit, die sich aufgrund der 
objektiven Verwirklichung sittlicher Zwecke 
ergibt, geht damit, anstatt mit Selbstsucht, mit 
einer Offenheit einher, welche die Bereitschaft 
bedeutet, jederzeit vom eigenen Selbst, dessen 
Neigungen und Bedürfnissen zugunsten des 
sittlichen Sollens abzusehen. Damit aber stellt 
sich als Folge dieser sittlichen Haltung auch 
Selbstzufriedenheit als abkünftiger Modus von 
Glückseligkeit ein, die allein auf dem Bewußt­
sein beruht, seiner Pflicht zu genügen.

Sonach geht die auf der Verwirklichung unsitt­
licher Zwecke beruhende Glückseligkeit mit 
Selbstsucht, die auf der Verwirklichung sittlicher 
Zwecke beruhende Glückseligkeit mit Selbstzu­
friedenheit einher. Auch der sittliche Vollzug 
kann über Glückseligkeit nicht verfügen, da auch 
hier das Gelingen des Handelns trotz aller An­
strengung unverfügbar bleibt. Diese unverfüg­
bare und prinzipiell nur graduell zu verwirkli­
chende Glückseligkeit ist aber hier gekoppelt mit 
Selbstzufriedenheit als einem Glück, das durch­
aus in der Verfügbarkeit des Menschen liegt, da 
es allein sittliches Handeln zur Voraussetzung 
hat. Hingegen geht der unsittliche Verfolg der 
Glückseligkeit mit Selbstsucht einher, woraus 
keine Zufriedenheit entspringen kann, denn die 
Spirale der Bedürfnisse, dies wußte Kant von 

155

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rousseau,49 ist endlos. Das sich von diesen leiten 
lassende Selbst kann kein wahres, sondern stets 
nur ein kurz anhaltendes Glück finden, das sofort 
wieder vom nächsten und weitergehenden 
Bedürfnis verdrängt wird. Hinsichtlich der 
Selbstsucht wird ja Zufriedenheit bzw. Glück 
allein von der graduellen Realisierung der Glück­
seligkeit bzw. der Realisierung der subjektiven 
Zwecke abhängig gemacht. Dabei aber kann 
keine Zufriedenheit entstehen, da diese prinzi­
pielle Gradualität eben stets gesteigert werden 
kann. Im Gegensatz hierzu gewinnt das sittliche 
Handeln seine Zufriedenheit aus einem qualitati­
ven Maßstab, der als solcher nicht überbietbar ist: 
dem sittlichen Vollzug.

49 Vgl. hierzu J. J. Rousseau (1750).

156

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


D. Transzendentale Freiheit und 
das Böse

§ 21 Der Grund des Bösen
Der Vollzug der Freiheit impliziert nicht nur die 
Möglichkeit des Guten, sondern auch die des 
Bösen. Nach der Realisierung des Guten verlangt 
der sittliche Anspruch, von der möglichen Reali­
sierung des Bösen zeugt die menschliche Lebens­
erfahrung.1 Der Grund des Bösen ist dabei allein 
"im Actus der Freiheit" selbst zu suchen.1 2 Nur 
der Wille als unbedingte Aktualität kann, ebenso 
wie er auf unbedingte Weise gut sein kann, auch 

1 So ist die Freiheit, sofern sie darin besteht, dem sittlichen 
Anspruch zuwider zu handeln, "eine Definition, die über den 
praktischen Begriff noch die Ausübung desselben, wie sie die 
Erfahrung lehrt, hinzutut" (MS A 28). Dabei bleibt freilich die 
Beurteilung je konkreter Fälle ebenso prinzipiell problematisch, 
wie im Falle der Realisierung des Guten, da das Böse ja, ebenso 
wie das Gute, eine Qualität des Willens und dessen Maximen 
betrifft, deren Lauterkeit aber im Einzelfall nie mit Sicherheit 
festgestellt werden kann: "Man nennt aber einen Menschen böse, 
nicht darum, weil er Handlungen ausübt, welche böse (gesetz­
widrig) sind; sondern weil diese so beschaffen sind, daß sie auf 
böse Maximen in ihm schließen lassen". Dieser Schluß aber ist 
prinzipiell problematisch, so daß man "das Urteil, daß der Täter 
ein böser Mensch sei, nicht mit Sicherheit auf Erfahrung gründen" 
kann (REL AB 5 f.).
2 REL AB 6.

157

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf unbedingte Weise böse sein.3 Abzuhalten ist 
nach Kant jede Konzeption, die das Böse in der 
Sinnlichkeit und den "daraus entspringenden 
natürlichen Neigungen" begründet denkt.4 Letz­
tere sind vielmehr "an sich selbst betrachtet gut, 
d. i. unverwerflich"5 und unschuldig6. "Neigun­
gen sind nur Gegner der Grundsätze überhaupt 
(sie mögen gut oder böse sein)"7 und können des­
halb, sofern sie nicht durch "Klugheit"8 in eine 
gewisse Hierarchie und Harmonie gebracht wer­
den, auch böse Vorhaben vereiteln. Sieht man, 
wie die stoische Morallehre, "den moralischen 
Kampf des Menschen bloß als Streit mit seinen 
(an sich unschuldigen) Neigungen",9 so wird die 
Dimension des Sittlichen gewissermaßen unter­
boten und damit verfehlt.

Sind Sinnlichkeit bzw. Neigungen sonach nicht 
als Grund des Bösen anzusehen, so sind sie im 
Hinblick auf die Konstitution desselben doch 
relevant. Sie stellen nämlich den möglichen Ver­
mittlungsrahmen des Bösen dar. Denn dieses "be­
steht darin, daß man jenen Neigungen, wenn sie 
zur Übertretung (sc. des Sittengesetzes) anreizen, 

3 Auf diese sachlich erforderliche Ergänzung des berühmten 
Einleitungssatzes der GMS weist G. Prauss (1993), S. 258 f. 
zurecht hin. Die Frage nach dem Bösen kann von der Problematik 
der Freiheit gar nicht abgelöst werden, so daß H. Krings (1980), 
S. 33 völlig zurecht behaupten kann: "Als Index für den Wert 
einer transzendentalen Freiheitsphilosophie könnte man den 
Beitrag ansetzen, den sie zur Frage nach der Freiheit als dem 
Vermögen des Guten und des Bösen leistet."
4 REL A 27, B31.
5 REL A 63, B 69.
6 Vgl. REL A 64, B 70.
7 REL A 63, B 69 Anm.
8 REL A 64, B 70.
9 A. a. O.

158

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht widerstehen will, und diese Gesinnung ist 
eigentlich der wahre Feind."10 11 Das Böse konsti­
tuiert sich also dadurch, daß der Wille sinnliche 
Neigungen unreflektiert, also ohne Rücksicht auf 
den etwaig diesen entgegenstehenden sittlichen 
Anspruch, bestimmend werden läßt. Das Böse 
wird sonach nicht um seiner selbst willen ge­
wollt, wie das Gute. Die für das sittlich Gute 
konstitutive Potenzierung, die Pflicht um ihrer 
selbst willen zu tun, gilt für das sittlich Böse 
nicht. Letzteres wird um etwas anderen willen 
getan, nämlich um der Befriedigung der Neigun­
gen willen.

Hinsichtlich der Bestimmung des Grundes des 
Bösen darf Freiheit also weder übergangen wer­
den, noch darf ihr zuviel zugemutet werden. 
Einerseits muß die Konstitution des Bösen als 
ureigene Möglichkeit des Vollzugs der Freiheit 
festgehalten werden und andererseits kann Frei­
heit das Böse nicht um seiner selbst willen voll­
ziehen.11

Diese Gedanken zum Grund des Bösen, die der 
REL entnommen werden können, lassen sich im 
Rekurs auf den Vollzug transzendentaler Freiheit, 
soweit dieser bislang überwiegend anhand der 
GMS sowie der KPV rekonstruiert wurde, bestä­

10 REL A 63, B 69 Anm.
11 Vgl. REL A 28, B 32: "Um also einen Grund des Moralisch 
Bösen im Menschen anzugeben, enthält die Sinnlichkeit zu 
wenig; denn sie macht den Menschen, indem sie die Triebfedern, 
die aus der Freiheit entspringen können, wegnimmt, zu einem 
bloß tierischen; eine vom moralischen Gesetz aber freisprechende, 
gleichsam boshafte Vernunft (ein schlechthin böser Wille) enthält 
dagegen zu viel, weil dadurch der Widerstreit gegen das Gesetz 
selbst zur Triebfeder (denn ohne alle Triebfeder kann die Willkür 
nicht bestimmt werden) erhoben und so das Subjekt zu einem 
teuflischen Wesen gemacht werden würde."

159

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigen. Wie wir nämlich bereits sahen, begründet 
sich das Gute durch den sittlichen Vollzug des 
Willens, wobei dieser seine transzendentale Frei­
heit als Autonomie affirmiert und sich damit als 
unbedingte Aktualität behauptet. Entsprechender­
weise kann der Grund des Bösen, sofern auch 
dieser im "Actus der Freiheit" selbst liegt12, darin 
begründet gesehen werden, daß der Wille seine 
transzendentale Freiheit als Autonomie nicht 
affirmiert und sich somit in seiner unbedingten 
Aktualität nicht behauptet, sondern einer Hete- 
ronomie verfällt.

Bereits im Rahmen der Ausführungen zur Pro­
blematik der Glückseligkeit war deutlich gewor­
den, daß dieser unsittliche Vollzug des Willens 
nicht um seiner selbst willen geschieht. Das Böse 
konstituiert sich nicht, indem der Wille seine 
transzendentale Freiheit der Autonomie als sol­
che negiert. Der unsittliche Akt des Willens ist 
nicht im konträren Gegensatz zum sittlichen Akt 
zu denken, so daß der Selbstaffirmation der 
Autonomie des Willens einfachhin eine entspre­
chende Selbstnegation korrespondieren würde. 
Der unsittliche Akt besteht nicht in einer direkten 
Negation, sondern vielmehr im Ausbleiben der 
Affirmation, also allenfalls in einer indirekten 
Negation. Die Affirmation der Autonomie des 
Willens wird verweigert, oder auch nur zurück­
gestellt zugunsten der Befriedigung sinnlicher 
Neigungen. Die Selbstnegation der Freiheit wird 
dabei keineswegs gewollt. Dies wäre von der 
Strukturlogik des Freiheitsbegriffes aus betrach­
tet ja auch widersinnig. Warum sollte Freiheit im 
Vollzug ihres Aktes sich selbst abschaffen wol­
len, der Wille seine unbedingte Aktualität negie­

12RELAB6.

160

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren wollen und sich damit letztlich selbst nicht 
mehr wollen?

Die Möglichkeit der Preisgabe der Freiheit 
kann allenfalls verständlich werden als indirekte 
Negation, d. h. als ein nicht gewolltes Resultat 
der Affirmation von anderem. Entsprechend 
verwirkt der Wille seine Autonomie nicht, indem 
er sie direkt negiert, sondern vielmehr indem er 
etwas anderes als diese affirmiert. Dieses andere 
sind die sinnlichen Neigungen, deren Verlockun­
gen der Wille sich zu widersetzen weigert. 
Freiheit verwirkt sich also, sofern sie, anstatt sich 
selbst zu affirmieren, sinnliche Neigungen 
affirmiert und sich damit indirekt negiert.

Freiheit als Autonomie des Willens will sich 
im unsittlichen Akt, wie wir weiter oben bereits 
sahen, ja nicht nur nicht abschaffen, sondern 
vielmehr absolut setzen, und damit über die 
sittliche Reflexion hinwegsetzen. Gerade im 
Versuch dieser Absolutsetzung, schafft sie sich 
freilich dann ab. Das Böse gründet also sowenig 
in der direkten Negation der Freiheit, als es 
vielmehr in der Intention der Absolutsetzung 
derselben besteht. Der böse Wille will die 
absolute, sittlich unreflektierte Freiheit, keines­
wegs das dabei jedoch zwangsweise eintretende 
Resultat des Verlustes aller Freiheit!

§ 22 Die Darstellung des Bösen
Die Form, in der sich das Böse ausprägt, ist nach 
Kant die Leidenschaft. Diese setzt Freiheit 
voraus, denn Leidenschaft bedeutet kein bloßes 
Überwältigtsein durch naturale Determination, 
sondern impliziert, daß der Wille sich dieser De­
termination selbst ausliefert. So sind "Leiden­

161

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schäften ... mehrenteils unheilbar: weil der Kran­
ke nicht will geheilt sein."13 Leidenschaften set­
zen das Verweigern der Selbstaffirmation der 
Freiheit als Autonomie des Willens voraus und 
sind deshalb "ohne Ausnahme böse".14 Der 
Mensch läßt sich hierbei "in Ketten legen"15 und 
findet "Lust und Befriedigung am Sklaven­
sinn".16

Scharf abgegrenzt von den Leidenschaften 
werden von Kant die Affekte, die gerade nicht 
auf einem Akt der Freiheit beruhen. Sie gehören 
vielmehr allein "zum Gefühl, sofern es vor der 
Überlegung vorhergehend, diese selbst unmög­
lich oder schwerer macht."17 Sie sind wie ein 
"Sturm", der "bald aufhört",18 und können Frei­
heit vorübergehend unmöglich machen. Im 
Affekt wird Freiheit von außerhalb ihrer selbst, 
von der Sinnlichkeit her gefährdet und etwaig 
suspendiert, während die Leidenschaften darauf 
beruhen, daß Freiheit sich selbst verwirkt.

§ 23 Die Anthropologie und das Böse
Kants Ausführungen zufolge kann die Realisie­
rung des Bösen darin gesehen werden, daß tran­
szendentale Freiheit als Autonomie des Willens 
sich selbst verwirkt. Darüber hinaus faßt er die 
Leidenschaften als die je konkreten Ausprä­
gungsformen, in denen der sich solchermaßen 

13 ANTHR A 227.
14 ANTHR A 228.
15 ANTHR A 206.
16 ANTHR A 228.
17 MS A 50.
18 A. a. O.

162

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konstituierende böse Wille empirisch vermittelt 
im menschlichen Handeln zur Darstellung ge­
langt. Könnte es damit hinsichtlich des Problems 
des Bösen nicht sein Bewenden haben? Dieses 
scheint nun aus der Struktur des Selbstvollzugs 
der Freiheit begründet und in seinen Ausprägun­
gen im menschlichen Handeln reflektiert. Doch 
Kant greift darüber hinaus einen Problembestand 
auf, der seit altersher Gegenstand metaphysischer 
und theologischer Spekulation war, indem er 
bereits eingangs der REL die Frage aufwirft, 
inwiefern der Mensch von Natur als gut oder 
böse zu denken sei.

Da diese Frage auf eine gattungsspezifische 
Bestimmtheit abzielt, geht Kant zunächst zu einer 
kurzen "anthropologischen Nachforschung" 
über.19 Dabei bietet er zunächst lediglich eine der 
Interpretation dringend bedürftige Skizze der "ur­
sprünglichen Anlage zum Guten in der mensch­
lichen Natur", die er folgendermaßen unterteilt:

"1) Die Anlage für die Tierheit des Menschen 
als eines lebenden,

2) Für die Menschheit desselben als eines 
lebenden und zugleich vernünftigen,

3) Für seine Persönlichkeit als eines vernünf­
tigen und zugleich der Zurechnung fähi­
gen Wesens."20

19 REL A 13, B 15; vgl. auch REL AB 8 f.: "Wenn wir also 
sagen: der Mensch ist von Natur gut, oder: er ist von Natur böse, 
so bedeutet dieses nur so viel als: er enthält einen (uns unerforsch- 
lichen) ersten Grund der Annehmung guter, oder der Annehmung 
böser (gesetzwidriger) Maximen; und zwar allgemein als Mensch, 
mithin so, daß er durch dieselbe zugleich den Charakter seiner 
Gattung ausdrückt."
20 A. a. O. - Dabei handelt es sich freilich nur um Anlagen, die in 
praktischer Hinsicht relevant sind, denn es ist "hier von keinen 
anderen Anlagen die Rede ... als denen, die sich unmittelbar auf 

163

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant zufolge können nur die zwei ersteren 
Anlagen zweckwidrig gebraucht werden und 
auch nur für die Entartung dieser beiden Anlagen 
führt er Beispiele von Lastern auf. Dies gibt zu 
der Deutung Anlaß, daß die dritte Anlage nicht 
lediglich eine neben den beiden anderen ist, 
sondern diesen allererst Sinn verleiht, so daß in 
der Ausrichtung auf die dritte Anlage die ersten 
beiden Anlagen zu ihrem zweckmäßigen Ge­
brauch gelangen. Sofern also die Anlagen der 
Tierheit und Menschheit auf die Anlage der 
Persönlichkeit hin ausgerichtet sind, sind sie 
Anlagen zum Guten. Die Anlage für die Persön­
lichkeit aber ist "die Empfänglichkeit der Ach­
tung für das moralische Gesetz als einer für sich 
hinreichenden Triebfeder der Willkür."21 Daraus 
wird ersichtlich: Die Teleologie, die Kant unter­
stellt, wenn er von Anlagen zum Guten spricht, 
begründet sich allererst vom Vollzug transzen­
dentaler Freiheit her. Dieser wird nicht von einer 
vorab konzipierten Ontologie als oberstes Telos 
des Menschen verstanden, sondern ist vielmehr 
die Grundlage eines teleologischen Verständnis­
ses der menschlichen Natur.

Verwirkt Freiheit sich allerdings im Vollzug 
ihrer selbst, so erfahren dabei die Anlagen für die 
Tierheit und Menschheit einen zweckwidrigen 
Gebrauch und es kommt zur Konstitution von 
Lastern. So kann etwa, sofern der Bereich bloßer 
Tierheit nicht überschritten wird, die durch 
Instinkt geregelte Selbsterhaltung und Fortpflan­
zung nicht zur "Völlerei" und "Wollust" entarten. 

das Begehrungsvermögen und den Gebrauch der Willkür 
beziehen” (RELA 18, B 19 f.).
21 RELA 16, B 18.

164

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausdrücklich weist Kant darauf hin, daß derar­
tige Laster "nicht aus jener Anlage (sc.der Tier­
heit) als Wurzel von selbst entsprießen"22. Erst 
wenn, so muß dann wohl hinzugefügt werden, 
zur Anlage der Tierheit Freiheit hinzutritt, wel­
che die instinktive Regulierung ablöst, können im 
Falle des unsittlichen Vollzuges dieser Freiheit 
jene Laster der "Rohigkeit der Natur"23 entste­
hen. Mit der Vernünftigkeit, der Anlage für die 
Menschheit, ist die Dimension unmittelbarer 
Bedürfnisbefriedigung immer schon transzen­
diert. Distanzierung von Bedürfnissen wird mög­
lich, wodurch sich Kultur herausbilden kann. Ist 
diese aber nicht auf die Personalität hin ausge­
richtet, so entartet sie im konkurrierenden Glück­
seligkeitsverfolg der einzelnen Individuen, wobei 
sich als typische Laster der Kultur herauskristalli­
sieren: "Eigensucht", "Nebenbuhlerei", "Neid", 
"Undankbarkeit" und "Schadenfreude" 24 Auf der 
Ebene der Anlage der Persönlichkeit nennt Kant 
bezeichnenderweise keine Laster sui generis. 
Sofern Freiheit sich selbst verwirkt, bedeutet dies 
kein Laster, sondern vielmehr den Grund aller 
Laster, die dann stets solche der Natur oder der 
Kultur sind. Affirmation ihrer selbst oder sich 
Verwirken transzendentaler Freiheit entscheidet 
in einem strengen Entweder-Oder über Tugend­
oder Lasterhaftigkeit überhaupt als den konkreten 
Ausprägungen eines guten oder bösen Willens.

Im weiteren Verlauf seiner anthropologischen 
Erörterung behauptet Kant dann auch einen 
gattungsspezifischen "Hange zum Bösen in der 
menschlichen Natur", den er als eine "habituelle 

22RELA 15, B 16 f.
23 RELA 15, B 17.
24RELA 16, B 18.

165

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begierde" auffaßt.25 Aufgrund dieses Hanges 
realisiert sich das Böse angesichts der sittlichen 
Forderung in den Modi der Gebrechlichkeit, Un­
lauterkeit und Bösartigkeit.26 "Gebrechlichkeit" 
bedeutet in diesem Zusammenhang, daß das 
Gute, obzwar gewollt, aufgrund einer verlocken­
den Neigung jedoch nicht realisiert wird. Man 
könnte dies wohl auch dahingehend interpretie­
ren, daß der sittliche Wille bloßer Wunsch bleibt. 
"Unlauterkeit" bedeutet, daß nur auf äußerliche 
Übereinstimmung des Handelns mit dem sitt­
lichen Anspruch geachtet wird, mithin letztlich 
nicht aus sittlicher Willensbestimmung gehandelt 
wird. Entsprechend der in der KPV getroffenen 
Unterscheidung wird damit auf ein Handeln 

25 REL A 18, B 20; - Natur darf bei Kant, will man nicht in 
heillose Mißverständnisse geraten, keinesfalls univok verstanden 
werden, sondern es sind zumindest drei verschiedene Ebenen 
dieses Begriffs zu unterscheiden. Erstens bedeutet Natur den 
Inbegriff der durch die synthetisch-apriorischen Verstandesgrund­
sätze strukturierten Erscheinungen. Zweitens besteht die Natur 
des Menschen in dessen Vernünftigkeit und Freiheit. Und drittens 
kann der Mensch, sofern er, wie nun auszuführen sein wird, 
immer schon prädisponiert ist, seine Freiheit zu verwirken, auch 
als von Natur böse bezeichnet werden. Die erste Bedeutung 
betrifft die Objektivität der sinnlich wahrnehmbaren Welt, die 
zweite Bedeutung die Subjektivität des Menschen und die dritte 
Bedeutung eine Möglichkeit der Realisierung dieser Subjektivität, 
wobei in jeder dieser Beziehungen der Naturbegriff das Wesent­
liche der entsprechenden Dimension bezeichnet. So bedeutet 
Natur im Hinblick auf verfügbare Objektivität einen gesetzlichen 
Zusammenhang von Erscheinungen, im Hinblick auf die Subjek­
tivität des Menschen bedeutet sie Vernunft bzw. Freiheit und 
hinsichtlich der Realisierung dieser Freiheit bedeutet sie die von 
dieser selbst immer schon hervorgebrachte und deshalb wesent­
liche Möglichkeit, sich selbst auch verwirken zu können. Der 
Begriff der Natur steht damit ganz im Sinne der Tradition auch 
bei Kant durchwegs in engstem Zusammenhang mit dem des 
Wesens bzw. des Wesentlichen.
26 Vgl. REL A 19 ff., B 21 ff.

166

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abgezielt, das nicht als moralisch, sondern ledig­
lich als legal zu erachten ist. "Bösartigkeit" 
schließlich kann als die eingestandene Mißach­
tung des sittlichen Anspruchs erachtet werden, 
womit zwar noch die Legalität von Handlungen 
einhergehen kann, die sich dann jedoch nur noch 
reiner Zufälligkeit verdankt.

Kant denkt sowohl die Anlage zum Guten wie 
auch den Hang zum Bösen als anthropologische 
Voraussetzungen im Hinblick auf den Vollzug 
transzendentaler Freiheit. Und dies erscheint 
auch zwingend, denn das sittliche Sollen hätte 
gar keinen Sinn, sofern der Mensch ihm entweder 
gar nicht folgen könnte, oder er andererseits 
immer schon selbstverständlicher Weise das Gute 
tun würde. Entsprechenderweise wird mit der 
Anlage zum Guten aus anthropologischer 
Perspektive das Vermögen zur Selbstaffirmation 
der Freiheit, mit dem Hange zum Bösen das Ver­
mögen dieser Freiheit, sich selbst zu verwirken, 
gedacht. Kants anthropologische Annahmen stel­
len sonach im Lichte der sittlichen Forderung 
gesehen Voraussetzungen der Sinnhaftigkeit die­
ser Forderung dar.27

27 Man könnte die Frage aufwerfen, inwiefern es sich hier nicht 
um transzendentale Bedingungen handle. Hierzu nur soviel: 
Transzendentalphilosophie reflektiert die logische Genese eines 
Faktums, mithin dessen immanente Logizität. Sie setzt ein 
Faktum voraus und reflektiert dieses nun gewissermaßen in sich 
selbst. Anthropologie hingegen setzt zwar, zumindest in ihrer 
Kantischen Variante, den sittlichen Anspruch ebenfalls voraus, 
um den Menschen im Lichte dieses Anspruchs zu interpretieren, 
doch sie reflektiert dabei nicht die immanente Logik dieses 
Anspruchs, m. a. W. sie sucht den Anspruch nicht zu begründen, 
sondern reflektiert vielmehr auf die faktischen Voraussetzungen 
dieses Anspruchs. Im übrigen ist philosophische Anthropologie 
eine hermeneutische Reflexion, während Transzendentalphilo­
sophie eine begründende Reflexion ist, der es im wesentlichen um 

167

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indem der anthropologische Rekurs auf die 
Natur des Menschen sonach Voraussetzungen für 
die Sinnhaftigkeit des Faktums des sittlichen 
Anspruchs eruiert, wird dieser Anspruch nicht im 
Hinblick auf die Rechtmäßigkeit seiner Geltung 
reflektiert, die vielmehr bereits vorausgesetzt 
wird, sondern allein im Hinblick auf seine 
Faktizität. Um der Unbedingtheit des sittlichen 
Anspruchs willen ist entsprechenderweise ein 
anthropologisches Vermögen anzunehmen, um 
transzendentale Freiheit vollziehen zu können. In 
diesem Sinne setzt Kant als Anlage zum Guten, 
wie wir sahen, im wesentlichen "die Anlage für 
die Persönlichkeit" voraus, worunter "die Emp­
fänglichkeit der Achtung für das moralische 
Gesetz als einer für sich hinreichenden Trieb­
feder der Willkür" zu verstehen ist.28 Doch um 
den sittlichen Anspruch als Anspruch begreiflich 
zu machen, ist der Hang zum Bösen vorauszuset­
zen, bedeutet das Sollen doch als solches, daß das 
Gesellte für den Menschen nicht selbstverständ­
lich ist und er immer schon dazu tendiert, sich 
diesem Gesellten zu verweigern. Allein bereits 
dadurch, daß Sittlichkeit in der Form des 
Anspruchs an den Menschen herantritt, erscheint 
sonach die gattungsspezifische Annahme eines 
Hanges zum Bösen gerechtfertigt.

Näher einzugehen aber ist darauf, daß es sich 
hinsichtlich der Anlagen zum Guten und des 
Hanges zum Bösen in formaler Hinsicht keines­
wegs um Konstituentien der menschlichen Natur 
handelt, die auf gleicher Ebene zu denken wären, 

Letztbegründung zu tun ist und die deshalb das Unbedingte 
denken muß.
28 RELA16, B 18.

168

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie man zunächst annehmen könnte. Vielmehr 
bringt Kant damit auch eine Differenz innerhalb 
des Begriffs der menschlichen Natur zum Aus­
druck, die er allerdings nur mit wenigen Worten 
andeutet. So sind Kants Ausführungen zufolge 
die Anlagen zum Guten "ursprünglich, denn sie 
gehören zur Möglichkeit der menschlichen Na­
tur" bzw. zum "Wesen" des Menschen.29 Der 
Hang zum Bösen hingegen gilt ihm als "erwor­
ben" bzw. "als von dem Menschen selbst sich 
zugezogen".30 Entsprechenderweise dürfen dann 
auch die Anlagen zum Guten im Gegensatz zum 
Hang zum Bösen im Vollsinne als angeboren 
vorgestellt werden.31 Der Begriff der Natur des 
Menschen fällt damit in zwei Komponenten aus­
einander, und zwar in eine Dimension von Natur, 
die dem Menschen als sein Wesen vorgegeben 
ist, und in eine Dimension von Natur, als die der 
Mensch sich selbst konstituiert. Entsprechender­
weise muß die Möglichkeit, das Sittengesetz zu 
realisieren, zum Wesen des Menschen und damit 
zu der ihm vorgegebenen und ihn erst ermögli­
chenden Natur gerechnet werden. Der Mensch 
schafft sich sein Wesen nicht selbst, sondern 
vollzieht sich allererst im Verhältnis zu seinem 
Wesen. Und erst in dieser, der vorgegebenen 
Konstitution seines Wesens logisch nachfolgen­
den Konstitution vermag der Mensch gewisser­
maßen eine zweite Dimension seiner Natur aus­
zubilden, deren Konstitution sich nun ihm allein 
verdankt und Ausdruck der Art seines ursprüng­
lichen Verhältnisses gegenüber seinem Wesen 
ist. Der Mensch hat sonach nicht die absolute 

29 REL A 17, B 19.
30 REL A 18, B 22.
31 REL A 18 f., B 20 f.

169

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit, sein Wesen ursprünglich zu schaffen, 
wohl aber die Freiheit, sich diesem Wesen ent­
sprechend nachzuschaffen. Gerade aber Freiheit 
selbst ist nach Kant als dieses Wesen des Men­
schen zu denken und sonach muß dessen wesent­
licher Vollzug gerade in der Selbstaffirmation 
jener Freiheit als Autonomie des Willens beste­
hen. Darüber, daß sein Wesen in transzendentaler 
Freiheit besteht, hat der Mensch keine Macht. 
Dies ist ihm mit seiner Natur als "Anlage zum 
Guten" vorgegeben und so findet er sich in diese 
Freiheit immer schon hineingestellt. Aber er kann 
und muß sich angesichts dieser seiner Natur als 
Freiheit verhalten und das kann nur bedeuten, 
diese Freiheit zu affirmieren oder sich ihr zu 
verweigern.

Entsprechend nun der Art der Realisierung der 
Freiheit kann der Mensch dann die zweite Di­
mension seiner Natur ausbilden, die sich allein 
seiner subjektiven Konstitution verdankt. Als 
"Anlage" kann sonach die Freiheit unter dem 
Aspekt ihrer Gegebenheit aufgefaßt werden als 
Voraussetzung und Ermöglichung des Vollzuges 
ihrer selbst. Als "Hang" wäre die Freiheit unter 
dem Aspekt der subjektiven Art dieses Vollzuges 
ihrer selbst aufzufassen. Je nachdem, ob dieser 
Vollzug durch Selbstaffirmation oder Selbstver­
wirkung der Freiheit gekennzeichnet ist, muß 
dann von einem Hang zum Guten oder zum 
Bösen gesprochen werden. Hierbei bedeutet der 
Hang zum Guten für Kant lediglich eine theoreti­
sche Möglichkeit, der die Erfahrung allzu eindeu­
tig widerspricht. Weit eher sieht Kant sich genö­
tigt, einen ursprünglichen Hang zum Bösen als 
Bestandteil der gattungsspezifischen Natur des 
Menschen anzunehmen. Im Zusammenhang mit 
der "ursprünglichen Anlage zum Guten" bedeutet 

170

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann dieser "Hang zum Bösen": Ihrer Anlage 
zufolge erheischt menschliche Freiheit die Affir­
mation ihrer selbst. Im Vollzug angesichts dieser 
Anlage konstituiert der Mensch jedoch immer 
schon den Hang, diese Freiheit zu verwirken.

§ 24 Die Aporie des Bösen
Warum nun stellt sich Kant überhaupt dem Pro­
blem, daß der Hang zum Bösen, obzwar zur 
gattungsspezifischen Natur des Menschen gehö­
rig, dennoch aus Freiheit hervorgebracht sei? 
Warum greift er eine Problemstellung auf, die 
traditionell der theologischen Erbsündenlehre 
entspricht und kaum eine befriedigende Lösung 
verspricht? Inwiefern stellt sich dieses Problem 
überhaupt als Problem von Kants Philosophie 
und näherhin seiner Freiheitslehre?

Wie wir bereits sahen, begründet sich der böse 
Wille aus dem "Actus der Freiheit"32 als Selbst­
verwirkung dieser Freiheit. Soll ein Hang zum 
Bösen dem Menschen von Natur aus eignen, so 
muß deshalb in diesem Zusammenhang diese 
Natur des Menschen konsequenterweise als der 
"subjektive Grund des Gebrauchs seiner Frei­
heit"33 definiert werden. Äquivalent mit der 
Redeweise des von Natur aus Bösen greift Kant 
auch die ebenfalls traditionelle Redeweise des 
angeborenen Bösen auf. Auch letzteres muß dann 
entsprechend jener Definition als subjektiver 
Grund des Gebrauchs der Freiheit verstanden 
werden.

32relab 6.
33 A. a. O.

171

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trotz dieser Bezugnahme auf Freiheit aber 
stellt sich dabei in aller Schärfe das Problem, ob 
nicht dieses angeborene bzw. von Natur beste­
hende Böse die Unbedingtheit transzendentaler 
Freiheit aufhebe. Ist damit ein subjektiver Grund 
des Gebrauchs dieser Freiheit bezeichnet, so 
erscheint die für den Begriff transzendentaler 
Freiheit ruinöse Konsequenz der Aufhebung ihrer 
Unbedingtheit nämlich unumgänglich, sofern 
jenes Angeborene bzw. jene Natur als ein 
Anderes gegenüber der Freiheit gedacht wird. 
Sofern der Vollzug der Freiheit durch ein ihr 
Äußeres determinert wird, wird sie ipso facto als 
unbedingte Aktualität abgesetzt. Nur wenn der 
"subjektive Grund des Gebrauchs der Freiheit" 
nicht etwas benennt, das deren Aktualität logisch 
vorausliegt, sondern vielmehr etwas, das von 
derselben noch eingeholt und seinerseits begrün­
dend unterfangen wird, ist die Unbedingtheit der 
Freiheit als transzendentaler aufrechterhalten. So 
muß eben "dieser subjektive Grund" des 
Gebrauchs der Freiheit "wiederum ein Aktus der 
Freiheit sein"34, mithin auch noch die Konstitu­
tion des Hanges zum Bösen als Produkt der Frei­
heit gedacht werden. Kant beeilt sich deshalb 
auch, darauf hinzuweisen, daß die Rede von 
einem angeborenen Bösen keineswegs bedeute, 
"daß die Geburt eben die Ursache sei".35 Ande­
rerseits soll damit aber durchaus "der subjektive 
erste Grund" des Gebrauchs der Freiheit gemeint 
sein, der "allem in der Erfahrung gegebenen 
Gebrauche der Freiheit" vorausliegt, "und so als 
mit der Geburt zugleich im Menschen vorhanden 

34 A. a. O.
35 RELAB8.

172

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorgestellt wird."36 Welche Schwierigkeiten auch 
immer mit diesem Gedanken verbunden sein 
mögen, in keinem Stadium kann das Denken 
transzendentaler Freiheit die Aktualität dieser 
Freiheit auf ein dieser Äußeres zurückführen, 
ohne die Unbedingtheit und damit das Eigent­
liche seines Begriffs aufzuopfern. Das Denken, 
das ständig der Versuchung unterliegt, den Akt 
der Freiheit von einem ihm Äußeren her ver­
ständlich zu machen, muß sich stattdessen daran 
halten, in diesen Akt hineinzudenken.

Kant kann also den Hang zum Bösen nicht als 
bloße Faktizität stehenlassen, wenn er die Unbe­
dingtheit transzendentaler Freiheit bewahren will. 
Dabei allerdings mündet sein Denken in die 
Aporie, welche seit jeher mit dem theologischen 
Problem einer Erbsündenlehre verbunden ist, wie 
nämlich der Hang zum Bösen einerseits aus 
menschlicher Freiheit konstituiert und dennoch 
andererseits in gewisser Weise notwendig bzw. 
angeboren oder gattungsspezifisch sein könne. 
Wie kann also "das Böse uns selbst zugerechnet 
werden ... und dennoch ursprünglich in uns da" 
sein.37 Kant läßt keinen Zweifel daran, daß diese 
Aporie für unser Denken zwar unlösbar bleiben, 
andererseits aber ausgehalten werden muß.

Allein das Festhalten an der Unbedingtheit 
transzendentaler Freiheit führt, wie wir sehen, 
dazu, den Hang zum Bösen als Produkt 
menschlicher Freiheit denken zu müssen, und 
damit in die Aporie. Warum aber, so könnte man 
letztlich fragen, soll auch angesichts dieser 
schier prinzipiell unlösbaren Aporie an der Unbe­
dingtheit transzendentaler Freiheit festgehalten 

36 A. a. O.
37 K. Jaspers (1957), S. 314.

173

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden und letztere nicht doch aufgeopfert 
werden? Ist das Aushalten dieser Aporie nicht 
doch ein zu hoher Preis für die Aufrechterhaltung 
transzendentaler Freiheit?

Eine Rechtfertigung für das Aushalten der 
Aporie kann allenfalls darin bestehen, daß dies 
aus praktischem Interesse notwendig erscheint. 
Metaphysische Annahmen rechtfertigen sich ja 
Kants kritischem Denken zufolge allein aus 
praktischem Interesse. So rechtfertigen sich 
bekanntlich nach Kants Metaphysik in prakti­
scher Absicht das Postulat transzendentaler Frei­
heit als Voraussetzung des sittlichen Anspruchs, 
die Postulate der Existenz Gottes und der 
Unsterblichkeit rechtfertigen sich als Voraus­
setzungen im Hinblick auf die Durchsetzbarkeit 
bzw. Erfüllbarkeit dieses Anspruchs. Zusammen­
fassend dienen diese Annahmen der Sicherung 
der Seinsmächtigkeit der Sittlichkeit, denn nur 
wenn das Sein die Realisierung sittlichen Han­
delns zuläßt, ist der sittliche Anspruch sinnvoll.

Der Hang zum Bösen nun begründet das Ge­
genteil der Sittlichkeit, nämlich die Möglichkeit 
eines Handelns, das deren Anspruch zuwider ist. 
Und die Möglichkeit eines derartigen Handelns 
muß Kant zufolge gedacht werden, da die Reali­
tät solchen Handelns ein empirisch nicht zu über­
sehendes Faktum darstellt. Außerdem, so hatten 
wir in Ergänzung an Kants Rekurs auf die Empi­
rie angeführt, rechtfertigt allein bereits die Tat­
sache, daß Sittlichkeit formal im Modus eines 
Anspruchs auftritt, die Annahme eines Hanges 
zum Bösen, da ein Sollen als solches ja nur dann 
sinnvoll erscheint, wenn auch die Möglichkeit 
der Abweichung vom Gesellten besteht.

Der Hang zum Bösen kann nun nicht, wie 
Freiheit, Gott und Unsterblichkeit als Postulat 

174

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


praktischer Vernunft gedacht werden, da er ja der 
Realisierung dieser Vernunft gerade entgegenar­
beitet, aber er ist als Bedingung des sittlichen 
Anspruchs vorauszusetzen, sofern eben Sittlich­
keit formal als Anspruch auftritt. Um der Auf­
rechterhaltung der Unbedingtheit transzendenta­
ler Freiheit willen aber muß dieser Hang zum 
Bösen als Produkt dieser Freiheit selbst gedacht 
werden. Die Aufrechterhaltung transzendentaler 
Freiheit in ihrer Unbedingtheit wiederum er­
scheint für die Ernsthaftigkeit der sittlichen For­
derung unerläßlich, sofern deren Befolgung ja 
auch prinzipiell möglich sein muß.

Entsprechend läßt sich als Konsequenz von 
Kants Lehre eine Begründung der problema­
tischen These des Hanges zum Bösen als einem 
Produkt menschlicher Freiheit aus praktischem 
Interesse rekonstruieren. Würde nämlich der 
Hang zum Bösen als pure, nicht weiter hintergeh­
bare Faktizität verstanden, so hätte der Mensch 
eine partielle Entschuldigung für seine sittliche 
Verfehlung, von der er schier nach Belieben 
Gebrauch machen könnte. Denn müßte zwar 
auch zugestanden bleiben, daß ein Hang zum 
Bösen, die Realisation desselben noch nicht 
unumgänglich werden lasse, so bliebe es doch ein 
entscheidend mildernder Umstand, daß die Frei­
heit durch einen ihr schlechthin faktisch mitgege­
benen Hang zum Bösen, ohne ihr Zutun der 
Gefährdung ausgesetzt sei. Da sich darüber 
hinaus ja auch kein Kriterium angeben ließe, wie 
zwingend der Einfluß dieses Hanges denn wirk­
lich sei bzw. wieviel Spielraum der Freiheit dann 
letztlich noch verbliebe, könnte die Verantwort­
lichkeit für sittliche Verfehlung in letzter Konse­
quenz fast bis zur Bedeutungslosigkeit herunter­
gespielt werden. Der Rekurs auf metaphysisches 

175

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschick würde mit einer erheblichen sittlichen 
Entlastung des Menschen einhergehen, womit die 
Ernsthaftigkeit des sittlichen Anspruchs kaum 
mehr zu vereinbaren wäre. Anstatt einer Kritik 
der praktischen Vernunft im Sinne einer Begrün­
dung von Sittlichkeit würde weit eher eine Theo­
dizee im Sinne einer Rechtfertigung metaphysi­
schen Übels erforderlich werden.

Um die volle Verantwortlichkeit des Menschen 
für das durch seine Freiheit realisierte Böse nicht 
wieder dadurch einzuschränken, daß diese Frei­
heit immer schon als schuldlos durch einen Hang 
zum Bösen in arge versuchende Bedrängnis 
gebracht erscheint, ist also nicht lediglich eine 
Freiheit zu denken, die immer schon in der 
Versuchung steht, sich selbst zu verwirken, 
sondern vielmehr eine Freiheit, die auch diese 
Versuchung immer schon selbst hervorgebracht 
hat. Entsprechenderweise muß das vom Men­
schen realisierte Böse letztlich ganz allein seiner 
Freiheit zugelastet werden, so daß die Forderung 
Kants verständlich wird, wonach "eine jede böse 
Handlung, wenn man den Vernunftursprung 
derselben sucht, so betrachtet werden" muß, "als 
ob der Mensch unmittelbar aus dem Stande der 
Unschuld in sie geraten wäre"38, wobei als 
"Stand der Unschuld" bezeichnenderweise "der 
Zustand des Menschen ... vor allem Hange zum 
Bösen" gemeint ist.39

Als etwaiger Entschuldigungsgrund darf der 
Hang zum Bösen bei der sittlichen Beurteilung 
sonach gar keine Rolle spielen. Und dies muß er 
auch nicht, sofern man ihn mit Kant als von der 
Aktualität transzendentaler Freiheit unterfangen 

38 REL A38 f., B 41.
39 REL A 40, B 44.

176

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denkt. Der Hang zum Bösen wird damit als Ver­
mittlungsmoment dieser Freiheit gedacht, wo­
durch sich begründen läßt, daß Sittlichkeit in der 
Form des Sollens bzw. eines Anspruchs auftreten 
muß. Sofern sich transzendentale Freiheit immer 
schon durch einen Hang zum Bösen vermittelt, 
hat sie die Möglichkeit, sich selbst zu verwirken, 
selbst urprünglich hervorgebracht. Damit aber 
verliert das ihr immanente sittliche Gesetz der 
Realisierung der Affirmation ihrer selbst seine 
Selbstverständlichkeit und wird dieser Freiheit 
selbst zum Anspruch.

Kants Lehre von der Freiheit und dem Bösen 
kann also als dreistufig rekonstruiert werden: 
Erstens konstituiert sich das Böse indem Freiheit 
sich selbst verwirkt. Zweitens wird eine gattungs- 
spezifische Prädisposition als Hang zu dieser 
Konstitution des Bösen angenommen. Und drit­
tens wird nun auch die Konstitution dieser Prä­
disposition auf den Akt der Freiheit selbst zu­
rückgeführt. Transzendentale Freiheit, ein Hang 
zum Bösen sowie dessen Konstitution wiederum 
durch jene Freiheit, - dies alles sind spekulative 
Gedanken, zu denen sich eine philosophische 
Anthropologie genötigt sieht, die sich am unbe­
dingten sittlichen Anspruch orientiert. Ohne Frei­
heit könnte der Unbedingtheit des sittlichen An­
spruchs nicht entsprochen werden. Ohne einen 
Hang zum Bösen wäre die Form des Anspruchs 
als solche nicht begründet. Und ohne die Kon­
stitution dieses Hanges durch Freiheit würde die 
Verantwortlichkeit angesichts dieses Anspruchs 
zweifelhaft.

177

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


E. Die Struktur des
transzendentalen Freiheitsvollzugs

§ 25 Transzendentale Freiheit als
sich selbst vermittelnde Identität
oder doppelte Reflexion

In den vorangegangenen Kapiteln dieser Arbeit 
wurde auf die einzelnen Momente eingegangen, 
die im Hinblick auf die Rekonstruktion der 
Grundstruktur des transzendentalen Freiheitsvoll­
zugs wesentlich sind. Bei dieser Aufbereitung der 
einzelnen Strukturmomente mußte zum Teil 
erheblich rekonstruierend verfahren werden, um 
den Sinn der Kantischen Gedanken gegenüber 
oberflächlichen, bei genauerem Hinsehen jedoch 
nur vermeintlichen Widersprüchlichkeiten zu 
bewahren, oder um den tieferen Sinn von Lehr­
stücken zu erschließen, sofern dieser zwar in der 
Konsequenz von Kants Denken liegt, von diesem 
aber nicht mehr voll zum Ausdruck gebracht 
wird.

Sind die einzelnen Momente des Freiheitsbe­
griffs in diesem Sinne aufbereitet, so stellt sich 
die Aufgabe, die Struktur desselben zu denken, 
die jene Momente widerspruchsfrei zu integrie­
ren und sinnvoll aufeinander zu beziehen ver­
mag. Im Zuge der vorangegangenen Abschnitte 
deutete sich diese Struktur bereits mehr und mehr 
an, jetzt soll sie abschließend im Zusammenhang 

178

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reflektiert werden. Die dabei zugrundezulegen­
den Ausführungen Kants finden sich verstreut in 
den Hauptwerken (GMS, KPV, MS, REL), die 
nach der KRV erschienen sind, wobei der Begriff 
der Freiheit von Kant immer wieder in verschie­
denen Fragehorizonten reflektiert wird. Gerade 
die Mißachtung der Verschiedenheit der Frage­
stellungen, die Kants Untersuchungen jeweils lei­
ten, führte in der Geschichte der Kantinterpreta­
tion immer wieder dazu, daß kurzerhand Wider­
sprüche zwischen Aussagen der einen oder ande­
ren Schrift zum Freiheitsbegriff festgestellt 
wurden.1

So wurde bspw. immer wieder eine ruinöse 
Konsequenz von Kants Lehre darin gesehen, daß 
ihr zufolge Unsittlichkeit eigentlich gar nicht 
imputierbar sei. Dabei wurde aus der in der GMS 
und KPV vorgenommenen Identifikation der 
Freiheit mit der Autonomie des Willens und der 
gleichzeitigen Qualifikation des autonomen als 
des reinen und guten Willens die Konsequenz 
gezogen, der Realisation des Bösen könne keine 
Freiheit zugrundeliegen. Nach dieser Interpre­
tation geht bei Kant die Freiheit des seinem 
Prinzip gehorchenden Willens auf Kosten der 
"Distanz" des Willens "gegen das Prinzip", wel­
che aber "für die Willensfreiheit wirklich erfor­

1 Jede Interpretation eines zentralen Begriffs der kantischen 
Philosophie muß prinzipiell bedenken, daß Kant hauptsächlich 
"Kritiken” geschrieben hat. Und auch in den Werken, die nicht 
ausdrücklich den Begriff "Kritik" im Titel führen, ist sein Denken 
kritisch orientiert. Charakteristisch für diese Denkweise aber ist 
es, daß jeweils ein relativ eng umgrenzter Fragehorizont maß­
geblich ist, innerhalb dessen dann eben jeweils nur einige Aspekte 
eines zentralen Begriffs zur Reflexion gelangen.

179

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derlich wäre."2 Kant aber hat in der GMS und der 
KpV, wo er den guten mit dem autonomen 
Willen identifiziert, gar nicht den Vollzug tran­
szendentaler Freiheit thematisiert, sondern die 
Frage gestellt, was denn am menschlichen Han­
deln die Qualität des Gutseins ausmache. Ist der 
im autonomen Sinne freie Wille ein guter Wille, 
so ist die daraus gezogene Konsequenz, die vie­
len Interpreten selbstverständlich schien, daß 
nämlich der heteronome Wille und damit Unsitt­
lichkeit nicht auf Freiheit beruhen können und so 
auch gar nicht imputierbar seien, keineswegs 
selbstverständlich und unvermeidlich.

Diese unzutreffende Konsequenz kann sich 
eigentlich nur nahelegen, wenn man sich nicht 
grundlegend über die spezifische Art des Begriffs 
der Freiheit im klaren ist. In diesem Sinne sei nur 
an drei Charakteristika dieses Begriffs erinnert, 
die für sein Verständnis grundlegend sind. Frei­
heit ist erstens ein Vernunftbegriff, bezeichnet 
zweitens eine Struktur und drittens eine unbe­
dingte Aktualität. Ein Vernunftbegriff aber ist 
nicht aus der Empirie abstrahiert, sondern muß 
im strengen Sinne gedacht werden. Das will 
heißen, er ist allein insofern, als er in reinem 
Denken erzeugt wird. Gedacht werden muß 
hierbei eine komplexe Struktur. Freiheit ist damit 
keine einfache Eigenschaft, sondern besteht 
allein im Ganzen der aufeinander bezogenen 
Momente einer zu denkenden Struktur. Darüber 

2 N. Hartmann (1962), S. 102. Dieser stilisiert seine Kritik dann 
gar zu einer "zweiten Freiheitsantinomie" als einer "Antinomie 
von Sollen und Wollen" (a.a.O., S. 689). N. Hartmann mag wohl 
als der prominenteste Verfechter dieser Auffassung gelten, außer 
ihm aber könnten bspw. genannt werden: P. Salits (1884); 
C. Gerhard (1886), G. Simmel (1905), E. Sommerlath (1917); 
W. Ehrlich (1920); M. Schulze (1924), F. Karsch (1928).

180

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hinaus aber besteht Freiheit im strengen Sinne 
gar nicht, sondern vollzieht sich, indem sie sich 
als unbedingte Aktualität selbst hervorbringt. Die 
zu denkende Struktur ist sonach als diejenige 
einer unbedingten Aktualität zu denken, die sich 
als diese Struktur aus sich selbst hervorbringt.

Damit aber ist die unbedingte Aktualität auf 
ihre eigene Struktur durch die Momente der Iden­
tität und Differenz bezogen, so daß sie nicht als 
eine einfache Identität konzipiert werden kann, 
sondern als eine Identität zu denken ist, die sich 
durch eine Differenz mit sich selbst und aus sich 
selbst vermittelt. Dieses Denken einer sich derart 
mit sich selbst vermittelnden Identität ist nach 
Kantischen Maßstäben nicht nur erlaubt, sondern 
muß durchaus als geboten erachtet werden. 
Erlaubt ist es, da die Dialektik der KRV ja zeigt, 
daß Intelligibeles gar nicht unter Orientierung an 
dinglicher Objektivität gedacht werden kann. 
Allein ein streng derart orientiertes Denken aber 
würde es verwehren, jene sich selbst vermittelnde 
Identität zu denken. Geboten ist das Denken der 
letzteren darüber hinaus deshalb, da anders sich 
die von Kant entwickelten Momente seiner tran­
szendentalen Freiheitslehre gar nicht sinnvoll 
aufeinander beziehen zu lassen scheinen und 
jene Lehre nicht widerspruchsfrei denkbar 
erscheint.

Wird Freiheit nämlich im Sinne dieser sich 
selbst vermittelnden Identität gedacht, so kann 
eben bspw. trotz Kants Identifikation des guten 
mit dem freien Willen auch der böse Wille als 
aus Freiheit hervorgehend begriffen werden, und 
damit ist die oftmals von den Interpreten als 
ruinös angesehene Konsequenz der kantischen 
Freiheitslehre, wonach der böse Wille gar nicht 
imputierbar sei, vermieden. Auch die anderen 

181

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Momente der kantischen Freiheitslehre, auf die in 
den obigen Kapiteln näher eingegangen wurde - 
die Autonomie des Willens, der Begriff der 
Glückseligkeit, der intelligibele Charakter und 
das angeborene Böse - lassen sich dann als auf­
einanderbezogene Strukturmomente des Vollzugs 
transzendentaler Freiheit begreifen. Im folgenden 
soll nun die Struktur skizziert werden, mittels 
derer der Vollzug transzendentaler Freiheit in sei­
ner Grundstruktur gedacht werden kann, und 
deren Voraussetzung also Bedingung der Konsi­
stenz der Kantischen Lehre zu sein scheint.

Im Hinblick auf jenen Freiheitsvollzug muß 
zunächst die Struktur einer Reflexion gedacht 
werden. Transzendentale Freiheit muß zugleich 
als terminus a quo, wie auch als terminus ad 
quem eines Vollzuges aufgefaßt werden. So 
besteht transzendentale Freiheit einerseits in 
einem unbedingten Anfangenkönnen und reali­
siert sich andererseits in der Autonomie.3 Damit 

3 Kant verwendet den Begriff der Autonomie stets in Bezug auf 
den Willen bzw. auf praktische Vernunft, die er ja wiederum in 
gewisser Weise miteinander identifiziert. Von diesem Bezug soll 
und darf hier vorerst abgesehen werden. Die Begriffe Autonomie 
wie auch Heteronomie sind logische Begriffe im Rahmen der 
Struktur des Vollzugs transzendentaler Freiheit und sollen als 
solche deutlich werden. Diese Struktur ist unabhängig davon, wie 
der sie vollziehende Aktus transzendentaler Freiheit benannt wird. 
Kant freilich benennt den Willen als Aktualität dieses Vollzugs, 
worauf weiter unten auch eingegangen wird (vgl. § 26). Dieser 
Begriff ist keineswegs selbstverständlich und, zumindest unter 
heutigen Gesichtspunkten, womöglich gar nicht geschickt 
gewählt, da er beim Rezipienten psychologistische Konnotationen 
hervorrufen kann, wofür sich in der Kantinterpretation ja auch 
zahllose Beispiele finden lassen.
Eine Entsprechung besteht hier zur theoretischen Philosophie. 
Auch dort ist es nicht zuletzt Kants Terminologie, die oftmals zu 
psychologistischen Fehldeutungen Anlaß gibt, indem er bei der 
Benennung transzendentaler Vermögen psychologische Termini 

182

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist transzendentale Freiheit als ein Aktus gedacht, 
dessen Entspringen schlechthin unbedingt ist, 
und der diese Unbedingtheit im Vollzug der 
Autonomie bewahrt. Die unbedingte Ursprüng­
lichkeit transzendentaler Freiheit kann nur be­
wahrt werden, indem diese sich selbst bestimmt. 
Die Realisierung transzendentaler Freiheit hat 
sonach ihr Ziel in sich selbst. Die damit zum 
Ausdruck kommende Reflexivität bedeutet ganz 
allgemein eine prinzipielle Negation von aller 
äußerlicher Bestimmung.

Transzendentale Freiheit aber wäre kein unbe­
dingtes Anfangenkönnen, wenn sie dabei auf 
einen bestimmten Vollzug immer schon fest­
gelegt wäre und nicht auch davon abweichen 
könnte. Aufgrund ihrer Unbedingtheit erschöpft 
sich die Aktualität des Willens nicht in einer 
Struktur, auch nicht in derjenigen der sittlich 
aufgegebenen Autonomie, sondern vermag sich 
immer auch im Widerspruch zu dieser ihr einzig 
gemäßen Struktur zu realisieren.4 Transzenden­

verwendet und sie lediglich mit dem Zusatz "rein" oder 
"transzendental" versieht.
4 Die unbedingte Setzung transzendentaler Freiheit als Setzung 
ihrer Struktur und deren möglicher Negation entspricht den 
Ausführungen, die H. Krings (1980) im Rahmen der Thematik 
"System und Freiheit" zur Logik des Freiheitsbegriffs macht. 
Krings zufolge ist "transzendentale Freiheit" zunächst "ein leerer 
Begriff und muß sich deshalb "auf den Widerspruch einlassen, in 
seiner realen Existenz nicht unbedingt, sondern bedingt zu sein". 
"Das Unbedingte löst diesen Widerspruch dadurch, daß es die 
Bedingung seiner Existenz selbst setzt. Kantisch gesprochen: Die 
Freiheit bedarf des Gesetzes; aber das Gesetz ist nicht vorgege­
ben, sondern selbstgegeben", womit sich der Begriff der 
"Autonomie" ergibt. Dieser bezeichnet "wörtlich den Wider­
spruch von unbedingtem Selbst und Gesetz, in den sich die 
Freiheit jeweils begeben muß" (S. 25). "Freiheit widersetzt sich" 

183

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tale Freiheit muß sonach neben der Möglichkeit, 
den Akt ihrer Bewahrung zu vollziehen, auch die 
Möglichkeit implizieren, diesen Akt zu ver­
weigern und sich damit zu verwirken. Sie kommt 
dann eben in der Autonomie nicht zu sich selbst, 
sondern verwirkt sich stattdessen in Heterono- 
mie. Das reflexe Verhältnis der Freiheit zu sich 
selbst, wodurch sie terminus a quo (unbedingtes 
Anfangenkönnen) wie auch terminus ad quem 
(Autonomie) ihres Vollzuges ist, ist deshalb noch 
durch ein zweites reflexes Verhältnis zu ergän­
zen, so daß eine doppelte oder potenzierte Refle­
xion gedacht werden muß. Zur Freiheit gehört 
sonach das Verhältnis zu ihrem eigenen reflexen 
Verhältnis, so daß sie "ein Verhältnis" bezeich­
net, "das sich zu sich selbst verhält".5

Indem das reflexe Verhältnis als ganzes sich 
noch einmal zu sich selbst verhält, besteht es, 
wenn es besteht, nicht selbstverständlich, sondern 
stets durch Affirmation seiner selbst vermittelt, 
und ebenso ist das Nichtzustandekommen dieses 
Verhältnisses nicht als Fatum zu denken, sondern 
vielmehr als durch Verwirken seiner selbst ver­
mittelt. Im letzteren Fall gibt sich Freiheit selbst 
auf und Unfreiheit ist das Resultat. Transzenden­
tale Freiheit realisiert sich erst in der Selbstaffir­
mation.6 Geschieht letztere nicht, so verwirkt die­

sonach" der Realisierungsbedingung, die sie selber gesetzt hat" 
(S. 26). Wird nun das Böse auf Freiheit zurückgeführt, so 
bedeutet dies, "daß Freiheit die Bedingung ihrer eigenen 
Vernichtung positiv setzt" (S. 36).
5 Explizit als diese Struktur faßt S. Kierkegaard (I, 396) das 
"Selbst" auf, dessen Vollzug er als den ursprünglicher Freiheit 
denkt.
6 Vgl. auch H. Krings (1980), S. 198: "Freiheit erscheint mit dem 
Entschluß zur Freiheit."

184

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se Freiheit sich selbst mit dem Resultat der 
Unfreiheit. Transzendentale Freiheit ist dann 
nicht einfachhin nicht gewesen, sondern hat sich 
selbst verwirkt. Unfreiheit kann sonach allenfalls 
Resultat, nicht aber Ursprung des transzendenta­
len Aktes sein. Entsprechenderweise ist dann 
eben die Heteronomie des Willens keineswegs 
als unvermittelt gegebene zu erachten und Unsitt­
lichkeit deshalb auch nicht unausweichliches 
Schicksal, sondern benannte Heteronomie ist 
vielmehr immer schon als verwirkte Freiheit zu 
denken, so daß Kant in seinen Reflexionen 
schreiben kann: "Böse Handlungen stehen zwar 
unter der Freiheit, aber geschehen nicht durch 
sie."7 Bleibt Freiheit auch prinzipiell Grund 
(terminus a quo) ihrer Selbstbestimmung, so steht 
sie ebenso prinzipiell als Resultat (terminus ad 
quem) derselben in der sittlichen Entscheidung 
auf dem Spiel.

§ 26 Transzendentale Freiheit als 
Selbstvermittlung des Willens

Die Struktur des transzendentalen Freiheitsvoll­
zugs als die einer doppelten Reflexion könnte 
prinzipiell von mehreren Begriffen ausgehend 
thematisiert werden. Kants diesbezügliche Aus­
führungen beziehen sich vor allem auf den 
Begriff des Willens, der ihm ja ohnehin als 
Grundbegriff praktischer Philosophie gilt. Dane­
ben könnte der transzendentale Freiheitsvollzug 
im Rahmen der kantischen Lehre auch von dem 
Begriff praktischer Vernunft aus rekonstruiert 

7 XVII, R 3868. - Vgl. auch XIX, R 6949: "Freiheit ohne 
Moralität" ist "Bestimmung durch Naturursachen".

185

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, wie auch vom Begriff des intelligibelen 
Charakters ausgehend.8 Im folgenden suchen wir, 
Kants Präferenz entsprechend, den transzenden­
talen Freiheitsvollzug im Zusammenhang mit der 
Lehre von der Autonomie des Willens zu rekon­
struieren, werden danach aber auch noch kurz 
den Begriff praktischer Vernunft, wie auch 
denjenigen des intelligibelen Charakters in die­
sem Zusammenhang erörtern.

Der Wille impliziert als solcher - im Unter­
schied zum bloßen Begehrungsvermögen - im­
mer schon eine Absetzung von zwingenden 
äußerlichen Bestimmungsgründen und damit die 
unabdingbar freiheitskonstitutive Struktur der 
Reflexion. Der Wille ist damit immer schon als 
Selbstverhältnis zu denken, nämlich als ein 
Begehrungsvermögen, das zu sich in einem 
Verhältnis steht. Darüber hinaus spricht Kant 
aber auch ausdrücklich vom "Verhältnisse eines 
Willens zu sich selbst"9, womit die für den 
transzendentalen Freiheitsvollzug wesentliche 
zweite Reflexion gedacht wird. Der Wille also 
besteht nicht nur in einem reflektierten Begeh­
rungsvermögen (erste Reflexion), und damit als 
ein Verhältnis, sondern darüber hinaus auch noch 
in einem Verhältnis zu sich selbst (zweite 
Reflexion) als diesem Verhältnis. In seiner Auto­
nomie soll sich der Wille selbst affirmieren und 
sich damit als ein Verhältnis, eben der Selbst­
affirmation, realisieren. Sofern diese Selbstaffir­

8 Vgl. hierzu oben Anm. 3. Bei späteren Denkern treten im 
Hinblick auf die Reflexion des transzendentalen Freiheitsvollzugs 
bzw. des ihm sachlich entsprechenden Gedankens auch andere 
Begriffe in den Vordergrund, so bspw. das Ich bei Fichte oder das 
Selbst bei Kierkegaard.
9 GMS BA 63.

186

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mation nun aber auch verweigert werden kann, 
ist der Wille nicht nur dieses sein Verhältnis, das 
eben seine Autonomie als sich vollbringende 
ausmacht, sondern steht darüber hinaus in einem 
Verhältnis zu sich selbst als diesem Verhältnis.

£27 Willkür als Strukturmoment des Willens

Deutliche Hinweise auf die Struktur der Selbst­
vermittlung des Willens als transzendentaler 
Freiheit geben einige Ausführungen Kants in der 
Einleitung zur MS. Kant standardisiert dort 
seinen Sprachgebrauch dahingehend, daß der 
Begriff des Willens für die Gesetzgebung der 
praktischen Vernunft reserviert und der Begriff 
der Willkür auf die Maximen bezogen wird: 
"Von dem Willen gehen die Gesetze aus, von der 
Willkür die Maximen."10 11 Wille in diesem prä­
gnanten Wortsinne ist damit "das Begehrungs- 
vermögen, dessen innerer Bestimmungsgrund ... 
in der Vernunft des Subjekts angetroffen wird"11, 
und er geht "auf nichts anderes, als bloß auf 
Gesetz".12 Der so mit reiner praktischer Vernunft 
identische Wille13 kann dann auch "weder frei 
noch unfrei genannt werden".14 "Selbst keiner 
Nötigung fähig"15 ist der Wille vielmehr Grund 
von Nötigung, deren Adressat nun die Willkür 
ist, die "aus reinem Willen" und damit "durch 

10 MS A 26
11 MS A5.
12 MS A 27.
13 MS A 5.
14 MS A 27.
15 A. a. O.

187

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reine Vernunft" bestimmt werden kann,16 da sie 
als arbitrium sensitivum sinnliche Bestimmungs­
gründe prinzipiell distanzieren kann. Realisation 
als reiner, autonomer Wille ist sonach eine 
Möglichkeit der Willkür, die "für sich (...) nicht 
rein" ist, sondern immer bereits durch "Antriebe 
... affiziert, aber nicht bestimmt" wird.17 In der 
Autonomie realisiert sich die Willkür als Wille, 
so daß es bezeichnend ist, wenn Kant den 
habituellen Vollzug, sofern er Moralität betrifft, 
als "eine Beschaffenheit, nicht der Willkür, son­
dern des Willens" auffaßt, wohingegen er den 
nicht moralisch spezifizierten Vollzug als "eine 
subjektive Vollkommenheit der Willkür" ver­
steht.18

Die Realisierung der Willkür als Wille aber 
muß derart gedacht werden, daß dabei der Wille 
sich selbst affirmiert bzw. realisiert, da anders die 
Maximen, deren Wahl ja nach Kants Definition 
der MS auf die Willkür zurückgeht, nicht auch, 
wie es in der GMS und der KPV durchgehend 
der Fall ist, als Maximen des Willens bezeichnet 
werden könnten und auch nicht hinsichtlich der 
Alternative von Autonomie und Heteronomie 
desselben entscheidend sein könnten. Die Will­
kür darf sonach keineswegs als ein isoliertes Ver­
mögen neben dem Willen verstanden werden. 
Denn von einer Autonomie oder Heteronomie 
des Willens könnte keine Rede sein, wenn die 
zugrundeliegende Maxime von einer Willkür 
ausgehen würde, die als ein dem Willen gegen­
über anderes Vermögen zu denken wäre.

16 MS A 5.
17 A. a. O.
18 MS A 49.

188

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Hinblick auf Kants Lehre ist sonach einer­
seits eine begriffliche Differenzierung von Wille 
und Willkür zu konstatieren und andererseits darf 
diese Differenzierung nicht als Annahme zweier 
isolierter Vermögen aufgefaßt werden, sondern 
muß im Lichte einer umgreifenden Identität von 
Wille und Willkür begriffen werden.19 Dies aber 
kann allein dadurch geschehen, daß die Willkür 
als ein Strukturmoment des Willens selbst 
gedacht wird. Näherhin kann die Willkür dabei 
gerade als das vermittelnde Moment bei der 
Selbstvermittlung des Willens gedacht werden, in 
der dieser vor der Alternative steht, sich selbst zu 
vollbringen oder zu verwirken. Dabei wird die 
Willkür nicht einfach als ein Wollen neben dem 

19 Die These, Kants Lehre beinhalte zwei unterschiedliche 
Freiheitsbegriffe und vertrete entsprechenderweise zwei Vermö­
gen der Freiheit, kann als komplementär zu der bereits erwähnten 
These erachtet werden, wonach der unsittliche Wille nicht als frei 
verstanden werden könne (s. oben Anm. 2). Die vermeintliche 
Inkonsistenz des kantischen Freiheitsbegriffs wird eben durch die 
These zweier unterschiedlicher Freiheitsbegriffe zu umgehen 
gesucht. Und dieses Mißverständnis der Annahme zweier 
unterschiedlicher Begriffe hält sich ebenso hartnäckig wie das 
Mißverständnis der Inkonsistenz des einen Begriffs. Der erste, der 
im Sinne der Konsistenz von Kants Lehre genötigt zu sein 
glaubte, zwei Freiheitsbegriffe annehmen zu müssen, dürfte 
bereits K. L. Reinhold (1772) gewesen sein; vgl. hierzu G. Prauss 
(1983). Ganz in diesem Sinne unterstellt dann bspw. auch H. 
Sidgwick (1888) Kant eine "good freedom" als der Freiheit 
sittlicher Autonomie sowie eine "neutral freedom" als der Freiheit 
zum Guten oder Bösen. Die entsprechende Distinktion findet sich 
dann weiter bei W. Ehrlich (1920), S. 46-64 und bei F. Jodi 
(1930), S. 26, 31 bis hin zu J. R. Silber (1960) und L. W. Beck 
(1974), S. 169-196. Der fundamentale Fehler, der all diesen 
Interpretationen zugrundeliegt, besteht darin, Freiheit irgendwie 
statisch an dinglichen Vorstellungen orientiert zu denken, und 
eben nicht als die eine unbedingte Aktualität einer Selbstver­
mittlung, welch letztere gerade durch die Denkfigur einer Identität 
von Identität und Nichtidentität strukturiert ist.

189

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willen verstanden, sondern ist in ihrer vermit­
telnden Funktion als das Moment der Wahl (Kür) 
des Wollens bei dessen Selbstvermittlung zu den­
ken. Mit Will-Kür ist das Küren als Struktur­
moment des Willens bezeichnet, so daß pointiert 
gesagt werden darf: Als Willkür kürt der Wille 
sein Wollen. Der Wille kann dabei in einem 
strengen Entweder-Oder seine Autonomie oder 
Heteronomie konstituieren.

In der Kantinterpretation wird die grundlegen­
de Rolle, die somit dem Begriff der Willkür 
zuzuweisen ist, durchgehend übersehen. Wenn 
sie nicht ohnehin übergangen wird, wird sie meist 
als "bloße" Willkür benannt und lediglich als 
psychologischer Freiheitsbegriff erachtet. Und 
als solcher wird sie dann freilich von transzen­
dentaler Freiheit streng getrennt.20 Bei Kant 
selbst aber ist von einer "absoluten Spontaneität 
der Willkür"21 die Rede, womit letztere doch 
eindeutig in Bezug auf transzendentale Freiheit 
gedacht ist.22 Und dies ist unabdingbar, sofern 
die Will-kür als das Moment der Kür des 
Willens, und damit als Strukturmoment der 
Selbstvermittlung transzendentaler Freiheit zu 

20 So interpretiert bspw. O. Petras (1913), S. 27 f. die Willkür als 
"psychologischen Begriff der Freiheit", womit sie dem "Kausal­
gedanken unterworfen" ist und sich dann "aufs Bestimmteste vom 
Willen, nämlich vom reinen Willen und der transzendentalen 
Freiheit" unterscheidet. Entsprechenderweise ist die Willkür F. 
Böversen (1962, S. 21) zufolge nur "dem empirischen Subjekt" 
zuzuschreiben bzw. gehört nach M. Dcspland (1973), S. 189, 
allein der phänomenalen Welt an.
21 RELA10, B 12.
22 Vgl. auch OP.POST XXI,470, wonach die Freiheit "der Wahl 
der Maximen ... absolute Spontaneität und ... libertas noumenon" 
ist. Oder REL AB 6, wonach "der subjektive Grund des 
Gebrauchs" der menschlichen Willkür letztlich in einem "Aktus 
der Freiheit" gesehen werden muß.

190

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denken ist. Sie muß dann ja als Moment des 
Vollzugs einer unbedingten Aktualität gedacht 
werden und solchermaßen "durch reine Vernunft 
bestimmt werden" können.23

Wird die Willkür als das vermittelnde Moment 
des Willens gedacht, so ist sie kein Vermögen 
neben dem Willen und auch kein lediglich psy­
chologischer Begriff, sondern ein Moment des 
Willens selber, und zwar das Moment, in dem der 
Selbstvollzug des Willens vor seine Möglich­
keiten gebracht ist: Im Moment der Willkür kürt 
der Wille sein Wollen, wobei er sich als unbe­
dingter Aktus vollbringen oder verwirken kann. 
Der Wille ist damit zu denken als eine sich mit 
sich selbst vermittelnde Identität. Auf ihn trifft 
formaliter Hegels Denkfigur der Identität von 
Identität und Nichtidentität zu. In der Willkür als 
seinem eigenen Strukturmoment ist er gleichsam 
entäußert und vor die Entscheidung zu sich selbst 
gebracht, wobei er sich durch Affirmation seiner 
selbst als eine vermittelte Identität realisieren 
soll. Vollbringt der Wille solchermaßen seine 
Autonomie, so ist er als sittlicher, und damit 
unbedingt guter Wille zu qualifizieren.

§ 28 Empirie als Materie des Willens
Derart gedachte Selbstvermittlung des Willens 
evoziert nun aber die Frage, wodurch denn der 
Wille der Versuchung, sich zu verwirken, ausge­
setzt sei. Im sittlichen Akt affirmiert sich der 
Wille selbst als unbedingte Aktualität. Was kann 
den unbedingten Akt in Versuchung führen, sich 

23 MS A5.

191

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht derart selbst, sondern stattdessen etwas 
anderes zu wollen?

Diese Versuchung kann nur gedacht werden, 
sofern der Wille immer schon nicht nur auf sich 
selbst, sondern auch auf etwas anderes gerichtet 
ist, also neben dem Moment des Sich-Wollens 
auch noch ein davon unterschiedenes Moment 
eines Etwas-Wollens impliziert, wobei letzteres 
nicht auf ersteres rückführbar sein darf. Form und 
Materie des Willens müssen sonach immer schon 
auseinandergetreten sein, die Materie dem Willen 
gegenüber transzendent sein. Damit kompliziert 
sich die Struktur des Willens bzw. der transzen­
dentalen Freiheit dahingehend, daß die Struktur 
der (doppelten) Reflexion nun durch die Struktur 
der Transzendenz zu ergänzen ist, so daß sich die 
Struktur einer reflexen Transzendenz ergibt, 
näherhin eben einer Transzendenz in gedoppelter 
Reflexion.

Im Vollzug seiner Selbstvermittlung kreist der 
Wille also nicht in sich selbst, wobei seine Mate­
rie mit der Form dieser Selbstvermittlung iden­
tisch wäre, indem sein Etwas-Wollen zugleich 
sein Sich-Wollen wäre, sondern er bezieht sich 
auf ein anderes als seiner Materie und entscheidet 
durch die Art seiner Bezugnahme auf diese 
Materie über die Form seiner Selbstvermittlung. 
Ob der Wille sich vollbringt oder sich verwirkt, 
entscheidet sich sonach in seinem Verhalten zur 
Materie seines Wollens. Hierbei kann er seine 
Form der unbedingten Aktualität bewahren oder 
aufgeben. In allem Etwas- Wollen und quasi 
durch dieses hindurch kann der Wille immer 
auch sich selber wollen oder sich selber aufgeben 
und verlieren.

Die Materie, angesichts derer die Selbstver­
mittlung des Willens sich vollzieht und auf die 

192

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Wille sich im Moment seiner Transzendenz 
bezieht, ist die Empirie, der Bereich der sinnlich 
erfahrbaren Welt. In diese ist der Mensch als 
Naturwesen ja auch immer schon vermittels 
seiner körperlichen Existenz eingebunden, so daß 
sie den unausweichlichen Vermittlungsrahmen 
seiner Handlungen darstellt. Ihr muß der Wille 
deshalb die Materie seines konkreten Wollens 
entnehmen und angesichts ihrer muß er durch 
Affirmation seiner unbedingten Aktualität seine 
Form der Autonomie vollbringen, um sich als 
sittlicher zu behaupten.

Dabei orientiert der Wille sein Etwas-Wollen 
immer schon an der Idee der Glückseligkeit als 
der Totalität einer nach seiner Maßgabe bestimm­
ten Objektivität. Die sittliche Behauptung des 
Willens besteht angesichts dessen darin, in dieser 
Struktur der Glückseligkeit nicht schlechthin auf­
zugehen, sondern als autonomer Wille sie viel­
mehr zu instrumentalisieren, indem er hinsicht­
lich der Bestimmung der Objektivität in ihrer 
Totalität ethische Prinzipien maßgeblich werden 
läßt.

Die Differenz von Form und Materie des Wil­
lens entspricht also der Differenz seiner sittlich 
relevanten transzendentalen Freiheit und seiner 
Bezogenheit auf Empirie. Dies bringt Kant 
bereits im ersten Abschnitt der GMS zum Aus­
druck, indem er bei aller Akzentuierung der 
empirischen Unabhängigkeit des reinen Willens, 
die für diesen Abschnitt bezeichnend ist, doch 
auch nicht die grundlegende Intentionalität des 
Willens auf die Empirie übergeht. Der Wille 
nämlich zielt einerseits auf eine "verhoffte Wir­
kung" ab, wobei in dieser "Absicht" aber Morali­
tät nicht begründet sein kann. Andererseits aber 
hat der Wille ein Prinzip in sich, worauf die Mo­

193

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ralität sich gründet. Der Wille also "ist mitten 
inne zwischen seinem Prinzip a priori, welches 
formell ist, u. zwischen seiner Triebfeder a 
posteriori, welche materiell ist... "24 Die Triebfe­
der wird damit als untergeordnete empirische 
Bestimmung des Willens gefaßt, die sich auf eine 
konkrete Materie richtet und damit den a priori 
sittlich bzw. unsittlich bestimmten Willen a 
posteriori durch die Aufnahme konkreter Absich­
ten in die Empirie vermittelt.

Auch hinsichtlich dieser Relation des Willens 
zur sinnlichen Welt ist die Willkür als das ver­
mittelnde Moment des Willens zu denken. Dies 
findet sich bei Kant angedeutet, wenn er die 
Willkür, vom Begehrungsvermögen ausgehend, 
näherhin als ein "Begehrungsvermögen nach Be­
griffen" konzipiert.25 Das Begehrungsvermögen 
als solches nämlich ist instinktiv in den naturalen 
Konnex der sinnlichen Welt eingebunden. Durch 
die Allgemeinheit des Begriffs aber findet sich 
diese sinnliche Unmittelbarkeit immer schon 
distanziert, womit der Wille in seiner Willkür den 
sinnlichen Bestimmungsgründen prinzipiell ent­
hoben ist. Diese Distanzierung kann der Wille in 
seiner Willkür nun affirmieren, indem er aus 
eigener Spontaneität die Sinnlichkeit bestimmt, 
oder er kann diese Distanz aufheben, indem er 
sinnliche Bestimmungsgründe über sich Macht 
gewinnen läßt. Der Wille bestimmt sich in seiner 
Willkür sonach als die Sinnlichkeit bestimmend 
oder er bestimmt sich als von der Sinnlichkeit 
bestimmt werdend. In diesem Sinne ist die 
Willkür als das vermittelnde Moment des Willens 
zugleich das Bestimmende der Sinnlichkeit, 

24 GMSBA 14.
25 MS A 5.

194

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wobei der Wille vor der Möglichkeit steht, sich 
als dieses Bestimmende zu vollbringen oder sich 
als durch Sinnlichkeit bestimmt werdender zu 
verwirken. Die Kür des Wollens betrifft eodem 
actu das Verhältnis des Willens zu sich selbst, 
wie auch das Verhältnis des Willens zur Sinn­
lichkeit. Hierbei ist das vermittelte Verhältnis des 
Willens zu sich selbst dadurch vermittelt, wel­
ches Verhältnis der Wille zur Sinnlichkeit her­
stellt. Dies soll nun im folgenden verdeutlicht 
werden, indem die beiden möglichen Realisie­
rungen des Willens angesichts der Sinnlichkeit, 
sich zu vollbringen oder zu verwirken näher 
betrachtet werden.

§ 29 Sich vollbringender oder 
sich verwirkender Wille

Der Wille also ist als unbedingte Aktualität auf 
die Sinnlichkeit als seiner Materie bezogen, wo­
bei der Vollzug seiner Unbedingtheit eine Ge­
fährdung erfährt und sich vollbringen wie auch 
verwirken kann. Der Wille kann sich nun als 
unbedingte Aktualität nur behaupten, indem er 
sich formal als Bestimmendes der Sinnlichkeit 
affirmiert. Selbstaffirmation vollzieht der Wille 
also eodem actu mit Affirmation seiner selbst als 
Bestimmendem der Sinnlichkeit als seiner Mate­
rie. Oder anders: Der Wille vollbringt seine 
unbedingte Aktualität, indem er bei allem etwas 
Wollen auch sich selber will bzw. angesichts 
aller möglicher Materie seines Wollens immer 
auch seine Form der Autonomie bewahrt. Als das 
vermittelnde Moment dieser Einheit von etwas 
und sich selber Wollen des Willens ist die Will­
kür zu denken. Im sittlichen Akt hebt sich die 

195

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willkür mit der Vollbringung des Willens 
gewissermaßen in diesen hinein auf. Der Wille 
vollbringt sich hierbei im Durchgang durch seine 
Will-Kür, die die Kür seines Wollens ist, und 
vollendet sich als unbedingte Aktualität.

In der Vollendung des Willens wird die Will­
kür aufgehoben, was durchaus in dem dreifachen 
Sinne verstanden werden kann, den Hegel mit 
diesem Begriff verbindet. Aufheben nämlich hat 
auch hier die Bedeutung sowohl von negare bzw. 
tollere, als auch von elevare und conservare. Die 
Willkür nämlich wird im sittlichen Vollzug in 
ihrem Eigensein negiert, in eine sie umgreifende, 
höhere Einheit, der unbedingten Aktualität des 
Willens, integriert und solchermaßen bewahrt.

Indem der Wille als unbedingte Aktualität auf 
die Sinnlichkeit als seiner Materie bezogen ist 
und der Vollzug seiner Unbedingtheit dabei seine 
Gefährdung erfährt, kann er sich hierbei auch 
verwirken, indem er sich nicht als Bestimmendes 
der Sinnlichkeit affirmiert, denn im Moment der 
Will-Kür hat der Wille angesichts des sittlichen 
Anspruchs die Möglichkeit der beliebigen Ent­
scheidung, sich in seiner Autonomie und damit 
Unbedingtheit zu vollbringen oder nicht. Mißach­
tet er jenen Anspruch, so verharrt er, indem er 
sich als Willkür verfestigt, in dieser Beliebigkeit 
und bleibt eben damit der Aufnahme äußerer und 
zufälliger Bestimmungsgründe gegenüber offen. 
Verharren in Beliebigkeit tritt damit als oberster 
Bestimmungsgrund des Willens an die Stelle von 
dessen Autonomie und kann somit als Signum 
der Unsittlichkeit erachtet werden. Hieran ist 
Kants Gedanke zu knüpfen, wonach Unsittlich­
keit darin besteht, daß Glückseligkeit zum ober­
sten Bestimmungsgrund des Willens wird. 
Glückseligkeit ist ja obiger Rekonstruktion 

196

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zufolge ein rein formaler Begriff und beruht 
entsprechend auf der Einheit der subjektiven 
Zwecke und deren objektiver Verwirklichung, 
wobei die Bestimmung dieser Zwecke und deren 
Einheit gerade unbestimmt bleibt. Damit aber ist 
die Idee der Einheit eines Handelns gefaßt, des­
sen Bestimmungsgründe der Beliebigkeit anheim 
gegeben bleiben. Deshalb kann der unsittliche 
Wille, der als solcher in der Beliebigkeit seiner 
Willkür verharrt, auch als der Wille erachtet wer­
den, dessen oberster Bestimmungsgrund Glück­
seligkeit ist.

Vollbringt der Wille seine Autonomie nicht, so 
also deshalb, weil er angesichts der Sinnlichkeit 
in der Beliebigkeit seiner Will-kür verharrt. Der 
transzendentale Aktus der Selbstvermittlung des 
Willens vollendet sich dann nicht, sondern ver­
festigt sich gleichsam in seinem vermittelnden 
Strukturmoment der Willkür. Die Will-kür des 
Willens hebt sich nun nicht, wie beim sittlichen 
Akt, in den Willen hinein auf, sondern behauptet 
sich in ihrem Eigensein. Das bedeutet: Indem 
sich der Aktus in seinem vermittelnden Struktur­
moment der Willkür verfestigt und damit zum 
Stillstand kommt, wird die Willkür selbst zur 
Realisierung des Willens. Die Struktur des Wil­
lens verkehrt sich, indem sein vermittelndes 
Moment zum Resultat der Vermittlung selbst 
wird. Der Wille verwirkt sich, indem er sich als 
Willkür verwirklicht!

Wie bereits bemerkt haben Kants Interpreten 
den Begriff der Willkür oftmals als lediglich psy­
chologisch verstandene Freiheit abgetan. Wir 
können nun die Ursache für dieses Mißverständ­
nis erkennen, sofern diese Auffassung immerhin 
auf das Resultat des unsittlichen Aktes zutrifft. In 
diesem Falle hat der Wille ja seine Autonomie 

197

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht vollbracht und sich äußeren Bestimmungs­
gründen hingegeben, die sich dann freilich durch 
psychologische Determination vermitteln.26 Erst 
als Resultat des sich verwirkenden transzendenta­
len Aktes ist die Willkür als durch äußere Be­
stimmungsgründe bestimmt zu denken. Allein 
psychologisch verstandene Freiheit ist also, 
anstatt generelle Eigentümlichkeit der Willkür zu 
sein, allein Eigentümlichkeit einer durch defi- 
zienten Vollzug ihrer selbst depotenzierten 
Willkür.

Willkür als nur psychologischer Begriff der 
Freiheit ist sonach Resultat sich selbst verwir­
kender Freiheit. Ursprünglich ist die Willkür das 
vermittelnde Moment der transzendentalen Frei­
heit des Willens. In der sittlichen Affirmation des 
Willens und dessen Autonomie bewahrt sie sich 
in dieser Funktion, und bringt damit auch das 
Strukturganze des unbedingten Aktus zur Vollen­
dung. Verweigert sie diese Affirmation, so 
behauptet sie sich in ihrem Eigensein, wodurch 
der unbedingte Aktus sich als solcher auflöst. 
Damit aber verliert auch die Willkür ihre 
Unbedingtheit, die ihr nur als Strukturmoment 
des Aktus eignet, und wird zu bloß psycholo­
gischer Freiheit depotenziert.

Willkür wird von Kants Interpreten manchmal 
auch generell als die unsittliche Realisierung von 
Freiheit aufgefaßt. Auch dies ist nur richtig vom 
Resultat des unsittlichen Vollzugs aus betrachtet. 
Wenn sich der Wille im Vollzug seiner selbst 
nicht vollbringt, so konstituiert er keine Auto­
nomie. Der Wille verwirkt sich dann im Moment 

26 Es gilt dann die sehr treffende Bemerkung von K. Jaspers 
(1984), S. 320: "Was Freiheit war, wird wieder Gegenstand der 
Psychologie".

198

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner Will-Kür. Dies führt zu seiner Hetero- 
nomie und zur Aufnahme äußerer Bestimmungs­
gründe als oberster Maximen. Hierbei verbleibt 
der Wille dann im Stadium seiner WillKür und 
kommt nicht als sich vollbringender auf sich 
selbst zurück, wodurch er den obersten Bestim­
mungsgrund seines Wollens nicht aus sich selbst 
gewinnt, sondern aus ihm Äußeren zieht. Deshalb 
ist es vom Resultat und nur von daher gesehen 
auch richtig, Unsittlichkeit und bloße Willkür 
zusammenzudenken.

Im Falle des sich verwirkenden Willens reali­
siert der Wille sich eben als "bloße" Willkür. Die 
Kür seines Wollens beharrt in der Beliebigkeit, 
die Struktur des Willens vollendet sich nicht. Der 
Wille realisiert sich nicht in der Autonomie 
seines Sich-Wollens und unterwirft sich damit 
heteronomen Bestimmungsgründen. Deshalb ist 
auch der Zusammenhang, den Kants Interpreten 
oftmals zwischen der Willkür und der Aufnahme 
beliebiger Maximen sehen, obzwar nicht, wie 
dabei in aller Regel angenommen wird, generell 
zwingend, allein vom Resultat des defizienten 
Freiheitsvollzugs aus betrachtet jedoch gerecht­
fertigt. Hinsichtlich des letzteren behält sich der 
Wille, anstatt sich zu vollbringen, in seiner Will­
kür seine Beliebigkeit vor.

Die Selbstvermittlung des Willens bedeutet im­
mer auch Vermittlung von Intelligibelem und 
Empirischem, oder anders: Im Vollzug seiner 
Selbstvermittlung vermittelt sich der Wille auch 
mit der Sinnlichkeit. Vollbringt er sich selbst, 
bestimmt er ipso facto auch die Sinnlichkeit. Ver­
wirkt er sich selbst, verharrt er in der Beliebigkeit 
und liefert sich ipso facto der Zufälligkeit 
empirischer Bestimmungsgründe aus.

199

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant zufolge realisiert sich der unsittliche 
Wille dadurch, daß er sich hinsichtlich der 
Bestimmung seiner selbst allein an der Idee der 
Glückseligkeit zu orientieren sucht. Andererseits 
behauptet Kant aber auch, daß dem unsittlichen 
Willen das Prinzip der Selbstliebe zugrundeliege. 
Der Wille, der sich hinsichtlich seiner Selbstbe­
stimmung allein an der Idee der Glückseligkeit 
orientiert, muß sonach als Prinzip dieser Selbst­
bestimmung dasjenige der Selbstliebe zugrunde­
legen. Wie ist dies im Hinblick auf den Vollzug 
transzendentaler Freiheit näherhin zu denken ?

Wie wir sahen, ist der sich verwirkende Wille 
deshalb als unsittlich bzw. böse zu erachten, weil 
er, anstatt die Freiheit seiner Autonomie zu reali­
sieren, in seiner Will-kür der Beliebigkeit des 
Wählenkönnens verharrt. Die unbedingte Aktua­
lität dieses Willens verfestigt sich damit im Mo­
ment seiner Will-kür, wodurch letztere, anstatt in 
den Akt als vermittelndes Moment integriert zu 
bleiben, zum Resultat des Aktes gemacht wird.

Damit aber koppelt sich der Wille in seiner 
Will-kür von dem ihm immanenten sittlichen 
Anspruch auf Bewahrung seiner Autonomie ab 
und sucht als sich verfestigende Willkür außer­
halb dieser Autonomie seine Freiheit zu reali­
sieren, woraus dann zwangsweise die Hetero- 
nomie dieses Willens resultieren muß. Der sich 
verwirkende Wille läßt sich entsprechenderweise 
von der Zufälligkeit empirischer Bestimmungs­
gründe leiten und sucht seine Identität in der 
Einheit von Zwecken, die diesen zufälligen 
Bestimmungsgründen entsprechen. Einheit von 
Zwecken aber ist, wie wir sahen, das subjektive 
Moment der Glückseligkeit. Sonach läßt sich aus 
der Struktur des transzendentalen Freiheitsvoll­
zugs die alleinige Orientierung an der Idee der

200

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glückseligkeit als Signum des bösen Willens 
begründen.

Darüber hinaus aber läßt sich nun aus eben 
dieser Struktur auch begründen, daß dem sich 
allein an der Idee der Glückseligkeit orientieren­
den bösen Willen das Prinzip der Selbstliebe 
zugrundeliegt. Der sich verwirkende Wille ver­
harrt in seiner Will-kür in der Distanz zu sich 
selbst und verbleibt damit in der Gespaltenheit 
seiner selbst. Die Struktur dieser Gespaltenheit 
aber ist Ausdruck des Prinzips der Selbstliebe, 
sofern der sich verwirkende Wille sich in der 
Bespiegelung seiner selbst gefällt. Selbstliebe 
realisiert sich sonach als die Liebe des Willens zu 
sich selbst, indem der in der Gespaltenheit seiner 
selbst verharrende Wille eodem actu in der Liebe 
zu sich selbst verharrt. Selbstliebe des Willens 
kann sonach als das Prinzip gedacht werden, 
welches das Verharren des Willens in der Will­
kür seiner Gespaltenheit bedingt. Der unsittliche 
Wille bleibt in dieser Gespaltenheit seiner selbst 
auf sich konzentriert und in sich befangen, anstatt 
in der Realisierung seiner Autonomie sich sittli­
chen Ansprüchen zu eröffnen.

$ 30 Der Wille als praktische Vernunft
Kant setzt den Begriff des Willens an manchen 
Stellen mit dem der praktischen Vernunft gleich. 
Darüber hinaus ist bei ihm auch gelegentlich von 
einer Autonomie praktischer Vernunft die Rede. 
Dies gibt Anlaß, die Struktur des transzenden­
talen Freiheitsvollzugs auch im Hinblick auf den 
Begriff praktischer Vernunft zu betrachten sowie 
zu fragen, inwiefern die Vollbringung des Wil­
lens in seiner Autonomie auch als eine Vollbrin­

201

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung der Autonomie praktischer Vernunft ver­
standen werden kann. Entsprechend dem Willen 
wäre sonach auch praktische Vernunft als die 
sich selbst vermittelnde, unbedingte Aktualität zu 
verstehen, die sich im Vollzug dieser Selbstver­
mittlung in ihrer Autonomie zu vollbringen hätte. 
Wie ist diese Identität von Wille und praktischer 
Vernunft zu denken? Handelt es sich um Synony­
ma bzw. um zwei Aspekte der einen unbedingten 
Aktualität ?

Vernunft ist im allgemeinen Sinne praktisch, 
sofern "sie das Handeln beeinflußt oder be­
stimmt."27 Dies kann sie zunächst im Sinne der 
Zweckrationalität, wobei sie zur Erreichung vor­
gegebener Zwecke verhilft. Hierbei ist es erfor­
derlich, unter Berücksichtigung der Gesetz­
mäßigkeit, der die Realisierung dieser Zwecke 
unterliegt, geeignete Handlungen zum Erreichen 
der Zwecke abzuleiten. Die Wirksamkeit prakti­
scher Vernunft besteht hierbei darin, daß "zur 
Ableitung der Handlungen von Gesetzen Ver­
nunft erfordert wird". Der Wille als praktische 
Vernunft ist dabei "das Vermögen ..., nach Prin­
zipien zu handeln"28 bzw. das Vermögen, "sich 
durch eine Regel leiten zu lassen".29 Praktische 
Vernunft tritt hierbei lediglich als ein pragmati­
sches Vermögen auf, indem es um die Verwirk­
lichung von Zwecken geht, näherhin um die 
Umsetzung von Gesetzmäßigkeiten, welche die 
Bedingungen formulieren, unter denen diese 
Zwecke zu verwirklichen sind. Die Zwecke 
selbst sowie die Gesetzmäßigkeiten zu ihrer Ver­
wirklichung sind der praktischen Vernunft hier­

27 KRV B 575.
28 GMS BA 36.
29 R. Eisler (1930), S. 606.

202

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei vorgegeben. Jene Gesetzmäßigkeiten sind 
Gegenstand der Erkenntnis, mithin Gegenstand 
theoretischer Vernunft. Im Rahmen der bloß 
pragmatischen Aufgabe, vorgegebene Zwecke zu 
realisieren, ist Vernunft damit nur in jenem allge­
meinen Sinne praktisch, als sie freilich "das Han­
deln beeinflußt",30 indem sie diesem Konsequenz 
und Effektivität verleiht. Die Gesetze aber, auf 
die sie hierbei zu rekurrieren hat, sind ausschließ­
lich theoretischer Art. Vernunft ist hierbei im 
eigentlichen Sinne theoretische Vernunft, und nur 
insofern praktisch, als die theoretisch zu eruie­
renden Gesetzmäßigkeiten nun einem praktischen 
Interesse unterworfen werden, welches aber - 
aufgrund der Vorgegebenheit der Zwecke - der 
Vernunft äußerlich bleibt. Solchermaßen prag­
matisch verstandene Vernunft dient lediglich der 
Praxis, vermag jedoch keine Praxis zu 
begründen.

Doch Kant zufolge ist Vernunft darüber hinaus 
gerade auch in letzterem Sinne praktisch, indem 
sie die Praxis einer unbedingten Verpflichtung 
unterwirft, einem "Gesetz, welches wir das 
Sittengesetz nennen". Derart verstandene prakti­
sche Vernunft ist "für sich allein praktisch"31 und 
autonom. Die Unbedingtheit ihres Gesetzes be­
deutet die Autonomie der praktischen Vernunft. 
Vernunft ist damit nicht mehr lediglich in dem 
äußerlichen Sinne praktisch, theoretische Gesetz­
mäßigkeiten im Hinblick auf die Realisierung 
vorgegebener Zwecke zu empfehlen, sondern 
unterwirft darüber hinaus die Setzung der 
Zwecke selbst einem unbedingten Anspruch.

30 KRV B 575.
31 KPV A 56.

203

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn in diesen Zusammenhängen von theore­
tischer und praktischer Vernunft sowie von der 
Autonomie der letzteren die Rede ist, so ist dabei 
doch immer im Auge zu behalten, daß es sich 
hierbei nicht um zwei Vernunftvermögen han­
deln kann, sondern nur um die eine und selbe. 
Die eine Vernunft kann theoretisch oder prak­
tisch gebraucht werden und ist in praktischer 
Hinsicht autonom. Wird Vernunft nur im prag­
matischen Sinne praktisch, so bleibt sie theore­
tisch, lediglich ihr Gebrauch, über den sie selbst 
allerdings nicht verfügt, ist dann praktisch. Wird 
Vernunft im eigentlichen Sinne praktisch, dann 
realisiert sie erst ihre Autonomie, indem sie sich 
nicht mehr, wie als rein theoretische von ledig­
lich vorgegebenen Zwecken einspannen läßt.

Es gibt nicht die theoretische Vernunft und 
daneben die praktische Vernunft, wie es auch 
keinen Widerstreit zwischen der Autonomie 
theoretischer oder praktischer Vernunft gibt. 
Kant reflektiert Vernunft als Totalität vernünf­
tiger Praxis und sie kann nur als praktische auto­
nom werden. Eine autonome theoretische Ver­
nunft steht für ihn gar nicht zur Debatte, ja wäre 
ihm ein Widerspruch, da, wie er klar in seiner 
Lehre von den hypothetischen Imperativen 
erkannte, eine solche Vernunft immer Zwecken 
unterworfen wäre, die ihr äußerlich wären. Nicht 
also praktische Vernunft ist autonom, sondern 
Vernunft ist als praktische autonom! Nur wenn 
Vernunft im eigentlichen Sinne praktisch wird, 
kann sie autonom werden. Und nur in der Auto­
nomie kann Vernunft die ihr immanente Bezug­
nahme auf Unbedingtheit vollbringen.

Vernunft - und dies ist ein wichtiger Gesichts­
punkt - ist immer schon praktisch, indem sie 
wesentlich Reflexion auf sich selbst ist. Refle­

204

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


xion nämlich ist keine reine Theoria, sondern im 
Grunde ein praktischer Akt des Wollens. Kants 
Hauptwerk, in welchem er die Selbstreflexion der 
Vernunft vollzieht, heißt deshalb wohl auch 
"Kritik der reinen Vernunft" und nicht Kritik der 
theoretischen Vernunft. Eine Vernunft, die sich 
selbst reflektiert und kritisiert, kann nicht als nur 
theoretisch verstanden werden.

Vernunft als Bezugnahme auf Unbedingtheit 
vermittelt sich selbst und gelangt zu ihrer Auto­
nomie, sofern sie im eigentlichen Sinne praktisch 
wird. Die Gefährdung, sich in dieser Selbstver­
mittlung zu verlieren, besteht darin, sich als 
bloßes zweckrationales Vermögen in den Dienst 
unhinterfragter Zwecke zu stellen. Vernunft 
nimmt auf sich selbst als Unbedingtes Bezug und 
bewahrt diese Unbedingtheit, indem sie als prakt­
ische autonom wird. Als theoretische kann sie die 
Unbedingtheit ihrer selbst nicht realisieren. Dies 
zeigt Kants Metaphysikkritik. Als theoretische 
scheitert sie sowohl in metaphysischer Hinsicht, 
wie auch in pragmatischer Hinsicht, indem sie 
sich dabei in den Dienst unhinterfragter Zwecke 
stellt. Die Realisation der Unbedingtheit gelingt 
nur als praktische, - als Wille!

Praktische Vernunft und Wille sind Ausdruck 
ein und derselben unbedingten Aktualität. Es 
handelt sich hierbei um die Aktualität der Ver­
nunft selbst. Praktische Vernunft ist nicht eine 
Unterart der Vernunft neben der theoretischen, 
sondern Vernunft ist zuinnerst praktisch und nur 
als praktische kann sie ihre Unbedingtheit, den 
ihr immanenten Anspruch realisieren. Vernunft 
als praktische ist bereits die Voraussetzung der 
KRV, indem sich die Vernunft auf sich selbst 
reflexiv zurückwendet. Diese Reflexion ihrer 
selbst oder Kritik ihrer selbst ist ein praktischer 

205

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akt. Sie setzt sich dabei selbst als unbedingt, als 
maßgeblich für alles Erkennen, und muß nun im 
Durchgang durch die Reflexion ihrer selbst die­
sen Anspruch auf Unbedingtheit einlösen, d. h. 
sich selbst als dieses Vermögen der Bezugnahme 
auf Unbedingtheit zur Darstellung bringen. Dies 
gelingt nicht, sofern sie sich rein theoretisch ver­
hält. Im Versuch, das Unbedingte erkennend zu 
realisieren, scheitert die Vernunft. Die Möglich­
keit der Metaphysik als Vollendung der Vernunft 
scheidet damit aus. Als theoretischer gelingt der 
Vernunft lediglich die Konstitution der empiri­
schen Welt, die aber gerade keine Realisierung 
von Unbedingtheit darstellt. Könnte Vernunft den 
ihr immanenten Anspruch auf Unbedingtheit 
bereits als theoretische realisieren, so müßte sie 
ja ihren praktischen Gebrauch dem theoretischen 
nachordnen. In der vorkantischen Metaphysik 
wurde die Realisierung der Unbedingtheit der 
Vernunft auch derart verstanden. Aus vermeint­
lich theoretischer Erkenntnis Gottes, der Seele 
oder der Welt wurde die Rationalität praktischen 
Verhaltens bestimmt. Kant jedoch entlarvt dieses 
Primat theoretischer Vernunft als Illusion. Die 
Realisierung theoretischer Vernunft, die sich für 
ihn ergibt schließt Unbedingtheit gerade aus; 
indem ihre nachvollziehbaren Erkenntnisse auf 
den Bereich der Empirie als dem Bereich des 
durchgehend Bedingten beschränkt bleiben.

Die Vernunft kann ihrem praktischen Moment, 
das ihr als solcher bereits insofern immanent ist, 
als sie sich selbst als Maßstab aller Kritik als 
unbedingt anzusetzen vermag, durch ihre theore­
tische Realisierung nicht gerecht werden, sofern 
sie dabei den Bereich des durchgehend Bedingten 
eben nicht zu transzendieren vermag. Entspre­
chenderweise depotenziert sich das praktische 

206

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moment der Vernunft unter Voraussetzung ihres 
rein theoretischen Gebrauchs auf lediglich prag­
matische Vernunft, die von Zwecken instrumen­
talisiert wird, welche ihr vorgegeben sind.

Nur wenn Vernunft sich als praktische im 
eigentlichen Sinne versteht, indem sie sich nicht 
von vorgegebenen Zwecken leiten läßt, sondern 
alle Praxis einem unbedingten Anspruch unter­
wirft, kann sie ihren Anspruch auf Unbedingtheit 
realisieren. Das praktische und damit willentliche 
Moment der Vernunft ist dann dem erkennenden 
nicht länger nachgeordnet, sondern diesem viel­
mehr vorgeordnet. Vernunft realisiert ihre Unbe­
dingtheit nicht in ihrem kognitiven, sondern in 
ihrem volitiven Moment. Unbedingtheit aber 
bedeutet Autonomie, und insofern die Vernunft 
ihre Unbedingtheit in ihrem volitiven Moment 
realisiert, besteht diese Unbedingtheit als Auto­
nomie des Willens. Autonomie praktischer Ver­
nunft und Autonomie des Willens fallen ineins. 
Sofern Vernunft als praktische autonom ist, 
besteht sie als autonomer Wille!

Indem Vernunft ihre Unbedingtheit als Auto­
nomie des Willens realisiert, weist sie alle äuße­
ren Bestimmungsgründe ab und bewahrt sich in 
ihrer Unbedingtheit. Sie unterwirft damit die 
Dimension lediglich pragmatischen Handelns 
und des damit einhergehenden theoretischen Ver­
nunftgebrauchs dem unbedingten Anspruch einer 
autonom begründeten vernünftigen Praxis. Prag­
matik wird damit in vernünftige Praxis integriert, 
so daß der theoretische Vernunftgebrauch vom 
praktischen unterfangen und zu legitimieren 
gesucht wird. Der Wille ist sonach nicht als ein 
Vermögen oder als eine Struktur zu fassen, die 
zunächst unabhängig von Vernunft besteht. Er ist 
vielmehr von vornherein als das praktische Mo­

207

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ment der Vernunft zu verstehen, und insofern 
Vernunft nur als praktische autonom werden und 
ihre Unbedingtheit realisieren kann, wird der 
autonome Wille zum Grundbegriff der Vernunft. 
Vernunft wird sonach im eigentlichen Sinne 
praktisch, wenn der Wille seihe transzendentale 
Freiheit vollbringt und sich damit als unbedingte 
Aktualität behauptet. Praktische Vernunft voll­
bringt sich damit als autonomer Wille.

§ 31 Transzendentale Freiheit und 
intelligibeler Charakter

Auch die Lehre vom empirischen und intelligibe- 
len Charakter konveniert mit der Selbstver­
mittlung des Willens. In gewisser Weise ersetzt 
Kant in seinen Schriften zur praktischen Philoso­
phie die Lehre vom intelligibelen Charakter 
durch diejenige vom Willen. Beide Begriffe 
kommen zumindest darin überein, daß sie das 
empirisch unbedingte Moment im menschlichen 
Handeln zum Ausdruck bringen, wobei im Rah­
men der Lehre vom Willen dieses empirisch 
Unbedingte nun weitergehend entfaltet und posi­
tiv gedacht wird, wodurch erst die Möglichkeit 
aufgezeigt wird, daß es nicht doch wieder ander­
weitig bedingt ist. In der KRV war festgestellt 
worden, daß der intelligibele Charakter den 
empirischen bestimmt und sich durch ihn ver­
mittelt. Nun wird ergänzt, worin der intelligibele 
Charakter selbst gründet. Er konstituiert sich in 
der Selbstvermittlung der unbedingten Aktualität 
des Willens als praktischer Vernunft und ist 
sonach Resultat des Selbstvollzugs transzenden­
taler Freiheit.

208

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf diesem Hintergrund, der Bestimmung des 
empirischen Charakters durch den intelligibelen 
einerseits sowie des letzteren als Ausdruck der 
ursprünglichen Selbstvermittlung der transzen­
dentalen Freiheit des Willens andererseits, kön­
nen die beiden gegensätzlichen Positionen ver­
söhnt werden, die in der Kantinterpretation im 
Hinblick auf die Frage entstanden sind, wie 
Kausalität aus Freiheit näherhin zu denken sei. 
Die eine Position kann im Anschluß an J.Bennett 
als "angular", die andere als "linear theory" 
bezeichnet werden.32 Ersterer zufolge bewirkt 
eine noumenale Ursache eine ebensolche Wir­
kung, deren Erscheinung dann in raumzeitlicher 
Wirklichkeit als Phänomen vorkommt. Wird die 
Kausalität hingegen "linear" gedacht, so wird die 
raum zeitliche Erscheinung direkt als Wirkung 
der noumenalen Ursache gedacht.33 Für beide 
Auffassungen lassen sich entsprechende Text­
stellen finden, wobei der Text der KRV allein 
Anhaltspunkte für die linear theory zu bieten 
scheint. Dies aber rührt u.E. daher,daß die 
dortigen Ausführungen, wie wir sahen, von dem 
Interesse geleitet sind, zunächst überhaupt einen 
intelligibelen Charakter als Grund von empiri­
schem Handeln zu denken. Hierzu mag die linear 
theory ausreichend erscheinen. Diese aber dürfte 
nicht als unvereinbar mit der angular theory 
erachtet werden, sondern müßte im Verfolg der 
weiteren Entfaltung des intelligibelen Grundes 
menschlichen Handelns vielmehr zur angular 

32 J. Bennett (1975), S. 188; vgl. auch J. Heinrichs (1968), S. 4- 
16.
33 Die Position der linear theory findet sich bspw. von 
J. Heinrichs (1968) vertreten, die der angular theory von 
M. Färber (1921), S. 31 und M. Stockhammer (1961), S. 578.

209

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theory erweitert werden, sofern Kant unter dem 
Titel der "Gründung eines Charakters"34 den 
intelligibelen Grund des Handelns als Selbstvoll­
zug transzendentaler Freiheit denkt. Grundsätz­
lich jedoch erscheinen die in beiden Positionen 
vorausgesetzten Kategorien der Ursache und 
Wirkung aber wenig geeignet, um Intelligibeles 
zu denken.35 Gerade wenn dieses als transzen­
dentale Freiheit gedacht werden soll, erscheint 
die Inanspruchnahme der Denkfigur einer sich 
selbst vermittelnden Identität weit eher ange­
bracht.

Im Zusammenhang mit der Lehre vom 
intelligibelen Charakter und dessen Konstitution 
werden von den Interpreten immer wieder Ein­
wände hervorgebracht, die prinzipielle Mißver­
ständnisse hinsichtlich der Art erkennen lassen, 
wie der Aktus des Selbstvollzugs transzenden­
taler Freiheit zu denken sei. Bereits der eben 
erörterten Kontroverse um die angular und linear 
theory liegt eigentlich ein Scheinproblem zugrun­
de, da sie nur auf der Basis der Inanspruchnahme 
einer völlig unangebrachten, an dinglichem Sein 
orientierten Kategorialität entstehen konnte. 
Außerdem wurde die Annahme der Konstitution 
des intelligibelen Charakters durch einen Akt der 
Freiheit immer wieder als unvereinbar erachtet 
mit Kants Aussage, wonach aufgrund der Außer­
zeitlichkeit des intelligibelen Charakters ange­
sichts seiner "keine Handlung entstehen oder ver­

34 REL A 52, B 55; vgl.auch ANTHR A 270, B 268.
35 Besonders deutlich wird dies, wenn sich M. Stockhammer 
(1961), S. 578 zu der Annahme genötigt sieht, "unbedingte und 
bedingte Dinge an sich selbst" einzuräumen.

210

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gehen kann".36 Kant aber zielt mit dieser Bemer­
kung recht gesehen darauf ab, das Mißverständ­
nis abzuhalten, die Konstitution des intelligibelen 
Charakters nach dem Modell eines empirischen 
Vorgangs zu denken, der in seinem Anfang und 
Ende exakt objektivierbar ist. Kants Insistieren 
auf die Außerzeitlichkeit des intelligibelen Cha­
rakters geschieht dabei gerade um der Möglich­
keit von Freiheit willen.37 Auch die Beharrlich­
keit, von der Kant im Zusammenhang mit dem 
intelligibelen Charakter spricht, steht nicht im 
Widerspruch zu dessen Konstitution durch Frei­
heit. Betrachtet man den Kontext, so wird damit 
der intelligibele Charakter nicht an sich selbst als 
beharrlich zu bestimmen gesucht, sondern es 
wird damit vielmehr seine permanente Relationa- 
lität zum menschlichen Handeln zum Ausdruck 
gebracht.38

Berücksichtigt man in sensu stricto die Außer­
zeitlichkeit des intelligibelen Charakters, so darf 
dessen Konstitution auch nicht auf eine einmalige 
vorzeitliche Tat zurückprojiziert werden, da mit 
dem "vor" doch "die Zeitanschauung, die besei­
tigt werden soll, zurückgebracht"39 würde. Die 
Annahme, daß in der Zeit ein Charakter sich 
lediglich entfaltet, der sich vorzeitlich irreversi­
bel konstituiert hat, vor der eine an Schopen­
hauer40 orientierte Interpretation freilich nicht 

36 KRV B 567. - Dieser Widerspruch wird von A. Messer (1904), 
S. 350 und V. Gerhard (1886), S. 53 behauptet.
37 Freilich müßte dies noch mit der Konzeption eines Zeitbegriffs 
einhergehen, der gerade vom Selbstvollzug der Subjektivität aus 
gedacht wäre; s. hierzu evtl. W. Schulz (1992), S. 41-177.
38 Oder anders: Die "Querstellung zum zeitlichen Weltlauf" 
H. Heimsoeth (1956) II, 267.
39 G. Knauer (1886), S. 495.
40 Vgl. vor allem Schopenhauer m, 617-624.

211

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zurückschreckt,41 ist von Kant aus gesehen völlig 
grundlos.42 Die Konstitution des intelligibelen 
Charakters, also die Selbstvermittlung tran­
szendentaler Freiheit kann vielmehr allenfalls im 
Sinne Schellings als eine "Tat" gedacht werden, 
für die gilt: "... sie geht dem Leben ... nicht der 
Zeit nach voran, sondern durch die Zeit 
(unergriffen von ihr) hindurch als eine der Natur 
nach ewige Tat."43

Beruht die Bestimmtheit des intelligibelen 
Charakters auf dem Vollzug transzendentaler 
Freiheit, so kann jener nur auf zweierlei Art 
bestimmt sein, nämlich durch die Vollbringung 
oder durch Verwirken dieser Freiheit. Entspre­
chend der dabei realisierten Autonomie oder 
Heteronomie ergibt sich sonach für den intelligi­
belen Charakter nur die Alternative von Sittlich­
keit oder Unsittlichkeit, gut oder böse.44 Der 

41 Vgl. etwas.Brandt (1872).
42 Vgl.auch W. Ehrlich (1920), S. 55, 83 f.; H. Heimsoeth (1956), 
II, S. 267.
43 Schelling VH, 385 f.
44 Diese Deutung steht im Gegensatz zu derjenigen von 
I. Heidemann (1958), S. 234, wonach der intclligibele Charakter 
"nichts anderes ist denn Spontaneität", "keinen Inhalt" hat und 
"immer nur existentielle Möglichkeit" ist. Demgegenüber ist u.E. 
der intelligibele Charakter nicht bloße inhaltsleere Spontaneität, 
sondern Resultat der Selbstvermittlung derselben, wobei sein 
Inhalt die Bestimmtheit dieser Selbstvermittlung ist. Anstatt als 
bloße existentielle Möglichkeit ist der intelligibele Charakter als 
die existentielle Verwirklichung von gut und böse zu denken. 
I. Heidemann aber weist diese Deutung ausdrücklich zurück, 
wonach der intelligibele Charakter als "die Einheit aller 
Bestimmungen, die ein Mensch geleistet hat", mithin als "sittliche 
Grundweise des Daseins" zu erachten und dabei durch die 
Wertungen "gut" und "böse" zu bezeichnen ist. Letztlich aber 
muß dieser Auffassung zufolge die Bestimmung des empirischen 
Charakters durch den intelligibelen unverständlich bleiben, daß 

212

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


intelligibele Charakter ist sonach nicht als ein 
dem empirischen analog komplex strukturiertes 
Gebilde zu denken, so daß zu jedem Konstituens 
des empirischen Charakters ein intelligibeles 
Analogon anzunehmen wäre, der empirische 
Charakter mithin in seiner ganzen Mannigfaltig­
keit im intelligibelen vorgebildet wäre. Die 
Bestimmung des empirischen Charakters durch 
den intelligibelen ist vielmehr derart zu denken, 
daß die alternative Bestimmtheit des letzteren, 
Vollbringung oder Verwirkung transzendentaler 
Freiheit, sich mit natural vorgegebenen charak­
terlichen Dispositionen vermittelt. Dabei werden 
diese im Falle der Vollbringung der Freiheit der 
sittlichen Kontrolle unterworfen, während im 
Falle der Verwirkung der Freiheit die vorgegebe­
nen Dispositionen sittlich unhinterfragt bleiben 
und die Freiheit instrumentalisieren, welch letz­
tere dann auf ein pragmatisches Machtmittel 
reduziert wird.

§ 32 Die Selbstvermittlung des Willens 
und das Böse

Da der Wille prinzipiell in der Möglichkeit steht, 
sich zu verwirken, denkt Kant einen ihm inhä- 
rierenden Hang zum Bösen als Grund dieser Ge­
fährdung. Um der sittlichen Relevanz des Bösen 
willen muß dieser Hang eben einerseits im Aktus 
des Willens selbst situiert werden, kann dabei 
aber andererseits nicht als bloße Faktizität ge­
dacht werden, da sonst die Unbedingtheit des 

mithin "ein anderer intelligibeler Charakter ... einen anderen 
empirischen Charakter gegeben " (KRV B 584) hätte.

213

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willens selbst aufgehoben wäre. Eine unbedingte 
Aktualität kann nicht mit bloßer Faktizität einher­
gehen, denn durch letztere wäre der Vollzug 
dieser Aktualität ja immer schon beeinträchtigt 
und so letztlich in seiner Unbedingtheit negiert. 
So muß also der Hang zum Bösen nicht nur mit 
der unbedingten Aktualität des Willens einher­
gehen, sondern darüber hinaus aus der Genese 
dieser unbedingten Aktualität selbst immer schon 
hervorgehen.

Aus diesem Grunde kompliziert sich der Aktus 
des Willens nochmals. Er darf nun nicht nur als 
eine unbedingte Aktualität gedacht werden, die 
sich angesichts der Möglichkeit, sich selbst zu 
vollbringen oder sich selbst zu verwirken, voll­
zieht, sondern muß darüber hinaus derart gedacht 
werden, daß er auch die dabei vorausgesetzte 
Gefährdung, sich selbst zu verwirken, immer 
schon selbst hervorgebracht hat.

Der Wille ist ja zu denken als Selbstvermitt­
lung, wobei angesichts seiner gleichzeitigen Be- 
zogenheit auf die Empirie seine Vollbringung im 
Aktus dieser Selbstvermittlung auf dem Spiele 
steht. Deshalb ist er strukturell als gedoppelt 
reflexe Transzendenz zu denken. Das Struktur­
moment der Transzendenz bezeichnet hierbei die 
Ausrichtung auf die Empirie, das Strukturmo­
ment der Reflexion bezeichnet das Selbstverhält­
nis, das ihm angesichts dieser Ausrichtung zu 
realisieren aufgegeben ist, und das Moment der 
zweiten bzw. gedoppelten Reflexion bezeichnet 
das Moment der Gefährdung der Realisierung 
dieses Selbstverhältnisses. Sonach ist der Wille 
aufgrund seiner gedoppelten Reflexion nicht nur 
als Selbstverhältnis zu denken, sondern vielmehr 
als ein Selbstverhältnis, das sich zu sich selbst 
verhält.

214

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Darüber hinaus muß aber nun noch gedacht 
werden, daß der Wille die zweite Reflexion, das 
Sich-Verhalten zu seinem eigenen Selbstverhält­
nis, woraus die Gefährdung seiner Vollbringung 
entsteht, immer auch schon aus sich selbst her­
vorgebracht hat. Der Wille konstituiert sich unter 
Einbeziehung des Hangs zum Bösen auf ur­
sprüngliche Weise, indem er sich zu sich selbst in 
ein Verhältnis setzt. Der Wille steht sonach nicht 
einfach in einem Verhältnis zu sich selbst, son­
dern setzt sich ursprünglich in ein Verhältnis zu 
sich selbst. Er ist demnach nicht einfach faktisch 
die Struktur doppelter Reflexion, angesichts derer 
er sich als unhintergehbarer Vorgegebenheit zu 
vollziehen hat,sondern bringt als unbedingte 
Aktualität diese Struktur allererst hervor.

Der Wille konstituiert sich sonach auf 
ursprüngliche Weise, indem er sich allererst die 
Möglichkeit der sittlichen Differenz eröffnet, 
nämlich in der Affirmation seiner selbst seine 
Autonomie zu vollbringen, oder durch Verwei­
gerung dieser Affirmation sich selbst zu verwir­
ken und sich in Heteronomie zu verlieren. In 
dieser ursprünglichen Konstitution seiner selbst 
setzt der Wille dabei immer auch bereits sein 
vermittelndes Moment, die Willkür. Indem der 
Wille sich in seiner unbedingten Aktualität 
hervorbringt, setzt er sich als Will-Kür eodem 
actu in ein Verhältnis zu seiner Unbedingtheit. 
Und mit dieser ursprünglichen Hervorbringung 
der Differenz zu sich selbst begründet er aus sich 
selbst die stete Versuchung zum Bösen, die Kant 
als Hang zum Bösen bezeichnet. Dessen Kon­
stitution also besteht in nichts anderem als darin, 
daß sich der Wille ursprünglich immer schon in 
Identität und Differenz zu sich selbst, als Wille in 
seinem vermittelnden Moment der Will-kür, her­

215

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorgebracht hat. Und insofern sich der Wille 
immer schon in dieser Gespaltenheit seiner selbst 
hervorgebracht hat, hat er immer auch schon eine 
Tendenz zur Selbstliebe begründet, so daß der 
Hang zum Bösen sich in dieser Tendenz ausprägt 
und der in Selbstliebe befangene Wille als 
eigentlicher Gegenbegriff zum autonomen, sittli­
chen Willen begreifbar wird.

Der Wille ist sonach nicht als schlechthin iden­
tisch mit seiner Struktur zu denken, sondern steht 
zu dieser Struktur als seiner ursprünglichen Her­
vorbringung auch wiederum in Differenz. Als 
unbedingte Aktualität bringt der Wille sich selbst 
hervor, indem er sich ursprünglich in Identität 
seiner selbst und Differenz zu sich selbst voll­
zieht. Und diese ursprüngliche Setzung von Iden­
tität und Differenz seiner selbst kann geradezu 
als wesentliche Konsequenz der Unbedingtheit 
des Willens gedacht werden. Gerade nämlich 
eine unbedingte Aktualität verstattet als solche 
keine Festlegung auf nur eine bestimmte Struk­
tur, da eine derartige Festlegung die Unbedingt­
heit ja letztlich aufheben würde. Der Vollzug der 
Aktualität müßte nämlich dann durch jene 
Struktur bedingt gedacht werden. Die Unbedingt­
heit eines Aktes verlangt deshalb danach, daß 
dieser auch eine Differenz zu sich selbst bzw. 
seiner eigenen Struktur begründet, denn Unbe­
dingtheit kann sich als solche nicht in einer 
bestimmten Hervorbringung erschöpfen, sondern 
nur dadurch realisieren, daß sie sich auch ange­
sichts aller ihrer Hervorbringungen behauptet.

So erschöpft sich die Aktualität des Willens 
nicht in einer Struktur, auch nicht in derjenigen 
der Autonomie, sondern setzt sich aufgrund ihrer 
Unbedingtheit immer auch schon in Widerspruch 
zu dieser ihrer gesetzten Struktur. Der Hang zum 

216

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bösen wird damit als notwendige Konsequenz 
einer Struktur des Willens ersichtlich, sofern 
diese als Setzung einer unbedingten Aktualität 
gedacht wird. Als unbedingter Aktus geht der 
Wille nicht schlechthin in einer Struktur auf, 
sondern behauptet sich, indem er sich eodem actu 
auch in Differenz zu dieser Struktur setzt, 
darüber hinaus gerade in seiner Unbedingtheit 
als Setzender der Struktur. Die Dialektik von 
Aktualität und Struktur muß unter dem Gesichts­
punkt des Vorrangs der Aktualität gedacht wer­
den, damit die Unbedingtheit der letzteren ge­
wahrt bleibt. Die Aktualität darf sich sonach 
nicht schlechthin in der Struktur als ihrem 
Resultat zum Verschwinden bringen, sondern 
muß sich angesichts derselben aufrechterhalten 
und diese Struktur quasi durchherrschen.

Das Lehrstück der ursprünglichen Erwerbung 
des Hangs zum Bösen, das voreilige Interpreten 
Kant immer wieder als vordergründige Akkomo­
dation an den Kirchenglauben vorgeworfen 
haben, mithin als Relikt, das nicht in eine auf­
geklärte Philosophie gehöre, erweist sich sonach 
bei näherem Zusehen gerade nicht als ein philo­
sophisch unbegründetes Arrangement mit der 
kirchlichen Erbsündenlehre, sondern vielmehr als 
ein unverzichtbares Moment der Aktualität tran­
szendentaler Freiheit, sofern letztere eben als 
unbedingt zu denken ist. Ohne dieses Moment 
einer gewissermaßen transzendental transfor­
mierten Erbsündenlehre würde die Aktualität in 
ihrer Struktur verfestigt, womit ihre Unbedingt­
heit preisgegeben wäre. In der oftmals geschmäh­
ten Religionsschrift Kants wird sonach die 
Grundstruktur des transzendentalen Freiheitsvoll­
zugs konsequent zuende gedacht. Und weiter, als 
in dieser Schrift, scheint aus transzendentaler 

217

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sicht auch gar nicht gedacht werden zu können. 
Sofern transzendentale Reflexion sich auf die 
Momente des Vollzugs transzendentaler Freiheit 
richtet, muß die ursprüngliche Hervorbringung 
des Hangs zum Bösen als Strukturmoment des 
Vollzugs dieser Freiheit miteinbezogen werden. 
Darüber hinaus zu fragen, wie es denn nun viel­
leicht begreiflich zu machen sei, daß ein Hang 
zum Bösen und somit die Konstitution der Frei­
heit überhaupt habe geschehen können, mag zwar 
durchaus sinnvoll sein, könnte aber allenfalls 
Aufgabe einer spekulativen Metaphysik sein.45

45 Als wohl prominentester, und in dieser Richtung womöglich 
auch weitreichendster Versuch kann Schellings Freiheitsschrift 
von 1809 verstanden werden.

218

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Im folgenden werden nur die Schriften herange­
zogen, auf die in der vorliegenden Abhandlung 
unmittelbar Bezug genommen wird. Weiterfüh­
rende Literaturangaben finden sich bei H. Meyer 
(1979).

1. Werke von Immanuel Kant

Die Werke Kants werden nach der von Wilhelm 
Weischedel besorgten Ausgabe unter Angabe der 
Seitenzahlen der Originalausgaben zitiert. Dabei 
wird die Orthographie weitgehend dem heutigen 
Standard angepaßt. In dieser Ausgabe nicht 
enthaltene Schriften, insbesondere die sog. 
"Reflexionen", werden nach der Akademie­
ausgabe zitiert unter Angabe der Bandzahl in 
römischer Ziffer. Ferner wird herangezogen:

- Eine Vorlesung Kants über Ethik. Im Auftrage 
der Kantgesellschaft herausgegeben von 
P. Menzer, Berlin 1924.

Folgende Siglen finden Verwendung:

ANTHR Anthropologie in pragmatischer 
Absicht, 1798.

GMS Grundlegung zur Metaphysik der 
Sitten, 1785.

219

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KPV Kritik der praktischen Vernunft, 
1788.

KRV Kritik der reinen Vernunft, A: 1781, 
B: 1786.

KU
MS
OP.POST.
R
REL

Kritik der Urteilskraft, 1790.
Metaphysik der Sitten, 1797.
Opus Postumum.
Reflexion.
Die Religion innerhalb der Grenzen

VÜE
der bloßen Vernunft, 1793.
Eine Vorlesung Kants über Ethik (s.
0.).

2. Andere Klassiker der Philosophie

Clarke, S.: Der Briefwechsel mit G. W. Leibniz 
von 1715/1716, Philosophische Bibliothek, 
Hamburg 1990.

Fichte, J. G.: Sämtliche Werke, hrsg. von I. H. 
Fichte, Berlin 1845/1846.

Kierkegaard, S.: Werke I-II, hrsg. von E. Hirsch, 
H. Gerdes, Köln-Düsseldorf 1971.

Reinhold, K. L.: Briefe über die Kan tische 
Philosophie, Bd. 2, Leipzig 1792.

Rousseau, J. L: Discours sur les Sciences et les 
arts, Philosophische Bibliothek, 4. Aufl. 
Hamburg 1983.

Schelling, F. W. L: Werke, Stuttgart-Augsburg 
1856 ff.

Schopenhauer, A.: Werke, Darmstadt 1968 ff.

220

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Weitere Literatur

Beck, L. W. (1974): Kants KPV. Ein Kommen­
tar, München 1974.

Bennett, J. (1975): Kant's Dialectic, Cambridge 
1975.

Blumenberg, H. (1988): Die Legitimität der 
Neuzeit, 2. Aufl. Frankfurt a. M. 1988.

Böversen, F. (1962): Die Idee der Freiheit in der 
Philosophie Kants, Köln 1962.

Brandt, S. (1872): Kants Lehre von der Freiheit, 
Bonn 1872.

De Vries, J. (1993): Grundbegriffe der Schola­
stik, 3. Aufl. Darmstadt 1993.

Despland, M. (1973): Kant On History And 
Religion, London 1973.

Ehrlich, W. (1920): Der Freiheits begriff bei Kant 
und Schopenhauer, Heidelberg 1920.

Eisler, R. (1930): Kant-Lexikon, Berlin 1930.
Färber, M. (1921): Die Kantische Freiheitslehre, 

Berlin 1921.
Falckenberg (1889): Über den intelligibelen 

Charakter, in: Ztschr. f. Philosophie und 
philosophische Kritik, Leipzig 1889.

Gerhard, C. (1886): Kants Lehre von der Frei­
heit, in: Philosophische Monatshefte, Berlin 
1886.

Hartmann, N. (1962): Ethik, 4. Aufl. Berlin 
1962.

Heidemann, I. (1958): Spontaneität und Zeitlich­
keit, Köln 1958.

Heimsoeth, H. (1956): Studien zur Philosophie 
I. Kants I-II, Köln 1956.

Heimsoeth, H. (1966): Transzendentale Dialek­
tik, Berlin 1966.

Heinrichs, J. (1968): Das Problem der Zeit in der 
praktischen Philosophie I. Kants, Bonn 1968.

221

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henrich, D. (1975): Die Deduktion des Sitten­
gesetzes, in: A. Schwan (Hrsg.): Denken im 
Schatten des Nihilismus, Darmstadt 1975.

Janke, W. (1970): Fichte. Sein und Reflexion. 
Grundlagen der kritischen Vernunft, Berlin 
1970.

Jaspers, K. (1957): Plato, Augustin, Kant. Drei 
Gründer des Philosophierens, München 1957.

- (1984), Der philosophische Glaube angesichts 
der Offenbarung, 3. Aufl. München 1984.

Jodi, F. (1930): Geschichte der Ethik als philo­
sophischer Wissenschaft I-II, Nachdr. d. 4. 
Aufl. Darmstadt 1966.

Karsch, F. (1928): Das Freiheitsproblem bei 
Kant und N. Hartmann, in: Japanisch-Deut­
scher Gedankenaustausch, Heft 1, Tokyo 
1928.

Knauer, G. (1886): Weiteres zur Kantischen 
Lösung des Problems der Freiheit, in: 
Philosophische Monatshefte, Heidelberg 
1886.

Krings, H. (1964): Transzendendentale Logik, 
München 1964.

- (1980): System und Freiheit, Freiburg/Mün- 
chen 1980.

Lütterfelds, W. (1987): Transzendentale oder 
evolutionäre Erkenntnistheorie, Darmstadt 
1987.

Marquard, 0.(1982): Skeptische Methode im 
Blick auf Kant, 3. Aufl. Freiburg/München 
1982.

Messer, A. (1904): Kants Ethik. Eine Einführung 
in ihre Hauptprobleme und Beiträge zu deren 
Lösung, Leipzig 1904.

Meyer, H. (1979): Subjektivität und Freiheit. 
Untersuchungen zu Kants kritischer Freiheits­
lehre, Diss. München 1979.

222

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Petras, O. (1913): Der Begriff des Bösen in 
Kants Kritizismus und seine Bedeutung für 
die Theologie, Osterwieck/Harz 1913.

Prauss, G. (1983): Kant über Freiheit als 
Autonomie, Frankfurt a. M. 1983.

- (1993): Für sich selber praktische Vernunft, 
in: O. Höffe (Hrsg.): GMS. Ein kooperativer 
Kommentar, 2. Aufl. Frankfurt a. M. 1993.

Rohs, P. (1976): Transzendentale Logik, Meisen­
heim a. Glan 1976.

Ryle, G. (1969): Der Begriff des Geistes, Stutt­
gart 1969.

Salits, P. (1884): I. Kants Lehre von der Freiheit, 
Jena 1884.

Schulz, W. (1979): Ich und Welt, Pfullingen 
1979.

- (1992): Subjektivität im nachmetaphysischen 
Zeitalter, Pfullingen 1992.

Schulze, M. (1924): Das radikale Böse und die 
Wiedergeburt, in: Albertus Universität Kö­
nigsberg (Hrsg.): Kant. Festschrift zur 2. Jahr­
hundertfeier seines Geburtstages, Königsberg 
1924.

Sidgwick, H. (1888): The Kantian Conception Of 
Free Will, in: Mind, vol. XIII, 1888.

Silber, J. R. (1960): The Ethical Significance Of 
Kant's Religion, Einleitung zur englischen 
Ausgabe der REL, New York 1960.

Simmel, G. (1905): Kant. Sechzehn Vorlesun­
gen, Leipzig 1905.

Sommerlath, E. (1917): Kants Lehre vom intelli- 
gibelen Charakter, Leipzig 1917.

Spaemann, R. (1990): Fenelon. Reflexion und 
Spontaneität, 2. Aufl. Stuttgart 1990.

Stockhammer, M. (1961): Kants Zurechnungs­
idee und Freiheitsantinomie, Köln 1961.

223

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strawson, P. F. (1966): The Bounds Of Sense, 
London 1966.

Teichner, W. (1967): Die intelligible Welt, 
Meisenheim a. Glan 1967.

224

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personenregister

Aristoteles 10, 121 f.
BeckL. W. 124, 189 
Bennet, J. 209 
Blumenberg, H. 12 
Böversen, F. 190
Bossuet, J. B. 85
Brandt, S. 211
Clarke, S. 19
Crusius, C. 21
De Vries, J. 11
Despland, M. 190
Ehrlich, W. 180, 189,212
Eisler, R. 76, 202
Epikur 152 f
Färber, M. 209
Falckenberg, R. 39
Fenelon, F. 85 
Fichte, J. G.56, 101, 186
Gerhard, C. 180,210
Hartmann, N. 179 f.
Hegel G.W. F. 101, 191, 

196
Heidemann, I. 212 
Heimsoeth, H. 24, 211 f. 
Heinrichs, J. 209 
Henrich, D. 60, 67
Janke, W. 56, 83
Jaspers, K. 173, 198
Jodi, F. 189
Karsch, F. 180
Kierkegaard, S. 184, 186

Knauer, G. 211
Krings, H. 12, 15, 20, 39, 

54, 69, 72, 83 ff., 102, 
158, 183 f.

Leibniz, G.W. 19 
Lütterfelds, W. 55

Marquard, O. 23 
Messer, A. 210

Newton, I. 19

Petras, O. 190 
Prauss, G. 12, 25, 158, 189

Reinhold, K. L. 189 
Rohs, P. 40
Rousseau, J. J. 25, 155 
Ryle, G. 69

Salits, P. 180
Schelling, F. W. J. 212 
Schopenhauer, A. 211 
Schulz, W. 26,211 
Schulze, M. 180 
Sidgwick, H. 189 
Silber, J. R. 189 
Simmel, G. 180 
Sommerlath, E. 180 
Spaemann, R. 85 
Stoa 152 f.
Stockhammer, M. 209 f. 
Strawson, P. F. 26

Thomasius, C. 21

Wolff, C. 21

225

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reihe: Praktische Philosophie

Die Bände 1 bis 28 sind kartoniert;
ab Band 29 (siehe im Folgenden) erscheint die Reihe 
in festen Einbänden

29: Karl Schuhmann: Husserls Staatsphilosophie
30: Walter Pfannkuche: Platons Ethik als Theorie des 

guten Lebens
31: Edmund Sandermann: Die Moral der Vernunft. 

Transzendentale Handlungs- und Legitimationstheo­
rie bei Kant

32: Thomas Nisters: Kants Kategorischer Imperativ als 
Leitfaden humaner Praxis

33: Markus Hilmar Wörner: Das Ethische in der Rhe­
torik des Aristoteles

34: Javier Muguerza: Ethik der Ungewißheit
35: Dirko Thomsen: ,Techne‘ als Metapher und als Be­

griff der sittlichen Einsicht. Zum Verhältnis von Ver­
nunft und Natur bei Platon und Aristoteles

36: Johannes Drescher: Glück und Lebenssinn. Eine re­
ligionsphilosophische Untersuchung

37: Donate Kluxen-Pyta: Nation und Ethos. Die Moral 
des Patriotismus

38: Alfred Langewand: Moralische Verbindlichkeit oder 
Erziehung. Herbarts frühe Subjektivitätskritik und 
die Entstehung des ethisch-edukativen Dilemmas

39: Eric Voegelin: Die Neue Wissenschaft der Politik. 
Eine Einführung

40: Javier Muguerza (Hg.): Ethik aus Unbehagen.
25 Jahre ethische Diskussion in Spanien

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41: Jan Cattepoel: Dämonie und Gesellschaft. Soren 
Kierkegaard als Sozialkritiker und Kommunika­
tionstheoretiker

42: Wolfgang Enderlein: Abwägung in Recht und Moral
43: Jean-Claude Wolf: Verhütung oder Vergeltung? Ein­

führung in ethische Straftheorien
44: Hans-Ulrich Hoche: Elemente einer Anatomie der 

Verpflichtung. Pragmatisch-wollenslogische Grund­
legung einer Theorie des moralischen Argumentie­
rens

45: Jean-Claude Wolf: John Stuart Mills „Utilitarismus“. 
Ein kritischer Kommentar

46: Eric Voegelin, Alfred Schütz, Leo Strauss und Aron 
Gurwitsch: Briefwechsel über „Die Neue Wissen­
schaft der Politik“. Herausgegeben von Peter J. 
Opitz

47: Clemens Kauffmann: Ontologie und Handlung. Un­
tersuchungen zu Platons Handlungstheorie

48: Siegfried König: Zur Begründung der Menschen­
rechte: Hobbes - Locke - Kant

49: Guido Löhrer: Menschliche Würde. Wissenschaft­
liche Geltung und metaphorische Grenze der prakti­
schen Philosophie Kants

50: Beatrix Himmelmann: Freiheit und Selbstbestim­
mung. Zu Nietzsches Philosophie der Subjektivität

51: Herbert Meyer: Kants transzendentale Freiheitslehre

Verlag Karl Alber Freiburg/München

https://doi.org/10.5771/9783495996713 - am 17.01.2026, 14:37:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Vorwort
	Einleitung
	A. Kants Freiheitsantinomie als Antinomie der Freiheit
	§ 1 Antinomie und Interesse
	§ 2 Die Antithetik der cosmologia rationalis
	§ 3 Die Antithetik des Freiheitsbegriffs
	§ 4 Die Auflösung der Antithetik
	§ 5 Transzendentale Freiheit als Restproblem
	§ 6 Der Rekurs auf praktische Freiheit
	§ 7 Freiheit als Selbstvermittlung

	B. Transzendentale Freiheit als Autonomie des Willens
	§ 8 Transzendentale Freiheit der Vernunft
	§ 9 Die Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs
	§ 10 Transzendentale Reflexion in praktischer Hinsicht
	§ 11 Der Wille als Instanz transzendentaler Freiheit
	§ 12 Die Autonomie des Willens
	§ 13 Autonomie als Gesetz des Willens
	§ 14 Transzendentalphilosophie und Ethik

	C. Autonomie und Glückseligkeit
	§ 15 Das Problem der Vereinbarkeit von Sittlichkeit und Glückseligkeit
	§ 16 Die Rekonstruktion des Begriffs der Glückseligkeit
	§ 17 Glückseligkeit als Idee
	§ 18 Glückseligkeit und Sittlichkeit im Zusammenhang
	§ 19 Glückseligkeit als Selbstzufriedenheit
	§ 20 Die Alterierung der Glückseligkeit im Vollzug der Freiheit

	D. Transzendentale Freiheit und das Bösel
	§ 21 Der Grund des Bösen
	§ 22 Die Darstellung des Bösen
	§ 23 Die Anthropologie und das Böse
	§ 24 Die Aporie des Bösen

	E. Die Struktur des transzendentalen Freiheitsvollzugs
	§ 25 Transzendentale Freiheit als sich selbst vermittelnde Identität oder doppelte Reflexion
	§ 26 Transzendentale Freiheit als Selbstvermittlung des Willens
	§ 27 Willkür als Strukturmoment des Willens
	§ 28 Empirie als Materie des Willens
	§ 29 Sich vollbringender oder sich verwirkender Wille
	§ 30 Der Wille als praktische Vernunft
	§ 31 Transzendentale Freiheit und intelligibeler Charakter
	§ 32 Die Selbstvermittlung des Willens und das Böse

	Literaturverzeichnis
	Personenregister

