
 204

Erden ist das nicht zu verwirklichen. Doch zeigt sich der Jerusalem-Frieden auf 
Erden schon darin, daß die Gläubigen einander nicht nur nicht schaden, sondern sich 
gegenseitig fördern wollen. 
 
 
Literatur 
 
Oexle, Otto Gerhard 
Pax und pactum : Rufinus von Sorrent und sein Traktat über den Frieden, in: 
Italia et Germania : liber amicorum Arnold Esch / hrsg. von Hagen Keller ... – 
Tübingen : Niemeyer, 2001. – S. 539-555 
Rufinus bringt den Frieden in Verbindung mit foedus und pactum, den Grundlagen 
einer Gemeindebildung durch „Verschwörung“ (vgl. Oexles Aufsatz 1996 oben S. 
197). Das gilt nicht nur für den menschlichen Babylon-Frieden der als Rechtsge-
meinschaft, gegenseitige Unterstützung, Arbeitsteilung definiert ist. Auch den Jeru-
salem-Frieden gründet Rufinus nicht auf Gehorsam und Unterordnung, sondern auf 
Bund/Vertrag. Selbst der Ägypten-Frieden (Ägypten steht für Unterdrückung) wird 
durch Vertrag gegründet (Oexle meint das sei eine Abrechnung mit der Kommunen-
bewegung des 11./12. Jahrhunderts). Harald Fuchs hat Rufinus in die Tradition des 
Augustinus gestellt, aber Augustinus denkt kosmologisch, Rufinus in Begriffen von 
Politik und Gesellschaft. 

5.3.2 Thomas von Aquin 

ca. 1225-1274, aus einer süditalienischen Feudalherrenfamilie. Dominikaner. Do-
zent in Paris, am Papsthof, wieder in Paris, in Neapel. 1323 heilig gesprochen. Maß-
geblicher Theologe der Dominikaner. Erneute Wirkung auch außerhalb seines Or-
dens in der spanischen Scholastik des 16. und 17. Jahrhunderts. 1879 vom Papst den 
katholischen Theologen zum Studium empfohlen. Im 20. Jahrhundert einflußreich in 
der katholischen Moralphilosophie. 
 
Vergleiche zur Biographie: 
Jean-Pierre Torrell, Magister Thomas : Leben und Werk des Thomas von Aquin. – 
Freiburg 1995 (französ. Original 1993) 

 
Vergleiche zur Einführung: 
M.-D. Chenu, Das Werk des hl. Thomas von Aquin. – Heidelberg 1960 (französ. 
Original 1950) 
Brian Davies, The Thought of Thomas Aquinas. – Oxford 1992 
Albert Zimmermann, Thomas lesen. – Stuttgart 2000 
Rolf Schönberger, Thomas von Aquin zur Einführung. – Hamburg 2002 
Timothy McDermott, How to Read Aquinas. – London 2007. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 205 

Im Zentrum von Thomas Theologie steht die Gottesebenbildlichkeit. Jedes Geschöpf 
strebt nach seiner eigenen Vollkommenheit und damit zu Gott, in dem alle Voll-
kommenheiten realisiert sind. Alle Dinge kommen von Gott, alle Dinge kehren zu 
Gott zurück. Das Ziel ist, alle Vollkommenheit so auszudrücken, wie Gott sie in der 
Schöpfung gemeint hat. Das ist die Glückseligkeit, die Ziel allen Handelns ist. Die 
Liebe ist die Form aller Tugenden, die Tugend, die alle anderen Tugenden zu die-
sem Ziel hinrichtet. Die Liebe ist die Freundschaft zu Gott (und sekundär die 
Freundschaft zu sich selber und zu den Menschen). Die Liebe ist eine Tugend, die 
von Gott gegeben wird; der Mensch kann sich vorbereiten, sie üben kann er erst, 
wenn er sie empfangen hat. Der Frieden ist eine Frucht dieser Liebe. 
Vergleiche zum Zusammenhang von Gott, Schöpfung und Moral: 
Ludwig Hödl, Philosophische Ethik und Moral-Theologie in der Summa Fr. Tho-
mae, in: Thomas von Aquin : Werk und Wirkung im Licht neuerer Forschungen / 
hrsg. von Albert Zimmermann. – Berlin 1988. – S. 23-42 
Wilhelm Metz, Die Architektonik der Summa Theologiae des Thomas von Aquin : 
zur Gesamtansicht des thomasischen Gedankens. – Hamburg 1998 
The Ethics of Aquinas / ed. by Stephen J. Pope. – Washington, DC 2002 
Stefan Gradl, Deus beatitudo hominis : eine evangelische Annäherung an die 
Glückslehre des Thomas von Aquin. – Leuven 2004. 

 
Gegenüber Augustinus, bei dem „Frieden“ das Wort für das höchste Streben aller 
Kreaturen war, ist bei Thomas der Frieden deutlich herabgestuft. Bei Thomas ist 
„Frieden“ nicht mehr die Grundausrichtung der Menschen zu Gott und damit nur im 
Jenseits wirklich erreichbar (das heißt bei Thomas Glückseligkeit, beatitudo, nicht 
aber Frieden). Der Frieden ist bei Thomas deutlich irdischer als Einvernehmen, als 
Übereinstimmung ohne Zwang bestimmt. Entscheidend ist aber weiterhin, daß diese 
Übereinstimmung von Menschen auch ein Einvernehmen mit Gott ist. Die schiere 
Eintracht ist kein Ziel – das kennen wir von Augustinus und noch deutlicher bei 
seinem mittelalterlichen Epigonen Rufinus. Der Frieden ist klar eine Frucht der 
Liebe und diese Liebe ist eine geordnete, auf Gott bezogene Liebe. Frieden ist eine 
durch Gottes- und Nächstenliebe verbundene Gemeinschaft. Eine solche Gemein-
schaft kann nur die Kirche sein, nicht der Staat. Auch die Kirche ist ein politisches 
Gemeinwesen, respublica fidelium, grundsätzlich offen für die gesamte Menschheit. 
Die Kirche ist auch eine rechtliche Gemeinschaft und bereit, ihr Recht gegen Heiden 
durchzusetzen, aber sie ist klar kein Staat, kein regnum. Die Staaten sind ihr unter-
stellt, aber nur in geistlicher Hinsicht. Für eine Herrschaft des Papstes fehlt jeder 
Hinweis bei Thomas. 

 
Frieden ist aber auch eine Aufgabe der Staaten. Thomas hat keine systematische 
Politische Philosophie hinterlassen. In der Summa Theologica gibt es einschlägige 
Passagen, die Recht, Gerechtigkeit, Strafgewalt diskutieren, aber die Systematik ist 
von anderen Fragestellungen bestimmt. Der Traktat Über die Herrschaft der Fürsten 
ist Fragment, aber einige Grundsätze der Politischen Theorie werden deutlich. Das 
menschliche Ziel ist jenseitig, die wichtigste Aufgabe für den einzelnen Menschen 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 206

genauso wie für die Staaten ist es, auf dieses Ziel der übernatürlichen Vollkommen-
heit vorzubereiten. Die Aufgaben, die der weltliche Herrscher hat, werden gerade im 
Kapitel über den Frieden besprochen. Frieden ist das geordnete Zusammenleben im 
Staat (dieser Friedensbegriff weist schon stark auf Marsilius von Padua hin), darüber 
hinaus aber die Basis für das gute Leben (der Ausgangspunkt für Dantes Beschäfti-
gung mit dem Frieden). Der einzelne wird nicht gut leben, wenn er nicht Frieden 
erwarten kann. Die Aufgabe des Fürsten ist deshalb, durch Recht/Gerechtigkeit im 
innern und durch Wehr nach außen den Frieden zu bewahren. Die Staaten bieten 
nicht die Liebe, sondern eine Hilfe für die Liebe: Gerechtigkeit. In der Summa Theo-
logica diskutiert Thomas, ob der Frieden zugleich eine Frucht der Liebe und der 
Gerechtigkeit sein kann. Klar hat er diese Frage nicht beantwortet und ein großer 
Teil der Literatur zum Frieden bei Thomas lebt von dieser Unklarheit, wobei ver-
schiedene Begriffe von Gerechtigkeit die Unklarheit verstärken. Gerechtigkeit ist bei 
Thomas nicht Brüderlichkeit, nicht egalitäre Verteilungsgerechtigkeit. Sie ist deut-
lich von der Liebe unterschieden. So wie der Frieden wenig erhaben ist, so ist die 
Gerechtigkeit wenig erhaben. Die Kapitel über die Gerechtigkeit in der Summa The-
ologica handeln vom Prozeßrecht, vom Strafrecht, vom Handels- und Kreditrecht. 
Gerechtigkeit ist eine ordentliche Regierung und Rechtsprechung, das Gegenteil von 
Tyrannei. Vergleiche zur Politischen Theorie: 
Thomas Gilby, The Political Thought of Thomas Aquinas. – Chicago 1958, britische 
Parallelausgabe u.d.T.: Principality and Polity : Aquinas and the Rise of State The-
ory in the West. – London 1958 
Gerhard Beestermöller, Thomas von Aquin und der gerechte Krieg : Friedensethik 
im theologischen Kontext der Summa Theologiae. – Köln 1990. – S. 62-69 Frieden 
und lex humana in der respublica fidelium  
John Finnis, Aquinas : Moral, Political, and Legal Theory. – Oxford 1998 
Jürgen Miethke, De potestate papae : die päpstliche Amtskompetenz im Widerstreit 
der politischen Theorie von Thomas von Aquin bis Wilhelm von Ockham. – Tübin-
gen 2000. – S. 25-45. 

 
Thomas ist ein Lehrer des Friedens. Er ist ebenso ein Lehrer des Konfliktes. Zwie-
tracht zu verursachen, die schlechte Eintracht aufhebt, ist gut. Genau genommen 
streitet nur, wer gegen das Gute streitet. Häretiker streiten; Katholiken, die sie ver-
folgen, streiten nicht. Die Argumentation beim Krieg ist nicht anders als beim Zank: 
mit Gott richtig, gegen Gott falsch. Thomas hat eine zentrale Rolle in der Tradition 
des Gerechten Krieges. Originell ist er nicht (die entsprechenden Abschnitte in der 
Summa Theologica zeigen deutlich, wie sehr er nur wiederholen will, was bei Au-
gustinus steht). Aber die Klarheit seiner Auflistung der Kriterien eines Gerechten 
Krieges hat ihn zur wichtigsten Autorität gemacht. In einer Kernthese greift er aber 
gegen Augustinus auf Ambrosius zurück: auch in einem Gerechten Krieg kommt es 
nicht nur auf die Gerechtigkeit des Grundes an. Bestimmte Kriegsrechte sind auch 
unter Feinden zu achten. Wenn Thomas lange Zeit vor allem als Kasuist gewirkt hat, 
so gilt das für die Lehre vom Gerechten Krieg in besonderem Maße. Die Lehre vom 
Gerechten Krieg ist dann auch völlig abgetrennt von seiner Moraltheologie im 20. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 207 

Jahrhundert wieder aufgenommen worden. Immer wieder werden bestimmte Kriege 
quasijuridisch nach Regeln des Gerechten Krieges beurteilt. Die Theoriegeschichte 
hat uns aber immer erneut erläutert, daß in der Summa Theologica nicht nur der 
Frieden im Abschnitt der Liebe steht, sondern auch der Gerechte Krieg, und nicht im 
Abschnitt Gerechtigkeit. 
 
 
Texte 

 
Summa Theologica : vollständige, ungekürzte deutsch-lateinische Ausgabe. – 
Heidelberg (u.a.) begonnen 1933, noch nicht abgeschlossen 
Zur Annäherung: die Summa Theologica zerfällt in drei Teile: I (Theologie als Wis-
senschaft, Gotteserkenntnis, der Mensch als Geschöpf), II (Moraltheologie), III 
(Christus und die Sakramente); der zweite Teil zerfällt dabei wiederum in zwei Tei-
le: I-II über allgemeine Fragen der Moraltheologie, den Endzweck des Menschen, 
Glückseligkeit, Willen, Leidenschaft, Tugend, Gnade, Sünde, Gesetz; II-II über 
einzelne Tugenden: Glaube, Hoffnung, Liebe, Klugheit, Gerechtigkeit, Mut, Mäßi-
gung, dazu das besondere Leben der religiösen Personen. Die Abhandlung über die 
Liebe (= caritas, die von Christus gebotene Liebe zu Gott und zum Nächsten) II-II q. 
23-44 umfaßt Abschnitte über die Wirkungen der Liebe (außer dem Frieden sind das 
die auswählende Liebe (= dilectio), die Freude, die Barmherzigkeit, die Wohltätig-
keit, die brüderliche Zurechtweisung), über die Gegenteile der Liebe (außer dem 
Krieg sind das der Haß, der Trübsinn, das Schisma, der Neid, die Zwietracht, der 
Zank, der Streit, der Aufruhr, das Ärgernis) und über Gottesliebe und Nächstenlie-
be). 

 
II-II q. 29  Über den Frieden 
Einerseits wird Frieden mit Eintracht gleichgesetzt, andererseits haben auch die 
Gottlosen Eintracht. Der Frieden ist deshalb mehr als Eintracht. Es gibt nur deshalb 
ein Gebot Frieden zu halten, weil Frieden eine Wirkung der heiligen Liebe ist. 
Alle streben nach Frieden, aber das wird rein formal erläutert: Im Begriff des Stre-
bens ist der Wunsch nach ungestörtem Besitz enthalten. Jesus sagt, er sei nicht ge-
kommen, Frieden zu bringen. Der Frieden der Schlechten ist ein Scheinfrieden. 
Ohne Liebe gibt es keinen Frieden. Die Liebe ist die einigende Kraft, die das Stre-
ben auf Einheit lenkt, die Neigungen zur Einheit bringt und die Vereinigung des 
Strebens mit dem Streben anderer schafft. Aber mittelbar ist der Frieden doch auch 
ein Werk der Gerechtigkeit, die aus dem Weg räumt, was den Frieden behindert. 

 
II-II q. 40  Über den Krieg 
Thomas stellt die Frage, ob Krieg immer eine Sünde sei, und kommt ohne Vorberei-
tung zu einer Auflistung der drei Kriterien des Gerechten Krieges: Autorität des 
Fürsten (Privatleute führen keinen Krieg, sondern gehen vor einen Richter), gerech-
ter Grund (nur wegen einer Schuld), richtige Absicht (niemanden schaden wollen). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 208

Eine Auflistung weiterer Texte über Krieg in der Summa Theologica findet sich bei 
Gerhard Beestermöller, Thomas von Aquin und der gerechte Krieg. – Opladen 1990. 
– S. 70-71. 
 
De regno ad regem Cypri / ed. Hyacinthe Francois Dondaine, in: Sancti 
Thomae opera omniae (Editio Leonina), Bd. 42. – Roma : Ed. di San Tommaso, 
1979 
Auch bekannt unter dem Titel: De regimine principum 
deutsch: Über die Herrschaft der Fürsten / übersetzt von Friedrich Schreyvo-
gel. Nachwort von Ulrich Matz. – Stuttgart : Reclam, 1971 (diese Übersetzung 
erstmals in: Ausgewählte Schriften zur Staats- und Wirtschaftslehre des Tho-
mas von Aquin. – Jena 1923) 
II, 4 (in älteren Ausgaben I, 15) Das erste Ziel des Staates ist die Einheit des Frie-
dens; das zweite Ziel ist, die durch das Band des Friedens verbundene Gesellschaft 
zu einem guten Leben zu führen. Eine menschliche Gesellschaft, die mit sich selbst 
im Streit lebt, wird es nicht schaffen, ein gutes Leben zu führen. Wenn die Gebote 
der Gerechtigkeit übertreten werden, ist der Frieden gefährdet. Dazu ist der Frieden 
durch Einfall von äußeren Feinden gefährdet. 

5.3.2.1 Friedensbegriff 

Dander, Fr. X. 
Der Friede als Frucht der Liebe nach dem hl. Thomas von Aquin, in: Zeit-
schrift für Aszese und Mystik 3 (1928) 151-154 
Eine Erläuterung von Summa Theologica II-IIa q. 29. Frieden ist mehr als Eintracht, 
ist Beilegung des inneren Kampfes, des Streben nach unvereinbaren Gütern. Ein-
tracht eint unser Streben mit dem Streben anderer Menschen, Frieden fordert dar-
über hinaus die Vereinheitlichung des Strebens beim einzelnen. Aber nicht jede 
Harmonie von Gütern kann als Frieden gelten, es muß das Streben nach dem 
schlechthin Guten sein. Friedenstiften ist ein Ordnen. Frieden ist nur durch den Wil-
len Gottes und die Schöpfung gegeben. Der Frieden ist nicht identisch mit der 
Glückseligkeit, da er schon auf Erden erreichbar ist. Aber der irdische Frieden kann 
nicht vollkommen sein, weil die endgültige Ruhe fehlt. Den Frieden streben alle an, 
auch die, die streiten. Aber die Quelle des Friedens ist letztlich die Liebe. Nur durch 
die Liebe zu Gott können alle Wünsche in Übereinstimmung gebracht werden. Der 
Frieden kommt deshalb aus der Gnade, weil die Liebe aus der Gnade kommt. 

 
McMahon, Francis 
A Thomistic Analysis of Peace, in: The Thomist 1 (1939) 169-192 
Der Frieden kommt aus der Ordnung, wobei es auf die Einheit der geordneten Dinge 
ankommt. Den Frieden Gottes können wir nur in Analogien fassen: Stille, Ruhe, 
Unbewegtheit, vor allem aber ist Gott Einheit. Einen hegelianischen Kampf um des 
Kampfes willen kann sich Thomas von Aquin nicht vorstellen, sondern immer nur 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 209 

Änderung eines Zustandes für einen als besser angesehenen Zustand. Deshalb kann 
es Frieden nur geben, wenn sich die rationalen Antriebe gegen die niedrigeren 
durchsetzen. Das Streben nach Einheit ist der ganzen Natur eigen, letztlich ist der 
Begriff des vollkommenen Friedens die Benennung des Endzweckes der Schöpfung. 
Gerechtigkeit ist die Voraussetzung des Friedens, Liebe und Weisheit sind die Wege 
zum Frieden, weil Liebe Vereinigung ist (der Frieden kann deshalb nicht einfach der 
innere Frieden sein) und Weisheit Ordnung ist (nur wer das Ganze kennt, kann ord-
nen). 

 
Comblin, Joseph 
Théologie de la paix. – Paris : Ed. Universitaires, t. II (1963) S. 253-273 : La 
théologie de la paix de saint Thomas d’Aquin 
Die Theologie des Friedens bei Thomas von Aquin ist eine systematische Darstel-
lung der Theologie des Friedens bei Augustinus. In der Summa Theologica ist die 
Lehre vom Frieden Teil der Lehre von der Liebe, nicht der Lehre von der Gerechtig-
keit (das ist auch bei Thomas nicht selbstverständlich; so folgt er im Jesaja-
Kommentar dem Propheten in der Verbindung von Gerechtigkeit und Frieden). Die 
wichtigste Folge der Verlagerung ist, daß der Frieden eine Sache der Gnade wird, 
nicht des natürlichen Lebens. Der Frieden ist nicht einfach Sache der Eintracht, es 
muß innerer Frieden vorhanden sein. Genaueres über den Bezug erfahren wir nicht, 
aber die Folge ist, daß ein unvollkommener Frieden von einem vollkommenen Frie-
den unterschieden werden muß. 
Der Frieden ist ein Akt des einzelnen Menschen, abhängig vom Willen. (Die Vor-
stellung einer Friedensordnung ist dagegen eine Frucht pazifistischer Häresien, die 
die europäische Geschichte und die aktuellen internationalen Beziehungen so stark 
prägen. Den christlichen Frieden von den Friedensversprechungen der Mächte im 
Atomzeitalter zu scheiden, ist das Thema von Comblins Buch, in dem das Kapitel 
über Thomas von Aquin die einzige Auseinandersetzung mit der Theoriegeschichte 
der Theologie des Friedens ist.) 
 
Schmölz, Franz-Maria 
Wann wird es Frieden geben? : zur Theologie des Friedens bei Thomas von 
Aquin, in: Heuresis : Festschrift für Andreas Rohracher, 25 Jahre Erzbischof 
von Salzburg / hrsg. von Thomas Michels. – Salzburg : Müller, 1969. – S. 190-
203 
„Pax est traquilitas ordinis“ und „opus iustitiae pax“ müssen eng zusammengesehen 
werden, denn die Gerechtigkeit ist nichts anderes als die von Gott gefaßte Ordnung. 
Wenn alle Menschen von sich aus nach dieser Ordnung leben würden, wäre Frieden 
und es wäre kein Gesetz nötig. Die Ordnung und das Gesetz sind von Gott gegeben, 
aber auch das Ziel des gesamten Daseins ist außerweltlich. Pax ist bei Thomas nur 
der Frieden mit Gott und der Frieden mit sich selbst. Der Frieden mit anderen Men-
schen ist concordia. Frieden und Eintracht können nicht dasselbe sein, weil es eine 
Eintracht mehrerer Gottloser im Bösen geben kann, aber den Frieden haben die 
Gottlosen nicht. Eine unordentliche oder eine erzwungene Eintracht sind nicht Frie-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 210

den. Der Grund für Zwietracht und Krieg ist nicht, daß die einen Frieden und die 
anderen Krieg wollen, sondern daß die einen Frieden auf Grundlage der Naturord-
nung wollen, die anderen Frieden nach Vorstellung von Menschen. Zwietracht, 
durch die eine schlechte Eintracht aufgehoben wird, ist gut. Jeder, der die Göttliche 
Ordnung nicht anerkennt und eine andere Ordnung will, ist ein Friedensstörer, und 
jeder, der gegen einen Friedenstörer kämpft, ist ein Friedenskämpfer. Deshalb das 
Lob des Todesurteils für Ketzer und die Rechtfertigung des Gerechten Krieges. 
Was bleibt davon? Für den Christen bleibt, daß es nur eine Ordnung von Gott geben 
kann. Aber das Eingeständnis der Kirche, daß das Christentum die Welt nicht mehr 
prägt, hat die Kirche davon lösen können, Krieg zu empfehlen. 

 
Rock, Martin 
Friedensforschung und Theologie : Motive der modernen Friedensforschung 
bei Thomas von Aquin, in: Trierer Theologische Zeitschrift 81 (1972) 102-111 
Frieden bei Thomas von Aquin ist innerer Frieden; was die neue Friedensforschung 
untersucht, heißt bei Thomas Eintracht, die bei Thomas nicht als Übereinstimmung 
der Meinungen, sondern als Übereinstimmung der Willen bestimmt wird. Rock 
versucht Ansätze der zeitgenössischen psychologischen Friedensforschung in Paral-
lele zu Thomas von Aquin zu setzen (die Parallelen zur modernen Friedensfor-
schung sind hier häufig gezwungen und Herbert Marcuse gewiß nicht repräsentativ 
für Friedensforschung). Die moderne Forschung ist zu stark an psychischer Technik 
und taktischer Pragmatik interessiert und kommt über die Eintracht nicht hinaus; sie 
muß durch ein Ethos des Friedens ergänzt werden. 
 
Casella, Pietro 
La pace in San Tommaso : Summa Teologiae II-II, Q.29 ; interiorizzazione e 
attualità di un concetto. – Roma 1978. – 127 S. (Pontifica Universitas 
Lateranensis : Theses ad doctoratum in S. Theologia) 
Trotz der Erwähnung von Summa Theologica II-IIa, q 29 im Titel ist diese umfang-
reichste Abhandlung über den Frieden bei Thomas von Aquin wichtig eher für die 
zahlreichen Zitate aus seinen anderen Werken, vor allem den exegetischen Werken 
(Jesaja-Kommentar, Kommentare zu Evangelien und zu apostolischen Briefen). Da 
ist Frieden nicht mit Gerechtigkeit verbunden, sondern Ruhe und Freude durch die 
Versöhnung durch Jesus Christus. Aber der Frieden ist auch hier das Werk der Men-
schen, vor allem Frucht der Liebe. Erst dadurch kommt die Forderung nach Gerech-
tigkeit, aber genauso die Forderung nach Mitleid. 
Die systematische Darstellung des Friedens in Summa Theologica II-IIa, q 29 folgt 
Augustinus, wenn der Frieden geordnete Eintracht ist, nicht aber jede Ruhe. Aber 
Augustinus bewegte sich ganz im Bereich der Gerechtigkeit, Thomas im Bereich der 
Liebe. Der Frieden bei Thomas umfaßt so alles, was Augustinus zum Frieden gesagt 
hat, verlangt aber mehr. Der wahre Frieden muß auch den Frieden mit sich selber 
umfassen. Im Sentenzenkommentar identifiziert Thomas den Frieden mit der himm-
lischen Seeligkeit, nimmt das aber dann doch zurück. Der Frieden ist nicht das 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 211 

höchste Ziel, sondern ein Mittel zur Erreichung dieses höchsten Zieles: pacem om-
nia desiderant, non sicut finem, sed sicut ad sine quo finis haberi non potest. 
Der letzte Teil über die Aktualität der Lehre Thomas’ vom Frieden ist vor allem eine 
Zusammenstellung von Sätzen aus neueren Enzykliken; ohne Thomas wäre der 
Frieden nie so stark ein Thema der Theologie geworden. 
 
Chae Yi-Byung 
Die Lehre des Thomas von Aquin über den Frieden. – 2001. – 120 S. 
Diss., Univ. Köln 
Die jüngste ausführliche Darstellung des Friedens bei Thomas von Aquin ist 
brauchbar als deutschsprachiger Führer zu Literatur und Quellen. Es werden auch 
andere Schriften herangezogen, aber vor allem ist es ein Referat von Frieden und 
Streit in der Summa Theologica. Chae betont, daß der Frieden Ruhe ist, damit eine 
Voraussetzung der Glückseligkeit. Die Wege zum Frieden sind Liebe (Gottesliebe 
wie Nächstenliebe), Gerechtigkeit, Weisheit. Der Frieden ist mit der Freude, der 
anderen Wirkung der Liebe, nahe verwandt. Eine eigenständige, gesondert anstreb-
bare Tugend ist der Frieden dagegen nicht. 

5.3.2.2 Gerechter Krieg 

Die ältere Literatur ist bei Beestermöller referiert und von Beestermöller überholt. 
 
Galati, Vincenzo 
La guerra „pratticamente“ impossibile : una lettura di Tommaso D’Aquino ; 
con appendice sul pacifismo di Voltaire. – Palermo : Ed. Augustinus, 1984. – 
124 S. (ΕȓρȒνη ; 1) 
Galati handelt nicht über Summa Theologica II-IIa 40, sondern darüber, ob Thomas 
Lehre vom Krieg zu seinen Lehren über Handlung, Willen, Intellekt, letztes Ziel und 
untergeordnete Ziele paßt. Das Vaterland ist ein relativ untergeordnetes Ziel, die 
wichtigste Einheit ist die solidarietà humana, die ecumene ‚cattolica’. Der Krieg ist 
unvereinbar mit Thomas Darstellung der Person, unvereinbar mit seinem nicht orga-
nizistischen Gesellschaftsbegriff, unvereinbar mit seiner Lehre von Mitteln und 
Zielen moralischer Handlungen. Galati diskutiert nicht, warum Thomas den Krieg in 
der Lehre von der Liebe behandelt, sondern kann nur einen Widerspruch zum son-
stigen Denken Thomas’ feststellen: Der Krieg ist das Leben ohne Liebe (die Glaube 
und Hoffnung voraussetzt). 

 
Beestermöller, Gerhard 
Thomas von Aquin und der gerechte Krieg : Friedensethik im theologischen 
Kontext der Summa Theologiae. – Köln : Bachem, 1990. – 260 S. (Theologie 
und Frieden ; 4) 
Textgrundlage ist nicht nur (wie meist) Summa Theologica II-II, q 40 sondern die 
gesamte Summa Theologica (aber nichts als die Summa Theologica, weil die als 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 212

reifste und systematischste Darstellung alle anderen Darstellungen ersetzt). Die 
Ethik der Summa Theologica ist die Realisierung der Gottesebenbildlichkeit und 
auch der Gerechte Krieg soll deshalb nicht pseudojuridisch sondern theologisch als 
Akt gottesebenbildlicher Heilsfürsorge gesehen werden. Frieden ist eine durch Got-
tes- und Nächstenliebe verbundene Gemeinschaft, d.h. die Kirche. Aber auch in der 
Kirche auf Erden ist neben Liebe Gerechtigkeit nötig. 
Nicht alle Forscher haben bei Thomas die drei klassischen Momente der Lehre vom 
Gerechten Krieg (autoritas principis, causa iusta, intentio recta) gefunden und sie 
kommen bei Thomas nicht in einer systematischen Aufzählung vor. Beestermöller 
zeigt, auf welche Weise sie doch vorkommen: Der Krieg wird konsequent als Folge 
eines Urteils gesehen, deshalb die Beschränkung auf Fürsten; bei der rechten Gesin-
nung geht es allein um die Gesinnung des kriegführenden Fürsten (nur den Kampf 
gegen die Kirche müssen Soldaten aus eigenem Gewissen verweigern). Die Verhält-
nismäßigkeit der Mittel und die Verpflichtung zur Schlichtung hat man bei Thomas 
vermißt. Beestermöller versucht sie deshalb in philologischer Kleinarbeit zu zeigen. 
Bei der Frage des Krieges gegen Heiden, Häretiker, Schismatiker bestätigt Beester-
möller für Thomas die Ergebnisse, die Hehl für das 12. Jahrhundert gewonnen hat: 
der Kampf gegen Ungläubige ist nicht unbedingt, sondern wird den Regeln für einen 
Gerechten Krieg unterworfen. 
Vanderpol (oben S. 198) hat bemerkt, daß im Mittelalter ein Thema nicht behandelt 
wird, das seit dem 16. Jahrhundert eine umso bedeutendere Rolle in der Theorie des 
Gerechten Krieges spielt: daß sich beide Seiten im Recht glauben. Hartigan (oben S. 
200) hat bemerkt, daß es bei Thomas keine klare Unterscheidung zwischen Kombat-
tanten und Nicht-Kombattanten gibt. Im Zentrum von Beestermöllers Arbeit steht 
eine Erläuterung dieses Befundes: Zwar geht Thomas davon aus, daß der Fürst in 
eigener Sache urteilt, aber letztlich kann es keine Unklarheit über die Gerechtigkeit 
eines Krieges geben, weil doch selbstverständlich eine Weltgesellschaft angenom-
men wird, deren Urteil von der Kirche artikuliert wird; der Papst besitzt „Letztkom-
petenz in Fragen des friedlichen Zusammenlebens“. Die moderne Trennung von 
Kombattanten und Nicht-Kombattanten kommt erst aus der Unklarheit der iusta 
causa. Der Soldat der Neuzeit darf Gewalt gegen Soldaten gebrauchen, ohne über 
die causa Bescheid wissen zu müssen, darf dafür aber keine Gewalt gegen Nicht-
Kombattanten gebrauchen. Bei Thomas erfordert die Gerechtigkeit aber, daß notfalls 
alle Schuldigen, bewaffnet und unbewaffnet, verfolgt werden müssen. 
 
Cole, Darrell 
Thomas Aquinas on Virtuous Warfare, in: Journal of Religious Ethics 27 
(1999) 57-80 
Der Krieg steht im Kapitel der Liebe, das Kriegsrecht interessiert Thomas nicht. 
Krieg ist zwar ein Gegensatz zum Frieden, aber nicht immer schlecht, weil nicht 
jeder Frieden wert ist, erhalten zu werden. Die modernen Theorien des Gerechten 
Krieges lassen die ganze Problematik eines Gerechten Krieges erst durch grundsätz-
liche Neigung gegen Gewalt entstehen. Eine solche grundsätzliche Neigung gegen 
Gewalt gibt es bei Thomas nicht. Der tugendhafte Krieg ist für Thomas völlig un-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 213 

problematisch; problematisch ist, daß nicht alle fähig sind, tugendhaft Krieg zu 
führen. Daß Thomas sich nicht auf allgemeine Regeln der Kriegsführung einläßt, 
liegt schon daran, daß er generell mißtrauisch gegen allgemeine Regeln ist und Re-
geln vom Brauch abhängig sieht. Entscheidend ist deshalb die Erziehung zur Tu-
gend. Die Rede vom Gerechten Krieg kann vollkommen nur für Christen Sinn ma-
chen: die Liebe führt die Christen dazu, gerechte Kriege zu führen und Kriege ge-
recht zu führen. Nicht-Christen können sich dieselben Fragen nach Gerechtigkeit 
stellen, aber nur unvollkommen Gerechtigkeit erreichen, weil die Gnade und die 
Liebe fehlen. 

 
Miller, Richard B. 
Aquinas and the Presumption against Killing and War, in: Journal of Religion 
82 (2002) 173-204 
In der amerikanischen Diskussion ist umstritten, ob Thomas mit prima facie-
Argumenten arbeitet, d.h. mit generellen Verboten, die durch besondere Umstände 
relativiert werden können, aber doch nicht aufhören Verbot zu sein. Die ganze An-
lage von Summa Theologica II-II qu 40 zeigt, daß es Thomas nicht nur um paradig-
matische Fälle ging, sondern um ein generelles Verbot des Tötens. Töten im Krieg 
ist nicht eine Spezifizierung der Gerechtigkeit, sondern Abwägen der Gerechtigkeit 
gegen andere Werte. Der Krieg hat immer mit moralisch bedenklichen Situationen 
zu tun, er ist Folge einer Sünde gegen die Liebe und auch für den Gerechten eine 
Verführung zur Sünde. Die Regeln des Gerechten Krieges sind ein Versuch, dieser 
Verführung entgegenzusteuern. Gewaltfreies Erreichen der Gerechtigkeit hat Vor-
rang vor dem Krieg; die Gewalt muß immer bedauert werden. Fragen des Gerechten 
Krieges müssen im Kontext von Liebe und Sünde bedacht werden. 

 
Pirola, Giuseppe 
La teologia della guerra di Tommaso d’Aquino, in: Figure della guerra : la 
riflessione su pace, conflitto e giustizia tra Medioevo e prima età moderna / a 
cura di Merio Scattola. – Milano : Angeli, 2003. – S. 43-62 
Betont die Spannung zwischen dem betont theologischen Konzept des Friedens und 
der klaren biblischen Verurteilung des Krieges, die Thomas referiert, einerseits und 
dem Konzept des Gerechten Krieges andererseits, das völlig aus weltlichen, ethi-
schen Traditionen kommt. 

 
 

Eine Anmerkung verdient Thomas’ Haltung zum Weltstaat: Er hat über den Welt-
staat nicht geschrieben. Dantes Reichstheorie kann als ein Versuch verstanden wer-
den nachzuholen, was Thomas versäumte. Der amerikanische Internationalist Robert 
M. Hutchins, damals Vorsitzender des Committee to Frame a World Constitution, 
argumentierte, daß Thomas’ Definition des perfekten Staates als eines selbstgenü-
genden Staates im Zeitalter der Atombombe und der Weltwirtschaft nicht mehr ein 
regnum meinen kann, sondern nur noch den Weltstaat. Nach Thomas’ Kriterien muß 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 214

es ein Weltstaat sein, weil einer bloßen Gesellschaft von Staaten, Frieden und Ord-
nung fehlen (St. Thomas and the World State. – Milwaukee 1949). 
Der bekannte thomistische Philosoph Jacques Maritain hat den kritischen Teil dieses 
Arguments akzeptiert, daß dem Staat keine Selbstgenügsamkeit mehr zugesprochen 
werden kann, aber abgelehnt, einem Weltstaat Selbstgenügsamkeit zuzusprechen 
(Man and the State. – Chicago 1951). 

5.4 Spätmittelalter 

Die Erforschung anderer als der gelehrten Friedensbegriffe, die Ermittlung von 
Friedensbegriffen in Dichtung und Historie, lateinisch und volkssprachlich, ist noch 
nicht recht über die Phase der explorierenden Sammelbände hinausgekommen: 
Sonka Kerth, Der Landsfrid ist zerbrochen : das Bild des Krieges in den politischen 
Ereignisdichtungen des 13. bis 16. Jahrhunderts. – Wiesbaden 1997 (Imagines Medii 
Aevi ; 1) 
Der Krieg im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit : Gründe, Begründungen, Bilder, 
Bräuche, Recht / hrsg. von Horst Brunner. – Wiesbaden 1999 (Imagines Medii Aevi 
; 3) 
Die Wahrnehmung und Darstellung von Kriegen in Mittelalter und in der Frühen 
Neuzeit / hrsg. von Horst Brunner. – Wiesbaden 2000 (Imagines Medii Aevi ; 6) 
Dulce bellum inexpertis : Bilder des Krieges in der deutschen Literatur des 15. und 
16. Jahrhunderts / Horst Brunner… – Wiesbaden 2002 (Imagines Medii Aevi ; 11).  

 
 

Hagenlocher, Albrecht 
Der guote vride : idealer Friede in deutscher Literatur bis ins frühe 14. Jahr-
hundert. – Berlin (u.a.) : de Gruyter, 1992. – 355 S. (Historische Wortforschung 
; 2) 
Hagenlocher wertet höfische Literatur, volkssprachliche geistliche Texte, Spruch-
dichtung, politische Sprüche und Chroniken aus. Während für das moderne Denken 
die Frage von Krieg oder Frieden eine Frage von Gewalt oder Gewaltlosigkeit ist, ist 
es in dieser Literatur eine Frage von Recht oder Unrecht, eine Frage der Stabilität 
der Rechtsordnung. Der Frieden wird immer begrüßt, aber es gibt keine grundsätzli-
che Verdammung des Krieges. 

 
Hohmann, Stefan 
Friedenskonzepte : die Thematik des Friedens in der deutschsprachigen politi-
schen Lyrik des Mittelalters. – Köln (u.a.) : Böhlau, 1992. – 498 S. (Ordo ; 3) 
Beginnend mit den Reichssprüchen Walthers von der Vogelweide im 13. Jahrhun-
dert werden politische Stellungnahmen, Friedensutopien, Kreuzzugsdichtungen und 
politische Dichtungen des 15. Jahrhunderts besprochen. Klar ist die enge Verbin-
dung von Frieden und Herrschaft, Frieden braucht immer eine herrschaftliche Ge-
walt, die das Recht erhält. Seit Ende des 14. Jahrhunderts versuchen die Fürsten, die 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

