Erden ist das nicht zu verwirklichen. Doch zeigt sich der Jerusalem-Frieden auf
Erden schon darin, daf die Glaubigen einander nicht nur nicht schaden, sondern sich
gegenseitig fordern wollen.

Literatur

Oexle, Otto Gerhard

Pax und pactum : Rufinus von Sorrent und sein Traktat iiber den Frieden, in:
Italia et Germania : liber amicorum Arnold Esch / hrsg. von Hagen Keller ... —
Tiibingen : Niemeyer, 2001. — S. 539-555

Rufinus bringt den Frieden in Verbindung mit foedus und pactum, den Grundlagen
einer Gemeindebildung durch ,,Verschworung® (vgl. Oexles Aufsatz 1996 oben S.
197). Das gilt nicht nur fiir den menschlichen Babylon-Frieden der als Rechtsge-
meinschaft, gegenseitige Unterstiitzung, Arbeitsteilung definiert ist. Auch den Jeru-
salem-Frieden griindet Rufinus nicht auf Gehorsam und Unterordnung, sondern auf
Bund/Vertrag. Selbst der Agypten-Frieden (Agypten steht fiir Unterdriickung) wird
durch Vertrag gegriindet (Oexle meint das sei eine Abrechnung mit der Kommunen-
bewegung des 11./12. Jahrhunderts). Harald Fuchs hat Rufinus in die Tradition des
Augustinus gestellt, aber Augustinus denkt kosmologisch, Rufinus in Begriffen von
Politik und Gesellschatft.

5.3.2 Thomas von Aquin

ca. 1225-1274, aus einer siditalienischen Feudalherrenfamilie. Dominikaner. Do-
zent in Paris, am Papsthof, wieder in Paris, in Neapel. 1323 heilig gesprochen. Maf5-
geblicher Theologe der Dominikaner. Erneute Wirkung auch auflerhalb seines Or-
dens in der spanischen Scholastik des 16. und 17. Jahrhunderts. 1879 vom Papst den
katholischen Theologen zum Studium empfohlen. Im 20. Jahrhundert einflu3reich in
der katholischen Moralphilosophie.

Vergleiche zur Biographie:
Jean-Pierre Torrell, Magister Thomas : Leben und Werk des Thomas von Aquin. —
Freiburg 1995 (franzos. Original 1993)

Vergleiche zur Einfithrung:

M.-D. Chenu, Das Werk des hl. Thomas von Aquin. — Heidelberg 1960 (franzos.
Original 1950)

Brian Davies, The Thought of Thomas Aquinas. — Oxford 1992

Albert Zimmermann, Thomas lesen. — Stuttgart 2000

Rolf Schonberger, Thomas von Aquin zur Einfiihrung. — Hamburg 2002

Timothy McDermott, How to Read Aquinas. — London 2007.

204

https://dol.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2028, 03:42:19. /e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Zentrum von Thomas Theologie steht die Gottesebenbildlichkeit. Jedes Geschopf
strebt nach seiner eigenen Vollkommenheit und damit zu Gott, in dem alle Voll-
kommenbheiten realisiert sind. Alle Dinge kommen von Gott, alle Dinge kehren zu
Gott zuriick. Das Ziel ist, alle Vollkommenheit so auszudriicken, wie Gott sie in der
Schopfung gemeint hat. Das ist die Gliickseligkeit, die Ziel allen Handelns ist. Die
Liebe ist die Form aller Tugenden, die Tugend, die alle anderen Tugenden zu die-
sem Ziel hinrichtet. Die Liebe ist die Freundschaft zu Gott (und sekundir die
Freundschaft zu sich selber und zu den Menschen). Die Liebe ist eine Tugend, die
von Gott gegeben wird; der Mensch kann sich vorbereiten, sie iiben kann er erst,
wenn er sie empfangen hat. Der Frieden ist eine Frucht dieser Liebe.

Vergleiche zum Zusammenhang von Gott, Schopfung und Moral:

Ludwig Hodl, Philosophische Ethik und Moral-Theologie in der Summa Fr. Tho-
mae, in: Thomas von Aquin : Werk und Wirkung im Licht neuerer Forschungen /
hrsg. von Albert Zimmermann. — Berlin 1988. — S. 23-42

Wilhelm Metz, Die Architektonik der Summa Theologiac des Thomas von Aquin :
zur Gesamtansicht des thomasischen Gedankens. — Hamburg 1998

The Ethics of Aquinas / ed. by Stephen J. Pope. — Washington, DC 2002

Stefan Gradl, Deus beatitudo hominis : eine evangelische Anndherung an die
Gliickslehre des Thomas von Aquin. — Leuven 2004.

Gegeniiber Augustinus, bei dem ,,Frieden” das Wort fiir das hochste Streben aller
Kreaturen war, ist bei Thomas der Frieden deutlich herabgestuft. Bei Thomas ist
»Frieden® nicht mehr die Grundausrichtung der Menschen zu Gott und damit nur im
Jenseits wirklich erreichbar (das heiflt bei Thomas Gliickseligkeit, beatitudo, nicht
aber Frieden). Der Frieden ist bei Thomas deutlich irdischer als Einvernehmen, als
Ubereinstimmung ohne Zwang bestimmt. Entscheidend ist aber weiterhin, daB diese
Ubereinstimmung von Menschen auch ein Einvernehmen mit Gott ist. Die schiere
Eintracht ist kein Ziel — das kennen wir von Augustinus und noch deutlicher bei
seinem mittelalterlichen Epigonen Rufinus. Der Frieden ist klar eine Frucht der
Liebe und diese Liebe ist eine geordnete, auf Gott bezogene Liebe. Frieden ist eine
durch Gottes- und Néchstenliebe verbundene Gemeinschaft. Eine solche Gemein-
schaft kann nur die Kirche sein, nicht der Staat. Auch die Kirche ist ein politisches
Gemeinwesen, respublica fidelium, grundsétzlich offen fiir die gesamte Menschheit.
Die Kirche ist auch eine rechtliche Gemeinschaft und bereit, ihr Recht gegen Heiden
durchzusetzen, aber sie ist klar kein Staat, kein regnum. Die Staaten sind ihr unter-
stellt, aber nur in geistlicher Hinsicht. Fiir eine Herrschaft des Papstes fehlt jeder
Hinweis bei Thomas.

Frieden ist aber auch eine Aufgabe der Staaten. Thomas hat keine systematische
Politische Philosophie hinterlassen. In der Summa Theologica gibt es einschldgige
Passagen, die Recht, Gerechtigkeit, Strafgewalt diskutieren, aber die Systematik ist
von anderen Fragestellungen bestimmt. Der Traktat Uber die Herrschaft der Fiirsten
ist Fragment, aber einige Grundsitze der Politischen Theorie werden deutlich. Das
menschliche Ziel ist jenseitig, die wichtigste Aufgabe fiir den einzelnen Menschen

205

https://dol.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2028, 03:42:19. /e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genauso wie fiir die Staaten ist es, auf dieses Ziel der iibernatiirlichen Vollkommen-
heit vorzubereiten. Die Aufgaben, die der weltliche Herrscher hat, werden gerade im
Kapitel iiber den Frieden besprochen. Frieden ist das geordnete Zusammenleben im
Staat (dieser Friedensbegriff weist schon stark auf Marsilius von Padua hin), dariiber
hinaus aber die Basis fiir das gute Leben (der Ausgangspunkt fiir Dantes Beschéfti-
gung mit dem Frieden). Der einzelne wird nicht gut leben, wenn er nicht Frieden
erwarten kann. Die Aufgabe des Fiirsten ist deshalb, durch Recht/Gerechtigkeit im
innern und durch Wehr nach auflen den Frieden zu bewahren. Die Staaten bieten
nicht die Liebe, sondern eine Hilfe fiir die Liebe: Gerechtigkeit. In der Summa Theo-
logica diskutiert Thomas, ob der Frieden zugleich eine Frucht der Liebe und der
Gerechtigkeit sein kann. Klar hat er diese Frage nicht beantwortet und ein grof3er
Teil der Literatur zum Frieden bei Thomas lebt von dieser Unklarheit, wobei ver-
schiedene Begriffe von Gerechtigkeit die Unklarheit verstirken. Gerechtigkeit ist bei
Thomas nicht Briiderlichkeit, nicht egalitire Verteilungsgerechtigkeit. Sie ist deut-
lich von der Liebe unterschieden. So wie der Frieden wenig erhaben ist, so ist die
Gerechtigkeit wenig erhaben. Die Kapitel tiber die Gerechtigkeit in der Summa The-
ologica handeln vom ProzeBrecht, vom Strafrecht, vom Handels- und Kreditrecht.
Gerechtigkeit ist eine ordentliche Regierung und Rechtsprechung, das Gegenteil von
Tyrannei. Vergleiche zur Politischen Theorie:

Thomas Gilby, The Political Thought of Thomas Aquinas. — Chicago 1958, britische
Parallelausgabe u.d.T.: Principality and Polity : Aquinas and the Rise of State The-
ory in the West. — London 1958

Gerhard Beestermoller, Thomas von Aquin und der gerechte Krieg : Friedensethik
im theologischen Kontext der Summa Theologiae. — K6ln 1990. — S. 62-69 Frieden
und lex humana in der respublica fidelium

John Finnis, Aquinas : Moral, Political, and Legal Theory. — Oxford 1998

Jirgen Miethke, De potestate papae : die papstliche Amtskompetenz im Widerstreit
der politischen Theorie von Thomas von Aquin bis Wilhelm von Ockham. — Tiibin-
gen 2000. — S. 25-45.

Thomas ist ein Lehrer des Friedens. Er ist ebenso ein Lehrer des Konfliktes. Zwie-
tracht zu verursachen, die schlechte Eintracht aufhebt, ist gut. Genau genommen
streitet nur, wer gegen das Gute streitet. Haretiker streiten; Katholiken, die sie ver-
folgen, streiten nicht. Die Argumentation beim Krieg ist nicht anders als beim Zank:
mit Gott richtig, gegen Gott falsch. Thomas hat eine zentrale Rolle in der Tradition
des Gerechten Krieges. Originell ist er nicht (die entsprechenden Abschnitte in der
Summa Theologica zeigen deutlich, wie sehr er nur wiederholen will, was bei Au-
gustinus steht). Aber die Klarheit seiner Auflistung der Kriterien eines Gerechten
Krieges hat ihn zur wichtigsten Autoritét gemacht. In einer Kernthese greift er aber
gegen Augustinus auf Ambrosius zuriick: auch in einem Gerechten Krieg kommt es
nicht nur auf die Gerechtigkeit des Grundes an. Bestimmte Kriegsrechte sind auch
unter Feinden zu achten. Wenn Thomas lange Zeit vor allem als Kasuist gewirkt hat,
so gilt das fiir die Lehre vom Gerechten Krieg in besonderem Mafle. Die Lehre vom
Gerechten Krieg ist dann auch vollig abgetrennt von seiner Moraltheologie im 20.

206

https://dol.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2028, 03:42:19. /e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jahrhundert wieder aufgenommen worden. Immer wieder werden bestimmte Kriege
quasijuridisch nach Regeln des Gerechten Krieges beurteilt. Die Theoriegeschichte
hat uns aber immer erneut erldutert, dal in der Summa Theologica nicht nur der
Frieden im Abschnitt der Liebe steht, sondern auch der Gerechte Krieg, und nicht im
Abschnitt Gerechtigkeit.

Texte

Summa Theologica : vollstiindige, ungekiirzte deutsch-lateinische Ausgabe. —
Heidelberg (u.a.) begonnen 1933, noch nicht abgeschlossen

Zur Anndherung: die Summa Theologica zerféllt in drei Teile: I (Theologie als Wis-
senschaft, Gotteserkenntnis, der Mensch als Geschopf), II (Moraltheologie), 111
(Christus und die Sakramente); der zweite Teil zerfdllt dabei wiederum in zwei Tei-
le: I-II {iber allgemeine Fragen der Moraltheologie, den Endzweck des Menschen,
Gliickseligkeit, Willen, Leidenschaft, Tugend, Gnade, Siinde, Gesetz; II-II iiber
einzelne Tugenden: Glaube, Hoffnung, Liebe, Klugheit, Gerechtigkeit, Mut, MaBi-
gung, dazu das besondere Leben der religiosen Personen. Die Abhandlung tiber die
Liebe (= caritas, die von Christus gebotene Liebe zu Gott und zum Néchsten) II-1I q.
23-44 umfaBt Abschnitte {iber die Wirkungen der Liebe (auler dem Frieden sind das
die auswihlende Liebe (= dilectio), die Freude, die Barmherzigkeit, die Wohltitig-
keit, die briiderliche Zurechtweisung), iiber die Gegenteile der Liebe (auBer dem
Krieg sind das der HaB, der Triibsinn, das Schisma, der Neid, die Zwietracht, der
Zank, der Streit, der Aufruhr, das Argernis) und tber Gottesliebe und Néchstenlie-
be).

II-11 q. 29 Uber den Frieden

Einerseits wird Frieden mit Eintracht gleichgesetzt, andererseits haben auch die
Gottlosen Eintracht. Der Frieden ist deshalb mehr als Eintracht. Es gibt nur deshalb
ein Gebot Frieden zu halten, weil Frieden eine Wirkung der heiligen Liebe ist.

Alle streben nach Frieden, aber das wird rein formal erldutert: Im Begriff des Stre-
bens ist der Wunsch nach ungestortem Besitz enthalten. Jesus sagt, er sei nicht ge-
kommen, Frieden zu bringen. Der Frieden der Schlechten ist ein Scheinfrieden.
Ohne Liebe gibt es keinen Frieden. Die Liebe ist die einigende Kraft, die das Stre-
ben auf Einheit lenkt, die Neigungen zur Einheit bringt und die Vereinigung des
Strebens mit dem Streben anderer schafft. Aber mittelbar ist der Frieden doch auch
ein Werk der Gerechtigkeit, die aus dem Weg rdumt, was den Frieden behindert.

II-11 q. 40 Uber den Krieg

Thomas stellt die Frage, ob Krieg immer eine Siinde sei, und kommt ohne Vorberei-
tung zu einer Auflistung der drei Kriterien des Gerechten Krieges: Autoritdt des
Fiirsten (Privatleute fiihren keinen Krieg, sondern gehen vor einen Richter), gerech-
ter Grund (nur wegen einer Schuld), richtige Absicht (niemanden schaden wollen).

207

https://dol.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2028, 03:42:19. /e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Auflistung weiterer Texte Giber Krieg in der Summa Theologica findet sich bei
Gerhard Beesterméller, Thomas von Aquin und der gerechte Krieg. — Opladen 1990.
-S.70-71.

De regno ad regem Cypri / ed. Hyacinthe Francois Dondaine, in: Sancti
Thomae opera omniae (Editio Leonina), Bd. 42. — Roma : Ed. di San Tommaso,
1979

Auch bekannt unter dem Titel: De regimine principum

deutsch: Uber die Herrschaft der Fiirsten / iibersetzt von Friedrich Schreyvo-
gel. Nachwort von Ulrich Matz. — Stuttgart : Reclam, 1971 (diese Ubersetzung
erstmals in: Ausgewihlte Schriften zur Staats- und Wirtschaftslehre des Tho-
mas von Aquin. — Jena 1923)

I1, 4 (in dlteren Ausgaben I, 15)  Das erste Ziel des Staates ist die Einheit des Frie-
dens; das zweite Ziel ist, die durch das Band des Friedens verbundene Gesellschaft
zu einem guten Leben zu fiihren. Eine menschliche Gesellschaft, die mit sich selbst
im Streit lebt, wird es nicht schaffen, ein gutes Leben zu fiihren. Wenn die Gebote
der Gerechtigkeit libertreten werden, ist der Frieden gefédhrdet. Dazu ist der Frieden
durch Einfall von dufleren Feinden gefahrdet.

5.3.2.1 Friedensbegriff

Dander, Fr. X.

Der Friede als Frucht der Liebe nach dem hl. Thomas von Aquin, in: Zeit-
schrift fiir Aszese und Mystik 3 (1928) 151-154

Eine Erlduterung von Summa Theologica 11-11a q. 29. Frieden ist mehr als Eintracht,
ist Beilegung des inneren Kampfes, des Streben nach unvereinbaren Giitern. Ein-
tracht eint unser Streben mit dem Streben anderer Menschen, Frieden fordert dar-
iiber hinaus die Vereinheitlichung des Strebens beim einzelnen. Aber nicht jede
Harmonie von Giitern kann als Frieden gelten, es muf3 das Streben nach dem
schlechthin Guten sein. Friedenstiften ist ein Ordnen. Frieden ist nur durch den Wil-
len Gottes und die Schopfung gegeben. Der Frieden ist nicht identisch mit der
Gliickseligkeit, da er schon auf Erden erreichbar ist. Aber der irdische Frieden kann
nicht vollkommen sein, weil die endgiiltige Ruhe fehlt. Den Frieden streben alle an,
auch die, die streiten. Aber die Quelle des Friedens ist letztlich die Liebe. Nur durch
die Liebe zu Gott kénnen alle Wiinsche in Ubereinstimmung gebracht werden. Der
Frieden kommt deshalb aus der Gnade, weil die Liebe aus der Gnade kommt.

McMahon, Francis

A Thomistic Analysis of Peace, in: The Thomist 1 (1939) 169-192

Der Frieden kommt aus der Ordnung, wobei es auf die Einheit der geordneten Dinge
ankommt. Den Frieden Gottes kénnen wir nur in Analogien fassen: Stille, Ruhe,
Unbewegtheit, vor allem aber ist Gott Einheit. Einen hegelianischen Kampf um des
Kampfes willen kann sich Thomas von Aquin nicht vorstellen, sondern immer nur

208

https://dol.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2026, 03:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anderung eines Zustandes fiir einen als besser angesehenen Zustand. Deshalb kann
es Frieden nur geben, wenn sich die rationalen Antriebe gegen die niedrigeren
durchsetzen. Das Streben nach Einheit ist der ganzen Natur eigen, letztlich ist der
Begriff des vollkommenen Friedens die Benennung des Endzweckes der Schopfung.
Gerechtigkeit ist die Voraussetzung des Friedens, Liebe und Weisheit sind die Wege
zum Frieden, weil Liebe Vereinigung ist (der Frieden kann deshalb nicht einfach der
innere Frieden sein) und Weisheit Ordnung ist (nur wer das Ganze kennt, kann ord-
nen).

Comblin, Joseph

Théologie de la paix. — Paris : Ed. Universitaires, t. II (1963) S. 253-273 : La
théologie de la paix de saint Thomas d’Aquin

Die Theologie des Friedens bei Thomas von Aquin ist eine systematische Darstel-
lung der Theologie des Friedens bei Augustinus. In der Summa Theologica ist die
Lehre vom Frieden Teil der Lehre von der Liebe, nicht der Lehre von der Gerechtig-
keit (das ist auch bei Thomas nicht selbstverstindlich; so folgt er im Jesaja-
Kommentar dem Propheten in der Verbindung von Gerechtigkeit und Frieden). Die
wichtigste Folge der Verlagerung ist, dal der Frieden eine Sache der Gnade wird,
nicht des natiirlichen Lebens. Der Frieden ist nicht einfach Sache der Eintracht, es
mul innerer Frieden vorhanden sein. Genaueres iiber den Bezug erfahren wir nicht,
aber die Folge ist, da3 ein unvollkommener Frieden von einem vollkommenen Frie-
den unterschieden werden muB.

Der Frieden ist ein Akt des einzelnen Menschen, abhéngig vom Willen. (Die Vor-
stellung einer Friedensordnung ist dagegen eine Frucht pazifistischer Héresien, die
die europidische Geschichte und die aktuellen internationalen Beziehungen so stark
priagen. Den christlichen Frieden von den Friedensversprechungen der Méchte im
Atomzeitalter zu scheiden, ist das Thema von Comblins Buch, in dem das Kapitel
iiber Thomas von Aquin die einzige Auseinandersetzung mit der Theoriegeschichte
der Theologie des Friedens ist.)

Schmélz, Franz-Maria

Wann wird es Frieden geben? : zur Theologie des Friedens bei Thomas von
Aquin, in: Heuresis : Festschrift fiir Andreas Rohracher, 25 Jahre Erzbischof
von Salzburg / hrsg. von Thomas Michels. — Salzburg : Miiller, 1969. — S. 190-
203

»Pax est traquilitas ordinis“ und ,,opus iustitiae pax“ miissen eng zusammengesehen
werden, denn die Gerechtigkeit ist nichts anderes als die von Gott gefafite Ordnung.
Wenn alle Menschen von sich aus nach dieser Ordnung leben wiirden, wire Frieden
und es wire kein Gesetz notig. Die Ordnung und das Gesetz sind von Gott gegeben,
aber auch das Ziel des gesamten Daseins ist auBerweltlich. Pax ist bei Thomas nur
der Frieden mit Gott und der Frieden mit sich selbst. Der Frieden mit anderen Men-
schen ist concordia. Frieden und Eintracht k6nnen nicht dasselbe sein, weil es eine
Eintracht mehrerer Gottloser im Bosen geben kann, aber den Frieden haben die
Gottlosen nicht. Eine unordentliche oder eine erzwungene Eintracht sind nicht Frie-

209

https://dol.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2028, 03:42:19. /e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den. Der Grund fiir Zwietracht und Krieg ist nicht, da} die einen Frieden und die
anderen Krieg wollen, sondern daf3 die einen Frieden auf Grundlage der Naturord-
nung wollen, die anderen Frieden nach Vorstellung von Menschen. Zwietracht,
durch die eine schlechte Eintracht aufgehoben wird, ist gut. Jeder, der die Gottliche
Ordnung nicht anerkennt und eine andere Ordnung will, ist ein Friedensstorer, und
jeder, der gegen einen Friedenstdrer kdmpft, ist ein Friedenskdmpfer. Deshalb das
Lob des Todesurteils fiir Ketzer und die Rechtfertigung des Gerechten Krieges.

Was bleibt davon? Fiir den Christen bleibt, dafl es nur eine Ordnung von Gott geben
kann. Aber das Eingestindnis der Kirche, dal das Christentum die Welt nicht mehr
prégt, hat die Kirche davon 16sen kdnnen, Krieg zu empfehlen.

Rock, Martin

Friedensforschung und Theologie : Motive der modernen Friedensforschung
bei Thomas von Aquin, in: Trierer Theologische Zeitschrift 81 (1972) 102-111
Frieden bei Thomas von Aquin ist innerer Frieden; was die neue Friedensforschung
untersucht, heifit bei Thomas Eintracht, die bei Thomas nicht als Ubereinstimmung
der Meinungen, sondern als Ubereinstimmung der Willen bestimmt wird. Rock
versucht Ansitze der zeitgendssischen psychologischen Friedensforschung in Paral-
lele zu Thomas von Aquin zu setzen (die Parallelen zur modernen Friedensfor-
schung sind hier hiufig gezwungen und Herbert Marcuse gewifl nicht reprasentativ
fiir Friedensforschung). Die moderne Forschung ist zu stark an psychischer Technik
und taktischer Pragmatik interessiert und kommt iiber die Eintracht nicht hinaus; sie
muf} durch ein Ethos des Friedens ergénzt werden.

Casella, Pietro

La pace in San Tommaso : Summa Teologiae 11-11, Q.29 ; interiorizzazione e
attualita di un concetto. — Roma 1978. — 127 S. (Pontifica Universitas
Lateranensis : Theses ad doctoratum in S. Theologia)

Trotz der Erwahnung von Summa Theologica 11-11a, q 29 im Titel ist diese umfang-
reichste Abhandlung iiber den Frieden bei Thomas von Aquin wichtig eher fiir die
zahlreichen Zitate aus seinen anderen Werken, vor allem den exegetischen Werken
(Jesaja-Kommentar, Kommentare zu Evangelien und zu apostolischen Briefen). Da
ist Frieden nicht mit Gerechtigkeit verbunden, sondern Ruhe und Freude durch die
Versohnung durch Jesus Christus. Aber der Frieden ist auch hier das Werk der Men-
schen, vor allem Frucht der Liebe. Erst dadurch kommt die Forderung nach Gerech-
tigkeit, aber genauso die Forderung nach Mitleid.

Die systematische Darstellung des Friedens in Summa Theologica 11-11a, q 29 folgt
Augustinus, wenn der Frieden geordnete Eintracht ist, nicht aber jede Ruhe. Aber
Augustinus bewegte sich ganz im Bereich der Gerechtigkeit, Thomas im Bereich der
Liebe. Der Frieden bei Thomas umfaft so alles, was Augustinus zum Frieden gesagt
hat, verlangt aber mehr. Der wahre Frieden mufl auch den Frieden mit sich selber
umfassen. Im Sentenzenkommentar identifiziert Thomas den Frieden mit der himm-
lischen Seeligkeit, nimmt das aber dann doch zuriick. Der Frieden ist nicht das

210

https://dol.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2026, 03:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hochste Ziel, sondern ein Mittel zur Erreichung dieses hochsten Zieles: pacem om-
nia desiderant, non sicut finem, sed sicut ad sine quo finis haberi non potest.

Der letzte Teil liber die Aktualitit der Lehre Thomas’ vom Frieden ist vor allem eine
Zusammenstellung von Sétzen aus neueren Enzykliken; ohne Thomas wére der
Frieden nie so stark ein Thema der Theologie geworden.

Chae Yi-Byung

Die Lehre des Thomas von Aquin iiber den Frieden. — 2001. — 120 S.

Diss., Univ. Koln

Die jlngste ausfiihrliche Darstellung des Friedens bei Thomas von Aquin ist
brauchbar als deutschsprachiger Fiihrer zu Literatur und Quellen. Es werden auch
andere Schriften herangezogen, aber vor allem ist es ein Referat von Frieden und
Streit in der Summa Theologica. Chae betont, dafl der Frieden Ruhe ist, damit eine
Voraussetzung der Gliickseligkeit. Die Wege zum Frieden sind Liebe (Gottesliebe
wie Nichstenliebe), Gerechtigkeit, Weisheit. Der Frieden ist mit der Freude, der
anderen Wirkung der Liebe, nahe verwandt. Eine eigenstindige, gesondert anstreb-
bare Tugend ist der Frieden dagegen nicht.

5.3.2.2 Gerechter Krieg
Die &ltere Literatur ist bei Beestermoller referiert und von Beestermdller tiberholt.

Galati, Vincenzo

La guerra ,,pratticamente“ impossibile : una lettura di Tommaso D’Aquino ;
con appendice sul pacifismo di Voltaire. — Palermo : Ed. Augustinus, 1984. —
124 S. (Eipiijvn 5 1)

Galati handelt nicht iiber Summa Theologica 11-11a 40, sondern dariiber, ob Thomas
Lehre vom Krieg zu seinen Lehren iiber Handlung, Willen, Intellekt, letztes Ziel und
untergeordnete Ziele pafit. Das Vaterland ist ein relativ untergeordnetes Ziel, die
wichtigste Einheit ist die solidarieta humana, die ecumene ,cattolica’. Der Krieg ist
unvereinbar mit Thomas Darstellung der Person, unvereinbar mit seinem nicht orga-
nizistischen Gesellschaftsbegriff, unvereinbar mit seiner Lehre von Mitteln und
Zielen moralischer Handlungen. Galati diskutiert nicht, warum Thomas den Krieg in
der Lehre von der Liebe behandelt, sondern kann nur einen Widerspruch zum son-
stigen Denken Thomas’ feststellen: Der Krieg ist das Leben ohne Liebe (die Glaube
und Hoffnung voraussetzt).

Beestermoller, Gerhard

Thomas von Aquin und der gerechte Krieg : Friedensethik im theologischen
Kontext der Summa Theologiae. — Koln : Bachem, 1990. — 260 S. (Theologie
und Frieden ; 4)

Textgrundlage ist nicht nur (wie meist) Summa Theologica 1I-11, q 40 sondern die
gesamte Summa Theologica (aber nichts als die Summa Theologica, weil die als

211

https://dol.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2028, 03:42:19. /e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reifste und systematischste Darstellung alle anderen Darstellungen ersetzt). Die
Ethik der Summa Theologica ist die Realisierung der Gottesebenbildlichkeit und
auch der Gerechte Krieg soll deshalb nicht pseudojuridisch sondern theologisch als
Akt gottesebenbildlicher Heilsfiirsorge gesehen werden. Frieden ist eine durch Got-
tes- und Nichstenliebe verbundene Gemeinschaft, d.h. die Kirche. Aber auch in der
Kirche auf Erden ist neben Liebe Gerechtigkeit nétig.

Nicht alle Forscher haben bei Thomas die drei klassischen Momente der Lehre vom
Gerechten Krieg (autoritas principis, causa iusta, intentio recta) gefunden und sie
kommen bei Thomas nicht in einer systematischen Aufzahlung vor. Beestermdller
zeigt, auf welche Weise sie doch vorkommen: Der Krieg wird konsequent als Folge
eines Urteils gesehen, deshalb die Beschrankung auf Fiirsten; bei der rechten Gesin-
nung geht es allein um die Gesinnung des kriegfithrenden Fiirsten (nur den Kampf
gegen die Kirche miissen Soldaten aus eigenem Gewissen verweigern). Die Verhalt-
nismédBigkeit der Mittel und die Verpflichtung zur Schlichtung hat man bei Thomas
vermifit. Beestermdller versucht sie deshalb in philologischer Kleinarbeit zu zeigen.
Bei der Frage des Krieges gegen Heiden, Haretiker, Schismatiker bestitigt Beester-
mdller fiir Thomas die Ergebnisse, die Hehl fiir das 12. Jahrhundert gewonnen hat:
der Kampf gegen Ungldubige ist nicht unbedingt, sondern wird den Regeln fiir einen
Gerechten Krieg unterworfen.

Vanderpol (oben S. 198) hat bemerkt, da3 im Mittelalter ein Thema nicht behandelt
wird, das seit dem 16. Jahrhundert eine umso bedeutendere Rolle in der Theorie des
Gerechten Krieges spielt: dal sich beide Seiten im Recht glauben. Hartigan (oben S.
200) hat bemerkt, da3 es bei Thomas keine klare Unterscheidung zwischen Kombat-
tanten und Nicht-Kombattanten gibt. Im Zentrum von Beestermollers Arbeit steht
eine Erlduterung dieses Befundes: Zwar geht Thomas davon aus, dafl der Fiirst in
eigener Sache urteilt, aber letztlich kann es keine Unklarheit iiber die Gerechtigkeit
eines Krieges geben, weil doch selbstverstindlich eine Weltgesellschaft angenom-
men wird, deren Urteil von der Kirche artikuliert wird; der Papst besitzt ,,.Letztkom-
petenz in Fragen des friedlichen Zusammenlebens“. Die moderne Trennung von
Kombattanten und Nicht-Kombattanten kommt erst aus der Unklarheit der iusta
causa. Der Soldat der Neuzeit darf Gewalt gegen Soldaten gebrauchen, ohne {iber
die causa Bescheid wissen zu miissen, darf dafiir aber keine Gewalt gegen Nicht-
Kombattanten gebrauchen. Bei Thomas erfordert die Gerechtigkeit aber, dal3 notfalls
alle Schuldigen, bewaffnet und unbewaftnet, verfolgt werden miissen.

Cole, Darrell

Thomas Aquinas on Virtuous Warfare, in: Journal of Religious Ethics 27
(1999) 57-80

Der Krieg steht im Kapitel der Liebe, das Kriegsrecht interessiert Thomas nicht.
Krieg ist zwar ein Gegensatz zum Frieden, aber nicht immer schlecht, weil nicht
jeder Frieden wert ist, erhalten zu werden. Die modernen Theorien des Gerechten
Krieges lassen die ganze Problematik eines Gerechten Krieges erst durch grundsitz-
liche Neigung gegen Gewalt entstehen. Eine solche grundsitzliche Neigung gegen
Gewalt gibt es bei Thomas nicht. Der tugendhafte Krieg ist fiir Thomas vollig un-

212

https://dol.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2028, 03:42:19. /e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

problematisch; problematisch ist, daB nicht alle fahig sind, tugendhaft Krieg zu
fiihren. Dall Thomas sich nicht auf allgemeine Regeln der Kriegsfithrung einlaft,
liegt schon daran, daf3 er generell miftrauisch gegen allgemeine Regeln ist und Re-
geln vom Brauch abhéngig sieht. Entscheidend ist deshalb die Erziehung zur Tu-
gend. Die Rede vom Gerechten Krieg kann vollkommen nur fiir Christen Sinn ma-
chen: die Liebe fiihrt die Christen dazu, gerechte Kriege zu fiihren und Kriege ge-
recht zu fiihren. Nicht-Christen konnen sich dieselben Fragen nach Gerechtigkeit
stellen, aber nur unvollkommen Gerechtigkeit erreichen, weil die Gnade und die
Liebe fehlen.

Miller, Richard B.

Aquinas and the Presumption against Killing and War, in: Journal of Religion
82 (2002) 173-204

In der amerikanischen Diskussion ist umstritten, ob Thomas mit prima facie-
Argumenten arbeitet, d.h. mit generellen Verboten, die durch besondere Umsténde
relativiert werden konnen, aber doch nicht aufhéren Verbot zu sein. Die ganze An-
lage von Summa Theologica 1I-11 qu 40 zeigt, dall es Thomas nicht nur um paradig-
matische Félle ging, sondern um ein generelles Verbot des Totens. Toten im Krieg
ist nicht eine Spezifizierung der Gerechtigkeit, sondern Abwigen der Gerechtigkeit
gegen andere Werte. Der Krieg hat immer mit moralisch bedenklichen Situationen
zu tun, er ist Folge einer Siinde gegen die Liebe und auch fiir den Gerechten eine
Verfiihrung zur Siinde. Die Regeln des Gerechten Krieges sind ein Versuch, dieser
Verfiihrung entgegenzusteuern. Gewaltfreies Erreichen der Gerechtigkeit hat Vor-
rang vor dem Krieg; die Gewalt mufl immer bedauert werden. Fragen des Gerechten
Krieges miissen im Kontext von Liebe und Siinde bedacht werden.

Pirola, Giuseppe

La teologia della guerra di Tommaso d’Aquino, in: Figure della guerra : la
riflessione su pace, conflitto e giustizia tra Medioevo e prima eta moderna / a
cura di Merio Scattola. — Milano : Angeli, 2003. — S. 43-62

Betont die Spannung zwischen dem betont theologischen Konzept des Friedens und
der klaren biblischen Verurteilung des Krieges, die Thomas referiert, einerseits und
dem Konzept des Gerechten Krieges andererseits, das vollig aus weltlichen, ethi-
schen Traditionen kommt.

Eine Anmerkung verdient Thomas’ Haltung zum Weltstaat: Er hat iiber den Welt-
staat nicht geschrieben. Dantes Reichstheorie kann als ein Versuch verstanden wer-
den nachzuholen, was Thomas versdumte. Der amerikanische Internationalist Robert
M. Hutchins, damals Vorsitzender des Committee to Frame a World Constitution,
argumentierte, da3 Thomas’ Definition des perfekten Staates als eines selbstgeni-
genden Staates im Zeitalter der Atombombe und der Weltwirtschaft nicht mehr ein
regnum meinen kann, sondern nur noch den Weltstaat. Nach Thomas’ Kriterien muf}

213

https://dol.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2026, 03:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es ein Weltstaat sein, weil einer bloBen Gesellschaft von Staaten, Frieden und Ord-
nung fehlen (St. Thomas and the World State. — Milwaukee 1949).

Der bekannte thomistische Philosoph Jacques Maritain hat den kritischen Teil dieses
Arguments akzeptiert, dal dem Staat keine Selbstgeniigsamkeit mehr zugesprochen
werden kann, aber abgelehnt, einem Weltstaat Selbstgeniigsamkeit zuzusprechen
(Man and the State. — Chicago 1951).

5.4 Spétmittelalter

Die Erforschung anderer als der gelehrten Friedensbegriffe, die Ermittlung von
Friedensbegriffen in Dichtung und Historie, lateinisch und volkssprachlich, ist noch
nicht recht iiber die Phase der explorierenden Sammelbinde hinausgekommen:
Sonka Kerth, Der Landsfrid ist zerbrochen : das Bild des Krieges in den politischen
Ereignisdichtungen des 13. bis 16. Jahrhunderts. — Wiesbaden 1997 (Imagines Medii
Aevi; 1)

Der Krieg im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit : Griinde, Begriindungen, Bilder,
Bréiuche, Recht / hrsg. von Horst Brunner. — Wiesbaden 1999 (Imagines Medii Aevi
;3)

Die Wahrnehmung und Darstellung von Kriegen in Mittelalter und in der Frithen
Neuzeit / hrsg. von Horst Brunner. — Wiesbaden 2000 (Imagines Medii Aevi ; 6)
Dulce bellum inexpertis : Bilder des Krieges in der deutschen Literatur des 15. und
16. Jahrhunderts / Horst Brunner... — Wiesbaden 2002 (Imagines Medii Aevi ; 11).

Hagenlocher, Albrecht

Der guote vride : idealer Friede in deutscher Literatur bis ins frithe 14. Jahr-
hundert. — Berlin (u.a.) : de Gruyter, 1992. — 355 S. (Historische Wortforschung
32)

Hagenlocher wertet hofische Literatur, volkssprachliche geistliche Texte, Spruch-
dichtung, politische Spriiche und Chroniken aus. Wéhrend fiir das moderne Denken
die Frage von Krieg oder Frieden eine Frage von Gewalt oder Gewaltlosigkeit ist, ist
es in dieser Literatur eine Frage von Recht oder Unrecht, eine Frage der Stabilitét
der Rechtsordnung. Der Frieden wird immer begriif3t, aber es gibt keine grundsétzli-
che Verdammung des Krieges.

Hohmann, Stefan

Friedenskonzepte : die Thematik des Friedens in der deutschsprachigen politi-
schen Lyrik des Mittelalters. — Koln (u.a.) : Bohlau, 1992. — 498 S. (Ordo ; 3)
Beginnend mit den Reichsspriichen Walthers von der Vogelweide im 13. Jahrhun-
dert werden politische Stellungnahmen, Friedensutopien, Kreuzzugsdichtungen und
politische Dichtungen des 15. Jahrhunderts besprochen. Klar ist die enge Verbin-
dung von Frieden und Herrschaft, Frieden braucht immer eine herrschaftliche Ge-
walt, die das Recht erhilt. Seit Ende des 14. Jahrhunderts versuchen die Fiirsten, die

214

https://dol.org/10.5771/9783845222097-204 - am 22.01.2028, 03:42:19. /e - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-204
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

