Elenor Jain/
Stephan Gratzel(Hg.)

Leben fir die
Philosophie -
Leben in der
Philosophie

Karl Albert im Gespriach

Mit einem Vorwort von
Gunther Poltner

ALBER PHILOSOPHIE A

hittps://dol.org/10.5771/9783495883712 - am 21.01.2026, 07:41:26. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elenor Jain/Stephan Gritzel (Hg.)
Leben fiir die Philosophie — Leben in der Philosophie

ALBER PHILOSOPHIE /\—



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In dem aus Anlaf seines 85. Geburtstages gefiihrten philosophischen
Gesprich duflert sich der Wuppertaler Emeritus Karl Albert zu den
von Elenor Jain (Gieflen) und Stephan Gratzel (Mainz) gestellten
Fragen iiber sein Leben und Werk: namlich einerseits iiber seine Leh-
re von der ontologischen Erfahrung und iiber ihre Aktualitit als
Grundlage einer Platonisch gegriindeten Philosophie der Kunst, der
Religion, der Moral, der Gesellschaft und zuletzt der Politik. Ande-
rerseits aber auch iiber die damit verbundenen zeitgeschichtlich be-
dingten Zusammenhiange und geistigen Stromungen des vergange-
nen Jahrhunderts.

hitps://dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. - Ope [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elenor Jain/Stephan Gritzel
(Hg.)

Leben fir die
Philosophie —
Leben in der
Philosophie

Karl Albert im Gesprich

Mit einem Vorwort von
Giinther Poltner

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedruckt auf alterungsbestandigem Papier (saurefrei)
Printed on acid-free paper

Originalausgabe

Alle Rechte vorbehalten — Printed in Germany

© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / Miinchen 2006
www.verlag-alber.de

Druckvorlage: Elenor Jain

Einbandgestaltung: SatzZWeise, Féhren

Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg 2006
www.difo-druck.de

ISBN-13: 978-3-495-48210-0
ISBN-10: 3-495-48210-5

https://dol.org/0.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. - Ope



http://www.verlag-alber.de
http://www.difo-druck.de
https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.verlag-alber.de
http://www.difo-druck.de

INHALT
Vorwort von GUnther POItNEr .......vueveevveeeiieerieevieeeeinevevennnenn

Karl Albert im Gesprédch mit Elenor Jain
und Stephan Gelitzel ....ovannciumuasnimsiisnnsnld

Der Weg zur Philosophie — Philosophie im Schatten des
Nationalsozialismus — Deutsche Nachkriegsphilosophie:
Wiederentdeckung des Abendlandischen — Metaphysik als
Fundament des philosophischen Lebens — Seinserfahrung
in der Kunst — Individualitdt und Gemeinschaft — Die on-
tologische Ethik — Erfahrung des Einen — Indisches und
chinesisches Denken — Religion und Philosophie: ihre
Beziehung zur Mystik — Probleme kultureller Differenzen
— Schweigen, Staunen und Innerlichkeit als Prinzipien der
Erziehung — Moral und Verantwortung in der Massen-
gesellschaft — Demokratie, Islam und das Problem der
Menschenrechte — Die Ambivalenz von Patriotismus und
Leitkultur

NARBHISERL smunnsissasnnmmasmsana b LD
SAHTEHSIRE . vuinnnmssensmmnmimsasa e T
Bibliographie Karl AIBErt .....ccuiemsmsininmsssissismsinsd 19



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/0.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Mystik und Philosophie — unter diesem Titel beschreibt Karl
Albert selbst Weg und Ziel seines Philosophierens. Dabei steht
das ,und’ nicht fiir eine duBerliche Zusammenstellung, sondern
fiir eine Wesensverwandtschaft, deren Entdeckung nach Alberts
eigenem Bekenntnis zu einem Schliisselerlebnis seiner denke-
rischen Entwicklung geworden ist — eine Verwandtschaft, die
sich nicht bloB auf die abendlédndische Mystik erstreckt, sondern
auch die mystischen Traditionen des indischen und chinesischen
Denkens umfafit. Es ist der religiése Ursprung der Philosophie,
der sein Denken in Atem hilt, und dem er in vielfachen Unter-
suchungen in der Uberzeugung nachspiirt, daB es nach wie vor
Aufgabe der Philosophie ist, dem Menschen eine Wegweisung
fiir eine sinnvolle Lebensgestaltung zu geben. Es ist nicht zu viel
behauptet, dal das Lebenswerk Alberts der Einsicht Meister
Eckharts verpflichtet ist, ein Lebemeister sei mehr wert als tau-
send Lesemeister. Fiir Albert ist Philosophie nicht nur eine Sache
des Denkens, sondern auch des Lebens. SOPHOS — das ist je-
mand, der sich auf das ,,,Leben-Kdnnen’ eines geistigen Lebens*
versteht. Nicht umsonst trégt eines seiner Biicher, das mit E. Jain
verfafite, den Titel: ,Philosophie als Form des Lebens’.
Philosophie und Religion sind wesensverwandt, weil sie beide
in der Seinserfahrung (der ontologischen Erfahrung) griinden. Fiir
gewohnlich bildet die ontologische Erfahrung den unthematisch
bleibenden Hintergrund der auf die Vielfalt des Seienden gerich-
teten Erfahrungen. Das schlieBt nicht aus, daB das sonst nur un-
ausdriicklich mit-erfahrene Sein zur Ausdriicklichkeit gelangt,
und es so zur Seinserfahrung im engeren Wortsinn kommt. Albert
verweist auf Erfahrungen wie die des Einsseins des Erfahrenden
mit dem Erfahrenen, auf das Gefiihl der Aufgehobenheit oder der



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verbundenheit mit allem Seienden im Sein — Erfahrungen, die
weder einem spezifischen religiosen Glauben noch rationalem Er-
kennen, sondern der Seinsverbundenheit des menschlichen Be-
wuBtseins entspringen. Die Rede von einer Erfahrung des Seins
mdochte die existentielle Relevanz menschlicher Seinsverbunden-
heit unterstreichen.

Albert erblickt in der Seinserfahrung eine vor allen kulturellen
Differenzierungen liegende, weil sie iiberhaupt erst ermdglichen-
de Erfahrung religiosen Charakters (intuitio mystica), die zwar in
ihre kulturspezifischen Auspragungen eingeht, sie als deren Er-
moglichung jedoch iiberschreitet und in diesem Sinn ein iiberge-
schichtliches und tiberkulturelles Fundament interkultureller Ver-
standigung sowohl theoretischer wie praktischer Natur bildet.
Solange Sein noch als Gegeniiber eines IchbewuBtseins verstan-
den wird, kann von einer Seinserfahrung noch keine Rede sein.
Sein als Sein ist erst dort erfahren, wo es zu einer Erfahrung rei-
ner Gegenwart und lauterer Einheit und damit zu einer ,,Erfah-
rung der Gegenwart des Ich im Sein gekommen ist. Wo versucht
wird, das solcherart Erfahrene im Medium des Begriffs aufzu-
schlieBen, haben wir es mit einer ,Weise philosophischer My-
stik zu tun. Die Philosophie ist freilich nur eine Weise, sich auf
die Seinserfahrung einzulassen, die Kunst in der Vielfalt ihrer
Gattungen eine andere, wie Alberts ,Philosophie der Kunst’ auf
eindrucksvolle Weise zeigt.

Im Hinblick auf den religiosen Charakter der Seinserfahrung
kann von ,,philosophischer Religion®, von ,,Philosophie als Re-
ligion der Erfahrung des Seins* oder von Philosophie als einer
»Weise der Religion gesprochen werden. Mit ,Religion’ ist ein
allgemein-menschlicher Grundzug, d.i. die jedem entwickelten
menschlichen BewuBtsein prireflexiv zugrunde liegende ,Reli-
giositit™ in Gestalt der Seinsbindung gemeint. Dabei greift Albert
auf die ,.zwar etymologisch wohl unzutreffende, jedoch phéno-

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

menologisch durchaus einleuchtende Deutung der Religion als
,Wiederanbindung’ (re-ligio)*“ zuriick. Zwar haben sich Philoso-
phie und Religion selbsténdig entwickelt, aber nicht voneinander
getrennt. In threm Kern, der Erfahrung des Seins, ist die Philoso-
phie immer mit der Religion verbunden geblieben — wobei sich
Albert bewuBt ist, daBl das fiir eine von auBerphilosophischen
oder philosophiefernen Machten wie Politik, Wirtschaft und Wis-
senschaft bestimmte Philosophie allerdings nicht mehr zutrifft.
Philosophie als Form des Lebens bedeutet eine bestimmte Hal-
tung zum Sein. Dieser Gedanke versteht sich als eine Wiederan-
eignung eines bereits in der griechischen Antike und dann auch in
der Folgezeit sich findenden Philosophieverstindnisses. Wie Al-
bert in seinen Interpretationen des platonischen Hohlengleichnis-
ses aufzeigt, erfolgt die Einiibung in die philosophische Grund-
haltung in jener Aufstiegsbewegung, die bei dem ankommt, wo-
bei wir immer schon sind, ohne es ausdriicklich zu wissen. Die
intuitio mystica — das Innesein des Seins — ist nicht nur Anfang,
sondern auch — wie Albert mit Nietzsche formuliert — ,,eigentli-
cher Zweck alles Philosophierens®. In diesem Zusammenhang ist
an zwei Formen von Philosophie zu erinnern, an eine ateleologi-
sche und eine teleologische. Das ateleologische Philosophieren
konzentriert sich auf die ,,sozio-politischen Verhéltnisse® und
versteht sich als ,,Reflexion aktueller und das reale Leben betref-
fender Probleme®. Ateleologisches Philosophieren ist stindiges,
nie zur Ruhe kommendes Fragen. Demgegeniiber geht es im te-
leologischen Philosophieren um die Entdeckung von etwas, ,,was
die Vielheit an Bedeutung iibertrifft“. Zwar kennt auch das te-
leologische Philosophieren die begriffliche Reflexion, diese iiber-
schreitet sich aber in eine iiberbegriffliche Erfahrung von fun-
damentaler Lebensbedeutung, die sich nicht blof in Lebensweis-
heit im Sinne der Gestaltung des duBleren Lebens, sondern viel-



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mehr in einer ,Entfaltung des inneren, geistigen Lebens® aus-
wirkt.

Die Moglichkeit, den ,eigentlichen Zweck alles Philosophie-
rens’ zu erreichen, hdngt davon ab, wie die das Philosophieren in
Gang bringende Anfangserfahrung des Staunens gedeutet wird.
Hier ist auf Alberts Analysen des THAUMAZEIN zu verweisen,
das ja sowohl fiir Platon als auch fiir Aristoteles den Anfang des
Philosophierens bildet. Beide Philosophen meinen nicht den hi-
storischen, sondern den sachlichen Anfang. So gesehen gilt das
auch fiir unsere Gegenwart. Uber der Gemeinsamkeit darf jedoch
nicht der Unterschied iibersehen werden. Aristoteles interpretiert
das Staunen als Nichtwissen um die Griinde. Nach ihm haben die
Menschen philosophiert, um der Unwissenheit zu entgehen. Wer
um die Griinde von etwas Bescheid weiB}, der staunt nicht mehr,
weil er im Besitz von Wissen ist. So gesehen besteht das Philo-
sophieren in der Uberwindung des Staunens: Wer philosophiert,
fangt zwar mit dem Staunen an, ist ihm jedoch entkommen, wenn
er um die Griinde weiB. Anders Platon. Fiir ihn fingt das Philo-
sophieren zwar ebenfalls mit dem Staunen an, aber sein Bewe-
gungssinn besteht nicht darin, dem Staunen zu entkommen, son-
dern darin, tiefer in es hineinzukommen. Das Staunen durch-
herrscht und durchstimmt das Philosophieren, ist sein Anfang
und Ende. Albert verweist auf das Symposion, wo es heif3t, der
am Ziel des Aufstiegs Angelangte wiirde ein wesenhaft staunen-
erregend Schones erschauen. Der staunenden ,,philosophischen
Letzterkenntnis* enthiillt sich ,,das Sein in seiner Ritselhaftig-
keit“, der mit keiner Warumfrage mehr beizukommen ist. Wenn-
gleich es fraglich bleiben muB, dieses staunende Innesein als
mystische Erfahrung zu bezeichnen, so wird man es doch als ,,der
Mystik benachbart” ansehen und von philosophischer Mystik
sprechen diirfen.

10

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Albert erachtet die platonische Metaphysik aus zwei Griinden
fur richtungsweisend. Zum einen, weil sie mit dem Staunen nicht
nur anhebt, sondern sich in ihm auch vollendet. Zum anderen,
weil die staunende Letzterkenntnis die PERIAGOGE, die Um-
wendung des Erkenntnisblicks, die eine Umkehr des ganzen Men-
schen ist, zur Voraussetzung hat. Erst wo diese beiden Momente
zusammenkommen, ist jene Gestalt der Metaphysik erreicht, die
im ,Mittelpunkt eines Systems philosophischer Mystik* stehen
kann. Den Entwurf zu solch einem System (im Sinne der inneren
Zusammengehdrigkeit der sog. philosophischen Disziplinen) hat
Albert in seiner ,Einfiihrung in die philosophische Mystik’ vor-
gelegt, die als komprimierte und gleichzeitig luzide Zusammen-
fassung seines denkerischen Anliegens zu werten ist. Von der
PERIAGOGE her wird erst die zentrale Rolle verstiandlich, die
Albert der ontologischen Erfahrung zuschreibt — ,Instanz fiir
einen iiberzeugenden und im konkreten Dasein anwendbaren
Lebensentwurf* zu sein und damit ,,wahre Menschlichkeit* fun-
dieren zu konnen. Soll Philosophie zur Lebensform werden,
braucht es eine mystische, metaphysisch, d.i. in Seinserfahrung
fundierte Ethik. Albert hat diesen Gedanken in seinem mit E. Jain
verfafiten Buch ,Die Utopie der Moral’ ausfiihrlich dargelegt.

Eine kulturiibergreifende Ethik darf Universalismus weder als
Konformismus noch Uniformismus miBverstehen und sich nicht
den Extremen des Individualismus und Kollektivismus verschrei-
ben. Wenn sie ihre Aufgabe erfiillen soll, muB sie sich auf ein
kulturiibergreifendes, allgemein-menschliches Fundament griin-
den. Sie muB eine Ethik der Seinsteilhabe oder ,,Seinsgemein-
schaft“ sein — ist doch die Seinserfahrung ,,grundsitzlich jeder-
mann zuginglich“. Die volle Tragweite dieses Gedankens er-
schlieBt sich allerdings erst, wenn die Seinserfahrung als Erfah-
rung ernstgenommen wird. Sein wird ndmlich nicht als bedeu-
tungsleere Faktizitdt, sondern ,als etwas Gutes, als etwas zu Be-

11



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jahendes* erfahren. Sein besitzt einen ,.evokativen Charakter.
Albert unterscheidet an der Seinserfahrung die Aspekte des Stau-
nens, der Gegenwart, der BewuBtheit, Erstrebtheit und Schénheit
und versteht diese Momente als ,,moderne philosophiegeschicht-
liche Entsprechungen® zur sog. Transzendentalienlehre. Dabei
spiirt er diese Aspekte nicht nur in philosophischen Texten, son-
dern auch in Texten moderner Literatur sowie in kiinstlerischen
Selbstzeugnissen auf. SchlieBlich kann Albert auf Nietzsches
Dionysos-Dithyramben verweisen: ,Im Sein liegt ein Ja, Nietz-
sches ,ewiges Ja des Seins’*.

Moralisches Handeln besteht im ,,Vollzug des menschlichen
Jasagens zu dem im Sein liegenden Ja* — und dies in der drei-
fachen Beziehung ,,zum eigenen Selbst, zum Nichsten und zur
Welt“. Gelebte Seinsverbundenheit leistet auf diese Weise ein
mehrfaches. Sie bricht die egoistische Selbstverfangenheit auf, so
daf} sich der Mensch in Weisheit, Tapferkeit und Besonnenheit
von einem Eigenwesen (Buber) zur Person wandeln kann.
Gleichzeitig befreit sie zu einer von Solidaritdt, Verantwortungs-
bewuftsein und Toleranz getragenen mitmenschlichen Verbun-
denheit. Und drittens besitzt sie Relevanz fiir eine ,Umweltethik’:
Sie befreit von einem anthropozentrischen, von bloBer Zweckra-
tionalitédt bestimmten Weltverhiltnis, indem sie zur Anerkennung
eines den Dingen aufgrund der Seinsteilhabe zukommenden Ei-
genwerts befdhigt.

In der ,Utopie der Moral’ steht zu lesen: ,,So ist die affirmative
Haltung zum Sein und die darin liegende und dem Menschen
iibertragene Verantwortung der eigentliche und existentiell be-
deutsame Grund allen Denkens und Handelns“. Wie vielleicht
kaum ein anderer zeigt dieser Satz, wie sehr Alberts Philosophie-
ren von der Seinserfahrung in Atem gehalten wird. Den Weg
dahin und die weiteren Schritte zu einer bewulten, seinsgegriin-

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deten Welthaltung versucht das im folgenden aufgezeichnete
philosophische Gesprich einsichtig zu machen.

Giinther Péltner

13



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/0.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karl Albert im Gespréach

mit Elenor Jain und Stephan Grétzel

Lieber, verehrter Professor Albert, in unserem philosophischen
Gespréch mochten wir gern in zwei Schritten vorgehen. Der erste
soll darauf abzielen, Ihren philosophischen Lebensweg und Ihre
grundlegenden Gedanken im Blick auf Ihre umfangreiche Biblio-
graphie zu erdrtern. In einem zweiten Schritt mochten wir aktu-
elle Themen in den Blick riicken, die auf dem Hintergrund Ihrer
Theorie diskutiert werden sollten und moglicherweise einen Weg
aus den zur Zeit immer prdgnanter hervortretenden Problemen
unserer technisierten Welt weisen konnen. Es ist ja auch Aufgabe
der Philosophie, in das Weltgeschehen mit kritischen Gedanken
einzugreifen, die die Politik, die Wirtschaft, Wissenschaft und
Pddagogik bzw. die Gesellschaft schlechthin kaum distanziert
und sachlich diskutieren. Die ersten Fragen beziehen sich also
auf Thren philosophischen Werdegang, Ihr Philosophieverstind-
nis und ihre philosophische Position. Wie Sie einmal in einer
Selbstdarstellung erlduterten, war Thr Weg zur Philosophie stei-
nig und keineswegs gradlinig, d.h. Sie hatten ein Medizinstudium
begonnen und auch mit dem Gedanken gespielt, Pianist zu wer-
den. Wie kam es zu Ihrer Liebe zur Philosophie, der Sie sich
schlieflich verschrieben haben?

Nur sehr allmédhlich kam es dazu, im Grunde aber fast geradezu

wie von selbst. In meiner Jugend wurde im Elternhaus nicht iiber
Philosophie gesprochen. Meine Jugend stand dafiir ganz im Zei-

15



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen der Musen. Wir waren eine besonders musikliebende Fami-
lie. Meine Geschwister und ich wollten sogar eigentlich allesamt
Musiker werden. Von morgens bis abends wurde musiziert: Kla-
vier, Geige, Cello. Und unsere Mutter besall eine hinreilend
schone Altstimme. Ich selber muBte allerdings schon bald ein-
sehen, dall es zu einer Pianistenlaufbahn auf keinen Fall langen
werde. So zog ich mich immer mehr auf die Literatur zuriick.
Abends wurde bei uns oft vorgelesen und danach iiber das Gele-
sene diskutiert, nicht selten auch heftig gestritten. Vielleicht lag
in diesen musischen Jugendjahren schon ein wenig Philosophi-
sches, denn, wie es bei Platon heifit, ist die Philosophie die h6ch-
ste Musenkunst.

Ein wenig ndher kam ich der Philosophie dann auf dem Gym-
nasium. Wir hatten dort in den letzten Schuljahren einen wunder-
baren Deutschlehrer, der seinen Schiilern nicht nur Goethe,
Schiller und Eichendorff ans Herz zu legen verstand, sondern
auch in seiner Menschlichkeit ein Vorbild war, nicht zuletzt da-
durch, daB3 er vollig unberiihrt blieb von der nationalsozialisti-
schen Propaganda (der viele unserer Lehrer nicht zu widerstehen
vermochten). In seinem Unterricht iiber die deutsche Klassik
fielen natiirlich immer wieder die achtunggebietenden Namen der
groflen deutschen Philosophen wie Kant, Fichte, Schelling, He-
gel, Schopenhauer und Nietzsche. Es ging aber nicht nur um
deutsche Literatur. So wurde uns das Buch des chinesischen
Weisen Lao-tse, das Tao-te-ching, zur privaten Lektiire empfoh-
len. Ich verschaffte mir schon am selben Tag die Ubersetzung
von Richard Wilhelm, war beeindruckt von der Einfachheit und
Tiefe dieses Werks, ahnte aber noch nicht, wie wichtig es im
Laufe meines Lebens mir fiir mein eigenes Denken werden sollte.
Eine ernste Beschiftigung mit Philosophie gab es bei mir noch
nicht, doch war ich neugierig auf sie geworden.

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das dnderte sich in der Zeit des Zweiten Weltkriegs. Ich hatte
als Soldat der Nachrichtentruppe in Polen und in der Ukraine
nach einem Lazarettaufenthalt und einem Wechsel zur Sani-
tatstruppe in der Kolner Studentenkompanie Medizin studiert und
die arztliche Vorpriifung abgelegt, wahrend des Medizinstudiums
aber auch immer wieder philosophische Vorlesungen besucht,
vor allem bei Artur Schneider, dem fritheren Doktorvater Heideg-
gers, und bei Heimsoeth, der insbesondere als Kantforscher und
durch sein Buch ,,Die sechs groBen Themen der abendlandischen
Metaphysik* hervorgetreten war. Die freilich lediglich philoso-
phiehistorischen Vorlesungen Schneiders und Heimsoeths hatten
eine unerwartete Wirkung auf mich. Sie wirkten bei mir wie Mu-
sik und Dichtung vor allem innerlich, seelisch und brachten mich
schlieBlich zu dem Entschlu3, nach dem Krieg das Medizinstu-
dium aufzugeben und mich nur noch der Philosophie zu widmen,
von der ich so etwas wie geistige Reifung erwartete, Vertiefung
des Denkens, Verinnerlichung des Lebens, Erfiillung. So war
Philosophie fiir mich von Anfang an sehr viel mehr als Wissen-
schaft.

Nach der Kriegsgefangenschaft entschieden Sie sich fiir das Stu-
dium der Philosophie in Koln. Welches waren die ersten Ein-
[liisse, die Ihr weiteres Denken mafigeblich beeinflufit haben?

Die ersten Eindriicke der friihen Kolner Studienjahre waren wirk-
lich sehr stark. Der Krieg war vorbei. Trotz aller Triimmer, trotz
Hunger und Kilte begann wirklich ein neues Leben fiir die, die
iibriggeblieben waren. Das philosophische Interesse war bei der
Generation der Kriegsteilnehmer stark, jedoch fast nur durch
einen einzigen Denker bestimmt: durch Heidegger und sein Buch
»Sein und Zeit“. Kein anderer Philosoph wurde so ernstgenom-
men wie Heidegger, nicht einmal Jaspers und erst recht nicht

17



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicolai Hartmann, selbst nicht der spiter bekanntgewordene Sar-
tre. Von Heideggers frither Begeisterung fiir den Nationalsozia-
lismus ahnten wir nichts. Es ging uns um das denkerische Werk
des Philosophen. Heidegger hatte den Seinsgedanken der Grie-
chen wieder aufgenommen und eindrucksvoll mit dem Zeitpro-
blem, aber auch mit dem Problem des Todes verkniipft. Das wa-
ren Themen, die jahrelang unser Leben bestimmt hatten. Alles,
was man auf der Koélner Universitit an Philosophie horte, er-
schien uns auf dem Hintergrund der Heideggerschen Philosophie.
Im BewuBtsein dieses Hintergrundes besuchte ich Vorlesungen
und Seminare bei Heimsoeth, bei Ballauff und bei Koch.

Heimsoeths Lehrveranstaltungen bezogen sich fast nur auf
Kant. Gelegentlich behandelte er aber auch andere Themen. Mich
interessierte besonders ein Oberseminar iiber Platon. Ich war
dazu nicht schlecht vorbereitet: nicht nur durch meine frithere
Lektiire einzelner Dialoge, sondern auch durch das Studium von
Leisegangs Buch ,.Die Platondeutung der Gegenwart“, auf das
ich beim Aufrdumen der Seminarbibliothek gestoBen war. Leise-
gang berichtete darin mit einiger Sympathie iiber Interpretatio-
nen, die die Platonische Philosophie mit Mystik in Verbindung
gebracht hatten, zwar nicht mit mystischen Gefiihlen, sondern mit
mystischem Denken und Erkennen. Das schien mir durchaus zu
dem zu passen, was ich vorher bei Lao-tse oder bei Meister Eck-
hart kennengelernt hatte. In Heimsoeths Oberseminar versuchte
ich jetzt (und zu Heimsoeths erheblichem MiBvergniigen) Platon
immer wieder mit einer intellektuellen Mystik in Verbindung zu
bringen, Platon also sozusagen plotinisch zu interpretieren. Seit
diesem Seminar fiihlte ich mich und fithle mich noch heute als
Platoniker. Das verstirkte sich dann spdter noch durch die Be-
schiftigung mit Meister Eckhart und schlieBlich mit Louis La-
velle.

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ballauff, der spiter als Pddagoge bekannt wurde, interessierte
sich damals besonders fiir die Vorsokratiker, insbesondere fiir
Parmenides, dessen Seinslehre fiir mich von Heidegger her be-
sonders naheliegend wurde, die ich aber natiirlich zugleich (und
damit von Heidegger abweichend) mit der philosophischen My-
stik in Zusammenhang brachte. Ballauff versffentlichte einige
Jahre spiter seine Arbeit ,,Die Idee der Paideia. Eine Studie zu
Platons *Hohlengleichnis’ und Parmenides’ ’Lehrgedicht’. Ich
verdanke Ballauff nicht nur den Hinweis auf Parmenides, sondern
ebenso den Gedanken, eine Lehre von der Erziehung auf Philo-
sophie zu griinden.

Im Sommer 1948 kam der als Eckhartforscher und Eckharther-
ausgeber bekannte Theologe und Philosophiehistoriker Joseph
Koch nach K&ln. Ich hatte inzwischen Meister Eckhart nicht nur
als Prediger zur Kenntnis genommen, sondern, allerdings mit
gehorigem Respekt, einiges von seiner Theologie und Philoso-
phie zu verstehen versucht. Mich fesselte besonders die These:
,Esse est deus* (Das Sein ist Gott). Das verwies selbstverstand-
lich wieder auf Heidegger, zumal ich wulite, da Kite Oltmanns
mit einer Eckhart-Arbeit bei Heidegger vor etlichen Jahren pro-
moviert worden war.

Mein Wunsch einer Promotion bei Heimsoeth erfiillte sich lei-
der nicht. Ich war zwar als Doktorand mit dem Thema ,,Die Lehre
vom Erhabenen in der idealistischen Asthetik“ angenommen und
hatte auch schon die ersten Kapitel vorgelegt, doch mein Doktor-
vater entschloB sich, fiir einige Jahre als Nachfolger von Ernst v.
Aster nach Istanbul zu gehen. So erhielt ich den Rat, es bei Rot-
hacker in Bonn zu versuchen. Dieser nahm mich tatsdchlich
freundlich an, obwohl mein Thema wirklich nicht in seine Inter-
essengebiete pafite. Mit Behn als Psychologen kam ich ebenfalls
einigermafen zurecht. Ein groBer Gewinn war dann mein religi-
onswissenschaftliches Nebenfachstudium bei Mensching. Hier

19



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnte ich mein Interesse fiir die Mystik erweitern und vertiefen.
In Bonn belegte ich insgesamt nur noch zwei Semester und wurde
danach mit den Nebenfichern Psychologie (bei Behn) und Reli-
gionswissenschaft (bei Mensching) promoviert (,magna cum
laude®). Damit endeten meine frithen Eindriicke in meiner Kélner
und Bonner Studienzeit. Sie waren gewi} nicht iiberragend, doch
wirkten sie in der Folgezeit jahrzehntelang weiter.

Wie Sie einmal erwdhnten, sei Parmenides ihr grofier Lehrer
gewesen. der franzosische Philosoph Louis Lavelle aber der spi-
ritus rector Ihrer weiteren philosophischen Entwicklung, der wir
Jja auch Ihre systematische Arbeit iiber die ontologische Erfah-
rung zu verdanken haben. Die Tendenz dieser Arbeit stand aller-
dings in krassem Widerspruch zu den Interessen der damaligen
philosophischen Diskussion, in der die Metaphysik ja auf heftige
Ablehnung stief3. Wie verstehen Sie diese Zeit und Ihre Reaktion
auf sie?

Zunichst etwas zu Parmenides. Es ist wahr, daB ich bei einem
Vorstellungsgesprich, zu dem ich eingeladen war, auf die Frage,
wer mein Lehrer gewesen sei, tatsdchlich geantwortet habe, Par-
menides sei mein Lehrer gewesen. Natiirlich war das nicht ganz
im Ernst gemeint. SchlieBlich war Parmenides damals schon
zweieinhalb Jahrtausende tot. Mich hatte die Frage aber zunichst
in Verlegenheit gebracht, denn ich empfand weder Heimsoeth
noch Ballauff noch Koch als meine Lehrer, obwohl ich von thnen
allen sehr viel gelernt hatte, insbesondere von Koch. Was ich
aber wirklich in der Philosophie suchte, konnte ich bei ihnen
nicht finden. Von einem philosophischen Lehrmeister hatte ich
mehr erwartet. Ein Denker wie Heidegger war ein solcher Lehrer.
Aber bei ihm selbst hatte ich leider nicht studieren kénnen. Uber
meine Kdlner und Bonner Lehrer aber wollte ich mit dem Fra-

20

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genden nicht diskutieren. Um ihn ein wenig zu schockieren und
ihn von weiterem Nachfragen abzuhalten, erklarte ich mich des-
halb nach einigem Zogern als Schiiler von Parmenides. Danach
hatte ich Ruhe, wie man verstehen kann.

Das verhielt sich anders bei Lavelle, obwohl ich auch bei ihm
niemals personlich Schiiler gewesen war. Ihn hitte ich als meinen
Lehrer anerkannt, wenngleich ich den sehr eigenwilligen Wegen
seines Denkens nur zu einem sehr geringen Teil gefolgt bin. Je-
doch habe ich bei Lavelle den Grundgedanken meines gesamten
weiteren Philosophierens gefunden, ihn dann allerdings auf an-
dere Weise ausgefiihrt. Es war eigentlich nur ein Zufall, daB ich
bei Lavelle das finden konnte, wonach ich immer schon gesucht
hatte: den Gedanken der ,,Erfahrung des Seins* oder, wie Lavelle
sie auch als ,,metaphysische* oder ,,ontologische* oder als ,,erste
Erfahrung® bezeichnet. Ich war im Jahre 1952 Assistent von
Koch am Ké&lner Thomas-Institut. Zu diesem Institut schickten
die Verlage immer wieder Besprechungsexemplare. Eines Tages
stie ich in dem Raum, in dem diese Biicher lagerten, auf die
Ubersetzung des Buches ,,La présence totale* von Louis Lavelle.
Wir hatten im Institut zahlreiche franzosische Werke dieses Au-
tors, deren Titel mir durchaus auf einen beachtenswerten Inhalt
hinzuweisen schienen, doch waren meine damaligen Kenntnisse
des Franzosischen nicht hinreichend fiir eine ernsthafte Lektiire.
Die Ubersetzung von Hans Biirg im Diisseldorfer Schwann-Ver-
lag gab mir nun Gelegenheit, die Gedanken des mir bis dahin
unbekannten franzosischen Philosophen kennenzulernen. Der
Titel der Ubersetzung war allerdings wenig einladend: ,,Die Ge-
genwart und das Ganze* (vielleicht hatte sich deshalb noch kei-
ner meiner Kollegen fiir das Buch interessiert). Immerhin sagte
der Titel etwas iiber das Sein, nimlich daf} das Sein dem Ich total
und absolut gegenwirtig sei. Und schon der erste Satz des
Hauptteils formulierte die mir unvergeBliche Einsicht: ,Es gibt

2]



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine erste Erfahrung, die in allen anderen Erfahrungen einbegrif-
fen ist und ihnen ihre Schwere und Tiefe verleiht: die Erfahrung
der Gegenwart des Seins“. Von da an habe ich mich jahrelang
fast nur noch um die Lavellesche Philosophie bemiiht, natiirlich
jetzt auch um die franzosische Sprache, so daB ich spiter auch
Lavelles ,Introduction a I’Ontologie* iibersetzen konnte. Mir
ging es letztlich gar nicht nur um Lavelle, sondern um die Ent-
wicklung einer Philosophie der Erfahrung des Seins. Nach einer
Anzahl kleinerer Arbeiten zu diesem Thema in den frithen sech-
ziger Jahren schrieb ich dann mein Buch ,,Die ontologische Er-
fahrung®, das dann allerdings erst 1974 erscheinen konnte.

Nun aber zum dritten Teil lhrer Frage! Mein Buch pafite in der
Tat nicht in ,die geistige Landschaft* der Zeit. Die damals den
Zeitgeist bestimmenden Michte waren metaphysikfeindlich. Ich
habe mich jedoch davon nicht beeinflussen lassen. Es ging mir,
gegen den Zeitgeist, um eine neue Metaphysik, um eine Meta-
physik der inneren Erfahrung, der Erfahrung des Einen, des
schlechthinnigen Seins im Ich. Damals geschah der Aufstand der
Soziologie und der Wissenschaftstheorie gegen die iiberlieferte
Philosophie, insbesondere gegen die Metaphysik. Vielleicht woll-
te man sogar die Philosophie durch Anpassung an den Geist der
Zeit retten. Aber man kann die Philosophie nicht dadurch retten,
daBl man sie aufgibt. Was damals entstand, habe ich verachtet und
unbeachtet gelassen. Natiirlich stand ich mit dieser Einstellung
als AuBenseiter und Eigenbrotler ziemlich allein, war aber meiner
Sache sicher. Freilich mufite ich die Folgen tragen, iibrigens so-
gar mit einigem Stolz. Gerne hielt ich mich an das treffende Wort
Hegels: ., Trostlose Zeit der Wahrheit, wo vorbei ist alle Meta-
physik, Philosophie, — nur Philosophie gilt, die keine ist“. In die-
sem Wort liegt schon allerhand Kulturkritik, die in unserer Zeit
immer wichtiger werden wird.

22

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interessanterweise befafte sich lhre erste grofere Abhandlung
1968 mit der modernen Kunst'. Lag dies daran, daf Sie in der
Kunst etwas fiir Sie Bewegendes und Ihre Theorie iiberzeugend
Unterstiitzendes erkannten? Sehen Sie in dieser Arbeit noch phi-
losophische Impulse, die Sie aus Ihrer Dissertation iiber das Er-
habene bei Kant gewonnen haben?

Lassen Sie mich mit dem letzten Satz Ihrer Frage beginnen. Nach
dem, was ich zu Beginn unseres Gesprichs iiber meine musischen
Interessen in der Jugendzeit berichtet habe, hitte es fiir mich ja
von vornherein naheliegend sein konnen, nach der Dissertation
iiber ein Thema der idealistischen Asthetik noch einmal ein
kunstphilosophisches Thema zu bearbeiten. Inzwischen aber wa-
ren fast achtzehn Jahre vergangen, und ich hatte bei Lavelle den
Gedanken der Seinserfahrung gefunden. Daher war das in der
Doktorarbeit aus dem Jahre 1950 noch ohne diesen Gedanken
Vorgetragene fiir mich iiberholt. Ich habe die Arbeit deshalb
lange gar nicht drucken lassen. Jetzt aber versuchte ich, die aus
Lavelle neugewonnene Einsicht in einer ontologischen Theorie
der modernen Kunst zu stiitzen, zu bestitigen, d.h. die Kunst der
klassischen Moderne vom Gedanken der Erfahrung des Seins her
zu verstehen. Dabei hatte ich den Kunstbegriff recht weit gefalit:
ich wollte nicht nur die bildende Kunst einbeziehen, sondern
ebenfalls die Literatur und die Musik. Im Grunde ging es mir
jedoch viel weniger um die Kunst als um die Philosophie, um die
Erprobung eines philosophischen Gedankens durch Anwendung
auf ein scheinbar auBerphilosophisches Gebiet. Dort schien er
sich in der Tat zu bewihren. Er konnte sich deshalb bewihren,
weil in der modernen Kunst eine Philosophie verborgen war, eine

! Jetzt in: Philosophische Studien Bd. iI, Sankt Augustin 1989, S. 139-239.

23



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie des Seinsgedankens, die sich bei vielen Kiinstlern
und Kunstinterpreten angedeutet findet.

Die Dissertation iiber das Erhabene im Idealismus hielt ich
also zunichst nicht fiir sonderlich bemerkenswert oder gar Denk-
anstoBe liefernd (immerhin deutete sich eine vorsichtige Neigung
zur Mystik an). Als ich aber im Herbst 1993 in die Européische
Akademie der Wissenschaften und Kiinste aufgenommen wurde,
nahm ich in einer Art Antrittsrede das Thema des Erhabenen
noch einmal auf: ,Das Thema des Erhabenen in der Asthetik der
Gegenwart“.? Dieses Thema war inzwischen von anderen Ge-
sichtspunkten her bemerkenswert geworden: einerseits durch ver-
schiedene Gemilde des amerikanischen Malers Barnett Newman
(etwa ,,Vir heroicus sublimis® oder ,,The sublime is now*) sowie
durch einige einschldgige Interpretationen bei Lyotard, anderer-
seits durch die von Lyotards Ideen zum Begriff der ,,Postmoder-
ne* angeregten deutschen Autoren Christine Pries und Wolfgang
Welsch, die den Begriff des Erhabenen politisch und antimeta-
physisch wirksam machen wollten. Mit diesen beiden setzte ich
mich kritisch und vielleicht wohl auch ein wenig zu schulmei-
sterlich auseinander.

Weit wichtiger wurde der Salzburger Vortrag fiir mich durch
den Versuch, an den Gemailden Newmans den metaphysischen
Gehalt der Werke des groen amerikanischen Malers hervorzu-
heben, insbesondere im Hinblick auf den Titel des Gemaildes
LBe“ (,,Sei!“). In diesem, den metaphysischen Seinsbegriff auf-
nehmenden Titel lag fiir mich zugleich ein moralisches Postulat:
die Aufforderung, den Seinsgedanken nicht nur erkennend zu
erfassen, sondern ihn auch zu konkretisieren, im Sein anséssig,
seiender werden zu lassen, gewissermaBlen eine metaphysisch-

? In: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschafi (41/2, 1996, S.
195-204).

24

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ethische Umformung des Rilkeschen ,,Du muflt dein Leben én-
dern® vorzunehmen. Dabei wurde mir zum ersten Mal klar, dal
es einen Zusammenhang zwischen Metaphysik und Ethik geben
kann, zwischen SeinsbewubBtsein und innerem Handeln. Dem bin
ich dann in einer Reihe von spdteren Arbeiten zur Lebensphi-
losophie und zur philosophischen Ethik weiter nachgegangen.

Eine Anschlufifrage: Wollten Sie in der , Philosophie der moder-
nen Kunst’ auch eine Differenzierung zwischen der sogenannten
klassischen Moderne und der schon zu Ansehen gekommenen
Pop-Art oder dergl. vornehmen? Welche philosophischen Be-
griindungen gibt es uiberhaupt zur Unterscheidung der sogenann-
ten ernsten und unterhaltenden Kunst?

Zunichst eine Gegenfrage: Was verstehen Sie unter ,,Differenzie-
rung*?

Unter Differenzierung verstehe ich die Unterscheidung zwischen
qualitativen Merkmalen der bildenden Kunst im Gegensatz zu
anderen bildnerischen Ausdrucksformen, auch etwa der Wer-
bung, der Plakatmalerei usw. Dies aber nicht primdr auf kunsthi-
storische Mafgaben bezogen, sondern vielmehr im Blick auf den
philosophischen Gehalts eines Werkes, welches ja durchaus auf
den Betrachter einwirkt, ihn sogar zu beeinflussen vermag.

Nun gut! Wenn ich also von moderner Kunst rede, so meine ich
die Kunst der klassischen Moderne mit ihren philosophischen
Hintergriinden, insbesondere im Bereich der bildenden Kunst. Sie
unterscheide ich streng von der bildenden Kunst, welche von der
Pop-Art entwickelt worden ist, etwa in den Bildern Andy War-
hols oder Roy Lichtensteins, die betont unphilosophisch sind mit
der Darstellung banaler Gegenstinde des Alltagslebens, z.B.

25



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Suppendosen oder Pin-Up-Photos. Diese ,,Kunst*“ bezieht sich,
Heideggerisch gesprochen, allein auf das Seiende im Unterschied
von einer auf das Sein bezogenen Kunst, als die ich einen we-
sentlichen Teil der klassischen modernen Kunst empfinde und
unter Berufung auf Kiinstleraussagen und Kunstinterpretationen
nachzuweisen versucht habe.

Die Unterscheidung zwischen einer auf das Seiende bezogenen
Kunst und einer, die sich auf das Sein bezieht, deutet sich auch
an in der Literatur und in der Musik, wo man zwischen ernster
Kunst und Unterhaltungskunst unterscheidet. Bei der Musik ha-
ben sich Ausdriicke wie E-Musik und U-Musik schon fast allge-
mein durchgesetzt. Diese Begriffe konnte man ebenso auf die
Literatur anwenden. Die moderne Romanliteratur, die sich ganz
der Vielheitswelt des Alltagslebens zuwendet, blickt allein auf
das Seiende, auf die Dinge, manchmal ,,geschmiickt” mit Interes-
santem, Sensationellem, Pikantem. Diese Literatur will unter-
halten. Ernste Romanliteratur richtet dagegen den Blick auf das
Bleibende im Menschenleben, den Gang zwischen Geburt und
Tod, zwischen Sein und Nichts. Denselben Gegensatz kann man
in der Musik finden. Unterhaltungsmusik will die Langeweile
vertreiben, augenblickliche Lustgefiihle hervorrufen, Zerstreuung
schenken, Verschonerung einzelner Augenblicke, die bald verge-
hen. Emste Musik entspringt tieferen BewuBtseinsschichten,
wirkt auf das allgemeine Lebensgefiihl, kann nicht selten bis in
die Tiefe der Innerlichkeit reichen, in der das Sein erfahrbar wird.
Bei Mabhler, Strawinsky und Messiaen habe ich dergleichen her-
vorzuheben versucht, zuletzt noch in meinem Beitrag in der Polt-
ner-Festschrift: ,,Seinsgedanke und Bachsche Musik®.

26

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ihre grundlegende systematische Arbeit , Die ontologische Erfah-
rung’ von 1974° diirfte als Durchbruch Ihres philosophischen
Anliegens zu verstehen sein. Leitmotiv Ihrer Uberlegungen ist die
Seinserfahrung, welche man als Grundkraft des Lebens bezeich-
nen konnte. Kann man behaupten, daf Sie sich mit dem Begriff
der ‘Erfahrung’ von einer spekulativen Metaphysik absetzen?
Welches ist dann das ‘Wesen der Philosophie’, von dem Sie u.a.
im Vorwort des Bandes ‘Philosophie der Philosophie’ sprechen?

Wenn Sie mit ,spekulativer Metaphysik® eine Metaphysik mei-
nen, die ohne jede innere oder duflere Erfahrung nur aus Begrif-
fen zu Einsichten kommen will, so kann ich Thre Frage nur mit
einem Ja beantworten. Das Wesen der Philosophie, um die ich
mich mindestens seit dem Buch ,Die ontologische Erfahrung“
bemiihe, ist bestimmt durch die geistige Erfahrung der tiefen
Verbundenheit des Ich mit dem Sein. Diese Vorstellung vom
Wesen der Philosophie finde ich bei vielen fritheren Denkern
zum Ausdruck gebracht, wenngleich meist mit anderen Worten
und auf der Basis anderer kultureller Hintergriinde. Ich bemiihe
mich jedenfalls um eine Philosophie, die erfahren und vor allem
auch gelebt werden kann.

Sie legen dar, daf jedem Menschen diese Erfahrung zuteil wer-
den kann — mehr oder weniger bewufit zwar — aber dennoch
grundsatzlich. Wie kénnte man dem philosophisch Bewanderten
oder Interessierten diese Tatsache nahebringen? Spielt in diesem
Zusammenhang auch die Bergsonsche Intuition eine Rolle, iiber
die Sie in Ihrem kleinen Band ‘Vom philosophischen Leben” re-
flektierten?

3 Jetzt in Philosophische Studien Bd. I. Sankt Augustin 1988, S. 7-207.
* Vom philosophischen Leben. Platon, Meister Eckhart, Jacobi, Bergson, Berd-
jaev. Wiirzburg 1995.

27



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn Sie sagen, ich sei der Meinung, daB die Erfahrung des
Seins jedem Menschen ,,zuteil werden kann®, so iiberspringen Sie
die meiner Ansicht nach viel wichtigere Einsicht, daB eigentlich
jeder geistig gesunde Mensch diese Erfahrung schon lidngst und
stindig in seinem BewuBtsein hat und in sich tragt, allerdings
vorbewuft, unbeachtet, unreflektiert, implizit. Es handelt sich um
das, was Lavelle meinte, als er schrieb: ,,Es gibt eine Erfahrung,
die in allen anderen Erfahrungen enthalten ist, ... die Erfahrung
der Gegenwart des Seins“. Das bedeutet, daB in allem, was wir
erfahren, immer schon das Sein miterfahren wird. Oder besser:
daB in der Grunderfahrung des Seins alle anderen Erfahrungen
eingebettet sind.

Daraus ergibt sich, dal das menschliche BewuBtsein ein Seins-
bewuBtsein enthilt und jeder Mensch, nicht zuletzt ein philo-
sophisch interessierter, der auf sein BewuBtsein reflektieren kann,
intellektuell in der Lage sein miiBte, den Gedanken des Seins-
bewuBtseins zu begreifen. Das ,,Cogito, ergo sum* bei Descartes
vollzieht ja diesen Gedankenschritt vom BewuBtsein zum Seins-
bewuBtsein. Gewil kénnte auch die Besinnung auf den Berg-
sonschen Intuitionsbegriff zum Verstindnis des Seinsbewuft-
seins fithren, obwohl Bergson noch nicht den Schritt auf den
Seinsgedanken hin vollzogen hat. Dazu habe ich Stellung ge-
nommen in meinem Vortrag auf dem deutschen Philosophiekon-
greB3 in Konstanz 1999: ,,Zum Intuitionsbegriff in der Lebens-
philosophie®.’

Neben der impliziten und der expliziten Form des Seinsbe-
wubtseins gibt es eine Extremform der Erkenntnis des Seins.
Beispiel dafiir ist etwa das Gefiihl der Existenz, das Rousseau in
seinen Meditationen am Bieler See erlebt hat, oder das ,,Ich bin,
weil ich bin! Das ergreift jeden plotzlich Schellings oder lo-

3 In: Die Zukunft des Wissens. Konstanz 1999, S. 525-532.

28

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nescos Beschreibung seines Staunens iiber das Sein als Eintreten
in eine totale, lichtvolle Realitit. Diese extreme Form der Erfah-
rung des Seins gleicht in mancher Hinsicht der mystischen Ein-
heitserfahrung. Um das Erfahrungsmoment eines solchen Seins-
bewulBtseins und EinheitsbewuBtseins stirker hervorzuheben, ha-
be ich im AnschluB an meinen Vortrag auf dem philosophischen
Weltkongre8 von 1983 in Montréal iiber ,Lavelle und die My-
stik“ einige Jahre spiter eine langere philosophiegeschichtliche
Studie mit dem Titel ,,Mystik und Philosophie* veriffentlicht, die
auch die philosophische Mystik der Inder, Chinesen und Japaner
einzubeziehen versuchte.

Sie sprechen von verschiedenen Stadien oder Ebenen, in denen
die Seinserfahrung begegnet. Wie verhalten sich dieses qualitativ
unterschiedenen Ebenen zur Wirklichkeit, und was bedeutet
Wirklichkeit iiberhaupt unter diesem Gesichtspunkt? Konnte der
Einwand zutreffen, daf Realitdtsferne ein mogliches Resultat der
Seinserfahrung ist?

Das menschliche BewuBtsein ist stets zugleich nach innen und
nach auflen gerichtet, auf die innere Wirklichkeit und auf die &u-
Bere Wirklichkeit. Unter ,Wirklichkeit’ scheinen Sie in Ihrer Fra-
ge vor allem die duBere Wirklichkeit zu verstehen, die Welt des
auBenweltlichen Erkennens und Handelns, die Welt des realen
und sozialen sowie des politisch bestimmten Alltagslebens, die
Wirklichkeit im Sinne der Husserlschen ,,Lebenswelt“. Diese
Wirklichkeit des alltdglichen, konkreten Lebens erscheint auf den
verschiedenen Ebenen des menschlichen SeinsbewuBtseins in
unterschiedlicher Weise: die im impliziten SeinsbewuBtsein er-
scheinende Welt erscheint der vordergriindigen Erkenntnis als die
einzige Wirklichkeit; im expliziten SeinsbewuBtsein halten sich
innere und duBere Erfahrung die Waage, wobei das erfahrene

29



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sein der Alltagswelt, wie Lavelle lehrt, ihren Ernst und ihre Tiefe
verleiht; in der Extremform des SeinsbewuBtseins, also in der
mystiknahen Erfahrung des Seins und des Einen, verliert die du-
Bere Wirklichkeit fast vollig ihr Gewicht und ihre Wichtigkeit.
Das muB aber noch nicht realitdtsfern sein. Realitétsferne ist eine
Kategorie innerhalb des RealitdtsbewuBtseins selbst. Realitits-
fern kann auch der Alltagsmensch leben. Ich méchte daher be-
haupten, daB die Seinserfahrung zu anderen Wertungen der Au-
Benwelt fiithrt, nicht aber zu Realitéitsferne. Man betrachtet die
Welt distanzierter und kritischer, orientiert sich an den Werten
des Geistigen und negiert die Oberflachlichkeiten und Belang-
losigkeiten des alltidglichen Lebens, die den Menschen nur von
seinem wahren Selbst entfernen.

Haufig wenden Sie sich — verzeihen Sie die Formulierung — ein
wenig polemisch gegen bestimmte philosophische Auffassungen,
die eine linksgerichtete Tendenz vertreten. Hat dies grundsdtzlich
mit Threr Auffassung iiber die Aufgabe und den Gegenstand der
Philosophie zu tun, oder sehen Sie in solchen Tendenzen ein po-
litisches Fundament, welches IThrem Demokratieverstdndnis wi-
derspricht? Welche Erhellung liefert uns in diesem Zusammen-
hang auch Ihre philosophiehistorische Erorterung iiber den
, Versuch iiber Philosophie und Politik“? °

Das ist zunichst eine politische Frage, die allerdings in die Phi-
losophie hineinragt. Ich muBl zu diesem Thema etwas weiter aus-
holen.

Wir leben in einer Zeit, in der man sich nicht leicht der Politik
entziehen kann und Stellung beziehen muB. Vor allem von daher

® In: Philosophische Studien Bd. IV (Philosophie der Sozialitét). Sankt Augustin
1992, S. 249-341.

30

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

laBt sich erkldren, daB ich mich grundsitzlich kritisch gegen
linksgerichtete, also im wesentlichen sozialistische, Tendenzen
gestellt habe. Ich bin Individualist bis auf die Knochen, Einzel-
génger aus natiirlicher Neigung und Uberzeugung. Das hingt
nicht zuletzt mit meiner Lebensgeschichte zusammen. Ich bin ja
unter Hitler und den Nationalsozialisten aufgewachsen und habe
den grausamen Wahnsinn dieser Jahre der Massenveranstaltun-
gen, der politischen Indoktrinierung und der stindigen Bespitze-
lung erlebt. Der Nationalsozialismus (der faktisch eine Diktatur
des Massendenkens verkorperte) vereinigte einen irrationalen
Fithrerkult, wie er in vielen sozialistischen Gesellschaften aufge-
treten ist, mit einer sozialistischen Ideologie. Die Partei Hitlers
verstand sich als ,,Arbeiterpartei” und , Linkspartei®. Von dieser
Hitlerschen Massenpartei mit ihrer Verherrlichung der Massen
und der Massenmenschen fiihlte ich mich immer mehr abgesto-
Ben und auf mich selbst und meine Einzelhaftigkeit aufmerksam
gemacht. Als dann bei uns gegen Ende der sechziger Jahre und
mit starker Unterstiitzung vieler Massenmedien wieder sozialisti-
sche Ideen und sogar Umsturzpldne linker Tendenz in Deutsch-
land auftauchten, diesmal freilich auf marxistischer Grundlage,
war es fir mich nach den Erlebnissen der nationalsozialistischen
Diktatur klar, zu Widerstand verpflichtet zu sein. Das ist der
Hauptgrund meiner Polemik gegen linksgerichtete Tendenzen
(wobei ich nicht leugnen will, dal die Bewegung der ,,Achtund-
sechziger® auch Ansitze enthielt, die man bejahen mufl: z.B. die
Betonung der Frauenrechte oder der Einsatz fiir den Naturschutz
sowie Fragen, die sich auf Kriegs- oder weltweite Unterdriik-
kungsstrategien bezogen). Natiirlich spielte noch ein philoso-
phisches Moment eine Rolle, denn im Gegensatz zur antimeta-
physischen Einstellung aller sozialistischen Ideologien empfand
ich meine Vorstellung von einer Philosophie der Erfahrung des
Seins unverstanden und auf geistlos-geistferne Weise angegrif-

31



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fen. In meinem ,,Versuch iiber Philosophie und Politik* habe ich
dieses Verhiltnis an verschiedenen Stationen der Philosophiege-
schichte im einzelnen erortert, u. a. die marxistische Eckhart-
deutung Hermann Leys scharf kritisiert sowie der Sozialismus-
kritik Nietzsches zugestimmt, was dann auch prompt als Riickfall
»auf ein im allgemeinen von der heutigen deutschen Philosophie
iiberwundenes Niveau der Argumentation® dargestellt wurde.’
Dieses Niveau der Argumentation aber war die Ideologie der
»Achtundsechziger®, die inzwischen schon wieder vergessen ist.

Mein Verstindnis von Demokratie ist also ein vollig anderes,
und zwar ein solches, das auf der mit Verantwortung verbunde-
nen Freiheit des Einzelnen beruht. Mit Gewalt durchgesetzte
Ideologien haben darin keinen Platz.

Sie haben — wie schon erwdhnt — Ihre philosophische Theorie von
der Seinserfahrung auf eine Vielzahl von Bereichen des Lebens
bezogen, auch auf das Leben in der Gemeinschaft. Wenn das Sein
als Umfassendes gleichsam als Existential des menschlichen
Lebens aufgefaft werden darf, so wird es die Haltung des Men-
schen zu sich selbst und der Welt in besonderer Weise beeinflus-
sen. Wie ldft sich das im Blick auf Ihre kleine Schrift ,Das ge-
meinsame Sein® begriinden? Wie steht es auch mit der Indivi-
dualitdt, deren Bedeutung Sie soeben betonten?

Schon am Schlul der Schrift iiber die ontologische Erfahrung
hatte ich versprochen, mich in meinen ndchsten Arbeiten den
Bereichen des Sozialen und des Politischen zuzuwenden. Aber
erst im Jahre 1981 konnte eine teilweise aus Aufsdtzen zusam-
mengestellte sozialphilosophische Arbeit erscheinen: ,,Das ge-

7 vgl. Philos. Jahrbuch 92 (1985), S. 212ff.
8 Das gemeinsame Sein. Studien zur Philosophie des Sozialen. Jetzt in: Phi-
losophische Studien. Bd. IV. Sankt Augustin 1992, S. 119-248.

32

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

meinsame Sein®. Diese erste, ziemlich nachldssig gedruckte Auf-
lage enthielt sieben Kapitel, u.a. je zwei iiber Paul Landsberg und
Simone Weil. Bei der zweiten Fassung, im vierten Band meiner
gesammelten Studien, der ,,Philosophie der Sozialitat”, fiigte ich
fiinf weitere Kapitel hinzu, von denen sich die beiden ersten mit
Konfuzius und Lao-tse beschiftigen. Ich fand schon in einem
Spruch des Konfuzius so etwas wie eine Vorahnung des Ge-
dankens menschlicher Gemeinschaft im Sein. Aber vielleicht
habe ich den uralten Text iiberinterpretiert. Der Spruch lautet
namlich nach meiner Ubersetzung: ,.Der Wissende freut sich iiber
das Wasser, der Giitige iiber den Berg. Der Wissende ist in Be-
wegung, der Giitige ist ruhig. Der Wissende empfindet Freude im
Leben, der Giitige empfindet Dauer im Leben®. Der chinesische
Begriff des giitigen Menschen (jen che) meint die Bezogenheit
auf andere Menschen als hohe soziale Tugend. Diese Tugend
ergibt sich jedoch aus etwas Seinshaftem: der feste Stand, die
Ewigkeit des Berges gegen das Dahinflieen des Wassers, die
Ruhe gegen das Hin und Her der Bewegung, die Freude (in der
Vielfalt der Dinge) gegen das Dauerhafte schlechthin. Wire diese
Deutung richtig, so ginge soziale Tugend aus etwas Ontologi-
schem hervor, das also den Bereich des Zwischenmenschlichen
und Ethischen weit iiberschreitet.

Verlassen wir aber den unsicheren Boden der Beschiftigung
mit ferndstlichen Gedanken, die zweieinhalb Jahrtausende zu-
riickliegen, und wenden uns wieder der Philosophiegeschichte
des Abendlandes zu. Auch bei uns wurde schon vor mehr als
zweitausendfiinfhundert Jahren iiber die menschliche Gemein-
schaft nachgedacht. Bei den Griechen wurde der Mensch als po-
litisches Wesen (zoon politikon) gesehen, bei den Rémern als
soziales Wesen (animal sociale). Mit Recht hat Hannah Arendt
dazu kritisch bemerkt, daBl es sich mit diesen Sichtweisen kei-
nesfalls um Aussagen iiber das Wesen des Menschen im strengen

33



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sinne handele. Natiirlich hitten Platon und Aristoteles gewuft,
daB der Mensch nicht ohne die Gemeinschaft mit anderen Men-
schen leben kann, doch habe ihnen dies nicht als eine wesenhaft
menschliche Eigenschaft gegolten, sondern als etwas, was
menschlichem und tierischem Leben gemeinsam sei. Der Mensch
lebt jedoch nicht lediglich in Staat und Gesellschaft gemein-
schaftlich verbunden, sondern ebenso in der Familie und ebenso
in jeder Begegnung mit anderen Menschen, die er versteht und
mit denen er sich sprachlich oder auBersprachlich verstindigen
kann. Der Mensch lebt wesenhaft in zwischenmenschlichen Be-
ziehungen. Von diesen zwischenmenschlichen Beziehungen hat
vor allem Martin Buber gesprochen. Fiir ihn ist die Ich-Du-Be-
ziehung etwas Urspriingliches, nicht etwas nach und nach Erwor-
benes, ist also gewissermaflen etwas Apriorisches. Die tiefste
Gemeinsamkeit besteht schlieBlich in der Gemeinschaft im Sein.
Indem der Einzelne sich als Ich erfihrt, erfahrt er sich als im Sein
stehend, als Teilnehmer am Sein. Die Entdeckung dieser Seins-
gemeinschaft enthdlt zugleich eine Moral, denn in der Erfahrung
des Seins wird nicht blo konstatiert, vielmehr liegt im Sein eine
moralische Forderung, gewissermaBen das ontologische Postulat,
jeden Menschen als Teilnehmer am Sein gleichwertig zu behan-
deln, als solchen zu bejahen und letztlich sogar zu lieben. In
Weiterfiihrung der Studien iiber das ,,gemeinsame Sein* habe ich
in den von mir bearbeiteten Kapiteln des Buches ,,Die Utopie der
Moral® versucht, eine kulturiibergreifende ontologische Ethik zu
entwerfen.” Damit komme ich auch zu Ihrer weiterfiihrenden
Frage, wie es denn um die Individualitdt stehe, wenn doch die
Seinsgemeinschaft das Wesentliche der menschlichen Existenz
ist.

? Albert-Jain: Die Utopie der Moral. Versuch einer kulturiibergreifenden ontolo-
gischen Ethik. Freiburg-Miinchen 2003.

34

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie ich schon ausgefiihrt habe, erfdhrt jeder Mensch zunichst
in seinem eigenen BewuBtsein seine Teilhabe am Sein. Diese
Erfahrung bestimmt nun auch seine geistige Entfaltung und damit
sein Verhiltnis zum Nichsten, so daBl er — indem er sich auf diese
Weise wahmimmt — zunichst den ProzeB seiner ,,Menschwer-
dung® durchmacht, um sich schlieBlich als im Sein gefestigtes
Subjekt in einer Gemeinschaft aus ebensolchen Individuen ein-
richten zu konnen. Die Individualitit bleibt dabei erhalten, das
Spezielle, das Einzigartige seiner menschlichen Befindlichkeit.
Er wird diese seine Individualitdt jedoch nicht zum Individua-
lismus (als iibersteigerter Form des Subjektiven) ausdehnen, weil
ihm bewuBt ist, daB jeder andere ebenso wie er selbst ein gleich-
sam urspriingliches Empfinden fiir seine Individualitdt besitzt,
diese leben darf und soll und von daher einen Anspruch auf diese
Lebensform besitzt. Wenn ich also sagte, ich sei ein Individualist
bis auf die Knochen, so beziehe ich diese Bemerkung auf das
philosophische Fundament der Seinserfahrung, aus welchem, wie
Sie sehen, durchaus auch Einschrinkungen der Individualitat
resultieren.

Viele Ihrer Schriften belegen, daf Sie Ihre Auffassung von Phi-
losophie historisch-systematisch zu verifizieren suchten. Dies
etwa in Ihrer Abhand zur Metaphysik Lavelles von 1975 oder in
der als Habilitationsschrift vorgesehenen Arbeit ‘Meister Eck-
harts These vom Sein’ von 1976."" Ist auch hier die ‘Erfahrung’
als philosophische Erkenntnis ein Meilenstein Ihrer weiteren
Uberlegungen?

1 Zur Metaphysik Lavelles. Bonn 1975. Vgl. auch: Lavelle und die Philosophie
des 20. Jahrhunderts. Dettelbach 1997.
' Untersuchungen zur Metaphysik des Opus tripartitum. Kastellaun 1976.

35



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schon zu Beginn meines Philosophiestudiums wollte ich kein
bloBer Philosophiehistoriker werden. In Deutschland verlangt
man aber, daBl der philosophisch Interessierte sich zundchst ein-
mal griindlich mindestens mit dem Denken eines bedeutenden
Philosophen der Vergangenheit vertraut gemacht hat. Ich halte
dies grundsitzlich fiir einen guten Weg, doch liegt darin auch die
Verfiihrung, bei der Lehre des zuerst studierten Philosophen ste-
hen zu bleiben. Da man bei uns vielfach mit Kant beginnt, gibt es
in Deutschland so viele Kantianer. Einer von diesen war Heinz
Heimsoeth, bei dem ich in den ersten fiinf Jahren meines Studi-
ums in KoIn Horer war. Gliicklicherweise ist es in Deutschland
aber ebenso iiblich, daB man in der Beschiftigung mit einem
Denker der Vergangenheit auch sein eigenes Denken entwickelt.
Bei Heimsoeth muBite ich mich natiirlich mit Kant beschiftigen,
leider nicht zu meinem Vergniigen, denn schon die flirchterliche
Sprache dieses Autors stieB mich ab. So kam es dazu, daB} ich
meine Doktorarbeit recht lustlos verfaite, wobei mich ernsthaft
nur die Abschnitte interessierten, in denen bei anderen Philoso-
phen des deutschen Idealismus von Kunst und Religion die Rede
war. Wirklich Eigenes findet sich hochstens in dem kleinen
SchluBabschnitt iiber das Erhabene und das Staunen.

Ein Kantianer bin ich jedenfalls niemals geworden. Statt des-
sen hatte sich mein Wunsch erfiillt, ndher mit dem Werk Meister
Eckharts bekannt zu werden. Ich hatte das Gliick, ein Jahr nach
meiner Promotion die Stelle eines Assistenten von Josef Koch,
dem leitenden Herausgeber der lateinischen Werke Eckharts,
einnehmen zu konnen. Bei Koch habe ich am Kdélner Thomas-
Institut unendlich viel iiber Eckhart und iiberhaupt tiber die Phi-
losophie und Theologie des Mittelalters gelernt. Vor allem faszi-
nierte mich die These ,,Esse est deus™ (Das Sein ist Gott), die
Eckhart in dem von ihm begonnenen ,,Opus tripartitum® seinem
gesamten Schaffen zugrundelegen wollte. Mit einer Interpretation

36

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser These und einer Rekonstruktion des nicht iiberlieferten
Eckhartschen Thesenwerks wollte ich mich in K&ln habilitieren.
Als ich 1954 mit der Reinschrift der Arbeit begann und das voller
Freude bei Koch ankiindigte, erfuhr ich zu meinem Entsetzen,
dal das ganz unwillkommen war. Ein anderer Assistent sei
dienstilter, so daB ich erst nach diesem an eine Habilitation
denken diirfe. Ich wollte aber nicht warten, vermutete auch, daf
ich in diesem Falle viele Jahre warten miisse, und kiindigte im
Zorn meine Stelle als Assistent und mufite damit meine Habilita-
tionsabsichten vorldufig aufgeben. Erst im Jahre 1972, also mit-
ten in den Krawallen der siebziger Jahre, habe ich in Bochum die
Arbeit fertiggestellt und als Habilitationsschrift eingereicht, je-
doch bald wieder zuriickgenommen, da sich fiir mich eine bessere
Moglichkeit erdffnete. Im iibrigen war die Arbeit noch ganz phi-
losophiehistorisch angelegt. In ihr spielte der Gedanke einer phi-
losophischen Erfahrung des Seins noch keine wichtige Rolle. Das
konnte ich erst 1984 in dem Aufsatz ,,Meister Eckharts Mystik
der Seinserkenntnis* nachholen.

Den Gedanken der Erfahrung des Seins hatte ich, wie schon
vorher erwihnt, bei Lavelle entdeckt, iibernommen und weiter
ausgefiihrt, nun wollte ich tiber Leben und Schaffen des franzosi-
schen Philosophen, der bei uns nahezu unbekannt war, Niheres
herausfinden und sein Werk in die Geschichte der abendlandi-
schen Metaphysik einordnen. Das geschah insbesondere in dem
Buch ,,Zur Metaphysik Lavelles®. Es versteht sich von selbst, dafl
ich darin Lavelle als Denker der metaphysischen Erfahrung dar-
stellte, ferner seine Beziehung zum Existentialismus, zum franzo-
sischen Spiritualismus, zur metaphysischen Theologie und zur
Dialektik hervorhob. Eine Anzahl ebenfalls philosophiehistorisch
gerichteter, urspriinglich in franzosischer Sprache veroffentlich-
ter Aufsdtze und Vortrige faBte ich im Jahre 1997 unter dem
Titel ,Lavelle und die Philosophie der Gegenwart® zusammen,

37



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dabei auf Lebensphilosophie, Existenzphilosophie (Marcel, Hei-
degger, Sartre) und Kulturphilosophie eingehend.

Ein drittes Thema meiner philosophiegeschichtlichen Be-
trachtungen war das Denken Platons. In der Abhandlung iiber
»Griechische Religion und Platonische Philosophie® erlduterte
ich anhand tragender Begriffe aus der Religion der Griechen das
Weiterleben religiésen Denkens in der Platonischen Philosophie.
In der kleinen Schrift ,Uber Platons Begriff der Philosophie*
suchte ich modernistischen Auffassungen der Platonischen Phi-
losophie (Philosophie als endloses und zielloses Streben) entge-
genzutreten und einen mehr Platonischen und mehr griechischen
Philosophiebegriff verstiandlich zu machen. In beiden sowie in
einer Anzahl weiterer Arbeiten habe ich immer wieder den Ge-
danken der Seinserfahrung aufgenommen, und zwar vor allem im
Blick auf das ,,Hohlengleichnis“ der Politeia und die Sokrates-
rede des Symposion. Meine Interpretationen sind gerade von den
Vertretern der ,, Tiibinger Schule® mit Zustimmung aufgenommen
worden. Dennoch habe ich mich nie als Platonforscher verstan-
den, sondern schon mehr als Platoniker, also weniger von der
Geschichte, sondern von der Sache her.

Mit Threm Buch iiber , Mystik und Philosophie*"* und spdter in
der , Einfihrung in die philosophische Mystik"” scheinen Sie
Ihren philosophischen Schwerpunkt auf die Mystik zu verlagern.
Darf man das als Akzentverschiebung verstehen oder bietet Ihnen
die Mystik eine weitere Vertiefung Ihrer Uberlegungen zum Ein-
heitsgedanken?

12 Sankt Augustin 1986.
1 Darmstadt 1996.

38

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es war wohl keine Verlagerung meines philosophischen Interes-
ses auf ein neues Gebiet und erst recht keine Akzentverschiebung
in meinem Philosophieverstiandnis, sondern, wie sich schon aus
verschiedenen Antworten auf einzelne Ihrer friiheren Fragen er-
geben sollte, habe ich mich schon frith mit Mystik beschiftigt,
wobei mich immer mehr die philosophische Seite der mystischen
Erfahrung interessierte. Das Buch ,Mystik und Philosophie*
versuchte zu zeigen, da3 Mystik und Philosophie seit zweieinhalb
Jahrtausenden miteinander wesenhaft verbunden sind. Darin liegt
zugleich die Bestitigung, daB das philosophische Denken sich auf
innere Erfahrung bezieht, die Bestitigung einer philosophischen
Lehre von der Erfahrung des Seins. Die Erfahrung des Seins ist
aber zugleich eine Erfahrung des Einen. So kann man durchaus
sagen, daB die Hinwendung zur Mystik den Versuch einer Vertie-
fung des metaphysischen Einheitsgedankens darstellt.

Vorbild fiir mein Buch war tibrigens das Buch des Theologen
Joseph Bernhart ,.Die philosophische Mystik des Mittelalters von
ihren antiken Urspriingen bis zu Renaissance*.' In einigen
Punkten wollte ich aber iiber Bernhart hinausgehen: erstens
wollte ich nicht nur die Philosophie des Abendlandes beriick-
sichtigen, sondern auch das mystisch-philosophische Denken der
alten Inder, die Weisheit der chinesischen Denker wie Lao-tse
und Chuang-tse hinzunehmen und noch einen kurzen Blick auf
den japanischen Zen-Buddhismus werfen; zweitens die Ge-
schichte der philosophischen Mystik bis in die Gegenwart hinein
verfolgen; drittens beabsichtigte ich, einzelne inhaltlich beson-
ders aufschluireiche Texte etwas eingehender ins Auge zu fas-
sen.

Das Buch ,,Mystik und Philosophie* ist grundsitzlich philoso-
phiehistorisch angelegt. Ich mdchte aber noch anmerken, dal3

14 Miinchen 1922. Neudrucke Miinchen 1966 und Darmstadt 1967.

39



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

meine ,Einfiihrung in die philosophische Mystik® systematisch
vorgeht und in seinen drei Teilen zunidchst die Erfahrung der
philosophischen Mystik analysiert, sodann die Grundbegriffe phi-
losophischer Mystik charakterisiert und schlieBlich den Versuch
eines Systems mit den Disziplinen Metaphysik, Noetik, Ethik,
Asthetik, Piadagogik unternimmt.

Eine Anschluf$frage: Sie haben sich — wie Sie erldutern — schon
sehr frith und intensiv und auch spdter immer wieder mit asia-
tischer Philosophie beschdftigt, Sanskrit und Chinesisch gelernt,
um in die Gedankenwelt Asiens wirklich eindringen zu konnen.
Welche gemeinsamen Grundprinzipien asiatischer und europd-
ischer Philosophie sind fiir Sie wesentlich?

Es ist wirklich so, daB ich mich schon friih mit Asien und seiner
Philosophie und Religion beschiftigt habe, sogar schon, wie an-
fangs erwihnt, mit Laotse und durch meine Schopenhauer-Lek-
tiire auch mit den Upanischaden. Weil ich aber nicht von Uber-
setzungen abhéngig sein wollte, habe ich dann versucht, Sanskrit
und das klassische Chinesisch zu lernen. Mit dem Sanskrit bin
ich allerdings nicht sehr weit gekommen, weil ich unbedingt auch
die Schrift dazunehmen wollte, was dann viel zu viel Zeit in An-
spruch nahm, die mir dann fiir das Studium der Grammatik fehlte.

Weiter vorgedrungen bin ich im Chinesischen. Hier hatte ich
zunichst an der Kolner Universitit in Giinther Debon fiir die
chinesische Schriftsprache einen hervorragenden und fiir die
Nichtsinologen verstindnisvollen Lehrer, der in seinen sehr le-
bendigen Unterricht immer wieder interessante Texte einzuschie-
ben verstand, fiir die gesprochene Sprache nahm ich an Kursen
bei Frau Chou teil, die mir dann auch einen chinesischen Namen
gab (auf den ich sehr stolz bin). Meine Neigung fiir das Chinesi-
sche brachte mir dann auch eine Freundschaft mit einem chinesi-

40

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Kollegen ein, die eine Reihe von Jahren anhielt. Und das
kam so: Ich hatte ihn auf einem groBen Gartenfest bei einem
Diisseldorfer Philosophiehistoriker kennengelernt. Leider fand
nach einiger Zeit gleichzeitig ein internationales Fuflballspiel
statt, weswegen die Giste nach und nach im Hause verschwan-
den, um das Spiel im Fernsehen zu verfolgen. Nach kurzer Zeit
war ich mit dem Kollegen Hua Hsiieh und dessen Aufpasser al-
lein. Ich hétte gerne mit Hsiieh gesprochen, wuBte aber nicht, ob
er Deutsch konnte und ebenso nicht, ob ich noch imstande war,
hinreichend Chinesisch zu sprechen. So sagte ich denn einfach
ins Blaue hinein: ,,Dao ko dao, fei chang dao. Ming ko ming, fei
chang ming* (das ist der Anfang von Lao-dses Dao de ching).
Die Wirkung war verbliiffend. Hsiieh war selbst ein Lao-dse-
Verehrer und gliicklich, einen Deutschen zu finden, der offenbar
mit ihm iibereinstimmte. Wir waren sofort Freunde. Spiter habe
ich mit ihm das Buch von Chuang-dse ,,Die Welt“ iibersetzt, eine
kurze Geschichte der chinesischen Philosophie® aus dem 4. Jahr-
hundert vor Christus."”

In der gemeinsamen Arbeit an unserer Ubersetzung habe ich
vor allem viel iiber mich selbst gelernt. An der europdischen
Philosophie hatte ich bis dahin immer wieder das bloB Logische,
die pure Rationalitdt, die Oberfliachlichkeit der leeren Begriff-
lichkeit erkannt und mein eigenes, der Innerlichkeit der Seinser-
fahrung zugewandtes Denken davon unterschieden, zugleich
standig darauf hingewiesen, daB es in der abendldndischen Philo-
sophie starke mystische Ziige gebe. Aber diese mystischen Ziige
sind bei uns rational durchstimmt und eingefaf3t. Jetzt wurde mir
klar, wie sehr ich danach verlangte, meine eigenen mystiknahen
Denkerfahrungen in Wort und Begriff zu fassen.

!5 Chuang-dse: Die Welt. Chinesisch-deutsch hrsg. von Karl Albert und Hua
Xue. Dettelbach 1996.

4]



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bei Indern und Chinesen fiel mir demgegeniiber auf, daB sie
ihre philosophischen Einsichten stets auf ihre geistige Verfaitheit
beziehen. Das ,tat tvam asi“ des indischen Weisen an seinen
Schiiler deutet das an. Der letzte Schritt zu der gewonnenen Er-
kenntnis verbindet diese mit dem eigenen Selbst: ,,Das ist das,
worin das All sein Dasein hat. Das ist das Sein. Das bist Du®.
Dazu paBit im Bereich des chinesischen Denkens, daB mein
Freund Hsiieh sich selten von rationalen Argumenten beeinflus-
sen lassen wollte. Offenbar fiirchtete er, ,,sein Gesicht zu verlie-
ren“, wenn er Kritik hinnehmen oder gar von etwas zuvor Ge-
duBertem hitte zuriicktreten miissen. In der Vorstellung des
Ostens scheint ein Gedanke ein Stiick des Denkenden selbst zu
sein. Wenn er seinen Gedanken aufgdbe, verlore er etwas von
seinem Wesen. Verschieden ist ferner das Festhalten der Denker
Asiens an den aus der Vorzeit iiberlieferten Lehren. Die Upani-
schaden sind dem Inder, Konfuzius und Lao-dse dem Chinesen
fast noch gegenwirtige Denker. Wir Abendlidnder wollen dage-
gen stets erreichte Einsichten erweitern, in Neuland vorstoBen,
den Boden des zuvor Erreichten iiberschreiten. Die Vorsokratiker
sind fiir uns daher nur noch von historischem Interesse.

lIhre Frage nach den gemeinsamen Prinzipien asiatischer und
europdischer Philosophie scheint mir deshalb nicht leicht zu be-
antworten zu sein. Eine eindeutige Gemeinsamkeit findet man in
Begriffen wie dem des Seins oder dem des Einen. Welche Be-
deutung diese Begriffe in der Philosophie des Abendlandes ha-
ben, soll nach dem von uns am Anfang Besprochenen hier nicht
wiederholt werden. Blicken wir lieber auf die Philosophie der
Chinesen und der Inder! Vom Sein spricht z.B. das 40. Kapitel in
Lao-dses Dao de ching: ,,Die zehntausend Wesen der Welt sind
aus dem Sein entstanden. Das Sein ist aus dem Nichtsein entstan-
den®“. Lao-dse meint mit dem Begriff des Nichtseins nicht etwa
ein reines Nichts, sondern ein iiberhdhtes Sein, ein Ubersein.

42

https://dol.org/0.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zentraler noch ist der Seinsbegriff in der indischen Philosophie.
Die soeben zitierte Upanischadenstelle bringt das zum Ausdruck:
das Sein ist das, in dem das All seinen Bestand hat. Der hichste
Gott hat drei miteinander zusammenhidngende Eigenschaften:
Sein (sat), Erkennen (cit) und Gliickseligkeit (ananda). Fast
gleichbedeutend mit dem Seinsgedanken ist der Begriff des Einen
als philosophisches Prinzip. Bei Dschuang-dse heift es. ,,Himmel
und Erde sind zugleich mit mir entstanden. Und alle Dinge sind
mit mir eins“.'® Dieselbe Bedeutung hat der Einheitsgedanke in
der indischen Philosophie. Das will ich hier im einzelnen nicht
ndher belegen.

In der indischen Philosophie und im Taoismus betonen Sie gele-
gentlich die Bedeutung der ‘Abgeschiedenheit’ von der Welt, die
ja auch bei Meister Eckhart eine grofie Rolle spielte. Welche
Unterschiede konnte man in den Auffassungen aber erkennen?

Die Frage bringt mich in einige Verlegenheit. Der Begriff der
Abgeschiedenheit scheint mir namlich allein charakteristisch fiir
die Eckhartsche Philosophie und Mystik zu sein. Reden wir also
zunichst iiber Eckhart und seinen philosophischen Grundgedan-
ken, namlich die Unterscheidung zwischen dem reinen und einfa-
chen Sein, dem ,,esse purum et simplex* und dem Sein der vielen
und voneinander verschiedenen Dinge, dem Dies-und das Sein*
des Seienden, dem ,,esse hoc et illud“. Den Zustand des Befreit-
seins der Seele vom Dies-und-Das der Vielfalt des Seienden
nennt Eckhart ,Abgeschiedenheit” (abegescheidenheit). Es han-
delt sich dabei um einen zentralen Begriff des Eckhartschen Den-
kens. In einer Predigt nennt Eckhart seine vier Hauptthemen und
dabei an erster Stelle das Thema der Abgeschiedenheit: ,,Wenn

'® Chuang-dse: Das wahre Buch vom siidlichen Bliitenland I1 6.

43



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ich predige, so pflege ich zu sprechen von Abgeschiedenheit und
daBl der Mensch ledig werden soll seiner selbst und aller Din-
ge“.!” Abgeschiedenheit ist also auf der Grundlage philosophi-
scher Begriffsklarung Thema einer religi6s bestimmten Ethik, die
in den drei anderen Themen entwickelt wird.

Genaue Entsprechungen zu Eckharts Begriff der Abgeschie-
denheit gibt es im Indischen und Chinesen zwar nicht, doch las-
sen sich gewisse Ahnlichkeiten finden. So gibt es bei Chuang-dse
die moralische Aufforderung: ,,Versuche es, mit mir zum Nicht-
Tun zu kommen, zur Einfalt und Stille, zur Versunkenheit und
Reinheit, zur Harmonie und Ruhe*."® Oder, um ein Beispiel aus
der indischen Morallehre zu nehmen: ,,Wen nicht beriihrt die
AuBenwelt, Wer klug sich hilt von ihr zuriick, Wer in das
Brahma sich versenkt, Der findet in sich selbst das Gliick®."
Solche Sitze erinnern gewif3 an Eckharts ,,Abgeschiedenheit”. Es
gibt aber klar erkennbare Unterschiede. Eckharts Moral ist thei-
stisch, die indische Moral bezieht sich auf eine unpersonliche
Gottheit, die chinesische verzichtet weitgehend auf den Gottes-
gedanken. Wichtiger ist noch, daBB sowohl einer der Abgeschie-
denheit vergleichbaren Vorstellung ein passives Lebensideal vor-
schwebt, wihrend Eckhart in seinen Predigten einen aktiven
Gottesbezug fordert.

Mit diesem Gedanken bewegen wir uns nun auf Ihre Arbeiten
iiber die Beziehung von Philosophie und Religion zu. Wenn ich
Sie richtig verstanden habe, ist ja die Abgeschiedenheit eine be-
sondere Haltung des Bewuftseins, die nicht etwa das Alltagsle-
ben bestimmt, sondern vielmehr das geistige Leben, also die reli-
gidse Haltung oder auch die philosophische. Es gibt also Ge-

' Pr.53 (DW II 528fT.).
'® Chuang-dse XXII 5.
' Bhagavad-Gita V 21.

44

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

meinsamkeiten zwischen dem religiésen und dem philosophischen
Bewuftsein.

Diese Gemeinsamkeiten sind immer wieder betont worden und
betreffen Philosophie und Religion in ihrer Ganzheit. Mit Recht
bemerkt Werner Jaeger iiber die Vorsokratiker, die Philosophie
sei zwar der Tod der alten Gétter, aber sie sei selbst Religion.zo
Uber das Weiterleben der griechischen Religion bei Platon habe
ich mich in meiner Abhandlung ,,Griechische Religion und Pla-
tonische Philosophie* ausfiihrlicher geduBert.”’ Ebenso verstand
die christliche Antike und das Mittelalter Religion und Philo-
sophie als Einheit. Man denke nur an die Augustinische Schrift
,,Uber die wahre Religion®. In ihr heiBt es: ,,Wir Christen glauben
und lehren ja, daB Philosophie, d.h. Weisheitsstreben, und Reli-
gion nicht voneinander verschieden sind“.*’ Aus der Neuzeit
erwihne ich nur Schelling, der der Ansicht war: ,,Eine Philoso-
phie, die nicht in ihrem Prinzip schon Religion ist, erkennen wir
auch nicht fiir Philosophie an“.?* Vor kurzem habe ich in meiner
Abhandlung ,,Philosophie als Religion* den Entwurf einer philo-
sophischen Religion vorgelegt, wozu ich auf Platons Philosophie
des Einen in ihrem Zusammenhang mit der Religion der Griechen
in einen Blick geworfen, danach die ,,[Exodusmetaphysik™ des
Mittelalters einbezogen, sodann die Gotteserfahrung in der mo-
dernen Philosophie unter dem Aspekt des religiésen Gehalts un-
tersucht habe.*

% Die Theologie der frithen griechischen Denker. Stuttgart 1953, S. 87.
2! Hamburg 1980.

22 De vera religione c.5, n.36.

2 GW V, 116.

2% Sankt Augustin 2002.

45



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In Ihrer Schrift ,, Vom Kult zum Logos“® betonen Sie einleitend
sogar, daf die Philosophie aus der Religion hervorgegangen sei,
insofern die Religion immer schon ein philosophisches Moment
enthalten habe. Ihre These lautet daher, daff es nicht nur den
bereits bekannten Weg vom Mythos zum Logos gebe, sondern
vielmehr den Weg vom Kult zum Logos. Worin liegt der Unter-
schied der beiden Betrachtungsweisen und welche philosophi-
sche Erkenntnis gewinnen wir aus Ihrer These?

Bevor ich auf Ihre Fragen eingehe, mochte ich eine fiir das Ver-
standnis meiner philosophischen Entwicklung nicht unwichtige
Vorbemerkung machen, die sich aus meinem etwas umwegigen
Lebenslauf ergibt. Nach der Aufgabe der Assistentenstelle am
Kolner Thomas-Institut und der Trennung von Josef Koch nahm
ich namlich noch einmal ein Studium der alten Sprachen auf. Ich
wollte damals voriibergehend in den Schuldienst am Gymnasium
eintreten und in dieser Zeit eine neue Habilitationsschrift verfas-
sen, um sie an einer anderen Universitit einzureichen. Solche
Pline waren damals nicht so unrealistisch, wie man heute denken
mochte. In den flinfziger Jahren war es an den deutschen Schulen
noch recht ruhig, so daBB es manchen Lehrern méglich war, neben
dem Schulunterricht noch wissenschaftlich zu arbeiten und sich
in ihrem Fach weiterzubilden (was ja zumindest in den Féchern
Philosophie, Latein und Griechisch durchaus auch dem Unter-
richt zugute kommen konnte). In der Vorbereitungszeit auf das
Staatsexamen besuchte ich vor allem das Oberseminar des Grézi-
sten Reinhold Merkelbach. Bei ihm lernte ich eine ganz andere
Literatur und eine mir bis dahin vollig neue Sicht auf die Antike
kennen (Frazer, Fustel de Coulanges, Eliade). Jetzt konnte ich die

** Hamburg 1982 (jetzt in Philosophische Studien Bd. III, Sankt Augustin 1991,
S. 113-250).

46

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

griechische und die rémische Philosophie kulturgeschichtlich
verstehen und mit der Religion des Altertums in Verbindung
bringen. Mein Verstindnis der antiken Philosophie war von da an
weniger abstrakt, hatte gewissermafen mehr Fleisch und Blut und
war vom konkreten religiésen Leben erfiillt.

Nun aber zu IThren Fragen. Sie gehen von meiner These aus,
daB es nicht nur den Weg vom Mythos zum Logos gibt, sondern
ebenso den Weg vom Kult zum Logos, und fragen dann zunichst
nach dem Unterschied zwischen diesen beiden Wegen. Zunéichst
ist festzuhalten, daB Mythos und Kult zwei Seiten derselben Sa-
che sind. Kult besteht in einer Handlung, in welcher der religiose
Mensch sich mit einer Gottheit verbinden méchte, zu der er die
Verbindung verloren hat. Der Mythos berichtet iiber den Verlust
dieser Verbindung, gibt dabei etwas iiber das Wesen und Handeln
der Gotter zu verstehen. Er stellt die theoretische Seite der Reli-
gion dar, der Kult die praktische. So ist das Opfer in der griechi-
schen Religion die gemeinsame Mahlzeit zwischen den Men-
schen und den Gottern. Es gibt sogar die kultische geschlechtli-
che gottmenschliche Vereinigung, wobei ein Priester oder eine
Priesterin die Rolle der Gottheit iibernahm.

Sodann fragen Sie nach der Bedeutung dieser Unterscheidung
fiir die Philosophie. In der Philosophie wirkt der Unterschied
zwischen Mythos und Kult weiter. Nehmen wir das Platonische
,Hohlengleichnis“. Es schildert den Aufstieg des Erkennenden
aus der Gefangenschaft im Alltagswissen in den verschiedenen
Schritten bis hin zu einer letzten uniiberbietbaren Erkenntnis, in
welcher der Erkennende in den Bereich des gottlichen Einen ge-
langt. Das entspricht dem Kult, dem religiésen Handeln mit sei-
ner Wiederherstellung der verlorengegangenen Einheit zwischen
den Menschen und der Gottheit. Dem Mythos aber entspricht die
theoretische Seite dieses Handelns: die Sicht auf das Wesen der
Dinge, auf die Lehre von den Ideen, und dariiber hinaus, die da-

47



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von noch streng zu unterscheidende Lehre von der héchsten Idee,
der Idee des Guten oder, noch tiefer gedacht, des Einen. Wie es
also im Kult um die Vereinigung von Mensch und Gott geht, so
geht es in der dem Kult entsprechenden Philosophie um den Ein-
tritt des menschlichen Erkennens in eine alles umfassende und
alles begriindende Erkenntnis. Bei Plotin hat diese letzte philoso-
phische Erkenntnis den Charakter der Mystik, die Vereinigung
der Erkenntnisschau mit dem géttlichen Einen.

Die philosophische Erkenntnis hat also bei einigen Denkern eine
gewisse Nahe zur Mystik. Schon Parmenides und sogar Heraklit
sind in Beziehung zur Mystik gebracht worden, erst recht Platon
und Plotin, danach Augustinus und Dionysius Areopagita sowie
die davon abhdngige Mystik des Mittelalters mit dem Hohepunkt
bei Meister Eckhart. Wie steht es in dieser Hinsicht mit der Neu-
zeit?

Als charakteristisch fiir die Neuzeit gilt bekanntlich die Aufkla-
rung und ihre rationalistische Religionskritik. Das soll hier natiir-
lich nicht bestritten werden, obwohl man nicht zuletzt in
Deutschland, gerade bei Descartes, dem ,,Vater der modernen
Philosophie®, die iiberrationalen Ziige meist iibersieht. Anderer-
seits spielt in der Philosophie der Neuzeit dennoch die Mystik
eine nicht unbedeutende Rolle. Das mochte ich an drei Beispielen
zeigen.

Das erste Beispiel ist Nikolaus von Kues. Bei ihm kdnnte man
fragen, ob er schon in die Neuzeit gehort. Sein Denken ist noch
teils mittelalterlich — teils bereits neuzeitlich. Jedenfalls hat er
sich intensiv mit der mittelalterlichen Mystik auseinandergesetzt,
vor allem mit dem Werk Meister Eckharts, woriiber mein so
frithverstorbener Freund Herbert Wackerzapp in seiner weithin
anerkannten Dissertation gearbeitet hat. Mit den Benediktinern

48

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Klosters am Tegernsee hat Nikolaus ferner die Frage einer
unmittelbaren Gottesschau diskutiert. Diese allerdings scheint
ihm selber jedoch nicht zuteil geworden zu sein, denn er bekennt
einmal offen: ,JIch habe noch nicht gekostet, wie siil der Herr
ist“. So ist Nikolaus von Kues wohl kein Mystiker, wohl aber,
wie man sagen konnte, ein Mystologe, niamlich ein Denker, der
das, was der Mystiker tatsdchlich erfahrt, seinerseits intellektuell
nachvollziehend sich vorzustellen und geistig zu erfassen ver-
steht.

Ein anderes Beispiel neuzeitlicher Beschiftigung mit philoso-
phischer Mystik findet sich bei Jakob Bohme. Bei diesem gibt es
zweifellos mystische Erfahrungen. Ob sie freilich philosophi-
schen Charakter hatten und ob man Béhme mit Recht den ,,philo-
sophus teutonicus® nennt, mochte ich offenlassen. Jedenfalls hat
Bohmes Mystik erheblichen EinfluB auf die Geschichte der Phi-
losophie der Neuzeit gehabt, ganz besonders auf die Philosophie
des deutschen Idealismus und der deutschen Romantik, vermittelt
allerdings durch den schwiébischen Pietisten Oetinger und weiter-
gegeben an Schelling, Hegel und Franz von Baader, den Wiede-
rentdecker Meister Eckharts. So meint Schellings Begriff der
wintellektuellen Anschauung® eine ,,unmittelbare Erkenntnis des
Absoluten* und gilt zugleich als ,die erste spekulative Erkennt-
nis, das Prinzip und der Grund der Maglichkeit aller Philoso-
phie“.” Auch das ist keine Mystik, sondern eher eine philosophi-
sche Mystologie.

SchlieBlich noch ein letztes Beispiel vom Ausgang der Philo-
sophie am Ende des 19. Jahrhunderts. Halten wir uns zunéchst an
Schopenhauer, den heftigen Gegner des deutschen Idealismus
und der idealistischen Lehre von der ,,intellektuellen Anschau-
ung®, in einer Hinsicht auch Gegner der Mystik, die er gelegent-

®WW IV, 368.

49



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lich als ,Illuminismus® angreift, weil dieser nicht mitteilbar und
als solcher auch unbeweisbar sei. Wenn Illuminismus sich aber
mit rationaler Darstellung verbindet, so sei er durchaus als mog-
licher Erkenntnisweg in Betracht zu ziehen, insbesondere wenn
rationale Denkbemiihungen ergebnislos an ihr Ende gelangt
seien. Bezeichnend sind hier die von Schopenhauer genannten
Vertreter eines philosophisch zu rechtfertigenden Illuminismus:
Platon, die Neuplatoniker, die Gnostiker, Dionysius Areopagita,
Scotus Eriugena, Meister Eckhart, Jakob BShme, die nachkan-
tischen Idealisten und interessanterweise die mohammedanischen
Sufis sowie die indischen Denker der Vedantalehre.

Bei dem an Schopenhauer ankniipfenden frithen Nietzsche gibt
es die These, dal der philosophische Gedanke der Einheit alles
Seienden aus einer ,mystischen Intuition® hervorgegangen sei,
den alle spéteren Philosophien nur besser auszudriicken versucht
hatten. Und noch der spite Nietzsche notiert sich den Satz: ,Ei-
gentlicher Zweck alles Philosophirens die intuitio mystica®.

Das also zu lhrer Frage nach dem Thema der Mystik in der
Philosophie der Neuzeit.

In Ihren Schriften belegen Sie die ontologische Erfahrung, der
Sie auch mystische Elemente attestieren, hdufig mit Aussagen von
Kiinstlern und Schrifistellern. Kann man daraus schliefen, daf3
solches Erfahren auch in der Gegenwart — in unserer Zeit der
iiberbetonten Wissenschaftlichkeit — auftritt?

Diese Frage beantworte ich sehr gerne, denn sie gibt mir Gele-
genheit, einerseits auf einige meiner Lieblingsautoren zuriick-
zukommen, andererseits noch einmal die Nihe des philosophi-
schen Gedankens der ontologischen Erfahrung zur Mystik her-
vorzuheben.

50

https://dol.org/0.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es gibt in der Tat gerade auch in unserer Zeit bei Roman-
schriftstellern und Theaterdichtern Aussagen iiber mystische Er-
fahrungen, die teilweise eine grole Nihe zur Erfahrung des Seins
erkennen lassen. Nehmen wir zunichst Robert Musils Roman
,»Der Mann ohne Eigenschaften“, bei dem ja schon der Titel an
die Eckhartsche Mystik anklingt, worauf dann auch eine Anzahl
von Literaturwissenschaftlern aufmerksam gemacht haben. Philo-
sophisch scheint mir das besonders wichtig, worauf Wolfgang
Rasch hingewiesen hat: daB namlich der ,,andere Zustand“, den
Musil in den Kapiteln ,,Heilige Gesprache* und ,,Atemziige eines
Sommertags* beschreibt, als ,,unbegriffliche, unmittelbare Seins-
erfahrung®, als ,Erfahrung der unmittelbaren Seinsverbunden-
heit* und als ,,mystische Seinserfahrung“ aufzufassen sei. Eine
mystische Erfahrung schildert ferner der Dramatiker Eugene
O’Neill in seinem Schauspiel ,,Eines langen Tages Reise in die
Nacht“ eine Erfahrung reiner Gegenwart, von Frieden und Eins-
sein, von Freude und sogar Gottes. Eindrucksvoll ist auch die
Darstellung eines Ferienerlebnisses von mystischem und fast
philosophischem Charakter des Bauernsohnes Elias im Roman
»oSonne des Lebens® von Frans Eemil Sillanpad, Nobelpreistriger
1938. Der Heimgekehrte Elias gelangt in einen Zustand von tiefer
und begliickender Ruhe und erfihrt dabei ,,die ungeheure Ein-
fachheit des Lebens, des Seins“ (im Finnischen steht tatsichlich
das Wort Sein, ,,oleminen‘). Und weiter: ,,Als hitte sein Innerstes
zu sich selber gesagt: Hier sitze ich nun! Und damit das ganze
Ritsel des Daseins erklart und gedeutet”. Ein durchaus philoso-
phischer Text. Noch philosophischer ist eine mystisch-pantheisti-
sche Stelle aus Milan Kunderas Roman ,,Die Unsterblichkeit®.
Beschrieben wird dort ein Zustand von Ichlosigkeit, in der eine
der Hauptpersonen des Romans erféhrt, dall das ichbestimmte
Leben kein Gliick bringt: Dann heilit es: ,,Aber sein, sein ist das
Gliick. Sein: sich in einen Brunnen, in ein steinernes Becken

51



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verwandeln, in das wie warmer Regen das Universum fillt“. Da
sind wir zugleich schon im Bereich einer seinsbezogenen Philo-
sophie, in die der vor allem durch seinen Roman ,,Die unertragli-
che Leichtigkeit des Seins* bekannte Autor uns hineinfiihrt.

Aber wo schon auBlerhalb der ziinftigen Philosophie mehrfach
mystische Erfahrungen mit Ausdriicken wiedergegeben werden,
die charakteristisch sind fiir die Sprache der philosophischen
Denker, da wire es erstaunlich, wenn es nicht innerhalb der phi-
losophischen Diskussion auch so etwas wie eine philosophische
Mystik gdbe. Diese wire natiirlich streng zu unterscheiden von
religioser oder rein theologisch bestimmter Mystik (das wiirde
beispielsweise auch von Karl Rahners vielbeachtetem Wort gel-
ten, die Kirche der Zukunft werden mystisch sein oder sie werde
nicht sein). Bleiben wir also bei der Philosophie des 20. Jahr-
hunderts. Reine Mystiker finden wir da offenbar nicht, wohl aber
ein starkes Interesse flir die Mystik. Dabei denke ich hier nicht an
die philosophiehistorische Beschiftigung mit diesem Thema, die
in unserem wissenschaftgldubigen Zeitalter gewaltig und kaum
noch zu iibersehen ist. Daneben gibt es in der systematischen
Philosophie unserer Zeit ein bedeutendes, auf die mystische Er-
fahrung bezogenes Denken. Zu nennen ist in diesem Zusammen-
hang vor allem Henri Bergson. In seiner spiten Schrift ,,.Die bei-
den Quellen der Moral und der Religion“ unterscheidet er zwei
Formen der Moralitdt, von denen die eine sich auf die Forderun-
gen der Gesellschaft, die andere sich auf die mystische Liebe des
Einzelnen griinde. Eine dhnliche Unterscheidung trifft Bergson
auch fiir die Religiositit. Unterschieden wird dabei eine ,stati-
sche Religion* im Dienste des Lebens und der Gesellschaft von
einer ,,dynamischen Religion, deren Ziel es sei, die menschliche
Seele mit der Gottheit zu verbinden. IThr Wesen sei im Kern My-
stik, wobei nach Bergson die christliche Mystik der griechischen
Mystik, etwa Plotins, und ebenso der indischen Mystik iiberlegen

52

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sei, da die christliche Mystik letztlich in ein Handeln miinde (auf
die Gedanken Bergsons bin ich in meinem Lavelle-Vortrag auf
dem Philosophenkongrel in Kanada néher eingegangen). Philo-
sophische Mystik im Sinne von Mystologie gab es auBerdem in
Deutschland bei Martin Buber, der in seinem Buch ,,Ekstatische
Konfessionen“ erheblichen EinfluB auf die Mystikdiskussion
hatte, sich dann aber einer mystik-kritischen Ich-Du-Philosophie
zuwandte. Ein auffalliges Interesse an Mystik findet sich schlieB3-
lich noch bei Martin Heidegger, nicht zuletzt an der Mystik und
Philosophie Meister Eckharts (iiber die die Heideggerschiilerin
Kite Oltmanns eine Dissertation verfalit hat). Heideggers Theorie
einer Geschichte des Seins fiihrt aber schlieBlich zur Gnosis und
von der reinen Philosophie weg. Diese Seite der Heideggerschen
Philosophie hat der jiidische Heideggerschiiler Hans Jonas wei-
tergefiihrt.

Mystik wird haufig in einen Zusammenhang mit Pantheismus
gebracht. Nicht selten sind bedeutende Mystiker gar als Panthei-
sten verddchtigt, verfolgt, verurteilt und unter Umstinden sogar
als Ketzer verbrannt worden. Wie sehen Sie den Zusammenhang
zwischen Mystik und Pantheismus?

Mir scheint hier tatsdchlich ein gewisser Zusammenhang zu be-
stehen. Sowohl zur Mystik als auch zum Pantheismus gehort ein
Denken, das sich einerseits vom Alltagsdenken und andererseits
vom wissenschaftlichen Denken wesenhaft dadurch unterschei-
det, daB diese in der ,,Lebenswelt” vorherrschenden Denkrich-
tungen eine klare Trennung zwischen erkennendem Subjekt und
erkanntem Objekt voraussetzen. In der religiosen Mystik geht es
dagegen um die Vereinigung der Seele mit Gott, letztlich in der
,unio mystica“ (und parallel dazu in der philosophischen Mystik
um die Einswerdung des erkennenden BewuBtseins mit dem rei-

53



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen Sein). Ebenso gehort zum Pantheismus die Vorstellung, daB
Gott und Welt nicht getrennt, sondern eins sind. Dazu ist freilich
zu beachten, daB es zwar in der Theorie einen primitiven Panthe-
ismus gibt, nach welchem das einzelne in der Welt vorfindliche
Seiende in seiner Einzelhaftigkeit mit Gott identisch gedacht
worden ist, jedoch in der religiosen Erfahrung niemals ernsthaft
als mit Gott identisch erlebt und beschrieben wurde, wie Hegel in
seiner Religionsphilosophie und seiner Asthetik sehr klar hervor-
gehoben hat. Wenn die Identitit von Gott und Welt behauptet
wurde, so bezog sich das stets nur auf das Weltganze, das Uni-
versum.

Zu einem so verstandenen Pantheismus gibt es drei grundsitz-
lich verschiedene Stellungnahmen. Zunichst die der orthodoxen
Theologie des Christentums. Sie unterscheidet streng zwischen
Gott einerseits und der Welt als der Schopfung Gottes anderer-
seits. Die gegenteilige Auffassung bezeichnete man seit 1720 als
Pantheismus. Als solcher galt die Verneinung des Unterschieds
zwischen Gott und Schépfung. Diese Verneinung erschien dann
als pantheistische Haresie. Als Lessing, wie Jacobi berichtet hat,
sich zum Spinozismus und zum ,,Hen kai pan* bekannte, begann
in Deutschland der ,,Pantheismusstreit”, an dem sich fast alle
wichtigen Denker beteiligten. Daneben gab es eine zweite Art der
Stellungnahme, die schon bei Jacobi auftrat und bei einer Reihe
von christlich-orthodoxen Theologen. Diese verwarfen den Pan-
theismus von vornherein als Atheismus. Aber selbst fiir Schopen-
hauer war der Pantheismus lediglich ein ,,hoflicher Atheismus®.
Als solcher ist er dann auch von marxistischen Ideologen auf-
gefaBt und bejaht worden. SchlieBlich eine dritte Form der Stel-
lungnahme, die wieder religiose und nicht zuletzt auch roman-
tische Ziige hat: Gott gilt dort im Gegensatz zur orthodoxen
Auffassung zwar als nicht von der Welt getrennt, jedoch auch

54

https://dol.org/0.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36.


https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht als atheistisch mit ihr identisch, vielmehr als der Welt, ins-
besondere der Natur, nah, mit ihr verbunden, vereint:

,»Was wir ein Gott, der nur von auflen stiefe,
Im Kreis das All am Finger laufen lieRe!

Ihm ziemts, die Welt im Innern zu bewegen,
Natur in Sich, Sich in Natur zu hegen ...

In diesem Sinne hat Heine dann, nicht zuletzt im Blick auf
Goethe, den Pantheismus ,die verborgene Religion Deutsch-
lands* genannt.

In Konflikt mit der theologischen Orthodoxie ist im Mittelalter
bekanntlich Meister Eckhart gekommen, vor allem freilich durch
seine Predigten, jedoch jedenfalls im Kolner Haresieproze3 auch
durch seine These ,,Das Sein ist Gott“ (esse est deus). Die Ankla-
ger hatten hier den Verdacht, in dieser These werde das Einzel-
sein der Dinge in der Welt mit Gott gleichgesetzt und Eckhart
wire also, modern ausgedriickt, ein Pantheist gewesen. Eckhart
konnte sich aber mit Erfolg verteidigen: das von ihm gemeinte
Sein sei das absolute Sein, nicht das konkrete Sein der Dinge. Da-
bei verwies er einerseits auf seine Argumente zu seiner These
sowie auf die berithmte Exodusstelle 3,14 mit dem Gottesnamen
wIch bin, der ich bin*“ und auf einschldgige Texte bei Bernhard
von Clairvaux. Allerdings ist Eckhart bei seiner Verteidigung
nicht auf seine sehr gefihrliche Lehre vom zweifachen Sein ein-
gegangen (was verstdndlich ist, denn in einem Héresieverfahren
ging es um Leben und Tod). Eckharts Lehre vom zweifachen
Sein der Geschopfe besagt, dal etwa bei einem Stein das Stein-
sein des Steines ein bloBes Dies-und-das-Sein und damit ge-
schopflich sei, das reine Sein des Steines aber gottlich und Gott
sei, allerdings, wie Eckhart betont, nur im analogen Sinne. Die
Eckhartsche Analogie hilt den Pantheismusgedanken fern.

33



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weit schlechter als Eckhart ging es den Anhiéingern des Amal-
rich von Bena. Sie wurden als Héretiker verfolgt und nicht selten
sogar getotet. Heute gelten Amalrich und die Amalrikaner
schlechthin als Pantheisten. Mir scheint, dall man ihnen damit ein
Unrecht tut. Ich habe das in zwei fritheren Aufsétzen ausfiihrli-
cher begriindet und méchte deshalb hier nur auf die Aussage des
zum Feuertod verurteilten Amalrikaners Bernhard belegen. Die-
ser hatte namlich lediglich gelehrt, darin, daf3 er sei, sei er Gott
(in eo, quod erat, se esse deum dicebat). Er hatte also nicht be-
hauptet, er sei als Einzelmensch Gott, sondern nur in seinem all-
gemeinen Sein sei er mit Gott identisch (und zur mystischen
Gotteserfahrung gehért nicht selten — man denke nur an Plotin —
die Behauptung des Einsseins mit Gott). Die Unterscheidung
zwischen dem schlechthinnigen Sein und dem einzelhaften Sein
der Vielfalt der Dinge wurde also von den Ankldgern nicht ver-
standen. Auch hatte sich der Amalrikaner ungliicklicherweise
nicht auf die scholastische Analogielehre berufen konnen. Das
Urteil der Anklager war ein Justizmord im Namen der kirchlichen
Rechtgldubigkeit.

Die Mystik hat, wie Sie selbst hervorgehoben haben, sowohl in
der Religion als auch in der Philosophie ihren Ort. Wenn man
unter diesem Gesichtspunkt einmal an die gegenwdartige Kultur-
krise denkt, die sich aus den Problemen zwischen dem Abendland
und dem fundamentalistischen Islam ergibt, konnte man doch in
der Mystik eine Briicke zur Anndherung der zur Zeit als uniiber-
windlich betrachteten Distanz der Kulturen sehen. Wie stehen Sie
zu diesem Thema?

Mystik findet sich nicht nur in der Religion, sondern im Gegen-

satz zu gewissen weitverbreiteten Vorstellungen auch, wie vorher
schon angeflihrt, in der Philosophie. Bei den Religionen hat man

56

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwischen prophetischen und mystischen Religionen unterschie-
den. Dennoch gibt es Mystik in allen Religionen, auch in den als
prophetisch charakterisierten, und zwar nicht nur im abendlidndi-
schen Christentum, sondern ebenso im Judentum (erwihnt sei
Gershom Scholems Buch iiber die Hauptstrémungen der jiidi-
schen Mystik) sowie im Islam (ndmlich im Sufismus, iiber den
Annemarie Schimmel in ihrem Buch ,,Mystische Dimensionen
des Islam* einen ausgezeichneten Uberblick gegeben hat). Immer
wieder ist iiber die Ubereinstimmungen unter den Gedanken und
Schriften der Mystiker innerhalb der verschiedensten Religionen
gesprochen worden. Neben christlicher, jiidischer und islami-
scher Mystik gehort dabei durchaus noch die indische, japanische
und chinesische Mystik in den Bereich dieser Ubereinstimmun-
gen (wobei natiirlich die bemerkenswerten Unterschiede in den
einzelnen Kulturen hinreichend beriicksichtigt werden miissen).
Wegweisend war in dieser Hinsicht Rudolf Ottos Versuch iiber
»West-Ostliche Mystik“, in dem die abendldndische Mystik und
Philosophie Meister Eckharts mit der philosophischen Mystik des
Inders Schankara in ihrer Gemeinsamkeit und ihrer Getrenntheit
miteinander verglichen wurden.

Nun fragen Sie, ob nicht die Mystik eine Briicke schlagen
kénnte zur Uberwindung der Kluft zwischen dem abendlindi-
schen Christentum und dem morgenldndischen Islam, wobei Sie
sogar an dessen fundamentalistische Form denken. In einer sol-
chen Frage liegt zwar eine groBe Hoffnung, doch kann ich leider
diese Hoffnung nicht mit Ihnen teilen. Denn was flir die abend-
lindische und die morgenldndische philosophische Mystik gilt,
hat bedauerlicherweise keine Geltung auf dem Gebiet der Reli-
gionen und Kulturen, insoweit diese nicht-mystisch sind. Auf
diesem Gebiet sind Christentum und Islam uniiberbriickbar von-
einander getrennt. Denn die nicht-mystische Seite des Christen-
tums und noch weit mehr die des Islam bilden den eigentlichen

57



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Charakter dieser beiden prophetischen Religionen. Aber wie kann
die Religion eines liebenden Vatergottes und der ,,Freiheit eines
Christenmenschen® Anndherung finden an die religiése Vereh-
rung eines fernen und unnahbaren Gottes, der unbedingte Unter-
werfung (islam) unter seine absolute Herrschaft verlangt und den
Unfolgsamen und besonders den ,,Ungldubigen* mit den streng-
sten Strafen droht? Wie kann eine Religion, die sich im Laufe
ihrer Geschichte stindig mit den geistigen Entwicklungen in
Philosophie, Religion und Wissenschaft auseinandergesetzt hat,
sich mit einem Fundamentalismus ausséhnen, der im Grunde
iber das Anfangsstadium seiner Entstehung nicht hinauskommen
will und jede kritische Stellungnahme zu sich selbst am liebsten
mit der Ermordung der Kritiker beantwortet? Wie kann schlief3-
lich eine Religion der Gleichheit aller Menschen vor Gott sich
mit einer Religion verbiinden, die grundsitzlich Andersdenkende
diskriminiert und sogar verfolgt, von der Trennung der Ge-
schlechter ausgeht und dabei das weibliche Geschlecht unter-
driickt, erniedrigt und es dem ménnlichen Geschlecht und seiner
Willkiir unterwirft? Wir sollten priifen, ob unsere Toleranz ge-
geniiber dem intoleranten Islam nicht viel zu weit geht, wie ein-
zelne einsichtige und fortschrittliche Anhédnger des Islam (wie
Bassam Tibi oder N. Kelek) uns zu bedenken geben.

Die moderne Religionsphilosophie beginnt mit Rudolf Ottos Buch
iiber das Heilige, das dann u.a. weitergewirkt hat auf Tillich und
die protestantische Theologie sowie auf Scheler und durch ihn
besonders auf die katholische Philosophie und Theologie der
Religion. In den achtundsechziger Jahren kamen politische und
religionskritische ldeen hinzu. Wie haben Sie als ehemaliger
Schiiler von Mensching auf die gegenwdrtige religionsphiloso-
phische Situation reagiert?

58

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Schiiler des Religionswissenschaftlers Gustav Mensching,
den ich nicht nur als akademischen Lehrer, sondern auch in sei-
ner Menschlichkeit geschidtzt habe, stand ich natiirlich immer
bewuBt in der Tradition von Schleiermacher und Rudolf Otto.
Auf der anderen Seite hatte ich niemals Verstindnis fiir die Poli-
tik der Achtundsechziger und ihrem zeitgeistkonformen politi-
schen Umgang mit religiésen Problemen. In Fragen einer Philo-
sophie der Religion wollte ich deshalb einen anderen, einen eige-
nen, und zwar einen philosophischen Weg gehen. Das habe ich
dann auch in meiner Vorlesung zur , Einfiihrung in die Religions-
philosophie® unternommen.

In einem zuerst 1985 verdffentlichten Aufsatz (,,Der Seinsge-
danke in der modernen Religionsphilosophie®) suchte ich her-
auszuarbeiten, dall der Ansatz bei der ontologischen Erfahrung
immer schon religionsphilosophisch von Bedeutung gewesen
war. Selbst bei Rudolf Otto 146t sich das in seinem Buch iiber
Schankara und Meister Eckhart zeigen. Beide religiose Mystiker
werden zugleich als Metaphysiker interpretiert und auf den
Seinsgedanken bezogen. Um Seinserkenntnis sei es ihnen ge-
gangen, stellt Otto fest. Aber um ,,Seinserkenntnis vom heilvollen
Sein®.

Max Scheler iibernimmt in seiner ,, Wesensphidnomenologie der
Religion* den Ottoschen Begriff des Heiligen, betont aber stirker
als Rudolf Otto den Seinscharakter des Heiligen und des Gottli-
chen. Dieses sei ein ,,absolut Seiendes®, von dem alles Seiende
und natiirlich auch der Mensch in Ubernahme eines Schleierma-
cherschen Begriffs ,,schlechthin abhéngig* sei.

Auch Paul Tillich geht zundchst von Ottos Begriff des Heili-
gen aus, iibernimmt aber dann von Heidegger den Seinsbegriff,
nicht zuletzt in seiner Abhandlung ,,Biblische Religion und die
Frage nach dem Sein“. Es gehe sowohl dem religios Glaubenden
wie dem philosophisch Glaubenden um ein ,,Ergriffensein von

59



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem, was uns unbedingt angeht“. Der Unterschied liege aber
darin, daB der religios Glaubende personal denke, der philoso-
phisch Glaubende aber ontologisch.

Der Seinsgedanke spielt auerdem noch bei einer Anzahl ka-
tholischer Theologen eine Rolle. Der bekannteste unter ihnen war
der Jesuit Erich Przywara, der den Begriff der ,analogia entis®
zum Grundbegriff einer ,Religionsphilosophie katholischer
Theologie® machen wollte. Mehrere sogenannte Vertreter einer
.katholischen Heideggerschule* verbanden ebenfalls ihre Reli-
gionsphilosophie mit dem Seinsgedanken. Ich méchte hierzu nur
noch Karl Rahner, Bernhard Welte, Johann Baptist Lotz und
Helmut Ogiermann nennen. Bei ihnen allen iiberwiegt das me-
taphysische Interesse das eigentlich religionsphilosophische.

Das ist anders bei dem Religionshistoriker Mircea Eliade. Er
ist nicht nur ein ausgezeichneter Kenner der verschiedensten
Religionen, und keineswegs nur der Hochreligionen, sondern
ebenso der sogenannten primitiven Religionen oder Naturreli-
gionen. Auch er geht vom Begriff des Heiligen aus, verbindet ihn
aber mit dem Seinsgedanken. Bei ihm finden sich Sitze wie:
»Das Heilige ist gesittigt an Sein®. Oder: ,,Der religiose Mensch
diirstet nach dem Sein“. Und der Durst nach dem Heiligen sei
zugleich ,,Heimweh nach dem Sein* und griinde in der ,,ontologi-
schen Besessenheit® des religiosen Menschen.

Der Gedanke der Erfahrung des Seins erweist sich also auch
als Fundament fiir eine Philosophie der Religion.

Ich mochte noch einmal auf Thre Abhandlung iiber ,, Griechische
Religion und Platonische Philosophie* zuriickkommen, in der Sie
einleitend auf die verschiedenen Weisen des Philosophierens
hinweisen.”’” Danach sprechen Sie von einer Philosophie als Wis-

7 Hamburg 1980.

60

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

senschaft und von einer Philosophie als Weg zu einem héheren
Sein. Wenn man diesen Gedanken einmal auf unsere Gegenwart
bezieht, in der viele Menschen bekanntlich weder in der Religion
noch in anderen geistigen Bereichen seinen Halt und seine Ori-
entierung findet, so konnte man moglicherweise im platonischen
Seinsgedanken so etwas wie ein Fundament entdecken, welches
geradezu im religiosen Sinne Lebensbedeutung besitzt. Konnten
Sie dies bestdtigen?

Der Platonische Seinsgedanke meint letztlich eine Erfahrung oder
sogar Er-Fahrung im Sinne eines ans Ziel gelangten Erkenntnis-
weges. In der Zeit des christlichen Altertums und Mittelalters
sowie der Neuzeit und ganz besonders in den Jahren nach dem
Zweiten Weltkrieg hat sich daraus die Lehre von der Erfahrung
des Seins entwickelt. Diese philosophische Grunderfahrung sollte
in der Tat, wie Sie wiinschen, ernsthaft unter dem Gesichtspunkt
ihrer mdglichen Lebensbedeutung betrachtet und iiberpriift wer-
den. Wenn entsprechend Ihrer Frage die Religion dem Menschen
der Gegenwart keinen Halt und keine Orientierung mehr zu geben
scheint, so liegt die Vermutung nahe, das dem Leben der Reli-
gion heute Fehlende bei der Philosophie zu suchen.

Der typische Mensch unserer Zeit hat offenbar seinen Halt
verloren, indem er immer mehr in die Oberflichlichkeit und das
Hin und Her der auBenweltlichen Erfahrung hineingerissen ist
und in seiner materialistischen Einstellung und der Belanglosig-
keit seiner Vergniigungen seine Wurzeln in der tieferen Welt des
Inneren vergessen hat. Das entspricht dem, was Heidegger philo-
sophisch als ,,Seinsvergessenheit” bezeichnet hat. In der Zuwen-
dung zur Innenwelt 148t sich dagegen das Sein als etwas Bleiben-
des, Festes und Sicheres finden. Wer auf diese Weise im Sein
»ansissig® geworden ist und gewissermaBen im Sein ,Anker
geworfen* hat, kann das Leben, auch das duBlere, mit ganz ande-

61



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren Augen ansehen und in ihm sein Verhalten zu sich selbst, zu
anderen Menschen und zur Welt einrichten.

Lebensbedeutung hat die Erfahrung des Seins ferner noch da-
durch, daB sie Orientierung ermdglicht. In der Erfahrung des
Seins liegt ndmlich zugleich die Entdeckung einer Mitte, um die
sich alles weitere Leben rankt. Das Verhiltnis zu dieser Mitte
1aBt tiber Wichtigkeit und Unwichtigkeit der Dinge und Ereig-
nisse des Lebens entscheiden. Wenn man diesen Gedanken ein-
mal ernstnimmt, so miite man ihn allerdings auch anwenden auf
die eigenartige Weise von SelbstbewuBtsein, welches der mo-
derne Mensch zu besitzen glaubt. Was ist das fiir ein Selbstbe-
wufltsein, das sich vor allem in Gestalt des materiell Erreichten
zu zeigen scheint? Ist es nicht so, daB dieses Erreichte eigentlich
nur als Resultat eines Konsumdikats auftritt und sich Gehéor ver-
schafft? Haben wir es dabei nicht mit einem MassenbewuBtsein
zu tun, welches iiberhaupt kein Ausscheren aus den konsumori-
entierten Reglementierungen, oder sagen wir Verlockungen zu-
14Bt? Die Fahigkeit, Wichtiges von Unwichtigem unterscheiden
und sich durchaus auch der Massengesellschaft entziehen zu
konnen, erfordert dagegen zunichst einen eigenen Standpunkt,
der so gefestigt (nicht rigide!) ist, daB der EinfluB unwichtiger
Dinge den Menschen nicht beeinflussen kann. Ich wage zu be-
haupten, daB in der Entdeckung der Mitte genau dieser Stand-
punkt seinen Ort hat.

Bevor wir uns einem weiteren Bereich Ihrer philosophischen
Arbeit — der Erziehung — zuwenden, zuvor noch eine Frage zu
einigen sehr wesentlichen Begriffen, die Sie hdufig verwenden
und die sowohl Ihre religionsphilosophischen Gedanken unter-
streichen und kidren als auch die der Erziehung. Sie betonen in
diesem Zusammenhang die Bedeutung der Stille, des Schweigens,
des Staunens, der Innenwendung, des Lebenssinnes und sogar

62

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des wahrhaften Gliicks. Wie es scheint, sind diese Erfahrungen in
der heutigen Zeit verlorengegangen und durch Oberflichlichkeit
und Schnellebigkeit ersetzt worden. Kann die Philosophie zur
Wiedererweckung dieser Erfahrungen beitragen und sollte sie es
iiberhaupt tun oder sind sie ein Anachronismus in unser fort-
schrittsgldubigen Zeit, die im materiellen Erfolg ihren einzigen
Sinn sieht? Welches Menschenbild steht IThrer Auffassung nach
hinter dieser Tendenz und welches Menschenbild resultiert aus
der Theorie der ontologischen Erfahrung?

Das sind drei Fragen, die allerdings zwar zusammenhingen, aber
verschieden beantwortet werden miissen. Beginnen wir mit der
ersten von ihnen. Sie ist die wichtigste und enthilt im Grunde
schon die Antwort auf die beiden weiteren. Die von Ihnen ange-
fiihrten Begriffe sind ja charakteristisch fiir eine Philosophie der
inneren Erfahrung und des Seinsgedankens, zugleich aber nicht
nur philosophisch, sondern ebenso bezogen auf Religioses und
Erzieherisches.

Ich bin durchaus der Ansicht, dal eine Philosophie dieser Art
zur Wiedererweckung der genannten Erfahrungen beizutragen
imstande ist. In der Seinshaftigkeit des Schweigens wird ja phi-
losophisch das Sein erfahren (Max Picard), welche Erfahrung
freilich durch gedanklich einleuchtende und sprachlich artiku-
lierte Erdrterung vorbereitet sein muB. Stille wird erreicht durch
den an sein Ziel und zur Ruhe gekommenen philosophischen
Erkenntnisweg: ,,Durch wahre Philosophie wird die Seele still,
zuletzt andédchtig™ (F.H. Jacobi). Das Staunen erscheint als Aus-
druck des in der Uberwindung des Alltagsdenkens in seiner
Pl6tzlichkeit sichtbar werdenden Seinsgedankens. Die Innenwen-
dung des philosophischen Erkennens fiihrt in eine von der Welt
des vielen Seienden ginzlich verschiedene Welt des einen Seins
in ihrer Andersheit. Der Sinn aber wird dem Leben nicht von

63



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aulen gegeben, denn es hat in der Seinsbezogenheit seinen Sinn
in sich selbst (ich erinnere an die vor kurzem erst aus Sillanpii
angefiihrte Stelle, nach dem in der Erfahrung der Einfachheit des
Seins alle Ritselhaftigkeit des Lebens gedeutet und geklirt er-
schien). Und schlieBlich ist das tiefste Gliick, das der Mensch
erfahren kann, nicht der rauschhafte L"Jberschwang, sondern das
einfache bloBe Sein.

Sollte, um nun zur zweiten Frage zu kommen, die Philosophie
versuchen, an der Wiedererweckung von Erfahrungen wie Sein
und Stille, Staunen und Innerlichkeit, von Lebenssinn und ruhi-
gem Gliick mitzuwirken? Natiirlich, denn die Philosophie kann
gar nicht anders: der Emst der Erfahrungen des philosophischen
Denkens verlangt von sich eine Wendung hin zur Bewdhrung im
konkreten Leben.

Die dritte Frage muB man sich leider immer wieder stellen,
wenn man an das Publikum denkt, das man zwar erreichen
mochte, auf dessen Erreichbarkeit man aber wenig Hoffnung
setzen kann. Notig wire eine vollige Metanoesis, ein Umdenken
von den AuBerlichkeiten und Verdinglichungen des modernen
Lebens zur Innerlichkeit schlechthin. Die Welt, in der wir leben
miissen, hat ihre Seele verloren. Es konnte im besten Falle so
sein, da} dieser Verlust so sehr schmerzt, dall man von sich aus
auf den Gedanken einer Umkehr kommt, sich also auf den Weg
macht in eine geistige Welt, die Lebenssinn offenbart. Diese Be-
merkung diirfte auch ein Indiz fiir die Auffassung des Menschen
sein, wie sie sich aus der ontologischen Erfahrung ergibt. Der
Mensch wird seinem Wesen nach als geistiger Mensch verstan-
den, dem es nun auch obliegt, sein Wesen in diese Richtung hin
zu entfalten. Er selbst ist gefordert, sein Leben aufgrund des on-
tologischen Fundaments, welches ihn trdgt, zu gestalten und zu
formen, so dal er iiber seine alltdglichen Bediirfnisse hinaus ei-
nen Sinn im Leben sieht und diesem entgegenstrebt. Dieser Sinn

64

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber verleiht dem Menschen Kraft und Selbstsicherheit, so daB} er
auch in der Lage sein wird, den Oberflachlichkeiten, Leichtfer-
tigkeiten und Belanglosigkeiten der materiellen Ubermacht zu
entsagen.

Kritisch betrachtet, steht diesem Menschenbild in der heutigen
Zeit ein vollig anderes entgegen. Es ist reduziert auf das bloBe
duBere Leben, auf Erfiillen von Bediirfnissen wie das Vergniigen,
die stindige Abwechslung und Erfolg, Dinge, die nicht nur
schnell verginglich sind, sondern die auch weder Gliick und Zu-
friedenheit noch innere Ruhe verheien. Sie wirken sich auch in
anderer Weise negativ auf den Menschen aus, indem sie ihn ab-
héngig machen von den Massenbediirfnissen, die seine Person-
lichkeitsentfaltung einschrianken. So ist der heutige Mensch viel-
fach ein Mitldufer des Zeitgeistes, dem er sich einerseits aus Kri-
tikunfihigkeit, andererseits aus Bequemlichkeit und der Furcht,
ausgegrenzt zu werden, nicht entziehen kann. Zu beobachten ist
nun auch, dal diese Tatsache von profitorientierten Institutionen
in beachtlichem MaBe ausgenutzt wird, indlem dem Menschen
vorgegaukelt wird, seine Modernitdt bestehe vor allem in der
Nachahmung von Tendenzen des oberflichlichen Lebens.

Darf ich mit meiner ndchsten Frage zur Erziehung an diese
Uberlegungen anschliefen? Auch hier geht es ja um ein Men-
schenbild, welches die jeweilige theoretische Grundlegung prdgt.
Auf dem Hintergrund der ontologischen Erfahrung fiihrte ein
weiterer Schritt Ihres philosophischen Denkens ndmlich in die
Probleme der Erziehung, zu denen Sie eine Reihe von Beitrdgen
geliefert haben. Ich denke etwa an die ,, Philosophische Pddago-
gik* von 1984, an zahlreiche Vortrige und Studien.”® Hier geht
es sowohl um Erziehung als auch um Bildung, wobei ein Grund-

2 Jetzt in:: Philosophie der Erziehung, Bd. V. Sankt Augustin 1990.

65



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gedanke deutlich wird, ndmlich Erziehung und Bildung unter der
Mafgabe der ‘Innenwelterweckung’ zu betrachten. Was bedeutet
dies, welche Ziele geben Sie der Pddagogik vor und welche Be-
deutung hat dabei ein humanistischer Grundgedanke? Ich denke
dabei vor allem an Ihre Stellungnahme zu Heideggers Huma-
nismusbegriff.

Nach meiner Trennung von Koch und damit von der normalen
akademischen Laufbahn, wie sie in Deutschland von der Assi-
stententitigkeit zur Habilitation fiihren soll, hatte ich mich fiir
den in Frankreich iiblichen Weg zur Universitit entschlossen, wie
etwa Bergson und Lavelle als Gymnasiallehrer wieder an die
Universitdt gekommen waren. Nach Absolvierung eines Zweit-
studiums, ndamlich vor allem der alten Sprachen, habe ich dann
von von 1958 bis 1970 an der héheren Schule Griechisch, Latein
und Philosophie gelehrt, in den beiden letzten Jahren als stellver-
tretender Seminarleiter auch Pddagogik, insbesondere allgemeine
Didaktik und Philosophiedidaktik. In dieser Zeit sind Aufsitze
entstanden wie ,,Uber den erzieherischen Sinn des Schweigens*
oder ,,Zum Begriff der philosophischen Grunderfahrung® (schon
1964 im Kern meine Lehre von der ,ontologischen Erfahrung
vorwegnehmend) sowie ,Erziehung als Innenwelterweckung®.
Den Sprangerschen Begriff der Innenwelterweckung habe ich
dann mit dem Gedanken der inneren Erfahrung des Seins in Ver-
bindung gebracht.

Das habe ich dann weiter ausgefiihrt in meiner ,,philosophi-
schen Pddagogik®. Unter ,,philosophischer Pddagogik® verstehe
ich eine Lehre von der Erziehung, die sich auf Philosophie griin-
det, unter Philosophie aber ein auf die Erfahrung des Seins bezo-
genes Denken. Von daher gehort die philosophische Padagogik
oder Philosophie der Erziehung zu den grundlegenden Diszipli-
nen der Philosophie wie Metaphysik, Ethik, Erkenntnislehre.

66

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese philosophische, auf die Seinserfahrung bezogene Pidago-
gik steht zwischen einer empirischen ,,Erziehungswissenschaft
(etwa bei Brezinka) und der ideologisch begriindeten ,,Emanzi-
pationspadagogik™ (etwa bei Blankertz und Mollenhauer). Der
Seinsgedanke bildet aber nicht nur die Voraussetzung einer Theo-
rie der Erziehung, sondern verweist auch auf das Ziel der Erzie-
hung. Ziel der Erziehung ist ja letztlich die Menschwerdung des
Menschen, die Verwirklichung, Entfaltung des Wesens des Men-
schen. Das Wesen des Menschen aber ist im letzten und tiefsten
bestimmt durch das SeinsbewuBtsein und die durch das Seinsbe-
wubBtsein ausgezeichnete Gemeinsamkeit des Menschlichen, des
Humanen. Es geht in der Erziehung also nicht nur um Wissens-
vermittlung, die zur Bewiltigung des alltdglichen Lebens not-
wendig ist.

Hierhin gehort wohl Thre Frage nach dem humanistischen
Grundgedanken in der Philosophie der Erziehung, wobei Sie sich
eine Stellungnahme zu Heideggers Humanismusbegriff wiin-
schen. Nun gut! Allerdings ist die Sache nicht ganz einfach, denn
wir haben es nicht mehr mit dem Heidegger von ,,Sein und Zeit*
zu tun, sondern mit dem Heidegger der Entdeckung der Ge-
schichtlichkeit des Seins, der Entdeckung der ,,Seinsgeschichte®.
Heidegger antwortet nun in seinem ,,Humanismusbrief* auf die
Frage des franzosischen Heidegger-Jiingers Jean Beaufret, wie
man dem Wort Humanismus wieder seinen Sinn zuriickgeben
konne. Das aber will Heidegger gerade nicht. Er will den alten
Humanismusbegriff nicht mehr erneuern, sondern iiber den bishe-
rigen Humanismus hinausgehen, und zwar in einer Weise, dafl
das dabei Gewonnene iiberhaupt nicht mehr noch als Humanis-
mus bezeichnet werden diirfe. Wenn man namlich den Menschen
als ,,animal rationale* verstehe, also gewissermalBien als eine be-
sondere Art von Tier, so denke man die Menschlichkeit des Men-
schen, seine humanitas von der animalitas her. Und daher werde

67



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im iiberlieferten Humanismus die humanitas des Menschen nicht
hoch genug angesetzt. Dieses Versdumnis griinde im Wesen der
Metaphysik: ,,Die Metaphysik denkt den Menschen von der ani-
malitas her und denkt nicht zu seiner humanitas hin“. Das ergebe
sich aus dem Wesen der Metaphysik. Denn sie stelle das Seiende
in seinem Sein vor und denke zwar so das Sein des Seienden,
frage aber nicht nach der ,,Wahrheit des Seins selbst”. Die Wahr-
heit des Seins aber ist die ,,Unverborgenheit“ des Seins, grie-
chisch die ,,aletheia®, die Offenheit des Seins. Darin liege hochste
Wiirde des Menschen, namlich dal der Mensch Wéchter der
Wabhrheit des Seins sei, dal er die Wahrheit des Seins hiite (und
in diesem Sinne kann Heidegger sagen, der Mensch sei der ,Hirt
des Seins®). Daher ist fiir Heidegger der Mensch ,,in seinem
seinsgeschichtlichen Wesen das Seiende, dessen Sein als Ek-si-
stenz darin besteht, dafl es in der Nihe des Seins wohnt“. Wenn
der Mensch aber ,,der Nachbar des Seins® ist, wenn er sich in der
Ek-sistenz, im Innestehen in der Offenheit des Seins hélt, dann ist
fir Heidegger das Wesen des Menschen fiir die Wahrheit des
Seins verantwortlich. In diesem Zusammenhang stellt Heidegger
sich die Frage, ob er bei seiner Vorstellung des Menschen als
seinsbenachbartem Wesen noch den iiberlieferten Begriff des
Humanismus beibehalten sollte.

Wie soll man also zu Heideggers Uberlegungen zum Huma-
nismusbegriff Stellung beziehen? Zundchst mit Zustimmung zu
der grundlegenden Einsicht, dal das Wesen des Menschen zuletzt
nur vom Seinsgedanken her verstanden werden kann. Das Sein
braucht indessen nicht im Sinne der Gnosis mit einer Geschichte
verbunden zu werden. Seinsverbundenheit und Seinsvergessen-
heit sind Geschehnisse, Versdaumnisse oder Errungenschaften, des
Einzelnen. Wir brauchen nicht zu warten, bis das Sein uns an-
spricht. Das Sein zu erfahren, ist unsere eigene Sache als Mensch
hier und heute. Wenn wir von dieser Einsicht ausgehen, kénnten

68

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wir zu einem neuen Sinn des Humanismusbegriffs kommen,
ndmlich zu einem seinsbezogenen Begriff des Humanismus.

Seit die Padagogik wesentliche Gedanken der soziologischen
Theorie von Habermas aufgenommen hat, ist der Begriff ‘Eman-
zipation’ kaum noch zu iibergehen. Sie fiihren die Habermassche
Beschdftigung mit den Formen des Wissens auf Schelers Erorte-
rung der drei Wissensformen zuriick, wobei Habermas das , er-
kenntisleitende“ Moment auf die Emanzipation bezieht. Ldft
Ihre philosophisch-pddagogische Auffassung diesen Begriff zu,
welche Einwdnde lassen sich machen?

Den Begriff der Emanzipationspddagogik habe ich eben schon
einmal erwéhnt. In der Tat ist durch Habermas der Begriff der
Emanzipation nicht nur in der Politik, sondern gerade auch in der
Pidagogik ungeheuer erfolgreich gewesen. Eine kleine Anderung
an den von Scheler unterschiedenen Wissensformen hatte zu
diesem Erfolg gefiihrt. Scheler hatte naturwissenschaftliches
Wissen, geisteswissenschaftliches Wissen und religioses Wissen
unterschieden. Habermas unterscheidet die ,,empirisch-analyti-
schen Wissenschaften“ (also im wesentlichen die Naturwissen-
schaften und die anderen ,positiven Wissenschaften®), sodann
die ,historisch-hermeneutischen Wissenschaften* (gemeint sind
die ,,Geisteswissenschaften®), dann aber, und jetzt abweichend
von Schelers dritter Wissensform und an ihre Stelle tretend, die
Kritischen Wissenschaften” (zu denen Habermas vor allem die
kritische Wissenschaft der ,,Frankfurter Schule* von Horkheimer
und Adorno zihlt, aber auch die Psychoanalyse und die Philoso-
phie, falls diese sich von ihrem ,,ontologischen Objektivismus*
freigemacht habe, was wohl gegen den Seinsgedanken der Hei-
deggerschen Philosophie gerichtet sein diirfte). Diese drei unter-
schiedenen Wissenschaftsarten verbindet Habermas nun jeweils

69



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit einem bestimmten ,,erkenntnisleitenden Interesse*. Den Na-
turwissenschaften wird ein ,technisches Interesse* zugeschrie-
ben, den Geisteswissenschaften ein ,,praktisches Interesse*, den
wKritischen Wissenschaften“ ein ,,emanzipatorisches Interesse®.
Den genannten drei Interessearten sollen dann die Bereiche ent-
sprechen, in denen sich das Leben der menschlichen Gesellschaft
abspielt: Arbeit, Sprache, Herrschaft. In der Zeit der Unruhen der
achtundsechziger Jahre setzte sich die Habermassche Wissen-
schaftstheorie weitgehend durch, wobei vielleicht auch eine Rolle
spielte, daB Habermas sich unter bedeutender Mitwirkung der
Massenmedien aktiv in die seit der Mitte der sechziger Jahre
immer stirker werdenden Studentenunruhen einschaltete. Es
blieb aber nicht nur beim allgemein politischen Interesse. Vor
allem unter Padagogen und Erziehungswissenschaftlern, die ja
dafiir bekannt sind, daB sie besonders anfillig sind fiir Neues und
ZeitgemiBes, entwickelte sich schon frith so etwas wie eine
~Emanzipationspadagogik“. Im Jahre 1966 schrieb Herwig Blan-
kertz der theoretischen Padagogik ein erkenntnisleitendes Inter-
esse an ,,Miindigkeit und Emanzipation“ zu. Und zwei Jahre spé-
ter bezeichnete Klaus Mollenhauer als erkenntnisleitendes Inter-
esse der Erziehungswissenschaft die ,,Emanzipation®. Zunachst
dachte man dabei vor allem an die Emanzipation des Einzelnen,
bald aber ging es nur noch um die Emanzipation der Gesellschaft.
Man wollte damit die als ,biirgerlich® abgetane geisteswissen-
schaftliche Padagogik der Diltheyschule iiberwinden.

Allerdings entstanden verschiedene Spielarten der Emanzipati-
onspéddagogik. Eine von ihnen war die ,kritische Pddagogik® im
Sinne ,,gesellschaftskritischer Pidagogik”. Eine andere Form
verstand sich als ,,kommunikative Pddagogik™, die das Verhiltnis
von Lehrer und Schiiler politisch auffaite, das hierarchische Ge-
fille zwischen Lehrer und Schiiler im Unterricht auftheben wollte.
Ein Hohepunkt wurde erreicht, als mit dem Summerhill-Buch von

70

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neill der Gedanke einer ,,antiautoritdren Erziehung™ aufkam, der,
nachdem er eine Zeitlang geradezu enthusiastisch gefeiert worden
war, dann wiederum als zu liberal verworfen und durch die Idee
einer ,sozialistischen oder ,revolutiondren Erziehung“ oder
»proletarischen Erziehung“ ersetzt wurde. Deren Ziel war der
Klassenkampf und die Umerziehung der jungen Menschen zum
kollektiven Denken und Handeln.

Derartige Auswiichse, die man inzwischen auf sich beruhen
lassen kann, sollten uns aber nicht dazu verfiihren, das Emanzi-
pationsthema génzlich fallenzulassen. Mir schwebt allerdings ein
ganz anderer Sinn des Gedankens der Emanzipation vor. Ich
frage mich, ob man in unserer Massengesellschaft sich nicht viel
eher darum bemiihen sollte, sich von der Masse zu emanzipieren,
den Versuch zu unternehmen, zu sich selbst zu kommen, unab-
héngig zu sein von den Einfliisterungen der Reklame und der Pro-
paganda? Der durch die Massenherrschaft bestimmte Mensch ist
bodenlos, hat in sich selbst keinen Halt, keine Ruhe mehr in sich
selbst. Nur eine die Seinsbezogenheit des Menschen beriicksich-
tigende Erziehung konnte hier Abhilfe schaffen. Aber wie bringt
man die verwShnte und mit sich selbst vollig zufriedene Masse zu
einer Anderung ihrer grundsitzlichen Einstellung?

Zudem scheint es ja auch bequem zu sein, sich einem funktio-
nierenden Sozialstaat anzuvertrauen und die Eigenverantwortung
und die staatsbiirgerliche Miindigkeit beiseite zu lassen. Eman-
zipation verlangt aber gerade derartiges wie Selbstverantwortung,
demokratische Handlungsféhigkeitoder oder auch Kritikfihigkeit.
Diese Eigenschaften kdnnen sich allerdings nur in einem gefe-
stigten Ich entwickeln. Die Vorstellung von Emanzipation (man
miifite iibrigens immer fragen: Emanzipation ,von was“ und
,wohin®) ist also nur sinnvoll und vertretbar unter dieser MaB-
gabe. Dagegen ist die Devise gingiger Emanzipationsbestrebun-
gen, alles Tradierte unreflektiert iiber Bord zu werfen, wenig

71



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiberzeugend. Auch hier ist also ein kritischer Geist erforderlich,
um zwischen Sinnvollem und Sinnlosen unterscheiden zu kén-
nen.

Wenn wir die Gegenwart kritisch betrachten, so sind fast in je-
dem Lebensbereich, vor allem in der Erziehung, cduferst kriti-
sche, wenn nicht gar resignierende Tone zu héren. Welche
Griinde konnte es Ihrer Auffassung nach fiir die Fehlentwick-
lungen in Bildung und Erziehung geben, und welche Empfehlung
sollte auf der Grundlage Ihrer philosophischen Theorie an die
Verantwortlichen ergehen?

Diese Frage pafit offenbar gut zu dem, was wir zuvor besprochen
haben. Die Emanzipationspadagogik hat zu einer allgemeinen
Politisierung und zugleich zu einer Entwertung der Aufgaben von
Bildung und Erziehung gefiihrt. Das hat an den Schulen zu kaum
noch tragbaren Zustinden gefiihrt. Die pauschale Kritik der Be-
wegung der ,,Achtundsechziger an der Haltung der Generation
der Eltern, GroBeltern und UrgroBeltern im Zeitalter der natio-
nalsozialistischen Diktatur, die als , Tatergeneration” verurteilt
und diffamiert wurde, hat die Beziehung zwischen Erziehenden
und zu Erziehenden entscheidend gestort. Die ,antiautoritire
Erziehung“ hat den Gedanken der Autoritdt bei den zur Erzie-
hung Verpflichteten geradezu verhafit gemacht. Jeder Ansatz von
Erziehung wird zundchst einmal ,hinterfragt®. Lehrer und Schii-
ler stehen sich als Feinde gegeniiber. Unter titiger Mithilfe der
Eltern wird dafiir gesorgt, dal die Lehrer nicht zuviel von den
Lernenden verlangen. Man bemiiht sich, den Lernstoff moglichst
klein zu halten, die erteilten Pradikate dagegen mdoglichst hoch,
was unter Umstinden vor Gericht erstritten werden kann. Fécher,
die als zu schwer gelten wie Latein und Griechisch, werden aus
politischen Griinden zuriickgedriingt: sie sind angeblich von den

72

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Bildungsbiirgern* eingefiihrt, um die Kinder der Proletarier am
sozialen Aufstieg zu hindern. Die Ausdrucksweise der Schiiler
mit ihrer Vulgédrsprache erlaubt keinerlei differenzierten und
sachbezogenen Umgang mit den Gegebenheiten des Lebens. Die
Orthographie des Deutschen ist ebenfalls politisch verdéchtigt
worden und eine jeder Vernunft hohnsprechende ,,Rechtschreib-
reform“ wurde auf dem Verwaltungsweg eingefiihrt. Selbst
Schulbesuch und Aufgabenerledigung sind nichts Selbstver-
standliches mehr. Gewif} spielt die groe Zahl von Auslinder-
kindern hier eine bedeutende Rolle, doch machen viele deutsche
Kinder und Eltern bei derartigen Pflichtverletzungen mit.

Ein Zweites kommt hinzu. Nicht zuletzt unter dem EinfluB des
amerikanischen Erziehungssystems und der amerikanischen Le-
bensweise ist unsere Gesellschaft zu einer ,SpaBgesellschaft®
verkommen. Das wirkt sich nicht zuletzt bei unseren Jugendli-
chen aus. Leistungsverweigerung bestimmt das Schulverhalten.
Die Schule ist fiir die meisten Jugendlichen etwas Nebensichli-
ches, gar Lastiges geworden. Das eigentliche Leben besteht fiir
sie in der Teilnahme an meist vollig belanglosen, aber die Sensa-
tionsgier befriedigenden Veranstaltungen (,,events*) und im Kon-
sum der Produkte der Vergniigungsindustrie. Das Computerzeit-
alter und die dadurch hervorgebrachten, groBtenteils fragwiirdi-
gen Spiele haben das noch verstérkt. Die verfiihrerische Beschif-
tigung mit Phanomenen wie ,,Play Station® fiillt fast die gesamte
Freizeit aus. So ist es nicht verwunderlich, daB selbst gewisse
einfache, auf der Unterstufe der Schule zu erlernende,
Kulturtitigkeiten wie Lesen, Schreiben, Rechnen nicht mehr be-
herrscht werden. Die sogenannte Pisa-Studie hat die Defizite des
deutschen Schulwesens, aber auch das Desinteresse der Schiiler
an Leistung in erschreckendem MaBe zum Ausdruck gebracht.

So gibt es offensichtlich zwei feindliche Tendenzen, die sich
gegen unsere Vorstellung vom Wesen der Bildung und der Erzie-

73



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hung richten: einerseits die politisch bedingte Ablehnung der
wbiirgerlichen Piddagogik™, insbesondere die der ,,Dilthey-Schu-
le“, andererseits die aus Amerika stammende Lebensform der
wOpaligesellschaft”. Demgegeniiber méchte ich betonen, da3 nach
der biologischen und sozialen Erziehung des Menschen eine gei-
stige Erziehung zur Menschwerdung des Menschen unbedingt
gehort: die ,Bildung“. Bildung aber ist immer ein Geschehen
oder ein spezifischer Zustand, eine VerfaBtheit oder Befindlich-
keit des Einzelnen, welche seiner Entfaltung dient. Um zu ihr zu
gelangen, mul der zu Bildende seine Einzelhaftigkeit erfahren
haben. Sie wird erfahren in der Erfahrung der Teilhabe des Ich
am Sein.

Der Mensch nimmt sich dann nadmlich auf zweifache Weise
wahr: erstens als Teil eines Gesamtzusammenhangs, zweitens
aber auch als Individuum, dessen Eigenart es ist, in Selbstver-
antwortung seiner Vervollkommnung als Mensch entgegenzu-
streben. Bildung ist nun ein Weg, dieses Ziel zu erreichen, vor
allem dann, wenn auf einer hoheren Stufe der Entwicklung Bil-
dung zu Selbst-Bildung wird, d.h. wenn der Mensch aus Eigen-
initiative sich ganz bewuft mit kulturellen, mit geistigen Giitern
auseinandersetzt und in diesen Sinnvolles erfahrt. Die Begegnung
mit sinnvollen Gehalten unserer Kultur formt seine Personlich-
keit, macht ihn frei von denjenigen Kriften, die der Entfaltung
seines Wesens entgegenwirken. So wird der gebildete Mensch
nicht nur aus seinen Erkenntnissen dahingehend schopfen kon-
nen, daB er sein Leben gliicklicher und ausgeglichener verbringen
kann. Er wird dann auch als kritischer und miindiger Biirger zum
Gemeinwohl beitragen kénnen, indem er seine Aufgabe im Leben
bewuBter und reflektierter zu erfiillen vermag. Bildung ist mithin
eine Grundvoraussetzung aller Prozesse, die sich im Leben ab-
spielen und die die Erziehungs- und Bildungsinstitutionen nicht
aus dem Blick verlieren sollten.

74

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auch im Zusammenhang mit dem Bildungssinn verwenden Sie die
bereits erwdhnten Begriffe wie das Schweigen, die Mufe, das
Geistige oder auch die ‘Ur-Bejahung’ zu sinnvollem Handeln.
Welche erzieherische Bedeutung haben sie in der heutigen Zeit?

Bei dem Versuch einer Beantwortung lhrer Frage kann ich zu-
nédchst auf einiges hinweisen, was ich schon kurz vorher iiber
einige Merkmale der Erfahrung des Seins erwihnt hatte. Aber
jetzt geht es um die Praxis von Erziehung und Bildung. Sie er-
wihnen in diesem Zusammenhang vier Begriffe, auf die ich in
der Tat haufiger zuriickgekommen bin.

Nehmen wir sofort den Begriff des Schweigens. Ich erinnere
mich hier mit einigem Vergniigen an einen Vortrag, den ich auf
dem Hohepunkt der achtundsechziger Bewegung auf einer Pad-
agogentagung gehalten habe. Damals ging es in leidenschaftli-
chen Diskussionen um angeblich dringend notwendige gesell-
schaftliche und politische Verdnderung, denen sich die Mehrzahl
der jungen Pidagogen anzuschlieBen schien. Das von mir ge-
wihlte Thema paBte allerdings dann zu dieser Stimmung ,,wie die
Faust aufs Auge®, denn das Thema des Vortrags lautete: ,,Uber
den erzieherischen Sinn des Schweigens®. Ich behauptete damals,
daB gerade der moderne Mensch das Schweigen brauche, berief
mich auf Maria Montessoris ,,stille Stunde“, auf Max Picards
Buch iiber die Welt des Schweigens, auf Weischedels Deutung
der ,Sprache des Schweigens® und suchte den Zusammenhang
des Schweigens mit der Erfahrung des Seins hervorzuheben. Mit
diesem Vortrag, den ich dann 1969 in der ,,Pddagogischen Rund-
schau“ drucken lief3, glaubte ich sehr mutig dem Zeitgeist entge-
gengearbeitet zu haben. Merkwiirdigerweise gab es nach dem
Vortrag kaum Widerspruch, und spater wurden mir die Sonder-
drucke des Aufsatzes geradezu aus den Handen gerissen. Da-
durch ermutigt, habe ich in meine ,,Philosophischen Padagogik®

75



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aus dem Jahre 1984 eine erweiterte Fassung des Aufsatzes unter
dem dem Titel ,,Hegel und der erzieherische Sinn des Schwei-
gens“ aufgenommen. Hegel hat ja nicht nur philosophiehistorisch
an die den Anfingern bei den Pythagoreern auferlegte Schweige-
pflicht erinnert, sondern auch piadagogisch im Blick auf die Ju-
gendlichen seiner Zeit betont, daB das Schweigen die Bedingung
aller wahren Bildung und Erweiterung der Innerlichkeit des Be-
wuBtseins sei. Das hat selbst fiir die heutige Gegenwart, und so-
gar gerade fiir sie noch Bedeutung. Im 20. Jahrhundert deutet
Fritz Klatt das Schweigen als ,,schopferische Pause® zwischen
Horen und Reden, als ,,Ruhelage®; aus der allein das Eigene im
Denken und Sprechen hervorgehen konne. Ferner hat, wie bei
einem frither behandelten Thema schon erwihnt, Max Picard von
dem im Schweigen erfahrenen Sein gesprochen und die ,,schwei-
gende Substanz* im menschlichen BewuBtsein als Grundlage von
Erziehung und Lehre beschrieben.

Doch was bedeutet das Schweigen in unserer heutigen unruhi-
gen und lauten Welt hinsichtlich der Erziehung? Ist es nicht so,
daf} der Mensch unserer Zeit das Schweigen und die Stille weder
sucht noch gar ertragen kann, wenn sie ihn zu umgeben drohen?
Uberall umfangen uns Gerdusche und Larm aller Art, die nicht
nur vom Verkehr zwangsldufig erzeugt werden, sondern auch sol-
che, auf die man leider nicht verzichten kann. Beim Einkauf in
den Kaufhidusern, beim Essen im Restaurant ertont nicht nur
meist iiberlaute Musik, selbst beim Spaziergang im Wald, am
Meer oder beim Radfahren in der Natur kann man beobachten,
daB die Menschen irgendeine musikalische Berieselung fiir not-
wendig halten, was die Technik ja auch durch entsprechende
Geridte moglich macht. Dadurch aber gelingt es nicht mehr, dem
Rauschen der Baume, dem Wellenschlag oder dem Gesang der
Vogel zu lauschen oder auch seinen eigenen Gedanken in aller
Stille nachzugehen. Wir finden also Ablenkung von all dem vor,

76

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

was den Menschen auf sein Innerstes lenkt oder was seine Sinne
offnet fiir das Nichtalltigliche. Schweigen und Stille dagegen
besitzen die Kraft und die Intensitdt, den Menschen wahrhaftig
,»zur Besinnung zu bringen und ihm vor Augen zu fiihren, daB er
sich im Lauten und Gerduschvollen nur verliert.

So ist bekannt, daB durch die GewShnung an diese Weise der
standigen akustischen Einfliisse schon Kinder und Jugendliche
die groBten Schwierigkeiten haben, stille Phasen des Unterrichts
zu ertragen, von den gesundheitlichen Problemen, die durch im-
mer steigendere Lautstirke hervorgerufen werden, einmal ganz
abgesehen. Daf} dies auch Vertiefen in Sachverhalte und das Ver-
stehen von Unterrichtsinhalten beeintrachtigt, mul wohl nicht
weiter erldutert werden.

Schweigen und Stille sind also diejenigen BewuBtseinshaltun-
gen, die viele Weisen des Umgangs mit der Welt in eine andere
und tiefere Dimension riicken. So gilt es also auch, durch Ge-
wohnung die schweigende Begegnung mit den Phdnomenen der
Welt zu stirken, ein Hineinversetzen in solche Erscheinungen zu
ermoglichen und zu fordern, die sich jenseits der Hast und Un-
ruhe — also in der AuBenwendung — im Alltag finden, und die
man in der Regel schon nicht mehr wahrnimmt. Das Schweigen
und die Stille sind zwar vor allem philosophische Kategorien,
aber sie sind zugleich wesentliche Elemente eines besonnenen
und reicheren, weil intensiveren und bewuliteren Lebens. Dieser
Gedanke, so meine ich, sollte deshalb auch erzieherische Mal-
nahmen als Grundlage allen padagogischen Handelns begleiten.

Es gibt aber noch eine Vielzahl von anderen Aspekten zur Be-
deutung des Schweigens und der Stille. Hinsichtlich ihrer erzie-
herischen Bedeutung méchte ich nur noch den folgenden Aspekt
erwihnen, der im Gegensatz zu dem oben ausgefiithrten und den
Einzelmenschen betreffenden nun die zwischenmenschlichen
Beziehungen betrifft. Schweigen als Gegensatz zur unbedachten

77



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Redseligkeit driickt den Respekt, die Achtung vor dem Anderen
aus. Denn verletze ich nicht den Eigenraum, die subjektive
Sphire des Anderen durch zu viele oder falsche Worte? Uber-
schreite ich nicht riicksichtslos und egozentrisch die Grenze des
Néchsten? Verursache ich nicht gar physischen oder psychischen
Schmerz durch ein Verhalten, welches nur meinen Interessen
dient und das des Anderen auBler acht 14Bt? Hier haben wir es
also mit einem Verhalten zu tun, das Selbstreflexion nicht kennt
und dadurch auch nicht die Bediirfnisse des Mitmenschen. Be-
lege fiir derartige Erscheinungen begegnen uns tiglich: in uner-
traglichen Diskussionen, in denen das Zuhoren nicht mehr ge-
lingt, bei larmendem Verhalten, welches beléstigt und die Frei-
heit und das Recht des Nichsten auf Innenleben einschriankt usw.
Sie sehen also, welches Erziehungspotential im Schweigen ver-
borgen ist, was leider immer weniger als Tugend oder als selbst-
verstandliche menschliche Eigenschaft erkannt wird.

Als weiteren mir fiir die Probleme von Erziehung und Bildung
wichtigen Begriff nennen Sie den dem gegenwirtigen Sprachge-
brauch allerdings noch weit ferner liegenderen Begriff der Mufe.
Er ist heute fast ganz verdridngt durch den Begriff der Freizeit.
Aber Freizeit ist heute nichts anderes als arbeitsfreie Zeit und
wird damit vielfach nur vom Arbeitsgedanken her verstanden.
MuBe aber unterscheidet sich von Freizeit dadurch, daB diese im
Gegensatz zur MuBe ,,gestaltet“ werden muB (ich erinnere hier an
das Buch ,Freizeitgestaltung von Fritz Klatt aus dem Jahre
1929). Unter diesem Aspekt ist Freizeiterziechung von grofiter Be-
deutung, wenn man namlich das Gebiet des Freizeitlebens nicht
der Freizeitindustrie mit ihren Auswiichsen iiberlassen will.
MuBe braucht dagegen nicht besonders gestaltet zu werden. Von
der Erfahrung des Seins her verstanden, hat sie immer schon als
bewuBtgewordenes Ausruhen im Sein Gestalt angenommen. Zur
MuBe gehort die Wendung des BewuBtseins nach innen und die

78

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in dieser Zuwendung gefundene Seinsruhe. Der finnische Schrift-
steller Sillanpéda hat in der schon in einem anderen Zusammen-
hang angefiihrten Stelle seines Romans ,,Sonne des Lebens® die
Verbindung der Mufle mit dem Seinsgedanken beschrieben. Der
von der Wanderung in das elterliche Haus heimgekehrte Bauern-
sohn erfahrt: ,,Als hitte sein Innerstes zu sich selber gesagt: Hier
sitze ich nun! Und damit das ganze Ritsel des Daseins erklért und
gedeutet”. Das erscheint zunichst als eine philosophische Er-
kenntnis. Sie ist jedoch zugleich padagogisch, insofern sie Le-
bensbedeutung hat. Denn in der MuBe entdeckt der Einzelne, daB
das in der Welt der Innerlichkeit sich zeigende Sein ihm etwas
kundzutun vermag, gewissermaflen ein ,,ontologisches Postulat*
an ihn richtet. Die MuBle gehért eben nicht nur zur ,,vita contem-
plativa®“, sondern verweist von dort her ebenso auch auf die ,,vita
activa“.

Sie erwihnen ferner den Begriff des Geistigen in der Bildung.
Ich habe zu diesem Thema, soweit ich mich erinnere, leider nicht
viel gesagt. Es ist aber zweifellos ein ganz wichtiges, wenngleich
nicht leicht sprachlich zu fassendes Thema. Wenn man zwischen
Verstand und Vernunft unterscheidet, so gehort der Geistbegriff
gewil zur Vernunft, doch ist diese Unterscheidung keineswegs
iiberall anerkannt. Auf die komplizierte Geschichte des Geistbe-
griffs kann ich natiirlich nicht ndher eingehen, mdchte aber an der
vorldufigen Fassung eines padagogischen Begriffs von Geistig-
keit festhalten. Danach ist Geistigkeit ein hohes Bildungsziel, das
zu unterscheiden ist von Rationalitdt oder Intelligenz. Die Scho-
lastik des Mittelalters unterschied zwischen ,ratio”, der Kraft des
logischen, diskursiven, schlieBenden, auf die Vielheit der Dinge,
des Seienden bezogenen Denkens einerseits, und ,intellectus®,
dem einfachen, unmittelbaren, auf die Einheit des Seienden im
Sein bezogenen Denkens andererseits. Das rationale Denken ist
aktiv: erfaBt und begreift, das intellektuelle oder intuitive Denken

79



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist passiv: vernimmt und beschaut. Unser Denken ist immer
gleichzeitig nach auBen und nach innen gerichtet, ist sowohl ra-
tional als auch intuitiv. In der verbreiteten Padagogik haben wir
in der Erziehung bisher fast einseitig auf die Ausbildung des ra-
tionalen Denkens geachtet. Das hatte durchaus Sinn, beriicksich-
tigte aber nur die nach auflen gerichtete verstandesmaBige Erzie-
hung. Erziehung zur Geistigkeit verlangt demgegeniiber jedoch
eine stirkere Entfaltung der Innerlichkeit, Erweckung des inner-
lich anschauenden Denkens.

SchlieBlich noch ein Wort zum Begriff der ,,Ur-Bejahung*
oder, wie man auch sagen konnte, des ,,Ur-Vertrauens®. Sinnvol-
les Handeln ergibt sich aus dem grundsétzlichen Jasagen zur
Welt, aus dem Grundvertrauen darauf, dafl unser Handeln sein
Ziel erreichen kann. Dieses Ur-Vertrauen ist, wie Bollnow zu-
treffend dargelegt hat, ein Seinsvertrauen. Es liegt allem Ver-
trauen auf das Seiende in seiner Vielheit, auf die dinghafte Welt,
auf die bestehenden Zustinde und Verhiltnisse voraus und zu-
grunde. Aber ohne dieses fundamentale Vertrauen verliert auch
das Handeln in der Welt der Dinge seine Antriebe und seine
Zielgerichtetheit. Eine auf sinnvolles Handeln gerichtete Erzie-
hung findet daher, wenn wir in diesem Punkt iiber Bollnow hin-
ausgehen, seinen Grund in der Erfahrung des Seins.

Rousseau hat Sie offensichtlich zundchst als Philosoph inter-
essiert, spdter aber auch seine pddagogischen Gedanken im
»Emile", denen man allerdings auch skeptisch gegeniiberstehen
kann, wenn man einmal an seine Illusion des grundsdtzlich Guten
im Menschen denkt und die daraus folgende Erziehungsidee, daf3
der Mensch sich seiner Natur gemdf zum Guten hin entfalte,
ohne dafl es duperer Einfliisse bediirfe. Vor allem die antiauto-
ritdre Erziehung hat sich auf diesem Hintergrund einem allzu
freiheitlichen Erziehungsziel verschrieben, dessen Auswirkungen

80

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wir ja heute noch verspiiren. Hat nicht Theodor Litt mit seinem
kleinen Band ,Fiihren oder Wachsenlassen' (1949) eine viel
sinnvollere und iiberzeugendere Alternative geboten?

Rousseau habe ich nicht nur anfanglich als Philosophen verstan-
den. Er war, ist und bleibt fiir mich Philosoph, nicht zuletzt ge-
rade auch als Theoretiker der Erziehung. Wenn Rousseau sich
gegen die Philosophie abgrenzt, so meint er die rationalistische
Aufkliarungsphilosophie. Seine eigene Philosophie wurzelt im
Gefiihl, letztlich und zutiefst im Gefiihl des Daseins, im ,,senti-
ment de |’existence®. Im ,,Emile* betont er, daB} das Ziel der Er-
zichung das Leben sei. Leben aber griindet fiir ihn im Daseinsge-
fiihl. Leider zieht Rousseau aus diesem Gedanken nicht die Kon-
sequenz, im Gefiihl des Daseins das hochste Ziel der Erziehung
zu erblicken. Dieses Versdumnis hat zur Verkennung des unbe-
wuBt philosophischen Charakters der Rousseauschen Pidagogik
gefiihrt.

Die schon in den ersten Sdtzen des ,,Emile” vorgetragene (und
iibrigens natiirlich auch durchaus bestreitbare) Behauptung, daf3
der Mensch von Natur gut und nur durch die Kultur verdorben
worden sei, ist, wie Sie mit Recht erwihnen, dann im 20. Jahr-
hundert von den Vertretern der Idee einer ,,antiautoritdren Erzie-
hung® sehr ungliicklich aufgenommen worden. Wir haben dazu
aus AnlaBl der Frage nach der Emanzipationspadagogik und den
damit zusammenhéngenden Problemen bereits kurz gesprochen.
Wenn man im Blick auf die Gegeniiberstellung von ,,Fiihren* und
»Wachsenlassen” in Theodor Litts bekanntem Buch aus dem
Jahre 1949 ausgeht, so stellt die autoritdtsbekampfende Padago-
gik eine ins MabBlose gesteigerte Ubertreibung Rousseauscher
Ideen dar. Was dabei herausgekommen ist, zeigt sich in der weit-
verbreiteten Zuchtlosigkeit und Verstocktheit innerhalb der ge-
genwirtigen Schiilergeneration. Litt ist im Recht, wenn er dem

81



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wachsenlassen in der Erziehung der Jugend das Fiihren durch
den Erzieher als Alternative zu einer Theorie des bloBen Wach-
senlassens an die Seite stellt. Mir scheint aber, daB es falsch
wire, in einer Theorie der Erziehung Wachsenlassen und Fiihren
als gleichwertig zu verstehen. Wachsen schlechthin ist ziellos. Es
verlangt daher nach einem Korrektiv, welches der Ziellosigkeit
entgegenwirkt und im Sinne eines Bildungszieles eine Richtung
vorgibt. Dies leistet die Fithrung durch den Lehrenden. Anderer-
seits wird der Fithrung gewissermaBen durch das Wissen um die
Bedeutung des notwendigen individuellen Wachsens eine Grenze
gesetzt. Beide Erziehungsweisen sind daher miteinander ver-
flochten und aufeinander angewiesen. Mir scheint aber, daB in
der modernen Erziehungstheorie die Rolle der Fithrung unter-
schitzt zu werden. Der Fiihrung gehért der Primat. Gefiihrtwer-
den ist namlich dann nicht ,,Fremdbestimmtsein®, wenn die Indi-
vidualitdt des Lernenden mitbedacht wird.

Sprache und Dichtung sind in der klassischen Zeit des Grie-
chentums als Medium fiir Erziehung herangezogen worden, in-
sofern mit diesen moralische Haltungen vorbildhaft eingeiibt
werden konnten In der Gegenwart ist nicht nur die Sprache ver-
wabhrlost, wie viele Pddagogen feststellen, sondern mit ihr auch
eine neue Weise der physischen Gewalt aufgetreten. Stimmen Sie
den alten Griechen zu, daf§ durch Literatur Einfluf auf den Men-
schen genommen werden kann?

Die Griechen waren in der Tat der Meinung, dal die Dichter ihre
Lehrmeister gewesen seien, und zwar durchaus auch sprachlich
(etwa in den Dialekten der einzelnen Dichtungsgattungen). Die
Dichter stellten, dem mythisch-paradigmatischen Denken der
Griechen entsprechend, Vorbilder fiir das Denken und das mo-
ralische Handeln vor Augen. Bei Heraklit, bei Xenophanes und

82

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bei Platon kann man lesen, daB vor allem Homer und Hesiod als
Lehrer Griechenlands gegolten haben. Insofern kann man der
These zustimmen, dall durch Literatur EinfluB auf andere Men-
schen ausgeiibt werden kann.

Nun werfen Sie aber auch einen Blick in die Gegenwart. Wie
steht es da mit Sprache und Literatur unserer Zeit? Was die heu-
tige Sprache angeht, so ist zumindest die Umgangssprache in
einer Weise sexualisiert und vulgarisiert, wie sie noch in keiner
anderen Periode unserer Geschichte, selbst nicht in der Sprache
der untersten Schichten, anzutreffen war (ganz abgesehen von
den Kunstprodukten einer ,,Jugendsprache®). Dem hat sich inzwi-
schen schon die Sprache der Politiker, die ja volksnah sein will,
weitgehend angepalit. Selbst die Literatursprache ist gezwungen,
derartigen Tendenzen nachzugeben. Meiner Ansicht nach sind
die Achtundsechziger hier mindestens mitschuldig an der Verro-
hung und Verluderung der Sprache. Erheblichen EinfluB hat je-
doch, freilich in anderer Richtung, die Journalistensprache, nicht
zuletzt die der Fernsehjournalisten, deren Vokabular und Intona-
tion vielfach geradezu sklavisch nachgeahmt wird.

Hinsichtlich der Literatur kann man wohl grundsitzlich dem
griechischen Altertum zustimmen. Die zeitgendssische Literatur
sucht freilich kaum noch moralisches Einwirken, sondern vor
allem politisches. Aber das miiite im einzelnen noch untersucht
und dargelegt werden, wobei wir vermutlich viele Enttduschun-
gen erleben wiirden. Allerdings diirfte uns dazu jetzt die Zeit
fehlen.

Ihre letzten AuPerungen widersprechen dem vielfach geduferten
Vorurteil, die Philosophie sei abstrakt und beziehe sich keines-
wegs auf das reale Leben. Ihre in den letzten Jahren verfafiten
Schriften belehren uns allerdings eines besseren, denn Sie haben
nicht nur eine Einfiihrung in die Lebensphilosophie geschrie-

83



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ben”, sondern danach auch iiber die lebenspraktische Seite der
Philosophie gehandelt”’ und schlielich sogar eine ontologisch
gegriindete Ethik’ vorgelegt. Konnte man sagen, daf§ Sie — wie
es in Platons Hohlengleichnis heifit — den Weg vom Licht in die
Héhle zuriick anstreben, um Ihre Erkenntnisse auf das vom All-
tagsleben beherrschte Dasein anzuwenden? Welche Erkenntnisse
konnten das dortige Leben verdndern? Wieso beziehen Sie sich
auch auf die Lebensphilosophie, der man im allgemeinen eine an-
timetaphysische Haltung nachsagt?

Platonisch gesprochen, befinde ich mich tatsdchlich, und mit
allen Konsequenzen, auf dem Riickweg in die Hohle und zu den
Hoéhlenbewohnern, die nach Platon die Sonne — also die Erkennt-
nis — nicht erblickten und in ihrer Héhle in ihrem alltiglichen
Leben gefangen waren, so daB ihnen ein philosophisches, ein
geistiges Leben, unbekannt war. Ich wollte immer schon eine
Philosophie, die gelebt werden kann, und auch fiir mich selbst
wollte ich ein philosophisches Leben. Der erste Schritt dahin
bestand in der Auseinandersetzung mit der Lebensphilosophie.
Dieser Schritt fiel mir iibrigens gar nicht besonders schwer.

Die Beschiftigung mit der Lebensphilosophie hat bei mir
namlich schon frith begonnen, und zwar schon in meiner K&lner
Studienzeit unmittelbar nach dem Krieg. In einem Scheler-Semi-
nar bei Heimsoeth wurde darin auch der fiir Geschichte der Le-
bensphilosophie so wichtige Schelersche Aufsatz ,Versuche ei-
ner Philosophie des Lebens“ behandelt, der mich stark beein-
druckte und spdter zu Vorlesungen und Seminarveranstaltungen

¥ K. Albert: Lebensphilosophie. Von den Anfingen bei Nietzsche bis zu ihrer
Kritik bei Lukécs. Freiburg/Miinchen 1995.

30 K. AlbertE. Jain: Philosophie als Form des Lebens. Zur ontologischen Er-
neuerung der Lebensphilosophie. Freiburg/Miinchen 2000.

31 K. Albert/E. Jain: Die Utopie der Moral. Versuch einer kulturiibergreifenden
ontologischen Ethik. Freiburg/Miinchen 2003.

84

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

veranlafite, aus denen dann 1995 meine Biicher ,,Lebensphiloso-
phie* und ,,Vom philosophischen Leben* hervorgingen.

Anders als die typisch akademische Philosophie ging es den
Vertretern der Lebensphilosophie nicht zuletzt, ja sogar vorwie-
gend, um die konkreten Lebensfragen und die Aspekte der ,,Le-
benswelt”. Probleme der Kunst, der Religion, der Politik wurden
nunmehr weit emnster genommen. Insbesondere spielten die rein
philosophiehistorischen Erérterungen nur noch eine nebenséchli-
che Rolle.

Die iibrigens keineswegs bei allen Vertretern der Lebensphilo-
sophie bestehende antimetaphysische Einstellung hatte ich schon
bald kritisiert und ihr den Versuch einer ontologischen Erneue-
rung lebensphilosophischen Denkens entgegengestellt, insbeson-
dere auch in den von mir verfafiten Teilen der ,,Philosophie als
Form des Lebens* und in meinem Beitrag ,,Lebensphilosophie,
gelebte Philosophie und Erfahrung des Seins“ in dem von Robert
Josef Kozljanic herausgegebenen ,Jahrbuch fiir Lebensphiloso-
phie®.

Ihren Ausfiihrungen schlieffen wir eine weitere Frage an, die die
fragwiirdige Moral unserer Zeit betrifft, und der Sie mit der on-
tologischen Ethik einen Ausweg aus dem Dilemma anbieten. Die
grundlegende Frage wdre zundchst, was die bisherigen ethischen
Konzepte nicht bieten und worin sich IThre Auffassung von diesen
unterscheidet.

Der nichste Schritt in die Platonische ,,Hohle* fiel mir in der Tat
erheblich schwerer. Ich hatte jahrelang die Entwicklung auf dem
Felde der Ethik und Moralphilosophie unbeachtet gelassen, und
erst recht die Versuche einer ,,Ethik ohne Metaphysik®. Die mehr
oder weniger sanfte Gewalt von Freunden und Weggefihrten
brachte mich schlieBlich doch noch dazu, die bis dahin von mir

85



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unbeachtete ethische Thematik in den Blick zu nehmen und in
einer ,,Ethik der Seinsgemeinschaft“ mit der Lehre von der Er-
fahrung des Seins zu verbinden.

Eine solche ,,ontologische Ethik* unterscheidet sich wesenhaft
von mir bisher bekannten Ethikkonzepten, die allesamt auf von
auflen hergeleitete Theorien zuriickzugehen scheinen, entweder
auf rein verstandesmiBige Konstruktionen oder auf auBenweltlich
gewonnene Grundsitze oder gar auf die bekannten Habermas-
schen in ,idealen Sprechsituationen* zustandegekommenen
Ubereinstimmungen zwischen ausgesuchten Diskursteilnehmern.
In der Erfahrung des Seins liegt nimlich dagegen eine moralische
Aufforderung, gewissermalen, wie schon frither erwidhnt, ein
»ontologisches Postulat“. Das bedeutet, dal eine seinsbezogene
Ethik sich auf eine stets in der inneren Erfahrung gegebene Norm
berufen kann.

Es gibt auf der Welt kaum einen Ort, an dem es nicht katastro-
phale Bedingungen hinsichtlich der Verletzung der Menschen-
rechte gibt, und selbst im zwischenmenschlichen Bereich moder-
ner Demokratien werden moralische Grundsdtze kaum mehr
beachtet. Zudem sprechen wir inzwischen von einem Kampf der
Kulturen, wobei vor allem auch die Religion wohl mafgeblich
Anteil an Verstofien gegen ethische Grundsdtze hat. Was kann die
ontologische Ethik in diesem Zusammenhang leisten?

Wenn ich versuche, zu den in Ihrer Frage aufgeworfenen Proble-
men Stellung zu nehmen, so wird mir zundchst klar, daB meine
eigene Ethik letztlich eine ,,Ethik von innen® ist: die ,,ontologi-
sche Ethik® ist eine Ethik der inneren Erfahrung. Die von lhnen
erwihnten Themen beziehen sich jedoch auf auBenweltliche, auf
allgemeine gesellschaftliche Zustinde, und zwar zunichst auf die
fast iiberall in der Welt geschehenden Verletzungen der Men-

86

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schenrechte, jedoch sodann auf die sich selbst innerhalb der west-
lichen Demokratien ausbreitende Unmoral in den zwischen-
menschlichen Beziehungen, werfen dann schlieBlich noch einen
Blick auf den Kampf der Kulturen, der sich inzwischen, nicht
zuletzt wegen der Intoleranz des Islam, auch auf das Gebiet der
Religion erstreckt. Wenn man hier von einer nach innen ge-
wandten, nach einer auf das einzelne Individuum bezogenen
Ethik etwas geleistet haben mdochte, kann man jedenfalls keine
schnelle Losung erwarten. Eine ontologische Ethik, eine auf die
innere Erfahrung des Seins gegriindete Ethik verlangt zunéchst
eine Metanoesis, ein Umdenken von Auflen nach Innen, vom
Gesellschaftlichen zum Individuellen, vom Oberflichlichen zur
Tiefe der Innerlichkeit. Erst wenn das erreicht ist, kann man von
einer ontologischen Ethik etwas erhoffen.

Sie haben immer betont, daf8 es Ihnen um das Individuum geht.
Aber wir leben inzwischen — wie das schon viele Philosophen wie
Nietzsche, Ortega, Jaeger oder Jaspers und neuerdings Sloterdijk
mit allen Folgen ausgemalt haben — in einer Massengesellschaft.
Gibt es da einen Ausweg?

In der Tat leben wir in einer Massengesellschaft, in der die Mas-
sen die Herrschaft angetreten haben und Leben, Denken und
Handeln der Menschen bestimmen. Einen Ausweg gibt es nur,
wenn wir vor allem die Einzelhaftigkeit des Menschen wieder
entdecken, seine Individualitit, und zwar in einer Tiefe, in der die
Seinsverbundenheit des Menschen erfalit wird. Sie gibt dem Ein-
zelnen Halt und Sicherheit, so dal} er in der Masse er selber blei-
ben und sich zu sich selbst entwickeln kann.

Uber das Thema der Massengesellschaft kénnen wir meiner
Ansicht nach nicht sinnvoll weiter nachdenken, wenn wir nicht
auf die beiden Richtungen des menschlichen Denkens blicken.

87



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das menschliche BewuBtsein ist ndmlich immer wesenhaft ei-
nerseits auf die AuBBenwelt gerichtet, andererseits auf sich selbst,
auf die Innerlichkeit, die Innenwelt. Zum Massenmenschen ge-
hort es, daB er einseitig nur auf die AuBBenwelt gerichtet ist, auf
die Welt des Alltaglichen, die Welt der vielen Dinge und Ereig-
nisse. In dieser eindimensionalen Welt gibt es viele oberflachli-
chen Gemeinsamkeiten und Ubereinstimmungen. In ihr vermag
der durch das Massendenken bestimmte Mensch sich einzurich-
ten. Dazu muB er sich freilich an die anderen Menschen anpas-
sen. Der Lohn dieser Anpassung besteht dann darin, dal man sich
von einer groBen Gemeinschaft getragen fiihlt, in ihr lebt und
damit ,,in* ist. Denn vor nichts fiirchtet der Massenmensch sich
mehr als davor, ,,out zu sein. Dafiir ist er bereit, die Eigenstédn-
digkeit seines Selbst und seines Selbstwertgefiihls aufzugeben.
Im Grunde hat er nicht einmal mehr das Gefiihl einer eigenen
Seele. Diese hat er an eine ,,Kollektivseele® abgegeben, an das
Heideggersche ,Man“. Der Verlust der eigenen Seele aber fiihrt
schlieBlich zu dem, was Heidegger die ,,Seinsvergessenheit®
nennt, zum Verlust des ExistenzbewuBtseins.

Befreiung aus der Wurzellosigkeit des Massendaseins kann es
daher nur geben, wenn der Einzelne es aufgibt, sich gewisserma-
Ben geistig nur in der Welt der duBeren Gegebenheiten aufzuhal-
ten. Entscheidend ist dafiir die Wiederentdeckung der Innenwelt.
Die Riicksicht auf diese fiihrt aber keineswegs zur Isolation des
Denkens, wie verstindnislose Kritik annehmen konnte. In letzter
Konsequenz gelangt die Bezogenheit auf die Innerlichkeit zum
Seinsgedanken und zur Erfahrung des Seins. ,Im Innern ist ein
Universum auch®. Oder, wie der Sozialist und Eckhartinterpret
Landauer es ausgedriickt hat: ,,Unser Allerindividuellstes ist un-
ser Allerallgemeinstes®. Dieses Allerallgemeinste verbindet letzt-
lich aber alle Individuen.

88

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Um das alles noch einmal zusammenzufassen: die Entfaltung
der Individualitdt ist ein fundamentaler ProzeB des werdenden
Menschseins, der das Subjekt erst zur ,Person‘ macht, der zu
einer Festigung seines Selbst fiihrt und ihn auf die Aufgabe in der
Gesellschaft vorbereitet und schlieBlich zur Verantwortung befi-
higt. Eine so verstandene Individualitdt unterscheide ich strikt
von der Art und Weise, wie Individualitdt in der Gegenwart in
der Regel verstanden wird, ndmlich von einem Individualismus,
der nichts anderes zum Ziel hat, als das Durchsetzen eigener In-
teressen und die Befriedigung eigener Wiinsche. Individualitit
dagegen ist immer auch auf den Anderen gerichtet, dessen Rechte
und Lebensvorstellungen nicht den egoistischen eigenen Interes-
sen zum Opfer fallen diirfen. Insofern besteht meiner Auffassung
nach eine wirklich funktionierende Gesellschaft aus geistig reifen
und verantwortungsbewuften Individuen, die das ,Miteinander*
nie aufler acht lassen.

In einem weiteren kleinen Band nehmen Sie Stellung zur ‘Phi-
losophie im Schatten von Ausschwitz’, welcher zum einen die
Situation der jiidischen Philosophen dieser Zeit beleuchten und
zum anderen ihre Bedeutung fiir die europdische Philosophie be-
legen will. Welche philosophischen Schwerpunkte der behan-
delten Denker haben Sie selbst beeinfluft und wie erkliren Sie
die Instrumentalisierung und Verunglimpfung der jiidischen Phi-
losophie durch den Nationalsozialismus?

Die von lhnen genannte Schrift ,,Philosophie im Schatten von
Auschwitz* gehort im Sinne des Platonischen Hohlengleichnis in
die Phase der Riickkehr des Philosophen in die Hohle. Fiir mich
begann hier der Schritt von der Ethik in die Politik. Und auf die-

2 Dettelbach 1995.

89



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sem Felde fiihlte ich mich verpflichtet, auch ein Wort iiber die
Hitlerzeit zu sagen, die ich damals als bekennender Katholik zu-
tiefst bedriickend empfunden habe. Die Nationalsozialisten be-
kidmpften in den zwdlf Jahren ihrer Herrschaft iibrigens nicht nur
die Religion, sondern versuchten auch die Philosophie ihrer pri-
mitiven Weltanschauung anzupassen. Dabei wurden jiidische und
jidisch verwandte Denker ausgegrenzt und in ihren Leistungen
abgewertet. Mit besonderem HaB wurde der Nobelpreistriger
Henri Bergson verfolgt, den ich 1973 in einem Aufsatz in der
»~Emuna“ zu verteidigen suchte, wobei ich verwundert feststellen
mubfte, daB nationalsozialistische Autoren wie Baeumler, Gruns-
ky, Lehmann, Weinhand]l oder Max Wundt weiter bei uns lehren
durften.

Die Verfolgung jiidischer Denker erreichte ihren Hohepunkt
durch die Ermordung mehrerer Philosophen sowie der Philoso-
phin und Ordensfrau Edith Stein. Die Schiilerin des Begriinders
der ,Phidnomenologie“ Edmund Husserls wurde in Auschwitz
umgebracht, der in die Tschechoslowakei geflohene Theodor
Lessing in seinem Hause von zwei sudetendeutschen Nationalso-
zialisten erschossen, Walter Benjamin starb auf der Flucht vor
den Nationalsozialisten im spanischen Port Bou, Paul Ludwig
Landsberg im Konzentrationslager Sachsenhausen (hinsichtlich
Landsbergs muf} ich mich heute {ibrigens in zwei Punkten korri-
gieren: der Schiiler und Freund Max Schelers war wie dieser nur
von seiner Mutter her jiidischen Blutes, auch wurde er nicht als
Jude verhaftet und ins Konzentrationslager gebracht, sondern als
aufsédssiger Elsdsser).

Im Blick auf den philosophischen Gehalt seines Werkes habe
ich in meinem Auschwitzbuch zunéchst Lessing als einen der
wichtigsten Lebensphilosophen, Kulturkritiker und Vordenker
einer vom Einzelnen ausgehenden politischen Philosophie vor-
gestellt. Bei Edith Stein hat mich besonders ihre philosophische

90

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und religiése Entwicklung interessiert, ihre hindernisreichen Be-
miihungen um eine Habilitation als Jiidin und Frau, sowie ihr
Weg von der phdanomenologischen Wissenschaft zum Thomismus
und zur Auseinandersetzung mit der Heideggerschen Philosophie.
Walter Benjamin scheint mir als Philosoph weniger zugénglich
zu sein, mehr dagegen als Literaturwissenschaftler. SchlieBlich
noch Landsberg. Mit ihm verbindet mich am meisten. Schon sein
Platonbuch halte ich fiir sehr bedeutend, sodann sein so erfolgrei-
ches Werk ,,Die Welt des Mittelalters und wir“, schlielich die
»Einflihrung in die philosophische Anthropologie®, iiber die ich
mehrfach Seminare abgehalten habe. Ich wire gerne sein Schiiler
gewesen, habe mich auch in verschiedenen Aufsitzen mit seinen
Gedanken auseinandergesetzt, nicht immer allerdings zustim-
mend.

Neben den hier genannten Denkern hat Bergson mich stark be-
einfluft, vor allem in seiner Wirkung auf die Lebensphilosophie.
Menschlich aber hat jiidisches Denken und Leben den stirksten
Eindruck bei mir hinterlassen durch Simone Weil. Vielleicht des-
halb, weil sie sich als Philosophin und moderne Mystikerin sehr
eindringlich mit einem fiir den Menschen wichtigsten Thema
befaBt hat, dem Tod und der Uberwindung der Todesangst. In-
dem sie fordert: ,,Sich allem verhaften. — Durch jede Empfindung
hindurch das All empfinden®, geht die jiidische Denkerin von der
Erfahrung der Einheit von Ich und Sein aus, in welcher das Ge-
fiihl der Sicherheit und Geborgenheit begriindet zu sein scheint.”
Diese philosophische Grunderfahrung, die auch im Moment des
Todes wirksam wird, ist nicht zuletzt gerade fiir die Deutung des
Todes von fundamentaler Bedeutung. Die Aufhebung des Ich im
Tod ist schmerzhaft, erschreckend und angsterregend, die Aufhe-

3 Schwerkraft und Gnade. Miinchen 1952, S. 241. Vgl. auch K. Albert: Einfiih-
rung in die philosophische Mystik. Darmstadt 1996, S. 68.

91



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bung des Ich im All, im Sein dagegen nimmt dem Tod das Be-
drohliche und den Schmerz. Bei Simone Weil heiBit es in diesem
Sinne:

»Ich mag sterben, das Universum dauert fort. Das ist kein Trost
fiir mich, wenn ich etwas anderes bin als das Universum. Ist je-
doch das Universum fiir mich wie ein anderer Leib, dann hort
mein Tod auf, fiir mich von gréBerer Bedeutung zu sein als der
Tod eines anderen.“*

Wir sehen also, daB die Seinserfahrung nach Simone Weil
Kraft verleiht und Stidrke, dem Tod ohne Furcht entgegenzuse-
hen. Es geht also in der Erfahrung des Seins nicht nur um Theo-
retisches, sondern um Existentielles. Das ist ein Gedanke, der in
der heutigen Zeit, in der alles mit dem Tode Zusammenhéngende
verdridngt wird, bemerkenswert ist. Durch die Medien werden wir
zwar stindig mit dem Tod konfrontiert, aber dies hat eher zur
Abstumpfung gefiihrt, nicht aber zu einer tieferen Reflexion die-
ser auf alle Menschen zukommenden Tatsache des eigenen To-
des.

Die ernsthafte Beschiftigung mit dem Problem des Todes aber
ist schon in Platons ,,Phaidon” von zentraler philosophischer
Bedeutung und ganz allgemein sehr wesentlich fir den Men-
schen, denn sie erinnert ihn nicht nur an seine Endlichkeit, sie
1aBt ihm auch das Leben selbst in einem anderen Licht erschei-
nen, ldBt ihn die Dinge anders sehen und bewerten, 146t ihn si-
cherlich auch anders denken und handeln. Aus der Reflexion des
Todes resultiert also die Aufforderung, sein Leben zu iiberden-
ken.

Ihre letzte Frage kann ich nicht beantworten. Man miifite dazu
wissen, woher letztlich der HaB der Nationalsozialisten auf die
Philosophie jiidischer Denker sich herleitet. Das aber wiirde weit

3% Schwerkraft und Gnade, S. 240.

92

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

umfassendere Kenntnisse und Untersuchungen erfordern, die sich
auch auf den bei vielen Volkern bestehenden Antisemitismus
beziehen miiiten. Wer aber hitte das wissenschaftliche Riistzeug
zu einer derartigen Betrachtung und wer, besonders bei der Emp-
findlichkeit dieses Themas, das dazu erforderliche Feingefiihl?

Ihre neueste Verdffentlichung befafit sich mit einigen brisanten
politischen Problemen der unmittelbaren Gegenwart, ndmlich
mit dem Problem der Erweiterung der Europdischen Union und
der Aufnahme der Tiirkei. Was veranlafit sie zu einer Ablehnung
und wie begriinden Sie das im Blick auf die Seinsgemeinschaft?

Mit der Beantwortung dieser Frage zwingen Sie mich zu dem
letzten Schritt, den ich auf dem auf dem Weg in die Niederungen
des Hohlendenkens zu gehen bereit bin: in die Tagespolitik und
die diese bestimmenden einander sich heftig bekampfenden poli-
tischen Interessen. Dennoch handelt es sich um ein fiir das Leben
Europas entscheidendes Thema. Die Frage der Erweiterung der
Europidischen Union macht dabei im allgemeinen noch die ge-
ringsten Probleme, wenn es sich um die bisher zu Europa ge-
zihlten Lander und Vélker handelt, nachdem die Trennung durch
den Warschauer Pakt aufgehoben ist. Im Falle der Tiirkei verhélt
sich das ganz und gar anders. Die tiirkische Regierung verlangt
nunmehr, da sie nach der Eroberung Konstantinopels einen drei-
prozentigen Teil des alten Europa besitzt, dal auch der grofie
anatolische auBereuropdische Rest des Landes in die Gemein-
schaft der europdischen Volker aufgenommen wird. Fiir die Tiir-
kei hitte dies in der Tat erhebliche wirtschaftliche Vorteile. Auch
konnte sie ihren BevolkerungsiiberschuB auf die anderen europdi-
schen Linder, vor allem aber auf Deutschland verteilen. In einem
Kapitel der ,,Zeitfragen* bin ich auf die damit zusammenhéngen-
den Probleme bereits eingegangen.

93



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In den Vereinigten Staaten Nordamerikas steht man dem tiirki-
schen Ansinnen trotz einiger Riickschldge in den gegenseitigen
Beziehungen grundsitzlich wohlwollend gegeniiber, da man vor
allem an die strategische Situation der Tiirkei denkt. Die gegen-
wirtige deutsche Regierung und, wenngleich gewil aus anderen
Griinden, auch die franzésische Regierung hat sich dem ameri-
kanischen Standpunkt angeschlossen. Die politische Verbunden-
heit, im Falle Deutschlands sogar die alte Freundschaft und Waf-
fenbriiderschaft mit der Tiirkei, ist zumindest bei uns unbestrit-
ten. Zu bedenken ist aber, ob man aus diesem Grunde die Tiirkei
zu einem Teil Europas machen muB. Die Beviolkerung der euro-
péischen Staaten sieht ndmlich der inzwischen in der Tiirkei viel-
fach als berechtigte Forderung und Ehrensache verstandenen
Aufnahme in die Europdische Union mit gemischten Gefiihlen
entgegen. Man ist nicht selten der Meinung, die Tiirkei sei, kurz
gesagt, im Verhiltnis zu Europa ,,zu groB, zu arm und zu ver-
schieden®. Darin liegen tatsdchlich drei starke Argumente gegen
eine Aufnahme. Zu den beiden ersten Argumenten will ich Ihnen
hier gar nicht viel sagen, hochstens dafl bei dem Begriff der
GroBe nicht nur der geographische Aspekt bedacht werden sollte,
sondern ebenso der der Bevolkerungszahl. Und iiber die 6kono-
mische Situation der Tiirkei mogen die Wirtschaftswissenschaft-
ler urteilen. Mir selber geht es mehr um die mit der Verschie-
denheit der Tiirkei zusammenhédngenden Probleme. Dabei gebe
ich gerne zu, daB es diese grundsitzliche Verschiedenheit bei
einzelnen in Europa lebenden gebildeten Tiirken ldngst nicht
mehr gibt.

Die wesenhafte Verschiedenheit zwischen der Tiirkei und Eu-
ropa besteht in drei Momenten: in der Geschichte, im Islam als
der von den meisten Tiirken angenommenen Religion und in ge-
wissen vorislamischen, aber mit dem Islam inzwischen verschwi-
sterten Stammesbrauchen.

94

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zum Beispiel in der wechselvollen Geschichte der Volker
Europas seit dem ersten vorchristlichen Jahrhundert in der An-
tike, im Mittelalter und in der Neuzeit geschah, hat in der Ge-
schichte der Tiirkei keine Entsprechung, abgesehen von den Zei-
ten, in denen von tiirkischer Seite Eroberungskriege in einzelne
européische Linder geflihrt wurden. Die Geschichte der heutigen
Tiirkei beginnt im 11. Jahrhundert mit dem Eindringen islami-
sierter Turkstimme nach Anatolien, wo sich um 1300 das Osma-
nische Reich entwickelte, nach 1923 dann die Republik seit Ke-
mal Atatiirk. Im einzelnen konnen wir auf die eigenstindige ge-
schichtliche Entwicklung der Tiirkei hier natiirlich nicht nidher
eingehen. Die Unterschiede werden besonders deutlich im Be-
reich der Kultur. Die europdische Kultur hat ihre Wurzeln zu-
nachst in der Literatur, Philosophie und bildenden Kunst des
Griechentums, sodann in der davon angeregten Kultur des west-
lichen und 6stlichen Christentums, aus dem dann die aufklireri-
schen Ideen der Freiheit des Individuums und der Betonung der
Gleichberechtigung der Frauen hervorgingen. Zu dieser abend-
landischen Kultur hat die Tiirkei schon durch den bei ihr herr-
schenden Islam keinen Zugang.

Damit sind wir bei einem zweiten Moment der Verschieden-
heit zwischen Europa und der asiatischen Tiirkei. Religios geho-
ren die Tiirken zum Islam in seiner sunnitischen Form. Zwar wird
heute vielfach betont, dafl die moderne Tiirkei laizistisch sei,
doch ist vor allem in Anatolien der Islam immer noch die herr-
schende Religion. In letzter Zeit beobachtet man sogar in den auf
europédischem Boden bestehenden tiirkischen Gebieten eine Re-
Islamisierung. Vor allem auf vier Feldern erscheint der Islam als
die Religion der Tiirken von den durch das Christentum be-
stimmten Religions- und Lebensformen verschieden. Der Islam
unterscheidet sich erstens vom Christentum wesenhaft schon
durch sein besonderes Gottesverhiltnis. Dieses ist bestimmt

95



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durch die Unterwerfung (das Wort ,Islam’ bedeutet ,Unterwer-
fung’) der Glaubigen unter einen i{ibermachtigen und den Men-
schen unendlich entriickten Gott Allah. Der Muslim senkt vor
ihm den Blick zu Boden, der Christ dagegen blickt zu Gott als zu
seinem liebenden Vater auf. Ein zweiter Unterschied aber ist fiir
christliches Denken weit anstoBiger: die grundsitzliche Trennung
der Geschlechter, die schon im Koran mit einer Abwertung des
weiblichen Geschlechts verbunden ist. Das wirkt sich drittens aus
im islamischen Recht, den barbarischen Gesetzen der Scharia,
nach der etwa im Falle eines Ehebruchs der Mann hichstens mit
Auspeitschung bestraft, die Frau aber gesteinigt, also getotet
wird. Viertens jedoch kennt der Islam keine Toleranz gegen die
»ungldaubigen®, denen allein schon deshalb eine ewige Hollen-
strafe droht, weil sie nicht zur Gemeinschaft der ,,Gldubigen*
gehoren.

Leider hat sich der Islam in vielen von ihm beherrschten Lan-
dern noch mit einzelnen, aus vorislamischer Zeit entwickelten
Stammesbriauchen verbunden, die nicht nur fiir christliches, fiir
zivilisiertes, sondern iiberhaupt aus allgemein-menschlichem
Denken geradezu abstoflend und menschenverachtend sind. Dazu
gehoren vor allem die im Kindesalter vorgenommene Beschnei-
dung der Médchen (die eine ungeheuer schmerzhafte Verstiim-
melung bedeutet), die Zwangsehe und die ,,Ehrenmorde®. Derar-
tige Brauche finden sich nicht nur in Anatolien, sondern teilweise
auch bei den in Deutschland lebenden muslimischen Tiirken,
selbst offenbar in Einzelféllen sogar die Madchenbeschneidung.
Haufig fehlt schlechthin der Wille zur Integration, und Assimila-
tion an die Lebensformen des Gastlandes wird sogar gefiirchtet
und als Verlust der kulturellen Identitdt bezeichnet. Vor kurzem
wurde in Berlin eine junge tiirkische Frau von ihren eigenen Brii-
dern ermordet, weil sie sich zu sehr an die Lebensweise der deut-

96

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Frauen angepaBt und sich damit gegen die Ehre der Familie
vergangen habe.

Hier geht es also um Rechtsstaatlichkeit, d.h. um die Einhal-
tung der Rechtsnormen, die das ,,Einwanderungsland* vorsieht.
Es ist zu beobachten, da} besonders Muslime erhebliche Pro-
bleme haben, die Gesetze der westlich gepridgten Lander zu re-
spektieren und einzuhalten. Dies 4Bt sich erkldren (wenn auch
nicht unter demokratischen Gesichtspunkten verstehen) durch die
Ableitung ihrer Gesetzgebung aus dem Koran, dessen Vorschrif-
ten als unverdanderlich und mit keiner anderen Rechtsnorm kom-
patibel betrachtet werden. Man darf auch nicht aus dem Blickfeld
geraten lassen, daB diese Vorstellung immer noch in einigen Ko-
ranschulen vehement vertreten und vermittelt wird, wie ja der
Verfassungsschutz immer haufiger feststellt.

Dies also zu einigen der wichtigsten politischen Griinde der
Ablehnung einer Vollmitgliedschaft der Tiirkei in den européi-
schen Staatenbund. Nun aber kehren Sie mit dem letzten Halbsatz
Ihrer Frage unvermittelt noch einmal auf den Grundgedanken der
wontologischen Ethik“ zuriick. Sie zwingen mich damit auf eine
ganz andere Denkebene. Die Frage der Aufnahme der Tiirkei in
die europiische Union ist eine Frage auf der Ebene des Seienden,
auf der die Menschen in ihrer Unterschiedenheit und in ihrer
nicht seltenen gegenseitigen Feindschaft betrachtet werden, der
Begriff der Seinsgemeinschaft bezieht sich dagegen auf eine
Ebene, auf der alle Menschen vereint sind: Européer und Tiirken,
selbst wenn diese als Tiirken sich zu einer aus moderner Sicht
menschenfeindlichen Religion bekennen. Wir miissen also unter-
scheiden zwischen den politischen Tatsachen, die eine Vollmit-
gliedschaft der Tiirkei in den europdischen Staatenbund duBerst
fragwiirdig machen, und einem philosophischen Fundament, wel-
ches zunidchst von der Gemeinsamkeit und Gleichbehandlung
aller Menschen ausgeht. Diese Gemeinsamkeit konnte allerdings

97



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durchaus auch in der konkreten Wirklichkeit realisiert werden,
wenn nicht die oben ausgefiihrten Griinde dagegen sprichen.
Denn gerade die Seinsgemeinschaft hat ja zum Ziel, die Wiirde
und Unverletzlichkeit des Anderen zu garantieren, da ein jedes
Individuum Teil eines iibergeordneten Ganzen ist. Wird dieser
Grundsatz aber verletzt, so wire wohl die Seinsgemeinschaft in
ihrem innersten Kern fragwiirdig.

Sie haben in Ihren Ausfiihrungen die Momente der Verschieden-
heit der muslimischen Welt von der abendldndischen auf zahlrei-
chen Ebenen erlautert. Ich wiirde aber gern noch einmal auf ein
doch offensichtliches und von Ihnen schon hervorgehobenes Pro-
blem eingehen, ndmlich das Problem des Verstdndnisses der
Individualitdt in bezug auf die universalen Menschenrechte, die
Jja auch Grundlage der europdischen Gemeinschaft sind und von
der sich die Auffassungen anderen Kulturen deutlich unterschei-
den. Unter ,Menschenrechten‘ sind bekanntlich international
garantierte Rechte zu verstehen, auf die jedes Individuum zum
Schutz seiner Wiirde und Unverletzbarkeit Anspruch hat. Der
universale Geltungsanspruch der Menschenrechte wird jedoch in
neuester Zeit zunehmend in Frage gestellt, insofern behauptet
wird, daff die Idee der Menschenrechte ein Produkt der abend-
ldndischen Aufkldrung, der westlichen Zivilisation sei, welches
nicht uneingeschrdankt auf andere Kulturen iibertragen werden
kénne, wolle man diesen nicht christlich-abendldndische Werte
aufzwingen. Sie werden mir sicherlich zustimmen, dafi der
Mensch im nahen und fernen Osten keineswegs als Individuum
betrachtet wird, sondern beispielsweise im Islam als Geschopf
Allahs, woher sich die menschliche Identitdt bestimmt, oder etwa
im Konfuzianismus, der den Menschen ebenfalls nicht als Ein-
zelwesen versteht, sondern als soziales Wesen, das seine Person
ausschlieflich als Mitglied einer Gemeinschaft begreift. Wie

98

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann man unter diesen kulturell so unterschiedlich gepragten
Menschenbildern, die auch eine unterschiedliche Rechtskultur
nach sich zogen, einen fruchtbaren Dialog iiber Menschenrechte
herbeifiihren?

Ich stimme lhnen zu, daf die Vorstellungen von der Individualitat
in den verschiedenen Kulturen sehr verschieden sind und daf
sich daraus erhebliche Probleme hinsichtlich einer Ubereinstim-
mung inbezug auf die Menschenrechte ergeben, wie ich ja auch
schon am Beispiel der muslimischen Gesellschaft erldutert habe.
Es besteht in der Tat die Gefahr, daB im Blick auf den ethnischen,
religiosen, politischen und auch sozialen Pluralismus der Welt
zur Zeit eine Relativierung der moralischen Werte und damit
auch eine Relativierung der universellen Geltung der Menschen-
rechte stattfindet. Diese Relativierung ist sicherlich auch ein
Grund des sogenannten Krieges der Kulturen, der die Hoffnung
auf ein Zueinanderfinden der Vélker in weite Ferne riickt. Aber
die Legitimation fiir die Menschenrechte kann meiner Auffassung
nach weder allein mit religiosen Vorstellungen begriindet werden
noch mit rein innerweltlichen, also rechtsstaatlichen und auf-
kldrerischen sikularen Vorstellungen, sondern mit Uberzeugun-
gen, die die genannten Vorstellungen iiberschreiten: den philoso-
phischen. Dies erfordert allerdings ein Umdenken der Volker,
oder sagen wir: es erfordert eine zeitgerechte Auslegung der
iiberlieferten Vorschriften, aus denen erwartete Verhaltensweisen
abgeleitet werden. Und hier stoBen wir auch bereits auf ein
ernstzunehmendes Problem. Denn wenn zum Beispiel der Koran
als einzig authentische Quelle allen Rechts gilt und sein gottli-
cher Ursprung als unangreifbar, so wird ein Umdenken schwer-
lich zu erhoffen sein. Ahnliches trifft auf ferndstliche Gesell-
schaften zu, die an der Hierarchie in der Gesellschaft festhalten
und folglich ein objektives Recht nicht in Erwégung ziehen, auch

99



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenn sie sich zu einer demokratischen Staatsform bekennen. Ich
nenne hier exemplarisch nur Indien, dessen Kastensystem trotz
einer demokratischen Staatsform immer noch einen erheblichen
EinfluB auf Rechtsvorstellungen ausiibt. Vielen Kulturen ist mit-
hin die Vorstellung eines individuellen Rechtsanspruchs fremd,
und die Forderung nach individuellen Menschenrechten, iiber-
haupt die Forderung der individuellen Entfaltung, wird daher als
Eingriff in die kulturelle Eigenart verstanden, ja geradezu als
westliche AnmaBung mit imperialistischen Motiven. Doch be-
sonders im Zeitalter der Globalisierung liegt in diesem Aspekt ein
schwerwiegendes Gefahrenpotential, dem nur damit zu begegnen
ist, da die Erkenntnis der weltweiten Verantwortung fiir das
friedliche Zusammenleben der Menschen der einzige Garant fiir
das Wohlergehen der Menschheit ist. Nur eine Verstindigung
iiber das Wesen des Menschen als autonomes Individuum kann
aus diesem Dilemma herausfithren. Grundlage dafiir aber ist die
Erkenntnis, daB jedes Seiende Teil eines iibergreifenden Seins ist,
welches ihm seine Wiirde und sein wahres Menschsein erst ver-
leiht. Eine solcher, philosophisch gegriindeter Entwurf diirfte es
allen Kulturen erméglichen, die Geltung von Menschenrechten
zu akzeptieren.

Schlieflich noch eine Frage zu der zur Zeit hitzigen Diskussion
um die Begriffe Leitkultur und Patriotismus, die ja aus gegen-
sdtzlichen politischen Lagern zu geradezu boswilligen Anschul-
digungen und Vorurteilen gefiihrt haben, wobei beide Begriffe
kaum hinreichend diskutiert oder gar gekldart worden wdren.
Kann man die eine oder Vorstellung iiberhaupt vertreten, ohne
sich jeweils einem bestimmten Verdacht auszusetzen?

Der ,,bestimmte Verdacht“, von dem Sie reden, ist natiirlich der
des Rechtsextremismus. Und Rechtsextremismus wird fast immer

100

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit Nationalsozialismus in Verbindung gebracht. In der Tat wa-
ren sowohl die Nationalsozialisten als auch betont politisch
rechtsgerichtete Biirger von der Bedeutung der deutschen Kultur
in iibertriecbenem MaBe iiberzeugt. Ebenso haben Nationalsoziali-
sten und Anhinger der politischen Rechten sich als die einzig
wahren Patrioten empfunden. Ich mochte aber zeigen, daB es sich
sowohl hinsichtlich des Begriffs einer deutschen Leitkultur als
auch in der gegenwirtigen Patriotismusdebatte um véllig anderes
handelt. Aber lassen Sie mich der Reihe nach vorgehen.

Als vor einer Reihe von Jahren der Begriff einer deutschen
Leitkultur zur Diskussion gestellt wurde, und zwar, soweit ich
mich erinnere, von einem fiihrenden christdemokratischen Poli-
tiker, erhob sich sofort ein Sturm der Entriistung: sozialistische
Politiker erkannten sofort die Mdoglichkeit, in diesem Punkt die
christlich-demokratische Partei in die Ndhe des Nationalsozialis-
mus zu riicken. Selbst der angeblich so parteiunabhingige Bun-
desprisident Rau mischte sich kritisch ein. Der Vertreter des Zen-
tralrats der Juden behauptete sogar, im Gedanken einer deutschen
Leitkultur liege die Aufforderung, ,,Fremde zu jagen, Synagogen
anzuziinden, Obdachlose zu téten“. Aber auch nicht wenige poli-
tisch ungebundene Biirger empfanden den Leitkulturgedanken bei
uns als etwas Gefdhrliches. Ich halte das einerseits fiir eine Folge
der Umerziehung, andererseits aber auch fiir das Resultat man-
gelnder Begriffsklirung.”> Man wollte zunichst, wie man verste-
hen kann, den Deutschen die ihnen von den Nationalsozialisten
anerzogene Uberheblichkeit und die Weltherrschaftspline aus-
treiben. Das gelang dann allerdings in einem Malle, das neue
Probleme aufwarf. Das bei uns bewirkte SchuldbewufBtsein und
die damit verbundene demiitige BuBgesinnung fiihrte zu immer

** Vgl. hierzu K. AlberVE. Jain: Zeitfragen. Funf philosophisch-politische Be-
trachtungen. Miinster 2005.

101



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

neuer Suche nach von im Namen Deutschlands vollbrachten Un-
taten und letztlich zu SelbsthaB und zur Selbstverleugnung. Man
wollte, daB mit dem Gedanken an die deutsche Kultur niemals so
etwas wie Fithrung, Leitung oder gar Herrschaft verbunden sein
diirfe. Unter diesen Voraussetzungen war es sehr bald mit dem
Gedanken an eine Leitkultur in Deutschland vorbei. Die Diskus-
sion dariiber verschwand noch schneller, als sie aufgekommen
war.

Allerdings hatte man sich iiber etwas gestritten, was man nicht
kannte oder — wie schon gesagt — was nie prézise begrifflich ge-
kldrt wurde. Weder hatten die Beflirworter einer deutschen Leit-
kultur im einzelnen gesagt, worin diese besteht, noch hatten ihre
Gegner gewuBt, was sie lediglich im Blick auf den Namen ,,Leit-
kultur* zu bekampfen fiir nétig hielten. Im Gegensatz zu solchen
ins Blaue hinein Diskutierenden begann ich mich einmal zu fra-
gen, was denn iiberhaupt unter dem Inhalt einer deutschen Kultur
verstanden werden konnte. Bei der Suche nach einer Antwort auf
diese Frage war mir bald klar, da3 es gar keine reine, keine un-
vermischte deutsche Kultur gibt. Die deutsche Kultur ist zunéchst
einmal Teil der Kultur Europas und hat von dort grundlegende
Ziige angenommen. Dennoch behaupte ich, dal es moglich ist,
innerhalb der unbestreitbar europdisch bestimmten deutschen
Kultur das charakteristisch Deutsche zu entdecken und hervorzu-
heben. Das scheint mir besonders leicht méglich zu sein auf den
Gebieten der Philosophie, der Dichtung, der Musik und ebenso
auf den verschiedenen Feldern der bildenden Kunst. Im Leitkul-
turkapitel der Schrift ,,Zeitfragen™ habe ich das ein wenig ndher
ausgefiihrt. Hier nur einige knappe Hinweise.

Auf dem Gebiet der Philosophie hat Deutschland zwar die
meisten der in der Welt fithrenden Denker hervorgebracht (z.B.
Kant, Hegel, Marx, Nietzsche, Heidegger) doch kommt bei die-
sen das eigentlich Deutsche noch nicht oder nur wenig zum Aus-

102

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

druck. Dieses scheint mir insbesondere in den mystischen
Aspekten der Philosophie zu liegen. Die Mystik und Philosophie
Meister Eckharts und seiner Schiiler Suso und Tauler gehort
hierhin, ebenso die mystische Philosophie Jakob Bohmes, des
»~philosophus teutonicus®, auf den sich dann die Vertreter des
deutschen Idealismus mit ihrer Forderung nach Selbsterkenntnis
und Innenzuwendung bezogen. Starkes Interesse fiir die Mystik
hatten auch Schopenhauer, Nietzsche (,,Eigentlicher Zweck alles
Philosophierens die intuitio mystica®), Heidegger (dieser jeden-
falls zuletzt mehr fiir die Gnosis) und einzelne zur Lebensphilo-
sophie gezdhlte Denker wie Theodor Lessing.

Unser Land gilt ferner als das Land der ,,Dichter und Denker.
Soeben war von den Denkern die Rede. Wie steht es mit den
Dichtern? Hervorragende Dichter gibt es bei allen Vélkern. Was
ist das Deutsche bei den deutschen Dichtern? Dreierlei scheint
die deutsche Dichtung auszuzeichnen: die Neigung zum Denkeri-
schen, die Neigung zum Religisen, etwa in der Naturfrommig-
keit, und die Hinwendung zum Seelischen und Innerlichen, ver-
bunden mit Weltfremdheit, insbesondere hinsichtlich des Politi-
schen. So urteilt beispielsweise Edgar Hederer, Herausgeber ei-
ner bekannten Anthologie. Und Thomas Mann faf3t die beriihmte-
ste Eigenschaft der deutschen Lyrik neben der deutschen Meta-
physik und Musik im Begriff der Innerlichkeit zusammen.

Dasselbe findet Thomas Mann auch bei der deutschen Musik
und ihrer Bezogenheit auf Innerlichkeit. Das bedeutet: Ausein-
anderfallen des spekulativen und des gesellschaftlich-politischen
Elements. Besonders Bach wird in seiner protestantisch-deut-
schen Frommigkeit immer wieder als Beispiel fiir das wesenhaft
Deutsche in der Musik angesehen. Jehudi Menuhin findet bei
Bach sogar Mystik und Metaphysik: Bachs Musik konne ,.einen
Seinszustand herbeifithren”. Typisch deutsch ist auch das deut-
sche Interesse an einer philosophischen Deutung der Musik. He-

103



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gel, Schleiermacher, Schopenhauer und Nietzsche haben sich
darum bemiiht.

SchlieBlich die bildende Kunst. Ihr Schaffen ist zwar auf die
Auflenwelt bezogen, doch erscheint in ihr ebenso etwas Innerli-
ches, Seelisches und Geistiges, vor allem in der Kunst der , klas-
sischen Moderne®, die ihre Wurzeln nicht zuletzt in der deut-
schen Romantik und der romantischen Philosophie hat. Beispiele
dafiir kann man in der Malerei bei Franz Marc, Paul Klee und
Max Beckmann finden. In der Plastik und Skulptur des 20. Jahr-
hunderts gilt Lehmbrucks ,,Kniende“ als Vorbild und Sinnbild
expressionistischer Kunst durch den Ausdruck von Zartheit und
Tiefe, Innigkeit und Innerlichkeit des Lehmbruckschen Haupt-
werks. In der Theorie der Architektur bemiiht sich Walter Gro-
pius um den Ausdruck eines neuen Weltgefiihls, in dem das bis-
herige dualistische Weltbild einem EinheitsbewuBtsein Platz
machen miisse und das damit ,,zur Manifestation unseres inneren
Wesens* werde.

Wenn wir also von einer Leitkultur eines bestimmten Volkes,
also auch des deutschen, sprechen wollen, so handelt es sich im-
mer um das Pridgnante, Eigenartige, Unverwechselbare, das nicht
in Konkurrenz mit anderen tritt oder dieses abwertend iibertreffen
will, sondern einfach um etwas Typisches und Charakteristisches
einer nationalen Gemeinschaft. In die eigene, gewachsene Kultur
wichst der junge Mensch zunéchst hinein. Er wird darin seinen
kulturellen Ort finden und von ihm aus sich auch anderen Kultu-
ren 6ffnen kénnen. Beliebigkeit und Indifferenz wiren allerdings
das Gegenteil einer solchen Haltung, die ursiachlich auf den Ver-
lust des Eigenen oder den Verzicht darauf zuriickzufiihren ist.
Eine Leitkultur ist demzufolge die erste und wichtigste Orientie-
rung fiir den Menschen. Und mit Recht haben in jiingster Zeit
einige deutsche Politiker es gewagt, das Thema einer deutschen
Leitkultur wieder aufzunehmen.

104

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was nun das Thema des Patriotismus angeht, so hingt es eng
mit dem der Leitkultur zusammen, denn Patriotismus im Sinne
von Vaterlandsliebe hat vor allem kulturelle Wurzeln, und das
gerade in Deutschland. Liebe zum Vaterland bezieht sich daher
nicht zuletzt auf die in Deutschland entwickelte Kultur, wie ich
sie soeben andeutungsweise zu beschreiben versucht habe. Frei-
lich hat Patriotismus auch noch andere Wurzeln. Hier ist insbe-
sondere die Heimatliebe zu erwidhnen. Heimat ist der Ort oder die
Landschaft, der wir uns in besonderer Weise verbunden fiihlen.
Solches Heimatgefiihl erscheint fast immer als Ergebnis von frii-
hen Erfahrungen der Kindheit und Jugendzeit, im Zusammenle-
ben mit Eltern und Geschwistern, mit Schulkameraden und
Freunden. Zu dieser frithen Zeit gehoren ferner die Jahre, in de-
nen wir unsere Muttersprache erlernen, der wir in unserem gan-
zen weiteren Leben verbunden bleiben, falls uns nicht ein
schlimmes Schicksal von ihr entfremdet (besonders in dem Falle,
daB unmenschliche politische Maflnahmen den Gebrauch der
Muttersprache zu unterdriicken suchen). Albert Camus hat die
Liebe zu seiner nordafrikanischen Heimat dargestellt als Bewuf3t-
sein, ,,daB es einen Ort gibt, wo das Herz seinen Frieden findet*,
und sich dabei auf Plotin und damit auf die Philosophie der Er-
fahrung des Einen bezogen. Darum ist Heimatgefiihl fast immer
mit einer Art Sehnsucht nach der Zeit des Lebensanfangs verbun-
den, die vermutlich zuletzt und zutiefst eine ontologische Sehn-
sucht ist. Und darum ist das Leid der aus der Heimat vertriebenen
Menschen so unsagbar schwer und auch nach vielen Jahren kaum
zu stillen, ganz unabhingig von den seelischen und korperlichen
Verletzungen, die immer wieder bei solchen Vertreibungen ge-
schehen.

Heimatliebe gehort also zum Patriotismus, ist aber wohl nur
eine Vorform, stellt gewissermaBen seine subjektive, seine emo-
tionale Seite dar. Der Patriotismus der Vaterlandsliebe bildet

105



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dagegen die objektive Seite, betrachtet soziale, kollektive, politi-
sche Aspekte. Allerdings spielt auch hier das Geflihl eine Rolle.
Es gibt ndmlich durchaus ein patriotisches Gefiihl: die gemein-
same Verbundenheit in der Liebe zum ,Land der Viter, der
Vorfahren, der sprachlichen und schicksalsbedingten Gemein-
schaft eines Volkes in seinem Staat und damit zu seiner gemein-
samen Geschichte. In diesem Punkt gibt es freilich im Falle
Deutschlands einige Schwierigkeiten. Das zur Zeit bei uns vor-
dergriindig herrschende GeschichtsbewuBtsein ist namlich durch
die Aufarbeitung der Zeit der nationalsozialistischen Diktatur
durch ein dadurch hervorgerufenes allgemeines Schuldbewuft-
sein auf schwerste gestért. Im 6ffentlichen BewuBtsein stehen
Hitler und die von ihm und den Nationalsozialisten begangenen
Verbrechen so sehr im Vordergrund, daB8 die Jahrhunderte der
deutschen Geschichte fast in Vergessenheit geraten sind, nicht
zuletzt auch im Schulunterricht. Die stindigen Hinweise auf die
deutsche Schuld der Nazizeit — so berechtigt sie auch sind — ma-
chen es schwer, uns zu unserem Land und zu seiner komplexen
Geschichte zu bekennen. Gerade im Schillerjahr sollten wir wie-
der an das alte und tiefverwurzelte Freiheitsstreben der Deut-
schen mit einem gewissen Stolz denken, das zuletzt noch die Ge-
schwister Scholl und ihre Freunde bis zur Opferung ihres Lebens
getragen hat. Vielleicht ist die — gewill mit Nachhilfe durch die
westlichen Siegermichte ermdglichte — Errichtung einer freiheit-
lichen (gelegentlich sogar ein wenig zu freiheitlichen) Demo-
kratie etwas, was unser patriotischen Gefiihl tragen konnte. Und
das nicht zuletzt nach der unblutigen Revolution in Ostdeutsch-
land mit dem Ergebnis der Wiedervereinigung der von den Sie-
germéchten erzwungenen Trennung der beiden Teile unseres
Landes. Wir diirfen also im vollen Sinne und trotz allem, was im
Zweiten Weltkrieg geschehen ist, Patrioten sein. Demgegeniiber
wirkt der von Politologen wie Dolf Sternberger und Jiirgen Ha-

106

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bermas vorgeschlagene bloBe ,,Verfassungspatriotismus® blaf,
bodenlos und geistfern.

Mit Patriotismus wird allerdings nicht selten ein iiberspitzter
Nationalismus oder Chauvinismus verwechselt. Nationalgefiihl
ist an sich nichts Schlechtes, wohl aber seine Ubersteigerung. In
dieser Form stellt der Nationalismus eine Perversion des Patrio-
tismus dar, indem dabei das eigene NationalbewuBtsein unkri-
tisch erhoht und in einzelnen Fiéllen geradezu ins Irrationale
iibersteigert wird, so daB in nationalistischer Verblendung sogar
die politischen Fehler der eigenen nationalen Geschichte stand-
haft geleugnet werden. Zu diesem iibersteigerten Nationalismus
gehort die Geringschidtzung und Kritik aller anderen Nationen,
denen man sich tiberlegen fiihlt und die deshalb verachtet und als
Feinde betrachtet werden. Das aus solcher Einstellung hervorge-
hende riicksichtslose Verfechten der Interessen der eigenen Na-
tion und die MiBachtung der Lebensrechte der anderen Nationen
hat immer wieder zu Unfrieden zwischen den verschiedenen Vol-
kern gefiihrt sowie zu Vorbereitung militdrischer Auseinander-
setzungen zwischen ihnen bis hin zu Vernichtungskriegen gegen-
einander, insbesondere dann, wenn ein derartiger chauvinisti-
scher Nationalismus ideologisch bestimmt ist, wie etwa im Pan-
slawismus oder im Islamismus als fundamentalistischem Islam.

Sie haben die neuerliche Verwendung der Begriffe Leitkultur und
Patriotismus mit Recht zundchst politisch-historisch betrachtet
und damit der in den éffentlichen Diskussionen zu beobachtenden
Begriffsunschirfe entgegengewirkt. Das ist auferordentlich
wichtig, weil vor allem diese Begriffsunschdrfe die allseits be-
kannte Polemik ja geschiirt hat. Konnte man die Begriffe Leit-
kultur und Patriotismus aber auch philosophisch zu verstehen
suchen?

107



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natiirlich! Das Philosophische ist bei der ndheren Beschiftigung
mit den beiden Begriffen ohnehin nicht weit. Zunichst ist die
deutsche Kultur, wie sie sich in ihrer Geschichte entwickelt hat,
sehr lange Zeit philosophisch durchtrankt gewesen, namlich
ebenso in Dichtung, Musik und bildender Kunst. Das 148t sich
zeigen, wie ich es schon vorher darzustellen versucht habe. So-
dann ging es in der politischen Geschichte unseres Landes immer
wieder um die Freiheit, und zwar im Laufe der Zeit, stindig mehr
um die Freiheit des Einzelnen. Und gerade in diesem Sinne ist
unsere Demokratie eine freiheitliche, die das hohe Gut der indi-
viduellen Existenz zu schiitzen und zu férdern aufgefordert ist.
Aber das ist noch nicht das Wichtigste, wenn man iiber Leitkultur
und Patriotismus philosophisch nachdenkt. Mir féllt hier zunachst
das Wort des Archimedes ein: ,,Gib mir, wo ich stehen kann: und
ich werde die Erde bewegen®. Wer immer etwas zustandebringen
will, braucht einen festen Ort, von dem aus er agieren kann.
Kultur und Geschichte unseres Landes liefern uns diesen Ort, den
Ort, an dem wir stehen, Ful} fassen kénnen. Das BewuBtsein des
eigenen Deutschseins, deutsch zu sein wie Luther und Bach, wie
Walther von der Vogelweide und Goethe, wie Mechthild von
Magdeburg und Ricarda Huch, wie die K&nigin Luise und Sophie
Scholl, dieses Bewufitsein muB3 aber hier nicht Halt machen: es
gibt uns zugleich den Blick frei fiir das vaterlandische Bewuljt-
sein der Angehdrigen anderer Nationen. Um zu einem solchen
doppelt gerichteten Standpunkt zu finden, ist eine Wendung auf
uns selbst hin gefordert, eine innere Zuwendung, Achtsamkeit auf
uns selbst, Selbsterkenntnis. Vertiefte Selbsterkenntnis erdffnet
letztlich den Blick von uns selbst hin auf die Welt, hin auf das
Ganze und die Einheit des Seienden. Leitkultur und Patriotismus
haben also deshalb nicht nur politische Bedeutung.

108

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erlauben Sie noch eine letzte Frage, die auf Ihr philosophisches
Anliegen zuriickfiihrt. Wir haben ausfiihrlich iiber die Probleme
der globalen Welt gesprochen, fiir die es offenbar keine Losung
zu geben scheint. Halten Sie es fiir méglich, daf eine philoso-
phische Religion, von der Sie sprechen, dem Frieden der Welt
dienen konnte?

Ob ich es fiir moglich hielte, daB eine philosophische Religion
imstande wiére, dem Frieden der Welt zu dienen? Diese Frage mit
einem Ja zu beantworten, wire jedenfalls sehr kithn. Zwar neige
ich tatsdchlich zu einer derartigen Kiihnheit, muf} aber sofort hin-
zufligen, daB das, was ich unter ,philosophischer Religion® ver-
stehe, im besten Falle sich friihestens in einem Jahrhundert auf
den Weltfrieden auswirken kénnte.

Was aber hat man sich unter einer philosophischen Religion
vorzustellen? Auf dieses Thema war ich ja vor einigen Jahren in
meiner Abhandlung ,,Philosophie als Religion® naher eingegan-
gen. Noch nie hatte ich indessen solche Probleme mit einer Ver-
offentlichung erlebt. Ein Verlag hatte zwar grundsitzlich nichts
gegen den Inhalt, verlangte aber eine vollstindige Umarbeitung.
Ein weiterer Verlag duBerte den Verdacht, dal es sich nur um
eine Zusammenfassung meiner bisherigen Arbeiten handele, doch
verkannte man leider, daf ich diese Arbeiten unter einen génzlich
neuen Gesichtspunkt gestellt hatte. SchlieBlich erhielt ich trotz
anfanglich gezeigtem Interesse noch eine Absage mit der Be-
grindung, das Manuskript sei ,allzu gewagt“. Diesem Urteil
konnte ich im Grunde nur zustimmen, denn auch mir war wih-
rend der Niederschrift der Abhandlung klar geworden, daf3 die
Idee einer philosophischen Religion sehr kiithn war, daB sie letzt-
lich den Entwurf einer zur Zeit noch unbekannten kulturiibergrei-
fenden Religion darstellte und die Gegnerschaft sowohl von den
Anhéngern einer rein wissenschaftlichen Philosophie als auch der

109



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vertreter der verschiedenen Einzelreligionen herausforderte. Am
SchluB war ich froh, das Manuskript in der Reihe ,,Philosophie
im Kontext des jungen rheinischen Gardez-Verlages unterge-
bracht zu haben.

Dies also zum wechselvollen Schicksal der Abhandlung. Nun
aber einige Bemerkungen zur Sache, wobei wir geschichtlich da-
von ausgehen wollen, daB die Philosophie aus der Religion her-
vorgegangen ist und da3 dieser religise Ursprung auch in der
weiteren philosophischen Entwicklung immer wieder hervorge-
treten ist. Die Religion ist also das Erste, das Anfingliche, doch
liegt in ihr zugleich Philosophisches, denn in der religiosen Er-
fahrung begegnet dem Menschen etwas Uberzeitliches, Dauern-
des, Ewiges. Dieses heiBit schon im sechsten vorschristlichen
Jahrhundert bei Parmenides das ,,Sein®, bei Heraklit das ,,Eine*.
Platon und Plotin haben diesen Ansatz aufgenommen und weiter-
gefiihrt. Die christliche Antike (Augustinus und Dionysius Areo-
pagita) und ebenso das christliche Mittelalter haben den Gottes-
namen aus Exodus 3,14 (,,Ich bin, der ich bin“ oder ,,Ich bin der
Seiende*) mit dem Gedanken und der Erfahrung des Seins ver-
bunden. In der Neuzeit lebt die Verbindung von Religion und
Philosophie weiter in den Gottesbeweisen bei Descartes, in Spi-
nozas Lehre von der einen Substanz (Lichtenberg: erwartet von
einer zukiinftigen Universalreligion, daf} sie ,gelduterter Spino-
zismus* sei), im Pantheismusstreit der Aufkldrung und des deut-
schen Idealismus sowie in den Theorien des Erhabenen und des
Staunens. Die philosophisch-religidse Situation der Gegenwart ist
gekennzeichnet durch Nietzsches Wort ,,Gott ist tot”. Jedoch
entwickelt sich bei Nietzsche wieder eine moderne Mystik, bei
anderen Denkern eine Sehnsucht nach Stille und der ,,Seinshaf-
tigkeit* des Schweigens (Max Picard).

Philosophie gibt es aber nicht nur im Abendland, sondern auch
in Indien und China. Und wie bei uns findet sich in einigen For-

110

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

men sowohl der indischen wie der chinesischen Philosophie ein
Denken, das Philosophisches und Religidses verbindet. Wir ha-
ben zu Beginn unseres Gesprichs ja schon die Upanischaden und
den Daoismus erwahnt. Im Hinblick auf die dort entwickelte
philosophische Religion gibt es also Ubereinstimmung und Frie-
den zwischen westlichem und 6stlichem Denken. AuBerhalb die-
ser philosophischen Religion unterscheiden sich dagegen die ver-
schiedenen Religionen in der Welt wesentlich, stehen sich als
Konkurrenten gegeniiber und sogar als Feinde, die sich nicht
selten verfolgen und bekdmpfen. Diese Feindschaft ist fiir den
Islam geradezu konstitutiv, da die Anhidnger aller Religion in
,,Gldubige® und ,,Ungldubige”, in Moslems und Nicht-Moslems
unvers6hnlich und ohne jedes Verstindnis fiireinander voneinan-
der getrennt werden. Daher kann es zur Zeit keinen Frieden unter
den Einzelreligionen geben.

Wenn indessen nicht einmal die Religionen untereinander
Frieden schlieBen konnen, so scheint dies bei den verschiedenen
Vilkern der Welt noch schwerer zu sein. Allerdings findet man
bei den Religionen nur selten iiberhaupt eine Friedensabsicht,
wihrend die Politiker immer wieder vom Frieden unter den Vol-
kern sprechen, ja sogar vom Weltfrieden. Mit Recht hat deshalb
Dolf Sternberger in seiner beriihmten Heidelberger Antrittsvor-
lesung iiber den Begriff des Politischen betont, dal der Friede
Gegenstand und Ziel der Politik, die politische Kategorie
schlechthin sei. Solange die Einzelreligionen Unfrieden unter den
Vélkern stiften, indem sie ausgrenzen, sich abgrenzen von ande-
ren, die ihren Intentionen und religiosen Vorstellungen nicht
folgen, kann die Politik keinen Frieden in der Welt herstellen.
Eine auf die Erfahrung des Seins und der Erfahrung der Seinsge-
meinschaft gegriindete philosophische Religion kdnnte jedoch in
der Tat dem Frieden der Welt dienen. Aber dazu miiite es ein
globales Umdenken geben und eine verwandelte Menschheit.

111



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/0.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Namenregister

Adorno, Th.W. 69
Amalrich von Bena 59
Arendt, H. 33
Aristoteles 10, 34
Augustinus 48, 110

Baader, F. von 49

Bach, J.S. 26, 103, 108

Baeumler, A. 90

Ballauff, Th. 18f.,20

Beaufret, J. 67

Beckmann, M. 104

Behn, S. 19

Benjamin, W. 90f.

Bergson, H. 27f., 52f., 56,
66, 90f., 93, 95

Bernhard von Clairvaux 55

Bernhart, J. 39

Blankertz, H. 67, 70

Bohme, J. 49f.,, 103

Bollnow, O.F. 80

Brezinka, W. 67

Buber, M. 12, 34, 53

Biirg, H. 21

Camus, A. 105
Chuang-dse 39, 41, 43f.

Debon, G. 40

Descartes, R. 11, 28, 48,
110

Dionysius Areopagita 48,
50,110

Eichendorff, J. 16
Eliade, M. 46, 60

Fichte, J.G. 16
Frazer, J.G. 46

Fustel de Coulanges, N.D.
46

Goethe, J.W. von 16, 55,
108

Gropius, W. 104

Grunsky, H.A. 90

Habermas, J. 69f., 86, 106

Hartmann, N. 18

Hederer, E. 103

Hegel, G.W.F. 16, 22, 49,
54, 76, 102, 106f.

Heidegger, M. 17-20, 26,
38, 53, 59ff., 64, 66-69,
88, 91, 102f.

Heimsoeth, H. 17-20, 36,
84

Heine, H. 55

Heraklit 48, 82, 110

Hesiod 83

Hitler, A. 31f,, 90, 106

Homer 83

Horkheimer, M. 69

Hsiieh Hua 41

Huch, R. 108

Husserl, E. 29, 90

113



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ionesco, E. 28f.

Jacobi, F.H. 27, 54, 63
Jaeger, W. 45, 87
Jaspers, K. 17, 87

Kant, I. 16, 18, 23, 36, 102
Kelek, N. 58

Kemal Atatiirk 95

Klatt, F. 76, 78

Klee, P. 104

Koch, J. 18-21, 36f., 46, 66
Konfuzius 33, 42

Landauer, G. 88

Landsberg, P.L. 33, 90f.

Lao-tse 16, 18, 33, 39-42

Lavelle, L. 16, 18ff., 23,
28ff., 35,37, 53, 56, 68

Lehmann, G. 90

Lehmbruck, W. 104

Leisegang, H. 18

Lessing, G.E. 54

Lessing, Th. 90, 103

Ley, H. 32

Lichtenstein, R. 25

Litt, Th. 81, 84f.

Lotz, J.B. 60

Luther, M. 108

Lyotard, J.F. 24

Mahler, G. 26
Mann, Th. 106
Marc, F. 104

Marcel, G. 38

114

https://dol.org/0.5771/9783495993712 - am 21.01.2021 6, 07:41:36.

Meister Eckhart 7, 18f, 27,
35ff., 44, 46-55, 57, 59,
103

Mensching, G. 19, 58f.

Menuhin, J. 103

Merkelbach, R. 46

Messiaen, O. 26

Mollenhauer, K. 67, 70

Musil, R. 51

Newman, B. 24f.

Nietzsche, F. 12, 16, 32, 50,
87, 102ff.,, 106, 110, 114

Nikolaus von Kues 48f.

O'Neill E. 51,71

Ogiermann, H. 60

Ortega y Gasset 87
Otto, R. 57ff.

Parmenides 19ff., 48, 110,
114

Picard, M. 53, 75f, 110

Platon 9, 16, 18f, 27, 34,
38, 45-50, 60f., 83f.f., 89,
91f, 110

Plotin 48, 56f., 105, 110

Przywara, E. 60

Rahner, K. 52, 60, 62
Rasch, W. 51
Rothacker, E. 19
Rousseau, J.J. 28, 80f,,

Sartre, J.P. 38
Schankara 57
Scheler, M. 58f., 69, 84, 90



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schelling, F.W. 16, 25, 29,
45, 49

Schiller, F. 16, 106

Schimmel, A. 57

Schleiermacher, F. 59, 104

Schneider, A. 17

Scholem, G. 57

Schopenhauer, A. 16, 40,
49f., 54, 103f.

Scotus Eriugena 50

Sillanpad, F.E. 51, 64, 79

Stein, E. 57,90

Sternberger, D. 106, 111

Strawinsky, 1. 26

Suso, H. 103

Tauler, J. 103

Tibi, B. 58
Tillich, P.  58ff.

Wackerzapp, H. 48
Walther von der Vogelweide
108
Warhol, A. 25
Weil, S. 33, 91f.
Weinhandl, F. 90
Weischedel, W. 75
Welsch, W. 25
Welte, B. 60
Wilhelm, R. 16
Wundt, M. 90

Xenophanes 82

115



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/0.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sachregister

Abgeschiedenheit 44f.
Asthetik 18, 22f., 40, 55

BewuBtsein 9, 17, 27ff., 35,
46,79,91,112

Demokratie 32,110,112
Denken, asiatisches 40, 42f.

Einssein §, 52

Erfahrung, innere 21, 90

Ethik 11ff., 24, 34f.,, 40, 45,
69, 86-89, 93, 101

Gemeinschaft  32-35, 91,
99,108, 110

Héhlengleichnis 18, 38, 48,
87,93
Humanismus 69ff.

IchbewuBtsein 8

Idealismus, deutscher 23,
36, 50f., 106, 115

Individualismus 12, 35,
91f, 101f.

Individualitdt 32, 35, 91

Innenwelt 63, 91f.

Innenwendung 64f.

Innerlichkeit 26, 42, 66, 78,
82, 90ff., 107f.

intuitio mystica 9

Intuition 27, 51

Islam  58f. 90, 98f., 100,
102, 111,115

Kult 47f.,
Kunst 8, 22-25, 36, 88, 98,
106, 108, 112

Leben, geistiges 7, 10, 45

Lebensform 11, 35, 76

Lebensphilosophie 24, 28,
38, 86ff., 94, 107

Literatur 12, 15, 23, 25,
85f., 98

Logos 47f.

Masse 31, 64, 74, 91

Massengesellschaft 64, 73,
90f.

Metaphysik 11, 16, 19, 21f.,
24, 26, 36, 38, 40, 69f.,
89, 107

Musik 16, 23, 25f, 79,
106f., 112

Mulle 77, 81

Mystik 7f, 11, 17ff, 23, 28,
37, 39, 40, 44, 49, 50-59,
95, 106f., 115

Mythos 47, 48, 49

Nationalsozialismus 17, 31,
093, 96, 104f.

117



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Piadagogik 14, 40, 67ff., 71,
73, 76, 78, 82, 84
Pantheismus 54-57
Patriotismus 104, 109-113
Politik, politisch 9, 14, 23,
29f., 32, 60, 71, 73, 75f,,
88,93, 104f, 111,116
Postmoderne 23

Rationalitdt 42, 82

Religion 7ff., 36, 38, 41,
45-48, 54, 56, 58-63,
88ff., 93, 98f., 101, 113-
116

Seinsbewufitsein 24, 28f.,
69

Seinserfahrung  7f., 11ff,,
20ff, 26f., 29f., 32, 35,
38f., 42, 52, 69, 95

Seinsgedanke 26, 61ff., 69

118

https://dol.org/0.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36.

Seinsgemeinschaft 12, 34,
35, 89,96, 101, 116

Seinsverbundenheit 8, 12,
52,71,91

Sozialismus 32

Sozialitat 30, 33

Soziologie 21

Staunen 10ff., 36, 64ff,

Stille 45, 64ff., 79f., 115

Taoismus 44
Tod 26, 46, 57, 95, 96
Toleranz 13, 60, 99

Umwendung 11
Universalismus 12

Weisheit 12, 40, 46
Wirklichkeit 29
Wissenschaftstheorie 21, 72

Zweckrationalitit 13



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliographie Karl Albert

A. Biicher

10.

1.
12.

13.

14.

Die Lehre vom Erhabenen in der Asthetik des deutschen
Idealismus. Bonner Diss. 1950 (Schreibmasch.), 161 Blitter
Philosophie der modernen Kunst. Monographien zur phi-
losophischen Forschung Bd. 50. Meisenheim 1968, 89 S., 2.
Aufl. St. Augustin 1984, XIV und 94 S.

Die ontologische Erfahrung. Ratingen 1974, 204 S.

Zur Metaphysik Lavelles. Mit einer Bibliographie von L.
Sziborsky. Bonn 1975, 168 S.

Meister Eckharts These vom Sein. Untersuchungen zur Me-
taphysik des Opus tripartitum. Kastellaun 1976, 275 S.

Uber Spirituelle Poesie. Darmstadt 1977, 128 S.

Griechische Religion und Platonische Philosophie. Hamburg
1980, 136 S.

Das gemeinsame Sein. Studien zur Philosophie des Sozialen.
St. Augustin 1981, 86 S.

Vom Kult zum Logos. Studien zur Philosophie der Religion.
Hamburg 1982, 132 S.

Philosophische Padagogik. Eine historische und kritische
Einfiihrung. St. Augustin 1984, 160 S.

Mystik und Philosophie. St. Augustin 1986, 224 S.
Philosophie der Philosophie. Philosophische Studien Bd. I.
St. Augustin 1988, 634 S.

Uber Platons Begriff der Philosophie. Beitrige zur Philoso-
phie Bd. 1. St. Augustin 1989, 65 S.

Philosophie der Kunst. Philosophische Studien Bd. II. St.
Augustin 1989, 507 S.

119



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13

16.

17

18.

19.

20.

21

22,

23.

24.

25.

26.

27.
28.

29.

120

Philosophie der Erziehung. Philosophische Studien Bd. V.
St. Augustin 1990, 496 S.

Philosophie der Religion. Philosophische Studien Bd. III. St.
Augustin 1991, 432 S.

Philosophie der Sozialitdt. Philosophische Studien Bd. IV,
Sankt Augustin 1992, 349 S.

Philosophie im Schatten von Auschwitz. Dettelbach 1994,
136 S.

Vom philosophischen Leben. Platon, Meister Eckhart, Jaco-
bi, Bergson und Berdjaev. Wiirzburg 1995, 80 S.
Lebensphilosophie. Von den Anfingen bei Nietzsche bis zu
ihrer Kritik bei Lukécs. Freiburg 1995, 205 S.

Einfiihrung in die philosophische Mystik. Darmstadt 1996,
228 S.

Lavelle und die Philosophie des 20.Jahrhunderts. Dettelbach
1998, 180 S.

Platon und die Philosophie des Altertums. Dettelbach 1998,
435 S.

Meister Eckhart und die Philosophie des Mittelalters. Dettel-
bach 1999, 555 S.

Descartes und die Philosophie der Moderne. Dettelbach
2000, 509 S. 304 S.

Philosophie als Form des Lebens. Zur ontologischen Er-
neuerung der Lebensphilosophie (mit E. Jain). Freiburg-
Miinchen 2000, 253 S.

Philosophie als Religion. Sankt Augustin 2002, 165 S.

Die Utopie der Moral. Versuch einer kulturiibergreifenden
ontologischen Ethik (mit E. Jain). Freiburg-Miinchen 2003,
304 S.

Zeitfragen. Fiinf philosophisch-politische Betrachtungen
(mit E. Jain). Miinster 2005, 182 S.

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Aufsitze

10.

11.

12.

Philosophische Leseabende. Ein Versuch an der Volkshoch-
schule Koln. In: Volkshochschule im Westen 11 (1959), S.
314-316

Die philosophische Einzelstunde. In: Das Studienseminar 6
(1961), S. 144-152

Philosophie und moderne Malerei. Methodische Bemerkun-
gen zu einer philosophischen Arbeitsgemeinschaft an der
Volkshochschule K&ln. In: Volkshochschule im Westen 15
(1963), S. 202-204

Zum Begriff der philosophischen Grunderfahrung. In: Das
Studienseminar 9 (1964), S. 139-147

Die Seinserfahrung in der Philosophie Louis Lavelles. In:
Philosophisches Jahrbuch 72 (1964/65), S. 228-233

Der philosophische Grundgedanke Meister Eckharts. In:
Tijdschrift voor Filosofie 27 (1965), S. 320-339

Platons philosophische Pidagogik. Interpretationen zu Poli-
teia 518B-D; Symp. 210E-211B; Phaidr. 249CD. In: Die
padagogische Provinz 20 (1966), S. 205-214

Hinweise zur Interpretation der Platonischen Ideenlehre. In:
Der altsprachliche Unterricht 1X 5 (1966), S. 5-18
Metaphysik des Festes. In: Zeitschrift fir Religions- und
Geistesgeschichte 19 (1967), S. 140-152

Der christliche Platonismus Louis Lavelles. In: Begegnung
22 (1967), S. 122-125

Descartes und die franzosische Philosophie der Gegenwart.
In: Begegnung 23 (1968), S. 61-65

Die Ontologie der Gemeinschaft bei Augustinus. Ein Beitrag
zur Didaktik der politischen Erziehung. In: Der altsprach-
liche Unterricht XI5 (1968), S. 109-120

121



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.

18,

16.

17

18.

19.

20.

21

22.

23,

24.

23.

26.

122

. Zum Lehrgedicht des Parmenides. In: Der altsprachliche Un-

terricht XII 2 (1969), S. 30-50

Philosophie und Erziehung bei Heraklit von Ephesus. In:
Paedagogica Historica 9 (1969), S. 5-19

Uber den erzieherischen Sinn des Schweigens. In: Padago-
gische Rundschau 23 (1969), S. 703-715

Metaphysische Anmerkungen zur Spirituellen Poesie. In:
Brennpunkte 1X (1973), S. 7-20

Ontologische Dichtung (Hermann Kuprian). In: Brennpunk-
te X (1973), S. 33-41

Das Sein als Heimat des Menschen (Ondra Lysohorsky). In:
Brennpunkte X (1973), S. 41-50

Die heile Welt der metaphysischen Dichtung (Reinhard
Margreiter). In: Brennpunkte X (1973), S. 50-58

Bergson in der Philosophiegeschichtsschreibung des Na-
tionalsozialismus. In: Emuna 8 (1973), S. 216-223

Die philosophische Anthropologie bei P.L. Landsberg. In:
Zeitschrift fur philosophische Forschung 27 (1973), S.
582-594

Ein Weg zum Verstindnis der modernen Dichtung. In:
Brennpunkte X1 (1974), S. 112-125

Exodusmetaphysik und metaphysische Erfahrung. In: Tho-
mas von Aquino. Interpretation und Rezeption. Hg. von
W.P. Eckert. Mainz 1974, S. 80-95

Philosophie, Politik und Religion bei Simone Weil. In:
Emuna 10 (1975), S. 163-168

Amalrich von Bena und der mittelalterliche Pantheismus. In:
Miscellanea Mediaevalia 10 (1976), S. 193-212

Uber philosophische Rationalitit. In: 16. WeltkongreB fiir
Philosophie 1978. Sektionsvortrage. Diisseldorf 1978, S.
55-57

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

27.

28.

29.

30.

31

32

33

34,

35

36.

37.

38.

39.

Meister Eckhart und die Quellen seiner Philosophie. In:
Philosophischer Literaturanzeiger 32 (1979), S. 168-177
Uber den ,Geist der Liturgie’ Romano Guardinis. Zur Kritik
der Liturgiereform. In: Wort und Antwort 21 (1980), S.
38-43

Der Grundgedanke der Philosophie Meister Eckharts. In:
Meister Eckhart heute. Herrenalber Texte. Hg. von W. B6h-
me. Karlsruhe 1980, S. 11-20

Philosophie in Finnland. Bemerkungen zu einigen neuen
Biichern. In: Philosophischer Literaturanzeiger 33 (1980), S.
64-74

Das Staunen als Pathos der Philosophie. In: Pathos, Affekt,
Gefiihl. Philosophische Beitrdge. Hg. von I. Craemer-Rue-
genberg. Freiburg 1981, S. 149-171

Kult und Metaphysik bei Platon. In: Studi storico-religiosi 5
(1981), S. 5-14

Louis Lavelles philosophische Selbstbezeugung. In: Per-
spektiven der Philosophie 7 (1981), S. 245-247

Johan Vilhelm Snellman (1806-1881). In: Mitteilungen der
deutsch-finnischen Gesellschaft in Koln 14 (Mai 1982)

Zum Verhiltnis von Religion, Mythos und Philosophie. In:
Philosophischer Literaturanzeiger 35 (1982), S. 186-196
Gott und das Sein. Betrachtungen zum 100.Geburtstag Louis
Lavelles. In: Philosophisches Jahrbuch 90 (1983), S.
383-389

Louis Lavelle (1883-1951). In: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung 37 (1983), S. 631-633

Ostliche Mystik und westliche Philosophie. Interpretationen
zu Lao-tse, Kap. 47. In: Temenos 19 (1983), S. 7-16
Anfangliches Philosophieren. Der Seinsgedanke im Philoso-
phieunterricht. In: Die Philosophie im Rahmen der Bil-

123



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40.

41.

42.

43,

44.

45.

46.

47.

48.

49.

50.

51.

52.

124

dungsaufgabe der Sekundarstufe II. Hg. von W. Fischer und
P. Vogel. Duisburg 0.J. (1983), S. 38-52

Neue Mystik-Literatur. In: Philosophischer Literaturanzeiger
36 (1983), S. 62-72

Meister Eckhart und die deutsche Mystik. In: Philosophi-
scher Literaturanzeiger 36 (1983), S. 196-207

Theoria und Thaumazein. Uber Ursprung und Wesen der
Philosophie. In: Philosophischer Literaturanzeiger 36
(1983), S. 382-390

Max Beckmann und das Metaphysische. In: Wort und Ant-
wort 25 (1984), S. 24-27

Philosophische Interpretationen zu Max Beckmanns ,Odys-
seus und Kalypso®. In: Zeitschrift fiir Asthetik und allge-
meine Kunstwissenschaft 29 (1984), S. 99-108

Die Offnung von Mythos und Kult: Der geschichtliche Be-
ginn der Philosophie. In: Der Mensch. Hg. von H. Wendet
und N. Loacker. Bd. VII. Ziirich 1984, S. 31-49

Die ersten Fragen der Philosophie. In: Der Mensch. Hg. von
H. Wendet und N. Loacker. Bd.VII. Ziirich 1984, S. 50-68
Zu Thomas von Aquin, S. theol. I 6,4. In: Freiburger Zeit-
schrift fiir Philosophie und Theologie 31 (1984), S. 207-209
Max Scheler iiber das Verhiltnis des Menschen zur Natur.
In: Wort und Antwort 25 (1984), S. 171-174

Philosophie und Religion bei Louis Lavelle. In: Perspektiven
der Philosophie 10 (1984), S. 147-160

Meister Eckhart tiber das Schweigen. In: FS Lauri Seppénen.
Tampere 1984, S. 301-309

Studien zur Philosophie des Thomas von Aquin. In: Philo-
sophischer Literaturanzeiger 37 (1984), S. 197-207

Der Gedanke der Stille bei Romano Guardini. In: Wort und
Antwort 26 (1985), S. 42-46

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3

54.

3.

56.

57.

58.
59.

60.

61.

62.

63.

64.

Der Seinsgedanke in der modernen Religionsphilosophie. In:
Neue Zeitschrift fiir systematische Theologie und Religions-
philosophie 27 (1985), S. 42-56

Uber die Religionsphilosophie der Gegenwart. In: Philoso-
phischer Literaturanzeiger 38 (1985), S. 197-206

Zur Ontologie des Sakralen in der Kunst. In: Theologie und
Asthetik. Hg. von G. Péltner und H. Vettter. Wien 1985, S.
65-76

Uber das neuere Interesse an politischer Philosophie. In: Phi-
losophischer Literaturanzeiger 38 (1985), S. 299-310
Religionsphilosophische Bemerkungen zum Platonischen
Gliicksbegriff. In: Gliick und gegliicktes Leben. Hg. von P.
Engelhardt. Mainz 1985, S. 17-26

Louis Lavelle. In: Filosofia oggi 8 (1985), S. 583-593
Meister Eckharts Mystik der Seinserkenntnis. In: Abendlédn-
dische Mystik im Mittelalter. Hg. von K. Ruh. Stuttgart
1986, S. 7-16

Der endlose Weg zum Sein. Bemerkungen zu neuen Bii-
chern iiber Heidegger. In: Philosophischer Literaturanzeiger
39 (1986), S. 68-77

Louis Lavelle et la philosophie allemande. In: Revue de I'In-
stitut catholique de Paris 18,2 (1986), S. 25-35

Lavelle et la mystique. In: Philosophie et culture. Actes du
XVlle Congres mondial de philosophie. Montréal 1983.
Montréal 1986, S. 323-327

»Das Sein ist Gott“. Zur philosophischen Mystik Meister
Eckharts. In: ,,Zu dir hin“. Uber mystische Lebenserfahrung
von Meister Eckhart bis Paul Celan. Hg. von W. Bdhme.
Frankfurt 1987, S. 65-77

HEN KAI PAN. Uber die Wiederaufnahme eines alten The-
as der Philosophie. In: Philosophischer Literaturanzeiger 40
(1987), S. 158-167

125



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

63.

66.

67.

68.

69.

70.

71.

72.

13,

74.

5.

76.

778

78.

126

Uber Mystik und Meister Eckhart. In: Philosophischer Lite-
raturanzeiger 40 (1987), S. 383-394

La philosophie de Lavelle et le chemin de la pensée de
Heidegger. In: Actes du Colloque International Louis
Lavelle. Agen 1987, S. 477-484

Martin Heidegger in allen Gassen. In: Philosophischer Lite-
raturanzeiger 42 (1989), S. 501-512

Sul concetto di filosofia nel Fedro platonico. In: Rivista di
filosofia neo-scolastica 81 (1989), S. 219-223

Neues iiber Meister Eckhart. In: Philosophischer Literatur-
anzeiger 43 (1990), S. 298-310

Indien und die Philosophie. In: Philosophischer Literaturan-
zeiger 44 (1991), S. 89-101

Zur Diskussion iiber Platons ungeschriebene Lehre. In:
Philosophischer Literaturanzeiger 44 (1991), S. 179-191
Uber Mystik, Gnosis und Philosophie. In: Philosophischer
Literaturanzeiger 44 (1991), S. 279-290

Philosophisches iiber die Verséhnung von Mensch und
Natur. In: Versohnung. FS fiir P.P. Engelhardt. Mainz 1991,
S.63-70

Zum Philosophiebegriff Platons. In: Gymnasium 99 (1992),
S.17-33

Uber den Begriff der Philosophie im Platonischen 'Phaidros'.
In: Understanding the Phaedrus. Hg. von Livio Rossetti. St.
Augustin 1992, S. 236-240

Todeserfahrung, Seinserfahrung, Sinnerfahrung. In: Person
und Sinnerfahrung. FS Georg Scherer. Hg. von C.F. Geth-
mann und P.L. Oesterreich. Darmstadt 1993, S. 69-77
Beitrdge zur Philosophie der Spétantike. In: Philosophischer
Literaturanzeiger 46 (1993), S. 388-400

Zur philosophischen Mystik Meister Eckharts. In. Perspek-
tiven der Philosophie 19 (1993), S. 157-175

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

79.

80.

81.

82.

83.

84.

85.

86.

87

88.

89.

90.

91

Mystik und Metaphysik bei Meister Eckhart. In: L'art, la
science et la métaphysique. FS André Mercier. Hg. von L.G.
Alonso u.a. Berne u.a. 1993, S. 33-51

Walter Benjamin und kein Ende. In: Philosophischer Lite-
raturanzeiger 47 (1994), S. 76-89

Versuche philosophischer Orientierung. In: Philosophischer
Literaturanzeiger 47 (1994), S. 278-289

Platonica — magna et parva. In: Philosophischer Literatur-
anzeiger 47 (1994), S. 374-390

Uber das Wiedererwachen lebensphilosophischen Denkens.
In: Philosophischer Literaturanzeiger 48 (1995), S. 77-88
Uber das Zeitproblem bei Augustinus. In: Philosophischer
Literaturanzeiger 49 (1996), S. 55-65

Uber mittelalterliche Philosophie. In: Philosophischer Lite-
raturanzeiger 49 (1996), S. 258-269

Das Thema des Erhabenen in der Asthetik der Gegenwart.
In: Zeitschr. fiir Asthetik und allgemeine Kunstwiss. 41
(1996), S. 195-204

Henri Bergson. Unterwegs zu einer Philosophie des Lebens.
In: Philosophen des 19. Jahrhunderts. Hg. M. Fleischer.
Darmtadt 1998, S. 241-253

Amalrich von Bena und die philosophische Mystik im 12.
Jahrhundert. In: Spiritualitit im Europa des Mittelalters.
Hgg. J. Ferrari/St. Gritzel. St. Augustin 1998, S. 157-164
Philosophie de la vie et philosophie de 1'esprit chez Lavelle.
In: Philosophie de I'esprit. Hg. J.-L. Vieillard-Baron. Hil-
desheim-Ziirich-New York 1999, S. 43-46

Zum Begriff der Philosophie im Hellenismus. In: Philoso-
phischer Literaturanzeiger 52 (1999), S. 93-101

Zum Intuitionsbegriff in der Lebensphilosophie. In: Die Zu-
kunft des Wissens. Hg. von J. MittelstraB. Konstanz 1999,
S. 525-532 (XVIII. Deutscher KongreB fiir Philosophie)

127



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

:

993

94.

95.

96.

07,

98.

99.

100.

101.

102.

103.

104.

128

Ludwig Klages und die Bedeutung der Mystik fiir die Le-
bensphilosophie. In: Perspektiven der Lebensphilosophie.
Hg. von M. GroBheim. Bonn 1999, S. 109-118

Uber die philosophische Mystik des Dionysius Areopagita.
In: Perspektiven der Philosophie 25 (1999), S. 103-116
Indische Mystik bei Bergson und Keyserling. In: Hermann
Graf Keyserling und Asien. Hg. von U. Gahlings und Klaus
Jork. Biebelsheim 2000, S. 142-155

Zum Platonbild Lavelles. In: Perspektiven der Philosophie
26 (2000), S. 325-337

Platonisches bei Louis Lavelle. In: Spudasmata 82. FS H.,J.
Kriamer. Hildesheim 2001, S. 173-180

Vier neue Studien zu Platon. In: Philosophischer Litera-
turanzeiger 54 (2001), S. 191-201

Meister Eckhart und die deutsche Philosophie. In: Die
Realitdt des Inneren. Hg. von G. Stamer. Amsterdam-New
York 2001, S. 9-24

Philosophisches bei Ernst Bertram. In: Geschichte in Wup-
pertal 11. Neustadt a.d. Aisch 2002, S. 73-79

Philosophie in Wuppertal. In: Die erscheinende Welt. FS fiir
Klaus Held. Berlin 2002, S. 441-452

Die philosophische Religion. In: Perspektiven der Philo-
sophie 29 (2003), S. 189-204

Seinsgedanke und Bachsche Musik. In: Orte des Schonen.
FS Giinther Poltner. Hg von R. Esterbauer. Wiirzburg 2003,
S. 241-252

Lebensphilosophie, gelebte Philosophie und Erfahrung des
Seins. In: I. Jahrbuch fiir Lebensphilosophie. Hg. von R.J.
Kozljanic. Miinchen 2005, S. 193-204

Eckharts intellektuelle Mystik. In: Miscellanea Mediaevalia
32. Berlin - New York 2005, S. 231-238

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C. Rezensionen

(PhLA = Philosophischer Literaturanzeiger)

10.

11

12.

Louis Lavelle: Die Gegenwart und das Ganze. In: Philoso-
phisches Jahrbuch 63 (1954/55), S. 238 f.

J.B. Lotz: Der Mensch im Sein. In: Theologische Revue 65
(1969), S. 313-316

E. Schmidt: Hegels System der Theologie. In: Hegel-Studien
10 (1975), S. 382 f.

Maine de Biran: Tagebiicher. In: PhLA 31 (1978), S.
357-359

Der Idealismus und seine Gegenwart. FS Werner Marx. In:
Hegel-Studien 14 (1979), S. 396-400

Der Idealismus und seine Gegenwart. FS Werner Marx. In:
Archiv fiir die Geschichte der Philosophie 63 (1981), S.
108-111

Walter Kaufmann: Tragddie und Philosophie. In: PhLA 35
(1982), S. 365-368

Klaus Held: Heraklit, Parmenides und der Anfang von Phi-
losophie und Wissenschaft. Eine phdanomenologische Besin-
nung. In: PhLA 35 (1982), S. 230-235

Geoffrey Stephen Kirk: Griechische Mythen. lhre Bedeu-
tung und ihre Funktion. In: PhLA 36 (1983), S. 351-353
F.W.J. Schelling: Uber das Verhiltnis der bildenden Kiinste
zur Natur. In: PhLA 37 (1984), S. 140-142

Tsung-Tung Chang: Metaphysik, Erkenntnis und Praktische
Philosophie im Chuang-tse. In: PhLA 37 (1984), S. 212-214
Petra Jaeger/Rudolf Liithe (Hg.): Distanz und Nihe. Re-
flexionen und Analysen zur Kunst der Gegenwart. In: PhLA
37(1984), S.235-238

129



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.

15.

16.

| 17/

19.

20.

21.

22,

23,

24.

25.

26.

27.

130

Burkhard Mojsisch: Meister Eckhart. Analogie, Univozitit
und Einheit. In: PhLA 37 (1984), S. 350-352

Johannes Scotus Eriugena: Uber die Einteilung der Natur.
In: PhLA 38 (1985), S. 54 f.

Kurt Flasch (Hg.): Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart.
In: PhLA 38 (1985), S. 163-165

Hermann Westhoff: Seine Gabe - unsere Aufgabe. In: Wort
und Antwort 26 (1985), S. 93

Reinhold Merkelbach: Mithras. In: PhLA 38 (1985), S. 315-
318

Johan Vilhelm Snellman: Deutschland. Eine Reise durch die
deutschsprachigen Linder 1840-1841. In: PhLA 38 (1985),
S. 347-352

Marsilio Ficino: Uber die Liebe oder Platons Gastmahl. In:
PhLA 39 (1986), S. 124 f.

Thomas von Aquin: Von der Wahrheit. In: PhLA 39 (1986),
S 3134

Th.A. Szlezak: Platon und die Schriftlichkeit der Philoso-
phie. In: Géttingische Gelehrte Anzeigen 239 (1987), S.
45-56

H.R. Schlette/A. Devaux: Simone Weil: Philosophie, Reli-
gion, Politik. In: PhLA 41 (1988), S. 22-24
Geldsetzer/Hong: Chinesisch-deutsches Lexikon der chine-
sischen Philosophie. In: PhLA 41 (1988), S. 373-376

Kurt Flasch: Einfiihrung in die Philosophie des Mittelalters.
PhLA 42 (1989), S. 383-386

Louis Lavelle. Actes du Colloque International d'Agen. In:
PhLA 43 (1990), S. 66-69

Willi Oelmiiller (Hg.): Metaphysik heute. In: PhLA 43
(1990), S. 219-222

Josef Stallmach: Ineinsfall der Gegensitze und Weisheit des
Nichtwissens. In: PhLA 44 (1991), S. 163-165

https://dol.org/0.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36.



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28.

29.

30.

11:

32

33.

34.

35.

36.

3%

38.
39.

40.

41.

42,

Wulff D. Rehfus/Horst Becker: Handbuch des Philosophie-
Unterrichts. In: Philosophie. Beitrige zur Unterrichtspraxis.
Hg. von J. Hengelbrock. Heft 26. Frankfurt a.M. 1991, S.
85-87

Stefan Matuschek: Uber das Staunen. In: PhLA 45 (1992),
S.32-34

Meister Eckhart: Die lateinischen Werke Bd. I1. In: PhLA 46
(1993), S. 69-72

H. Stimimann/R. Imbach (Hg.): Eckardus Theutonicus, ho-
mo doctus et sanctus. In: PhLA 46 (1993), S. 113-116

Ernst Nolte. Heidegger. Politik und Geschichte im Leben
und Denken. In: PhLA 46 (1993), S. 244-247

Lucien Braun: Geschichte der Philosophiegeschichte. In:
PhLA (1994), S. 343-347

Christine Pries (Hg.): Das Erhabene. In: PhLA 47 (2994), S.
5-8

Mircea Eliade: Geschichte der religidsen Ideen. Bd. I1I 1-2.
In: PhLA 47 (1994), S. 109-113

R. Manstetten: Esse est deus. In: PhLA 48 (1995), S. 122-
125

G. Leamon: Heidegger im Kontext. In: PhLA 48 (1995), S.
136-139

Meister Eckhart. Werke. In: PhLA 48 (1995), S. 231- 233

A. Kammerer: Die Frage nach dem (Selbst-) BewuBtsein
Gottes im System Spinozas. In: PhLA 48 (1995), S. 234-236
F.-P. Hager: Aufkldrung, Platonismus und Bildung bei
Shaftesbury. In: PhLA 48 (1995), S. 346-348

G. Debon: Daoistisches Denken in der deutschen Romantik.
In: PhLA 48 (1995), S. 348-351

M. Heidegger: Phdanomenologie des religiosen Lebens. In:
PhLA 49 (1996), S. 328-331

131



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

43,

44,

45.

46.

47.

48.

49,

50.

5l

52.

33.

54.

55.

56.

132

J. Pieper: Schriften zum Philosophiebegriff. In: PhLA 49
(1997), S.31-34

U. Gahlings: Hermann Graf Keyserling. In: PhLA 50 (1997),
S. 235-237

K. Ruh: Geschichte der abendldndischen Mystik. Bd. III. In:
PhLA 50 (1997), S. 107-111

H. Seuse: Das Buch der Wahrheit. In: PhLA 50 (1997), S.
111-113

Th.. Kobusch/B. Mojsisch (Hgg.): Platon in der abendlandi-
schen Geistesgeschichte. In: PhLA 51 (1998), S. 1-4

N. Winkler: Meister Eckhart zur Einfiihrung. In: PhLA 51
(1998), S. 4-6

Th. Kobusch/B. Mojsisch (Hgg.): Platon. Seine Dialoge in
der Sicht neuer Forschungen. In: PhLA 51 (1998), S. 339-
342

KI. Jacobi (Hg.): Meister Eckhart. In: PhLA 51 (1998), S.
343-345

G.-Kl. Kaltenbrunner. Dionysius vom Areopag. In: PhLA 52
(1999), S. 38-40

H. Benz: Individualitat und Subjektivitit. Interpretationsten-
denzen in der Cusanus-Forschung und das Selbstverstidndnis
des Nikolaus von Kues. In: PhLA 53 (2000), S. 116-120

G. Stamer. Parmenides. Kurzer Traktat iiber die Ursprungs-
erfahrung der Philosophie. In: PhLA 53 (2000). S. 109-112
St. Gritzel/A. Kreiner (Hgg.): Religionsphilosophie. In:
PhLA 53 (2000), S. 148-151

W. Goris: Einheit als Prinzip und Ziel. Versuch iiber die
Einheitsmetaphysik des ,Opus tripartitum” Meister Eckharts.
In: PhLA 53 (2000), S. 238-241

K. Popper: Die Welt des Parmenides. In: PhLA 54 (2002), S.
315-318

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

57.

58.

59

60.
61.

62.

Chr. Schefer: Platons unsagbare Erfahrung. In: PhLA 54
(2002), S. 107-110

Meister Eckhart, Lateinische Werke V 3-8. In: PhLA 54
(2002), S. 221-224

L. Ziegler. Gestaltwandel der Gétter. In: PhLA 56 (2003), S.
218-223

H. Jonas: Erinnerungen. In: PhLA 57 (2004), S. 30-34
Proklos: Elemente der Theologie. Ubersetzt von 1. Zurbriigg.
In: PhLA 57 (2004), S. 313f.

R. Wiggershaus: Jiirgen Habermas. In: PhLA 58 (2005), S.
151-156

D. Ausgaben und Ubersetzungen

Louis Lavelle: Einfiihrung in die Ontologie. Introduction a
I'Ontologie. KéIn 1970, 223 S.

Thomas von Aquin: Summe gegen die Heiden. Summa con-
tra gentiles. Hg. und iibersetzt von K. Albert und P. En-
gelhardt. Bd.I. Darmstadt 1974. XXIV und 373 S. 2. Aufl.
1987; Bd.II Darmstadt 1982. XX und 513 S.

Hesiod: Theogonie. Herausgegeben, iibersetzt und erldutert
von Karl Albert. Texte zur Philosophie Bd.l. Kastellaun
1978. 5. Aufl. St. Augustin 1993

S.T. Coleridge: Versuche iiber die Methode. Eingeleitet,
iibersetzt und erldutert von H. Schrey (Vorwort von Karl
Albert, S. 7 f.). Texte zur Philosophie Bd.2. St. Augustin
1980

Louis Lavelle: Zwei metaphysische Betrachtungen. Heraus-
gegeben und iibersetzt von K. Jacobs (Einfiihrung von K.
Albert, S. 7-14). Texte zur Philosophie Bd.3. St. Augustin
1983.

133



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.

11

12;

13.

Apuleius: Platon und seine Lehre. Herausgegeben und kom-
mentiert von Paolo Siniscalco, eingeleitet und iibersetzt von
Karl Albert. Texte zur Philosophie Bd. 4. St. Augustin 1981
Nikolaj Berdjaev: Die russische Idee. Grundprobleme des
russischen Denkens im 19.Jahrhundert und zu Beginn des
20. Jahrhunderts. Eingeleitet, tibersetzt und erlautert von D.
Kegler (Vorwort von K. Albert, S. 7). Texte zur Philosophie
Bd.5. St. Augustin 1983

J.V. Snellman: Die Personlichkeit. Eingeleitet und herausge-
geben von R. Wilenius (Vorwort von K. Albert, S. 7-9).
Texte zur Philosophie Bd.6. St. Augustin 1981

Meister Eckhart: Kommentar zum Buch der Weisheit. Ein-
geleitet, iibersetzt und erlautert von Karl Albert. Texte zur
Philosophie Bd. 7. St. Augustin 1988, 167 S.

Proklos: Kommentar zu Platons Parmenides 141E-142A.
Eingeleitet, iibersetzt und erldutert von Rainer Bartholomai,
Texte zur Philosophie Bd.8. St. Augustin 1990

Die drei kleinen Upanischaden. Eingel., iibersetzt und kom-
mentiert von E. Wolz-Gottwald. Texte zur Philosophie
Bd.9. St. Augustin 1994

Chuang-tse: Die Welt. Zus. mit Hua Xue. Dettelbach 1996,
117 S.

Sextus Empiricus: Gegen die Dogmatiker. Hg. von H. Fliik-
kiger. Texte zur Philosophie Bd.10. St. Augustin 1998

E. Lexikonartikel

134

Abgeschiedenheit. In: Lexikon des Mittelalters. Bd. I. Miin-
chen 1978, Sp.41

Katharsis. In: Theologische Realenzyklopddie. Bd.18, S.
35-37

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelassenheit. In: Lexikon des Mittelalters. Bd.IV. Miinchen
1989, Sp.1198

Des erreurs de la vérité (L.CL. de Saint-Martin). In: Lexikon
philosophischer Werke. Stuttgart 1988, S. 150

Esquisse d'une morale sans obligation ni sanction (J.-M.
Guyau). In: Lexikon philosophischer Werke. Stuttgart 1988,
S. 237

Fermenta cognitionis (F.X. von Baader). In: Lexikon
philosophischer Werke. Stuttgart 1988, S. 277 f.

La présence totale (L. Lavelle). In: Lexikon philosophischer
Werke. Stuttgart 1988, S. 579 f.

Lebensphilosophie. In: Theologische Realenzyklopddie Bd.
20 (1990), S. 580-594

Mystik IV. In: Theologische Realenzyklopddie Bd. 23
(1994), S. 590-592

F. Sonstiges

Die Lehre vom Erhabenen in der Asthetik des deutschen
Idealismus. In: Bonner Jahrbuch 150 (1950), S. 6 (Selbstan-
zeige)

Zur Erinnerung an Gerhard Hennemann. In: Philosophischer
Literaturanzeiger 34 (1981), S. 310 f.

G. Sekundiirliteratur (in Auswahl)

%

4

3.

J. Vandenbulcke: Over zijnservaring. In: Tijdschrift voor
Filosofie 42 (1980), S. 588-592

H. Hsiieh: Karl Alberts vergleichende Untersuchungen zu
Laotse. Peking 1985 (chin.)

E. Jain: Erfahrung des Seins. Reflexionen zur Philosophie
Karl Alberts. Sankt Augustin 1986

135



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.

10.

1§ E8

12.

13.

136

R. Margreiter: Ontologische und mystische Erfahrung. In:
Schopenhauer-Studien 3 (1989), S. 305-311

E. Jain/R. Margreiter (Hgg.): Probleme philosophischer My-
stik. FS K. Albert. Sankt Augustin 1991

R. Margreiter: Von der Metaphysik zur Mystik. Uberlegun-
gen mit und gegen Karl Albert. In: Probleme philosophi-
scher Mystik. FS Karl Albert. Hg. E. Jain und R. Margreiter.
St. Augustin 1991, S. 31-47

G. Reale: L’interpretazione del concetto di filosofia di Pla-
tone proposta da Karl Albert. In: Karl Albert: Sul concetto
di filosofia in Platone. Milano 1991, S. 9-23

E. Jain: Underway towards an ethic of being. Considerations
dealing with the moral-philosophical dispositions of Karl
Albert and Hans Kridmer. In: Panorama 4,2 (1992), S. 46-56
R. Margreiter: Philosophie der ontologischen Erfahrung:
Karl Albert. In: Erfahrung und Mystik. Berlin 1997, S. 386-
396. 594-596

E. Jain: Portrait Karl Albert. In: Information Philosophie 25
(1997), S. 42-47

E. Jain: Karl Albert. In: Philosophie der Gegenwart in Ein-
zeldarstellungen. 2. Aufl. Stuttgart 1999, S. 18-22

E. Jain/St. Gritzel (Hgg.): Sein und Werden im Lichte Pla-
tons. FS Karl Albert. Freiburg-Miinchen 2001

E. Jain: Metaphysik als Erfahrung. Uberlegungen zu einer
,unzeitgemifBen’ These. Karl Albert zum achtzigsten Ge-
burtstag. In: prima philosophia 15 (2002), S. 93-108

hitpsz//dol.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Vorwort von Günther Pöltner
	Karl Albert im Gespräch mit Elenor Jain und Stephan Grätzel
	Namenregister
	Sachregister
	Bibliographie Karl Albert

