
»Die großen Philosophien sind ragende Berge,
unbestiegen und unbesteigbar. Aber sie ge-
w�hren dem Land sein H�chstes und weisen in
sein Urgestein. Sie stehen als Richtpunkt und
bilden je den Blickkreis; sie ertragen Sicht und
Verh�llung …«

Martin Heidegger

Elenor Jain/
Stephan Grätzel(Hg.)

Leben für die 
Philosophie –
Leben in der 
Philosophie 
Karl Albert im Gespräch

Mit einem Vorwort von 
Günther Pöltner

ALBER PHILOSOPHIE BPH
IL

O
SO

PH
IE

Fr
is

ch
m

an
n

·
Sp

ra
ch

e
–

D
ic

ht
un

g
–

Ph
ilo

so
ph

ie

ISBN 978-3-495-48404-3

A

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elenor Jain/Stephan Grätzel (Hg.)

Leben für die Philosophie - Leben in der Philosophie

ALBER PHILOSOPHIE 

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In dem aus Anlaß seines 85. Geburtstages geführten philosophischen 
Gespräch äußert sich der Wuppertaler Emeritus Karl Albert zu den 
von Elenor Jain (Gießen) und Stephan Grätzel (Mainz) gestellten 
Fragen über sein Leben und Werk: nämlich einerseits über seine Leh­
re von der ontologischen Erfahrung und über ihre Aktualität als 
Grundlage einer Platonisch gegründeten Philosophie der Kunst, der 
Religion, der Moral, der Gesellschaft und zuletzt der Politik. Ande­
rerseits aber auch über die damit verbundenen zeitgeschichtlich be­
dingten Zusammenhänge und geistigen Strömungen des vergange­
nen Jahrhunderts.

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elenor Jain/Stephan Grätzel 
(Hg.)

Leben für die 
Philosophie - 
Leben in der 
Philosophie
Karl Albert im Gespräch

Mit einem Vorwort von 
Günther Pöltner

Verlag Karl Alber Freiburg / München

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei) 
Printed on acid-free paper

Originalausgabe

Alle Rechte vorbehalten - Printed in Germany 
© Verlag Karl Alber Gmbhl Freiburg / München 2006 
www.verlag-alber.de
Druckvorlage: Elenor Jain
Einbandgestaltung: SatzWeise, Föhren
Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg 2006
www.difo-druck.de

ISBN-13: 978-3-495-48210-0
ISBN-10: 3-495-48210-5

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.verlag-alber.de
http://www.difo-druck.de
https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.verlag-alber.de
http://www.difo-druck.de


INHALT

Vorwort von Günther Pöltner...............................................7

Karl Albert im Gespräch mit Elenor Jain
und Stephan Grätzel.......................................................... 15

Der Weg zur Philosophie - Philosophie im Schatten des 
Nationalsozialismus - Deutsche Nachkriegsphilosophie: 
Wiederentdeckung des Abendländischen - Metaphysik als 
Fundament des philosophischen Lebens - Seinserfahrung 
in der Kunst - Individualität und Gemeinschaft - Die on­
tologische Ethik - Erfahrung des Einen - Indisches und 
chinesisches Denken - Religion und Philosophie: ihre 
Beziehung zur Mystik - Probleme kultureller Differenzen 
- Schweigen, Staunen und Innerlichkeit als Prinzipien der 
Erziehung - Moral und Verantwortung in der Massen­
gesellschaft - Demokratie, Islam und das Problem der 
Menschenrechte - Die Ambivalenz von Patriotismus und 
Leitkultur

Namenregister.................................................................. 113

Sachregister...................................................................... 117

Bibliographie Karl Albert................................................. 119

5

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort

Mystik und Philosophie - unter diesem Titel beschreibt Karl 
Albert selbst Weg und Ziel seines Philosophierens. Dabei steht 
das ,und’ nicht für eine äußerliche Zusammenstellung, sondern 
für eine Wesensverwandtschaft, deren Entdeckung nach Alberts 
eigenem Bekenntnis zu einem Schlüsselerlebnis seiner denke­
rischen Entwicklung geworden ist - eine Verwandtschaft, die 
sich nicht bloß auf die abendländische Mystik erstreckt, sondern 
auch die mystischen Traditionen des indischen und chinesischen 
Denkens umfaßt. Es ist der religiöse Ursprung der Philosophie, 
der sein Denken in Atem hält, und dem er in vielfachen Unter­
suchungen in der Überzeugung nachspürt, daß es nach wie vor 
Aufgabe der Philosophie ist, dem Menschen eine Wegweisung 
für eine sinnvolle Lebensgestaltung zu geben. Es ist nicht zu viel 
behauptet, daß das Lebenswerk Alberts der Einsicht Meister 
Eckharts verpflichtet ist, ein Lebemeister sei mehr wert als tau­
send Lesemeister. Für Albert ist Philosophie nicht nur eine Sache 
des Denkens, sondern auch des Lebens. SOPHOS - das ist je­
mand, der sich auf das ,„Leben-Können’ eines geistigen Lebens“ 
versteht. Nicht umsonst trägt eines seiner Bücher, das mit E. Jain 
verfaßte, den Titel: »Philosophie als Form des Lebens’.

Philosophie und Religion sind wesensverwandt, weil sie beide 
in der Seinserfahrung (der ontologischen Erfahrung) gründen. Für 
gewöhnlich bildet die ontologische Erfahrung den unthematisch 
bleibenden Hintergrund der auf die Vielfalt des Seienden gerich­
teten Erfahrungen. Das schließt nicht aus, daß das sonst nur un­
ausdrücklich mit-erfahrene Sein zur Ausdrücklichkeit gelangt, 
und es so zur Seinserfahrung im engeren Wortsinn kommt. Albert 
verweist auf Erfahrungen wie die des Einsseins des Erfahrenden 
mit dem Erfahrenen, auf das Gefühl der Aufgehobenheit oder der 

7

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verbundenheit mit allem Seienden im Sein - Erfahrungen, die 
weder einem spezifischen religiösen Glauben noch rationalem Er­
kennen, sondern der Seinsverbundenheit des menschlichen Be­
wußtseins entspringen. Die Rede von einer Erfahrung des Seins 
möchte die existentielle Relevanz menschlicher Seinsverbunden­
heit unterstreichen.

Albert erblickt in der Seinserfahrung eine vor allen kulturellen 
Differenzierungen liegende, weil sie überhaupt erst ermöglichen­
de Erfahrung religiösen Charakters (intuitio mystica), die zwar in 
ihre kulturspezifischen Ausprägungen eingeht, sie als deren Er­
möglichung jedoch überschreitet und in diesem Sinn ein überge­
schichtliches und überkulturelles Fundament interkultureller Ver­
ständigung sowohl theoretischer wie praktischer Natur bildet. 
Solange Sein noch als Gegenüber eines Ichbewußtseins verstan­
den wird, kann von einer Seinserfahrung noch keine Rede sein. 
Sein als Sein ist erst dort erfahren, wo es zu einer Erfahrung rei­
ner Gegenwart und lauterer Einheit und damit zu einer „Erfah­
rung der Gegenwart des Ich im Sein“ gekommen ist. Wo versucht 
wird, das solcherart Erfahrene im Medium des Begriffs aufzu­
schließen, haben wir es mit einer „Weise philosophischer My­
stik“ zu tun. Die Philosophie ist freilich nur eine Weise, sich auf 
die Seinserfahrung einzulassen, die Kunst in der Vielfalt ihrer 
Gattungen eine andere, wie Alberts ,Philosophie der Kunst’ auf 
eindrucksvolle Weise zeigt.

Im Hinblick auf den religiösen Charakter der Seinserfahrung 
kann von „philosophischer Religion“, von „Philosophie als Re­
ligion der Erfahrung des Seins“ oder von Philosophie als einer 
„Weise der Religion“ gesprochen werden. Mit ,Religion’ ist ein 
allgemein-menschlicher Grundzug, d.i. die jedem entwickelten 
menschlichen Bewußtsein präreflexiv zugrunde liegende „Reli­
giosität“ in Gestalt der Seinsbindung gemeint. Dabei greift Albert 
auf die „zwar etymologisch wohl unzutreffende, jedoch phäno­

8

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menologisch durchaus einleuchtende Deutung der Religion als 
,Wiederanbindung’ (re-ligio)“ zurück. Zwar haben sich Philoso­
phie und Religion selbständig entwickelt, aber nicht voneinander 
getrennt. In ihrem Kem, der Erfahrung des Seins, ist die Philoso­
phie immer mit der Religion verbunden geblieben - wobei sich 
Albert bewußt ist, daß das für eine von außerphilosophischen 
oder philosophiefemen Mächten wie Politik, Wirtschaft und Wis­
senschaft bestimmte Philosophie allerdings nicht mehr zutrifft.

Philosophie als Form des Lebens bedeutet eine bestimmte Hal­
tung zum Sein. Dieser Gedanke versteht sich als eine Wiederan­
eignung eines bereits in der griechischen Antike und dann auch in 
der Folgezeit sich findenden Philosophieverständnisses. Wie Al­
bert in seinen Interpretationen des platonischen Höhlengleichnis­
ses aufzeigt, erfolgt die Einübung in die philosophische Grund­
haltung in jener Aufstiegsbewegung, die bei dem ankommt, wo­
bei wir immer schon sind, ohne es ausdrücklich zu wissen. Die 
intuitio mystica - das Innesein des Seins - ist nicht nur Anfang, 
sondern auch - wie Albert mit Nietzsche formuliert - „eigentli­
cher Zweck alles Philosophierens“. In diesem Zusammenhang ist 
an zwei Formen von Philosophie zu erinnern, an eine ateleologi- 
sche und eine teleologische. Das ateleologische Philosophieren 
konzentriert sich auf die „sozio-politischen Verhältnisse“ und 
versteht sich als „Reflexion aktueller und das reale Leben betref­
fender Probleme“. Ateleologisches Philosophieren ist ständiges, 
nie zur Ruhe kommendes Fragen. Demgegenüber geht es im te­
leologischen Philosophieren um die Entdeckung von etwas, „was 
die Vielheit an Bedeutung übertrifft“. Zwar kennt auch das te­
leologische Philosophieren die begriffliche Reflexion, diese über­
schreitet sich aber in eine überbegriffliche Erfahrung von fun­
damentaler Lebensbedeutung, die sich nicht bloß in Lebensweis­
heit im Sinne der Gestaltung des äußeren Lebens, sondern viel­

9

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr in einer „Entfaltung des inneren, geistigen Lebens“ aus­
wirkt.

Die Möglichkeit, den eigentlichen Zweck alles Philosophie­
rens’ zu erreichen, hängt davon ab, wie die das Philosophieren in 
Gang bringende Anfangserfahrung des Staunens gedeutet wird. 
Hier ist auf Alberts Analysen des THAUMAZEIN zu verweisen, 
das ja sowohl für Platon als auch für Aristoteles den Anfang des 
Philosophierens bildet. Beide Philosophen meinen nicht den hi­
storischen, sondern den sachlichen Anfang. So gesehen gilt das 
auch für unsere Gegenwart. Über der Gemeinsamkeit darf jedoch 
nicht der Unterschied übersehen werden. Aristoteles interpretiert 
das Staunen als Nichtwissen um die Gründe. Nach ihm haben die 
Menschen philosophiert, um der Unwissenheit zu entgehen. Wer 
um die Gründe von etwas Bescheid weiß, der staunt nicht mehr, 
weil er im Besitz von Wissen ist. So gesehen besteht das Philo­
sophieren in der Überwindung des Staunens: Wer philosophiert, 
fangt zwar mit dem Staunen an, ist ihm jedoch entkommen, wenn 
er um die Gründe weiß. Anders Platon. Für ihn fängt das Philo­
sophieren zwar ebenfalls mit dem Staunen an, aber sein Bewe­
gungssinn besteht nicht darin, dem Staunen zu entkommen, son­
dern darin, tiefer in es hineinzukommen. Das Staunen durch­
herrscht und durchstimmt das Philosophieren, ist sein Anfang 
und Ende. Albert verweist auf das Symposion, wo es heißt, der 
am Ziel des Aufstiegs Angelangte würde ein wesenhaft staunen­
erregend Schönes erschauen. Der staunenden „philosophischen 
Letzterkenntnis“ enthüllt sich „das Sein in seiner Rätselhaftig­
keit“, der mit keiner Warumfrage mehr beizukommen ist. Wenn­
gleich es fraglich bleiben muß, dieses staunende Innesein als 
mystische Erfahrung zu bezeichnen, so wird man es doch als „der 
Mystik benachbart“ ansehen und von philosophischer Mystik 
sprechen dürfen.

10

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Albert erachtet die platonische Metaphysik aus zwei Gründen 
für richtungsweisend. Zum einen, weil sie mit dem Staunen nicht 
nur anhebt, sondern sich in ihm auch vollendet. Zum anderen, 
weil die staunende Letzterkenntnis die PERIAGOGE, die Um­
wendung des Erkenntnisblicks, die eine Umkehr des ganzen Men­
schen ist, zur Voraussetzung hat. Erst wo diese beiden Momente 
zusammenkommen, ist jene Gestalt der Metaphysik erreicht, die 
im „Mittelpunkt eines Systems philosophischer Mystik“ stehen 
kann. Den Entwurf zu solch einem System (im Sinne der inneren 
Zusammengehörigkeit der sog. philosophischen Disziplinen) hat 
Albert in seiner ,Einführung in die philosophische Mystik’ vor­
gelegt, die als komprimierte und gleichzeitig luzide Zusammen­
fassung seines denkerischen Anliegens zu werten ist. Von der 
PERIAGOGE her wird erst die zentrale Rolle verständlich, die 
Albert der ontologischen Erfahrung zuschreibt - „Instanz für 
einen überzeugenden und im konkreten Dasein anwendbaren 
Lebensentwurf1 zu sein und damit „wahre Menschlichkeit“ fun­
dieren zu können. Soll Philosophie zur Lebensform werden, 
braucht es eine mystische, metaphysisch, d.i. in Seinserfahrung 
fundierte Ethik. Albert hat diesen Gedanken in seinem mit E. Jain 
verfaßten Buch ,Die Utopie der Moral’ ausführlich dargelegt.

Eine kulturübergreifende Ethik darf Universalismus weder als 
Konformismus noch Uniformismus mißverstehen und sich nicht 
den Extremen des Individualismus und Kollektivismus verschrei­
ben. Wenn sie ihre Aufgabe erfüllen soll, muß sie sich auf ein 
kulturübergreifendes, allgemein-menschliches Fundament grün­
den. Sie muß eine Ethik der Seinsteilhabe oder „Seinsgemein- 
schafit“ sein - ist doch die Seinserfahrung „grundsätzlich jeder­
mann zugänglich“. Die volle Tragweite dieses Gedankens er­
schließt sich allerdings erst, wenn die Seinserfahrung als Erfah­
rung emstgenommen wird. Sein wird nämlich nicht als bedeu­
tungsleere Faktizität, sondern „als etwas Gutes, als etwas zu Be­

ll

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jahendes“ erfahren. Sein besitzt einen „evokativen Charakter“. 
Albert unterscheidet an der Seinserfahrung die Aspekte des Stau­
nens, der Gegenwart, der Bewußtheit, Erstrebtheit und Schönheit 
und versteht diese Momente als „moderne philosophiegeschicht­
liche Entsprechungen“ zur sog. Transzendentalienlehre. Dabei 
spürt er diese Aspekte nicht nur in philosophischen Texten, son­
dern auch in Texten moderner Literatur sowie in künstlerischen 
Selbstzeugnissen auf. Schließlich kann Albert auf Nietzsches 
Dionysos-Dithyramben verweisen: „Im Sein liegt ein Ja, Nietz­
sches ,ewiges Ja des Seins’“.

Moralisches Handeln besteht im „Vollzug des menschlichen 
Jasagens zu dem im Sein liegenden Ja“ - und dies in der drei­
fachen Beziehung „zum eigenen Selbst, zum Nächsten und zur 
Welt“. Gelebte Seinsverbundenheit leistet auf diese Weise ein 
mehrfaches. Sie bricht die egoistische Selbstverfangenheit auf, so 
daß sich der Mensch in Weisheit, Tapferkeit und Besonnenheit 
von einem Eigenwesen (Buber) zur Person wandeln kann. 
Gleichzeitig befreit sie zu einer von Solidarität, Verantwortungs­
bewußtsein und Toleranz getragenen mitmenschlichen Verbun­
denheit. Und drittens besitzt sie Relevanz für eine ,Umweltethik’: 
Sie befreit von einem anthropozentrischen, von bloßer Zweckra­
tionalität bestimmten Weltverhältnis, indem sie zur Anerkennung 
eines den Dingen aufgrund der Seinsteilhabe zukommenden Ei­
genwerts befähigt.

In der ,Utopie der Moral’ steht zu lesen: „So ist die affirmative 
Haltung zum Sein und die darin liegende und dem Menschen 
übertragene Verantwortung der eigentliche und existentiell be­
deutsame Grund allen Denkens und Handelns“. Wie vielleicht 
kaum ein anderer zeigt dieser Satz, wie sehr Alberts Philosophie­
ren von der Seinserfahrung in Atem gehalten wird. Den Weg 
dahin und die weiteren Schritte zu einer bewußten, seinsgegrün­

12

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deten Welthaltung versucht das im folgenden aufgezeichnete 
philosophische Gespräch einsichtig zu machen.

Günther Pöltner

13

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Albert im Gespräch

mit Elenor Jain und Stephan Grätzel

Lieber, verehrter Professor Albert, in unserem philosophischen 
Gespräch möchten wir gern in zwei Schritten vorgehen. Der erste 
soll darauf abzielen, Ihren philosophischen Lebensweg und Ihre 
grundlegenden Gedanken im Blick auf Ihre umfangreiche Biblio­
graphie zu erörtern. In einem zweiten Schritt möchten wir aktu­
elle Themen in den Blick rücken, die auf dem Hintergrund Ihrer 
Theorie diskutiert werden sollten und möglicherweise einen Weg 
aus den zur Zeit immer prägnanter hervortretenden Problemen 
unserer technisierten Welt weisen können. Es ist ja auch Aufgabe 
der Philosophie, in das Weltgeschehen mit kritischen Gedanken 
einzugreifen, die die Politik, die Wirtschaft, Wissenschaft und 
Pädagogik bzw. die Gesellschaft schlechthin kaum distanziert 
und sachlich diskutieren. Die ersten Fragen beziehen sich also 
auf Ihren philosophischen Werdegang, Ihr Philosophieverständ­
nis und ihre philosophische Position. Wie Sie einmal in einer 
Selbstdarstellung erläuterten, war Ihr Weg zur Philosophie stei­
nig und keineswegs gradlinig, d.h. Sie hatten ein Medizinstudium 
begonnen und auch mit dem Gedanken gespielt, Pianist zu wer­
den. Wie kam es zu Ihrer Liebe zur Philosophie, der Sie sich 
schließlich verschrieben haben?

Nur sehr allmählich kam es dazu, im Grunde aber fast geradezu 
wie von selbst. In meiner Jugend wurde im Elternhaus nicht über 
Philosophie gesprochen. Meine Jugend stand dafür ganz im Zei­

15

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen der Musen. Wir waren eine besonders musikliebende Fami­
lie. Meine Geschwister und ich wollten sogar eigentlich allesamt 
Musiker werden. Von morgens bis abends wurde musiziert: Kla­
vier, Geige, Cello. Und unsere Mutter besaß eine hinreißend 
schöne Altstimme. Ich selber mußte allerdings schon bald ein­
sehen, daß es zu einer Pianistenlaufbahn auf keinen Fall langen 
werde. So zog ich mich immer mehr auf die Literatur zurück. 
Abends wurde bei uns oft vorgelesen und danach über das Gele­
sene diskutiert, nicht selten auch heftig gestritten. Vielleicht lag 
in diesen musischen Jugendjahren schon ein wenig Philosophi­
sches, denn, wie es bei Platon heißt, ist die Philosophie die höch­
ste Musenkunst.

Ein wenig näher kam ich der Philosophie dann auf dem Gym­
nasium. Wir hatten dort in den letzten Schuljahren einen wunder­
baren Deutschlehrer, der seinen Schülern nicht nur Goethe, 
Schiller und Eichendorff ans Herz zu legen verstand, sondern 
auch in seiner Menschlichkeit ein Vorbild war, nicht zuletzt da­
durch, daß er völlig unberührt blieb von der nationalsozialisti­
schen Propaganda (der viele unserer Lehrer nicht zu widerstehen 
vermochten). In seinem Unterricht über die deutsche Klassik 
fielen natürlich immer wieder die achtunggebietenden Namen der 
großen deutschen Philosophen wie Kant, Fichte, Schelling, He­
gel, Schopenhauer und Nietzsche. Es ging aber nicht nur um 
deutsche Literatur. So wurde uns das Buch des chinesischen 
Weisen Lao-tse, das Tao-te-ching, zur privaten Lektüre empfoh­
len. Ich verschaffte mir schon am selben Tag die Übersetzung 
von Richard Wilhelm, war beeindruckt von der Einfachheit und 
Tiefe dieses Werks, ahnte aber noch nicht, wie wichtig es im 
Laufe meines Lebens mir für mein eigenes Denken werden sollte. 
Eine ernste Beschäftigung mit Philosophie gab es bei mir noch 
nicht, doch war ich neugierig auf sie geworden.

16

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das änderte sich in der Zeit des Zweiten Weltkriegs. Ich hatte 
als Soldat der Nachrichtentruppe in Polen und in der Ukraine 
nach einem Lazarettaufenthalt und einem Wechsel zur Sani­
tätstruppe in der Kölner Studentenkompanie Medizin studiert und 
die ärztliche Vorprüfung abgelegt, während des Medizinstudiums 
aber auch immer wieder philosophische Vorlesungen besucht, 
vor allem bei Artur Schneider, dem früheren Doktorvater Heideg­
gers, und bei Heimsoeth, der insbesondere als Kantforscher und 
durch sein Buch „Die sechs großen Themen der abendländischen 
Metaphysik“ hervorgetreten war. Die freilich lediglich philoso­
phiehistorischen Vorlesungen Schneiders und Heimsoeths hatten 
eine unerwartete Wirkung auf mich. Sie wirkten bei mir wie Mu­
sik und Dichtung vor allem innerlich, seelisch und brachten mich 
schließlich zu dem Entschluß, nach dem Krieg das Medizinstu­
dium aufzugeben und mich nur noch der Philosophie zu widmen, 
von der ich so etwas wie geistige Reifung erwartete, Vertiefung 
des Denkens, Verinnerlichung des Lebens, Erfüllung. So war 
Philosophie für mich von Anfang an sehr viel mehr als Wissen­
schaft.

Nach der Kriegsgefangenschaft entschieden Sie sich für das Stu­
dium der Philosophie in Köln. Welches waren die ersten Ein­
flüsse, die Ihr weiteres Denken maßgeblich beeinflußt haben?

Die ersten Eindrücke der frühen Kölner Studienjahre waren wirk­
lich sehr stark. Der Krieg war vorbei. Trotz aller Trümmer, trotz 
Hunger und Kälte begann wirklich ein neues Leben für die, die 
übriggeblieben waren. Das philosophische Interesse war bei der 
Generation der Kriegsteilnehmer stark, jedoch fast nur durch 
einen einzigen Denker bestimmt: durch Heidegger und sein Buch 
„Sein und Zeit“. Kein anderer Philosoph wurde so emstgenom­
men wie Heidegger, nicht einmal Jaspers und erst recht nicht 

17

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolai Hartmann, selbst nicht der später bekanntgewordene Sar­
tre. Von Heideggers früher Begeisterung für den Nationalsozia­
lismus ahnten wir nichts. Es ging uns um das denkerische Werk 
des Philosophen. Heidegger hatte den Seinsgedanken der Grie­
chen wieder aufgenommen und eindrucksvoll mit dem Zeitpro­
blem, aber auch mit dem Problem des Todes verknüpft. Das wa­
ren Themen, die jahrelang unser Leben bestimmt hatten. Alles, 
was man auf der Kölner Universität an Philosophie hörte, er­
schien uns auf dem Hintergrund der Heideggerschen Philosophie. 
Im Bewußtsein dieses Hintergrundes besuchte ich Vorlesungen 
und Seminare bei Heimsoeth, bei Ballauff und bei Koch.

Heimsoeths Lehrveranstaltungen bezogen sich fast nur auf 
Kant. Gelegentlich behandelte er aber auch andere Themen. Mich 
interessierte besonders ein Oberseminar über Platon. Ich war 
dazu nicht schlecht vorbereitet: nicht nur durch meine frühere 
Lektüre einzelner Dialoge, sondern auch durch das Studium von 
Leisegangs Buch „Die Platondeutung der Gegenwart“, auf das 
ich beim Aufräumen der Seminarbibliothek gestoßen war. Leise­
gang berichtete darin mit einiger Sympathie über Interpretatio­
nen, die die Platonische Philosophie mit Mystik in Verbindung 
gebracht hatten, zwar nicht mit mystischen Gefühlen, sondern mit 
mystischem Denken und Erkennen. Das schien mir durchaus zu 
dem zu passen, was ich vorher bei Lao-tse oder bei Meister Eck­
hart kennengelemt hatte. In Heimsoeths Oberseminar versuchte 
ich jetzt (und zu Heimsoeths erheblichem Mißvergnügen) Platon 
immer wieder mit einer intellektuellen Mystik in Verbindung zu 
bringen, Platon also sozusagen plotinisch zu interpretieren. Seit 
diesem Seminar fühlte ich mich und fühle mich noch heute als 
Platon iker. Das verstärkte sich dann später noch durch die Be­
schäftigung mit Meister Eckhart und schließlich mit Louis La- 
velle.

18

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bal lauff, der später als Pädagoge bekannt wurde, interessierte 
sich damals besonders für die Vorsokratiker, insbesondere für 
Parmenides, dessen Seinsiehre für mich von Heidegger her be­
sonders naheliegend wurde, die ich aber natürlich zugleich (und 
damit von Heidegger abweichend) mit der philosophischen My­
stik in Zusammenhang brachte. Ballauff veröffentlichte einige 
Jahre später seine Arbeit „Die Idee der Paideia. Eine Studie zu 
Platons ’Höhlengleichnis’ und Parmenides’ 'Lehrgedicht’“. Ich 
verdanke Ballauff nicht nur den Hinweis auf Parmenides, sondern 
ebenso den Gedanken, eine Lehre von der Erziehung auf Philo­
sophie zu gründen.

Im Sommer 1948 kam der als Eckhartforscher und Eckharther­
ausgeber bekannte Theologe und Philosophiehistoriker Joseph 
Koch nach Köln. Ich hatte inzwischen Meister Eckhart nicht nur 
als Prediger zur Kenntnis genommen, sondern, allerdings mit 
gehörigem Respekt, einiges von seiner Theologie und Philoso­
phie zu verstehen versucht. Mich fesselte besonders die These: 
„Esse est deus“ (Das Sein ist Gott). Das verwies selbstverständ­
lich wieder auf Heidegger, zumal ich wußte, daß Käte Oltmanns 
mit einer Eckhart-Arbeit bei Heidegger vor etlichen Jahren pro­
moviert worden war.

Mein Wunsch einer Promotion bei Heimsoeth erfüllte sich lei­
der nicht. Ich war zwar als Doktorand mit dem Thema „Die Lehre 
vom Erhabenen in der idealistischen Ästhetik“ angenommen und 
hatte auch schon die ersten Kapitel vorgelegt, doch mein Doktor­
vater entschloß sich, für einige Jahre als Nachfolger von Emst v. 
Aster nach Istanbul zu gehen. So erhielt ich den Rat, es bei Rot­
hacker in Bonn zu versuchen. Dieser nahm mich tatsächlich 
freundlich an, obwohl mein Thema wirklich nicht in seine Inter­
essengebiete paßte. Mit Behn als Psychologen kam ich ebenfalls 
einigermaßen zurecht. Ein großer Gewinn war dann mein religi­
onswissenschaftliches Nebenfachstudium bei Mensching. Hier 

19

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konnte ich mein Interesse für die Mystik erweitern und vertiefen. 
In Bonn belegte ich insgesamt nur noch zwei Semester und wurde 
danach mit den Nebenfächern Psychologie (bei Behn) und Reli­
gionswissenschaft (bei Mensching) promoviert („magna cum 
laude“). Damit endeten meine frühen Eindrücke in meiner Kölner 
und Bonner Studienzeit. Sie waren gewiß nicht überragend, doch 
wirkten sie in der Folgezeit jahrzehntelang weiter.

Wie Sie einmal erwähnten, sei Parmenides ihr großer Lehrer 
gewesen, der französische Philosoph Louis Lovelle aber der Spi­
ritus rector Ihrer weiteren philosophischen Entwicklung, der wir 
ja auch Ihre systematische Arbeit über die ontologische Erfah­
rung zu verdanken haben. Die Tendenz dieser Arbeit stand aller­
dings in krassem Widerspruch zu den Interessen der damaligen 
philosophischen Diskussion, in der die Metaphysik ja auf heftige 
Ablehnung stieß. Wie verstehen Sie diese Zeit und Ihre Reaktion 
auf sie?

Zunächst etwas zu Parmenides. Es ist wahr, daß ich bei einem 
Vorstellungsgespräch, zu dem ich eingeladen war, auf die Frage, 
wer mein Lehrer gewesen sei, tatsächlich geantwortet habe, Par­
menides sei mein Lehrer gewesen. Natürlich war das nicht ganz 
im Emst gemeint. Schließlich war Parmenides damals schon 
zweieinhalb Jahrtausende tot. Mich hatte die Frage aber zunächst 
in Verlegenheit gebracht, denn ich empfand weder Heimsoeth 
noch Ballauff noch Koch als meine Lehrer, obwohl ich von ihnen 
allen sehr viel gelernt hatte, insbesondere von Koch. Was ich 
aber wirklich in der Philosophie suchte, konnte ich bei ihnen 
nicht finden. Von einem philosophischen Lehrmeister hatte ich 
mehr erwartet. Ein Denker wie Heidegger war ein solcher Lehrer. 
Aber bei ihm selbst hatte ich leider nicht studieren können. Über 
meine Kölner und Bonner Lehrer aber wollte ich mit dem Fra­

20

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genden nicht diskutieren. Um ihn ein wenig zu schockieren und 
ihn von weiterem Nachfragen abzuhalten, erklärte ich mich des­
halb nach einigem Zögern als Schüler von Parmenides. Danach 
hatte ich Ruhe, wie man verstehen kann.

Das verhielt sich anders bei Lavelle, obwohl ich auch bei ihm 
niemals persönlich Schüler gewesen war. Ihn hätte ich als meinen 
Lehrer anerkannt, wenngleich ich den sehr eigenwilligen Wegen 
seines Denkens nur zu einem sehr geringen Teil gefolgt bin. Je­
doch habe ich bei Lavelle den Grundgedanken meines gesamten 
weiteren Philosophierens gefunden, ihn dann allerdings auf an­
dere Weise ausgeführt. Es war eigentlich nur ein Zufall, daß ich 
bei Lavelle das finden konnte, wonach ich immer schon gesucht 
hatte: den Gedanken der „Erfahrung des Seins“ oder, wie Lavelle 
sie auch als „metaphysische“ oder „ontologische“ oder als „erste 
Erfahrung“ bezeichnet. Ich war im Jahre 1952 Assistent von 
Koch am Kölner Thomas-Institut. Zu diesem Institut schickten 
die Verlage immer wieder Besprechungsexemplare. Eines Tages 
stieß ich in dem Raum, in dem diese Bücher lagerten, auf die 
Übersetzung des Buches „La presence totale“ von Louis Lavelle. 
Wir hatten im Institut zahlreiche französische Werke dieses Au­
tors, deren Titel mir durchaus auf einen beachtenswerten Inhalt 
hinzuweisen schienen, doch waren meine damaligen Kenntnisse 
des Französischen nicht hinreichend für eine ernsthafte Lektüre. 
Die Übersetzung von Hans Bürg im Düsseldorfer Schwann-Ver­
lag gab mir nun Gelegenheit, die Gedanken des mir bis dahin 
unbekannten französischen Philosophen kennenzulemen. Der 
Titel der Übersetzung war allerdings wenig einladend: „Die Ge­
genwart und das Ganze“ (vielleicht hatte sich deshalb noch kei­
ner meiner Kollegen für das Buch interessiert). Immerhin sagte 
der Titel etwas über das Sein, nämlich daß das Sein dem Ich total 
und absolut gegenwärtig sei. Und schon der erste Satz des 
Hauptteiis formulierte die mir unvergeßliche Einsicht: „Es gibt 

21

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine erste Erfahrung, die in allen anderen Erfahrungen einbegrif­
fen ist und ihnen ihre Schwere und Tiefe verleiht: die Erfahrung 
der Gegenwart des Seins“. Von da an habe ich mich jahrelang 
fast nur noch um die Lavellesche Philosophie bemüht, natürlich 
jetzt auch um die französische Sprache, so daß ich später auch 
Lavelles „Introduction ä l’Ontologie“ übersetzen konnte. Mir 
ging es letztlich gar nicht nur um Lavelle, sondern um die Ent­
wicklung einer Philosophie der Erfahrung des Seins. Nach einer 
Anzahl kleinerer Arbeiten zu diesem Thema in den frühen sech­
ziger Jahren schrieb ich dann mein Buch „Die ontologische Er­
fahrung“, das dann allerdings erst 1974 erscheinen konnte.

Nun aber zum dritten Teil Ihrer Frage! Mein Buch paßte in der 
Tat nicht in „die geistige Landschaft“ der Zeit. Die damals den 
Zeitgeist bestimmenden Mächte waren metaphysikfeindlich. Ich 
habe mich jedoch davon nicht beeinflussen lassen. Es ging mir, 
gegen den Zeitgeist, um eine neue Metaphysik, um eine Meta­
physik der inneren Erfahrung, der Erfahrung des Einen, des 
schlechthinnigen Seins im Ich. Damals geschah der Aufstand der 
Soziologie und der Wissenschaftstheorie gegen die überlieferte 
Philosophie, insbesondere gegen die Metaphysik. Vielleicht woll­
te man sogar die Philosophie durch Anpassung an den Geist der 
Zeit retten. Aber man kann die Philosophie nicht dadurch retten, 
daß man sie aufgibt. Was damals entstand, habe ich verachtet und 
unbeachtet gelassen. Natürlich stand ich mit dieser Einstellung 
als Außenseiter und Eigenbrötler ziemlich allein, war aber meiner 
Sache sicher. Freilich mußte ich die Folgen tragen, übrigens so­
gar mit einigem Stolz. Gerne hielt ich mich an das treffende Wort 
Hegels: „Trostlose Zeit der Wahrheit, wo vorbei ist alle Meta­
physik, Philosophie, - nur Philosophie gilt, die keine ist“. In die­
sem Wort liegt schon allerhand Kulturkritik, die in unserer Zeit 
immer wichtiger werden wird.

22

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interessanterweise befaßte sich Ihre erste größere Abhandlung 
1968 mit der modernen Kunst'. Lag dies daran, daß Sie in der 
Kunst etwas für Sie Bewegendes und Ihre Theorie überzeugend 
Unterstützendes erkannten? Sehen Sie in dieser Arbeit noch phi­
losophische Impulse, die Sie aus Ihrer Dissertation über das Er­
habene bei Kant gewonnen haben?

Lassen Sie mich mit dem letzten Satz Ihrer Frage beginnen. Nach 
dem, was ich zu Beginn unseres Gesprächs über meine musischen 
Interessen in der Jugendzeit berichtet habe, hätte es für mich ja 
von vornherein naheliegend sein können, nach der Dissertation 
über ein Thema der idealistischen Ästhetik noch einmal ein 
kunstphilosophisches Thema zu bearbeiten. Inzwischen aber wa­
ren fast achtzehn Jahre vergangen, und ich hatte bei Lavelle den 
Gedanken der Seinserfahrung gefunden. Daher war das in der 
Doktorarbeit aus dem Jahre 1950 noch ohne diesen Gedanken 
Vorgetragene für mich überholt. Ich habe die Arbeit deshalb 
lange gar nicht drucken lassen. Jetzt aber versuchte ich, die aus 
Lavelle neugewonnene Einsicht in einer ontologischen Theorie 
der modernen Kunst zu stützen, zu bestätigen, d.h. die Kunst der 
klassischen Moderne vom Gedanken der Erfahrung des Seins her 
zu verstehen. Dabei hatte ich den Kunstbegriff recht weit gefaßt: 
ich wollte nicht nur die bildende Kunst einbeziehen, sondern 
ebenfalls die Literatur und die Musik. Im Grunde ging es mir 
jedoch viel weniger um die Kunst als um die Philosophie, um die 
Erprobung eines philosophischen Gedankens durch Anwendung 
auf ein scheinbar außerphilosophisches Gebiet. Dort schien er 
sich in der Tat zu bewähren. Er konnte sich deshalb bewähren, 
weil in der modernen Kunst eine Philosophie verborgen war, eine

1 Jetzt in: Philosophische Studien Bd. II, Sankt Augustin 1989, S. 139-239. 

23

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie des Seinsgedankens, die sich bei vielen Künstlern 
und Kunstinterpreten angedeutet findet.

Die Dissertation über das Erhabene im Idealismus hielt ich 
also zunächst nicht für sonderlich bemerkenswert oder gar Denk­
anstöße liefernd (immerhin deutete sich eine vorsichtige Neigung 
zur Mystik an). Als ich aber im Herbst 1993 in die Europäische 
Akademie der Wissenschaften und Künste aufgenommen wurde, 
nahm ich in einer Art Antrittsrede das Thema des Erhabenen 
noch einmal auf: „Das Thema des Erhabenen in der Ästhetik der 
Gegenwart“.2 Dieses Thema war inzwischen von anderen Ge­
sichtspunkten her bemerkenswert geworden: einerseits durch ver­
schiedene Gemälde des amerikanischen Malers Bamett Newman 
(etwa „Vir heroicus sublimis“ oder „The sublime is now“) sowie 
durch einige einschlägige Interpretationen bei Lyotard, anderer­
seits durch die von Lyotards Ideen zum Begriff der „Postmoder­
ne“ angeregten deutschen Autoren Christine Pries und Wolfgang 
Welsch, die den Begriff des Erhabenen politisch und antimeta­
physisch wirksam machen wollten. Mit diesen beiden setzte ich 
mich kritisch und vielleicht wohl auch ein wenig zu schulmei­
sterlich auseinander.

Weit wichtiger wurde der Salzburger Vortrag für mich durch 
den Versuch, an den Gemälden Newmans den metaphysischen 
Gehalt der Werke des großen amerikanischen Malers hervorzu­
heben, insbesondere im Hinblick auf den Titel des Gemäldes 
„Be“ („Sei!“). In diesem, den metaphysischen Seinsbegriff auf­
nehmenden Titel lag für mich zugleich ein moralisches Postulat: 
die Aufforderung, den Seinsgedanken nicht nur erkennend zu 
erfassen, sondern ihn auch zu konkretisieren, im Sein ansässig, 
seiender werden zu lassen, gewissermaßen eine metaphysisch­

2 In: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft (41/2, 1996, S. 
195-204).

24

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ethische Umformung des Rilkeschen „Du mußt dein Leben än­
dern“ vorzunehmen. Dabei wurde mir zum ersten Mal klar, daß 
es einen Zusammenhang zwischen Metaphysik und Ethik geben 
kann, zwischen Seinsbewußtsein und innerem Handeln. Dem bin 
ich dann in einer Reihe von späteren Arbeiten zur Lebensphi­
losophie und zur philosophischen Ethik weiter nachgegangen.

Eine Anschlußfrage: Wollten Sie in der , Philosophie der moder­
nen Kunst ’ auch eine Differenzierung zwischen der sogenannten 
klassischen Moderne und der schon zu Ansehen gekommenen 
Pop-Art oder der gl. vornehmen? Welche philosophischen Be­
gründungen gibt es überhaupt zur Unterscheidung der sogenann­
ten ernsten und unterhaltenden Kunst?

Zunächst eine Gegenfrage: Was verstehen Sie unter „Differenzie­
rung“?

Unter Differenzierung verstehe ich die Unterscheidung zwischen 
qualitativen Merkmalen der bildenden Kunst im Gegensatz zu 
anderen bildnerischen Ausdrucksformen, auch etwa der Wer­
bung, der Plakatmalerei usw. Dies aber nicht primär auf kunsthi­
storische Maßgaben bezogen, sondern vielmehr im Blick auf den 
philosophischen Gehalts eines Werkes, welches ja durchaus auf 
den Betrachter einwirkt, ihn sogar zu beeinflussen vermag.

Nun gut! Wenn ich also von moderner Kunst rede, so meine ich 
die Kunst der klassischen Moderne mit ihren philosophischen 
Hintergründen, insbesondere im Bereich der bildenden Kunst. Sie 
unterscheide ich streng von der bildenden Kunst, welche von der 
Pop-Art entwickelt worden ist, etwa in den Bildern Andy War­
hols oder Roy Lichtensteins, die betont unphilosophisch sind mit 
der Darstellung banaler Gegenstände des Alltagslebens, z.B.

25

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Suppendosen oder Pin-Up-Photos. Diese „Kunst“ bezieht sich, 
Heideggerisch gesprochen, allein auf das Seiende im Unterschied 
von einer auf das Sein bezogenen Kunst, als die ich einen we­
sentlichen Teil der klassischen modernen Kunst empfinde und 
unter Berufung auf Künstleraussagen und Kunstinterpretationen 
nachzuweisen versucht habe.

Die Unterscheidung zwischen einer auf das Seiende bezogenen 
Kunst und einer, die sich auf das Sein bezieht, deutet sich auch 
an in der Literatur und in der Musik, wo man zwischen ernster 
Kunst und Unterhaltungskunst unterscheidet. Bei der Musik ha­
ben sich Ausdrücke wie E-Musik und U-Musik schon fast allge­
mein durchgesetzt. Diese Begriffe könnte man ebenso auf die 
Literatur anwenden. Die moderne Romanliteratur, die sich ganz 
der Vielheitswelt des Alltagslebens zuwendet, blickt allein auf 
das Seiende, auf die Dinge, manchmal „geschmückt“ mit Interes­
santem, Sensationellem, Pikantem. Diese Literatur will unter­
halten. Ernste Romanliteratur richtet dagegen den Blick auf das 
Bleibende im Menschenleben, den Gang zwischen Geburt und 
Tod, zwischen Sein und Nichts. Denselben Gegensatz kann man 
in der Musik finden. Unterhaltungsmusik will die Langeweile 
vertreiben, augenblickliche Lustgefühle hervorrufen, Zerstreuung 
schenken, Verschönerung einzelner Augenblicke, die bald verge­
hen. Ernste Musik entspringt tieferen Bewußtseinsschichten, 
wirkt auf das allgemeine Lebensgefühl, kann nicht selten bis in 
die Tiefe der Innerlichkeit reichen, in der das Sein erfahrbar wird. 
Bei Mahler, Strawinsky und Messiaen habe ich dergleichen her­
vorzuheben versucht, zuletzt noch in meinem Beitrag in der Pölt- 
ner-Festschrift: „Seinsgedanke und Bachsche Musik“.

26

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ihre grundlegende systematische Arbeit ,Die ontologische Erfah­
rung’ von 19743 4 dürfte als Durchbruch Ihres philosophischen 
Anliegens zu verstehen sein. Leitmotiv Ihrer Überlegungen ist die 
Seinserfahrung, -welche man als Grundkraft des Lebens bezeich­
nen könnte. Kann man behaupten, daß Sie sich mit dem Begriff 
der ‘Erfahrung’ von einer spekulativen Metaphysik absetzen? 
Welches ist dann das ‘Wesen der Philosophie’, von dem Sie u.a. 
im Vorwort des Bandes ‘Philosophie der Philosophie ’ sprechen?

Wenn Sie mit „spekulativer Metaphysik“ eine Metaphysik mei­
nen, die ohne jede innere oder äußere Erfahrung nur aus Begrif­
fen zu Einsichten kommen will, so kann ich Ihre Frage nur mit 
einem Ja beantworten. Das Wesen der Philosophie, um die ich 
mich mindestens seit dem Buch „Die ontologische Erfahrung“ 
bemühe, ist bestimmt durch die geistige Erfahrung der tiefen 
Verbundenheit des Ich mit dem Sein. Diese Vorstellung vom 
Wesen der Philosophie finde ich bei vielen früheren Denkern 
zum Ausdruck gebracht, wenngleich meist mit anderen Worten 
und auf der Basis anderer kultureller Hintergründe. Ich bemühe 
mich jedenfalls um eine Philosophie, die erfahren und vor allem 
auch gelebt werden kann.

Sie legen dar, daß jedem Menschen diese Erfahrung zuteil wer­
den kann - mehr oder weniger bewußt zwar - aber dennoch 
grundsätzlich. Wie könnte man dem philosophisch Bewanderten 
oder Interessierten diese Tatsache nahebringen? Spielt in diesem 
Zusammenhang auch die Bergsonsche Intuition eine Rolle, über 
die Sie in Ihrem kleinen Band ‘Vom philosophischen Leben re­

flektierten?

3 Jetzt in Philosophische Studien Bd. I. Sankt Augustin 1988, S. 7-207.
4 Vom philosophischen Leben. Platon, Meister Eckhart, Jacobi, Bergson, Berd- 
jaev. Würzburg 1995.

27

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn Sie sagen, ich sei der Meinung, daß die Erfahrung des 
Seins jedem Menschen „zuteil werden kann“, so überspringen Sie 
die meiner Ansicht nach viel wichtigere Einsicht, daß eigentlich 
jeder geistig gesunde Mensch diese Erfahrung schon längst und 
ständig in seinem Bewußtsein hat und in sich trägt, allerdings 
vorbewußt, unbeachtet, unreflektiert, implizit. Es handelt sich um 
das, was Lavelle meinte, als er schrieb: „Es gibt eine Erfahrung, 
die in allen anderen Erfahrungen enthalten ist, ... die Erfahrung 
der Gegenwart des Seins“. Das bedeutet, daß in allem, was wir 
erfahren, immer schon das Sein miterfahren wird. Oder besser: 
daß in der Grunderfahrung des Seins alle anderen Erfahrungen 
eingebettet sind.

Daraus ergibt sich, daß das menschliche Bewußtsein ein Seins- 
bewußtsein enthält und jeder Mensch, nicht zuletzt ein philo­
sophisch interessierter, der auf sein Bewußtsein reflektieren kann, 
intellektuell in der Lage sein müßte, den Gedanken des Seins- 
bewußtseins zu begreifen. Das „Cogito, ergo sum“ bei Descartes 
vollzieht ja diesen Gedankenschritt vom Bewußtsein zum Seins- 
bewußtsein. Gewiß könnte auch die Besinnung auf den Berg- 
sonschen Intuitionsbegriff zum Verständnis des Seinsbewußt- 
seins fuhren, obwohl Bergson noch nicht den Schritt auf den 
Seinsgedanken hin vollzogen hat. Dazu habe ich Stellung ge­
nommen in meinem Vortrag auf dem deutschen Phiiosophiekon- 
greß in Konstanz 1999: „Zum Intuitionsbegriff in der Lebens­
philosophie“.5

Neben der impliziten und der expliziten Form des Seinsbe- 
wußtseins gibt es eine Extremform der Erkenntnis des Seins. 
Beispiel dafür ist etwa das Gefühl der Existenz, das Rousseau in 
seinen Meditationen am Bieler See erlebt hat, oder das „Ich bin, 
weil ich bin! Das ergreift jeden plötzlich“ Schellings oder lo- 

J In: Die Zukunft des Wissens. Konstanz 1999, S. 525-532.

28

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nescos Beschreibung seines Staunens über das Sein als Eintreten 
in eine totale, lichtvolle Realität. Diese extreme Form der Erfah­
rung des Seins gleicht in mancher Hinsicht der mystischen Ein­
heitserfahrung. Um das Erfahrungsmoment eines solchen Seins- 
bewußtseins und Einheitsbewußtseins stärker hervorzuheben, ha­
be ich im Anschluß an meinen Vortrag auf dem philosophischen 
Weltkongreß von 1983 in Montreal über „Lavelle und die My­
stik“ einige Jahre später eine längere philosophiegeschichtliche 
Studie mit dem Titel „Mystik und Philosophie“ veröffentlicht, die 
auch die philosophische Mystik der Inder, Chinesen und Japaner 
einzubeziehen versuchte.

Sie sprechen von verschiedenen Stadien oder Ebenen, in denen 
die Seinserfahrung begegnet. Wie verhalten sich dieses qualitativ 
unterschiedenen Ebenen zur Wirklichkeit, und was bedeutet 
Wirklichkeit überhaupt unter diesem Gesichtspunkt? Könnte der 
Einwand zutreffen, daß Realitätsferne ein mögliches Resultat der 
Seinserfahrung ist?

Das menschliche Bewußtsein ist stets zugleich nach innen und 
nach außen gerichtet, auf die innere Wirklichkeit und auf die äu­
ßere Wirklichkeit. Unter , Wirklichkeit’ scheinen Sie in Ihrer Fra­
ge vor allem die äußere Wirklichkeit zu verstehen, die Welt des 
außenweltlichen Erkennens und Handelns, die Welt des realen 
und sozialen sowie des politisch bestimmten Alltagslebens, die 
Wirklichkeit im Sinne der Husserlschen „Lebenswelt“. Diese 
Wirklichkeit des alltäglichen, konkreten Lebens erscheint auf den 
verschiedenen Ebenen des menschlichen Seinsbewußtseins in 
unterschiedlicher Weise: die im impliziten Seinsbewußtsein er­
scheinende Welt erscheint der vordergründigen Erkenntnis als die 
einzige Wirklichkeit; im expliziten Seinsbewußtsein halten sich 
innere und äußere Erfahrung die Waage, wobei das erfahrene

29

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sein der Alltagswelt, wie Lavelle lehrt, ihren Emst und ihre Tiefe 
verleiht; in der Extremform des Seinsbewußtseins, also in der 
mystiknahen Erfahrung des Seins und des Einen, verliert die äu­
ßere Wirklichkeit fast völlig ihr Gewicht und ihre Wichtigkeit. 
Das muß aber noch nicht realitätsfem sein. Realitätsfeme ist eine 
Kategorie innerhalb des Realitätsbewußtseins selbst. Realitäts­
fem kann auch der Alltagsmensch leben. Ich möchte daher be­
haupten, daß die Seinserfahrung zu anderen Wertungen der Au­
ßenwelt fuhrt, nicht aber zu Realitätsfeme. Man betrachtet die 
Welt distanzierter und kritischer, orientiert sich an den Werten 
des Geistigen und negiert die Oberflächlichkeiten und Belang­
losigkeiten des alltäglichen Lebens, die den Menschen nur von 
seinem wahren Selbst entfernen.

Häufig wenden Sie sich - verzeihen Sie die Formulierung - ein 
wenig polemisch gegen bestimmte philosophische Auffassungen, 
die eine linksgerichtete Tendenz vertreten. Hat dies grundsätzlich 
mit Ihrer Auffassung über die Aufgabe und den Gegenstand der 
Philosophie zu tun, oder sehen Sie in solchen Tendenzen ein po­
litisches Fundament, welches Ihrem Demokratieverständnis wi­
derspricht? Welche Erhellung liefert uns in diesem Zusammen­
hang auch Ihre philosophiehistorische Erörterung über den 
„ Versuch über Philosophie und Politik“? 6

Das ist zunächst eine politische Frage, die allerdings in die Phi­
losophie hineinragt. Ich muß zu diesem Thema etwas weiter aus­
holen.

Wir leben in einer Zeit, in der man sich nicht leicht der Politik 
entziehen kann und Stellung beziehen muß. Vor allem von daher 

6 In: Philosophische Studien Bd. IV (Philosophie der Sozialität). Sankt Augustin 
1992, S. 249-341.

30

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


läßt sich erklären, daß ich mich grundsätzlich kritisch gegen 
linksgerichtete, also im wesentlichen sozialistische, Tendenzen 
gestellt habe. Ich bin Individualist bis auf die Knochen, Einzel­
gänger aus natürlicher Neigung und Überzeugung. Das hängt 
nicht zuletzt mit meiner Lebensgeschichte zusammen. Ich bin ja 
unter Hitler und den Nationalsozialisten aufgewachsen und habe 
den grausamen Wahnsinn dieser Jahre der Massenveranstaltun­
gen, der politischen Indoktrinierung und der ständigen Bespitze­
lung erlebt. Der Nationalsozialismus (der faktisch eine Diktatur 
des Massendenkens verkörperte) vereinigte einen irrationalen 
Führerkult, wie er in vielen sozialistischen Gesellschaften aufge­
treten ist, mit einer sozialistischen Ideologie. Die Partei Hitlers 
verstand sich als „Arbeiterpartei“ und „Linkspartei“. Von dieser 
Hitlerschen Massenpartei mit ihrer Verherrlichung der Massen 
und der Massenmenschen fühlte ich mich immer mehr abgesto­
ßen und auf mich selbst und meine Einzelhaftigkeit aufmerksam 
gemacht. Als dann bei uns gegen Ende der sechziger Jahre und 
mit starker Unterstützung vieler Massenmedien wieder sozialisti­
sche Ideen und sogar Umsturzpläne linker Tendenz in Deutsch­
land auftauchten, diesmal freilich auf marxistischer Grundlage, 
war es für mich nach den Erlebnissen der nationalsozialistischen 
Diktatur klar, zu Widerstand verpflichtet zu sein. Das ist der 
Hauptgrund meiner Polemik gegen linksgerichtete Tendenzen 
(wobei ich nicht leugnen will, daß die Bewegung der „Achtund­
sechziger“ auch Ansätze enthielt, die man bejahen muß: z.B. die 
Betonung der Frauenrechte oder der Einsatz für den Naturschutz 
sowie Fragen, die sich auf Kriegs- oder weltweite Unterdrük- 
kungsstrategien bezogen). Natürlich spielte noch ein philoso­
phisches Moment eine Rolle, denn im Gegensatz zur antimeta­
physischen Einstellung aller sozialistischen Ideologien empfand 
ich meine Vorstellung von einer Philosophie der Erfahrung des 
Seins unverstanden und auf geistlos-geistfeme Weise angegrif­

31

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fen. In meinem „Versuch über Philosophie und Politik“ habe ich 
dieses Verhältnis an verschiedenen Stationen der Philosophiege­
schichte im einzelnen erörtert, u. a. die marxistische Eckhart­
deutung Hermann Leys scharf kritisiert sowie der Sozialismus­
kritik Nietzsches zugestimmt, was dann auch prompt als Rückfall 
„auf ein im allgemeinen von der heutigen deutschen Philosophie 
überwundenes Niveau der Argumentation“ dargestellt wurde.7 
Dieses Niveau der Argumentation aber war die Ideologie der 
„Achtundsechziger“, die inzwischen schon wieder vergessen ist.

Mein Verständnis von Demokratie ist also ein völlig anderes, 
und zwar ein solches, das auf der mit Verantwortung verbunde­
nen Freiheit des Einzelnen beruht. Mit Gewalt durchgesetzte 
Ideologien haben darin keinen Platz.

Sie haben - wie schon erwähnt - Ihre philosophische Theorie von 
der Seinserfahrung auf eine Vielzahl von Bereichen des Lebens 
bezogen, auch auf das Leben in der Gemeinschaft. Wenn das Sein 
als Umfassendes gleichsam als Existential des menschlichen 
Lebens aufgefaßt werden darf so wird es die Haltung des Men­
schen zu sich selbst und der Welt in besonderer Weise beeinflus­
sen. Wie läßt sich das im Blick auf Ihre kleine Schrift ,Das ge­
meinsame Sein ‘8 begründen? Wie steht es auch mit der Indivi­
dualität, deren Bedeutung Sie soeben betonten?

Schon am Schluß der Schrift über die ontologische Erfahrung 
hatte ich versprochen, mich in meinen nächsten Arbeiten den 
Bereichen des Sozialen und des Politischen zuzuwenden. Aber 
erst im Jahre 1981 konnte eine teilweise aus Aufsätzen zusam­
mengestellte sozialphilosophische Arbeit erscheinen: „Das ge­

7 Vgl. Philos. Jahrbuch 92 (1985), S. 212ff.
8 Das gemeinsame Sein. Studien zur Philosophie des Sozialen. Jetzt in: Phi­
losophische Studien. Bd. IV. Sankt Augustin 1992, S. 119-248.

32

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meinsame Sein“. Diese erste, ziemlich nachlässig gedruckte Auf­
lage enthielt sieben Kapitel, u.a. je zwei über Paul Landsberg und 
Simone Weil. Bei der zweiten Fassung, im vierten Band meiner 
gesammelten Studien, der „Philosophie der Sozialität“, fugte ich 
fünf weitere Kapitel hinzu, von denen sich die beiden ersten mit 
Konfuzius und Lao-tse beschäftigen. Ich fand schon in einem 
Spruch des Konfuzius so etwas wie eine Vorahnung des Ge­
dankens menschlicher Gemeinschaft im Sein. Aber vielleicht 
habe ich den uralten Text überinterpretiert. Der Spruch lautet 
nämlich nach meiner Übersetzung: „Der Wissende freut sich über 
das Wasser, der Gütige über den Berg. Der Wissende ist in Be­
wegung, der Gütige ist ruhig. Der Wissende empfindet Freude im 
Leben, der Gütige empfindet Dauer im Leben“. Der chinesische 
Begriff des gütigen Menschen (jen ehe) meint die Bezogenheit 
auf andere Menschen als hohe soziale Tugend. Diese Tugend 
ergibt sich jedoch aus etwas Seinshaftem: der feste Stand, die 
Ewigkeit des Berges gegen das Dahinfließen des Wassers, die 
Ruhe gegen das Hin und Her der Bewegung, die Freude (in der 
Vielfalt der Dinge) gegen das Dauerhafte schlechthin. Wäre diese 
Deutung richtig, so ginge soziale Tugend aus etwas Ontologi­
schem hervor, das also den Bereich des Zwischenmenschlichen 
und Ethischen weit überschreitet.

Verlassen wir aber den unsicheren Boden der Beschäftigung 
mit fernöstlichen Gedanken, die zweieinhalb Jahrtausende zu­
rückliegen, und wenden uns wieder der Philosophiegeschichte 
des Abendlandes zu. Auch bei uns wurde schon vor mehr als 
zweitausendfünfhundert Jahren über die menschliche Gemein­
schaft nachgedacht. Bei den Griechen wurde der Mensch als po­
litisches Wesen (zoon politikon) gesehen, bei den Römern als 
soziales Wesen (animal sociale). Mit Recht hat Hannah Arendt 
dazu kritisch bemerkt, daß es sich mit diesen Sichtweisen kei­
nesfalls um Aussagen über das Wesen des Menschen im strengen 

33

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinne handele. Natürlich hätten Platon und Aristoteles gewußt, 
daß der Mensch nicht ohne die Gemeinschaft mit anderen Men­
schen leben kann, doch habe ihnen dies nicht als eine wesenhaft 
menschliche Eigenschaft gegolten, sondern als etwas, was 
menschlichem und tierischem Leben gemeinsam sei. Der Mensch 
lebt jedoch nicht lediglich in Staat und Gesellschaft gemein­
schaftlich verbunden, sondern ebenso in der Familie und ebenso 
in jeder Begegnung mit anderen Menschen, die er versteht und 
mit denen er sich sprachlich oder außersprachlich verständigen 
kann. Der Mensch lebt wesenhaft in zwischenmenschlichen Be­
ziehungen. Von diesen zwischenmenschlichen Beziehungen hat 
vor allem Martin Buber gesprochen. Für ihn ist die Ich-Du-Be- 
ziehung etwas Ursprüngliches, nicht etwas nach und nach Erwor­
benes, ist also gewissermaßen etwas Apriorisches. Die tiefste 
Gemeinsamkeit besteht schließlich in der Gemeinschaft im Sein. 
Indem der Einzelne sich als Ich erfahrt, erfahrt er sich als im Sein 
stehend, als Teilnehmer am Sein. Die Entdeckung dieser Seins- 
gemeinschaft enthält zugleich eine Moral, denn in der Erfahrung 
des Seins wird nicht bloß konstatiert, vielmehr liegt im Sein eine 
moralische Forderung, gewissermaßen das ontologische Postulat, 
jeden Menschen als Teilnehmer am Sein gleichwertig zu behan­
deln, als solchen zu bejahen und letztlich sogar zu lieben. In 
Weiterftihrung der Studien über das „gemeinsame Sein“ habe ich 
in den von mir bearbeiteten Kapiteln des Buches „Die Utopie der 
Moral“ versucht, eine kulturübergreifende ontologische Ethik zu 
entwerfen.9 Damit komme ich auch zu Ihrer weiterführenden 
Frage, wie es denn um die Individualität stehe, wenn doch die 
Seinsgemeinschaft das Wesentliche der menschlichen Existenz 
ist.

9 Albert-Jain: Die Utopie der Moral. Versuch einer kulturübergreifenden ontolo­
gischen Ethik. Freiburg-München 2003.

34

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie ich schon ausgefuhrt habe, erfahrt jeder Mensch zunächst 
in seinem eigenen Bewußtsein seine Teilhabe am Sein. Diese 
Erfahrung bestimmt nun auch seine geistige Entfaltung und damit 
sein Verhältnis zum Nächsten, so daß er - indem er sich auf diese 
Weise wahmimmt - zunächst den Prozeß seiner „Menschwer­
dung“ durchmacht, um sich schließlich als im Sein gefestigtes 
Subjekt in einer Gemeinschaft aus ebensolchen Individuen ein­
richten zu können. Die Individualität bleibt dabei erhalten, das 
Spezielle, das Einzigartige seiner menschlichen Befindlichkeit. 
Er wird diese seine Individualität jedoch nicht zum Individua­
lismus (als übersteigerter Form des Subjektiven) ausdehnen, weil 
ihm bewußt ist, daß jeder andere ebenso wie er selbst ein gleich­
sam ursprüngliches Empfinden für seine Individualität besitzt, 
diese leben darf und soll und von daher einen Anspruch auf diese 
Lebensform besitzt. Wenn ich also sagte, ich sei ein Individualist 
bis auf die Knochen, so beziehe ich diese Bemerkung auf das 
philosophische Fundament der Seinserfahrung, aus welchem, wie 
Sie sehen, durchaus auch Einschränkungen der Individualität 
resultieren.

Viele Ihrer Schriften belegen, daß Sie Ihre Auffassung von Phi­
losophie historisch-systematisch zu verifizieren suchten. Dies 
etwa in Ihrer Abhand zur Metaphysik Lavelles von 197510 11 oder in 
der als Habilitationsschrift vorgesehenen Arbeit ‘Meister Eck­
harts These vom Sein’ von 1976.“ Ist auch hier die ‘Erfahrung’ 
als philosophische Erkenntnis ein Meilenstein Ihrer weiteren 
Überlegungen?

10 Zur Metaphysik Lavelles. Bonn 1975. Vgl. auch: Lavelle und die Philosophie 
des 20. Jahrhunderts. Dettelbach 1997.
11 Untersuchungen zur Metaphysik des Opus tripartitum. Kastellaun 1976.

35

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schon zu Beginn meines Philosophiestudiums wollte ich kein 
bloßer Philosophiehistoriker werden. In Deutschland verlangt 
man aber, daß der philosophisch Interessierte sich zunächst ein­
mal gründlich mindestens mit dem Denken eines bedeutenden 
Philosophen der Vergangenheit vertraut gemacht hat. Ich halte 
dies grundsätzlich für einen guten Weg, doch liegt darin auch die 
Verführung, bei der Lehre des zuerst studierten Philosophen ste­
hen zu bleiben. Da man bei uns vielfach mit Kant beginnt, gibt es 
in Deutschland so viele Kantianer. Einer von diesen war Heinz 
Heimsoeth, bei dem ich in den ersten fünf Jahren meines Studi­
ums in Köln Hörer war. Glücklicherweise ist es in Deutschland 
aber ebenso üblich, daß man in der Beschäftigung mit einem 
Denker der Vergangenheit auch sein eigenes Denken entwickelt. 
Bei Heimsoeth mußte ich mich natürlich mit Kant beschäftigen, 
leider nicht zu meinem Vergnügen, denn schon die fürchterliche 
Sprache dieses Autors stieß mich ab. So kam es dazu, daß ich 
meine Doktorarbeit recht lustlos verfaßte, wobei mich ernsthaft 
nur die Abschnitte interessierten, in denen bei anderen Philoso­
phen des deutschen Idealismus von Kunst und Religion die Rede 
war. Wirklich Eigenes findet sich höchstens in dem kleinen 
Schlußabschnitt über das Erhabene und das Staunen.

Ein Kantianer bin ich jedenfalls niemals geworden. Statt des­
sen hatte sich mein Wunsch erfüllt, näher mit dem Werk Meister 
Eckharts bekannt zu werden. Ich hatte das Glück, ein Jahr nach 
meiner Promotion die Stelle eines Assistenten von Josef Koch, 
dem leitenden Herausgeber der lateinischen Werke Eckharts, 
einnehmen zu können. Bei Koch habe ich am Kölner Thomas- 
Institut unendlich viel über Eckhart und überhaupt über die Phi­
losophie und Theologie des Mittelalters gelernt. Vor allem faszi­
nierte mich die These „Esse est deus“ (Das Sein ist Gott), die 
Eckhart in dem von ihm begonnenen „Opus tripartitum“ seinem 
gesamten Schaffen zugrundelegen wollte. Mit einer Interpretation 

36

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser These und einer Rekonstruktion des nicht überlieferten 
Eckhartschen Thesenwerks wollte ich mich in Köln habilitieren. 
Als ich 1954 mit der Reinschrift der Arbeit begann und das voller 
Freude bei Koch ankündigte, erfuhr ich zu meinem Entsetzen, 
daß das ganz unwillkommen war. Ein anderer Assistent sei 
„dienstälter“, so daß ich erst nach diesem an eine Habilitation 
denken dürfe. Ich wollte aber nicht warten, vermutete auch, daß 
ich in diesem Falle viele Jahre warten müsse, und kündigte im 
Zorn meine Stelle als Assistent und mußte damit meine Habilita­
tionsabsichten vorläufig aufgeben. Erst im Jahre 1972, also mit­
ten in den Krawallen der siebziger Jahre, habe ich in Bochum die 
Arbeit fertiggestellt und als Habilitationsschrift eingereicht, je­
doch bald wieder zurückgenommen, da sich für mich eine bessere 
Möglichkeit eröffnete. Im übrigen war die Arbeit noch ganz phi­
losophiehistorisch angelegt. In ihr spielte der Gedanke einer phi­
losophischen Erfahrung des Seins noch keine wichtige Rolle. Das 
konnte ich erst 1984 in dem Aufsatz „Meister Eckharts Mystik 
der Seinserkenntnis“ nachholen.

Den Gedanken der Erfahrung des Seins hatte ich, wie schon 
vorher erwähnt, bei Lavelle entdeckt, übernommen und weiter 
ausgeführt, nun wollte ich über Leben und Schaffen des französi­
schen Philosophen, der bei uns nahezu unbekannt war, Näheres 
herausfinden und sein Werk in die Geschichte der abendländi­
schen Metaphysik einordnen. Das geschah insbesondere in dem 
Buch „Zur Metaphysik Lavelles“. Es versteht sich von selbst, daß 
ich darin Lavelle als Denker der metaphysischen Erfahrung dar­
stellte, ferner seine Beziehung zum Existentialismus, zum franzö­
sischen Spiritualismus, zur metaphysischen Theologie und zur 
Dialektik hervorhob. Eine Anzahl ebenfalls philosophiehistorisch 
gerichteter, ursprünglich in französischer Sprache veröffentlich­
ter Aufsätze und Vorträge faßte ich im Jahre 1997 unter dem 
Titel „Lavelle und die Philosophie der Gegenwart“ zusammen, 

37

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dabei auf Lebensphilosophie, Existenzphilosophie (Marcel, Hei­
degger, Sartre) und Kulturphilosophie eingehend.

Ein drittes Thema meiner philosophiegeschichtlichen Be­
trachtungen war das Denken Platons. In der Abhandlung über 
„Griechische Religion und Platonische Philosophie“ erläuterte 
ich anhand tragender Begriffe aus der Religion der Griechen das 
Weiterleben religiösen Denkens in der Platonischen Philosophie. 
In der kleinen Schrift „Über Platons Begriff der Philosophie“ 
suchte ich modernistischen Auffassungen der Platonischen Phi­
losophie (Philosophie als endloses und zielloses Streben) entge­
genzutreten und einen mehr Platonischen und mehr griechischen 
Philosophiebegriff verständlich zu machen. In beiden sowie in 
einer Anzahl weiterer Arbeiten habe ich immer wieder den Ge­
danken der Seinserfahrung aufgenommen, und zwar vor allem im 
Blick auf das „Höhlengleichnis“ der Politeia und die Sokrates­
rede des Symposion. Meine Interpretationen sind gerade von den 
Vertretern der „Tübinger Schule“ mit Zustimmung aufgenommen 
worden. Dennoch habe ich mich nie als Platonforscher verstan­
den, sondern schon mehr als Platoniker, also weniger von der 
Geschichte, sondern von der Sache her.

Mit Ihrem Buch über „Mystik und Philosophie“12 13 und später in 
der „Einführung in die philosophische Mystik" 3 scheinen Sie 
Ihren philosophischen Schwerpunkt auf die Mystik zu verlagern. 
Darf man das als Akzentverschiebung verstehen oder bietet Ihnen 
die Mystik eine weitere Vertiefung Ihrer Überlegungen zum Ein­
heitsgedanken?

12 Sankt Augustin 1986.
13 Darmstadt 1996.

38

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es war wohl keine Verlagerung meines philosophischen Interes­
ses auf ein neues Gebiet und erst recht keine Akzentverschiebung 
in meinem Philosophieverständnis, sondern, wie sich schon aus 
verschiedenen Antworten auf einzelne Ihrer früheren Fragen er­
geben sollte, habe ich mich schon früh mit Mystik beschäftigt, 
wobei mich immer mehr die philosophische Seite der mystischen 
Erfahrung interessierte. Das Buch „Mystik und Philosophie“ 
versuchte zu zeigen, daß Mystik und Philosophie seit zweieinhalb 
Jahrtausenden miteinander wesenhaft verbunden sind. Darin liegt 
zugleich die Bestätigung, daß das philosophische Denken sich auf 
innere Erfahrung bezieht, die Bestätigung einer philosophischen 
Lehre von der Erfahrung des Seins. Die Erfahrung des Seins ist 
aber zugleich eine Erfahrung des Einen. So kann man durchaus 
sagen, daß die Hinwendung zur Mystik den Versuch einer Vertie­
fung des metaphysischen Einheitsgedankens darstellt.

Vorbild für mein Buch war übrigens das Buch des Theologen 
Joseph Bemhart „Die philosophische Mystik des Mittelalters von 
ihren antiken Ursprüngen bis zu Renaissance“.14 In einigen 
Punkten wollte ich aber über Bemhart hinausgehen: erstens 
wollte ich nicht nur die Philosophie des Abendlandes berück­
sichtigen, sondern auch das mystisch-philosophische Denken der 
alten Inder, die Weisheit der chinesischen Denker wie Lao-tse 
und Chuang-tse hinzunehmen und noch einen kurzen Blick auf 
den japanischen Zen-Buddhismus werfen; zweitens die Ge­
schichte der philosophischen Mystik bis in die Gegenwart hinein 
verfolgen; drittens beabsichtigte ich, einzelne inhaltlich beson­
ders aufschlußreiche Texte etwas eingehender ins Auge zu fas­
sen.

Das Buch „Mystik und Philosophie“ ist grundsätzlich philoso­
phiehistorisch angelegt. Ich möchte aber noch anmerken, daß 

14 München 1922. Neudrucke München 1966 und Darmstadt 1967.

39

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meine „Einführung in die philosophische Mystik“ systematisch 
vorgeht und in seinen drei Teilen zunächst die Erfahrung der 
philosophischen Mystik analysiert, sodann die Grundbegriffe phi­
losophischer Mystik charakterisiert und schließlich den Versuch 
eines Systems mit den Disziplinen Metaphysik, Noetik, Ethik, 
Ästhetik, Pädagogik unternimmt.

Eine Anschlußfrage: Sie haben sich - wie Sie erläutern - schon 
sehr früh und intensiv und auch später immer wieder mit asia­
tischer Philosophie beschäftigt, Sanskrit und Chinesisch gelernt, 
um in die Gedankenwelt Asiens wirklich eindringen zu können. 
Welche gemeinsamen Grundprinzipien asiatischer und europä­
ischer Philosophie sind für Sie wesentlich?

Es ist wirklich so, daß ich mich schon früh mit Asien und seiner 
Philosophie und Religion beschäftigt habe, sogar schon, wie an­
fangs erwähnt, mit Laotse und durch meine Schopenhauer-Lek­
türe auch mit den Upanischaden. Weil ich aber nicht von Über­
setzungen abhängig sein wollte, habe ich dann versucht, Sanskrit 
und das klassische Chinesisch zu lernen. Mit dem Sanskrit bin 
ich allerdings nicht sehr weit gekommen, weil ich unbedingt auch 
die Schrift dazunehmen wollte, was dann viel zu viel Zeit in An­
spruch nahm, die mir dann für das Studium der Grammatik fehlte.

Weiter vorgedrungen bin ich im Chinesischen. Hier hatte ich 
zunächst an der Kölner Universität in Günther Debon für die 
chinesische Schriftsprache einen hervorragenden und für die 
Nichtsinologen verständnisvollen Lehrer, der in seinen sehr le­
bendigen Unterricht immer wieder interessante Texte einzuschie­
ben verstand, für die gesprochene Sprache nahm ich an Kursen 
bei Frau Chou teil, die mir dann auch einen chinesischen Namen 
gab (auf den ich sehr stolz bin). Meine Neigung für das Chinesi­
sche brachte mir dann auch eine Freundschaft mit einem chinesi- 

40

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Kollegen ein, die eine Reihe von Jahren anhielt. Und das 
kam so: Ich hatte ihn auf einem großen Gartenfest bei einem 
Düsseldorfer Philosophiehistoriker kennengelemt. Leider fand 
nach einiger Zeit gleichzeitig ein internationales Fußballspiel 
statt, weswegen die Gäste nach und nach im Hause verschwan­
den, um das Spiel im Fernsehen zu verfolgen. Nach kurzer Zeit 
war ich mit dem Kollegen Hua Hsüeh und dessen Aufpasser al­
lein. Ich hätte gerne mit Hsüeh gesprochen, wußte aber nicht, ob 
er Deutsch konnte und ebenso nicht, ob ich noch imstande war, 
hinreichend Chinesisch zu sprechen. So sagte ich denn einfach 
ins Blaue hinein: „Dao ko dao, fei chang dao. Ming ko ming, fei 
chang ming“ (das ist der Anfang von Lao-dses Dao de ching). 
Die Wirkung war verblüffend. Hsüeh war selbst ein Lao-dse- 
Verehrer und glücklich, einen Deutschen zu finden, der offenbar 
mit ihm übereinstimmte. Wir waren sofort Freunde. Später habe 
ich mit ihm das Buch von Chuang-dse „Die Welt“ übersetzt, eine 
kurze Geschichte der chinesischen Philosophie“ aus dem 4. Jahr­
hundert vor Christus.15

In der gemeinsamen Arbeit an unserer Übersetzung habe ich 
vor allem viel über mich selbst gelernt. An der europäischen 
Philosophie hatte ich bis dahin immer wieder das bloß Logische, 
die pure Rationalität, die Oberflächlichkeit der leeren Begriff- 
lichkeit erkannt und mein eigenes, der Innerlichkeit der Seinser- 
fahrung zugewandtes Denken davon unterschieden, zugleich 
ständig darauf hingewiesen, daß es in der abendländischen Philo­
sophie starke mystische Züge gebe. Aber diese mystischen Züge 
sind bei uns rational durchstimmt und eingefaßt. Jetzt wurde mir 
klar, wie sehr ich danach verlangte, meine eigenen mystiknahen 
Denkerfahrungen in Wort und Begriff zu fassen.

15 Chuang-dse: Die Welt. Chinesisch-deutsch hrsg. von Karl Albert und Hua 
Xue. Dettelbach 1996.

41

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bei Indem und Chinesen fiel mir demgegenüber auf, daß sie 
ihre philosophischen Einsichten stets auf ihre geistige Verfaßtheit 
beziehen. Das „tat tvam asi“ des indischen Weisen an seinen 
Schüler deutet das an. Der letzte Schritt zu der gewonnenen Er­
kenntnis verbindet diese mit dem eigenen Selbst: „Das ist das, 
worin das All sein Dasein hat. Das ist das Sein. Das bist Du“. 
Dazu paßt im Bereich des chinesischen Denkens, daß mein 
Freund Hsüeh sich selten von rationalen Argumenten beeinflus­
sen lassen wollte. Offenbar fürchtete er, „sein Gesicht zu verlie­
ren“, wenn er Kritik hinnehmen oder gar von etwas zuvor Ge­
äußertem hätte zurücktreten müssen. In der Vorstellung des 
Ostens scheint ein Gedanke ein Stück des Denkenden selbst zu 
sein. Wenn er seinen Gedanken aufgäbe, verlöre er etwas von 
seinem Wesen. Verschieden ist ferner das Festhalten der Denker 
Asiens an den aus der Vorzeit überlieferten Lehren. Die Upani­
schaden sind dem Inder, Konfuzius und Lao-dse dem Chinesen 
fast noch gegenwärtige Denker. Wir Abendländer wollen dage­
gen stets erreichte Einsichten erweitern, in Neuland vorstoßen, 
den Boden des zuvor Erreichten überschreiten. Die Vorsokratiker 
sind für uns daher nur noch von historischem Interesse.

Ihre Frage nach den gemeinsamen Prinzipien asiatischer und 
europäischer Philosophie scheint mir deshalb nicht leicht zu be­
antworten zu sein. Eine eindeutige Gemeinsamkeit findet man in 
Begriffen wie dem des Seins oder dem des Einen. Welche Be­
deutung diese Begriffe in der Philosophie des Abendlandes ha­
ben, soll nach dem von uns am Anfang Besprochenen hier nicht 
wiederholt werden. Blicken wir lieber auf die Philosophie der 
Chinesen und der Inder! Vom Sein spricht z.B. das 40. Kapitel in 
Lao-dses Dao de ching: „Die zehntausend Wesen der Welt sind 
aus dem Sein entstanden. Das Sein ist aus dem Nichtsein entstan­
den“. Lao-dse meint mit dem Begriff des Nichtseins nicht etwa 
ein reines Nichts, sondern ein überhöhtes Sein, ein Übersein.

42

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zentraler noch ist der Seinsbegriff in der indischen Philosophie. 
Die soeben zitierte Upanischadenstelle bringt das zum Ausdruck: 
das Sein ist das, in dem das All seinen Bestand hat. Der höchste 
Gott hat drei miteinander zusammenhängende Eigenschaften: 
Sein (sat), Erkennen (cit) und Glückseligkeit (ananda). Fast 
gleichbedeutend mit dem Seinsgedanken ist der Begriff des Einen 
als philosophisches Prinzip. Bei Dschuang-dse heißt es. „Himmel 
und Erde sind zugleich mit mir entstanden. Und alle Dinge sind 
mit mir eins“.16 Dieselbe Bedeutung hat der Einheitsgedanke in 
der indischen Philosophie. Das will ich hier im einzelnen nicht 
näher belegen.

In der indischen Philosophie und im Taoismus betonen Sie gele­
gentlich die Bedeutung der ‘Abgeschiedenheit’ von der Welt, die 
ja auch bei Meister Eckhart eine große Rolle spielte. Welche 
Unterschiede könnte man in den Auffassungen aber erkennen?

Die Frage bringt mich in einige Verlegenheit. Der Begriff der 
Abgeschiedenheit scheint mir nämlich allein charakteristisch für 
die Eckhartsche Philosophie und Mystik zu sein. Reden wir also 
zunächst über Eckhart und seinen philosophischen Grundgedan­
ken, nämlich die Unterscheidung zwischen dem reinen und einfa­
chen Sein, dem „esse purum et simplex“ und dem Sein der vielen 
und voneinander verschiedenen Dinge, dem Dies-und das Sein“ 
des Seienden, dem „esse hoc et illud“. Den Zustand des Befreit­
seins der Seele vom Dies-und-Das der Vielfalt des Seienden 
nennt Eckhart „Abgeschiedenheit“ (abegescheidenheit). Es han­
delt sich dabei um einen zentralen Begriff des Eckhartschen Den­
kens. In einer Predigt nennt Eckhart seine vier Hauptthemen und 
dabei an erster Stelle das Thema der Abgeschiedenheit: „Wenn 

16 Chuang-dse: Das wahre Buch vom südlichen Blütenland II 6.

43

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ich predige, so pflege ich zu sprechen von Abgeschiedenheit und 
daß der Mensch ledig werden soll seiner selbst und aller Din­
ge“.17 Abgeschiedenheit ist also auf der Grundlage philosophi­
scher Begriffsklärung Thema einer religiös bestimmten Ethik, die 
in den drei anderen Themen entwickelt wird.

Genaue Entsprechungen zu Eckharts Begriff der Abgeschie­
denheit gibt es im Indischen und Chinesen zwar nicht, doch las­
sen sich gewisse Ähnlichkeiten finden. So gibt es bei Chuang-dse 
die moralische Aufforderung: „Versuche es, mit mir zum Nicht- 
Tun zu kommen, zur Einfalt und Stille, zur Versunkenheit und 
Reinheit, zur Harmonie und Ruhe“.18 Oder, um ein Beispiel aus 
der indischen Morallehre zu nehmen: „Wen nicht berührt die 
Außenwelt, Wer klug sich hält von ihr zurück, Wer in das 
Brahma sich versenkt, Der findet in sich selbst das Glück“.19 
Solche Sätze erinnern gewiß an Eckharts „Abgeschiedenheit“. Es 
gibt aber klar erkennbare Unterschiede. Eckharts Moral ist thei­
stisch, die indische Moral bezieht sich auf eine unpersönliche 
Gottheit, die chinesische verzichtet weitgehend auf den Gottes­
gedanken. Wichtiger ist noch, daß sowohl einer der Abgeschie­
denheit vergleichbaren Vorstellung ein passives Lebensideal vor­
schwebt, während Eckhart in seinen Predigten einen aktiven 
Gottesbezug fordert.

Mit diesem Gedanken bewegen wir uns nun auf Ihre Arbeiten 
über die Beziehung von Philosophie und Religion zu. Wenn ich 
Sie richtig verstanden habe, ist ja die Abgeschiedenheit eine be­
sondere Haltung des Bewußtseins, die nicht etwa das Alltagsle­
ben bestimmt, sondern vielmehr das geistige Leben, also die reli­
giöse Haltung oder auch die philosophische. Es gibt also Ge­

17 Pr.53 (DW II 528ff.).
18 Chuang-dse XXII 5.
19 Bhagavad-Gita V 21.

44

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meinsamkeiten zwischen dem religiösen und dem philosophischen 
Bewußtsein.

Diese Gemeinsamkeiten sind immer wieder betont worden und 
betreffen Philosophie und Religion in ihrer Ganzheit. Mit Recht 
bemerkt Werner Jaeger über die Vorsokratiker, die Philosophie 
sei zwar der Tod der alten Götter, aber sie sei selbst Religion.20 
Über das Weiterleben der griechischen Religion bei Platon habe 
ich mich in meiner Abhandlung „Griechische Religion und Pla­
tonische Philosophie“ ausführlicher geäußert.21 Ebenso verstand 
die christliche Antike und das Mittelalter Religion und Philo­
sophie als Einheit. Man denke nur an die Augustinische Schrift 
„Über die wahre Religion“. In ihr heißt es: „Wir Christen glauben 
und lehren ja, daß Philosophie, d.h. Weisheitsstreben, und Reli­
gion nicht voneinander verschieden sind“.22 Aus der Neuzeit 
erwähne ich nur Schelling, der der Ansicht war: „Eine Philoso­
phie, die nicht in ihrem Prinzip schon Religion ist, erkennen wir 
auch nicht für Philosophie an“.23 Vor kurzem habe ich in meiner 
Abhandlung „Philosophie als Religion“ den Entwurf einer philo­
sophischen Religion vorgelegt, wozu ich auf Platons Philosophie 
des Einen in ihrem Zusammenhang mit der Religion der Griechen 
in einen Blick geworfen, danach die „Exodusmetaphysik“ des 
Mittelalters einbezogen, sodann die Gotteserfahrung in der mo­
dernen Philosophie unter dem Aspekt des religiösen Gehalts un­
tersucht habe.24

20 Die Theologie der frühen griechischen Denker. Stuttgart 1953, S. 87.
21 Hamburg 1980.
22 De vera religione c.5, n.36.
23 GW V, 116.
24 Sankt Augustin 2002.

45

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Ihrer Schrift „ Vom Kult zum Logos “25 betonen Sie einleitend 
sogar, daß die Philosophie aus der Religion hervorgegangen sei, 
insofern die Religion immer schon ein philosophisches Moment 
enthalten habe. Ihre These lautet daher, daß es nicht nur den 
bereits bekannten Weg vom Mythos zum Logos gebe, sondern 
vielmehr den Weg vom Kult zum Logos. Worin liegt der Unter­
schied der beiden Betrachtungsweisen und welche philosophi­
sche Erkenntnis gewinnen wir aus Ihrer These?

Bevor ich auf Ihre Fragen eingehe, möchte ich eine für das Ver­
ständnis meiner philosophischen Entwicklung nicht unwichtige 
Vorbemerkung machen, die sich aus meinem etwas umwegigen 
Lebenslauf ergibt. Nach der Aufgabe der Assistentenstelle am 
Kölner Thomas-Institut und der Trennung von Josef Koch nahm 
ich nämlich noch einmal ein Studium der alten Sprachen auf. Ich 
wollte damals vorübergehend in den Schuldienst am Gymnasium 
eintreten und in dieser Zeit eine neue Habilitationsschrift verfas­
sen, um sie an einer anderen Universität einzureichen. Solche 
Pläne waren damals nicht so unrealistisch, wie man heute denken 
möchte. In den fünfziger Jahren war es an den deutschen Schulen 
noch recht ruhig, so daß es manchen Lehrern möglich war, neben 
dem Schulunterricht noch wissenschaftlich zu arbeiten und sich 
in ihrem Fach weiterzubilden (was ja zumindest in den Fächern 
Philosophie, Latein und Griechisch durchaus auch dem Unter­
richt zugute kommen konnte). In der Vorbereitungszeit auf das 
Staatsexamen besuchte ich vor allem das Oberseminar des Gräzi­
sten Reinhold Merkelbach. Bei ihm lernte ich eine ganz andere 
Literatur und eine mir bis dahin völlig neue Sicht auf die Antike 
kennen (Frazer, Fustel de Coulanges, Eliade). Jetzt konnte ich die 

25 Hamburg 1982 (jetzt in Philosophische Studien Bd. III, Sankt Augustin 1991, 
S. 113-250).

46

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


griechische und die römische Philosophie kulturgeschichtlich 
verstehen und mit der Religion des Altertums in Verbindung 
bringen. Mein Verständnis der antiken Philosophie war von da an 
weniger abstrakt, hatte gewissermaßen mehr Fleisch und Blut und 
war vom konkreten religiösen Leben erfüllt.

Nun aber zu Ihren Fragen. Sie gehen von meiner These aus, 
daß es nicht nur den Weg vom Mythos zum Logos gibt, sondern 
ebenso den Weg vom Kult zum Logos, und fragen dann zunächst 
nach dem Unterschied zwischen diesen beiden Wegen. Zunächst 
ist festzuhalten, daß Mythos und Kult zwei Seiten derselben Sa­
che sind. Kult besteht in einer Handlung, in welcher der religiöse 
Mensch sich mit einer Gottheit verbinden möchte, zu der er die 
Verbindung verloren hat. Der Mythos berichtet über den Verlust 
dieser Verbindung, gibt dabei etwas über das Wesen und Handeln 
der Götter zu verstehen. Er stellt die theoretische Seite der Reli­
gion dar, der Kult die praktische. So ist das Opfer in der griechi­
schen Religion die gemeinsame Mahlzeit zwischen den Men­
schen und den Göttern. Es gibt sogar die kultische geschlechtli­
che gottmenschliche Vereinigung, wobei ein Priester oder eine 
Priesterin die Rolle der Gottheit übernahm.

Sodann fragen Sie nach der Bedeutung dieser Unterscheidung 
für die Philosophie. In der Philosophie wirkt der Unterschied 
zwischen Mythos und Kult weiter. Nehmen wir das Platonische 
„Höhlengleichnis“. Es schildert den Aufstieg des Erkennenden 
aus der Gefangenschaft im Alltagswissen in den verschiedenen 
Schritten bis hin zu einer letzten unüberbietbaren Erkenntnis, in 
welcher der Erkennende in den Bereich des göttlichen Einen ge­
langt. Das entspricht dem Kult, dem religiösen Handeln mit sei­
ner Wiederherstellung der verlorengegangenen Einheit zwischen 
den Menschen und der Gottheit. Dem Mythos aber entspricht die 
theoretische Seite dieses Handelns: die Sicht auf das Wesen der 
Dinge, auf die Lehre von den Ideen, und darüber hinaus, die da­

47

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von noch streng zu unterscheidende Lehre von der höchsten Idee, 
der Idee des Guten oder, noch tiefer gedacht, des Einen. Wie es 
also im Kult um die Vereinigung von Mensch und Gott geht, so 
geht es in der dem Kult entsprechenden Philosophie um den Ein­
tritt des menschlichen Erkennens in eine alles umfassende und 
alles begründende Erkenntnis. Bei Plotin hat diese letzte philoso­
phische Erkenntnis den Charakter der Mystik, die Vereinigung 
der Erkenntnisschau mit dem göttlichen Einen.

Die philosophische Erkenntnis hat also bei einigen Denkern eine 
gewisse Nähe zur Mystik. Schon Parmenides und sogar Heraklit 
sind in Beziehung zur Mystik gebracht worden, erst recht Platon 
und Plotin, danach Augustinus und Dionysius Areopagita sowie 
die davon abhängige Mystik des Mittelalters mit dem Höhepunkt 
bei Meister Eckhart. Wie steht es in dieser Hinsicht mit der Neu­
zeit?

Als charakteristisch für die Neuzeit gilt bekanntlich die Aufklä­
rung und ihre rationalistische Religionskritik. Das soll hier natür­
lich nicht bestritten werden, obwohl man nicht zuletzt in 
Deutschland, gerade bei Descartes, dem „Vater der modernen 
Philosophie“, die überrationalen Züge meist übersieht. Anderer­
seits spielt in der Philosophie der Neuzeit dennoch die Mystik 
eine nicht unbedeutende Rolle. Das möchte ich an drei Beispielen 
zeigen.

Das erste Beispiel ist Nikolaus von Kues. Bei ihm könnte man 
fragen, ob er schon in die Neuzeit gehört. Sein Denken ist noch 
teils mittelalterlich - teils bereits neuzeitlich. Jedenfalls hat er 
sich intensiv mit der mittelalterlichen Mystik auseinandergesetzt, 
vor allem mit dem Werk Meister Eckharts, worüber mein so 
frühverstorbener Freund Herbert Wackerzapp in seiner weithin 
anerkannten Dissertation gearbeitet hat. Mit den Benediktinern 

48

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Klosters am Tegernsee hat Nikolaus ferner die Frage einer 
unmittelbaren Gottesschau diskutiert. Diese allerdings scheint 
ihm selber jedoch nicht zuteil geworden zu sein, denn er bekennt 
einmal offen: „Ich habe noch nicht gekostet, wie süß der Herr 
ist“. So ist Nikolaus von Kues wohl kein Mystiker, wohl aber, 
wie man sagen könnte, ein Mystologe, nämlich ein Denker, der 
das, was der Mystiker tatsächlich erfahrt, seinerseits intellektuell 
nachvollziehend sich vorzustellen und geistig zu erfassen ver­
steht.

Ein anderes Beispiel neuzeitlicher Beschäftigung mit philoso­
phischer Mystik findet sich bei Jakob Böhme. Bei diesem gibt es 
zweifellos mystische Erfahrungen. Ob sie freilich philosophi­
schen Charakter hatten und ob man Böhme mit Recht den „philo- 
sophus teutonicus“ nennt, möchte ich offenlassen. Jedenfalls hat 
Böhmes Mystik erheblichen Einfluß auf die Geschichte der Phi­
losophie der Neuzeit gehabt, ganz besonders auf die Philosophie 
des deutschen Idealismus und der deutschen Romantik, vermittelt 
allerdings durch den schwäbischen Pietisten Oetinger und weiter­
gegeben an Schelling, Hegel und Franz von Baader, den Wiede­
rentdecker Meister Eckharts. So meint Schellings Begriff der 
„intellektuellen Anschauung“ eine „unmittelbare Erkenntnis des 
Absoluten“ und gilt zugleich als „die erste spekulative Erkennt­
nis, das Prinzip und der Grund der Möglichkeit aller Philoso­
phie“.26 Auch das ist keine Mystik, sondern eher eine philosophi­
sche Mystologie.

Schließlich noch ein letztes Beispiel vom Ausgang der Philo­
sophie am Ende des 19. Jahrhunderts. Halten wir uns zunächst an 
Schopenhauer, den heftigen Gegner des deutschen Idealismus 
und der idealistischen Lehre von der „intellektuellen Anschau­
ung“, in einer Hinsicht auch Gegner der Mystik, die er gelegent- 

26 WW IV, 368.

49

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieh als „Illuminismus“ angreift, weil dieser nicht mitteilbar und 
als solcher auch unbeweisbar sei. Wenn Illuminismus sich aber 
mit rationaler Darstellung verbindet, so sei er durchaus als mög­
licher Erkenntnisweg in Betracht zu ziehen, insbesondere wenn 
rationale Denkbemühungen ergebnislos an ihr Ende gelangt 
seien. Bezeichnend sind hier die von Schopenhauer genannten 
Vertreter eines philosophisch zu rechtfertigenden Illuminismus: 
Platon, die Neuplatoniker, die Gnostiker, Dionysius Areopagita, 
Scotus Eriugena, Meister Eckhart, Jakob Böhme, die nachkan- 
tischen Idealisten und interessanterweise die mohammedanischen 
Sufis sowie die indischen Denker der Vedäntalehre.

Bei dem an Schopenhauer anknüpfenden frühen Nietzsche gibt 
es die These, daß der philosophische Gedanke der Einheit alles 
Seienden aus einer „mystischen Intuition“ hervorgegangen sei, 
den alle späteren Philosophien nur besser auszudrücken versucht 
hätten. Und noch der späte Nietzsche notiert sich den Satz: „Ei­
gentlicher Zweck alles Philosophirens die intuitio mystica“.

Das also zu Ihrer Frage nach dem Thema der Mystik in der 
Philosophie der Neuzeit.

In Ihren Schriften belegen Sie die ontologische Erfahrung, der 
Sie auch mystische Elemente attestieren, häufig mit Aussagen von 
Künstlern und Schriftstellern. Kann man daraus schließen, daß 
solches Erfahren auch in der Gegenwart - in unserer Zeit der 
überbetonten Wissenschaftlichkeit - auftritt?

Diese Frage beantworte ich sehr gerne, denn sie gibt mir Gele­
genheit, einerseits auf einige meiner Lieblingsautoren zurück­
zukommen, andererseits noch einmal die Nähe des philosophi­
schen Gedankens der ontologischen Erfahrung zur Mystik her­
vorzuheben.

50

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es gibt in der Tat gerade auch in unserer Zeit bei Roman­
schriftstellern und Theaterdichtern Aussagen über mystische Er­
fahrungen, die teilweise eine große Nähe zur Erfahrung des Seins 
erkennen lassen. Nehmen wir zunächst Robert Musils Roman 
„Der Mann ohne Eigenschaften“, bei dem ja schon der Titel an 
die Eckhartsche Mystik anklingt, worauf dann auch eine Anzahl 
von Literaturwissenschaftlem aufmerksam gemacht haben. Philo­
sophisch scheint mir das besonders wichtig, worauf Wolfgang 
Rasch hingewiesen hat: daß nämlich der „andere Zustand“, den 
Musil in den Kapiteln „Heilige Gespräche“ und „Atemzüge eines 
Sommertags“ beschreibt, als „unbegriffliche, unmittelbare Seins- 
erfahrung“, als „Erfahrung der unmittelbaren Seinsverbunden- 
heit“ und als „mystische Seinserfahrung“ aufzufassen sei. Eine 
mystische Erfahrung schildert ferner der Dramatiker Eugene 
O'Neill in seinem Schauspiel „Eines langen Tages Reise in die 
Nacht“ eine Erfahrung reiner Gegenwart, von Frieden und Eins­
sein, von Freude und sogar Gottes. Eindrucksvoll ist auch die 
Darstellung eines Ferienerlebnisses von mystischem und fast 
philosophischem Charakter des Bauernsohnes Elias im Roman 
„Sonne des Lebens“ von Frans Eemil Sillanpää, Nobelpreisträger 
1938. Der Heimgekehrte Elias gelangt in einen Zustand von tiefer 
und beglückender Ruhe und erfahrt dabei „die ungeheure Ein­
fachheit des Lebens, des Seins“ (im Finnischen steht tatsächlich 
das Wort Sein, „oleminen“). Und weiter: „Als hätte sein Innerstes 
zu sich selber gesagt: Hier sitze ich nun! Und damit das ganze 
Rätsel des Daseins erklärt und gedeutet“. Ein durchaus philoso­
phischer Text. Noch philosophischer ist eine mystisch-pantheisti­
sche Stelle aus Milan Kunderas Roman „Die Unsterblichkeit“. 
Beschrieben wird dort ein Zustand von Ichlosigkeit, in der eine 
der Hauptpersonen des Romans erfährt, daß das ichbestimmte 
Leben kein Glück bringt: Dann heißt es: „Aber sein, sein ist das 
Glück. Sein: sich in einen Brunnen, in ein steinernes Becken 

51

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verwandeln, in das wie warmer Regen das Universum fallt“. Da 
sind wir zugleich schon im Bereich einer seinsbezogenen Philo­
sophie, in die der vor allem durch seinen Roman „Die unerträgli­
che Leichtigkeit des Seins“ bekannte Autor uns hineinfuhrt.

Aber wo schon außerhalb der zünftigen Philosophie mehrfach 
mystische Erfahrungen mit Ausdrücken wiedergegeben werden, 
die charakteristisch sind für die Sprache der philosophischen 
Denker, da wäre es erstaunlich, wenn es nicht innerhalb der phi­
losophischen Diskussion auch so etwas wie eine philosophische 
Mystik gäbe. Diese wäre natürlich streng zu unterscheiden von 
religiöser oder rein theologisch bestimmter Mystik (das würde 
beispielsweise auch von Karl Rahners vielbeachtetem Wort gel­
ten, die Kirche der Zukunft werden mystisch sein oder sie werde 
nicht sein). Bleiben wir also bei der Philosophie des 20. Jahr­
hunderts. Reine Mystiker finden wir da offenbar nicht, wohl aber 
ein starkes Interesse für die Mystik. Dabei denke ich hier nicht an 
die philosophiehistorische Beschäftigung mit diesem Thema, die 
in unserem wissenschaftgläubigen Zeitalter gewaltig und kaum 
noch zu übersehen ist. Daneben gibt es in der systematischen 
Philosophie unserer Zeit ein bedeutendes, auf die mystische Er­
fahrung bezogenes Denken. Zu nennen ist in diesem Zusammen­
hang vor allem Henri Bergson. In seiner späten Schrift „Die bei­
den Quellen der Moral und der Religion“ unterscheidet er zwei 
Formen der Moralität, von denen die eine sich auf die Forderun­
gen der Gesellschaft, die andere sich auf die mystische Liebe des 
Einzelnen gründe. Eine ähnliche Unterscheidung trifft Bergson 
auch für die Religiosität. Unterschieden wird dabei eine „stati­
sche Religion“ im Dienste des Lebens und der Gesellschaft von 
einer „dynamischen Religion, deren Ziel es sei, die menschliche 
Seele mit der Gottheit zu verbinden. Ihr Wesen sei im Kem My­
stik, wobei nach Bergson die christliche Mystik der griechischen 
Mystik, etwa Plotins, und ebenso der indischen Mystik überlegen 

52

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sei, da die christliche Mystik letztlich in ein Handeln münde (auf 
die Gedanken Bergsons bin ich in meinem LaveIle-Vortrag auf 
dem Philosophenkongreß in Kanada näher eingegangen). Philo­
sophische Mystik im Sinne von Mystologie gab es außerdem in 
Deutschland bei Martin Buber, der in seinem Buch „Ekstatische 
Konfessionen“ erheblichen Einfluß auf die Mystikdiskussion 
hatte, sich dann aber einer mystik-kritischen Ich-Du-Philosophie 
zuwandte. Ein auffälliges Interesse an Mystik findet sich schließ­
lich noch bei Martin Heidegger, nicht zuletzt an der Mystik und 
Philosophie Meister Eckharts (über die die Heideggerschülerin 
Käte Oltmanns eine Dissertation verfaßt hat). Heideggers Theorie 
einer Geschichte des Seins fuhrt aber schließlich zur Gnosis und 
von der reinen Philosophie weg. Diese Seite der Heideggerschen 
Philosophie hat der jüdische Heideggerschüler Hans Jonas wei- 
tergefuhrt.

Mystik wird häufig in einen Zusammenhang mit Pantheismus 
gebracht. Nicht selten sind bedeutende Mystiker gar als Panthei­
sten verdächtigt, verfolgt, verurteilt und unter Umständen sogar 
als Ketzer verbrannt worden. Wie sehen Sie den Zusammenhang 
zwischen Mystik und Pantheismus?

Mir scheint hier tatsächlich ein gewisser Zusammenhang zu be­
stehen. Sowohl zur Mystik als auch zum Pantheismus gehört ein 
Denken, das sich einerseits vom Alltagsdenken und andererseits 
vom wissenschaftlichen Denken wesenhaft dadurch unterschei­
det, daß diese in der „Lebenswelt“ vorherrschenden Denkrich­
tungen eine klare Trennung zwischen erkennendem Subjekt und 
erkanntem Objekt voraussetzen. In der religiösen Mystik geht es 
dagegen um die Vereinigung der Seele mit Gott, letztlich in der 
„unio mystica“ (und parallel dazu in der philosophischen Mystik 
um die Einswerdung des erkennenden Bewußtseins mit dem rei­

53

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen Sein). Ebenso gehört zum Pantheismus die Vorstellung, daß 
Gott und Welt nicht getrennt, sondern eins sind. Dazu ist freilich 
zu beachten, daß es zwar in der Theorie einen primitiven Panthe­
ismus gibt, nach welchem das einzelne in der Welt vorfindliche 
Seiende in seiner Einzelhaftigkeit mit Gott identisch gedacht 
worden ist, jedoch in der religiösen Erfahrung niemals ernsthaft 
als mit Gott identisch erlebt und beschrieben wurde, wie Hegel in 
seiner Religionsphilosophie und seiner Ästhetik sehr klar hervor­
gehoben hat. Wenn die Identität von Gott und Welt behauptet 
wurde, so bezog sich das stets nur auf das Weltganze, das Uni­
versum.

Zu einem so verstandenen Pantheismus gibt es drei grundsätz­
lich verschiedene Stellungnahmen. Zunächst die der orthodoxen 
Theologie des Christentums. Sie unterscheidet streng zwischen 
Gott einerseits und der Welt als der Schöpfung Gottes anderer­
seits. Die gegenteilige Auffassung bezeichnete man seit 1720 als 
Pantheismus. Als solcher galt die Verneinung des Unterschieds 
zwischen Gott und Schöpfung. Diese Verneinung erschien dann 
als pantheistische Häresie. Als Lessing, wie Jacobi berichtet hat, 
sich zum Spinozismus und zum „Hen kai pan“ bekannte, begann 
in Deutschland der „Pantheismusstreit“, an dem sich fast alle 
wichtigen Denker beteiligten. Daneben gab es eine zweite Art der 
Stellungnahme, die schon bei Jacobi auftrat und bei einer Reihe 
von christlich-orthodoxen Theologen. Diese verwarfen den Pan­
theismus von vornherein als Atheismus. Aber selbst für Schopen­
hauer war der Pantheismus lediglich ein „höflicher Atheismus“. 
Als solcher ist er dann auch von marxistischen Ideologen auf­
gefaßt und bejaht worden. Schließlich eine dritte Form der Stel­
lungnahme, die wieder religiöse und nicht zuletzt auch roman­
tische Züge hat: Gott gilt dort im Gegensatz zur orthodoxen 
Auffassung zwar als nicht von der Welt getrennt, jedoch auch 

54

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht als atheistisch mit ihr identisch, vielmehr als der Welt, ins­
besondere der Natur, nah, mit ihr verbunden, vereint:

„Was wär ein Gott, der nur von außen stieße,
Im Kreis das All am Finger laufen ließe!
Ihm ziemts, die Welt im Innern zu bewegen,
Natur in Sich, Sich in Natur zu hegen ...“

In diesem Sinne hat Heine dann, nicht zuletzt im Blick auf 
Goethe, den Pantheismus „die verborgene Religion Deutsch­
lands“ genannt.

In Konflikt mit der theologischen Orthodoxie ist im Mittelalter 
bekanntlich Meister Eckhart gekommen, vor allem freilich durch 
seine Predigten, jedoch jedenfalls im Kölner Häresieprozeß auch 
durch seine These „Das Sein ist Gott“ (esse est deus). Die Anklä­
ger hatten hier den Verdacht, in dieser These werde das Einzel­
sein der Dinge in der Welt mit Gott gleichgesetzt und Eckhart 
wäre also, modern ausgedrückt, ein Pantheist gewesen. Eckhart 
konnte sich aber mit Erfolg verteidigen: das von ihm gemeinte 
Sein sei das absolute Sein, nicht das konkrete Sein der Dinge. Da­
bei verwies er einerseits auf seine Argumente zu seiner These 
sowie auf die berühmte Exodusstelle 3,14 mit dem Gottesnamen 
„Ich bin, der ich bin“ und auf einschlägige Texte bei Bernhard 
von Clairvaux. Allerdings ist Eckhart bei seiner Verteidigung 
nicht auf seine sehr gefährliche Lehre vom zweifachen Sein ein­
gegangen (was verständlich ist, denn in einem Häresieverfahren 
ging es um Leben und Tod). Eckharts Lehre vom zweifachen 
Sein der Geschöpfe besagt, daß etwa bei einem Stein das Stein­
sein des Steines ein bloßes Dies-und-das-Sein und damit ge- 
schöpflich sei, das reine Sein des Steines aber göttlich und Gott 
sei, allerdings, wie Eckhart betont, nur im analogen Sinne. Die 
Eckhartsche Analogie hält den Pantheismusgedanken fern.

55

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weit schlechter als Eckhart ging es den Anhängern des Amal­
rich von Bena. Sie wurden als Häretiker verfolgt und nicht selten 
sogar getötet. Heute gelten Amalrich und die Amalrikaner 
schlechthin als Pantheisten. Mir scheint, daß man ihnen damit ein 
Unrecht tut. Ich habe das in zwei früheren Aufsätzen ausführli­
cher begründet und möchte deshalb hier nur auf die Aussage des 
zum Feuertod verurteilten Amalrikaners Bernhard belegen. Die­
ser hatte nämlich lediglich gelehrt, darin, daß er sei, sei er Gott 
(in eo, quod erat, se esse deum dicebat). Er hatte also nicht be­
hauptet, er sei als Einzelmensch Gott, sondern nur in seinem all­
gemeinen Sein sei er mit Gott identisch (und zur mystischen 
Gotteserfahrung gehört nicht selten - man denke nur an Plotin - 
die Behauptung des Einsseins mit Gott). Die Unterscheidung 
zwischen dem schlechthinnigen Sein und dem einzelhaften Sein 
der Vielfalt der Dinge wurde also von den Anklägern nicht ver­
standen. Auch hatte sich der Amalrikaner unglücklicherweise 
nicht auf die scholastische Analogielehre berufen können. Das 
Urteil der Ankläger war ein Justizmord im Namen der kirchlichen 
Rechtgläubigkeit.

Die Mystik hat, wie Sie selbst hervorgehoben haben, sowohl in 
der Religion als auch in der Philosophie ihren Ort. Wenn man 
unter diesem Gesichtspunkt einmal an die gegenwärtige Kultur­
krise denkt, die sich aus den Problemen zwischen dem Abendland 
und dem fundamentalistischen Islam ergibt, könnte man doch in 
der Mystik eine Brücke zur Annäherung der zur Zeit als unüber­
windlich betrachteten Distanz der Kulturen sehen. Wie stehen Sie 
zu diesem Thema?

Mystik findet sich nicht nur in der Religion, sondern im Gegen­
satz zu gewissen weitverbreiteten Vorstellungen auch, wie vorher 
schon angeführt, in der Philosophie. Bei den Religionen hat man 

56

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwischen prophetischen und mystischen Religionen unterschie­
den. Dennoch gibt es Mystik in allen Religionen, auch in den als 
prophetisch charakterisierten, und zwar nicht nur im abendländi­
schen Christentum, sondern ebenso im Judentum (erwähnt sei 
Gershom Scholems Buch über die Hauptströmungen der jüdi­
schen Mystik) sowie im Islam (nämlich im Sufismus, über den 
Annemarie Schimmel in ihrem Buch „Mystische Dimensionen 
des Islam“ einen ausgezeichneten Überblick gegeben hat). Immer 
wieder ist über die Übereinstimmungen unter den Gedanken und 
Schriften der Mystiker innerhalb der verschiedensten Religionen 
gesprochen worden. Neben christlicher, jüdischer und islami­
scher Mystik gehört dabei durchaus noch die indische, japanische 
und chinesische Mystik in den Bereich dieser Übereinstimmun­
gen (wobei natürlich die bemerkenswerten Unterschiede in den 
einzelnen Kulturen hinreichend berücksichtigt werden müssen). 
Wegweisend war in dieser Hinsicht Rudolf Ottos Versuch über 
„West-östliche Mystik“, in dem die abendländische Mystik und 
Philosophie Meister Eckharts mit der philosophischen Mystik des 
Inders Schankara in ihrer Gemeinsamkeit und ihrer Getrenntheit 
miteinander verglichen wurden.

Nun fragen Sie, ob nicht die Mystik eine Brücke schlagen 
könnte zur Überwindung der Kluft zwischen dem abendländi­
schen Christentum und dem morgenländischen Islam, wobei Sie 
sogar an dessen fundamentalistische Form denken. In einer sol­
chen Frage liegt zwar eine große Hoffnung, doch kann ich leider 
diese Hoffnung nicht mit Ihnen teilen. Denn was für die abend­
ländische und die morgenländische philosophische Mystik gilt, 
hat bedauerlicherweise keine Geltung auf dem Gebiet der Reli­
gionen und Kulturen, insoweit diese nicht-mystisch sind. Auf 
diesem Gebiet sind Christentum und Islam unüberbrückbar von­
einander getrennt. Denn die nicht-mystische Seite des Christen­
tums und noch weit mehr die des Islam bilden den eigentlichen 

57

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Charakter dieser beiden prophetischen Religionen. Aber wie kann 
die Religion eines liebenden Vatergottes und der „Freiheit eines 
Christenmenschen“ Annäherung finden an die religiöse Vereh­
rung eines fernen und unnahbaren Gottes, der unbedingte Unter­
werfung (islam) unter seine absolute Herrschaft verlangt und den 
Unfolgsamen und besonders den „Ungläubigen“ mit den streng­
sten Strafen droht? Wie kann eine Religion, die sich im Laufe 
ihrer Geschichte ständig mit den geistigen Entwicklungen in 
Philosophie, Religion und Wissenschaft auseinandergesetzt hat, 
sich mit einem Fundamentalismus aussöhnen, der im Grunde 
über das Anfangsstadium seiner Entstehung nicht hinauskommen 
will und jede kritische Stellungnahme zu sich selbst am liebsten 
mit der Ermordung der Kritiker beantwortet? Wie kann schließ­
lich eine Religion der Gleichheit aller Menschen vor Gott sich 
mit einer Religion verbünden, die grundsätzlich Andersdenkende 
diskriminiert und sogar verfolgt, von der Trennung der Ge­
schlechter ausgeht und dabei das weibliche Geschlecht unter­
drückt, erniedrigt und es dem männlichen Geschlecht und seiner 
Willkür unterwirft? Wir sollten prüfen, ob unsere Toleranz ge­
genüber dem intoleranten Islam nicht viel zu weit geht, wie ein­
zelne einsichtige und fortschrittliche Anhänger des Islam (wie 
Bassam Tibi oderN. Kelek) uns zu bedenken geben.

Die moderne Religionsphilosophie beginnt mit Rudolf Ottos Buch 
über das Heilige, das dann u.a. weitergewirkt hat auf Tillich und 
die protestantische Theologie sowie auf Scheier und durch ihn 
besonders auf die katholische Philosophie und Theologie der 
Religion. In den achtundsechziger Jahren kamen politische und 
religionskritische Ideen hinzu. Wie haben Sie als ehemaliger 
Schüler von Mensching auf die gegenwärtige religionsphiloso­
phische Situation reagiert?

58

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als Schüler des Religionswissenschaftlers Gustav Mensching, 
den ich nicht nur als akademischen Lehrer, sondern auch in sei­
ner Menschlichkeit geschätzt habe, stand ich natürlich immer 
bewußt in der Tradition von Schleiermacher und Rudolf Otto. 
Auf der anderen Seite hatte ich niemals Verständnis für die Poli­
tik der Achtundsechziger und ihrem zeitgeistkonformen politi­
schen Umgang mit religiösen Problemen. In Fragen einer Philo­
sophie der Religion wollte ich deshalb einen anderen, einen eige­
nen, und zwar einen philosophischen Weg gehen. Das habe ich 
dann auch in meiner Vorlesung zur „Einführung in die Religions­
philosophie“ unternommen.

In einem zuerst 1985 veröffentlichten Aufsatz („Der Seinsge- 
danke in der modernen Religionsphilosophie“) suchte ich her­
auszuarbeiten, daß der Ansatz bei der ontologischen Erfahrung 
immer schon religionsphilosophisch von Bedeutung gewesen 
war. Selbst bei Rudolf Otto läßt sich das in seinem Buch über 
Schankara und Meister Eckhart zeigen. Beide religiöse Mystiker 
werden zugleich als Metaphysiker interpretiert und auf den 
Seinsgedanken bezogen. Um Seinserkenntnis sei es ihnen ge­
gangen, stellt Otto fest. Aber um „Seinserkenntnis vom heilvollen 
Sein“.

Max Scheier übernimmt in seiner „Wesensphänomenologie der 
Religion“ den Ottoschen Begriff des Heiligen, betont aber stärker 
als Rudolf Otto den Seinscharakter des Heiligen und des Göttli­
chen. Dieses sei ein „absolut Seiendes“, von dem alles Seiende 
und natürlich auch der Mensch in Übernahme eines Schleierma- 
cherschen Begriffs „schlechthin abhängig“ sei.

Auch Paul Tillich geht zunächst von Ottos Begriff des Heili­
gen aus, übernimmt aber dann von Heidegger den Seinsbegriff, 
nicht zuletzt in seiner Abhandlung „Biblische Religion und die 
Frage nach dem Sein“. Es gehe sowohl dem religiös Glaubenden 
wie dem philosophisch Glaubenden um ein „Ergriffensein von 

59

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem, was uns unbedingt angeht“. Der Unterschied liege aber 
darin, daß der religiös Glaubende personal denke, der philoso­
phisch Glaubende aber ontologisch.

Der Seinsgedanke spielt außerdem noch bei einer Anzahl ka­
tholischer Theologen eine Rolle. Der bekannteste unter ihnen war 
der Jesuit Erich Przywara, der den Begriff der „analogia entis“ 
zum Grundbegriff einer „Religionsphilosophie katholischer 
Theologie“ machen wollte. Mehrere sogenannte Vertreter einer 
„katholischen Heideggerschule“ verbanden ebenfalls ihre Reli­
gionsphilosophie mit dem Seinsgedanken. Ich möchte hierzu nur 
noch Karl Rahner, Bernhard Welte, Johann Baptist Lotz und 
Helmut Ogiermann nennen. Bei ihnen allen überwiegt das me­
taphysische Interesse das eigentlich religionsphilosophische.

Das ist anders bei dem Religionshistoriker Mircea Eliade. Er 
ist nicht nur ein ausgezeichneter Kenner der verschiedensten 
Religionen, und keineswegs nur der Hochreligionen, sondern 
ebenso der sogenannten primitiven Religionen oder Naturreli­
gionen. Auch er geht vom Begriff des Heiligen aus, verbindet ihn 
aber mit dem Seinsgedanken. Bei ihm finden sich Sätze wie: 
„Das Heilige ist gesättigt an Sein“. Oder: „Der religiöse Mensch 
dürstet nach dem Sein“. Und der Durst nach dem Heiligen sei 
zugleich „Heimweh nach dem Sein“ und gründe in der „ontologi­
schen Besessenheit“ des religiösen Menschen.

Der Gedanke der Erfahrung des Seins erweist sich also auch 
als Fundament für eine Philosophie der Religion.

Ich möchte noch einmal auf Ihre Abhandlung über „Griechische 
Religion und Platonische Philosophie “ zurückkommen, in der Sie 
einleitend auf die verschiedenen Weisen des Philosophierens 
hin™ eisen21 Danach sprechen Sie von einer Philosophie als Wis- 27 

27 Hamburg 1980.

60

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


senschaft und von einer Philosophie als Weg zu einem höheren 
Sein. Wenn man diesen Gedanken einmal auf unsere Gegenwart 
bezieht, in der viele Menschen bekanntlich weder in der Religion 
noch in anderen geistigen Bereichen seinen Halt und seine Ori­
entierung findet, so könnte man möglicherweise im platonischen 
Seinsgedanken so etwas wie ein Fundament entdecken, welches 
geradezu im religiösen Sinne Lebensbedeutung besitzt. Könnten 
Sie dies bestätigen?

Der Platonische Seinsgedanke meint letztlich eine Erfahrung oder 
sogar Er-Fahrung im Sinne eines ans Ziel gelangten Erkenntnis­
weges. In der Zeit des christlichen Altertums und Mittelalters 
sowie der Neuzeit und ganz besonders in den Jahren nach dem 
Zweiten Weltkrieg hat sich daraus die Lehre von der Erfahrung 
des Seins entwickelt. Diese philosophische Grunderfahrung sollte 
in der Tat, wie Sie wünschen, ernsthaft unter dem Gesichtspunkt 
ihrer möglichen Lebensbedeutung betrachtet und überprüft wer­
den. Wenn entsprechend Ihrer Frage die Religion dem Menschen 
der Gegenwart keinen Halt und keine Orientierung mehr zu geben 
scheint, so liegt die Vermutung nahe, das dem Leben der Reli­
gion heute Fehlende bei der Philosophie zu suchen.

Der typische Mensch unserer Zeit hat offenbar seinen Halt 
verloren, indem er immer mehr in die Oberflächlichkeit und das 
Hin und Her der außenweltlichen Erfahrung hineingerissen ist 
und in seiner materialistischen Einstellung und der Belanglosig­
keit seiner Vergnügungen seine Wurzeln in der tieferen Welt des 
Inneren vergessen hat. Das entspricht dem, was Heidegger philo­
sophisch als „Seinsvergessenheit“ bezeichnet hat. In der Zuwen­
dung zur Innenwelt läßt sich dagegen das Sein als etwas Bleiben­
des, Festes und Sicheres finden. Wer auf diese Weise im Sein 
„ansässig“ geworden ist und gewissermaßen im Sein „Anker 
geworfen“ hat, kann das Leben, auch das äußere, mit ganz ande­

61

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren Augen ansehen und in ihm sein Verhalten zu sich selbst, zu 
anderen Menschen und zur Welt einrichten.

Lebensbedeutung hat die Erfahrung des Seins ferner noch da­
durch, daß sie Orientierung ermöglicht. In der Erfahrung des 
Seins liegt nämlich zugleich die Entdeckung einer Mitte, um die 
sich alles weitere Leben rankt. Das Verhältnis zu dieser Mitte 
läßt über Wichtigkeit und Unwichtigkeit der Dinge und Ereig­
nisse des Lebens entscheiden. Wenn man diesen Gedanken ein­
mal emstnimmt, so müßte man ihn allerdings auch anwenden auf 
die eigenartige Weise von Selbstbewußtsein, welches der mo­
derne Mensch zu besitzen glaubt. Was ist das für ein Selbstbe­
wußtsein, das sich vor allem in Gestalt des materiell Erreichten 
zu zeigen scheint? Ist es nicht so, daß dieses Erreichte eigentlich 
nur als Resultat eines Konsumdikats auftritt und sich Gehör ver­
schafft? Haben wir es dabei nicht mit einem Massenbewußtsein 
zu tun, welches überhaupt kein Ausscheren aus den konsumori­
entierten Reglementierungen, oder sagen wir Verlockungen zu­
läßt? Die Fähigkeit, Wichtiges von Unwichtigem unterscheiden 
und sich durchaus auch der Massengesellschaft entziehen zu 
können, erfordert dagegen zunächst einen eigenen Standpunkt, 
der so gefestigt (nicht rigide!) ist, daß der Einfluß unwichtiger 
Dinge den Menschen nicht beeinflussen kann. Ich wage zu be­
haupten, daß in der Entdeckung der Mitte genau dieser Stand­
punkt seinen Ort hat.

Bevor wir uns einem weiteren Bereich Ihrer philosophischen 
Arbeit - der Erziehung - zuwenden, zuvor noch eine Frage zu 
einigen sehr wesentlichen Begriffen, die Sie häufig verwenden 
und die sowohl Ihre religionsphilosophischen Gedanken unter­
streichen und klären als auch die der Erziehung. Sie betonen in 
diesem Zusammenhang die Bedeutung der Stille, des Schweigens, 
des Staunens, der Innenwendung, des Lebenssinnes und sogar 

62

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des wahrhaften Glücks. Wie es scheint, sind diese Erfahrungen in 
der heutigen Zeit verlorengegangen und durch Oberflächlichkeit 
und Schnellebigkeit ersetzt worden. Kann die Philosophie zur 
Wiedererweckung dieser Erfahrungen beitragen und sollte sie es 
überhaupt tun oder sind sie ein Anachronismus in unser fort­
schrittsgläubigen Zeit, die im materiellen Erfolg ihren einzigen 
Sinn sieht? Welches Menschenbild steht Ihrer Auffassung nach 
hinter dieser Tendenz und welches Menschenbild resultiert aus 
der Theorie der ontologischen Erfahrung?

Das sind drei Fragen, die allerdings zwar Zusammenhängen, aber 
verschieden beantwortet werden müssen. Beginnen wir mit der 
ersten von ihnen. Sie ist die wichtigste und enthält im Grunde 
schon die Antwort auf die beiden weiteren. Die von Ihnen ange­
führten Begriffe sind ja charakteristisch für eine Philosophie der 
inneren Erfahrung und des Seinsgedankens, zugleich aber nicht 
nur philosophisch, sondern ebenso bezogen auf Religiöses und 
Erzieherisches.

Ich bin durchaus der Ansicht, daß eine Philosophie dieser Art 
zur Wiedererweckung der genannten Erfahrungen beizutragen 
imstande ist. In der Seinshaftigkeit des Schweigens wird ja phi­
losophisch das Sein erfahren (Max Picard), welche Erfahrung 
freilich durch gedanklich einleuchtende und sprachlich artiku­
lierte Erörterung vorbereitet sein muß. Stille wird erreicht durch 
den an sein Ziel und zur Ruhe gekommenen philosophischen 
Erkenntnisweg: „Durch wahre Philosophie wird die Seele still, 
zuletzt andächtig“ (F.H. Jacobi). Das Staunen erscheint als Aus­
druck des in der Überwindung des Alltagsdenkens in seiner 
Plötzlichkeit sichtbar werdenden Seinsgedankens. Die Innenwen­
dung des philosophischen Erkennens führt in eine von der Welt 
des vielen Seienden gänzlich verschiedene Welt des einen Seins 
in ihrer Andersheit. Der Sinn aber wird dem Leben nicht von 

63

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


außen gegeben, denn es hat in der Seinsbezogenheit seinen Sinn 
in sich selbst (ich erinnere an die vor kurzem erst aus Sillanpää 
angeführte Stelle, nach dem in der Erfahrung der Einfachheit des 
Seins alle Rätselhaftigkeit des Lebens gedeutet und geklärt er­
schien). Und schließlich ist das tiefste Glück, das der Mensch 
erfahren kann, nicht der rauschhafte Überschwang, sondern das 
einfache bloße Sein.

Sollte, um nun zur zweiten Frage zu kommen, die Philosophie 
versuchen, an der Wiedererweckung von Erfahrungen wie Sein 
und Stille, Staunen und Innerlichkeit, von Lebenssinn und ruhi­
gem Glück mitzuwirken? Natürlich, denn die Philosophie kann 
gar nicht anders: der Emst der Erfahrungen des philosophischen 
Denkens verlangt von sich eine Wendung hin zur Bewährung im 
konkreten Leben.

Die dritte Frage muß man sich leider immer wieder stellen, 
wenn man an das Publikum denkt, das man zwar erreichen 
möchte, auf dessen Erreichbarkeit man aber wenig Hoffnung 
setzen kann. Nötig wäre eine völlige Metanoesis, ein Umdenken 
von den Äußerlichkeiten und Verdinglichungen des modernen 
Lebens zur Innerlichkeit schlechthin. Die Welt, in der wir leben 
müssen, hat ihre Seele verloren. Es könnte im besten Falle so 
sein, daß dieser Verlust so sehr schmerzt, daß man von sich aus 
auf den Gedanken einer Umkehr kommt, sich also auf den Weg 
macht in eine geistige Welt, die Lebenssinn offenbart. Diese Be­
merkung dürfte auch ein Indiz für die Auffassung des Menschen 
sein, wie sie sich aus der ontologischen Erfahrung ergibt. Der 
Mensch wird seinem Wesen nach als geistiger Mensch verstan­
den, dem es nun auch obliegt, sein Wesen in diese Richtung hin 
zu entfalten. Er selbst ist gefordert, sein Leben aufgrund des on­
tologischen Fundaments, welches ihn trägt, zu gestalten und zu 
formen, so daß er über seine alltäglichen Bedürfnisse hinaus ei­
nen Sinn im Leben sieht und diesem entgegenstrebt. Dieser Sinn 

64

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber verleiht dem Menschen Kraft und Selbstsicherheit, so daß er 
auch in der Lage sein wird, den Oberflächlichkeiten, Leichtfer­
tigkeiten und Belanglosigkeiten der materiellen Übermacht zu 
entsagen.

Kritisch betrachtet, steht diesem Menschenbild in der heutigen 
Zeit ein völlig anderes entgegen. Es ist reduziert auf das bloße 
äußere Leben, auf Erfüllen von Bedürfnissen wie das Vergnügen, 
die ständige Abwechslung und Erfolg, Dinge, die nicht nur 
schnell vergänglich sind, sondern die auch weder Glück und Zu­
friedenheit noch innere Ruhe verheißen. Sie wirken sich auch in 
anderer Weise negativ auf den Menschen aus, indem sie ihn ab­
hängig machen von den Massenbedürfnissen, die seine Persön­
lichkeitsentfaltung einschränken. So ist der heutige Mensch viel­
fach ein Mitläufer des Zeitgeistes, dem er sich einerseits aus Kri- 
tikunfahigkeit, andererseits aus Bequemlichkeit und der Furcht, 
ausgegrenzt zu werden, nicht entziehen kann. Zu beobachten ist 
nun auch, daß diese Tatsache von profitorientierten Institutionen 
in beachtlichem Maße ausgenutzt wird, indem dem Menschen 
vorgegaukelt wird, seine Modernität bestehe vor allem in der 
Nachahmung von Tendenzen des oberflächlichen Lebens.

Darf ich mit meiner nächsten Frage zur Erziehung an diese 
Überlegungen anschließen? Auch hier geht es ja um ein Men­
schenbild, welches die jeweilige theoretische Grundlegung prägt. 
Auf dem Hintergrund der ontologischen Erfahrung führte ein 
weiterer Schritt Ihres philosophischen Denkens nämlich in die 
Probleme der Erziehung, zu denen Sie eine Reihe von Beiträgen 
geliefert haben. Ich denke etwa an die „Philosophische Pädago­
gik“ von 1984, an zahlreiche Vorträge und Studien.2* Hier geht 
es sowohl um Erziehung als auch um Bildung, wobei ein Grund-

28 Jetzt in:: Philosophie der Erziehung, Bd. V. Sankt Augustin 1990. 

65

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gedanke deutlich wird, nämlich Erziehung und Bildung unter der 
Maßgabe der ‘Innenwelterweckung ’ zu betrachten. Was bedeutet 
dies, welche Ziele geben Sie der Pädagogik vor und welche Be­
deutung hat dabei ein humanistischer Grundgedanke? Ich denke 
dabei vor allem an Ihre Stellungnahme zu Heideggers Huma­
nismusbegriff.

Nach meiner Trennung von Koch und damit von der normalen 
akademischen Laufbahn, wie sie in Deutschland von der Assi­
stententätigkeit zur Habilitation fuhren soll, hatte ich mich für 
den in Frankreich üblichen Weg zur Universität entschlossen, wie 
etwa Bergson und Lavelle als Gymnasiallehrer wieder an die 
Universität gekommen waren. Nach Absolvierung eines Zweit­
studiums, nämlich vor allem der alten Sprachen, habe ich dann 
von von 1958 bis 1970 an der höheren Schule Griechisch, Latein 
und Philosophie gelehrt, in den beiden letzten Jahren als stellver­
tretender Seminarleiter auch Pädagogik, insbesondere allgemeine 
Didaktik und Philosophiedidaktik. In dieser Zeit sind Aufsätze 
entstanden wie „Über den erzieherischen Sinn des Schweigens“ 
oder „Zum Begriff der philosophischen Grunderfahrung“ (schon 
1964 im Kem meine Lehre von der „ontologischen Erfahrung 
vorwegnehmend) sowie „Erziehung als Innenwelterweckung“. 
Den Sprangerschen Begriff der Innenwelterweckung habe ich 
dann mit dem Gedanken der inneren Erfahrung des Seins in Ver­
bindung gebracht.

Das habe ich dann weiter ausgeführt in meiner „philosophi­
schen Pädagogik“. Unter „philosophischer Pädagogik“ verstehe 
ich eine Lehre von der Erziehung, die sich auf Philosophie grün­
det, unter Philosophie aber ein auf die Erfahrung des Seins bezo­
genes Denken. Von daher gehört die philosophische Pädagogik 
oder Philosophie der Erziehung zu den grundlegenden Diszipli­
nen der Philosophie wie Metaphysik, Ethik, Erkenntnislehre.

66

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese philosophische, auf die Seinserfahrung bezogene Pädago­
gik steht zwischen einer empirischen „Erziehungswissenschaft“ 
(etwa bei Brezinka) und der ideologisch begründeten „Emanzi­
pationspädagogik“ (etwa bei Blankertz und Mollenhauer). Der 
Seinsgedanke bildet aber nicht nur die Voraussetzung einer Theo­
rie der Erziehung, sondern verweist auch auf das Ziel der Erzie­
hung. Ziel der Erziehung ist ja letztlich die Menschwerdung des 
Menschen, die Verwirklichung, Entfaltung des Wesens des Men­
schen. Das Wesen des Menschen aber ist im letzten und tiefsten 
bestimmt durch das Seinsbewußtsein und die durch das Seinsbe- 
wußtsein ausgezeichnete Gemeinsamkeit des Menschlichen, des 
Humanen. Es geht in der Erziehung also nicht nur um Wissens­
vermittlung, die zur Bewältigung des alltäglichen Lebens not­
wendig ist.

Hierhin gehört wohl Ihre Frage nach dem humanistischen 
Grundgedanken in der Philosophie der Erziehung, wobei Sie sich 
eine Stellungnahme zu Heideggers Humanismusbegriff wün­
schen. Nun gut! Allerdings ist die Sache nicht ganz einfach, denn 
wir haben es nicht mehr mit dem Heidegger von „Sein und Zeit“ 
zu tun, sondern mit dem Heidegger der Entdeckung der Ge­
schichtlichkeit des Seins, der Entdeckung der „Seinsgeschichte“. 
Heidegger antwortet nun in seinem „Humanismusbrief1 auf die 
Frage des französischen Heidegger-Jüngers Jean Beaufret, wie 
man dem Wort Humanismus wieder seinen Sinn zurückgeben 
könne. Das aber will Heidegger gerade nicht. Er will den alten 
Humanismusbegriff nicht mehr erneuern, sondern über den bishe­
rigen Humanismus hinausgehen, und zwar in einer Weise, daß 
das dabei Gewonnene überhaupt nicht mehr noch als Humanis­
mus bezeichnet werden dürfe. Wenn man nämlich den Menschen 
als „animal rationale“ verstehe, also gewissermaßen als eine be­
sondere Art von Tier, so denke man die Menschlichkeit des Men­
schen, seine humanitas von der animalitas her. Und daher werde 

67

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im überlieferten Humanismus die humanitas des Menschen nicht 
hoch genug angesetzt. Dieses Versäumnis gründe im Wesen der 
Metaphysik: „Die Metaphysik denkt den Menschen von der ani- 
malitas her und denkt nicht zu seiner humanitas hin“. Das ergebe 
sich aus dem Wesen der Metaphysik. Denn sie stelle das Seiende 
in seinem Sein vor und denke zwar so das Sein des Seienden, 
frage aber nicht nach der „Wahrheit des Seins selbst“. Die Wahr­
heit des Seins aber ist die „Unverborgenheit“ des Seins, grie­
chisch die „aletheia“, die Offenheit des Seins. Darin liege höchste 
Würde des Menschen, nämlich daß der Mensch Wächter der 
Wahrheit des Seins sei, daß er die Wahrheit des Seins hüte (und 
in diesem Sinne kann Heidegger sagen, der Mensch sei der „Hirt 
des Seins“). Daher ist für Heidegger der Mensch „in seinem 
seinsgeschichtlichen Wesen das Seiende, dessen Sein als Ek-si- 
stenz darin besteht, daß es in der Nähe des Seins wohnt“. Wenn 
der Mensch aber „der Nachbar des Seins“ ist, wenn er sich in der 
Ek-sistenz, im Innestehen in der Offenheit des Seins hält, dann ist 
für Heidegger das Wesen des Menschen für die Wahrheit des 
Seins verantwortlich. In diesem Zusammenhang stellt Heidegger 
sich die Frage, ob er bei seiner Vorstellung des Menschen als 
seinsbenachbartem Wesen noch den überlieferten Begriff des 
Humanismus beibehalten sollte.

Wie soll man also zu Heideggers Überlegungen zum Huma­
nismusbegriff Stellung beziehen? Zunächst mit Zustimmung zu 
der grundlegenden Einsicht, daß das Wesen des Menschen zuletzt 
nur vom Seinsgedanken her verstanden werden kann. Das Sein 
braucht indessen nicht im Sinne der Gnosis mit einer Geschichte 
verbunden zu werden. Seinsverbundenheit und Seinsvergessen- 
heit sind Geschehnisse, Versäumnisse oder Errungenschaften, des 
Einzelnen. Wir brauchen nicht zu warten, bis das Sein uns an­
spricht. Das Sein zu erfahren, ist unsere eigene Sache als Mensch 
hier und heute. Wenn wir von dieser Einsicht ausgehen, könnten 

68

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir zu einem neuen Sinn des Humanismusbegriffs kommen, 
nämlich zu einem seinsbezogenen Begriff des Humanismus.

Seit die Pädagogik wesentliche Gedanken der soziologischen 
Theorie von Habermas aufgenommen hat, ist der Begriff ‘Eman­
zipation ’ kaum noch zu übergehen. Sie führen die Habermassche 
Beschäftigung mit den Formen des Wissens auf Scheiers Erörte­
rung der drei Wissensformen zurück, wobei Habermas das „ er- 
kenntisleitende“ Moment auf die Emanzipation bezieht. Läßt 
Ihre philosophisch-pädagogische Auffassung diesen Begriff zu, 
welche Einwände lassen sich machen?

Den Begriff der Emanzipationspädagogik habe ich eben schon 
einmal erwähnt. In der Tat ist durch Habermas der Begriff der 
Emanzipation nicht nur in der Politik, sondern gerade auch in der 
Pädagogik ungeheuer erfolgreich gewesen. Eine kleine Änderung 
an den von Scheier unterschiedenen Wissensformen hatte zu 
diesem Erfolg geführt. Scheier hatte naturwissenschaftliches 
Wissen, geisteswissenschaftliches Wissen und religiöses Wissen 
unterschieden. Habermas unterscheidet die „empirisch-analyti­
schen Wissenschaften“ (also im wesentlichen die Naturwissen­
schaften und die anderen „positiven Wissenschaften“), sodann 
die „historisch-hermeneutischen Wissenschaften“ (gemeint sind 
die „Geisteswissenschaften“), dann aber, und jetzt abweichend 
von Scheiers dritter Wissensform und an ihre Stelle tretend, die 
„kritischen Wissenschaften“ (zu denen Habermas vor allem die 
kritische Wissenschaft der „Frankfurter Schule“ von Horkheimer 
und Adorno zählt, aber auch die Psychoanalyse und die Philoso­
phie, falls diese sich von ihrem „ontologischen Objektivismus“ 
freigemacht habe, was wohl gegen den Seinsgedanken der Hei- 
deggerschen Philosophie gerichtet sein dürfte). Diese drei unter­
schiedenen Wissenschaftsarten verbindet Habermas nun jeweils 

69

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit einem bestimmten „erkenntnisleitenden Interesse“. Den Na­
turwissenschaften wird ein „technisches Interesse“ zugeschrie­
ben, den Geisteswissenschaften ein „praktisches Interesse“, den 
„kritischen Wissenschaften“ ein „emanzipatorisches Interesse“. 
Den genannten drei Interessearten sollen dann die Bereiche ent­
sprechen, in denen sich das Leben der menschlichen Gesellschaft 
abspielt: Arbeit, Sprache, Herrschaft. In der Zeit der Unruhen der 
achtundsechziger Jahre setzte sich die Habermassche Wissen­
schaftstheorie weitgehend durch, wobei vielleicht auch eine Rolle 
spielte, daß Habermas sich unter bedeutender Mitwirkung der 
Massenmedien aktiv in die seit der Mitte der sechziger Jahre 
immer stärker werdenden Studentenunruhen einschaltete. Es 
blieb aber nicht nur beim allgemein politischen Interesse. Vor 
allem unter Pädagogen und Erziehungswissenschaftlem, die ja 
dafür bekannt sind, daß sie besonders anfällig sind für Neues und 
Zeitgemäßes, entwickelte sich schon früh so etwas wie eine 
„Emanzipationspädagogik“. Im Jahre 1966 schrieb Herwig Blan- 
kertz der theoretischen Pädagogik ein erkenntnisleitendes Inter­
esse an „Mündigkeit und Emanzipation“ zu. Und zwei Jahre spä­
ter bezeichnete Klaus Mollenhauer als erkenntnisleitendes Inter­
esse der Erziehungswissenschaft die „Emanzipation“. Zunächst 
dachte man dabei vor allem an die Emanzipation des Einzelnen, 
bald aber ging es nur noch um die Emanzipation der Gesellschaft. 
Man wollte damit die als „bürgerlich“ abgetane geisteswissen­
schaftliche Pädagogik der Diltheyschule überwinden.

Allerdings entstanden verschiedene Spielarten der Emanzipati­
onspädagogik. Eine von ihnen war die „kritische Pädagogik“ im 
Sinne „gesellschaftskritischer Pädagogik“. Eine andere Form 
verstand sich als „kommunikative Pädagogik“, die das Verhältnis 
von Lehrer und Schüler politisch auffaßte, das hierarchische Ge­
falle zwischen Lehrer und Schüler im Unterricht aufheben wollte. 
Ein Höhepunkt wurde erreicht, als mit dem Summerhill-Buch von 

70

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neill der Gedanke einer „antiautoritären Erziehung“ aufkam, der, 
nachdem er eine Zeitlang geradezu enthusiastisch gefeiert worden 
war, dann wiederum als zu liberal verworfen und durch die Idee 
einer „sozialistischen“ oder „revolutionären Erziehung“ oder 
„proletarischen Erziehung“ ersetzt wurde. Deren Ziel war der 
Klassenkampf und die Umerziehung der jungen Menschen zum 
kollektiven Denken und Handeln.

Derartige Auswüchse, die man inzwischen auf sich beruhen 
lassen kann, sollten uns aber nicht dazu verführen, das Emanzi­
pationsthema gänzlich fallenzulassen. Mir schwebt allerdings ein 
ganz anderer Sinn des Gedankens der Emanzipation vor. Ich 
frage mich, ob man in unserer Massengesellschaft sich nicht viel 
eher darum bemühen sollte, sich von der Masse zu emanzipieren, 
den Versuch zu unternehmen, zu sich selbst zu kommen, unab­
hängig zu sein von den Einflüsterungen der Reklame und der Pro­
paganda? Der durch die Massenherrschaft bestimmte Mensch ist 
bodenlos, hat in sich selbst keinen Halt, keine Ruhe mehr in sich 
selbst. Nur eine die Seinsbezogenheit des Menschen berücksich­
tigende Erziehung könnte hier Abhilfe schaffen. Aber wie bringt 
man die verwöhnte und mit sich selbst völlig zufriedene Masse zu 
einer Änderung ihrer grundsätzlichen Einstellung?

Zudem scheint es ja auch bequem zu sein, sich einem funktio­
nierenden Sozialstaat anzuvertrauen und die Eigenverantwortung 
und die staatsbürgerliche Mündigkeit beiseite zu lassen. Eman­
zipation verlangt aber gerade derartiges wie Selbstverantwortung, 
demokratische Handlungsfahigkeitoder oder auch Kritikfähigkeit. 
Diese Eigenschaften können sich allerdings nur in einem gefe­
stigten Ich entwickeln. Die Vorstellung von Emanzipation (man 
müßte übrigens immer fragen: Emanzipation „von was“ und 
„wohin“) ist also nur sinnvoll und vertretbar unter dieser Maß­
gabe. Dagegen ist die Devise gängiger Emanzipationsbestrebun­
gen, alles Tradierte unreflektiert über Bord zu werfen, wenig 

71

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überzeugend. Auch hier ist also ein kritischer Geist erforderlich, 
um zwischen Sinnvollem und Sinnlosen unterscheiden zu kön­
nen.

Wenn wir die Gegenwart kritisch betrachten, so sind fast in je­
dem Lebensbereich, vor allem in der Erziehung, äußerst kriti­
sche, wenn nicht gar resignierende Töne zu hören. Welche 
Gründe könnte es Ihrer Auffassung nach für die Fehlentwick­
lungen in Bildung und Erziehung geben, und welche Empfehlung 
sollte auf der Grundlage Ihrer philosophischen Theorie an die 
Verantwortlichen ergehen?

Diese Frage paßt offenbar gut zu dem, was wir zuvor besprochen 
haben. Die Emanzipationspädagogik hat zu einer allgemeinen 
Politisierung und zugleich zu einer Entwertung der Aufgaben von 
Bildung und Erziehung geführt. Das hat an den Schulen zu kaum 
noch tragbaren Zuständen geführt. Die pauschale Kritik der Be­
wegung der „Achtundsechziger“ an der Haltung der Generation 
der Eltern, Großeltern und Urgroßeltern im Zeitalter der natio­
nalsozialistischen Diktatur, die als „Tätergeneration“ verurteilt 
und diffamiert wurde, hat die Beziehung zwischen Erziehenden 
und zu Erziehenden entscheidend gestört. Die „antiautoritäre 
Erziehung“ hat den Gedanken der Autorität bei den zur Erzie­
hung Verpflichteten geradezu verhaßt gemacht. Jeder Ansatz von 
Erziehung wird zunächst einmal „hinterfragt“. Lehrer und Schü­
ler stehen sich als Feinde gegenüber. Unter tätiger Mithilfe der 
Eltern wird dafür gesorgt, daß die Lehrer nicht zuviel von den 
Lernenden verlangen. Man bemüht sich, den Lernstoff möglichst 
klein zu halten, die erteilten Prädikate dagegen möglichst hoch, 
was unter Umständen vor Gericht erstatten werden kann. Fächer, 
die als zu schwer gelten wie Latein und Griechisch, werden aus 
politischen Gründen zurückgedrängt: sie sind angeblich von den 

72

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Bildungsbürgem“ eingefuhrt, um die Kinder der Proletarier am 
sozialen Aufstieg zu hindern. Die Ausdrucksweise der Schüler 
mit ihrer Vulgärsprache erlaubt keinerlei differenzierten und 
sachbezogenen Umgang mit den Gegebenheiten des Lebens. Die 
Orthographie des Deutschen ist ebenfalls politisch verdächtigt 
worden und eine jeder Vernunft hohnsprechende „Rechtschreib­
reform“ wurde auf dem Verwaltungsweg eingefuhrt. Selbst 
Schulbesuch und Aufgabenerledigung sind nichts Selbstver­
ständliches mehr. Gewiß spielt die große Zahl von Ausländer­
kindern hier eine bedeutende Rolle, doch machen viele deutsche 
Kinder und Eltern bei derartigen Pflichtverletzungen mit.

Ein Zweites kommt hinzu. Nicht zuletzt unter dem Einfluß des 
amerikanischen Erziehungssystems und der amerikanischen Le­
bensweise ist unsere Gesellschaft zu einer „Spaßgesellschaft“ 
verkommen. Das wirkt sich nicht zuletzt bei unseren Jugendli­
chen aus. Leistungsverweigerung bestimmt das Schulverhalten. 
Die Schule ist für die meisten Jugendlichen etwas Nebensächli­
ches, gar Lästiges geworden. Das eigentliche Leben besteht für 
sie in der Teilnahme an meist völlig belanglosen, aber die Sensa­
tionsgier befriedigenden Veranstaltungen („events“) und im Kon­
sum der Produkte der Vergnügungsindustrie. Das Computerzeit­
alter und die dadurch hervorgebrachten, größtenteils fragwürdi­
gen Spiele haben das noch verstärkt. Die verführerische Beschäf­
tigung mit Phänomenen wie „Play Station“ füllt fast die gesamte 
Freizeit aus. So ist es nicht verwunderlich, daß selbst gewisse 
einfache, auf der Unterstufe der Schule zu erlernende, 
Kulturtätigkeiten wie Lesen, Schreiben, Rechnen nicht mehr be­
herrscht werden. Die sogenannte Pisa-Studie hat die Defizite des 
deutschen Schulwesens, aber auch das Desinteresse der Schüler 
an Leistung in erschreckendem Maße zum Ausdruck gebracht.

So gibt es offensichtlich zwei feindliche Tendenzen, die sich 
gegen unsere Vorstellung vom Wesen der Bildung und der Erzie­

73

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hung richten: einerseits die politisch bedingte Ablehnung der 
„bürgerlichen Pädagogik“, insbesondere die der „Dilthey-Schu- 
le“, andererseits die aus Amerika stammende Lebensform der 
„Spaßgesellschaft“. Demgegenüber möchte ich betonen, daß nach 
der biologischen und sozialen Erziehung des Menschen eine gei­
stige Erziehung zur Menschwerdung des Menschen unbedingt 
gehört: die „Bildung“. Bildung aber ist immer ein Geschehen 
oder ein spezifischer Zustand, eine Verfaßtheit oder Befindlich­
keit des Einzelnen, welche seiner Entfaltung dient. Um zu ihr zu 
gelangen, muß der zu Bildende seine Einzelhaftigkeit erfahren 
haben. Sie wird erfahren in der Erfahrung der Teilhabe des Ich 
am Sein.

Der Mensch nimmt sich dann nämlich auf zweifache Weise 
wahr: erstens als Teil eines Gesamtzusammenhangs, zweitens 
aber auch als Individuum, dessen Eigenart es ist, in Selbstver­
antwortung seiner Vervollkommnung als Mensch entgegenzu­
streben. Bildung ist nun ein Weg, dieses Ziel zu erreichen, vor 
allem dann, wenn auf einer höheren Stufe der Entwicklung Bil­
dung zu Selbst-Bildung wird, d.h. wenn der Mensch aus Eigen­
initiative sich ganz bewußt mit kulturellen, mit geistigen Gütern 
auseinandersetzt und in diesen Sinnvolles erfährt. Die Begegnung 
mit sinnvollen Gehalten unserer Kultur formt seine Persönlich­
keit, macht ihn frei von denjenigen Kräften, die der Entfaltung 
seines Wesens entgegenwirken. So wird der gebildete Mensch 
nicht nur aus seinen Erkenntnissen dahingehend schöpfen kön­
nen, daß er sein Leben glücklicher und ausgeglichener verbringen 
kann. Er wird dann auch als kritischer und mündiger Bürger zum 
Gemeinwohl beitragen können, indem er seine Aufgabe im Leben 
bewußter und reflektierter zu erfüllen vermag. Bildung ist mithin 
eine Grundvoraussetzung aller Prozesse, die sich im Leben ab­
spielen und die die Erziehungs- und Bildungsinstitutionen nicht 
aus dem Blick verlieren sollten.

74

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch im Zusammenhang mit dem Bildungssinn verwenden Sie die 
bereits erwähnten Begriffe wie das Schweigen, die Muße, das 
Geistige oder auch die ‘Ur-Bejahung’ zu sinnvollem Handeln. 
Welche erzieherische Bedeutung haben sie in der heutigen Zeit?

Bei dem Versuch einer Beantwortung Ihrer Frage kann ich zu­
nächst auf einiges hinweisen, was ich schon kurz vorher über 
einige Merkmale der Erfahrung des Seins erwähnt hatte. Aber 
jetzt geht es um die Praxis von Erziehung und Bildung. Sie er­
wähnen in diesem Zusammenhang vier Begriffe, auf die ich in 
der Tat häufiger zurückgekommen bin.

Nehmen wir sofort den Begriff des Schweigens. Ich erinnere 
mich hier mit einigem Vergnügen an einen Vortrag, den ich auf 
dem Höhepunkt der achtundsechziger Bewegung auf einer Päd­
agogentagung gehalten habe. Damals ging es in leidenschaftli­
chen Diskussionen um angeblich dringend notwendige gesell­
schaftliche und politische Veränderung, denen sich die Mehrzahl 
der jungen Pädagogen anzuschließen schien. Das von mir ge­
wählte Thema paßte allerdings dann zu dieser Stimmung „wie die 
Faust aufs Auge“, denn das Thema des Vortrags lautete: „Über 
den erzieherischen Sinn des Schweigens“. Ich behauptete damals, 
daß gerade der moderne Mensch das Schweigen brauche, berief 
mich auf Maria Montessoris „stille Stunde“, auf Max Picards 
Buch über die Welt des Schweigens, auf Weischedels Deutung 
der „Sprache des Schweigens“ und suchte den Zusammenhang 
des Schweigens mit der Erfahrung des Seins hervorzuheben. Mit 
diesem Vortrag, den ich dann 1969 in der „Pädagogischen Rund­
schau“ drucken ließ, glaubte ich sehr mutig dem Zeitgeist entge­
gengearbeitet zu haben. Merkwürdigerweise gab es nach dem 
Vortrag kaum Widerspruch, und später wurden mir die Sonder­
drucke des Aufsatzes geradezu aus den Händen gerissen. Da­
durch ermutigt, habe ich in meine „Philosophischen Pädagogik“ 

75

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus dem Jahre 1984 eine erweiterte Fassung des Aufsatzes unter 
dem dem Titel „Hegel und der erzieherische Sinn des Schwei­
gens“ aufgenommen. Hegel hat ja nicht nur philosophiehistorisch 
an die den Anfängern bei den Pythagoreern auferlegte Schweige­
pflicht erinnert, sondern auch pädagogisch im Blick auf die Ju­
gendlichen seiner Zeit betont, daß das Schweigen die Bedingung 
aller wahren Bildung und Erweiterung der Innerlichkeit des Be­
wußtseins sei. Das hat selbst für die heutige Gegenwart, und so­
gar gerade für sie noch Bedeutung. Im 20. Jahrhundert deutet 
Fritz Klatt das Schweigen als „schöpferische Pause“ zwischen 
Hören und Reden, als „Ruhelage“; aus der allein das Eigene im 
Denken und Sprechen hervorgehen könne. Ferner hat, wie bei 
einem früher behandelten Thema schon erwähnt, Max Picard von 
dem im Schweigen erfahrenen Sein gesprochen und die „schwei­
gende Substanz“ im menschlichen Bewußtsein als Grundlage von 
Erziehung und Lehre beschrieben.

Doch was bedeutet das Schweigen in unserer heutigen unruhi­
gen und lauten Welt hinsichtlich der Erziehung? Ist es nicht so, 
daß der Mensch unserer Zeit das Schweigen und die Stille weder 
sucht noch gar ertragen kann, wenn sie ihn zu umgeben drohen? 
Überall umfangen uns Geräusche und Lärm aller Art, die nicht 
nur vom Verkehr zwangsläufig erzeugt werden, sondern auch sol­
che, auf die man leider nicht verzichten kann. Beim Einkauf in 
den Kaufhäusern, beim Essen im Restaurant ertönt nicht nur 
meist überlaute Musik, selbst beim Spaziergang im Wald, am 
Meer oder beim Radfahren in der Natur kann man beobachten, 
daß die Menschen irgendeine musikalische Berieselung für not­
wendig halten, was die Technik ja auch durch entsprechende 
Geräte möglich macht. Dadurch aber gelingt es nicht mehr, dem 
Rauschen der Bäume, dem Wellenschlag oder dem Gesang der 
Vögel zu lauschen oder auch seinen eigenen Gedanken in aller 
Stille nachzugehen. Wir finden also Ablenkung von all dem vor, 

76

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was den Menschen auf sein Innerstes lenkt oder was seine Sinne 
öffnet für das Nichtalltägliche. Schweigen und Stille dagegen 
besitzen die Kraft und die Intensität, den Menschen wahrhaftig 
„zur Besinnung“ zu bringen und ihm vor Augen zu führen, daß er 
sich im Lauten und Geräuschvollen nur verliert.

So ist bekannt, daß durch die Gewöhnung an diese Weise der 
ständigen akustischen Einflüsse schon Kinder und Jugendliche 
die größten Schwierigkeiten haben, stille Phasen des Unterrichts 
zu ertragen, von den gesundheitlichen Problemen, die durch im­
mer steigendere Lautstärke hervorgerufen werden, einmal ganz 
abgesehen. Daß dies auch Vertiefen in Sachverhalte und das Ver­
stehen von Unterrichtsinhalten beeinträchtigt, muß wohl nicht 
weiter erläutert werden.

Schweigen und Stille sind also diejenigen Bewußtseinshaltun­
gen, die viele Weisen des Umgangs mit der Welt in eine andere 
und tiefere Dimension rücken. So gilt es also auch, durch Ge­
wöhnung die schweigende Begegnung mit den Phänomenen der 
Welt zu stärken, ein Hineinversetzen in solche Erscheinungen zu 
ermöglichen und zu fordern, die sich jenseits der Hast und Un­
ruhe - also in der Außenwendung - im Alltag finden, und die 
man in der Regel schon nicht mehr wahmimmt. Das Schweigen 
und die Stille sind zwar vor allem philosophische Kategorien, 
aber sie sind zugleich wesentliche Elemente eines besonnenen 
und reicheren, weil intensiveren und bewußteren Lebens. Dieser 
Gedanke, so meine ich, sollte deshalb auch erzieherische Maß­
nahmen als Grundlage allen pädagogischen Handelns begleiten.

Es gibt aber noch eine Vielzahl von anderen Aspekten zur Be­
deutung des Schweigens und der Stille. Hinsichtlich ihrer erzie­
herischen Bedeutung möchte ich nur noch den folgenden Aspekt 
erwähnen, der im Gegensatz zu dem oben ausgeführten und den 
Einzelmenschen betreffenden nun die zwischenmenschlichen 
Beziehungen betrifft. Schweigen als Gegensatz zur unbedachten 

77

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Redseligkeit drückt den Respekt, die Achtung vor dem Anderen 
aus. Denn verletze ich nicht den Eigenraum, die subjektive 
Sphäre des Anderen durch zu viele oder falsche Worte? Über­
schreite ich nicht rücksichtslos und egozentrisch die Grenze des 
Nächsten? Verursache ich nicht gar physischen oder psychischen 
Schmerz durch ein Verhalten, welches nur meinen Interessen 
dient und das des Anderen außer acht läßt? Hier haben wir es 
also mit einem Verhalten zu tun, das Selbstreflexion nicht kennt 
und dadurch auch nicht die Bedürfnisse des Mitmenschen. Be­
lege für derartige Erscheinungen begegnen uns täglich: in uner­
träglichen Diskussionen, in denen das Zuhören nicht mehr ge­
lingt, bei lärmendem Verhalten, welches belästigt und die Frei­
heit und das Recht des Nächsten auf Innenleben einschränkt usw. 
Sie sehen also, welches Erziehungspotential im Schweigen ver­
borgen ist, was leider immer weniger als Tugend oder als selbst­
verständliche menschliche Eigenschaft erkannt wird.

Als weiteren mir für die Probleme von Erziehung und Bildung 
wichtigen Begriff nennen Sie den dem gegenwärtigen Sprachge­
brauch allerdings noch weit ferner liegenderen Begriff der Muße. 
Er ist heute fast ganz verdrängt durch den Begriff der Freizeit. 
Aber Freizeit ist heute nichts anderes als arbeitsfreie Zeit und 
wird damit vielfach nur vom Arbeitsgedanken her verstanden. 
Muße aber unterscheidet sich von Freizeit dadurch, daß diese im 
Gegensatz zur Muße „gestaltet“ werden muß (ich erinnere hier an 
das Buch „Freizeitgestaltung“ von Fritz Klatt aus dem Jahre 
1929). Unter diesem Aspekt ist Freizeiterziehung von größter Be­
deutung, wenn man nämlich das Gebiet des Freizeitlebens nicht 
der Freizeitindustrie mit ihren Auswüchsen überlassen will. 
Muße braucht dagegen nicht besonders gestaltet zu werden. Von 
der Erfahrung des Seins her verstanden, hat sie immer schon als 
bewußtgewordenes Ausruhen im Sein Gestalt angenommen. Zur 
Muße gehört die Wendung des Bewußtseins nach innen und die 

78

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in dieser Zuwendung gefundene Seinsruhe. Der finnische Schrift­
steller Sillanpää hat in der schon in einem anderen Zusammen­
hang angeführten Stelle seines Romans „Sonne des Lebens“ die 
Verbindung der Muße mit dem Seinsgedanken beschrieben. Der 
von der Wanderung in das elterliche Haus heimgekehrte Bauern­
sohn erfahrt: „Als hätte sein Innerstes zu sich selber gesagt: Hier 
sitze ich nun! Und damit das ganze Rätsel des Daseins erklärt und 
gedeutet“. Das erscheint zunächst als eine philosophische Er­
kenntnis. Sie ist jedoch zugleich pädagogisch, insofern sie Le­
bensbedeutung hat. Denn in der Muße entdeckt der Einzelne, daß 
das in der Welt der Innerlichkeit sich zeigende Sein ihm etwas 
kundzutun vermag, gewissermaßen ein „ontologisches Postulat“ 
an ihn richtet. Die Muße gehört eben nicht nur zur „vita contem- 
plativa“, sondern verweist von dort her ebenso auch auf die „vita 
activa“.

Sie erwähnen ferner den Begriff des Geistigen in der Bildung. 
Ich habe zu diesem Thema, soweit ich mich erinnere, leider nicht 
viel gesagt. Es ist aber zweifellos ein ganz wichtiges, wenngleich 
nicht leicht sprachlich zu fassendes Thema. Wenn man zwischen 
Verstand und Vernunft unterscheidet, so gehört der Geistbegriff 
gewiß zur Vernunft, doch ist diese Unterscheidung keineswegs 
überall anerkannt. Auf die komplizierte Geschichte des Geistbe­
griffs kann ich natürlich nicht näher eingehen, möchte aber an der 
vorläufigen Fassung eines pädagogischen Begriffs von Geistig­
keit festhalten. Danach ist Geistigkeit ein hohes Bildungsziel, das 
zu unterscheiden ist von Rationalität oder Intelligenz. Die Scho­
lastik des Mittelalters unterschied zwischen „ratio“, der Kraft des 
logischen, diskursiven, schließenden, auf die Vielheit der Dinge, 
des Seienden bezogenen Denkens einerseits, und „intellectus“, 
dem einfachen, unmittelbaren, auf die Einheit des Seienden im 
Sein bezogenen Denkens andererseits. Das rationale Denken ist 
aktiv: erfaßt und begreift, das intellektuelle oder intuitive Denken 

79

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist passiv: vernimmt und beschaut. Unser Denken ist immer 
gleichzeitig nach außen und nach innen gerichtet, ist sowohl ra­
tional als auch intuitiv. In der verbreiteten Pädagogik haben wir 
in der Erziehung bisher fast einseitig auf die Ausbildung des ra­
tionalen Denkens geachtet. Das hatte durchaus Sinn, berücksich­
tigte aber nur die nach außen gerichtete verstandesmäßige Erzie­
hung. Erziehung zur Geistigkeit verlangt demgegenüber jedoch 
eine stärkere Entfaltung der Innerlichkeit, Erweckung des inner­
lich anschauenden Denkens.

Schließlich noch ein Wort zum Begriff der „Ur-Bejahung“ 
oder, wie man auch sagen könnte, des „Ur-Vertrauens“. Sinnvol­
les Handeln ergibt sich aus dem grundsätzlichen Jasagen zur 
Welt, aus dem Grundvertrauen darauf, daß unser Handeln sein 
Ziel erreichen kann. Dieses Ur-Vertrauen ist, wie Bollnow zu­
treffend dargelegt hat, ein Seinsvertrauen. Es liegt allem Ver­
trauen auf das Seiende in seiner Vielheit, auf die dinghafte Welt, 
auf die bestehenden Zustände und Verhältnisse voraus und zu­
grunde. Aber ohne dieses fundamentale Vertrauen verliert auch 
das Handeln in der Welt der Dinge seine Antriebe und seine 
Zielgerichtetheit. Eine auf sinnvolles Handeln gerichtete Erzie­
hung findet daher, wenn wir in diesem Punkt über Bollnow hin­
ausgehen, seinen Grund in der Erfahrung des Seins.

Rousseau hat Sie offensichtlich zunächst als Philosoph inter­
essiert, später aber auch seine pädagogischen Gedanken im 
„Emile“, denen man allerdings auch skeptisch gegenüberstehen 
kann, wenn man einmal an seine Illusion des grundsätzlich Guten 
im Menschen denkt und die daraus folgende Erziehungsidee, daß 
der Mensch sich seiner Natur gemäß zum Guten hin entfalte, 
ohne daß es äußerer Einflüsse bedürfe. Vor allem die antiauto­
ritäre Erziehung hat sich auf diesem Hintergrund einem allzu 
freiheitlichen Erziehungsziel verschrieben, dessen Auswirkungen 

80

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir ja heute noch verspüren. Hat nicht Theodor Litt mit seinem 
kleinen Band , Führen oder Wachsenlassen ‘ (1949) eine viel 
sinnvollere und überzeugendere Alternative geboten?

Rousseau habe ich nicht nur anfänglich als Philosophen verstan­
den. Er war, ist und bleibt für mich Philosoph, nicht zuletzt ge­
rade auch als Theoretiker der Erziehung. Wenn Rousseau sich 
gegen die Philosophie abgrenzt, so meint er die rationalistische 
Aufklärungsphilosophie. Seine eigene Philosophie wurzelt im 
Gefühl, letztlich und zutiefst im Gefühl des Daseins, im „Senti­
ment de l'existence“. Im „Emile“ betont er, daß das Ziel der Er­
ziehung das Leben sei. Leben aber gründet für ihn im Daseinsge­
fühl. Leider zieht Rousseau aus diesem Gedanken nicht die Kon­
sequenz, im Gefühl des Daseins das höchste Ziel der Erziehung 
zu erblicken. Dieses Versäumnis hat zur Verkennung des unbe­
wußt philosophischen Charakters der Rousseauschen Pädagogik 
geführt.

Die schon in den ersten Sätzen des „Emile“ vorgetragene (und 
übrigens natürlich auch durchaus bestreitbare) Behauptung, daß 
der Mensch von Natur gut und nur durch die Kultur verdorben 
worden sei, ist, wie Sie mit Recht erwähnen, dann im 20. Jahr­
hundert von den Vertretern der Idee einer „antiautoritären Erzie­
hung“ sehr unglücklich aufgenommen worden. Wir haben dazu 
aus Anlaß der Frage nach der Emanzipationspädagogik und den 
damit zusammenhängenden Problemen bereits kurz gesprochen. 
Wenn man im Blick auf die Gegenüberstellung von „Führen“ und 
„Wachsenlassen“ in Theodor Litts bekanntem Buch aus dem 
Jahre 1949 ausgeht, so stellt die autoritätsbekämpfende Pädago­
gik eine ins Maßlose gesteigerte Übertreibung Rousseauscher 
Ideen dar. Was dabei herausgekommen ist, zeigt sich in der weit­
verbreiteten Zuchtlosigkeit und Verstocktheit innerhalb der ge­
genwärtigen Schülergeneration. Litt ist im Recht, wenn er dem

81

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wachsenlassen in der Erziehung der Jugend das Führen durch 
den Erzieher als Alternative zu einer Theorie des bloßen Wach­
senlassens an die Seite stellt. Mir scheint aber, daß es falsch 
wäre, in einer Theorie der Erziehung Wachsenlassen und Führen 
als gleichwertig zu verstehen. Wachsen schlechthin ist ziellos. Es 
verlangt daher nach einem Korrektiv, welches der Ziellosigkeit 
entgegenwirkt und im Sinne eines Bildungszieles eine Richtung 
vorgibt. Dies leistet die Führung durch den Lehrenden. Anderer­
seits wird der Führung gewissermaßen durch das Wissen um die 
Bedeutung des notwendigen individuellen Wachsens eine Grenze 
gesetzt. Beide Erziehungsweisen sind daher miteinander ver­
flochten und aufeinander angewiesen. Mir scheint aber, daß in 
der modernen Erziehungstheorie die Rolle der Führung unter­
schätzt zu werden. Der Führung gehört der Primat. Gefuhrtwer- 
den ist nämlich dann nicht „Fremdbestimmtsein“, wenn die Indi­
vidualität des Lernenden mitbedacht wird.

Sprache und Dichtung sind in der klassischen Zeit des Grie­
chentums als Medium für Erziehung herangezogen worden, in­
sofern mit diesen moralische Haltungen vorbildhaft eingeübt 
werden konnten In der Gegenwart ist nicht nur die Sprache ver­
wahrlost, wie viele Pädagogen feststellen, sondern mit ihr auch 
eine neue Weise der physischen Gewalt aufgetreten. Stimmen Sie 
den alten Griechen zu, daß durch Literatur Einfluß auf den Men­
schen genommen werden kann?

Die Griechen waren in der Tat der Meinung, daß die Dichter ihre 
Lehrmeister gewesen seien, und zwar durchaus auch sprachlich 
(etwa in den Dialekten der einzelnen Dichtungsgattungen). Die 
Dichter stellten, dem mythisch-paradigmatischen Denken der 
Griechen entsprechend, Vorbilder für das Denken und das mo­
ralische Handeln vor Augen. Bei Heraklit, bei Xenophanes und 

82

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei Platon kann man lesen, daß vor allem Homer und Hesiod als 
Lehrer Griechenlands gegolten haben. Insofern kann man der 
These zustimmen, daß durch Literatur Einfluß auf andere Men­
schen ausgeübt werden kann.

Nun werfen Sie aber auch einen Blick in die Gegenwart. Wie 
steht es da mit Sprache und Literatur unserer Zeit? Was die heu­
tige Sprache angeht, so ist zumindest die Umgangssprache in 
einer Weise sexualisiert und vulgarisiert, wie sie noch in keiner 
anderen Periode unserer Geschichte, selbst nicht in der Sprache 
der untersten Schichten, anzutreffen war (ganz abgesehen von 
den Kunstprodukten einer „Jugendsprache“). Dem hat sich inzwi­
schen schon die Sprache der Politiker, die ja volksnah sein will, 
weitgehend angepaßt. Selbst die Literatursprache ist gezwungen, 
derartigen Tendenzen nachzugeben. Meiner Ansicht nach sind 
die Achtundsechziger hier mindestens mitschuldig an der Verro­
hung und Verluderung der Sprache. Erheblichen Einfluß hat je­
doch, freilich in anderer Richtung, die Joumalistensprache, nicht 
zuletzt die der Femsehjoumalisten, deren Vokabular und Intona­
tion vielfach geradezu sklavisch nachgeahmt wird.

Hinsichtlich der Literatur kann man wohl grundsätzlich dem 
griechischen Altertum zustimmen. Die zeitgenössische Literatur 
sucht freilich kaum noch moralisches Einwirken, sondern vor 
allem politisches. Aber das müßte im einzelnen noch untersucht 
und dargelegt werden, wobei wir vermutlich viele Enttäuschun­
gen erleben würden. Allerdings dürfte uns dazu jetzt die Zeit 
fehlen.

Ihre letzten Äußerungen widersprechen dem vielfach geäußerten 
Vorurteil, die Philosophie sei abstrakt und beziehe sich keines­
wegs auf das reale Leben. Ihre in den letzten Jahren verfaßten 
Schriften belehren uns allerdings eines besseren, denn Sie haben 
nicht nur eine Einführung in die Lebensphilosophie geschrie­

83

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben29, sondern danach auch über die lebenspraktische Seite der 
Philosophie gehandelt30 31 und schließlich sogar eine ontologisch 
gegründete Ethik?1 vorgelegt. Könnte man sagen, daß Sie - wie 
es in Platons Höhlengleichnis heißt - den Weg vom Licht in die 
Höhle zurück anstreben, um Ihre Erkenntnisse auf das vom All­
tagsleben beherrschte Dasein anzuwenden? Welche Erkenntnisse 
könnten das dortige Leben verändern? Wieso beziehen Sie sich 
auch auf die Lebensphilosophie, der man im allgemeinen eine an­
timetaphysische Haltung nachsagt?

Platonisch gesprochen, befinde ich mich tatsächlich, und mit 
allen Konsequenzen, auf dem Rückweg in die Höhle und zu den 
Höhlenbewohnern, die nach Platon die Sonne - also die Erkennt­
nis - nicht erblickten und in ihrer Höhle in ihrem alltäglichen 
Leben gefangen waren, so daß ihnen ein philosophisches, ein 
geistiges Leben, unbekannt war. Ich wollte immer schon eine 
Philosophie, die gelebt werden kann, und auch für mich selbst 
wollte ich ein philosophisches Leben. Der erste Schritt dahin 
bestand in der Auseinandersetzung mit der Lebensphilosophie. 
Dieser Schritt fiel mir übrigens gar nicht besonders schwer.

Die Beschäftigung mit der Lebensphilosophie hat bei mir 
nämlich schon früh begonnen, und zwar schon in meiner Kölner 
Studienzeit unmittelbar nach dem Krieg. In einem Scheler-Semi- 
nar bei Heimsoeth wurde darin auch der für Geschichte der Le­
bensphilosophie so wichtige Schelersche Aufsatz „Versuche ei­
ner Philosophie des Lebens“ behandelt, der mich stark beein­
druckte und später zu Vorlesungen und Seminarveranstaltungen 

29 K. Albert: Lebensphilosophie. Von den Anfängen bei Nietzsche bis zu ihrer 
Kritik bei Lukäcs. Freiburg/München 1995.
30 K. Albert/E. Jain: Philosophie als Form des Lebens. Zur ontologischen Er­
neuerung der Lebensphilosophie. Freiburg/München 2000.
31 K. Albert/E. Jain: Die Utopie der Moral. Versuch einer kulturübergreifenden 
ontologischen Ethik. Freiburg/München 2003.

84

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


veranlaßte, aus denen dann 1995 meine Bücher „Lebensphiloso­
phie“ und „Vom philosophischen Leben“ hervorgingen.

Anders als die typisch akademische Philosophie ging es den 
Vertretern der Lebensphilosophie nicht zuletzt, ja sogar vorwie­
gend, um die konkreten Lebensfragen und die Aspekte der „Le­
benswelt“. Probleme der Kunst, der Religion, der Politik wurden 
nunmehr weit ernster genommen. Insbesondere spielten die rein 
philosophiehistorischen Erörterungen nur noch eine nebensächli­
che Rolle.

Die übrigens keineswegs bei allen Vertretern der Lebensphilo­
sophie bestehende antimetaphysische Einstellung hatte ich schon 
bald kritisiert und ihr den Versuch einer ontologischen Erneue­
rung lebensphilosophischen Denkens entgegengestellt, insbeson­
dere auch in den von mir verfaßten Teilen der „Philosophie als 
Form des Lebens“ und in meinem Beitrag „Lebensphilosophie, 
gelebte Philosophie und Erfahrung des Seins“ in dem von Robert 
Josef Kozljanic herausgegebenen „Jahrbuch für Lebensphiloso­
phie“.

Ihren Ausführungen schließen wir eine weitere Frage an, die die 
fragwürdige Moral unserer Zeit betrifft, und der Sie mit der on­
tologischen Ethik einen Ausweg aus dem Dilemma anbieten. Die 
grundlegende Frage wäre zunächst, was die bisherigen ethischen 
Konzepte nicht bieten und worin sich Ihre Auffassung von diesen 

unterscheidet.

Der nächste Schritt in die Platonische „Höhle“ fiel mir in der Tat 
erheblich schwerer. Ich hatte jahrelang die Entwicklung auf dem 
Felde der Ethik und Moralphilosophie unbeachtet gelassen, und 
erst recht die Versuche einer „Ethik ohne Metaphysik“. Die mehr 
oder weniger sanfte Gewalt von Freunden und Weggefährten 
brachte mich schließlich doch noch dazu, die bis dahin von mir 

85

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unbeachtete ethische Thematik in den Blick zu nehmen und in 
einer „Ethik der Seinsgemeinschaft“ mit der Lehre von der Er­
fahrung des Seins zu verbinden.

Eine solche „ontologische Ethik“ unterscheidet sich wesenhaft 
von mir bisher bekannten Ethikkonzepten, die allesamt auf von 
außen hergeleitete Theorien zurückzugehen scheinen, entweder 
auf rein verstandesmäßige Konstruktionen oder auf außenweltlich 
gewonnene Grundsätze oder gar auf die bekannten Habermas­
sehen in „idealen Sprechsituationen“ zustandegekommenen 
Übereinstimmungen zwischen ausgesuchten Diskursteilnehmem. 
In der Erfahrung des Seins liegt nämlich dagegen eine moralische 
Aufforderung, gewissermaßen, wie schon früher erwähnt, ein 
„ontologisches Postulat“. Das bedeutet, daß eine seinsbezogene 
Ethik sich auf eine stets in der inneren Erfahrung gegebene Norm 
berufen kann.

Es gibt auf der Welt kaum einen Ort, an dem es nicht katastro­
phale Bedingungen hinsichtlich der Verletzung der Menschen­
rechte gibt, und selbst im zwischenmenschlichen Bereich moder­
ner Demokratien werden moralische Grundsätze kaum mehr 
beachtet. Zudem sprechen wir inzwischen von einem Kampf der 
Kulturen, wobei vor allem auch die Religion wohl maßgeblich 
Anteil an Verstößen gegen ethische Grundsätze hat. Was kann die 
ontologische Ethik in diesem Zusammenhang leisten?

Wenn ich versuche, zu den in Ihrer Frage aufgeworfenen Proble­
men Stellung zu nehmen, so wird mir zunächst klar, daß meine 
eigene Ethik letztlich eine „Ethik von innen“ ist: die „ontologi­
sche Ethik“ ist eine Ethik der inneren Erfahrung. Die von Ihnen 
erwähnten Themen beziehen sich jedoch auf außenweltliche, auf 
allgemeine gesellschaftliche Zustände, und zwar zunächst auf die 
fast überall in der Welt geschehenden Verletzungen der Men­

86

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schenrechte, jedoch sodann auf die sich selbst innerhalb der west­
lichen Demokratien ausbreitende Unmoral in den zwischen­
menschlichen Beziehungen, werfen dann schließlich noch einen 
Blick auf den Kampf der Kulturen, der sich inzwischen, nicht 
zuletzt wegen der Intoleranz des Islam, auch auf das Gebiet der 
Religion erstreckt. Wenn man hier von einer nach innen ge­
wandten, nach einer auf das einzelne Individuum bezogenen 
Ethik etwas geleistet haben möchte, kann man jedenfalls keine 
schnelle Lösung erwarten. Eine ontologische Ethik, eine auf die 
innere Erfahrung des Seins gegründete Ethik verlangt zunächst 
eine Metanoesis, ein Umdenken von Außen nach Innen, vom 
Gesellschaftlichen zum Individuellen, vom Oberflächlichen zur 
Tiefe der Innerlichkeit. Erst wenn das erreicht ist, kann man von 
einer ontologischen Ethik etwas erhoffen.

Sie haben immer betont, daß es Ihnen um das Individuum geht. 
Aber wir leben inzwischen - wie das schon viele Philosophen wie 
Nietzsche, Ortega, Jaeger oder Jaspers und neuerdings Sloterdijk 
mit allen Folgen ausgemalt haben - in einer Massengesellschaft. 
Gibt es da einen Ausweg?

In der Tat leben wir in einer Massengesellschaft, in der die Mas­
sen die Herrschaft angetreten haben und Leben, Denken und 
Handeln der Menschen bestimmen. Einen Ausweg gibt es nur, 
wenn wir vor allem die Einzelhaftigkeit des Menschen wieder 
entdecken, seine Individualität, und zwar in einer Tiefe, in der die 
Seinsverbundenheit des Menschen erfaßt wird. Sie gibt dem Ein­
zelnen Halt und Sicherheit, so daß er in der Masse er selber blei­
ben und sich zu sich selbst entwickeln kann.

Über das Thema der Massengesellschaft können wir meiner 
Ansicht nach nicht sinnvoll weiter nachdenken, wenn wir nicht 
auf die beiden Richtungen des menschlichen Denkens blicken. 

87

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das menschliche Bewußtsein ist nämlich immer wesenhaft ei­
nerseits auf die Außenwelt gerichtet, andererseits auf sich selbst, 
auf die Innerlichkeit, die Innenwelt. Zum Massenmenschen ge­
hört es, daß er einseitig nur auf die Außenwelt gerichtet ist, auf 
die Welt des Alltäglichen, die Welt der vielen Dinge und Ereig­
nisse. In dieser eindimensionalen Welt gibt es viele oberflächli­
chen Gemeinsamkeiten und Übereinstimmungen. In ihr vermag 
der durch das Massendenken bestimmte Mensch sich einzurich­
ten. Dazu muß er sich freilich an die anderen Menschen anpas­
sen. Der Lohn dieser Anpassung besteht dann darin, daß man sich 
von einer großen Gemeinschaft getragen fühlt, in ihr lebt und 
damit „in“ ist. Denn vor nichts furchtet der Massenmensch sich 
mehr als davor, „out“ zu sein. Dafür ist er bereit, die Eigenstän­
digkeit seines Selbst und seines Selbstwertgefühls aufzugeben. 
Im Grunde hat er nicht einmal mehr das Gefühl einer eigenen 
Seele. Diese hat er an eine „Kollektivseele“ abgegeben, an das 
Heideggersche „Man“. Der Verlust der eigenen Seele aber führt 
schließlich zu dem, was Heidegger die „Seinsvergessenheit“ 
nennt, zum Verlust des Existenzbewußtseins.

Befreiung aus der Wurzellosigkeit des Massendaseins kann es 
daher nur geben, wenn der Einzelne es aufgibt, sich gewisserma­
ßen geistig nur in der Welt der äußeren Gegebenheiten aufzuhal­
ten. Entscheidend ist dafür die Wiederentdeckung der Innenwelt. 
Die Rücksicht auf diese führt aber keineswegs zur Isolation des 
Denkens, wie verständnislose Kritik annehmen könnte. In letzter 
Konsequenz gelangt die Bezogenheit auf die Innerlichkeit zum 
Seinsgedanken und zur Erfahrung des Seins. „Im Innern ist ein 
Universum auch“. Oder, wie der Sozialist und Eckhartinterpret 
Landauer es ausgedrückt hat: „Unser Allerindividuellstes ist un­
ser Allerallgemeinstes“. Dieses Allerallgemeinste verbindet letzt­
lich aber alle Individuen.

88

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um das alles noch einmal zusammenzufassen: die Entfaltung 
der Individualität ist ein fundamentaler Prozeß des werdenden 
Menschseins, der das Subjekt erst zur ,Person4 macht, der zu 
einer Festigung seines Selbst fuhrt und ihn auf die Aufgabe in der 
Gesellschaft vorbereitet und schließlich zur Verantwortung befä­
higt. Eine so verstandene Individualität unterscheide ich strikt 
von der Art und Weise, wie Individualität in der Gegenwart in 
der Regel verstanden wird, nämlich von einem Individualismus, 
der nichts anderes zum Ziel hat, als das Durchsetzen eigener In­
teressen und die Befriedigung eigener Wünsche. Individualität 
dagegen ist immer auch auf den Anderen gerichtet, dessen Rechte 
und Lebensvorstellungen nicht den egoistischen eigenen Interes­
sen zum Opfer fallen dürfen. Insofern besteht meiner Auffassung 
nach eine wirklich funktionierende Gesellschaft aus geistig reifen 
und verantwortungsbewußten Individuen, die das ,Miteinander4 
nie außer acht lassen.

In einem -weiteren kleinen Band nehmen Sie Stellung zur ‘Phi­
losophie im Schatten von Ausschwitz’32, welcher zum einen die 
Situation der jüdischen Philosophen dieser Zeit beleuchten und 
zum anderen ihre Bedeutung für die europäische Philosophie be­
legen will. Welche philosophischen Schwerpunkte der behan­
delten Denker haben Sie selbst beeinflußt und wie erklären Sie 
die Instrumentalisierung und Verunglimpfung der jüdischen Phi­
losophie durch den Nationalsozialismus?

Die von Ihnen genannte Schrift „Philosophie im Schatten von 
Auschwitz44 gehört im Sinne des Platonischen Höhlengleichnis in 
die Phase der Rückkehr des Philosophen in die Höhle. Für mich 
begann hier der Schritt von der Ethik in die Politik. Und auf die­

32 Dettelbach 1995.

89

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sem Felde fühlte ich mich verpflichtet, auch ein Wort über die 
Hitlerzeit zu sagen, die ich damals als bekennender Katholik zu­
tiefst bedrückend empfunden habe. Die Nationalsozialisten be­
kämpften in den zwölf Jahren ihrer Herrschaft übrigens nicht nur 
die Religion, sondern versuchten auch die Philosophie ihrer pri­
mitiven Weltanschauung anzupassen. Dabei wurden jüdische und 
jüdisch verwandte Denker ausgegrenzt und in ihren Leistungen 
abgewertet. Mit besonderem Haß wurde der Nobelpreisträger 
Henri Bergson verfolgt, den ich 1973 in einem Aufsatz in der 
„Emuna“ zu verteidigen suchte, wobei ich verwundert feststellen 
mußte, daß nationalsozialistische Autoren wie Baeumler, Gruns- 
ky, Lehmann, Weinhandl oder Max Wundt weiter bei uns lehren 
durften.

Die Verfolgung jüdischer Denker erreichte ihren Höhepunkt 
durch die Ermordung mehrerer Philosophen sowie der Philoso­
phin und Ordensfrau Edith Stein. Die Schülerin des Begründers 
der „Phänomenologie“ Edmund Husserls wurde in Auschwitz 
umgebracht, der in die Tschechoslowakei geflohene Theodor 
Lessing in seinem Hause von zwei sudetendeutschen Nationalso­
zialisten erschossen, Walter Benjamin starb auf der Flucht vor 
den Nationalsozialisten im spanischen Port Bou, Paul Ludwig 
Landsberg im Konzentrationslager Sachsenhausen (hinsichtlich 
Landsbergs muß ich mich heute übrigens in zwei Punkten korri­
gieren: der Schüler und Freund Max Scheiers war wie dieser nur 
von seiner Mutter her jüdischen Blutes, auch wurde er nicht als 
Jude verhaftet und ins Konzentrationslager gebracht, sondern als 
aufsässiger Elsässer).

Im Blick auf den philosophischen Gehalt seines Werkes habe 
ich in meinem Auschwitzbuch zunächst Lessing als einen der 
wichtigsten Lebensphilosophen, Kulturkritiker und Vordenker 
einer vom Einzelnen ausgehenden politischen Philosophie vor­
gestellt. Bei Edith Stein hat mich besonders ihre philosophische 

90

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und religiöse Entwicklung interessiert, ihre hindemisreichen Be­
mühungen um eine Habilitation als Jüdin und Frau, sowie ihr 
Weg von der phänomenologischen Wissenschaft zum Thomismus 
und zur Auseinandersetzung mit der Heideggerschen Philosophie. 
Walter Benjamin scheint mir als Philosoph weniger zugänglich 
zu sein, mehr dagegen als Literaturwissenschaftler. Schließlich 
noch Landsberg. Mit ihm verbindet mich am meisten. Schon sein 
Platonbuch halte ich für sehr bedeutend, sodann sein so erfolgrei­
ches Werk „Die Welt des Mittelalters und wir“, schließlich die 
„Einführung in die philosophische Anthropologie“, über die ich 
mehrfach Seminare abgehalten habe. Ich wäre gerne sein Schüler 
gewesen, habe mich auch in verschiedenen Aufsätzen mit seinen 
Gedanken auseinandergesetzt, nicht immer allerdings zustim­
mend.

Neben den hier genannten Denkern hat Bergson mich stark be­
einflußt, vor allem in seiner Wirkung auf die Lebensphilosophie. 
Menschlich aber hat jüdisches Denken und Leben den stärksten 
Eindruck bei mir hinterlassen durch Simone Weil. Vielleicht des­
halb, weil sie sich als Philosophin und moderne Mystikerin sehr 
eindringlich mit einem für den Menschen wichtigsten Thema 
befaßt hat, dem Tod und der Überwindung der Todesangst. In­
dem sie fordert: „Sich allem verhaften. - Durch jede Empfindung 
hindurch das All empfinden“, geht die jüdische Denkerin von der 
Erfahrung der Einheit von Ich und Sein aus, in welcher das Ge­
fühl der Sicherheit und Geborgenheit begründet zu sein scheint.33 
Diese philosophische Grunderfahrung, die auch im Moment des 
Todes wirksam wird, ist nicht zuletzt gerade für die Deutung des 
Todes von fundamentaler Bedeutung. Die Aufhebung des Ich im 
Tod ist schmerzhaft, erschreckend und angsterregend, die Aufhe­

33 Schwerkraft und Gnade. München 1952, S. 241. Vgl. auch K. Albert: Einfüh­
rung in die philosophische Mystik. Darmstadt 1996, S. 68.

91

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bung des Ich im All, im Sein dagegen nimmt dem Tod das Be­
drohliche und den Schmerz. Bei Simone Weil heißt es in diesem 
Sinne:

„Ich mag sterben, das Universum dauert fort. Das ist kein Trost 
für mich, wenn ich etwas anderes bin als das Universum. Ist je­
doch das Universum für mich wie ein anderer Leib, dann hört 
mein Tod auf, für mich von größerer Bedeutung zu sein als der 
Tod eines anderen.“34

Wir sehen also, daß die Seinserfahrung nach Simone Weil 
Kraft verleiht und Stärke, dem Tod ohne Furcht entgegenzuse­
hen. Es geht also in der Erfahrung des Seins nicht nur um Theo­
retisches, sondern um Existentielles. Das ist ein Gedanke, der in 
der heutigen Zeit, in der alles mit dem Tode Zusammenhängende 
verdrängt wird, bemerkenswert ist. Durch die Medien werden wir 
zwar ständig mit dem Tod konfrontiert, aber dies hat eher zur 
Abstumpfung geführt, nicht aber zu einer tieferen Reflexion die­
ser auf alle Menschen zukommenden Tatsache des eigenen To­
des.

Die ernsthafte Beschäftigung mit dem Problem des Todes aber 
ist schon in Platons „Phaidon“ von zentraler philosophischer 
Bedeutung und ganz allgemein sehr wesentlich für den Men­
schen, denn sie erinnert ihn nicht nur an seine Endlichkeit, sie 
läßt ihm auch das Leben selbst in einem anderen Licht erschei­
nen, läßt ihn die Dinge anders sehen und bewerten, läßt ihn si­
cherlich auch anders denken und handeln. Aus der Reflexion des 
Todes resultiert also die Aufforderung, sein Leben zu überden­
ken.

Ihre letzte Frage kann ich nicht beantworten. Man müßte dazu 
wissen, woher letztlich der Haß der Nationalsozialisten auf die 
Philosophie jüdischer Denker sich herleitet. Das aber würde weit 

34 Schwerkraft und Gnade, S. 240.

92

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umfassendere Kenntnisse und Untersuchungen erfordern, die sich 
auch auf den bei vielen Völkern bestehenden Antisemitismus 
beziehen müßten. Wer aber hätte das wissenschaftliche Rüstzeug 
zu einer derartigen Betrachtung und wer, besonders bei der Emp­
findlichkeit dieses Themas, das dazu erforderliche Feingefühl?

Ihre neueste Veröffentlichung befaßt sich mit einigen brisanten 
politischen Problemen der unmittelbaren Gegenwart, nämlich 
mit dem Problem der Erweiterung der Europäischen Union und 
der Aufnahme der Türkei. Was veranlaßt sie zu einer Ablehnung 
und wie begründen Sie das im Blick auf die Seinsgemeinschaft?

Mit der Beantwortung dieser Frage zwingen Sie mich zu dem 
letzten Schritt, den ich auf dem auf dem Weg in die Niederungen 
des Höhlendenkens zu gehen bereit bin: in die Tagespolitik und 
die diese bestimmenden einander sich heftig bekämpfenden poli­
tischen Interessen. Dennoch handelt es sich um ein für das Leben 
Europas entscheidendes Thema. Die Frage der Erweiterung der 
Europäischen Union macht dabei im allgemeinen noch die ge­
ringsten Probleme, wenn es sich um die bisher zu Europa ge­
zählten Länder und Völker handelt, nachdem die Trennung durch 
den Warschauer Pakt aufgehoben ist. Im Falle der Türkei verhält 
sich das ganz und gar anders. Die türkische Regierung verlangt 
nunmehr, da sie nach der Eroberung Konstantinopels einen drei­
prozentigen Teil des alten Europa besitzt, daß auch der große 
anatolische außereuropäische Rest des Landes in die Gemein­
schaft der europäischen Völker aufgenommen wird. Für die Tür­
kei hätte dies in der Tat erhebliche wirtschaftliche Vorteile. Auch 
könnte sie ihren Bevölkerungsüberschuß auf die anderen europäi­
schen Länder, vor allem aber auf Deutschland verteilen. In einem 
Kapitel der „Zeitfragen“ bin ich auf die damit zusammenhängen­
den Probleme bereits eingegangen.

93

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In den Vereinigten Staaten Nordamerikas steht man dem türki­
schen Ansinnen trotz einiger Rückschläge in den gegenseitigen 
Beziehungen grundsätzlich wohlwollend gegenüber, da man vor 
allem an die strategische Situation der Türkei denkt. Die gegen­
wärtige deutsche Regierung und, wenngleich gewiß aus anderen 
Gründen, auch die französische Regierung hat sich dem ameri­
kanischen Standpunkt angeschlossen. Die politische Verbunden­
heit, im Falle Deutschlands sogar die alte Freundschaft und Waf­
fenbrüderschaft mit der Türkei, ist zumindest bei uns unbestrit­
ten. Zu bedenken ist aber, ob man aus diesem Grunde die Türkei 
zu einem Teil Europas machen muß. Die Bevölkerung der euro­
päischen Staaten sieht nämlich der inzwischen in der Türkei viel­
fach als berechtigte Forderung und Ehrensache verstandenen 
Aufnahme in die Europäische Union mit gemischten Gefühlen 
entgegen. Man ist nicht selten der Meinung, die Türkei sei, kurz 
gesagt, im Verhältnis zu Europa „zu groß, zu arm und zu ver­
schieden“. Darin liegen tatsächlich drei starke Argumente gegen 
eine Aufnahme. Zu den beiden ersten Argumenten will ich Ihnen 
hier gar nicht viel sagen, höchstens daß bei dem Begriff der 
Größe nicht nur der geographische Aspekt bedacht werden sollte, 
sondern ebenso der der Bevölkerungszahl. Und über die ökono­
mische Situation der Türkei mögen die Wirtschaftswissenschaft­
ler urteilen. Mir selber geht es mehr um die mit der Verschie­
denheit der Türkei zusammenhängenden Probleme. Dabei gebe 
ich gerne zu, daß es diese grundsätzliche Verschiedenheit bei 
einzelnen in Europa lebenden gebildeten Türken längst nicht 
mehr gibt.

Die wesenhafte Verschiedenheit zwischen der Türkei und Eu­
ropa besteht in drei Momenten: in der Geschichte, im Islam als 
der von den meisten Türken angenommenen Religion und in ge­
wissen vorislamischen, aber mit dem Islam inzwischen verschwi­
sterten Stammesbräuchen.

94

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was zum Beispiel in der wechselvollen Geschichte der Völker 
Europas seit dem ersten vorchristlichen Jahrhundert in der An­
tike, im Mittelalter und in der Neuzeit geschah, hat in der Ge­
schichte der Türkei keine Entsprechung, abgesehen von den Zei­
ten, in denen von türkischer Seite Eroberungskriege in einzelne 
europäische Länder geführt wurden. Die Geschichte der heutigen 
Türkei beginnt im 11. Jahrhundert mit dem Eindringen islami­
sierter Turkstämme nach Anatolien, wo sich um 1300 das Osma­
nische Reich entwickelte, nach 1923 dann die Republik seit Ke­
mal Atatürk. Im einzelnen können wir auf die eigenständige ge­
schichtliche Entwicklung der Türkei hier natürlich nicht näher 
eingehen. Die Unterschiede werden besonders deutlich im Be­
reich der Kultur. Die europäische Kultur hat ihre Wurzeln zu­
nächst in der Literatur, Philosophie und bildenden Kunst des 
Griechentums, sodann in der davon angeregten Kultur des west­
lichen und östlichen Christentums, aus dem dann die aufkläreri­
schen Ideen der Freiheit des Individuums und der Betonung der 
Gleichberechtigung der Frauen hervorgingen. Zu dieser abend­
ländischen Kultur hat die Türkei schon durch den bei ihr herr­
schenden Islam keinen Zugang.

Damit sind wir bei einem zweiten Moment der Verschieden­
heit zwischen Europa und der asiatischen Türkei. Religiös gehö­
ren die Türken zum Islam in seiner sunnitischen Form. Zwar wird 
heute vielfach betont, daß die moderne Türkei laizistisch sei, 
doch ist vor allem in Anatolien der Islam immer noch die herr­
schende Religion. In letzter Zeit beobachtet man sogar in den auf 
europäischem Boden bestehenden türkischen Gebieten eine Re- 
Islamisierung. Vor allem auf vier Feldern erscheint der Islam als 
die Religion der Türken von den durch das Christentum be­
stimmten Religions- und Lebensformen verschieden. Der Islam 
unterscheidet sich erstens vom Christentum wesenhaft schon 
durch sein besonderes Gottesverhältnis. Dieses ist bestimmt 

95

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die Unterwerfung (das Wort ,Islam’ bedeutet Unterwer­
fung’) der Gläubigen unter einen übermächtigen und den Men­
schen unendlich entrückten Gott Allah. Der Muslim senkt vor 
ihm den Blick zu Boden, der Christ dagegen blickt zu Gott als zu 
seinem liebenden Vater auf. Ein zweiter Unterschied aber ist für 
christliches Denken weit anstößiger: die grundsätzliche Trennung 
der Geschlechter, die schon im Koran mit einer Abwertung des 
weiblichen Geschlechts verbunden ist. Das wirkt sich drittens aus 
im islamischen Recht, den barbarischen Gesetzen der Scharia, 
nach der etwa im Falle eines Ehebruchs der Mann höchstens mit 
Auspeitschung bestraft, die Frau aber gesteinigt, also getötet 
wird. Viertens jedoch kennt der Islam keine Toleranz gegen die 
„Ungläubigen“, denen allein schon deshalb eine ewige Höllen­
strafe droht, weil sie nicht zur Gemeinschaft der „Gläubigen“ 
gehören.

Leider hat sich der Islam in vielen von ihm beherrschten Län­
dern noch mit einzelnen, aus vorislamischer Zeit entwickelten 
Stammesbräuchen verbunden, die nicht nur für christliches, für 
zivilisiertes, sondern überhaupt aus allgemein-menschlichem 
Denken geradezu abstoßend und menschenverachtend sind. Dazu 
gehören vor allem die im Kindesalter vorgenommene Beschnei­
dung der Mädchen (die eine ungeheuer schmerzhafte Verstüm­
melung bedeutet), die Zwangsehe und die „Ehrenmorde“. Derar­
tige Bräuche finden sich nicht nur in Anatolien, sondern teilweise 
auch bei den in Deutschland lebenden muslimischen Türken, 
selbst offenbar in Einzelfällen sogar die Mädchenbeschneidung. 
Häufig fehlt schlechthin der Wille zur Integration, und Assimila­
tion an die Lebensformen des Gastlandes wird sogar gefürchtet 
und als Verlust der kulturellen Identität bezeichnet. Vor kurzem 
wurde in Berlin eine junge türkische Frau von ihren eigenen Brü­
dern ermordet, weil sie sich zu sehr an die Lebensweise der deut­

96

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Frauen angepaßt und sich damit gegen die Ehre der Familie 
vergangen habe.

Hier geht es also um Rechtsstaatlichkeit, d.h. um die Einhal­
tung der Rechtsnormen, die das „Einwanderungsland“ vorsieht. 
Es ist zu beobachten, daß besonders Muslime erhebliche Pro­
bleme haben, die Gesetze der westlich geprägten Länder zu re­
spektieren und einzuhalten. Dies läßt sich erklären (wenn auch 
nicht unter demokratischen Gesichtspunkten verstehen) durch die 
Ableitung ihrer Gesetzgebung aus dem Koran, dessen Vorschrif­
ten als unveränderlich und mit keiner anderen Rechtsnorm kom­
patibel betrachtet werden. Man darf auch nicht aus dem Blickfeld 
geraten lassen, daß diese Vorstellung immer noch in einigen Ko­
ranschulen vehement vertreten und vermittelt wird, wie ja der 
Verfassungsschutz immer häufiger feststellt.

Dies also zu einigen der wichtigsten politischen Gründe der 
Ablehnung einer Vollmitgliedschaft der Türkei in den europäi­
schen Staatenbund. Nun aber kehren Sie mit dem letzten Halbsatz 
Ihrer Frage unvermittelt noch einmal auf den Grundgedanken der 
„ontologischen Ethik“ zurück. Sie zwingen mich damit auf eine 
ganz andere Denkebene. Die Frage der Aufnahme der Türkei in 
die europäische Union ist eine Frage auf der Ebene des Seienden, 
auf der die Menschen in ihrer Unterschiedenheit und in ihrer 
nicht seltenen gegenseitigen Feindschaft betrachtet werden, der 
Begriff der Seinsgemeinschaft bezieht sich dagegen auf eine 
Ebene, auf der alle Menschen vereint sind: Europäer und Türken, 
selbst wenn diese als Türken sich zu einer aus moderner Sicht 
menschenfeindlichen Religion bekennen. Wir müssen also unter­
scheiden zwischen den politischen Tatsachen, die eine Vollmit­
gliedschaft der Türkei in den europäischen Staatenbund äußerst 
fragwürdig machen, und einem philosophischen Fundament, wel­
ches zunächst von der Gemeinsamkeit und Gleichbehandlung 
aller Menschen ausgeht. Diese Gemeinsamkeit könnte allerdings 

97

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durchaus auch in der konkreten Wirklichkeit realisiert werden, 
wenn nicht die oben ausgefuhrten Gründe dagegen sprächen. 
Denn gerade die Seinsgemeinschaft hat ja zum Ziel, die Würde 
und Unverletzlichkeit des Anderen zu garantieren, da ein jedes 
Individuum Teil eines übergeordneten Ganzen ist. Wird dieser 
Grundsatz aber verletzt, so wäre wohl die Seinsgemeinschaft in 
ihrem innersten Kem fragwürdig.

Sie haben in Ihren Ausführungen die Momente der Verschieden­
heit der muslimischen Welt von der abendländischen auf zahlrei­
chen Ebenen erläutert. Ich würde aber gern noch einmal auf ein 
doch offensichtliches und von Ihnen schon hervorgehobenes Pro­
blem eingehen, nämlich das Problem des Verständnisses der 
Individualität in bezug auf die universalen Menschenrechte, die 
ja auch Grundlage der europäischen Gemeinschaft sind und von 
der sich die Auffassungen anderen Kulturen deutlich unterschei­
den. Unter .Menschenrechten' sind bekanntlich international 
garantierte Rechte zu verstehen, auf die jedes Individuum zum 
Schutz seiner Würde und Unverletzbarkeit Anspruch hat. Der 
universale Geltungsanspruch der Menschenrechte wird jedoch in 
neuester Zeit zunehmend in Frage gestellt, insofern behauptet 
wird, daß die Idee der Menschenrechte ein Produkt der abend­
ländischen Aufklärung, der westlichen Zivilisation sei, welches 
nicht uneingeschränkt auf andere Kulturen übertragen werden 
könne, wolle man diesen nicht christlich-abendländische Werte 
aufzwingen. Sie werden mir sicherlich zustimmen, daß der 
Mensch im nahen und fernen Osten keineswegs als Individuum 
betrachtet wird, sondern beispielsweise im Islam als Geschöpf 
Allahs, woher sich die menschliche Identität bestimmt, oder etwa 
im Konfuzianismus, der den Menschen ebenfalls nicht als Ein­
zelwesen versteht, sondern als soziales Wesen, das seine Person 
ausschließlich als Mitglied einer Gemeinschaft begreift. Wie 

98

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann man unter diesen kulturell so unterschiedlich geprägten 
Menschenbildern, die auch eine unterschiedliche Rechtskultur 
nach sich zogen, einen fruchtbaren Dialog über Menschenrechte 
herbeiführen?

Ich stimme Ihnen zu, daß die Vorstellungen von der Individualität 
in den verschiedenen Kulturen sehr verschieden sind und daß 
sich daraus erhebliche Probleme hinsichtlich einer Übereinstim­
mung inbezug auf die Menschenrechte ergeben, wie ich ja auch 
schon am Beispiel der muslimischen Gesellschaft erläutert habe. 
Es besteht in der Tat die Gefahr, daß im Blick auf den ethnischen, 
religiösen, politischen und auch sozialen Pluralismus der Welt 
zur Zeit eine Relativierung der moralischen Werte und damit 
auch eine Relativierung der universellen Geltung der Menschen­
rechte stattfindet. Diese Relativierung ist sicherlich auch ein 
Grund des sogenannten Krieges der Kulturen, der die Hoffnung 
auf ein Zueinanderfinden der Völker in weite Feme rückt. Aber 
die Legitimation für die Menschenrechte kann meiner Auffassung 
nach weder allein mit religiösen Vorstellungen begründet werden 
noch mit rein innerweltlichen, also rechtsstaatlichen und auf­
klärerischen säkularen Vorstellungen, sondern mit Überzeugun­
gen, die die genannten Vorstellungen überschreiten: den philoso­
phischen. Dies erfordert allerdings ein Umdenken der Völker, 
oder sagen wir: es erfordert eine zeitgerechte Auslegung der 
überlieferten Vorschriften, aus denen erwartete Verhaltensweisen 
abgeleitet werden. Und hier stoßen wir auch bereits auf ein 
emstzunehmendes Problem. Denn wenn zum Beispiel der Koran 
als einzig authentische Quelle allen Rechts gilt und sein göttli­
cher Ursprung als unangreifbar, so wird ein Umdenken schwer­
lich zu erhoffen sein. Ähnliches trifft auf fernöstliche Gesell­
schaften zu, die an der Hierarchie in der Gesellschaft festhalten 
und folglich ein objektives Recht nicht in Erwägung ziehen, auch 

99

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn sie sich zu einer demokratischen Staatsform bekennen. Ich 
nenne hier exemplarisch nur Indien, dessen Kastensystem trotz 
einer demokratischen Staatsform immer noch einen erheblichen 
Einfluß auf Rechtsvorstellungen ausübt. Vielen Kulturen ist mit­
hin die Vorstellung eines individuellen Rechtsanspruchs fremd, 
und die Forderung nach individuellen Menschenrechten, über­
haupt die Forderung der individuellen Entfaltung, wird daher als 
Eingriff in die kulturelle Eigenart verstanden, ja geradezu als 
westliche Anmaßung mit imperialistischen Motiven. Doch be­
sonders im Zeitalter der Globalisierung liegt in diesem Aspekt ein 
schwerwiegendes Gefahrenpotential, dem nur damit zu begegnen 
ist, daß die Erkenntnis der weltweiten Verantwortung für das 
friedliche Zusammenleben der Menschen der einzige Garant für 
das Wohlergehen der Menschheit ist. Nur eine Verständigung 
über das Wesen des Menschen als autonomes Individuum kann 
aus diesem Dilemma herausführen. Grundlage dafür aber ist die 
Erkenntnis, daß jedes Seiende Teil eines übergreifenden Seins ist, 
welches ihm seine Würde und sein wahres Menschsein erst ver­
leiht. Eine solcher, philosophisch gegründeter Entwurf dürfte es 
allen Kulturen ermöglichen, die Geltung von Menschenrechten 
zu akzeptieren.

Schließlich noch eine Frage zu der zur Zeit hitzigen Diskussion 
um die Begriffe Leitkultur und Patriotismus, die ja aus gegen­
sätzlichen politischen Lagern zu geradezu böswilligen Anschul­
digungen und Vorurteilen geführt haben, wobei beide Begriffe 
kaum hinreichend diskutiert oder gar geklärt worden wären. 
Kann man die eine oder Vorstellung überhaupt vertreten, ohne 
sich jeweils einem bestimmten Verdacht auszusetzen?

Der „bestimmte Verdacht“, von dem Sie reden, ist natürlich der 
des Rechtsextremismus. Und Rechtsextremismus wird fast immer

100

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit Nationalsozialismus in Verbindung gebracht. In der Tat wa­
ren sowohl die Nationalsozialisten als auch betont politisch 
rechtsgerichtete Bürger von der Bedeutung der deutschen Kultur 
in übertriebenem Maße überzeugt. Ebenso haben Nationalsoziali­
sten und Anhänger der politischen Rechten sich als die einzig 
wahren Patrioten empfunden. Ich möchte aber zeigen, daß es sich 
sowohl hinsichtlich des Begriffs einer deutschen Leitkultur als 
auch in der gegenwärtigen Patriotismusdebatte um völlig anderes 
handelt. Aber lassen Sie mich der Reihe nach vorgehen.

Als vor einer Reihe von Jahren der Begriff einer deutschen 
Leitkultur zur Diskussion gestellt wurde, und zwar, soweit ich 
mich erinnere, von einem führenden christdemokratischen Poli­
tiker, erhob sich sofort ein Sturm der Entrüstung: sozialistische 
Politiker erkannten sofort die Möglichkeit, in diesem Punkt die 
christlich-demokratische Partei in die Nähe des Nationalsozialis­
mus zu rücken. Selbst der angeblich so parteiunabhängige Bun­
despräsident Rau mischte sich kritisch ein. Der Vertreter des Zen­
tralrats der Juden behauptete sogar, im Gedanken einer deutschen 
Leitkultur liege die Aufforderung, „Fremde zu jagen, Synagogen 
anzuzünden, Obdachlose zu töten“. Aber auch nicht wenige poli­
tisch ungebundene Bürger empfanden den Leitkulturgedanken bei 
uns als etwas Gefährliches. Ich halte das einerseits für eine Folge 
der Umerziehung, andererseits aber auch für das Resultat man­
gelnder Begriffsklärung.35 Man wollte zunächst, wie man verste­
hen kann, den Deutschen die ihnen von den Nationalsozialisten 
anerzogene Überheblichkeit und die Weltherrschaftspläne aus­
treiben. Das gelang dann allerdings in einem Maße, das neue 
Probleme aufwarf. Das bei uns bewirkte Schuldbewußtsein und 
die damit verbundene demütige Bußgesinnung führte zu immer 

35 Vgl. hierzu K. Albert/E. Jain: Zeitfragen. Fünf philosophisch-politische Be­
trachtungen. Münster 2005.

101

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neuer Suche nach von im Namen Deutschlands vollbrachten Un­
taten und letztlich zu Seibsthaß und zur Selbstverleugnung. Man 
wollte, daß mit dem Gedanken an die deutsche Kultur niemals so 
etwas wie Führung, Leitung oder gar Herrschaft verbunden sein 
dürfe. Unter diesen Voraussetzungen war es sehr bald mit dem 
Gedanken an eine Leitkultur in Deutschland vorbei. Die Diskus­
sion darüber verschwand noch schneller, als sie aufgekommen 
war.

Allerdings hatte man sich über etwas gestritten, was man nicht 
kannte oder - wie schon gesagt - was nie präzise begrifflich ge­
klärt wurde. Weder hatten die Befürworter einer deutschen Leit­
kultur im einzelnen gesagt, worin diese besteht, noch hatten ihre 
Gegner gewußt, was sie lediglich im Blick auf den Namen „Leit­
kultur“ zu bekämpfen für nötig hielten. Im Gegensatz zu solchen 
ins Blaue hinein Diskutierenden begann ich mich einmal zu fra­
gen, was denn überhaupt unter dem Inhalt einer deutschen Kultur 
verstanden werden könnte. Bei der Suche nach einer Antwort auf 
diese Frage war mir bald klar, daß es gar keine reine, keine un­
vermischte deutsche Kultur gibt. Die deutsche Kultur ist zunächst 
einmal Teil der Kultur Europas und hat von dort grundlegende 
Züge angenommen. Dennoch behaupte ich, daß es möglich ist, 
innerhalb der unbestreitbar europäisch bestimmten deutschen 
Kultur das charakteristisch Deutsche zu entdecken und hervorzu­
heben. Das scheint mir besonders leicht möglich zu sein auf den 
Gebieten der Philosophie, der Dichtung, der Musik und ebenso 
auf den verschiedenen Feldern der bildenden Kunst. Im Leitkul­
turkapitel der Schrift „Zeitfragen“ habe ich das ein wenig näher 
ausgeführt. Hier nur einige knappe Hinweise.

Auf dem Gebiet der Philosophie hat Deutschland zwar die 
meisten der in der Welt führenden Denker hervorgebracht (z.B. 
Kant, Hegel, Marx, Nietzsche, Heidegger) doch kommt bei die­
sen das eigentlich Deutsche noch nicht oder nur wenig zum Aus­

102

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


druck. Dieses scheint mir insbesondere in den mystischen 
Aspekten der Philosophie zu liegen. Die Mystik und Philosophie 
Meister Eckharts und seiner Schüler Suso und Tauler gehört 
hierhin, ebenso die mystische Philosophie Jakob Böhmes, des 
„philosophus teutonicus“, auf den sich dann die Vertreter des 
deutschen Idealismus mit ihrer Forderung nach Selbsterkenntnis 
und Innenzuwendung bezogen. Starkes Interesse für die Mystik 
hatten auch Schopenhauer, Nietzsche („Eigentlicher Zweck alles 
Philosophierens die intuitio mystica“), Heidegger (dieser jeden­
falls zuletzt mehr für die Gnosis) und einzelne zur Lebensphilo­
sophie gezählte Denker wie Theodor Lessing.

Unser Land gilt ferner als das Land der „Dichter und Denker“. 
Soeben war von den Denkern die Rede. Wie steht es mit den 
Dichtem? Hervorragende Dichter gibt es bei allen Völkern. Was 
ist das Deutsche bei den deutschen Dichtem? Dreierlei scheint 
die deutsche Dichtung auszuzeichnen: die Neigung zum Denkeri­
schen, die Neigung zum Religiösen, etwa in der Naturfrömmig­
keit, und die Hinwendung zum Seelischen und Innerlichen, ver­
bunden mit Weltfremdheit, insbesondere hinsichtlich des Politi­
schen. So urteilt beispielsweise Edgar Hederer, Herausgeber ei­
ner bekannten Anthologie. Und Thomas Mann faßt die berühmte­
ste Eigenschaft der deutschen Lyrik neben der deutschen Meta­
physik und Musik im Begriff der Innerlichkeit zusammen.

Dasselbe findet Thomas Mann auch bei der deutschen Musik 
und ihrer Bezogenheit auf Innerlichkeit. Das bedeutet: Ausein­
anderfallen des spekulativen und des gesellschaftlich-politischen 
Elements. Besonders Bach wird in seiner protestantisch-deut­
schen Frömmigkeit immer wieder als Beispiel für das wesenhaft 
Deutsche in der Musik angesehen. Jehudi Menuhin findet bei 
Bach sogar Mystik und Metaphysik: Bachs Musik könne „einen 
Seinszustand herbeiführen“. Typisch deutsch ist auch das deut­
sche Interesse an einer philosophischen Deutung der Musik. He­

103

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gel, Schleiermacher, Schopenhauer und Nietzsche haben sich 
darum bemüht.

Schließlich die bildende Kunst. Ihr Schaffen ist zwar auf die 
Außenwelt bezogen, doch erscheint in ihr ebenso etwas Innerli­
ches, Seelisches und Geistiges, vor allem in der Kunst der „klas­
sischen Moderne“, die ihre Wurzeln nicht zuletzt in der deut­
schen Romantik und der romantischen Philosophie hat. Beispiele 
dafür kann man in der Malerei bei Franz Marc, Paul Klee und 
Max Beckmann finden. In der Plastik und Skulptur des 20. Jahr­
hunderts gilt Lehmbrucks „Kniende“ als Vorbild und Sinnbild 
expressionistischer Kunst durch den Ausdruck von Zartheit und 
Tiefe, Innigkeit und Innerlichkeit des Lehmbruckschen Haupt­
werks. In der Theorie der Architektur bemüht sich Walter Gro­
pius um den Ausdruck eines neuen Weltgefuhls, in dem das bis­
herige dualistische Weltbild einem Einheitsbewußtsein Platz 
machen müsse und das damit „zur Manifestation unseres inneren 
Wesens“ werde.

Wenn wir also von einer Leitkultur eines bestimmten Volkes, 
also auch des deutschen, sprechen wollen, so handelt es sich im­
mer um das Prägnante, Eigenartige, Unverwechselbare, das nicht 
in Konkurrenz mit anderen tritt oder dieses abwertend übertreffen 
will, sondern einfach um etwas Typisches und Charakteristisches 
einer nationalen Gemeinschaft. In die eigene, gewachsene Kultur 
wächst der junge Mensch zunächst hinein. Er wird darin seinen 
kulturellen Ort finden und von ihm aus sich auch anderen Kultu­
ren öffnen können. Beliebigkeit und Indifferenz wären allerdings 
das Gegenteil einer solchen Haltung, die ursächlich auf den Ver­
lust des Eigenen oder den Verzicht darauf zurückzuftihren ist. 
Eine Leitkultur ist demzufolge die erste und wichtigste Orientie­
rung für den Menschen. Und mit Recht haben in jüngster Zeit 
einige deutsche Politiker es gewagt, das Thema einer deutschen 
Leitkultur wieder aufzunehmen.

104

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was nun das Thema des Patriotismus angeht, so hängt es eng 
mit dem der Leitkultur zusammen, denn Patriotismus im Sinne 
von Vaterlandsliebe hat vor allem kulturelle Wurzeln, und das 
gerade in Deutschland. Liebe zum Vaterland bezieht sich daher 
nicht zuletzt auf die in Deutschland entwickelte Kultur, wie ich 
sie soeben andeutungsweise zu beschreiben versucht habe. Frei­
lich hat Patriotismus auch noch andere Wurzeln. Hier ist insbe­
sondere die Heimatliebe zu erwähnen. Heimat ist der Ort oder die 
Landschaft, der wir uns in besonderer Weise verbunden fühlen. 
Solches Heimatgefühl erscheint fast immer als Ergebnis von frü­
hen Erfahrungen der Kindheit und Jugendzeit, im Zusammenle­
ben mit Eltern und Geschwistern, mit Schulkameraden und 
Freunden. Zu dieser frühen Zeit gehören ferner die Jahre, in de­
nen wir unsere Muttersprache erlernen, der wir in unserem gan­
zen weiteren Leben verbunden bleiben, falls uns nicht ein 
schlimmes Schicksal von ihr entfremdet (besonders in dem Falle, 
daß unmenschliche politische Maßnahmen den Gebrauch der 
Muttersprache zu unterdrücken suchen). Albert Camus hat die 
Liebe zu seiner nordafrikanischen Heimat dargestellt als Bewußt­
sein, „daß es einen Ort gibt, wo das Herz seinen Frieden findet“, 
und sich dabei auf Plotin und damit auf die Philosophie der Er­
fahrung des Einen bezogen. Darum ist Heimatgefühl fast immer 
mit einer Art Sehnsucht nach der Zeit des Lebensanfangs verbun­
den, die vermutlich zuletzt und zutiefst eine ontologische Sehn­
sucht ist. Und darum ist das Leid der aus der Heimat vertriebenen 
Menschen so unsagbar schwer und auch nach vielen Jahren kaum 
zu stillen, ganz unabhängig von den seelischen und körperlichen 
Verletzungen, die immer wieder bei solchen Vertreibungen ge­
schehen.

Heimatliebe gehört also zum Patriotismus, ist aber wohl nur 
eine Vorform, stellt gewissermaßen seine subjektive, seine emo­
tionale Seite dar. Der Patriotismus der Vaterlandsliebe bildet 

105

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dagegen die objektive Seite, betrachtet soziale, kollektive, politi­
sche Aspekte. Allerdings spielt auch hier das Gefühl eine Rolle. 
Es gibt nämlich durchaus ein patriotisches Gefühl: die gemein­
same Verbundenheit in der Liebe zum „Land der Väter“, der 
Vorfahren, der sprachlichen und schicksalsbedingten Gemein­
schaft eines Volkes in seinem Staat und damit zu seiner gemein­
samen Geschichte. In diesem Punkt gibt es freilich im Falle 
Deutschlands einige Schwierigkeiten. Das zur Zeit bei uns vor­
dergründig herrschende Geschichtsbewußtsein ist nämlich durch 
die Aufarbeitung der Zeit der nationalsozialistischen Diktatur 
durch ein dadurch hervorgerufenes allgemeines Schuldbewußt­
sein auf schwerste gestört. Im öffentlichen Bewußtsein stehen 
Hitler und die von ihm und den Nationalsozialisten begangenen 
Verbrechen so sehr im Vordergrund, daß die Jahrhunderte der 
deutschen Geschichte fast in Vergessenheit geraten sind, nicht 
zuletzt auch im Schulunterricht. Die ständigen Hinweise auf die 
deutsche Schuld der Nazizeit - so berechtigt sie auch sind - ma­
chen es schwer, uns zu unserem Land und zu seiner komplexen 
Geschichte zu bekennen. Gerade im Schillerjahr sollten wir wie­
der an das alte und tiefverwurzelte Freiheitsstreben der Deut­
schen mit einem gewissen Stolz denken, das zuletzt noch die Ge­
schwister Scholl und ihre Freunde bis zur Opferung ihres Lebens 
getragen hat. Vielleicht ist die - gewiß mit Nachhilfe durch die 
westlichen Siegermächte ermöglichte - Errichtung einer freiheit­
lichen (gelegentlich sogar ein wenig zu freiheitlichen) Demo­
kratie etwas, was unser patriotischen Gefühl tragen könnte. Und 
das nicht zuletzt nach der unblutigen Revolution in Ostdeutsch­
land mit dem Ergebnis der Wiedervereinigung der von den Sie­
germächten erzwungenen Trennung der beiden Teile unseres 
Landes. Wir dürfen also im vollen Sinne und trotz allem, was im 
Zweiten Weltkrieg geschehen ist, Patrioten sein. Demgegenüber 
wirkt der von Politologen wie Dolf Stemberger und Jürgen Ha­

106

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bermas vorgeschiagene bloße „Verfassungspatriotismus“ blaß, 
bodenlos und geistfem.

Mit Patriotismus wird allerdings nicht selten ein überspitzter 
Nationalismus oder Chauvinismus verwechselt. Nationalgefuhl 
ist an sich nichts Schlechtes, wohl aber seine Übersteigerung. In 
dieser Form stellt der Nationalismus eine Perversion des Patrio­
tismus dar, indem dabei das eigene Nationalbewußtsein unkri­
tisch erhöht und in einzelnen Fällen geradezu ins Irrationale 
übersteigert wird, so daß in nationalistischer Verblendung sogar 
die politischen Fehler der eigenen nationalen Geschichte stand­
haft geleugnet werden. Zu diesem übersteigerten Nationalismus 
gehört die Geringschätzung und Kritik aller anderen Nationen, 
denen man sich überlegen fühlt und die deshalb verachtet und als 
Feinde betrachtet werden. Das aus solcher Einstellung hervorge­
hende rücksichtslose Verfechten der Interessen der eigenen Na­
tion und die Mißachtung der Lebensrechte der anderen Nationen 
hat immer wieder zu Unfrieden zwischen den verschiedenen Völ­
kern geführt sowie zu Vorbereitung militärischer Auseinander­
setzungen zwischen ihnen bis hin zu Vernichtungskriegen gegen­
einander, insbesondere dann, wenn ein derartiger chauvinisti­
scher Nationalismus ideologisch bestimmt ist, wie etwa im Pan­
slawismus oder im Islamismus als fundamentalistischem Islam.

Sie haben die neuerliche Verwendung der Begriffe Leitkultur und 
Patriotismus mit Recht zunächst politisch-historisch betrachtet 
und damit der in den öffentlichen Diskussionen zu beobachtenden 
Begriffsunschärfe entgegengewirkt. Das ist außerordentlich 
wichtig, weil vor allem diese Begriffsunschärfe die allseits be­
kannte Polemik ja geschürt hat. Könnte man die Begriffe Leit­
kultur und Patriotismus aber auch philosophisch zu verstehen 
suchen?

107

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natürlich! Das Philosophische ist bei der näheren Beschäftigung 
mit den beiden Begriffen ohnehin nicht weit. Zunächst ist die 
deutsche Kultur, wie sie sich in ihrer Geschichte entwickelt hat, 
sehr lange Zeit philosophisch durchtränkt gewesen, nämlich 
ebenso in Dichtung, Musik und bildender Kunst. Das läßt sich 
zeigen, wie ich es schon vorher darzustellen versucht habe. So­
dann ging es in der politischen Geschichte unseres Landes immer 
wieder um die Freiheit, und zwar im Laufe der Zeit, ständig mehr 
um die Freiheit des Einzelnen. Und gerade in diesem Sinne ist 
unsere Demokratie eine freiheitliche, die das hohe Gut der indi­
viduellen Existenz zu schützen und zu fördern aufgefordert ist. 
Aber das ist noch nicht das Wichtigste, wenn man über Leitkultur 
und Patriotismus philosophisch nachdenkt. Mir fallt hier zunächst 
das Wort des Archimedes ein: „Gib mir, wo ich stehen kann: und 
ich werde die Erde bewegen“. Wer immer etwas zustandebringen 
will, braucht einen festen Ort, von dem aus er agieren kann. 
Kultur und Geschichte unseres Landes liefern uns diesen Ort, den 
Ort, an dem wir stehen, Fuß fassen können. Das Bewußtsein des 
eigenen Deutschseins, deutsch zu sein wie Luther und Bach, wie 
Walther von der Vogelweide und Goethe, wie Mechthild von 
Magdeburg und Ricarda Huch, wie die Königin Luise und Sophie 
Scholl, dieses Bewußtsein muß aber hier nicht Halt machen: es 
gibt uns zugleich den Blick frei für das vaterländische Bewußt­
sein der Angehörigen anderer Nationen. Um zu einem solchen 
doppelt gerichteten Standpunkt zu finden, ist eine Wendung auf 
uns selbst hin gefordert, eine innere Zuwendung, Achtsamkeit auf 
uns selbst, Selbsterkenntnis. Vertiefte Selbsterkenntnis eröffnet 
letztlich den Blick von uns selbst hin auf die Welt, hin auf das 
Ganze und die Einheit des Seienden. Leitkultur und Patriotismus 
haben also deshalb nicht nur politische Bedeutung.

108

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erlauben Sie noch eine letzte Frage, die auf Ihr philosophisches 
Anliegen zurückführt. Wir haben ausführlich über die Probleme 
der globalen Welt gesprochen, für die es offenbar keine Lösung 
zu geben scheint. Halten Sie es für möglich, daß eine philoso­
phische Religion, von der Sie sprechen, dem Frieden der Welt 
dienen könnte?

Ob ich es für möglich hielte, daß eine philosophische Religion 
imstande wäre, dem Frieden der Welt zu dienen? Diese Frage mit 
einem Ja zu beantworten, wäre jedenfalls sehr kühn. Zwar neige 
ich tatsächlich zu einer derartigen Kühnheit, muß aber sofort hin­
zufügen, daß das, was ich unter »philosophischer Religion4 ver­
stehe, im besten Falle sich frühestens in einem Jahrhundert auf 
den Weltfrieden auswirken könnte.

Was aber hat man sich unter einer philosophischen Religion 
vorzustellen? Auf dieses Thema war ich ja vor einigen Jahren in 
meiner Abhandlung „Philosophie als Religion“ näher eingegan­
gen. Noch nie hatte ich indessen solche Probleme mit einer Ver­
öffentlichung erlebt. Ein Verlag hatte zwar grundsätzlich nichts 
gegen den Inhalt, verlangte aber eine vollständige Umarbeitung. 
Ein weiterer Verlag äußerte den Verdacht, daß es sich nur um 
eine Zusammenfassung meiner bisherigen Arbeiten handele, doch 
verkannte man leider, daß ich diese Arbeiten unter einen gänzlich 
neuen Gesichtspunkt gestellt hatte. Schließlich erhielt ich trotz 
anfänglich gezeigtem Interesse noch eine Absage mit der Be­
gründung, das Manuskript sei „allzu gewagt“. Diesem Urteil 
konnte ich im Grunde nur zustimmen, denn auch mir war wäh­
rend der Niederschrift der Abhandlung klar geworden, daß die 
Idee einer philosophischen Religion sehr kühn war, daß sie letzt­
lich den Entwurf einer zur Zeit noch unbekannten kulturübergrei­
fenden Religion darstellte und die Gegnerschaft sowohl von den 
Anhängern einer rein wissenschaftlichen Philosophie als auch der

109

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vertreter der verschiedenen Einzelreligionen herausforderte. Am 
Schluß war ich froh, das Manuskript in der Reihe „Philosophie 
im Kontext“ des jungen rheinischen Gardez-Verlages unterge­
bracht zu haben.

Dies also zum wechselvollen Schicksal der Abhandlung. Nun 
aber einige Bemerkungen zur Sache, wobei wir geschichtlich da­
von ausgehen wollen, daß die Philosophie aus der Religion her­
vorgegangen ist und daß dieser religiöse Ursprung auch in der 
weiteren philosophischen Entwicklung immer wieder hervorge­
treten ist. Die Religion ist also das Erste, das Anfängliche, doch 
liegt in ihr zugleich Philosophisches, denn in der religiösen Er­
fahrung begegnet dem Menschen etwas Überzeitliches, Dauern­
des, Ewiges. Dieses heißt schon im sechsten vorschristlichen 
Jahrhundert bei Parmenides das „Sein“, bei Heraklit das „Eine“. 
Platon und Plotin haben diesen Ansatz aufgenommen und weiter­
geführt. Die christliche Antike (Augustinus und Dionysius Areo- 
pagita) und ebenso das christliche Mittelalter haben den Gottes­
namen aus Exodus 3,14 („Ich bin, der ich bin“ oder „Ich bin der 
Seiende“) mit dem Gedanken und der Erfahrung des Seins ver­
bunden. In der Neuzeit lebt die Verbindung von Religion und 
Philosophie weiter in den Gottesbeweisen bei Descartes, in Spi­
nozas Lehre von der einen Substanz (Lichtenberg: erwartet von 
einer zukünftigen Universalreligion, daß sie „geläuterter Spino- 
zismus“ sei), im Pantheismusstreit der Aufklärung und des deut­
schen Idealismus sowie in den Theorien des Erhabenen und des 
Staunens. Die philosophisch-religiöse Situation der Gegenwart ist 
gekennzeichnet durch Nietzsches Wort „Gott ist tot“. Jedoch 
entwickelt sich bei Nietzsche wieder eine moderne Mystik, bei 
anderen Denkern eine Sehnsucht nach Stille und der „Seinshaf- 
tigkeit“ des Schweigens (Max Picard).

Philosophie gibt es aber nicht nur im Abendland, sondern auch 
in Indien und China. Und wie bei uns findet sich in einigen For­

110

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men sowohl der indischen wie der chinesischen Philosophie ein 
Denken, das Philosophisches und Religiöses verbindet. Wir ha­
ben zu Beginn unseres Gesprächs ja schon die Upanischaden und 
den Daoismus erwähnt. Im Hinblick auf die dort entwickelte 
philosophische Religion gibt es also Übereinstimmung und Frie­
den zwischen westlichem und östlichem Denken. Außerhalb die­
ser philosophischen Religion unterscheiden sich dagegen die ver­
schiedenen Religionen in der Welt wesentlich, stehen sich als 
Konkurrenten gegenüber und sogar als Feinde, die sich nicht 
selten verfolgen und bekämpfen. Diese Feindschaft ist für den 
Islam geradezu konstitutiv, da die Anhänger aller Religion in 
„Gläubige“ und „Ungläubige“, in Moslems und Nicht-Moslems 
unversöhnlich und ohne jedes Verständnis füreinander voneinan­
der getrennt werden. Daher kann es zur Zeit keinen Frieden unter 
den Einzelreligionen geben.

Wenn indessen nicht einmal die Religionen untereinander 
Frieden schließen können, so scheint dies bei den verschiedenen 
Völkern der Welt noch schwerer zu sein. Allerdings findet man 
bei den Religionen nur selten überhaupt eine Friedensabsicht, 
während die Politiker immer wieder vom Frieden unter den Völ­
kern sprechen, ja sogar vom Weltfrieden. Mit Recht hat deshalb 
Dolf Stemberger in seiner berühmten Heidelberger Antrittsvor­
lesung über den Begriff des Politischen betont, daß der Friede 
Gegenstand und Ziel der Politik, die politische Kategorie 
schlechthin sei. Solange die Einzelreligionen Unfrieden unter den 
Völkern stiften, indem sie ausgrenzen, sich abgrenzen von ande­
ren, die ihren Intentionen und religiösen Vorstellungen nicht 
folgen, kann die Politik keinen Frieden in der Welt herstellen. 
Eine auf die Erfahrung des Seins und der Erfahrung der Seinsge- 
meinschaft gegründete philosophische Religion könnte jedoch in 
der Tat dem Frieden der Welt dienen. Aber dazu müßte es ein 
globales Umdenken geben und eine verwandelte Menschheit.

111

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Namenregister

Adorno, Th.W. 69
Amalrich von Bena 59
Arendt, H. 33
Aristoteles 10,34
Augustinus 48, 110

Baader, F. von 49
Bach, J.S. 26, 103, 108
Baeumler, A. 90
Ballauff, Th. 18f.,20
Beaufret, J. 67
Beckmann, M. 104
Behn, S. 19
Benjamin, W. 90f.
Bergson, H. 27f., 52f., 56, 

66, 90f., 93, 95
Bernhard von Clairvaux 55
Bemhart, J. 39
Biankertz, H. 67, 70
Böhme, J. 49f., 103
Bollnow, O.F. 80
Brezinka, W. 67
Buber, M. 12,34,53
Bürg, H. 21

Camus, A. 105
Chuang-dse 39, 41,43f.

Debon, G. 40
Descartes, R. 11, 28, 48,

110
Dionysius Areopagita 48, 

50, HO

Eichendorff, J. 16
Eliade, M. 46,60

Fichte, J.G. 16
Frazer, J.G. 46
Fustel de Coulanges, N.D. 

46

Goethe, J.W. von 16, 55, 
108

Gropius, W. 104
Grunsky, H.A. 90

Habermas, J. 69f., 86, 106
Hartmann, N. 18
Hederer, E. 103
Hegel, G.W.F. 16, 22, 49, 

54, 76, 102, 106f.
Heidegger, M. 17-20, 26, 

38, 53, 59ff., 64, 66-69, 
88,91, 102f.

Heimsoeth, H. 17-20, 36, 
84

Heine, H. 55
Heraklit 48, 82, HO
Hesiod 83
Hitler, A. 31 f„ 90, 106
Homer 83
Horkheimer, M. 69
Hsüeh Hua 41
Huch, R. 108
Husserl, E. 29, 90

113

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ionesco, E. 28f.

Jacobi, F.H. 27,54,63 
Jaeger, W. 45, 87 
Jaspers, K. 17,87

Kant, I. 16,18,23,36,102
Kelek, N. 58
Kemal Atatürk 95 
Klatt, F. 76,78 
Klee, P. 104
Koch, J. 18-21,36f., 46, 66
Konfuzius 33, 42

Landauer, G. 88 
Landsberg, P.L. 33, 90f. 
Lao-tse 16,18,33,39-42 
Lavelle, L. 16, 18ff., 23, 

28ff„ 35, 37, 53, 56, 68
Lehmann, G. 90 
Lehmbruck, W. 104 
Leisegang, H. 18 
Lessing, G.E. 54 
Lessing, Th. 90, 103 
Ley, H. 32
Lichtenstein, R. 25 
Litt, Th. 81,84f. 
Lotz, J.B. 60 
Luther, M. 108 
Lyotard, J.F. 24

Mahler, G. 26
Mann, Th. 106 
Marc, F. 104 
Marcel, G. 38

Meister Eckhart 7, 18f., 27, 
35ff„ 44, 46-55, 57, 59, 
103

Mensching, G. 19, 58f.
Menuhin, J. 103
Merkelbach, R. 46
Messiaen, O. 26
Mollenhauer, K. 67, 70
Musil, R. 51
Newman, B. 24f.
Nietzsche, F. 12, 16, 32, 50, 

87, 102ff., 106, HO, 114
Nikolaus von Kues 48f.

O'Neill, E. 51,71
Ogiermann, H. 60
Ortega y Gasset 87
Otto, R. 57ff.

Parmenides 19ff., 48, HO, 
114

Picard, M. 53, 75f., 110
Platon 9, 16, 18f., 27, 34, 

38, 45-50, 60f„ 83f.f., 89, 
91f., HO

Plotin 48, 56f., 105, HO
Przywara, E. 60

Rahner, K. 52, 60, 62
Rasch, W. 51
Rothacker, E. 19
Rousseau, J.J. 28, 80f.,

Sartre, J.P. 38
Schankara 57
Scheier, M. 58f., 69, 84, 90

114

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schelling, F.W. 16, 25, 29, 
45,49

Schiller, F. 16,106
Schimmel, A. 57
Schleiermacher, F. 59,104
Schneider, A. 17
Schölern, G. 57
Schopenhauer, A. 16, 40, 

49f., 54, 103f.
Scotus Eriugena 50
Sillanpää, F.E. 51,64,79
Stein, E. 57, 90
Stemberger, D. 106, 111
Strawinsky, I. 26
Suso, H. 103

Tauler, J. 103

Tibi, B. 58 
Tillich, P. 58ff.

Wackerzapp, H. 48
Walther von der Vogelweide 

108
Warhol, A. 25 
Weil, S. 33,91f. 
Weinhandl, F. 90 
Weischedel, W. 75 
Welsch, W. 25 
Welte, B. 60 
Wilhelm, R. 16 
Wundt, M. 90

Xenophanes 82

115

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sachregister

Abgeschiedenheit 44f.
Ästhetik 18, 22f., 40, 55

Bewußtsein 9, 17, 27ff., 35, 
46, 79,91, 112

Demokratie 32, HO, 112 
Denken, asiatisches 40, 42f.

Einssein 8, 52
Erfahrung, innere 21, 90 
Ethik 11 ff., 24, 34f, 40, 45, 

69, 86-89, 93, 101
Gemeinschaft 32-35, 91, 

99, 108, HO

Höhlengleichnis 18, 38, 48, 
87, 93

Humanismus 69ff.

Ichbewußtsein 8
Idealismus, deutscher 23, 

36, 50f., 106, 115
Individualismus 12, 35, 

91f., lOlf.
Individualität 32,35,91
Innenwelt 63, 91f.
Innenwendung 64f.
Innerlichkeit 26, 42, 66, 78, 

82, 90ff, 107f.
intuitio mystica 9
Intuition 27, 51

Islam 58f. 90, 98f., 100, 
102,111, 115

Kult 47f„
Kunst 8, 22-25, 36, 88, 98, 

106, 108, 112

Leben, geistiges 7, 10, 45
Lebensform 11,35,76
Lebensphilosophie 24, 28, 

38, 86ff„ 94, 107
Literatur 12, 15, 23, 25, 

85f., 98
Logos 47f.

Masse 31, 64, 74, 91
Massengesellschaft 64, 73, 

90f.
Metaphysik 11, 16, 19, 21f., 

24, 26, 36, 38, 40, 69f, 
89, 107

Musik 16, 23, 25f., 79, 
106f,112

Muße 77, 81
Mystik 7f., 11, 17ff., 23, 28, 

37, 39, 40, 44, 49, 50-59, 
95, 106f., 115

Mythos 47, 48, 49

Nationalsozialismus 17,31, 
93,96, 104f.

117

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pädagogik 14, 40, 67ff., 71, 
73, 76, 78, 82, 84

Pantheismus 54-57
Patriotismus 104, 109-113
Politik, politisch 9, 14, 23, 

29f., 32, 60, 71, 73, 75f., 
88, 93, 104f., 111, 116

Postmoderne 23

Rationalität 42, 82
Religion 7ff., 36, 38, 41, 

45-48, 54, 56, 58-63, 
88ff., 93, 98f„ 101, 113- 
116

Seinsbewußtsein 24, 28f., 
69

Seinserfahrung 7f., 11 ff., 
20ff., 26f„ 29f., 32, 35, 
38f, 42, 52, 69, 95

Seinsgedanke 26, 61 ff., 69

Seinsgemeinschaft 12, 34, 
35, 89, 96, 101, 116

Seinsverbundenheit 8, 12,
52,71,91

Sozialismus 32
Sozialität 30, 33
Soziologie 21
Staunen 10ff., 36, 64ff.
Stille 45, 64ff, 79f., 115

Taoismus 44
Tod 26, 46, 57, 95, 96
Toleranz 13,60,99

Umwendung 11
Universalismus 12

Weisheit 12,40,46
Wirklichkeit 29
Wissenschaftstheorie 21,72

Zweckrationalität 13

118

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliographie Karl Albert

A. Bücher

1. Die Lehre vom Erhabenen in der Ästhetik des deutschen 
Idealismus. Bonner Diss. 1950 (Schreibmasch.), 161 Blätter

2. Philosophie der modernen Kunst. Monographien zur phi­
losophischen Forschung Bd. 50. Meisenheim 1968, 89 S., 2. 
Aufl. St. Augustin 1984, XIV und 94 S.

3. Die ontologische Erfahrung. Ratingen 1974, 204 S.
4. Zur Metaphysik Lavelles. Mit einer Bibliographie von L. 

Sziborsky. Bonn 1975, 168 S.
5. Meister Eckharts These vom Sein. Untersuchungen zur Me­

taphysik des Opus tripartitum. Kastellaun 1976, 275 S.
6. Über Spirituelle Poesie. Darmstadt 1977, 128 S.
7. Griechische Religion und Platonische Philosophie. Hamburg 

1980, 136 S.
8. Das gemeinsame Sein. Studien zur Philosophie des Sozialen. 

St. Augustin 1981, 86 S.
9. Vom Kult zum Logos. Studien zur Philosophie der Religion. 

Hamburg 1982, 132 S.
10. Philosophische Pädagogik. Eine historische und kritische 

Einführung. St. Augustin 1984, 160 S.
11. Mystik und Philosophie. St. Augustin 1986, 224 S.
12. Philosophie der Philosophie. Philosophische Studien Bd. I. 

St. Augustin 1988, 634 S.
13. Über Platons Begriff der Philosophie. Beiträge zur Philoso­

phie Bd. 1. St. Augustin 1989, 65 S.
14. Philosophie der Kunst. Philosophische Studien Bd. II. St. 

Augustin 1989, 507 S.

119

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15. Philosophie der Erziehung. Philosophische Studien Bd. V. 
St. Augustin 1990, 496 S.

16. Philosophie der Religion. Philosophische Studien Bd. III. St. 
Augustin 1991,432 S.

17. Philosophie der Sozialität. Philosophische Studien Bd. IV, 
Sankt Augustin 1992, 349 S.

18. Philosophie im Schatten von Auschwitz. Dettelbach 1994, 
136 S.

19. Vom philosophischen Leben. Platon, Meister Eckhart, Jaco­
bi, Bergson und Berdjaev. Würzburg 1995, 80 S.

20. Lebensphilosophie. Von den Anfängen bei Nietzsche bis zu 
ihrer Kritik bei Lukäcs. Freiburg 1995, 205 S.

21. Einführung in die philosophische Mystik. Darmstadt 1996, 
228 S.

22. Lavelle und die Philosophie des 2O.Jahrhunderts. Dettelbach 
1998, 180 S.

23. Platon und die Philosophie des Altertums. Dettelbach 1998, 
435 S.

24. Meister Eckhart und die Philosophie des Mittelalters. Dettel­
bach 1999, 555 S.

25. Descartes und die Philosophie der Moderne. Dettelbach 
2000, 509 S. 304 S.

26. Philosophie als Form des Lebens. Zur ontologischen Er­
neuerung der Lebensphilosophie (mit E. Jain). Freiburg- 
München 2000, 253 S.

27. Philosophie als Religion. Sankt Augustin 2002, 165 S.
28. Die Utopie der Moral. Versuch einer kulturübergreifenden 

ontologischen Ethik (mit E. Jain). Freiburg-München 2003, 
304 S.

29. Zeitfragen. Fünf philosophisch-politische Betrachtungen 
(mit E. Jain). Münster 2005, 182 S.

120

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. Aufsätze

1. Philosophische Leseabende. Ein Versuch an der Volkshoch­
schule Köln. In: Volkshochschule im Westen 11 (1959), S. 
314-316

2. Die philosophische Einzelstunde. In: Das Studienseminar 6 
(1961), S. 144-152

3. Philosophie und moderne Malerei. Methodische Bemerkun­
gen zu einer philosophischen Arbeitsgemeinschaft an der 
Volkshochschule Köln. In: Volkshochschule im Westen 15 
(1963), S. 202-204

4. Zum Begriff der philosophischen Grunderfahrung. In: Das 
Studienseminar 9 (1964), S. 139-147

5. Die Seinserfahrung in der Philosophie Louis Lavelles. In: 
Philosophisches Jahrbuch 72 (1964/65), S. 228-233

6. Der philosophische Grundgedanke Meister Eckharts. In: 
Tijdschrift voor Filosofie 27 (1965), S. 320-339

7. Platons philosophische Pädagogik. Interpretationen zu Poli- 
teia 518B-D; Symp. 210E-211B; Phaidr. 249CD. In: Die 
pädagogische Provinz 20 (1966), S. 205-214

8. Hinweise zur Interpretation der Platonischen Ideenlehre. In: 
Der altsprachliche Unterricht IX 5 (1966), S. 5-18

9. Metaphysik des Festes. In: Zeitschrift für Religions- und 
Geistesgeschichte 19(1967), S. 140-152

10. Der christliche Platonismus Louis Lavelles. In: Begegnung 
22(1967), S. 122-125

11. Descartes und die französische Philosophie der Gegenwart. 
In: Begegnung 23 (1968), S. 61-65

12. Die Ontologie der Gemeinschaft bei Augustinus. Ein Beitrag 
zur Didaktik der politischen Erziehung. In: Der altsprach­
liche Unterricht XI 5 (1968), S. 109-120

121

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Zum Lehrgedicht des Parmenides. In: Der altsprachliche Un­
terricht XII 2 (1969), S. 30-50

14. Philosophie und Erziehung bei Heraklit von Ephesus. In: 
Paedagogica Historica 9 (1969), S. 5-19

15. Über den erzieherischen Sinn des Schweigens. In: Pädago­
gische Rundschau 23 (1969), S. 703-715

16. Metaphysische Anmerkungen zur Spirituellen Poesie. In: 
Brennpunkte IX (1973), S. 7-20

17. Ontologische Dichtung (Hermann Kuprian). In: Brennpunk­
te X( 1973), S.33-41

18. Das Sein als Heimat des Menschen (Ondra Lysohorsky). In: 
Brennpunkte X (1973), S. 41-50

19. Die heile Welt der metaphysischen Dichtung (Reinhard 
Margreiter). In: Brennpunkte X (1973), S. 50-58

20. Bergson in der Philosophiegeschichtsschreibung des Na­
tionalsozialismus. In: Emuna 8 (1973), S. 216-223

21. Die philosophische Anthropologie bei P.L. Landsberg. In: 
Zeitschrift für philosophische Forschung 27 (1973), S. 
582-594

22. Ein Weg zum Verständnis der modernen Dichtung. In: 
Brennpunkte XI (1974), S. 112-125

23. Exodusmetaphysik und metaphysische Erfahrung. In: Tho­
mas von Aquino. Interpretation und Rezeption. Hg. von 
W.P. Eckert. Mainz 1974, S. 80-95

24. Philosophie, Politik und Religion bei Simone Weil. In: 
Emuna 10 (1975), S. 163-168

25. Amalrich von Bena und der mittelalterliche Pantheismus. In: 
Miscellanea Mediaevalia 10 (1976), S. 193-212

26. Über philosophische Rationalität. In: 16. Weltkongreß für 
Philosophie 1978. Sektionsvorträge. Düsseldorf 1978, S. 
55-57

122

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27. Meister Eckhart und die Quellen seiner Philosophie. In: 
Philosophischer Literaturanzeiger 32 (1979), S. 168-177

28. Über den ,Geist der Liturgie4 Romano Guardinis. Zur Kritik 
der Liturgiereform. In: Wort und Antwort 21 (1980), S. 
38-43

29. Der Grundgedanke der Philosophie Meister Eckharts. In: 
Meister Eckhart heute. Herrenalber Texte. Hg. von W. Böh­
me. Karlsruhe 1980, S. 11-20

30. Philosophie in Finnland. Bemerkungen zu einigen neuen 
Büchern. In: Philosophischer Literaturanzeiger 33 (1980), S. 
64-74

31. Das Staunen als Pathos der Philosophie. In: Pathos, Affekt, 
Gefühl. Philosophische Beiträge. Hg. von I. Craemer-Rue- 
genberg. Freiburg 1981, S. 149-171

32. Kult und Metaphysik bei Platon. In: Studi storico-religiosi 5 
(1981), S. 5-14

33. Louis Lavelles philosophische Selbstbezeugung. In: Per­
spektiven der Philosophie 7 (1981), S. 245-247

34. Johan Vilhelm Snellman (1806-1881). In: Mitteilungen der 
deutsch-finnischen Gesellschaft in Köln 14 (Mai 1982)

35. Zum Verhältnis von Religion, Mythos und Philosophie. In: 
Philosophischer Literaturanzeiger 35 (1982), S. 186-196

36. Gott und das Sein. Betrachtungen zum lOO.Geburtstag Louis 
Lavelles. In: Philosophisches Jahrbuch 90 (1983), S. 
383-389

37. Louis Lavelle (1883-1951). In: Zeitschrift für philosophische 
Forschung 37 (1983), S. 631-633

38. Östliche Mystik und westliche Philosophie. Interpretationen 
zu Lao-tse, Kap. 47. In: Temenos 19 (1983), S. 7-16

39. Anfängliches Philosophieren. Der Seinsgedanke im Philoso­
phieunterricht. In: Die Philosophie im Rahmen der Bil­

123

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dungsaufgabe der Sekundarstufe II. Hg. von W. Fischer und 
P. Vogel. Duisburg o.J. (1983), S. 38-52

40. Neue Mystik-Literatur. In: Philosophischer Literaturanzeiger 
36(1983), S. 62-72

41. Meister Eckhart und die deutsche Mystik. In: Philosophi­
scher Literaturanzeiger 36 (1983), S. 196-207

42. Theoria und Thaumazein. Über Ursprung und Wesen der 
Philosophie. In: Philosophischer Literaturanzeiger 36 
(1983), S. 382-390

43. Max Beckmann und das Metaphysische. In: Wort und Ant­
wort 25(1984), S. 24-27

44. Philosophische Interpretationen zu Max Beckmanns ,Odys­
seus und Kalypso‘. In: Zeitschrift für Ästhetik und allge­
meine Kunstwissenschaft 29 (1984), S. 99-108

45. Die Öffnung von Mythos und Kult: Der geschichtliche Be­
ginn der Philosophie. In: Der Mensch. Hg. von H. Wendet 
und N. Loacker. Bd. VII. Zürich 1984, S. 31-49

46. Die ersten Fragen der Philosophie. In: Der Mensch. Hg. von 
H. Wendet und N. Loacker. Bd.VII. Zürich 1984, S. 50-68

47. Zu Thomas von Aquin, S. theol. I 6,4. In: Freiburger Zeit­
schrift für Philosophie und Theologie 31 (1984), S. 207-209

48. Max Scheier über das Verhältnis des Menschen zur Natur. 
In: Wort und Antwort 25 (1984), S. 171-174

49. Philosophie und Religion bei Louis Lavelle. In: Perspektiven 
der Philosophie 10 (1984), S. 147-160

50. Meister Eckhart über das Schweigen. In: FS Lauri Seppänen. 
Tampere 1984, S. 301-309

51. Studien zur Philosophie des Thomas von Aquin. In: Philo­
sophischer Literaturanzeiger 37 (1984), S. 197-207

52. Der Gedanke der Stille bei Romano Guardini. In: Wort und 
Antwort 26(1985), S. 42-46

124

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53. Der Seinsgedanke in der modernen Religionsphilosophie. In: 
Neue Zeitschrift für systematische Theologie und Religions­
philosophie 27 (1985), S. 42-56

54. Über die Religionsphilosophie der Gegenwart. In: Philoso­
phischer Literaturanzeiger 38 (1985), S. 197-206

55. Zur Ontologie des Sakralen in der Kunst. In: Theologie und 
Ästhetik. Hg. von G. Pöltner und H. Vettter. Wien 1985, S. 
65-76

56. Über das neuere Interesse an politischer Philosophie. In: Phi­
losophischer Literaturanzeiger 38 (1985), S. 299-310

57. Religionsphilosophische Bemerkungen zum Platonischen 
Glücksbegriff. In: Glück und geglücktes Leben. Hg. von P. 
Engelhardt. Mainz 1985, S. 17-26

58. Louis Lavelle. In: Filosofia oggi 8 (1985), S. 583-593
59. Meister Eckharts Mystik der Seinserkenntnis. In: Abendlän­

dische Mystik im Mittelalter. Hg. von K. Ruh. Stuttgart 
1986, S. 7-16

60. Der endlose Weg zum Sein. Bemerkungen zu neuen Bü­
chern über Heidegger. In: Philosophischer Literaturanzeiger 
39(1986), S. 68-77

61. Louis Lavelle et la philosophie allemande. In: Revue de l'In- 
stitut catholique de Paris 18,2 (1986), S. 25-35

62. Lavelle et la mystique. In: Philosophie et culture. Actes du 
XVIIe Congres mondial de philosophie. Montreal 1983. 
Montreal 1986, S. 323-327

63. „Das Sein ist Gott“. Zur philosophischen Mystik Meister 
Eckharts. In: „Zu dir hin“. Über mystische Lebenserfahrung 
von Meister Eckhart bis Paul Celan. Hg. von W. Böhme. 
Frankfurt 1987, S. 65-77

64. HEN KAI PAN. Über die Wiederaufnahme eines alten The­
as der Philosophie. In: Philosophischer Literaturanzeiger 40 
(1987), S. 158-167

125

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65. Über Mystik und Meister Eckhart. In: Philosophischer Lite­
raturanzeiger 40 (1987), S. 383-394

66. La philosophie de Lavelle et le chemin de la pensee de 
Heidegger. In: Actes du Colloque International Louis 
Lavelle. Agen 1987, S. 477-484

67. Martin Heidegger in allen Gassen. In: Philosophischer Lite­
raturanzeiger 42 (1989), S. 501-512

68. Sui concetto di filosofia nel Fedro platonico. In: Rivista di 
filosofia neo-scolastica 81 (1989), S. 219-223

69. Neues über Meister Eckhart. In: Philosophischer Literatur­
anzeiger 43 (1990), S. 298-310

70. Indien und die Philosophie. In: Philosophischer Literaturan­
zeiger 44(1991), S. 89-101

71. Zur Diskussion über Platons ungeschriebene Lehre. In: 
Philosophischer Literaturanzeiger 44 (1991), S. 179-191

72. Über Mystik, Gnosis und Philosophie. In: Philosophischer 
Literaturanzeiger 44 (1991), S. 279-290

73. Philosophisches über die Versöhnung von Mensch und 
Natur. In: Versöhnung. FS für P.P. Engelhardt. Mainz 1991,
S. 63-70

74. Zum Philosophiebegriff Platons. In: Gymnasium 99 (1992), 
S. 17-33

75. Über den Begriff der Philosophie im Platonischen 'Phaidros'. 
In: Understanding the Phaedrus. Hg. von Livio Rossetti. St. 
Augustin 1992, S. 236-240

76. Todeserfahrung, Seinserfahrung, Sinnerfahrung. In: Person 
und Sinnerfahrung. FS Georg Scherer. Hg. von C.F. Geth- 
mann und P.L. Oesterreich. Darmstadt 1993, S. 69-77

77. Beiträge zur Philosophie der Spätantike. In: Philosophischer 
Literaturanzeiger 46 (1993), S. 388-400

78. Zur philosophischen Mystik Meister Eckharts. In. Perspek­
tiven der Philosophie 19 (1993), S. 157-175

126

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79. Mystik und Metaphysik bei Meister Eckhart. In: L'art, la 
Science et la metaphysique. FS Andre Mercier. Hg. von L.G. 
Alonso u.a. Berne u.a. 1993, S. 33-51

80. Walter Benjamin und kein Ende. In: Philosophischer Lite­
raturanzeiger 47 (1994), S. 76-89

81. Versuche philosophischer Orientierung. In: Philosophischer 
Literaturanzeiger 47 (1994), S. 278-289

82. Platonica - magna et parva. In: Philosophischer Literatur­
anzeiger 47 (1994), S. 374-390

83. Über das Wiedererwachen lebensphilosophischen Denkens. 
In: Philosophischer Literaturanzeiger 48 (1995), S. 77-88

84. Über das Zeitproblem bei Augustinus. In: Philosophischer 
Literaturanzeiger 49 (1996), S. 55-65

85. Über mittelalterliche Philosophie. In: Philosophischer Lite­
raturanzeiger 49 (1996), S. 258-269

86. Das Thema des Erhabenen in der Ästhetik der Gegenwart. 
In: Zeitschr. für Ästhetik und allgemeine Kunstwiss. 41 
(1996), S. 195-204

87 Henri Bergson. Unterwegs zu einer Philosophie des Lebens. 
In: Philosophen des 19. Jahrhunderts. Hg. M. Fleischer. 
Darmtadt 1998, S. 241-253

88. Amalrich von Bena und die philosophische Mystik im 12. 
Jahrhundert. In: Spiritualität im Europa des Mittelalters. 
Hgg. J. Ferrari/St. Grätzel. St. Augustin 1998, S. 157-164

89. Philosophie de la vie et philosophie de Lesprit chez Lavelle. 
In: Philosophie de Lesprit. Hg. J.-L. Vieillard-Baron. Hil­
desheim-Zürich-New York 1999, S. 43-46

90. Zum Begriff der Philosophie im Hellenismus. In: Philoso­
phischer Literaturanzeiger 52 (1999), S. 93-101

91. Zum Intuitionsbegriff in der Lebensphilosophie. In: Die Zu­
kunft des Wissens. Hg. von J. Mittelstraß. Konstanz 1999, 
S. 525-532 (XVIII. Deutscher Kongreß für Philosophie)

127

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92. Ludwig Klages und die Bedeutung der Mystik für die Le­
bensphilosophie. In: Perspektiven der Lebensphilosophie. 
Hg. von M. Großheim. Bonn 1999, S. 109-118

93. Über die philosophische Mystik des Dionysius Areopagita. 
In: Perspektiven der Philosophie 25 (1999), S. 103-116

94. Indische Mystik bei Bergson und Keyserling. In: Hermann 
Graf Keyserling und Asien. Hg. von U. Gahlings und Klaus 
Jork. Biebelsheim 2000, S. 142-155

95. Zum Platonbild Lavelles. In: Perspektiven der Philosophie 
26 (2000), S. 325-337

96. Platonisches bei Louis Lavelle. In: Spudasmata 82. FS H,J. 
Krämer. Hildesheim 2001, S. 173-180

97. Vier neue Studien zu Platon. In: Philosophischer Litera­
turanzeiger 54 (2001), S. 191-201

98. Meister Eckhart und die deutsche Philosophie. In: Die 
Realität des Inneren. Hg. von G. Stamer. Amsterdam-New 
York 2001, S. 9-24

99. Philosophisches bei Emst Bertram. In: Geschichte in Wup­
pertal 11. Neustadt a.d. Aisch 2002, S. 73-79

100. Philosophie in Wuppertal. In: Die erscheinende Welt. FS für 
Klaus Held. Berlin 2002, S. 441-452

101. Die philosophische Religion. In: Perspektiven der Philo­
sophie 29 (2003), S. 189-204

102. Seinsgedanke und Bachsche Musik. In: Orte des Schönen. 
FS Günther Pöltner. Hg von R. Esterbauer. Würzburg 2003, 
S. 241-252

103. Lebensphilosophie, gelebte Philosophie und Erfahrung des 
Seins. In: I. Jahrbuch für Lebensphilosophie. Hg. von R.J. 
Kozljanic. München 2005, S. 193-204

104. Eckharts intellektuelle Mystik. In: Miscellanea Mediaevalia 
32. Berlin - New York 2005, S. 231 -238

128

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C. Rezensionen 

(PhLA = Philosophischer Literaturanzeiger)

1. Louis Lavelle: Die Gegenwart und das Ganze. In: Philoso­
phisches Jahrbuch 63 (1954/55), S. 238 f.

2. J.B. Lotz: Der Mensch im Sein. In: Theologische Revue 65 
(1969), S. 313-316

3. E. Schmidt: Hegels System der Theologie. In: Hegel-Studien 
10(1975), S. 382 f.

4. Maine de Biran: Tagebücher. In: PhLA 31 (1978), S. 
357-359

5. Der Idealismus und seine Gegenwart. FS Werner Marx. In: 
Hegel-Studien 14 (1979), S. 396-400

6. Der Idealismus und seine Gegenwart. FS Werner Marx. In: 
Archiv für die Geschichte der Philosophie 63 (1981), S. 
108-111

7. Walter Kaufmann: Tragödie und Philosophie. In: PhLA 35 
(1982), S. 365-368

8. Klaus Held: Heraklit, Parmenides und der Anfang von Phi­
losophie und Wissenschaft. Eine phänomenologische Besin­
nung. In: PhLA 35 (1982), S. 230-235

9. Geoffrey Stephen Kirk: Griechische Mythen. Ihre Bedeu­
tung und ihre Funktion. In: PhLA 36 (1983), S. 351-353

10. F.W.J. Schelling: Über das Verhältnis der bildenden Künste 
zur Natur. In: PhLA 37 (1984), S. 140-142

11. Tsung-Tung Chang: Metaphysik, Erkenntnis und Praktische 
Philosophie im Chuang-tse. In: PhLA 37 (1984), S. 212-214

12. Petra Jaeger/Rudolf Lüthe (Hg.): Distanz und Nähe. Re­
flexionen und Analysen zur Kunst der Gegenwart. In: PhLA 
37(1984), S. 235-238

129

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Burkhard Mojsisch: Meister Eckhart. Analogie, Univozität 
und Einheit. In: PhLA 37 (1984), S. 350-352

14. Johannes Scotus Eriugena: Über die Einteilung der Natur. 
In: PhLA 38 (1985), S. 54 f.

15. Kurt Flasch (Hg.): Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart. 
In: PhLA 38 (1985), S. 163-165

16. Hermann Westhoff: Seine Gabe - unsere Aufgabe. In: Wort 
und Antwort 26 (1985), S. 93

17. Reinhold Merkelbach: Mithras. In: PhLA 38 (1985), S. 315- 
318

18. Johan Vilhelm Snellman: Deutschland. Eine Reise durch die 
deutschsprachigen Länder 1840-1841. In: PhLA 38 (1985),
S. 347-352

19. Marsilio Ficino: Über die Liebe oder Platons Gastmahl. In: 
PhLA 39(1986), S. 124 f.

20. Thomas von Aquin: Von der Wahrheit. In: PhLA 39 (1986), 
S. 313 f.

21. Th.A. Szlezäk: Platon und die Schriftlichkeit der Philoso­
phie. In: Göttingische Gelehrte Anzeigen 239 (1987), S. 
45-56

22. H.R. Schlette/A. Devaux: Simone Weil: Philosophie, Reli­
gion, Politik. In: PhLA 41 (1988), S. 22-24

23. Geldsetzer/Hong: Chinesisch-deutsches Lexikon der chine­
sischen Philosophie. In: PhLA 41 (1988), S. 373-376

24. Kurt Flasch: Einführung in die Philosophie des Mittelalters. 
PhLA 42(1989), S. 383-386

25. Louis Lavelle. Actes du Colloque International d'Agen. In: 
PhLA 43 (1990), S. 66-69

26. Willi Oelmüller (Hg.): Metaphysik heute. In: PhLA 43 
(1990), S. 219-222

27. Josef Stallmach: Ineinsfall der Gegensätze und Weisheit des 
Nichtwissens. In: PhLA 44 (1991), S. 163-165

130

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28. Wulff D. Rehfus/Horst Becker: Handbuch des Philosophie- 
Unterrichts. In: Philosophie. Beiträge zur Unterrichtspraxis. 
Hg. von J. Hengelbrock. Heft 26. Frankfurt a.M. 1991, S. 
85-87

29. Stefan Matuschek: Über das Staunen. In: PhLA 45 (1992),
S. 32-34

30. Meister Eckhart: Die lateinischen Werke Bd. II. In: PhLA 46 
(1993), S. 69-72

31. H. Stimimann/R. Imbach (Hg.): Eckardus Theutonicus, ho­
mo doctus et sanctus. In: PhLA 46 (1993), S. 113-116

32. Emst Nolte. Heidegger. Politik und Geschichte im Leben 
und Denken. In: PhLA 46 (1993), S. 244-247

33. Lucien Braun: Geschichte der Philosophiegeschichte. In: 
PhLA (1994), S. 343-347

34. Christine Pries (Hg.): Das Erhabene. In: PhLA 47 (2994), S. 
5-8

35. Mircea Eliade: Geschichte der religiösen Ideen. Bd. III 1-2. 
In: PhLA 47(1994), S. 109-113

36. R. Manstetten: Esse est deus. In: PhLA 48 (1995), S. 122- 
125

37. G. Leamon: Heidegger im Kontext. In: PhLA 48 (1995), S. 
136-139

38. Meister Eckhart. Werke. In: PhLA 48 (1995), S. 231- 233
39. A. Kammerer: Die Frage nach dem (Selbst-) Bewußtsein 

Gottes im System Spinozas. In: PhLA 48 (1995), S. 234-236
40. F.-P. Hager: Aufklärung, Platonismus und Bildung bei 

Shaftesbury. In: PhLA 48 (1995), S. 346-348
41. G. Debon: Daoistisches Denken in der deutschen Romantik. 

In: PhLA 48 (1995), S. 348-351
42. M. Heidegger: Phänomenologie des religiösen Lebens. In: 

PhLA 49(1996), S. 328-331

131

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43. J. Pieper: Schriften zum Philosophiebegriff. In: PhLA 49
(1997),  S. 31-34

44. U. Gahlings: Heimann Graf Keyserling. In: PhLA 50 (1997),
S. 235-237

45. K. Ruh: Geschichte der abendländischen Mystik. Bd. III. In: 
PhLA 50 (1997), S. 107-111

46. H. Seuse: Das Buch der Wahrheit. In: PhLA 50 (1997), S. 
111-113

47. Th.. Kobusch/B. Mojsisch (Hgg.): Platon in der abendländi­
schen Geistesgeschichte. In: PhLA 51 (1998), S. 1-4

48. N. Winkler: Meister Eckhart zur Einführung. In: PhLA 51
(1998),  S. 4-6

49. Th. Kobusch/B. Mojsisch (Hgg.): Platon. Seine Dialoge in 
der Sicht neuer Forschungen. In: PhLA 51 (1998), S. 339- 
342

50. Kl. Jacobi (Hg.): Meister Eckhart. In: PhLA 51 (1998), S. 
343-345

51. G.-Kl. Kaltenbrunner. Dionysius vom Areopag. In: PhLA 52
(1999),  S. 38-40

52. H. Benz: Individualität und Subjektivität. Interpretationsten­
denzen in der Cusanus-Forschung und das Selbstverständnis 
des Nikolaus von Kues. In: PhLA 53 (2000), S. 116-120

53. G. Stamer. Parmenides. Kurzer Traktat über die Ursprungs­
erfahrung der Philosophie. In: PhLA 53 (2000). S. 109-112

54. St. Grätzel/A. Kreiner (Hgg.): Religionsphilosophie. In: 
PhLA 53 (2000), S. 148-151

55. W. Goris: Einheit als Prinzip und Ziel. Versuch über die 
Einheitsmetaphysik des ,Opus tripartitum’ Meister Eckharts. 
In: PhLA 53 (2000), S. 238-241

56. K. Popper: Die Welt des Parmenides. In: PhLA 54 (2002), S. 
315-318

132

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57. Chr. Schefer: Platons unsagbare Erfahrung. In: PhLA 54 
(2002), S. 107-110

58. Meister Eckhart, Lateinische Werke V 3-8. In: PhLA 54 
(2002), S. 221-224

59 L. Ziegler. Gestaltwandel der Götter. In: PhLA 56 (2003), S. 
218-223

60. H. Jonas: Erinnerungen. In: PhLA 57 (2004), S. 30-34
61. Proklos: Elemente der Theologie. Übersetzt von I. Zurbrügg. 

In: PhLA 57 (2004), S.313f.
62. R. Wiggershaus: Jürgen Habermas. In: PhLA 58 (2005), S. 

151-156

D. Ausgaben und Übersetzungen

1. Louis Lavelle: Einführung in die Ontologie. Introduction ä 
l'Ontologie. Köln 1970, 223 S.

2. Thomas von Aquin: Summe gegen die Heiden. Summa con­
tra gentiles. Hg. und übersetzt von K. Albert und P. En­
gelhardt. Bd.I. Darmstadt 1974. XXIV und 373 S. 2. Aufl. 
1987; Bd.II Darmstadt 1982. XX und 513 S.

3. Hesiod: Theogonie. Herausgegeben, übersetzt und erläutert 
von Karl Albert. Texte zur Philosophie Bd.I. Kastellaun 
1978. 5. Aufl. St. Augustin 1993

4. S.T. Coleridge: Versuche über die Methode. Eingeleitet, 
übersetzt und erläutert von H. Schrey (Vorwort von Karl 
Albert, S. 7 f.). Texte zur Philosophie Bd.2. St. Augustin 
1980

5. Louis Lavelle: Zwei metaphysische Betrachtungen. Heraus­
gegeben und übersetzt von K. Jacobs (Einführung von K. 
Albert, S. 7-14). Texte zur Philosophie Bd.3. St. Augustin 
1983.

133

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Apuleius: Platon und seine Lehre. Herausgegeben und kom­
mentiert von Paolo Siniscalco, eingeleitet und übersetzt von 
Karl Albert. Texte zur Philosophie Bd. 4. St. Augustin 1981

7. Nikolaj Berdjaev: Die russische Idee. Grundprobleme des 
russischen Denkens im 19.Jahrhundert und zu Beginn des 
20. Jahrhunderts. Eingeleitet, übersetzt und erläutert von D. 
Kegler (Vorwort von K. Albert, S. 7). Texte zur Philosophie 
Bd.5. St. Augustin 1983

8. J.V. Snellman: Die Persönlichkeit. Eingeleitet und herausge­
geben von R. Wilenius (Vorwort von K. Albert, S. 7-9). 
Texte zur Philosophie Bd.6. St. Augustin 1981

9. Meister Eckhart: Kommentar zum Buch der Weisheit. Ein­
geleitet, übersetzt und erläutert von Karl Albert. Texte zur 
Philosophie Bd. 7. St. Augustin 1988, 167 S.

10. Proklos: Kommentar zu Platons Parmenides 141E-142A. 
Eingeleitet, übersetzt und erläutert von Rainer Bartholomai, 
Texte zur Philosophie Bd.8. St. Augustin 1990

11. Die drei kleinen Upanischaden. Eingel., übersetzt und kom­
mentiert von E. Wolz-Gottwald. Texte zur Philosophie 
Bd.9. St. Augustin 1994

12. Chuang-tse: Die Welt. Zus. mit Hua Xue. Dettelbach 1996, 
117 S.

13. Sextus Empiricus: Gegen die Dogmatiker. Hg. von H. Flük- 
kiger. Texte zur Philosophie Bd.10. St. Augustin 1998

E. Lexikonartikel

1. Abgeschiedenheit. In: Lexikon des Mittelalters. Bd. I. Mün­
chen 1978, Sp.41

2. Katharsis. In: Theologische Realenzyklopädie. Bd.18, S. 
35-37

134

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Gelassenheit. In: Lexikon des Mittelalters. Bd.IV. München 
1989, Sp.l 198

4. Des erreurs de la verite (L.CL. de Saint-Martin). In: Lexikon 
philosophischer Werke. Stuttgart 1988, S. 150

5. Esquisse d'une morale sans Obligation ni sanction (J.-M. 
Guyau). In: Lexikon philosophischer Werke. Stuttgart 1988, 
S. 237

6. Fermenta cognitionis (F.X. von Baader). In: Lexikon 
philosophischer Werke. Stuttgart 1988, S. 277 f.

7. La presence totale (L. Lavelle). In: Lexikon philosophischer 
Werke. Stuttgart 1988, S. 579 f.

8. Lebensphilosophie. In: Theologische Realenzyklopädie Bd. 
20(1990), S. 580-594

9. Mystik IV. In: Theologische Realenzyklopädie Bd. 23 
(1994), S. 590-592

F. Sonstiges

1. Die Lehre vom Erhabenen in der Ästhetik des deutschen 
Idealismus. In: Bonner jahrbuch 150 (1950), S. 6 (Selbstan­
zeige)

2. Zur Erinnerung an Gerhard Hennemann. In: Philosophischer 
Literaturanzeiger 34 (1981), S. 310 f.

G. Sekundärliteratur (in Auswahl)

1. J. Vandenbulcke: Over zijnservaring. In: Tijdschrift voor 
Filosofie 42 (1980), S. 588-592

2. H. Hsüeh: Karl Alberts vergleichende Untersuchungen zu 
Laotse. Peking 1985 (chin.)

3. E. Jain: Erfahrung des Seins. Reflexionen zur Philosophie 
Karl Alberts. Sankt Augustin 1986

135

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. R. Margreiter: Ontologische und mystische Erfahrung. In: 
Schopenhauer-Studien 3 (1989), S. 305-31 1

5. E. Jain/R. Margreiter (Hgg.): Probleme philosophischer My­
stik. FS K. Albert. Sankt Augustin 1991

6. R. Margreiter: Von der Metaphysik zur Mystik. Überlegun­
gen mit und gegen Karl Albert. In: Probleme philosophi­
scher Mystik. FS Karl Albert. Hg. E. Jain und R. Margreiter. 
St. Augustin 1991, S. 31-47

7. G. Reale: L’interpretazione del concetto di filosofia di Pla­
tane proposta da Karl Albert. In: Karl Albert: Sui concetto 
di filosofia in Platane. Milano 1991, S. 9-23

8. E. Jain: Underway towards an ethic of being. Considerations 
dealing with the moral-philosophical dispositions of Karl 
Albert and Hans Krämer. In: Panorama 4,2 (1992), S. 46-56

9. R. Margreiter: Philosophie der ontologischen Erfahrung: 
Karl Albert. In: Erfahrung und Mystik. Berlin 1997, S. 386- 
396. 594-596

10. E. Jain: Portrait Karl Albert. In: Information Philosophie 25 
(1997), S. 42-47

11. E. Jain: Karl Albert. In: Philosophie der Gegenwart in Ein­
zeldarstellungen. 2.Aufl. Stuttgart 1999, S. 18-22

12. E. Jain/St. Grätzel (Hgg.): Sein und Werden im Lichte Pla­
tons. FS Karl Albert. Freiburg-München 2001

13. E. Jain: Metaphysik als Erfahrung. Überlegungen zu einer 
unzeitgemäßen’ These. Kari Albert zum achtzigsten Ge­
burtstag. In: prima philosophia 15 (2002), S. 93-108

136

https://doi.org/10.5771/9783495993712 - am 21.01.2026, 07:41:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Vorwort von Günther Pöltner
	Karl Albert im Gespräch mit Elenor Jain und Stephan Grätzel
	Namenregister
	Sachregister
	Bibliographie Karl Albert

