Wie politisch ist Ranciéres asthetische
»Neuaufteilung des Sinnlichen«?
Uber Autonomieésthetik am Beispiel des

Realitdtstheaters von »Rimini Protokoll«

MARITA TATARI

Rancieres beriihmte Formel einer »Neuaufteilung des Sinnlichen«, aus
ihrem Kontext gerissen und in Verbindung mit einer Kunst gebracht,
die scheinbar mit der Reprisentation bricht, kann als reale Inter-
vention, als ein Ereignis, das seinen Teilnehmer verwandelt und die
Realitit umgestaltet, missverstanden werden. Ich mochte jedoch zei-
gen, dass es um das Gegenteil geht: Die #sthetische »Neuaufteilung
des Sinnlichen« verdeutlicht eine der neuzeitlichen Autonomieidsthetik
inhédrente Problematik und erlaubt auch innerhalb einer dem Realen
zugewandten Kunst, eine Kontinuitdt jener Reprisentationsproble-
matik zu erkennen.

Ausgangspunkt meiner Uberlegungen sind einige Aspekte, die in
Bezug auf die Theatergruppe Rimini Protokoll (das sind Stephan
Kaegi, Helgard Haug und Daniel Wetzel) mehr oder weniger deutlich
in der Literatur schon hervorgehoben wurden.' Rimini Protokoll ge-
hort zu den Theaterformationen, die sich im letzten Jahrzehnt dem Re-

1 Vgl. Dreysse, Miriam/Malzacher, Florian (Hg.): Experten des Alltags. Das
Theater von Rimini Protokoll, Berlin 2007; Deck, Jan/Sieburg, Angelika
(Hg.): Paradoxien des Zuschauens. Die Rolle des Publikums im zeitgends-
sischen Theater, Bielefeld 2008; Miiller-Scholl, Nikolaus: »(Un-)glauben.
Das Spiel mit der Illusion«, Forum Modernes Theater 22(2), 2007, S. 141-
151.

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | MARITA TATARI

alen zugewandt und vorgenommen haben, mit dem Reprisentations-
theater zu brechen. Anhand einiger dramaturgischer Punkte, die eine
Reihe von Arbeiten Rimini Protokolls kennzeichnen, argumentiere ich
zuerst, dass dieser vermeintliche Bruch mit dem Représentations-
theater kein Bruch mit der Repriésentation bzw. der Darstellung ist. Im
Gegenteil: Es geht um die Erfahrung der Plastizitdt des Realen, um
eine Freisetzung seiner ihn formenden Kraft, d.h. des Tuns seiner ihn
formenden Darstellung.

In einem zweiten Schritt bringe ich dieses Tun mit Ranciéres Prob-
lematik einer »Neuaufteilung des Sinnlichen« in Verbindung. Ich wer-
de zeigen, dass Ranciére nicht auf eine Neugestaltung der Realitit
hinweist, sondern auf die punktuelle Freisetzung ihrer Plastizitit.

SchlieBlich geht es mir darum, die politische Instanz einer solchen
Operation zu hinterfragen. Diesbeziiglich argumentiere ich, dass die
»Neuaufteilung des Sinnlichen« eine gesellschaftskritische Funktion
hat, nur indem sie keiner politischen Zweckmaifigkeit unterliegt: Para-
doxerweise kann sie mit Jean-Luc Nancy als nicht-politisch gedacht
werden.

REALITAT UND FIKTION

»Es ging darum, die Zuschauer an Orte zu transportieren, wo die Welt
geschieht« sagt Stephan Kaegi in einem Interview iiber sein Projekt
»Cargo Sofia. Eine bulgarische LastKraftWagen-Fahrt« (2006). Dort
wurden die Zuschauer buchstiblich auerhalb des Theaters transpor-
tiert. Im umgebauten Lastwagen, der durch einen Glaswand den Blick
auf die Stadt erlaubt, begleiteten sie LKW-Fahrer in die Stadt. Dieser
Satz scheint mir jedoch nicht nur den mit diesem speziellen Projekt
verbundenen Transport zu betreffen, sondern einen Hinweis auf die
Dramaturgie mehrerer Arbeiten Rimini Protokolls zu enthalten: dass es
ndmlich in ihrem »Realititstheater« darum geht, die Formbarkeit der
realen Welt zu erfahren. Diese These soll durch einige fiir dieses Thea-
ter zentrale dramaturgische Punkte erldutert werden.

In den meisten Arbeiten Rimini Protokolls kommen weder Schau-
spieler, die eine Figur verkorpern, noch Laien in einer Rolle vor, son-
dern Menschen, die von Rimini Protokoll als »Experten des Alltags«
verstanden werden und in der Auffithrung als Zeugen oder Vertreter
einer gesellschaftlichen Funktion, eines Berufs, eines Fachwissens auf-

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RANCIERES ASTHETISCHE »NEUAUFTEILUNG DES SINNLICHEN« | 183

treten: LKW-Fahrer, Muezzine, Trauerredner, Call-Center-Mitarbeiter,
Biirgermeisterkandidaten sind einige jener Vertreter, die von Rimini
Protokoll auf die Biihne gebracht werden. Die Experten erwecken un-
ser Interesse oft dadurch, dass sie Vertreter gesellschaftlicher Funktio-
nen sind, welche im herrschenden 6ffentlichen Diskurs in anderen Per-
spektiven erscheinen. In der herrschenden Realitédtsvorstellung tritt die
Zweckmifigkeit oder das Produkt ihrer Funktionen meist abgetrennt
von ihren Herstellern auf. Die von den Experten ausgeiibte gesell-
schaftliche Funktion wird auf einen ihrer Entstehungspunkte zuriickge-
fiihrt, so dass innerhalb der Produkt-Funktion, die sie vertreten, ihre
Hersteller erscheinen.

Dargestellt werden also Menschen als Vertreter echter Funktio-
nen/Berufe, usw. Der Punkt dabei ist jedoch nicht blof, Echtes statt
Fiktives darzustellen. Die minimale, fast protokollarische Gestik, die
Wiederholung der Erzéhlungen in jeder Auffiihrung (die der Erzdhlung
etwas von ihrer Echtheit nimmt und als vom Laien gespielte Rolle er-
scheint) oder — umgekehrt — die leichte Verdnderung der Bedingungen
von Auffithrung zu Auffithrung (die die Experten, wenn sie zu sicher
in ihren Rollen werden, verunsichert), ldsst das dargestellte Reale glei-
chermaflen und unentschieden als Reales und als Fiktion bzw. Rolle
erscheinen. Die Zuschauer sind sich nicht sicher, ob das, was sie se-
hen, »echt« bzw. keine blole Rolle, oder ob es doch Spiel-Fiktion ist.
Es entsteht ein Riss in der jeweils dargestellten objektiven Realitit der
Experten, ein Abstand zwischen Dargestelltem und Darstellung, d.h.
ein Abstand zwischen dem, was dargestellt bzw. gezeigt wird, und
dem Tun der Darstellung, durch das dieses dargestellt wird.

Hier wird nicht, wie in einer Fernsehshow, Echtheit zum Konsum
angeboten. Ganz im Gegenteil wird eine Reflexion angestoBen iiber
die »Gemachtheit« (bspw. die jeweiligen Experten-Funktionen als ein-
genommene Rollen), d.h. iiber die Darstellung als Bedingung der ver-
meintlichen Echtheit der dargestellten Personen und ihrer Berichte.
Gleichzeitig lenkt die Verbindung der Experten-Berichte mit person-
lich-biografischen Geschichten von der gewohnlichen Vorstellung der
Funktion, die sie als Experten vertreten, ab. Obwohl von jener Funkti-
on der Experten berichtet wird, geht es dabei — zumindest in den ge-
lungensten Arbeiten Rimini Protokolls — doch nicht darum, wie im
herkommlichen Dokumentartheater, Wissen zu vermitteln, sondern
darum, die jeweils befragte Realitit in ihrer innewohnenden Plastizitét

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | MARITA TATARI

erfahrbar zu machen.” So wird eine Spannung erzeugt innerhalb der
readymadehaften Bruchstiicke des Realen, die die Experten des All-
tags sind: Es entsteht ein Abstand zwischen Dargestelltem und Dar-
stellung.

Ein dhnlicher Abstand zwischen dem, was reprisentiert wird, und
dem theatralischen Spiel, das das jeweils Représentierte ermdoglicht,
entstand nach der historischen Krise des modernen Dramas, mit der
Auflosung der dramatischen Dialektik von Spiel und Praxis in ihre
konstitutiven Elemente. Bei Rimini Protokoll wird nunmehr aber um-
gekehrt nicht die mimetische Verwandlung verfremdet und auf ihre
faktischen Bedingungen (auf das Spiel als Spiel) verwiesen, wie es —
abgesehen von allen Unterschieden — von Brecht bis hin zu Pollesch
geschah. Sondern die faktische Realitidt wird auf ihre mimetische Be-
dingung zuriickgefiihrt. Es geht nicht um das Scheitern des Dargestell-
ten, das Scheitern der &sthetischen Utopie durch die Darstellung, die
jene Utopie ermoglichen sollte; es geht nicht um die Entpuppung der
Utopie als Spiel, bzw. als unméglich (wie in einer »Metatragddie des
Spiels«’), sondern um die plastische Kraft des Realen.

Das Hervorbringen einer den realen Experten-Figuren innewoh-
nenden Spannung zwischen Darstellung und Dargestelltem (ihre als
unentschlossen erfahrene Echtheit auf der Biihne), die oft gleichzeitig
eine Spannung zwischen Herstellen und Produkt ist (zwischen der
Funktion, die sie vertreten, und den Experten als Herstellern dieser
Funktion), das heifit die Spannung zwischen ihrer faktischen Dimensi-
on und der von ihnen vertretenen gesellschaftlichen Funktion befreit
diese Bruchstiicke des Realen von ihrer Verfestigung und erzeugt die
Bewegung des Prozesses, durch den jeweils eine Identitit, ein Produkt
oder eine gesellschaftliche Rolle geschaffen wird: Die geronnenen Ge-
stalten des Realen werden beweglich. Es wird innerhalb jener Gestal-
ten der Punkt erfahren, woraus ihre Plastizitdt entspringen kann; es
wird jener Moment erfahren, wo die Moglichkeit, das zu sein, was sie

2 Vgl. Dreysse, Miriam, »Die Auffilhrung beginnt jetzt«, in:
Dreysse/Malzacher: Experten des Alltags, S. 76-99; Malzacher, Florian,
»Dramaturgien der Fiirsorge und der Verunsicherung«, in: Dreysse/Mal-
zacher: Experten des Alltags, S. 14-45; sowie: Miiller-Scholl: (Un)glau-
ben.

3 Menke, Christoph: Die Gegenwart der Tragodie. Versuch tiber Urteil und
Spiel, Frankfurt a.M. 2005.

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RANCIERES ASTHETISCHE »NEUAUFTEILUNG DES SINNLICHEN« | 185

schon sind, offen als Moglichkeit stehen kann.* Erst auf dieser Ebene,
der Ebene einer Freisetzung der Plastizitdt jener Bruchstiicke des Rea-
len, verliuft eine dramatische Spannung.’

Gewissermallen im Riickwirtsgang wird die jeweils dargestellte
reale Identitit, welche die faktische Person innerhalb ihrer Funktion
aufhebt, in ihrer konstitutiven Spannung erfahren, so dass, fiir einen
Moment, Raum entstehen kann fiir diese oder fiir andere Verkniipfun-
gen zwischen Faktizitdt und sozialer Rolle.

Der Schwerpunkt liegt also nicht darin, die realen Elemente zu do-
kumentieren und in die Beschreibung eines Bereichs der Realitit ein-
zuordnen. Die dramaturgische Auswahl der Experten, die Fokussie-
rung auf Nebensichlichkeiten sowie das Durchkreuzen der verschie-
denen Berichte je nach dramaturgischem Konzept ordnen die darge-
stellten Elemente nicht innerhalb der schon bekannten sozialen Struk-
turen an, welche die vermeintliche Objektivitdt des Realen gestalten,
sondern bringen eine leichte Verschiebung in den real herrschenden
Hierarchien hervor. Im Gegensatz zu herkommlichen Dokumentar-
formen werden die verfestigte Organisation des Realen und seine fest-
gelegten Bedeutungsverkniipfungen verschoben und so das dargestell-
te Reale in Bewegung gebracht.

Herkdmmlich wird die Dokumentarform als Zeugnis einer Wirk-
lichkeit gefasst. Im Gegensatz zur einer Autonomiedsthetik liegt ihr
Zweck aufierhalb von ihr: Sie soll einen wahren Bericht iiber ein Ge-
biet der Wirklichkeit geben, sie soll unterrichten. Sie wird als Mittel
verstanden fiir die Enthiillung einer auflerhalb der Kunst liegenden
Wahrheit. So kann sie auch politischen Zwecken dienen: ein verborge-
nes Gesicht der Realitidt dokumentieren, um die herrschende politische
Ordnung zu storen. In diesem Fall sind sowohl die darstellenden Mittel

4 Ich kann hier nur kurz darauf hinweisen, dass die Erfahrung der Moglich-
keit, das zu sein, was man schon ist, philosophisch Freiheit hei3t und nicht
zufillig von Hegel mit dem Drama grundsitzlich verbunden wurde.

5 Die dramatische Spannung verlduft z.B. durch eine bei den Zuschauern
erzeugte Verunsicherung und Sympathie (ob das, was sie sehen, real ist
oder nicht, ob die Vertreter ihre Rollen spielen, bzw. gut spielen konnen
oder nicht, usw.). Vgl. Malzacher: Dramaturgien der Fiirsorge. Man miiss-
te hier natiirlich eine Auffithrung im Einzelnen analysieren. Besonderes in-
teressant diesbeziiglich ist die Versetzung auf diese Experten-Ebene der

Dramaturgie von Schillers Wallenstein bei Rimini Protokoll 2005.

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | MARITA TATARI

der Kunst wie die Kategorie der Realitéit unreflektiert vorausgesetzt.
Das Gegenteil geschieht im Theater, von dem hier die Rede ist: Die
Mittel der Darstellung sowie die Echtheit bzw. Realitit als solche wer-
den hinterfragt.

Fiir diese Bewegung ist ein weiterer dramaturgischer Aspekt Rimi-
ni Protokolls bedeutsam. Die Experten stellen sich nicht einfach dar,
sondern dem Publikum vor und reden es manchmal direkt an. Die An-
rede lduft aber eindeutig weder auf die Erzeugung einer personlichen
Verbindung oder einer emotionalen Néhe zwischen Zuschauern und
Akteuren, noch auf eine Aktivierung und Einbeziehung der Zuschauer
hinaus. Im Gegenteil erzeugt sie eine Balance zwischen Nihe und Dis-
tanz, die es verhindert, in einer Emotionalitit zu fusionieren. So ver-
stirkt jene Anrede oder live-Begegnung zwischen Publikum und den
Experten die Erfahrung des prozessualen Charakters des Realen. Denn
die Zuschauer sind Teil der herrschenden Realitétsvorstellung, dessen
Bruchstiicke dargestellt werden. Das dargestellte Reale, welches wih-
rend der Auffithrung verfremdet wird, ist nichts anderes als ein Aspekt
der herrschenden Realitétsvorstellung, in welcher die Zuschauer selber
eingeschrieben sind, jeder Zuschauer zweifach und gleichzeitig: nach
seiner speziellen, unterschiedlichen sozialen Rolle oder Funktion au-
Berhalb des Theaters sowie im Theater nach seiner sozialen Rolle als
Teil eines Publikums, das dem Spektakel betrachtend-reflexiv gegen-
iibersteht. Die Zuschauer besetzen einen Platz im Gewebe des Realen,
von dem aus sie vom Berichteten erfahren. Durch ihre Anrede, die die
Distanz des Betrachtens nicht ausldscht, gerit ihr eigener Anteil im
dargestellten Bruchstiick des Realen in Bewegung. So werden die Zu-
schauer von ihrem zugeschriebenen Betrachter-Platz etwas wegge-
riickt, ohne in eine neue Position zu gelangen.

Diese Balance zwischen Nihe und Distanz, diese unentschlossene,
in der Schwebe gehaltene Haltung, die meines Erachtens Rimini Pro-
tokolls Theater so interessant macht, wird nicht immer gehalten. Bei
Wetzels und Haugs Prometheus-Auffilhrung im Sommer 2010 in
Athen etwa handelt es sich, trotz der begeisterten Aufnahme beim
Publikum, meiner Meinung nach um eine diametral andere Art von
Kunst, die schlieBlich einen politischen Inhalt vermittelt: Die Repri-
sentanten der Bevolkerung Athens auf der Biihne, die Darstellung und
Erwéhnung politisch aktueller, emotional aufgeladener Fakten (eine
von der griechischen Mafia schwer verletzte, fiir die Arbeitsrechte
kidmpfende, bulgarische Putzfrau), die emotionale Musik und das

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RANCIERES ASTHETISCHE »NEUAUFTEILUNG DES SINNLICHEN« | 187

Athener Publikum, das die Auffiihrung aus der Perspektive der aktuel-
len politischen Krise Griechenlands empfand, fiihrten schlieBlich zur
bewegenden Bejahung eines multikulturellen, dynamischen Athens.

Trotz einiger Ausnahmen: In den meisten Arbeiten Rimini Proto-
kolls erfahren die Zuschauer durch die Spannung zwischen Dargestell-
tem und Darstellung einerseits, durch die Verschiebung der die Reali-
tit beherrschenden Hierarchien andererseits Verfremdungen und Ver-
schiebungen des Realen. Sie werden der Spannung zwischen einer ih-
nen zugewiesenen gesellschaftlichen Funktion und der faktischen Be-
dingung dieser Funktion ausgesetzt.

In den jiingsten Arbeiten vor allem Kaegis wird jedoch dieses
Prinzip in neuen Weisen auf die Probe gestellt. So liegt in Heuschre-
cken (2010) der Schwerpunkt nicht so sehr auf den Heuschrecken-
Experten, als auf ihrem Gegenstand, den 10.000 Heuschrecken, die in
einer enormen Konstruktion, welche die verschiedenen Kontinente der
Erde reprisentiert, zu Protagonisten werden. Es wird wieder versucht
durch Nicht-Darstellendes die Darstellung zu verfremden: das Zu-
schauen auf eine verfremdete Darstellung geriit als Zuschauen ins
Schwanken. Die verfestigte Vorstellung vom menschlichen Leben auf
der Erde, indem sie mit Nicht-darstellendem (Insekten) verglichen
wird, kommt in Bewegung.

Bei Best Before (Haug und Kaegi 2010) stellen sich Experten von
Computer-Spielen vor, gleichzeitig aber koordinieren die Experten ein
Computer-Spiel, an dem alle Zuschauer mit eigenen Controllern teil-
nehmen. Die Zuschauer steuern Avatare und miissen jeweils Entschei-
dungen treffen, die auf der Leinwand eine ganze fiktive gesellschaftli-
che Realitit gestalten, bis zum Tod der ferngesteuerten Avatare. Wie-
der wird hier mit nicht-darstellenden Mitteln die Darstellung erprobt.
Die Darstellung wird aus dem Punkt heraus erfahren, woraus ihr Tun
entspringt: es sind die jeweiligen Entscheidungen, die den Verlauf der
Darstellung bestimmen. Die Zuschauer, deren Leben mit der sich bil-
denden Geschichte des von IThnen ferngesteuerten Avatars verglichen
wird, erfahren schlielich das Dargestellte aus dem Punkt heraus, wo-
raus jeweils dessen Gestaltung, Form oder Darstellung entspringt.

Auf jeden Fall geht es dabei nicht um eine dem Spektakel entge-
gengesetzte authentische Erfahrung, sondern um die jeder verfestigten
Identitét inhdrente und zugleich verborgene Plastizitit der sowohl im
Spektakel verfestigten Identitéit des Dargestellten, als auch der im herr-
schenden Gewebe des Realen verfestigten sozialen Funktionen. Die

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | MARITA TATARI

dsthetische Unterbrechung des Dargestellten wirkt gesellschaftskri-
tisch. Es handelt sich aber nicht um eine Ausstellung und
Abstandnahme vom herrschenden Gesellschaftsmodus, die eine refle-
xive Gegenhaltung provozieren mochte (wie in der herkdmmlichen
Aufnahme Brechts). Aspekte der Realitdt werden nicht sichtbar ge-
macht, um sie uns bewusst zu machen und bestimmte Zustinde anzu-
klagen, bspw. das Konsumverhalten.

Wenn ich von kritischer Funktion rede, dann auch nicht im Sinne
eines dsthetischen Modells sinnlicher Erfahrung, welches zur Emanzi-
pierung vom gesellschaftlich herrschenden Erfahrungsmodus fiihren
sollte. Es wird kein solches meta-politisches Modell angeboten: Weder
wird es dargestellt, wie es im klassischen Drama durch die mimetische
Verwandlung der Praxis geschah, noch wird ein solches Modell per-
formativ durchgefiihrt, z.B. durch die modellhafte aktive Teilnahme
der Zuschauer. Ebensowenig wird durch die dsthetische Erfahrung die
Aneignung der verborgenen, enteigneten Natur des Menschen und der
entsprechende Gesellschaftswandel versprochen. Es handelt sich auch
nicht um die negative Erfahrung des Scheiterns jeder #sthetischen
Utopie, wie z.B. in einer Metatragodie des Spiels, welche das Schei-
tern der vermeintlich mimetisch verwandelten Praxis am Spiel schil-
dert. Vielmehr wird, indem die Realitdt unentschieden dargestellt, ver-
schoben und verfremdet wird, ihre (und damit unsere, der Zuschauer)
Bildungskraft und Formbarkeit ins Spiel gebracht.

Ich habe hier Rimini Protokoll als Beispiel eines dem Realen zu-
gewandten Theaters genommen, das, statt eines Bruchs mit der Dar-
stellung, wie es an der Oberfldche erscheint, vielmehr eine Reflexion
der Darstellung und ihrer Formbarkeit hervorbringt. Ich mochte im
Folgenden zeigen, inwiefern jene Reflexion der Darstellung — die Er-
fahrung ihrer Formbarkeit — gerade nicht mit der Autonomiesthetik
der Moderne bricht, sondern sie im Gegenteil trifft. Genau auf diese
gegenwirtige dsthetische Problematik, als einer schon der neuzeitli-
chen Asthetik innewohnenden Problematik, machen mehrere heutige
Stimmen, u.a. Ranciere und Nancy, aufmerksam.

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RANCIERES ASTHETISCHE »NEUAUFTEILUNG DES SINNLICHEN« | 189

DAS GESCHEHEN EINES NEUEN AUFTEILENS
VERSUS »NEUAUFTEILUNG DES SINNLICHEN «

Die in der neuzeitlich verselbststindigten Kunst enthiillte Sinnlichkeit
verbindet sich mit dem Versprechen einer Emanzipierung von der in-
nerhalb der Gesellschaft herrschenden Sinnlichkeit. Mit ihrer Verselb-
standigung widersetzt sich die Kunst jedem auBlerédsthetischen Zweck.
Bedingung und Anspruch der Kunst schlieen sich in der Moderne ge-
genseitig aus. An diesem Widerspruch scheitert das dsthetische Re-
gime der Moderne: Die Kunst, so wie Schiller sie exemplarisch denkt,
bringt eine andere Art von Erfahrung hervor. Sinn und Vernunft, diese
Triebe, deren jeweilige Verhiltnisse fiir Schiller die menschliche Er-
fahrung bestimmen, werden in der Erfahrung der Kunst anders als in
der auBerdsthetischen Erfahrung belebt. In dieser, der &sthetischen Er-
fahrung eigenen Sinnlichkeit, d.h. der eigenen Art der Aktivierung und
Verbindung der Vernunft mit den Sinnen, sah Schiller das Modell ei-
ner Erfahrung, die eine ideale Gesellschaft formen konnte. Schon
Schiller aber, der ausdriicklich die &dsthetische Sinnlichkeit mit der
menschlichen Freiheit und dem Versprechen einer neuen Form kollek-
tiven Lebens verband, beharrte auf der Unbestimmbarkeit der Sinn-
lichkeit in der Kunst, ihrem Widerstand gegeniiber jeder bestimmten
Gestalt, jeder Form, jedem Begriff, auch jedem Modell.

Gegenwirtig greift Ranciere diese der Moderne innewohnende,
wenngleich gescheiterte Problematik auf.® Sein »isthetischer Status«
der Kunst verweist auf jene Sinnlichkeit, die das Verhiltnis von Ver-
nunft und Sinnen nennt, und bedeutet nicht nur die sinnliche Wahr-
nehmung oder die Empfinglichkeit der Sinne etwa im Gegensatz zur
Intellektualitit, sondern die Gestalt eines Verhiltnisses dieser Katego-
rien, die die Wahrnehmung, Erfahrung, Deutung und Organisation des
Realen bestimmt.

Ranciere macht in Bezug auf Schiller darauf aufmerksam, dass die
jeweilige Gestalt der Sinnlichkeit eine bestimmte Organisation des Re-
alen impliziert, worin die unterschiedliche Teilhabe der Menschen in
verschiedenen Funktionen jeweils in einer bestimmten Weise verteilt
sind.” Wenn Ranciere die gesellschaftlichen Gestaltungen »Aufteilung
des Sinnlichen« (oder »die Polizei«) nennt, so verweist er implizit das

6 Vgl. Ranciére, Jacques: Das Unbehagen in der Asthetik, Wien 2007.
7 Vgl ebd.

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | MARITA TATARI

Reale auf eine Gestalt der Sinnlichkeit. Die &sthetische Kunst — im
kantischen und schillerschen Sinn des freien Spiels und der gegensei-
tigen Belebung von Vernunft und Sinnen — ist dagegen gekennzeichnet
durch eine unbestimmbare Sinnlichkeit, welche sich auf keine Gestalt
festlegen ldsst.

Es ist meines Erachtens grundlegend, Rancieres in der Kunst ent-
hiillte Sinnlichkeit, deutlicher als Ranciére es selber macht, als unbe-
stimmbar zu verstehen. Wenn die Kunst durch eine unbestimmbare
Sinnlichkeit gekennzeichnet ist, dann impliziert sie einen Dissens in
der herrschenden Organisation des Realen nicht deshalb, weil sie eine
andere Organisation des Realen hervorbringt — die &sthetische »Neu-
aufteilung des Sinnlichen« bringt keine neue Ordnung hervor. Viel-
mehr stort die Kunst, ihrer unbestimmbaren Sinnlichkeit wegen, jede
Aufteilung des Sinnlichen. Sie destabilisiert die herrschende Organisa-
tion des Realen, ohne jedoch eine bestimmte Aufteilung hervorzubrin-
gen.

Rancieres »Neuaufteilung des Sinnlichen« darf nicht als eine In-
tervention ins Reale missverstanden werden. Wenn die idsthetische
Sinnlichkeit, ganz im Sinne der neuzeitlichen Asthetik, unbestimmbar
ist, soll man die mit dieser unbestimmbaren Sinnlichkeit verbundene
Neuaufteilung des Sinnlichen als das Geschehen eines neuen Auftei-
lens begreifen, d.h. man sollte das Aufteilen als die Wirkung eines
Verbs verstehen, welches zu keiner Gestalt gerinnt.

Nur unter dieser Voraussetzung kann die Kunst das, was Ranciere
die »Kraft oder Macht des Anonymen« nennt, bejahen. Eben weil die
Kunst kein Modell der Sinnlichkeit anbietet, konstituiert sie eine Er-
fahrung, an welcher jeder teilnehmen kann, unabhéngig von der Stelle,
die er in der aktuellen oder in einer hypothetischen Organisation des
Realen besetzt. So verweist die Kunst auf die Kontingenz jeder in der
Gesellschaft ausgestalteten Aufteilung des Sinnlichen.

Die Kunst verweist jeden Einzelnen auf sein Vermogen, an einer
Aufteilung des Sinnlichen teilzunehmen. Weil sie auf keine bestimmte
Gestalt der Sinnlichkeit und dadurch auch auf keine bestimmte Orga-
nisation des Realen hinauslduft, schreibt sie Niemandem einen be-
stimmten Platz im Realen zu. Dadurch entspricht sie der Gleichheit,
welche fiir Ranciére im Grunde des Politischen liegt, wobei er die Po-
litik als Unterbrechung jeder gestalteten Aufteilung des Sinnlichen
denkt.

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RANCIERES ASTHETISCHE » NEUAUFTEILUNG DES SINNLICHEN« | 191

Ranciere betont in seinem Buch Der emanzipierte Zuschauer, dass je-
de Aufteilung des Sinnlichen, auch die zwischen Kiinstler und Publi-
kum, zwischen Lehren und Lernen, in der Kunst verschoben wird ®
Die unbestimmbare Sinnlichkeit als Dissens wird nicht in einer, son-
dern in jeder Organisation des Realen gedacht, d.h. sie bringt keine
neue Organisation des Realen hervor. Die in der Kunst erkannte Kraft
des Anonymen verweist jeden auf sein Vermogen, sich im Realen zu
verwirklichen. Anders gesagt — obwohl Ranciere das Wort nicht ver-
wendet —, in der asthetischen Erfahrung entspringt die Freiheit. Doch
dieses Vermogen sich zu verwirklichen, diese Erfahrung der Freiheit,
geschieht unter der Voraussetzung, dass keine Lehre, kein Modell,
keine Gestalt hervorgebracht wird. Im Gegenteil, es ist mit einer Kritik
jeder Gestalt verbunden, es impliziert eine immanente Infragestellung
jeder Normativitit politischer Handlung. Das heifit aber, dass dieses
Unterlaufen jeder politischen Gestalt nicht wiederum als Lehre der
Freiheit gedacht werden darf.

Das Unterlaufen jeder politischen Gestalt soll aus der Perspektive
der verschobenen Aufteilung des Realen gedacht werden, nicht aus der
Perspektive des Subjekts: nicht als eine Erfahrung, die als Modell im
ethischen oder politischen Leben dienen kann, sondern als faktisches
Geschehen. Das Geschehen einer Neuaufteilung des Sinnlichen ist das
Geschehen eines (Auf-)Teilens von Qualitdten, Sensibilitidten, usw.
zwischen denen, die am jeweiligen Kunst-Geschehen teilnehmen. Ein
Geschehen, das sich zu keiner Ordnung gestaltet und sich in keiner
Gestalt des Realen anordnet, sondern seine eigene Materialitit, seine
Faktizitit, die res extensa seiner Zeitlichkeit ist.

Obwohl fiir Rancicre die »Bejahung der Kraft des Anonymen« der
der Politik zugrunde liegenden Gleichheit entspricht, kann die Kunst
nicht als Modell oder Analogon aufleristhetischer Ziele dienen. Wenn
man die &sthetische Sinnlichkeit, wie ich es vorgeschlagen habe, als
unbestimmbar denkt, dann wird die mit der politischen Gleichheit ver-
bundene »Anonymitit« der Kraft nur durch das Augenblickliche des
asthetischen Geschehens moglich: Die Kunst diktiert und konstatiert
nichts; sie ist vielmehr ein Geschehen, welches zu sich zuriick lauft.

8 Ranciere, Jacques: Der emanzipierte Zuschauer, Wien 2009.

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | MARITA TATARI

IST DIE ASTHETISCHE »NEUAUFTEILUNG DES
SINNLICHEN« POLITISCH?

Gerade dieser Geschehenscharakter der Kunst ldsst sich meines Erach-
tens mit einer der letzten Arbeiten Jean-Luc Nancys denken,’ die sich
zwar begrifflich von Ranciere unterscheidet, aber inhaltlich nicht so
entfernt ist, wie es den Anschein hat. Obwohl die Kunst nicht das ei-
gentliche Thema ist, wird man eingeladen, die heutige Kunst, schein-
bar im Gegensatz zur Ranciere, als nicht-politisch zu denken. Und
zwar nicht, weil es in ihr nicht mehr wie in der Moderne um den Sinn
unseres Gemeinsamseins ginge, sondern weil das Register des Sinns,
d.h. der ZweckméBigkeiten des Menschen, nicht zur Politik gehdren
sollte.

Diese Behauptung, dass das Register des Sinns nicht zur Politik
gehoren sollte, stimmt teilweise iiberein mit der Meinung, dass die Po-
litik notwendig unbegriindet bleiben sollte. Gerade weil es keinen
symbolischen, ontologischen Sinn, keinen Sinn des Gemeinsamseins,
kein Gemeinschaftliches gibt, worauf die Gesellschaft griinden kann,
sollte die Politik stdndig ihre eigenen Regeln neu erfinden und stindig
ihre Prinzipien in Frage stellen oder umwerfen.

Nancy behauptet nun aber, dass es eine politische Notwendigkeit
ist, die Politik als eine Sphére zu denken, welche den Zugang zu ande-
ren Sphiren, wo Sinn (also auch Sinn des Gemeinsamseins) stattfinden
kann, versichert.

Die Politik sollte die Eréffnung solcher Sphéren erlauben und im-
mer neu erfinden, ohne sie jedoch zu begriinden oder zu bestimmen.
Denn die Einstellung, dass alles politisch ist, setzt die Politik als be-
stimmbare Gestalt des Gemeinsamseins voraus, eine Gestalt, die sie
eben nicht hat und nicht haben darf. Die Politik sollte nicht der Ort
sein, wo Zweckmaifigkeiten iibernommen werden, sondern nur der Ort
des Ubergangs zur Moglichkeit von ZweckmiBigkeiten.

Diese Behauptung impliziert eine Transformation des Registers
des Sinns, eine Mutation des Verhéiltnisses der Menschen zu ihren Be-
stimmungen und ZweckmaéBigkeiten. Ich mochte hier diese Mutation,
die Nancy reflektiert, in die oben gefiihrte Diskussion der modernen
Asthetik einbringen, in die Diskussion der antinomischen Spannung,
welche von Schiller bis hin zu Adorno in der Kunst erkannt wurde

9 Nancy, Jean-Luc: Die Wahrheit der Demokratie, Wien 2009.

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RANCIERES ASTHETISCHE »NEUAUFTEILUNG DES SINNLICHEN« | 193

zwischen ihrer Verselbstindigung und ihrem Absolutheitsanspruch.
Denn die auf ihre eigene Sphire beschrinkte Kunst gibt nicht ihren
Anspruch auf, die menschliche ZweckmiBigkeit zu enthiillen. Im Ge-
genteil: Thre Beschrinkung ist gerade die Bedingung dafiir. Wie kann
man den Absolutheitsanspruch als auf eine Sphére beschriankt denken,
noch dazu — da sich »die« Kunst nicht auf eine Gestalt oder einen Be-
griff festlegen ldsst — als jeweils auf eine unbestimmbare Sphire be-
schriankt? Wie kann man die Allgemeingiiltigkeit des Schonen oder
den Absolutheitsanspruch des dsthetischen Sinns als einzeln denken?
Im Riickblick lisst sich in der neuzeitlichen Asthetik die heutige For-
derung erkennen, den #sthetischen Sinn und seinen Anspruch auf All-
gemeinheit paradoxerweiser in seinem jeweiligen einzelnen Vorkom-
men als ein Geschehen zu betrachten.

Wenn also der Sinn in beschrénkten, jedoch unbegriindeten und
unbestimmbaren Sphéren stattfindet, dann sollte man »die« Zweckmi-
Bigkeit des Menschen als singuldres Geschehen radikal vielfiltig den-
ken — ein Paradox, dass das Denken herausfordert. Der isthetische
Sinn enthiillt nicht die Bestimmung des Menschen und seiner Ge-
schichte, denn er kann weder als Modell dienen noch negativ das
undarstellbare Modell als Wahrheit der Politik anbieten. Der mit der
ZweckmiBigkeit des Menschen und also mit dem Gemeinschaftlichen
der Gesellschaft verbundene &sthetische Sinn (mit Nancy nicht-
politisch gedacht) diktiert der Politik nichts.

Vielmehr wird der Sinn zuriickgefiihrt auf ein jeweiliges Auftreten,
auf ein jeweiliges sinnliches Geschehen. »Der Sinn« also wére nichts
als die Verrdumlichung und Erdffnung eines Jetzt — wobei seine jewei-
lige Sinnlichkeit als Aktualitéit seiner Unendlichkeit betrachtet werden
sollte: absolute Prisenz des Inkommensurablen, wie Nancy Derridas
»différance« auslegt. Der Sinn wird in eine Sinnlichkeit zuriickge-
bracht, die jeweils geteilt wird und als solche der Akt der Er6ffnung
eines Raumes ist.

So gedacht aber, ist der Sinn die Bedingung des Gemeinsamen nur
als AuBerlichkeit des Sinnlichen. Nur als solche AuBerlichkeit impli-
ziert der Sinn jeweils einen Bezug zwischen den Menschen. Der &sthe-
tische Sinn ist demgeméB nicht der Gehalt oder die Form der Sinnlich-
keit, sondern einzig und allein seine sinnliche Mitteilung und dadurch
auch seine Teilung. Das Gemeinschaftliche wiirde dementsprechend in
der Kunst nicht dargestellt, sondern paradoxerweise jeweils im Singu-

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | MARITA TATARI

lar stattfinden. Es wére aber schlicht sein eigener Umlauf, jedes Mal
eine andere Teilung der Sinne.

So verstanden ist der &dsthetische und damit inhédrent kritische Sta-
tus der Kunst performativ, nicht einfach oder notwendig, weil er jede
Darstellung ausschlieBt (etwa ein Pliddoyer fiir Performativitit versus
Darstellung), sondern weil der Sinn der &sthetischen Performanz oder
Darstellung unabtrennbar vom idsthetischen Geschehen ist, das Ge-
schehen vom Teilen einer sinnlichen AuBerlichkeit, welche sich nicht
in Innerlichkeit umdrehen, in keine Gestalt, keinen Begriff einschlie-
Ben ldsst. Deswegen verschiebt ein solches Geschehen jede Organisa-
tion des Realen, jede »Aufteilung des Sinnlichen«. Es verschiebt, mit
Ranciere gesagt, den Teil des Lehrens wie den des Lernens. Daraus
folgt, dass man die mit der Kunst verbundene Kritik jeder Normativitit
als faktische Verschiebung der Sinnlichkeit eines jeden in der dstheti-
schen Erfahrung denken sollte, als augenblickliche Verschiebung sei-
nes Anteils an der jeweiligen Gestalt des Realen.

Genau eine solche faktische Verschiebung der Sinnlichkeit bringt
meines Erachtens die von Rimini Protokoll unternommene Umkeh-
rung der dramatischen Spannung hervor, die, anstatt {iber das Reale
hinaus auf seine mimetische Verwandlung abzuzielen, im Realen seine
Formbarkeit frei ldsst. Ein solches Theater vermittelt keinen politi-
schen Inhalt. Seine Performativitéit bringt jedoch das Gemeinsamsein
und die entsprechende gesellschaftliche Formung ins Spiel. Es handelt
sich keineswegs um die Verkorperung einer idealen Gemeinschaft, an
der alle, Kiinstler wie Zuschauer, teilnehmen wiirden, sondern um die
Versetzung des jedem eingeschriebenen Anteils im dargestellten Rea-
len und um die augenblickliche Befreiung der Plastizitit des Realen.

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RANCIERES ASTHETISCHE »NEUAUFTEILUNG DES SINNLICHEN« | 195

LITERATURVERZEICHNIS

Deck, Jan/Sieburg, Angelika (Hg.): Paradoxien des Zuschauens. Die
Rolle des Publikums im zeitgendssischen Theater, Bielefeld 2008.

Dreysse, Miriam, »Die Auffithrung beginnt jetzt«, in: Miriam Dreysse/
Florian Malzacher (Hg.), Experten des Alltags. Das Theater von
Rimini Protokoll, Berlin 2007, S. 76-99.

Dreysse, Miriam/Malzacher, Florian (Hg.): Experten des Alltags. Das
Theater von Rimini Protokoll, Berlin 2007.

Malzacher, Florian, »Dramaturgien der Fiirsorge und der Verunsiche-
rung«, in: Miriam Dreysse/Florian Malzacher (Hg.), Experten des
Alltags. Das Theater von Rimini Protokoll, Berlin 2007, S. 14-45.

Menke, Christoph: Die Gegenwart der Tragodie. Versuch iiber Urteil
und Spiel, Frankfurt a.M 2005.

Miiller-Scholl, Nikolaus: »(Un-)glauben. Das Spiel mit der Ilusion,
Forum Modernes Theater 22(2), 2007, S. 141-151.

Nancy, Jean-Luc: Die Wahrheit der Demokratie, Wien 2009.

Ranciere, Jacques: Das Unbehagen in der Asthetik, Wien 2007.

Ranciere, Jacques: Der emanzipierte Zuschauer, Wien 2009.

- am 15.02,2028, 00:22:23. o


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m 15.02,2026, 00:23:23,


https://doi.org/10.14361/9783839416730-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

