
Einführung:  
Zur Entstehung und Konsolidierung  
des türkischen Bildungssystems  

Arnd-Michael Nohl 

Erziehung dürfte es schon immer gegeben haben, doch ist die Entstehung von 
Einrichtungen, denen seitens der Gesellschaft die Funktionen des Erziehens und 
Bildens zugeschrieben werden, historisch situiert. Auch dort, wo – über einzelne 
Einrichtungen hinaus – ein Bildungssystem entsteht, lässt sich dessen Aufbau 
nicht von der Gesellschaft abstrahieren, von der es seine Aufgabe zugesprochen 
bekommt. Und selbst konsolidierte Bildungssysteme, die durchaus eigenständig 
und selbstbezogen operieren, verändern sich im Zusammenspiel mit gesellschaft-
lichem Wandel. 

Betrachtet man den Auf- und Ausbau des türkischen Bildungssystems, wie ich 
dies in meinem Beitrag tun möchte, so wird unmittelbar evident, dass der Wan-
del von Bildung und Gesellschaft weder linear voranschreitet noch eine einzige 
Fortschrittsgeschichte ist. Denn weder kann von einem stetigen, kontinuierlichen 
Wandel gesprochen werden – es gibt Phasen der Stagnation wie auch der Be-
schleunigung –, noch ist die Richtung des sozialen Prozesses immer schon ein-
deutig. 

In meinem Beitrag, der auch als Einführung in die Thematik des vorliegenden 
Sammelbandes gelesen werden kann, möchte ich die Entstehung, Etablierung und 
den Wandel des Bildungswesens/systems vis-à-vis der gesellschaftlichen Entwick-
lung betrachten. Das strukturierende Element dieses Aufsatzes stellen dabei die 
Schritte im Auf- und Ausbau des türkischen Bildungssystems dar, während die po-
litische, wirtschaftliche und soziale Geschichte der Türkei beziehungsweise ihres 
Vorgängerstaates, des Osmanischen Reiches, nur soweit berücksichtigt wird, wie es 
für das Verständnis der Veränderungsprozesse notwendig ist.1 

Ich beginne mit einer knappen Skizzierung des osmanischen Bildungswesens 
vor dem 19. Jahrhundert und verfolge dann den Aufbau neuer Organisationen 
und Institutionen im 19. Jahrhundert. Der Beginn einer Systembildung bezüg-
lich der Bildung kann in der Mitte des 19. Jahrhunderts beobachtet werden, doch 
die Etablierung des Bildungssystems sollte noch bis zur Herrschaft der Jungtür-
ken und dann der Kemalisten in den ersten 30 Jahren des 20. Jahrhunderts auf 
sich warten lassen. Mit der politischen Demokratisierung nach 1945 zeigte sich 
dann allerdings, dass es auch in einem zentralistischen Staat wie der Türkei nicht 

1  Vergleiche für eine Darstellung des türkischen Bildungswesens im Kontext der wirtschaftli-
chen, sozialen und politischen Geschichte Nohl (2008a). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 18 

so einfach möglich war, mit den kemalistischen Erziehungsreformen alle, insbe-
sondere die religiös-traditionellen gesellschaftlichen Milieus zu erreichen. Dass 
Bildung gleichwohl zur unverzichtbaren Institution der Gesellschaft geworden 
ist, wird dann in der Expandierung des Bildungssystems angesichts der demogra-
phischen und ökonomischen Entwicklung deutlich.2  

Das osmanische Bildungswesen vor dem 19. Jahrhundert 

Im Osmanischen Reich war Erziehung bis ins 19. Jahrhundert – ähnlich der 
Entwicklung in Mitteleuropa – weitgehend an die Religion gebunden, insofern 
man die heranwachsende Generation durch den und für den Islam erzog.3 Dabei 
ist zwischen der weitgehend nonformalen Erziehung auf dem Lande und einem 
kleinen, staatlich organisierten Bildungswesen zu unterscheiden:  

Das staatliche organisierte Bildungswesen hatte im Wesentlichen die Funktion, 
das Personal für den Herrschaftsapparat heranzuziehen, welcher seine ideologi-
sche Legitimation aus dem Islam zog. Schematisch vereinfacht, gab es folgende 
Schulen: In den Knabenschulen (sibyan mektebi), die „religiöses und moralisches 
Wissen“ lehren und den Kindern dazu dienen sollten, „den Koran auswendig zu 
lernen“ (Okçabol 2005: 23–24),4 wurden Jungen und (im Widerspruch zu ihrer 
Bezeichnung) auch Mädchen von Imamen erzogen. In der hieran anschließen-
den medrese wurde neben dem religiösen auch wissenschaftliches Wissen gelehrt – 
wobei ab dem 16. Jahrhundert eine religiöse Dogmatisierung in diesen Schulen 
zu beobachten war (İnal 2008: 30–36). Die Absolventen der medrese arbeiteten 
dann als Beamte, Imame oder Lehrer. Eine wichtige Rekrutierungsagentur für 
Staatsbeamte war auch die enderun mektebi. Hier wurden Kinder, die nichtmusli-
mischen Familien in den eroberten Gebieten entrissen worden waren, als Musli-
me erzogen und als treue Diener des Sultans auf den Staatsdienst vorbereitet 
(Okçabol 2005: 24). Die Janitscharen5 wurden dagegen in der „Schule für unge-
übte Knaben“ (acemi oğlanları mektebi) ausgebildet. 

2  Für Kritik und Anregungen zu einer früheren Version dieses Aufsatzes möchte ich bei Bar-
bara Pusch, Nazlı Somel und Anja Mensching herzlich bedanken.    

3  Im europäischen Mittelalter standen Bildungseinrichtungen noch – etwa als Klosterschulen 
– weitgehend im Dienste der Religion; erst allmählich entwickelte sich ein System aufein-
ander bezogener Bildungsinstitutionen, wie es – im Sinne eines Bildungssystems – dann 
zum Charakteristikum moderner Gesellschaften geworden ist (Zymek 2008: 208). 

4  Dieses und alle folgenden Zitate aus türkischsprachigen Quellen wurden vom Autor über-
setzt. 

5  Bei den Janitscharen (yeniçeri) handelt es sich um eine Elitetruppe des Sultans, deren An-
gehörige bis ins 17. Jahrhundert als Knaben unter den christlichen Völkern des Osmani-
schen Reichs (zwangs-)rekrutiert und islamisiert wurden. Waren diese Janitscharen ihrem 
Herrscher besonders treu, so erlangte das Janitscharenkorps, als später auch muslimische 
Knaben rekrutiert wurden, eine eigene Machtstellung im Reich (Matuz 1989). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

19 

Die Landbevölkerung profitierte von diesen Schulformen nicht, was jedoch 
nicht heißt, dass sie keine Orte des Lernens kannte. „Das religiöse Erziehungsnetz 
und seine Praktiken, die in Anatolien in religiösen Institutionen wie Dervisch-
Orden, religiösen Bruderschaften und Gebetsstätten in hohem Maßen und weit 
verbreitet vorhanden waren, haben als ein Feld, dem die armen Dorfbewohner, 
Ladenbesitzer und Handwerker hohe Bedeutung beimaßen, lange Zeit und auf 
sehr effektive Weise ihre Existenz bewahren können“ (İnal 2008: 28).6 

Im Hintergrund dieser Kluft zwischen der staatlich organisierten Heranziehung 
von Eliten und der nonformalen Erziehung auf dem Lande stand ein Staat, der 
mit seiner eigenen Bevölkerung hauptsächlich durch Steuerzahlungen und den 
Militärdienst in Verbindung trat. Selbst der formale Charakter der Knabenschulen 
(und bisweilen auch der medrese) sollte nicht überschätzt werden. So schreibt 
Somel (2001: 18): The „responsibility of providing education for common people 
was left to religious agencies within the community acting on private initiative“. 
Die Schulen und deren Lehrer wurden von lokalen Stiftungen und Eltern finan-
ziert; es gab keine Anzeichen einer zentralen Kontrolle (Somel 2001: 18–19). Eine 
stärkere Integration von Staat und Gesellschaft – wie sie unter anderem durch ein 
Bildungssystem ermöglicht werden kann und wie sie in Nationalstaaten zu beo-
bachten ist – war nicht notwendig, hatte sich der imperiale Herrschaftsapparat des 
Osmanischen Reichs doch seit seiner Gründung 1299 bis zu seiner größten Aus-
breitung im 16. und 17. Jahrhundert durch die Eroberung immer neuer Gebiete 
und deren darauffolgende Tributzahlungen finanziert.  

Man kann für diese Zeit noch nicht von einem Bildungssystem im engeren 
Sinne sprechen, sondern eher von einem „Bildungswesen“. Mit diesem Begriff 
werden von Müller/Zymek (1987: 18) „die noch nicht systematisierten Schulfor-
men und Bildungsmöglichkeiten“ bezeichnet, die (bislang) einer übergreifenden 
Ordnung entbehren. Wie gezeigt, bereiteten die unterschiedlichen Schulformen 
(medrese, acemi oğlanları mektebi, enderun mektebi) zwar auf spezifische Laufbahnen 
vor; doch standen sie noch nicht in einem Bezug zueinander. Somit konnte sich 
hier auch kein Binnenleben innerhalb des Bildungswesens entfalten, das zu einer 
Systematisierung geführt hätte. 

                                                                                          
6  Zu den Unterrichtsinhalten der Knabenschulen schreibt Somel: „The educational aim of the 

pre-modern Islamic school system at the primary level was the inculcation of basic religious 
knowledge to students, particularly the learning of Quranic verses by heart, whereas in the 
next educational stage of medreses the students could concentrate on deeper learning of re-
ligious knowledge. In this context the instruction of reading and writing had merely a func-
tional sense, while it did not belong to the ultimate educational goal of the traditional Is-
lamic school system to transmit utilitarian-practical knowledge“ (Somel 2001: 19). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 20 

Aufbau neuer Bildungsorganisationen und -institutionen  
im 19. Jahrhundert 

Mit den ersten militärischen Niederlagen im 18. und 19. Jahrhundert (so verlor 
man im Krieg mit Russland von 1768–1774 große Gebiete im Osten, Anfang des 
19. Jahrhunderts begannen Aufstände und Unabhängigkeitsbewegungen in Süd-
osteuropa, Ägypten wurde abtrünnig) verlor das Osmanische Reich nicht nur sei-
ne zentrale Finanzierungsgrundlage der Tributzahlungen; es wurde auch deutlich, 
dass seine bis dato siegreichen Armeen jener Ausrüstung und Ausbildung entbehr-
ten, die die Heere der europäischen Mächte so überlegen gemacht hatten.  

Vor dem Hintergrund dieser Probleme begann Sultan Mahmut II. (1808–1839), 
neue Einrichtungen zu schaffen, die die Kader einer modernen Armee heranziehen 
sollten (Zürcher 1993: 41). Im Jahre 1827 entstanden eine militärische Schule für 
Medizin (mekteb-i tıbbiye-i şahane) und 1834 eine Militärakademie (mekteb-i harbiye), 
deren Abgänger in den folgenden Jahren eine wichtige Rolle nicht nur in der Ar-
mee spielen sollten. 

Zunächst einmal lassen sich diese Bildungseinrichtungen als einfache Organisa-
tionen verstehen: Sie zeichnen sich durch explizierte Regeln aus, die als formali-
sierte Verhaltenserwartungen Rollen innerhalb der Organisation (etwa diejenige des 
Offiziersanwärters) definieren, aber noch keine etablierte Bedeutung für die weitere 
Gesellschaft haben. Diese Organisationsregeln (zum Beispiel zur Dauer des Studi-
ums) müssen von all jenen erfüllt werden, die Mitglied der Organisation sind, so-
fern sie nicht ihre Mitgliedschaft riskieren möchten.7 Die erfolgreiche Absolvierung 
des durch diese Organisation vorgesehenen Lehrprogramms verschaffte dann den 
Abgängern die Möglichkeit, in die in den folgenden Jahren aufgebaute neue Ar-
mee einzutreten.  

Zeitgleich mit dem Aufbau einer neuen Armee kam es zum Ausbau der staatli-
chen Bürokratie; deren Kader wurden allerdings zunächst eher informell, das heißt 
nicht in eigens zum Zwecke der Bildung eingerichteten Organisationen ausgebil-
det: Viele der zukünftigen höheren Bürokraten starteten ihre Karriere im Außen-
ministerium und seinen Botschaften, deren Zahl in Europa stetig wuchs. Dort 
konnten die angehenden Verwaltungsfachleute Fremdsprachen lernen und sich mit 
westlicher Literatur und Wissenschaft beschäftigen (Matuz 1985: 223f.). Erst später, 
ab 1839, wurden auch für die Ausbildung der Bürokraten eigens Professionsschu-
len errichtet (Somel 2001: 15). 

Jenseits der Unterschiede zwischen der informellen Ausbildung der Bürokra-
ten und der organisierten militärischen Ausbildung ist beiden gemeinsam, dass 
Bildung weiterhin ausschließlich ein Mittel zum Zweck (der Modernisierung des 

7  Vergleiche zu diesem Verständnis von Organisation, mit dem ich teilweise an Luhmann 
(1964: 38) anknüpfe, Nohl (2010: Kapitel 6.3). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

21 

Staatsapparats und seiner Armee) ist (Somel 2001: 15). Eigenständige Erwartun-
gen an (die Vermittlung von) Bildung haben sich hier noch nicht entwickelt. 

Erste Anstöße, mit denen Bildung ganz allmählich zum Gegenstand eigenstän-
diger Erwartungen avancieren sollte, wurden indes mit dem Erlass eines Edikts 
(ferman) gegeben, mit dem Mahmut II. 1824 die Grundschulpflicht für Jungen ein-
führte. Auch dass im Jahre 1846 der Besuch der vierjährigen Knabenschule (sibyan 
mektebi) zur Pflicht gemacht (Okçabol 2005: 27) und mit einer Verordnung von 
1847 dann in diesen Knabenschulen die Unterrichtung im Schreiben angestrebt 
wurde (zuvor wurde eher der Koran auswendig gelernt (Akyüz 1993: 140)), zeigt, 
dass säkularer Bildung in der Gesellschaft eine zunehmende Bedeutung zukam.  

Dabei darf indes nicht davon ausgegangen werden, dass etwa die Grundschul-
pflicht auch (organisatorisch) durchgesetzt worden wäre oder alle Absolventen der 
Knabenschule alphabetisiert worden wären. Die Grundschulpflicht konnte bis weit 
in das 20. Jahrhundert hinein in der Türkei noch nicht durchgesetzt werden (Aky-
üz 1993: 131). Gleichwohl kann hier von der Entstehung erster moderner Bil-
dungsinstitutionen gesprochen werden.  

Institutionen sollen hier im „Sinne einer sozialen Ordnung, die für das mensch-
liche Handeln Erwartungssicherheit bietet“ (Kuper/Thiel 2009: 484), verstanden 
werden. Sie mindern auf der Ebene der Gesellschaft die „Unsicherheiten menschli-
cher Interaktion“ (North 1992: 30) und spuren Handlungen ein. Dadurch ermögli-
chen Institutionen einerseits Handeln und begrenzen es andererseits (Giddens 
1988; Ortmann 2004: 24ff.). 

Bei der Grundschulpflicht haben wir es allerdings nur mit Erwartungen an ima-
ginierte, nicht an tatsächlich sich vollziehende Handlungen (dass ein jeder sein 
Kind zur Schule zu schicken habe) zu tun. Gleichwohl ist mit Entstehung dieser 
expliziten Institution, in der Verhaltenserwartungen etwa als Gesetze formuliert 
sind, nunmehr alles Handeln, das diesen Erwartungen entgegensteht, potentiell als 
Abweichung thematisierbar.  

Der Besuch der Grundschule war aber noch nicht zur Selbstverständlichkeit, ge-
nauer: zur impliziten Institution, in der „habitualisierte Handlungen durch Typen 
von Handelnden reziprok typisiert werden“ (Berger/Luckmann 2003: 58), gewor-
den (zum Beispiel das von einem 7-Jährigen per se erwartet wird, dass er in die 
Schule geht, und dass ein 7-Jähriger auch erwartet, dass man dies von ihm erwar-
tet). Vielmehr muss man davon ausgehen, dass neben den neuen expliziten Institu-
tionen in der osmanischen Gesellschaft implizite Institutionen fortdauerten, die 
Primarerziehung eng an die religiöse Praxis banden (Zürcher 1993: 47f.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 22 

Beginn der Systembildung durch reziproke Organisierung 

Die Anfänge eines Bildungssystems im Osmanischen Reich sind indes sicherlich 
nicht auf der Ebene der Primarstufe zu verorten, sondern finden sich im Sekun-
dar- und Tertiärbereich.8 Zudem hatte der Beginn einer Systembildung nicht so 
sehr mit Institutionen, das heißt mit gesellschaftlich (implizit oder explizit) festge-
legten Verhaltenserwartungen, sondern vornehmlich mit den neuen Bildungsor-
ganisationen zu tun, die im Tertiärbereich agierten. 

Institutionen „restringieren und ermöglichen“ Handeln, ohne dass man es ih-
nen selbst zuschreiben könnte. Demgegenüber werden Organisationen „Hand-
lungen und Handlungsfolgen unmittelbar zugeschrieben, sie gelten als zurech-
nungsfähig, verantwortlich“ (Ortmann 2004: 25). Die Grundschulpflicht etwa ist 
zwar eine (explizite) Institution, die Handeln einspurt, man würde sie aber nicht 
als Akteur betrachten. Demgegenüber ist die Professionsschule der Bürokraten, 
mülkiye mektebi, eine Organisation, die agiert und für Erfolg und Versagen ihres 
Handelns verantwortlich gemacht werden kann. 

Ein zentrales Handlungsproblem der seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert 
neu entstandenen Bildungsorganisationen (militärische Akademien und Professi-
onsschulen) bezog sich auf ihre Novizen. Sie beklagten sich über deren schlechte 
Vorbildung, die solche Ausmaße annahmen, dass manche unter ihnen nicht ein-
mal lesen und schreiben konnten. Bei Somel heißt es hierzu: „Since no modern 
primary school system existed at that time, soldiers or even military officers from 
the army corps were admitted to these schools who at first had to acquire the ba-
sic skills of literacy as well as elementary knowledge“ (2001: 21).  

Auch um den Bedarf der militärischen Akademien und Professionsschulen an 
säkular gebildeten Schülern zu stillen, wurden in der Zeit nach 1839 vierjährige 
säkulare Heranwachsendenschulen (rüşdiye)9 aufgebaut (Akyüz 1993: 142), in de-
nen neben religiösem auch weltliches Wissen gelehrt wurde. 1852 gab es in Istan-
bul 12 rüşdiye, 1869 wurde in einer Verordnung für die öffentliche Erziehung vor-
gesehen, dass in allen Ortschaften mit mehr als 500 Haushalten eine rüşdiye einge-
richtet werden sollte (Akyüz 1993: 143).  

Da weiterhin eine Lücke zum Tertiärbereich klaffte, wurden dann auch Schulen 
der Sekundarstufe II (idadiye mektebi) eingeführt (Akyüz 1993: 144). Später bauten 
diese idadiye-Schulen systematisch auf der rüşdiye auf und dauerten drei Jahre 
lang. In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts konnten sich diese idadiye-
Schulen etablieren, während die rüşdiye scheiterten. 

Die Professionsschulen des Tertiärbereichs waren noch eindeutig auf die Ar-
mee und Bürokratie bezogen, in die sie ihre Absolventen schickten. Mit dem 
Aufbau der rüşdiye- und idadiye-Schulen entstanden dann aber Bildungsorganisa-

8  Dies ist im Übrigen in Mitteleuropa ähnlich gewesen, vergleiche dazu Zymek (2008). 
9  Dieser Name verweist auf rüşd, den Heranwachsenden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

23 

tionen, deren zentrale Umweltreferenz selbst wiederum Bildungsorganisationen 
(nämlich die Professionsschulen) waren. Später begann man, Bildung über den 
Aufbau einzelner Schulen hinaus zu organisieren: 1857 wurde das Ministerium 
für öffentliche Erziehung gegründet, das ab 1869 mit der Verordnung für öffent-
liche Bildung (Maarif-i Umumiyye Nizamnamesi) auch eine Provinzverwaltung 
ausbaute (Somel 2001: 90–108). War das Personal der säkularen Sekundarschulen 
zuvor noch ausschließlich von medrese-Absolventen gestellt worden, so wurden 
diese, seit ab 1848 die LehrerInnenseminare auf- und ausgebaut wurden, zuneh-
mend aus dem Lehramt verdrängt.  

All dies kann man als den Anfang eines Bildungssystems – im Sinne eines ge-
sellschaftlichen Funktionssystems – begreifen. Gemeint ist hiermit eine Struktur 
von verschiedenen Organisationen, die sich aufeinander beziehen und ihre zen-
tralen Codes (die um Bildung ranken) von den Codes der Umwelt unterschei-
den.10 Sicherlich sind im osmanischen Bildungssystem, wie Fortna (2005) und 
Somel (2001) deutlich machen, weiterhin starke islamische Elemente, sowohl was 
das Lehrpersonal als auch was die Unterrichtsinhalte anbetrifft, zu finden. Doch 
ist die Funktion dieses Systems nicht mehr die Förderung der Religiosität, son-
dern die Qualifizierung der heranwachsenden Generationen.  

Nicht nur im Unterricht selbst, sondern auch in der Kommunikation zwischen 
den Institutionen des Bildungssystems wird Bildung zum Fokus, betrachtet man 
etwa die Korrespondenz zwischen der Hohen Pforte und den regionalen Erzie-
hungsdirektorInnen oder deren jährliche Berichte (Fortna 2005: 159f.). Man 
kann hier von einem gesellschaftlichen Funktionssystem sprechen, das allmählich 
ein Eigenleben entfaltet und sich immer stärker von seiner Umwelt abgrenzt.11  

Die Bildung eines Systems säkularer Bildung ging so weit, dass im Jahre 1872 
mit der Gründung der ibtidai mektebi genannten Primarschulen auch ein Ersatz 
für die religiösen sıbyan mektebleri (Knabenschulen) geschaffen wurde.12 Konnten 
zuvor noch die säkulare Sekundar- (rüşdiye und idadi) und Tertiärstufe gegenüber 
dem islamisch geprägten Bildungswesen der sibyan mektebi und medrese komple-

                                                                                          
10  Vergleiche zu den Begriffen des gesellschaftlichen Funktionssystems und des Codes, mit 

dem ich auf Luhmanns Überlegungen zurückgreife, ohne seine Systemtheorie zu über-
nehmen, Nohl (2010: 195ff). 

11  Müller/Zymek schreiben zur Systemkonstitution: „Erst ab dem historischen Zeitpunkt, in 
dem die Vielzahl der verschiedenen Schulformen oder Bildungseinrichtungen einen inne-
ren Zusammenhang erhielten, in dem die verschiedenen Teile aufeinander bezogen und in 
ihren spezifischen Funktionen miteinander verbunden waren, sollte der Systembegriff ver-
wandt werden“ (1987: 18). 

12  Somel zufolge gab es allerdings dann zwei verschiedene Gründe, warum die Primarbildung 
reformiert wurde: Erstens die Anforderungen an die Eingangsqualifikationen von Schülern 
der Professionsschulen (2001: 27), andererseits die Konkurrenz mit Ägypten, das seine 
Primarschulen bereits in den 1830er Jahren reformiert hatte (2001: 28). Zur Bedeutung von 
Konkurrenz für den Wandel von Bildung siehe auch meine nachwörtlichen Überlegungen 
zu diesem Band. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 24 

mentär erscheinen,13 da sie auf unterschiedliche Berufsfelder vorbereiteten, so 
drückte sich in den neuen Primarschulen (ibtidai) der Wille der osmanischen Re-
former aus, die Bildung weiter zu säkularisieren und dem Zugriff der Religionsge-
lehrten (ulema)14 zu entreißen:  

„Prior to the Regulation of Public Education (1869) traditional Quran schools and me-
dreses, as an educational network under the control of the ulema, remained a legitimate 
parallel structure side by side with the network of government secondary schools […] 
Only the growing understanding among the tanzimat-bureaucrats of the need to secular-
ize primary education could begin to shake the ancient monopoly of the ilmiyye over 
Islamic primary education“ (Somel 2001: 15).  

Die Etablierung des Bildungssystems im frühen 20. Jahrhundert 

Die ersten Anfänge eines Systems säkularer Bildung, die, wie gezeigt, im Tertiär- 
und Sekundarbereich zu finden sind, hatten auch Auswirkungen auf die Erwar-
tungen an den Lebenslauf eines gebildeten jungen Mannes im Osmanischen 
Reich. Noch bis weit in das 19. Jahrhundert hinein war es eine Selbstverständ-
lichkeit, dass der Lebenslauf durch eine religiöse Erziehung geprägt sei. Vom Ab-
solventen der Knabenschule und medrese wurden bestimmte Fähigkeiten und 
Handlungsweisen erwartet, und diese Absolventen wussten auch um die gesell-
schaftlichen Erwartungen, die an sie gestellt wurden. Diese implizite Institution 
(siehe oben) wurde ihrer Selbstverständlichkeit entrissen, sobald die ersten Ab-
solventen der neuen Professionsschulen in der Bürokratie und Armee Fuß fass-
ten. Mit den neuen, säkularen Bildungsorganisationen begann sich eine neue 
(implizite) Institution des Lebenslaufs zu formieren,15 die auf die säkulare Bil-
dung der bürokratischen und militärischen Eliten verwies und in Konkurrenz zur 
in der medrese gebildeten religiösen Führungsschicht der ulema trat.16 Als diese 
Eliten, die großenteils auch in Westeuropa gelebt hatten, Anfang des 20. Jahr-
hunderts an die Macht kamen, begann sich das säkulare Bildungssystem auch ge-
genüber der ulema durchzusetzen. 

13  Zudem waren viele Lehrer der rüşdiye- und idadi-Schulen medrese-Absolventen. 
14  Als ulema wird die in sich selbst hierarchisch strukturierte Gruppe der religiösen Würden-

träger im Islam bezeichnet.  
15  Zur Institutionalisierung des Lebenslaufs siehe Kohli (1985). 
16   İnal hält insbesondere das Nebeneinander von religiöser und militärischer Beschulung für 

prekär: „Die Medresen und Sibyan Schulen, in denen sich die Geisteshaltung des Mittelal-
ters fortsetzte, auf der einen Seite, und die neu eröffneten modernen Militärschulen auf der 
anderen Seite, begannen alsbald zwei unterschiedliche Wertesysteme zu symbolisieren“ (İnal 
2008: 37). Zürcher kommentiert: „It goes without saying that this was not an educational 
system designed to stimulate a feeling of national solidarity or even a common identity 
among the literate elite of the empire (still less than 10 per cent of the population)“ (Zür-
cher 1993: 66). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

25 

Schon in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts hatte sich eine Gruppe gut 
ausgebildeter Bürokraten und Intellektueller formiert, die liberalen und zugleich 
islamischen Ideen nachgingen und den Nationalgedanken vorantrieben. Diese 
„Jungen Osmanen“, die in Frankreich, wo sie einige Vertreter hatten, später auch 
„Jeune Turcs“ (Jungtürken) genannt wurden, ließen sich auch nicht durch die Ver-
abschiedung einer Verfassung 1876 beeindrucken, zumal diese alsbald wieder au-
ßer Kraft gesetzt wurde. „The new generations being trained in schools like the 
Civil Service Academy (mülkiye) and War Academy (harbiye) continued to be at-
tracted by the liberal and constitutional ideas, as well as by the Ottoman patriot-
ism of the Young Ottomans, whose books they read and discussed clandestinely“ 
(Zürcher 1993: 90). Es formierte sich gegen Ende des Jahrhunderts eine Wider-
standsgruppe, das Komitee für Einheit und Fortschritt (İttihat ve Terakki Cemiyeti, 
im Folgenden als KEF abgekürzt), die stark auch auf Exilanten in und aus Frank-
reich aufbaute. 1908 erzwang das KEF erfolgreich die Wiedereinsetzung der Ver-
fassung, die zwischenzeitlich ausgesetzt worden war. Die Zeit der Jungtürken be-
gann (Matuz 1985: 251),17 mit der jene Personen, die über einen eher säkularen 
Lebenslauf verfügten, an die Macht kamen.  

Waren die Bürokraten des Sultans immer noch bemüht gewesen, ihre Refor-
men so anzulegen, dass sie den Rückhalt der ulema nicht allzu sehr gefährdeten, 
so machten die Reformen der Jungtürken auch nicht mehr vor dem religiösen 
Zweig der Sekundarschulen halt. Die medrese wurde an das Erziehungsministerium 
angebunden, ihr Curriculum modernisiert und westliche Sprachen als Pflichtfach 
eingeführt (Zürcher 1993: 125). Insbesondere die Mädchen und Frauen profitier-
ten sowohl vom Ausbau der Schulen als auch von der Einführung der Primar-
schulpflicht für Mädchen im Jahre 1913 und von der Schaffung akademischer 
Ausbildungsmöglichkeiten für Frauen (Zürcher 1993: 126). 

Wenngleich in der Zeit der jungtürkischen Herrschaft keine neuen Bildungsinsti-
tutionen aufgebaut wurden, nahmen Fragen der Bildung doch immer größeren 
Raum in der gesellschaftlichen Debatte ein. „Probleme der Bildung wurden in 
Lehrerzeitschriften und der Presse zum ersten Male breit diskutiert, neue Ansich-
ten wurden geäußert. Einige von ihnen bildeten den Samen für die Praktiken in 
der Zeit der Republik“ (Akyüz 1993: 230). Zu diesen neuen Ansichten gehörte 
auch die Geisteshaltung der politischen Führer des KEF: „Important elements in 
this set of attitudes were nationalism, a positivist belief in the value of objective 
scientific truth, a great (and somewhat naive) faith in the power of education to 
spread this truth and elevate the people, implicit belief in the role of the central 
state as the prime mover in society and a certain activism, a belief in change, in 
progress“ (Zürcher 1993: 137). 

                                                                                          
17  In der türkischen Geschichtsschreibung wird diese Zeit auch als jene der zweiten konstitu-

tionellen Monarchie (ikinci meşrutiyet) bezeichnet (Matuz 1985: 251).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 26 

Eine günstige Gelegenheit, das säkulare Bildungssystem endgültig zu etablie-
ren, entstand erst zehn Jahre später. Nach der verheerenden Niederlage der Os-
manen im Ersten Weltkrieg hatten die Anhänger Mustafa Kemals einen siegrei-
chen Krieg geführt. Dieser erlaubte es einer Bevölkerung, die von der Zusammen-
setzung her immer muslimischer und türkischer geworden war, in einem eigenen 
Land in den Grenzen etwa der heutigen Türkei zu leben. Die neuen Eliten der 
Türkei versuchten sich von den Jungtürken des Osmanischen Reichs abzugrenzen. 
Doch sosehr Mustafa Kemal, der Gründer der Republik Türkei, die Differenz zum 
Regime der Jungtürken betonte, sosehr knüpfte er doch an einige ihrer Ideen und 
politischen Konzepte an (Zürcher 1993: 192; Kafadar 1997: 125).  

Mustafa Kemals Konzepte für das Bildungssystem bauten einerseits auf dem 
bisher erreichten Stand der Institutionalisierung und Systembildung auf, doch 
konnte er die Reformen nun, nachdem die ulema mit dem Ende des Sultanats 
(1922) und Kalifats (1924) einen wichtigen Rückhalt verloren hatten, radikalisieren. 
Zunächst, am 3. März 1924, wurde das Gesetz zur Vereinheitlichung der Erziehung 
(tevhid-i tedrisat kanunu) verabschiedet. Dies sah vor, dass alle Bildungs- und Wis-
senschaftsorganisationen an das Ministerium für Bildung angebunden würden 
(§1), einschließlich der Schulen, die zuvor vom Ministerium für Stiftungen und is-
lamisches Recht verwaltet worden waren (§§2 und 3). Auch die Ausbildung der 
Imame sollte nunmehr durch das Erziehungsministerium organisiert werden (§4) 
(Akyüz 1993: 285). Selbst die Schulen der Minderheiten, die durch den Vertrag 
von Lausanne geschützt wurden, wurden an das Erziehungsministerium gebunden. 
Sie mussten die Fächer Türkisch, türkische Geschichte und Geographie der Türkei 
sowie Landeskunde einführen (Kaplan 2005: 160).  

Wenige Tage nach Verabschiedung des Gesetzes zur Vereinheitlichung der Er-
ziehung erließ der Erziehungsminister eine Verordnung, die zur Schließung der 
(religiös geprägten) medresen führte. Wohlweislich hatte Mustafa Kemal die Schlie-
ßung der medresen nicht zusammen mit dem Gesetz zur Vereinheitlichung der Er-
ziehung eingebracht, traf diese Entscheidung doch auf breiten Protest in der Be-
völkerung (Kafadar 2002: 352).  

Mit diesem (vorläufigen) Ende der medrese, „der tausendjährigen Erziehungsin-
stitution islamischer Zivilisation und Kultur“ (Kafadar 2002: 353), etablierte sich 
auch eine türkisch-national(istisch)e und okzidentalistische Geisteshaltung. Diese 
Verwestlichung des Bildungssystems zeigte sich auch in dem Beginn der Koeduka-
tion, die 1924 in den städtischen Grundschulen und später auch in den höheren 
Schulen eingeführt wurde (Okçabol 2005: 39).  

All diese Neuerungen im Erziehungswesen sind – Kafadar zufolge – nicht 
mehr einfach als Reformen zu bezeichnen. Vielmehr handele es sich um eine 
Revolution.  

„Die Methode der neuen Ära trennte sich völlig von der Haltung, die sozialen, politi-
schen und kulturellen Probleme, die als Folge von zweihundert Jahren Verwestlichung 
entstanden waren, durch Verbesserungen zu lösen. Sie zeichnete sich durch einen radika-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

27 

len und zeitweise harten Zug aus, der darauf gerichtet war, einen vollständigen sozialen 
Wandel zu realisieren“ (Kafadar 1997: 138).  

Angesicht der oben skizzierten Ursprünge des säkularen Bildungssystems im Os-
manischen Reich muss man dieser Einschätzung nicht unbedingt folgen, da eben 
kein vollständig neues System errichtet wurde. Allerdings liegt der radikale Charak-
ter des Bildungssystems der türkischen Republik zumindest darin begründet, dass 
dieses nicht mehr nur säkular, das heißt auf eine Bildung jenseits religiöser Lebens-
führung ausgerichtet war. Vielmehr diente das Bildungssystem dazu, die Religion 
dem Staat und das Religiöse der sonstigen Lebensführung unterzuordnen. Insofern 
kann es eher als laizistisches Bildungssystem bezeichnet werden.18  

Mit dem Wandel vom Säkularismus zum Laizismus hat sich das Bildungssy-
stem somit in den 1920er Jahren endgültig etabliert. Sieht man einmal von den 
Schulen des Militärs ab, die ihre Eigenständigkeit bewahren konnten, so waren 
nunmehr alle Bildungsorganisationen so angeordnet, dass sie aufeinander ver-
wiesen, dass Übergänge zwischen den einzelnen Schulen etabliert waren und 
dass eine zentrale Organisation (Ministerium) die unterschiedlichen Bildungsor-
ganisationen koordinierte. Im Schuljahr 1937–1938, also etwa zur Zeit des Todes 
von Atatürk, sah das türkische Bildungswesen folgendermaßen aus: 

Tabelle 1: Zahlen der Schulen und SchülerInnen 1937–38 

 Zahl der Einrichtungen Zahl der SchülerInnen 

Vorschule 47 1 555 

Primarschule 6 700 764 691 

Mittelschule 214 74 107 

Allgemeinbildendes Gymnasium 68 20 916 

Berufsbildendes Gymnasium 78 10 358 

Hochschule 19 9 384 

Quelle: Okcabol 2005: 46 

Auch der Code, dessen sich die Bildungsorganisationen nunmehr bedienten und 
bedienen mussten, kreiste nunmehr um einen gemeinsamen Gedanken, jenen 
der laizistischen Bildung. Das Bildungssystem der Türkei hatte eine eigene Refe-
renz gefunden. 

Versucht man die türkische Bildungsgeschichte in unterschiedliche Phasen ein-
zuteilen, so kann man für das frühe 19. Jahrhundert noch nicht von einem Bil-
dungssystem, sondern eher von einem Bildungswesen sprechen, dessen Institutio-
nen sich kaum aufeinander bezogen, dafür aber umso mehr an das Militär, die Bü- 
 
                                                                                          
18  Bis zu diesem Zeitpunkt verweist der türkische Laizismus durchaus auf den französischen, 

was sich später allerdings ändern sollte.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 28 

rokratie und die Religion gebunden waren. Für die Zeit vor der Republikgründung 
ist sicherlich von einer „Systemfindung“ (Müller/Zymek 1987: 13) zu sprechen, in 
der das Gefüge der einzelnen Bildungsinstitutionen beziehungsweise -organisatio- 
nen untereinander noch unklar war und ausgetestet wurde (wie zum Beispiel an 
der allmählichen Ersetzung der rüşdiye durch die idadiye oder an der Fortexistenz 
der medrese zu sehen ist). Demgegenüber gelang es den Kemalisten, nach ihren Vor-
stellungen ein Bildungssystem zu konstituieren, mit dem – wie es Müller/Zymek 
(1987: 13) für die Systemkonstitution schreiben – „fast nicht mehr aufhebbare, Ord-
nungs- und Strukturprinzipien durchgesetzt und funktionale Zuordnungen und 
Abgrenzungen vorgenommen werden“. 

Betrachtet man den Zusammenhang von Bildung und sozialem Wandel in den 
ersten drei Phasen der Entstehung des Bildungssystems, so lässt sich folgendes fest-
stellen: 

1. Der Ursprung der Innovationen im Bildungswesen, das heißt der Aufbau neu-
er Organisationen, begann mit der außenpolitischen Krise und den militäri-
schen Niederlagen des Osmanischen Reichs. Auch die ersten Bildungsinstitu-
tionen (Grundschulpflicht) waren das Ergebnis einer allgemeinen Modernisie-
rungsanstrengung, die sich auf die Armee und die staatliche Bürokratie, kei-
neswegs aber auf die Wirtschaft richtete.

2. Die Systemfindung begann dann aber, als die ersten Innovationen im Bil-
dungswesen den Aufbau weiterer Bildungsorganisationen (im Sekundar- und
Primarbereich) notwendig machten. Hier handelt es sich um eine Entwicklung,
die weniger von außen, das heißt von der Gesellschaft als solcher angestoßen
wurde, denn auf Binnenprobleme des Bildungswesens zurückzuführen ist.

3. Mit seiner eingeschränkten Funktion als Mittel im Konkurrenzkampf mit den
europäischen Mächten beschränkte sich das osmanische Bildungssystem auf
die Erziehung der Eliten, das heißt der Bürokraten, ulema und Offiziere. Auf
diese Weise konnten wichtige Elemente des traditionellen Bildungswesens
fortexistieren (sibyan mektebi und medrese).

4. Erst die Verschärfung der politischen Krise durch den ersten Weltkrieg und die
von den Kemalisten erfolgreich überstandene Existenzkrise des türkischen
Staates (siegreicher Befreiungskrieg) konnten die Kemalisten legitimieren, die
Parallelität des traditionell-islamischen Bildungswesens und des säkularen Bil-
dungssystems zugunsten des letzteren zu überwinden.

5. Das säkulare Bildungssystem diente nicht nur der Modernisierung des Landes,
sondern hatte – wie alle Bildungssysteme auch – zudem eine ideologische
Funktion. War im Osmanischen Reich neben der ideologischen Legitimierung
des Sultanats auch die Verbürgung des Islam für die Schulen wichtig gewesen,
so dienten in der frühen Republik die Schulen auch zur Legitimation des Ke-
malismus.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

29 

6. Damit hatte das säkulare Bildungssystem zwar die Oberhand gewonnen, aber – 
wie noch zu zeigen sein wird – seine Legitimation im Sinne seiner sozialen und 
ökonomischen Funktionen noch nicht erwiesen. Denn hier musste sich das Bil-
dungssystem noch angesichts der wirtschaftlichen Dynamik und der Trägheit der 
Milieubindungen ausdifferenzieren. 

Laizistische Bildungsreform im Widerstreit  
staatlicher Organisationen und gesellschaftlicher Milieus 

Dass sich ein Bildungssystem mit laizistischer Ausrichtung konstituieren konnte, 
war sicherlich vor allem der Autorität der durch den siegreichen Krieg äußerst po-
pulären Regierung zu verdanken; in vielen gesellschaftlichen Milieus hatte die Idee 
einer säkularen Bildung hingegen noch nicht Fuß fassen können. Während in den 
urbanen Milieus von Staatsbeamten und Kaufleuten eine Phase säkularer Bildung 
innerhalb des Lebenslaufs bereits zur impliziten Institution geworden war, waren 
alle ländlichen Milieus (von den Landarbeitern bis zu den Großgrundbesitzern), 
wie auch breite Milieus in den kleineren und mittleren Städten, noch weitgehend 
in die Traditionen religiöser Bildung eingebunden (Zürcher 1993: 194f.).  

Im Unterschied zum Begriff der Institution, der auf (Verhaltens-) Erwartungen 
auf gesellschaftlicher Ebene verweist (siehe Abschnitt Beginn der Systembildung durch re-
ziproke Organisierung), sollen hier unter Milieus jene kollektiven Formen praktischer 
Lebensführung verstanden werden, die unterhalb der Ebene der Gesamtgesell-
schaft angesiedelt sind. Milieus beruhen auf gelebten Gemeinsamkeiten der Erfah-
rung, das heißt auf einer „kollektiven Erlebnisschichtung“ (Mannheim 1980). Die-
se kollektiven Erfahrungen müssen – und dies unterscheidet den Milieubegriff von 
demjenigen der Gemeinschaft bei Tönnies (1926) – nicht notwendiger Weise ge-
meinsam gemacht werden, sondern können auch lediglich gleichartig, das heißt 
homolog sein. Solche Homologien der Erfahrung finden sich in unterschiedlichen 
Dimensionen, etwa der Geschlechtszugehörigkeit, der Generation, Bildung und 
Region (Nohl 2010, Kapitel 6.1; Bohnsack/Nohl 1998).  

Angesichts der religiösen Einbindung vieler gesellschaftlicher Milieus in der frü-
hen türkischen Republik galt es für die Kemalisten, die Säkularisierung der Gesell-
schaft über das Bildungssystem hinaus voranzutreiben. Es folgte daher in den 
1920er und 1930er Jahren eine Reihe von Reformen, die auf das Alltagsleben wirk-
ten und unmittelbar oder mittelbar für die Bildung von hoher Bedeutung waren. 
So wurde 1926 der europäische Kalender übernommen und eine Reihe von Geset-
zen erlassen, mit denen die Kleidungsgewohnheiten der Bevölkerung, aber auch 
ihre Religionsausübung verwestlicht beziehungsweise türkisiert werden sollten 
(zum Beispiel wurde der Ruf zum Gebet vom Arabischen auf das Türkische umge-
stellt). Am tiefgreifendsten war der Paradigmenwechsel in der Sprache und im Al-
phabet: 1928 beschloss das Parlament, statt dem arabisch-persischen das lateinische 
Alphabet als Grundlage des Türkischen zu nehmen. Dieses Gesetz erleichterte ei-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 30 

nerseits die Kommunikation mit westlichen Ländern, erschwerte andererseits die-
selbe mit orientalischen Ländern (Zürcher 1993: 196).  

Dabei war die Einführung des lateinischen Alphabets auch mit der Motivation 
verknüpft, möglichst viele Menschen zu alphabetisieren (Akyüz 1993: 299), auch 
wenn diese Alphabetisierungskampagne nicht so erfolgreich wie gewünscht war. 
1927 waren nur 10,7% der Bevölkerung literat (Okçabol 1999: 252) und mit der 
Einführung des lateinischen Alphabets (eigentlich) alle Menschen zu Analphabe-
ten geworden. Deshalb wurden 1928 Volksschulen (millet mektepleri) gegründet, die 
einerseits die Erwachsenen alphabetisieren und andererseits staatsbürgerschaftli-
chen und kulturellen Unterricht geben sollten (Okçabol 1999; Caymaz 2007). 
Während in den ersten Jahren eine große Zahl an Türken an diesem Unterricht 
teilnahm (485 632 wurden für 1928–1929 angegeben; Okçabol 1999: 252), fielen 
die Zahlen auf 53 330 in 1934–35.  

Deutlich wird hierin, dass nur ein Teil der Milieus in der türkischen Gesellschaft 
durch die Bildungsreformen erreicht werden konnte. Denn keineswegs ist der 
Rückgang der KursteilnehmerInnen damit zu erklären, dass ein Großteil der Be-
völkerung alphabetisiert worden wäre. Der Anteil der literaten Bevölkerung war – 
soweit man den Zahlen trauen kann – nur auf 22,4% in 1939–1940 gestiegen (Sa-
kaoğlu 1992: 46–51). Manche Milieus waren offenbar nicht geneigt, das lateinische 
und damit westliche Alphabet zu erlernen, wenn sie überhaupt (in der arabischen 
Schrift) schreiben konnten. Dies hat auch damit zu tun, dass – gerade auf dem 
Land und in den unteren Schichten der Gesellschaft – Schreiben und Lesen nicht 
zum Alltag gehörten und mithin einer besonderen Funktionalität entbehrten. 

Doch der Widerstreit zwischen staatlichen Bildungsorganisationen und gesell-
schaftlichen Milieus geht über das Erlernen einfacher Fertigkeiten hinaus und be-
traf auch die ideologische Legitimation des Staates. Diente im Osmanischen Reich 
noch die religiöse Bildung unmittelbar auch der Legitimation des Sultanats, so war 
das laizistisch ausgerichtete republikanische Bildungssystem durchdrungen von 
staatsbürgerlicher Erziehung. Die (Pflicht)- Schule war dabei nicht nur der Entwick-
lung eines nationalen Bewusstseins verpflichtet, sondern insgesamt der – durch ein 
autoritäres Regime abgesicherten – Schaffung eines modernen Staatsbürgers (Üstel 
2004; Caymaz 2007; Taşçı Günlü 2008).  

„Die Kader der Republik sahen die Erziehungspflicht nicht nur als ein Mittel, den neuen 
Generationen Erziehung und Wissen zu geben, sondern auch die neuen Werte der türki-
schen Revolution den jungen Generationen aufzuoktroyieren. Die Sozial- und Kulturpo-
litik der Einparteienära wurden gemäß einem autoritären, zentralistischen und reformi-
stischen Verständnis organisiert, das in dem Motto ‚für das Volk und wenn nötig trotz 
des Volkes‘ seinen Ausdruck fand“ (Gök 1999: 6).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

31 

Die Säkularisierung der Gesellschaft war aber nicht annähernd so erfolgreich wie 
die Laizisierung des Bildungssystems.19 Als Mustafa Kemal 1938 starb und die 
türkische Republik unter der Führung von İsmet İnönü den zweiten Weltkrieg 
überstanden hatte, wuchs die Unzufriedenheit mit dem kemalistischen Regime. 
Auf dem Lande hatte sich das kemalistische Regime bislang eher durch polizeili-
che und steuerliche Kontrolle denn durch Modernisierung ausgezeichnet (Zür-
cher 1993: 206). Angesichts der schieren Masse an Dörfern war der Ausbau von 
Schulen noch kaum bemerkbar geworden. Überdies fiel es den Kemalisten 
schwer, die traditionell lebende und religiös orientierte Landbevölkerung ideolo-
gisch an sich zu binden. Auch die Bourgeoisie (sowohl auf dem Land als auch in 
der Stadt) distanzierte sich zunehmend, als sie von Landenteignungen und Ver-
mögenssteuern betroffen wurden. Die Bürokraten, eigentlich die Machtbasis des 
Kemalismus, litten unter der Inflation (Zürcher 1993: 215–7). All dies sollte als-
bald auch Folgen für die Reform der Erziehungsorganisationen haben. 

Um diese Folgen zu verstehen, ist es aber wichtig, auch die politischen Verän-
derungen in und um die Türkei zu beachten: Nach dem zweiten Weltkrieg stieg, 
auch aufgrund der außenpolitischen Integration der Türkei in die westliche He-
misphäre, der Druck in Richtung einer Demokratisierung (Koçak 2003: 178). 
Schon vor den ersten freien Wahlen im Jahre 1950 versuchte die kemalistische 
Regierungspartei den religiösen Bedürfnissen der Bevölkerung mehr Rechnung 
zu tragen. Dies war ihr nur möglich, indem sie der Religion wieder Einlass in das 
Bildungssystem gewährte und – so eine erste Maßnahme – die bislang verbote-
nen Kurse zur Ausbildung von Vorbetern und Predigern genehmigte.  

Als 1950 die vier Jahre zuvor gegründete Demokratische Partei (Demokrat Parti) 
die Wahlen gewann, setzte sich dieser Prozess fort. Die neue Regierung richtete 
1951 erste Schulen für Vorbeter und Prediger (İmam Hatip Okulları) ein, im Schul-
jahr 1953 wurde Religion zum Wahlfach in der Grundschule (Okçabol 2005: 59), 
im Schuljahr 1956–57 war Religion erstmalig wieder ein Wahlfach in der Mittel-
schule, 1967–68 dann im Gymnasium (Kafadar 2002: 354). Bildungseinrichtun-
gen, die der kemalistischen Partei sehr nahe zu stehen schienen (zum Beispiel die 
„Volkshäuser“20), wurden geschlossen (Akşin 2003: 215–6).  

                                                                                          
19  Im Unterschied zum Säkularismus in Deutschland ist für den französischen Laizismus, 

dem Vorbild des türkischen Laizismus, eine strikte Trennung zwischen Staat und Religion 
wichtig. Dabei wurde in der Türkei diese Trennung – im Unterschied zu Frankreich – zu-
gleich als eine Subordination der Religion unter die Kontrolle des Staates verstanden. So 
verstanden, kann die Gesellschaft jenseits des Staates eigentlich nicht laizistisch sein, sie 
kann sich allenfalls säkularisieren, das heißt vom Primat der Religion bei der Lebensfüh-
rung abgehen. Diese Säkularisierung hat aber nur in bestimmten Milieus in der damaligen 
Türkei Fuß fassen können, in denen dann auch der laizistische Staat auf Akzeptanz traf. 

20  Mit den 1932 gegründeten Volkshäusern (halk evi) hatte die Regierung versucht, gerade auch 
die erwachsene Bevölkerung ohne Schulerfahrung von Bildung profitieren zu lassen, wobei 
es ihr auch um die Stärkung des Nationalbewusstseins ging (Ünlühisarcıklı 2008: 133ff.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 32 

Wenngleich die Demokratische Partei die laizistische Verfassung des Landes 
nicht grundsätzlich in Frage stellte, kann man die ersten Jahre der Demokratisie-
rung doch als eine Art Kulturkampf betrachten, in dem es unter anderem darum 
ging, wie die Modernisierung der Türkei voranzutreiben sei. 

„What the Democrat leadership was tacitly admitting by its attitude towards Islam was 
that religion was not necessarily incompatible with development. To the majority of the 
educated elite (including civil servants, teachers and academics and officers) who had in-
ternalized the Kemalist dogmas and who themselves owed their position in the ruling 
elite to the fact that they represented the positivist, Western-orientated outlook, this 
admission threatened their cultural hegemony and their monopoly of the political scene 
and the state machinery“ (Zürcher 1993: 245).  

Auch als 1960 das Militär putschte und eine neue – laizistische – Verfassung er-
ließ, kann man die nun folgende Kultur- und Bildungspolitik durchaus als eine 
Gratwanderung zwischen den Errungenschaften der kemalistischen Republik-
gründung einerseits und den (religiösen) Befindlichkeiten der Bevölkerung, die 
von diesen Reformen entweder nicht profitieren konnte oder wollte, andererseits 
bezeichnen. So sehr sich die Militärführung einer Verwestlichung und damit dem 
Erbe Mustafa Kemals verpflichtet fühlte, so sehr versuchten die auf ihr Regime 
folgenden zivilen Regierungen, insbesondere jene unter Führung der konservati-
ven Parteien, dem Islam Rechnung zu tragen. 

Für das laizistische Bildungssystem bedeutete die Wiedereinführung der Religi-
on zunächst noch lediglich eine Binnendifferenzierung im Sinne einer „System-
komplementierung“ (Müller/Zymek 1987: 13): Ohne das Gewebe der zentralen 
Organisationen des Bildungssystems in Frage zu stellen, wurde mit den Schulen 
für Vorbeter und Prediger ein Zweig errichtet, der auf eine eigenständige (religiöse) 
Berufskarriere verwies. Im Unterschied zur medrese, deren Abgänger sich ja in un-
terschiedlichen (höheren) Berufen platzieren konnten, dienten diese Schulen (wie 
ihr Name besagt) zunächst nur der Ausbildung von Vorbetern und Predigern.21 
Dies sollte allerdings nicht so bleiben. 

Süleyman Demirel, der mit den Wahlen von 1965 als Führer der konservati-
ven Gerechtigkeitspartei (Adalet Partisi) an die Macht gekommen war (und der für 
viele Jahrzehnte eine wichtige Rolle in der türkischen Politik spielen sollte), ge-
lang es zum einen, die Konservativen mit dem Militär zu versöhnen (Bora 2009: 
504), zum anderen aber betonte er die islamischen Werte immer mehr (Zürcher 
1993: 264). Ausdruck fand dies unter anderem im Ausbau der Schulen für Vorbe-
ter und Prediger. Hatte es 1960 noch 19 Vorbeter-Prediger-Mittelschulen und 17 
derartige Gymnasien gegeben, so wuchs deren Zahl bis 1970 auf 72 respektive 39 

21  Mit dieser Binnendifferenzierung sollte der türkische Laizismus seine spezifische, ihn vom 
französischen Laizismus unterscheidende Ausprägung noch ausbauen: Nicht nur wurde die 
Religion vom Staat strikt getrennt; Der Aufbau der Imam-Hatip-Schulen war auch ein Ver-
such, die religiösen Bewegungen innerhalb der Gesellschaft unter staatliche Kontrolle zu 
bringen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

33 

an. 1979/1980 waren es dann schon 339 beziehungsweise 249 Vorbeter-Prediger-
Schulen (Okçabol 2005: 71 und 80). 

Dieser Anstieg lag nicht nur deutlich über der Wachstumsrate bei vergleichba-
ren (Berufs-) Schulen (Okçabol 2005: 71). Insbesondere der Umstand, dass nun-
mehr auch Frauen (die ja keine Imame werden konnten) für die Schulen für Vor-
beter und Prediger zugelassen wurden, implizierte eine neue Qualität. Okçabol 
zufolge wurden hiermit die Grundlagen des laizistischen Bildungssystems – und 
insbesondere dessen Einheit – in Frage gestellt, da sich die Schulen für Vorbeter 
und Prediger „zu einer Alternative gegen das laizistische Bildungssystem entwic-
kelten“ (Okçabol 2005: 71).22  

Ein Anzeichen dafür, dass die Schulen für Vorbeter und Prediger nicht mehr nur 
eine weitere Säule innerhalb des laizistischen Bildungssystems waren, die auf eine 
spezifische Berufslaufbahn verwies, war der Verbleib ihrer Abgänger/innen. Nicht 
nur die Frauen unter ihnen, auch jene Männer, die keine Beschäftigung als Vorbe-
ter oder Prediger fanden, drängten nunmehr in nicht-religiöse Berufs- und Studi-
enzweige. Die Debatte darum, ob Absolventen der Gymnasien für Prediger und 
Imame für das Universitätsstudium sämtlicher Fächer zugelassen werden und da-
mit den Abgängern allgemeiner Gymnasien gleichgestellt werden sollen, zieht sich 
seit jener Zeit durch die türkische Bildungsgeschichte (Gökaçtı 2005). Sie verweist 
auf die Befürchtung, dass die Vorbeter-Prediger-Schulen zu einem eigenständigen, 
religiösen System (zumindest) der Sekundarbildung zu werden drohen. 

So zwang am 28. Februar 1997 das Militär in einer Sitzung des Sicherheitsrates 
die zivile Regierung, ein Maßnahmenpaket zu übernehmen, das deutlich gegen die 
Interessen der in einer Koalition regierenden Wohlfahrtspartei gerichtet war. An 
vorderster Stelle stand hier der Versuch, Mitglieder der islamischen Bewegung wie-
der aus dem Staatsapparat herauszudrängen (wie die meisten Regierungen hatte 
auch die Erbakan-Koalition sich darauf verstanden, möglichst viele Anhänger in 
den Ministerien mit Posten zu versorgen) beziehungsweise überhaupt erst ihr Ein-
dringen zu verhindern. Hierzu sollte die Zahl der Schulen für Vorbeter und Predi-
ger verringert, diese insbesondere aber auf die Gymnasialstufe beschränkt werden.23  

                                                                                          
22  Es verwundert insofern nicht, dass die Vorbeter-Prediger-Schulen immer wieder zum Dis-

kussionsgegenstand wurden. Kemal İnal zufolge wurden „diese Schulen von den Kemali-
sten als Hintergarten der islamistischen Ideologie und Kreise angesehen“, in dem Schüle-
rInnen vom Land „als Gegner des Laizismus aufgezogen werden“ (İnal 2008: 70). Demge-
genüber wird „von Seiten der islamischen Bevölkerungskreise … behauptet, dass diese 
Schulen viele Erleichterungen und Vorteile für den armen und ländlich geprägten, … ana-
tolischen Menschen hätten: Qualitativ hochwertige Erziehung, Heranziehung von ehren-
haften und moralbewussten Menschen, der Umstand, dass konservative Kreise ihre Mäd-
chen hier leicht und ohne Sorge beschulen lassen können und so weiter Außerdem wird es 
auch eine Art Fortsetzung der Tradition gesehen, dass das islamische Wissen in verschiede-
nen Unterrichtsfächern … reproduziert wird“ (İnal 2008: 71). 

23  Dieses Anliegen verfolgte die Generalität, indem sie die allgemeine Schulpflicht von bislang 
fünf auf acht Jahre zu erhöhen vorsah. Doch indem sie nicht nur die allgemeine, sondern 
die Grundschulpflicht verlängern wollte, konnte sie einerseits auf die Zustimmung all jener, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 34 

Ausbau und Binnendifferenzierung des Bildungssystems  
vis-à-vis ökonomischer und demographischer Entwicklungen 

Die Eröffnung von Imam-Hatip-Sekundarschulen in den 1950er und 1960er Jah-
ren hatte noch vornehmlich jenen gesellschaftlichen Milieus Rechnung getragen, 
die sich mit dem frührepublikanischen Kemalismus nicht identifizieren konnten 
und auf ihrer religiös geprägten Lebensweise beharrten. In mindestens ebenso 
starkem Maße wurde das Bildungssystem jedoch auch durch den sozialen Wan-
del, insbesondere durch die demographischen und sozioökonomischen Verände-
rungen der Gesellschaft herausgefordert, und zwar sowohl in quantitativer als 
auch in qualitativer Hinsicht. 

Die Zahl der Industriebetriebe stieg von 2 600 in 1950 über 8 700 (1980) auf 
309 841 (2006), die Zahl der IndustriearbeiterInnen wuchs von 162 000 (1950) 
über 786 000 (1980) auf 2 684 240 (2006) (TÜİK 2007: 303; TÜIK o.J.).24 Mit der 
Industrialisierung, aber auch mit der Annäherung an den Westen und dessen Le-
bensstil (wenngleich ihm nicht alle Menschen folgen konnten, so wurde er doch 
als eine idealisierte Zielperspektive immer deutlicher), beschleunigte sich auch 
die Binnenmigration. Der Zustrom vom Land in die Stadt war enorm. Noch 
1927 hatten 3,3 Millionen Menschen in der Stadt, aber 10,3 Millionen auf dem 
Land gelebt. Bis 1950 hatte sich – aufgrund des Bevölkerungszuwachses – die ab-
soluten Zahlen zwar vergrößert, das Verhältnis aber blieb bestehen: 5,2 Millio-
nen Städter standen nunmehr 15,7 Millionen Landbewohnern gegenüber. 1980 
aber waren in den Städten schon 19,6 Millionen und auf dem Land 25 Millionen 
Bewohner zu verzeichnen. 1985 gab es mehr Stadt- als Landbevölkerung, im Jah-
re 2000 nahezu doppelt so viele Städter als Landbewohner (TÜİK 2007: 9). Dies 
bedeutet aber nicht, alle Binnenmigranten hätten in der Industrie Arbeit gefun-
den. Vielmehr waren die meisten auf Gelegenheitsarbeit angewiesen. 

die seit langer Zeit eine Erhöhung der Schulpflicht gefordert hatten, bauen, und anderer-
seits die Ausschaltung der gesamten Mittelstufe jener Vorbeter-Prediger-Schulen betreiben. 
Denn nunmehr sollten alle Schüler bis zur achten Klasse eine einheitliche, säkulare 
Grundschule besuchen. Diese Forderung der Militärs sollte, bis sie schließlich im Sommer 
1997 umgesetzt wurde, zu heftigen Diskussionen auch in der Zivilgesellschaft führen (Ter-
temiz 1999; Nohl 2008b). In der Regierungszeit der islamisch geprägten ‚Partei für Gerech-
tigkeit und Fortschritt‘ (Adalet ve Kalkınma Partisi – AKP) wurde die Beschränkung der Vor-
beter-Prediger-Schulen auf die Gymnasialstufe zwar nicht in Frage gestellt, wohl aber der 
Zugang von IHL-Absolventen zur Universität diskutiert. Hatte man zuvor die Prüfungser-
gebnisse der Absolventen von IHL und anderen Berufsgymnasien um einen Quotienten 
abgewertet, so hob der Rat für Hochschulen (Yüksek Öğretim Kurulu – YÖK) dies im Juli 
2009 auf. Demgegenüber hat dann aber im November 2009 der Staatsrat (Danıştay) diesen 
Beschluss von YÖK wiederum aufgehoben. 

24  Dass die Zahl der IndustriearbeiterInnen zwischen 1980 und 2006 nur um einen Quotien-
ten von 3,4 angestiegen ist, während der Anstieg bei den Industriebetrieben beim 
35,5fachen lag, lässt sich als eine Folge des Übergangs von staatlichen Großbetrieben zu 
privatwirtschaftlichen kleinen und mittleren Unternehmen interpretieren.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

35 

Kepenek und Yentürk skizzieren mit folgenden Worten den sozialen Wandel 
zwischen 1945 und 1960, der hinter dieser Entwicklung steht: 

„Als Folge des Umstandes, dass sich die ländlichen Regionen dem Markt öffneten und 
der Möglichkeiten, mit dem allgemeinen Wahlrecht die Regierung zu beeinflussen, 
nahmen die Forderungen breiter Massen nach Bildung zu oder wurden deutlicher. Zu-
nächst war Bildung, die traditionell ein Mittel zum Finden eines Arbeitsplatzes im öf-
fentlichen Sektor war, nun auch notwendig, um neue Arbeitsmöglichkeiten zu ergreifen, 
die sich entwickelten, als die wirtschaftliche Dynamik neue Ausmaße annahm. … Zu-
dem hat die ökonomische Entwicklung und die Verstädterung die ökonomische und ge-
sellschaftliche Notwendigkeit der Bildung verstärkt“ (2007: 134). 

Bildung hätte hier eine den sozialen Wandel (und die Aufwärtsmobilität unterer 
Schichten) beschleunigende Funktion haben können, wie Havighurst (1958) diese 
in seiner Studie zu USA, Brasilien, Großbritannien und Australien gezeigt hat.  

Allerdings hatte das Bildungswesen, das schon zur Republikgründung nicht 
einmal die Grundbildung der Bevölkerung hatte sicherstellen können, keine 
Chance, mit dem rasanten Bevölkerungswachstum mitzuhalten. War die Bevölke-
rung zwischen 1927 und 1950 bereits von 13,6 Millionen auf 20,9 Millionen an-
gewachsen, so verdoppelte sich diese Zahl bis 1975 (TÜİK 2007: 9) und lag 2006 
dann bei 72,97 Millionen Menschen (DTP o.J.). Ein solches Bevölkerungswach-
stum impliziert hohe Bedarfszahlen im Schulwesen, hat sich doch der Anteil von 
unter 14-Jährigen in der Bevölkerung von 38,3% in 1950 lediglich auf 28,1% in 
2006 reduziert (DTP o.J.).  

Die quantitative Entwicklung des türkischen Bildungswesens in diesem Zeit-
raum lässt sich nicht unmittelbar mit den oben genannten Zahlen parallelisieren. 
Im Zeitraum von 1950 bis 2008 vergrößerte sich das Bildungssystem folgenderma-
ßen: 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ta
be

lle
 2

: S
ch

ul
en

, S
ch

ül
er

In
ne

n 
un

d 
Le

hr
er

In
ne

n 
im

 Ja
hr

es
ve

rg
lei

ch
 

Bi
ld

un
gs

ei
nr

ic
ht

un
g

19
60

–1
96

1
19

80
–1

98
1

20
08

–2
00

9

Sc
hu

le
 

Sc
hü

le
rI

n 
Le

hr
er

In
 

Sc
hu

le
 

Sc
hü

le
rI

n 
Le

hr
er

In
 

Sc
hu

le
 

Sc
hü

le
rI

n 
Le

hr
er

In
 

G
ru

nd
sc

hu
le

 
24

 3
98

 
2 

86
6 

50
1 

62
 5

26
 

45
 6

60
 

5 
69

4 
86

0 
21

5 
45

9 

Se
ku

nd
ar

st
uf

e 
I  

74
5 

29
1 

26
6 

12
 0

80
 

4 
32

0 
1 

14
7 

51
2 

35
 9

13
 

33
 7

69
25

 
10

 7
09

 
92

0 
45

3 
31

8 

G
ym

na
sia

lo
be

rs
tu

fe
 

19
4 

75
 6

32
 

4 
21

9 
1 

16
7 

53
4 

60
5 

41
 3

34
 

4 
05

3 
2 

27
1 

90
0 

10
7 

78
9 

Be
ru

fs
gy

m
na

siu
m

 (b
is 

19
97

 
te

ilw
ei

se
 m

it 
M

itt
el

st
uf

e)
 

53
0 

10
8 

22
1 

8 
33

3 
1 

86
4 

52
0 

33
2 

33
 9

69
 

4 
62

2 
1 

56
5 

26
4 

88
 9

24
 

U
ni

ve
rs

itä
t 

55
 

65
 2

97
 

4 
07

1 
32

1 
23

7 
36

9 
20

 9
17

 
1 

49
5 

2 
75

7 
82

8 
10

0 
50

4 

Q
ue

lle
: M

EB
 2

01
0:

 1
1 

25
  

Pr
im

ar
sc

hu
le

 m
it 

de
n 

K
la

ss
en

 1
–8

. 

ARND-MICHAEL NOHL 36 

                       

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

37 

In allen Bereichen wird ein massiver Ausbau des Bildungssystems deutlich. Wie 
schwierig die Finanzierung dieses Ausbaus ist, zeigt sich gerade in der sinkenden 
Zahl der Grund- beziehungsweise Primarschulen: Hatte es 1980 noch 45 660 
Grundschulen und 4 320 Einrichtungen der Sekundarstufe I gegeben, so sank die 
Zahl der ab 1997 für diese Schüler/innen zuständigen Primarschulen bis 2008 auf 
33 769, obgleich die Zahl der LehrerInnen sich auf 453 318 fast verdoppelte. Dies 
hat damit zu tun, dass die Schulen nicht nur immer größer wurden, sondern – 
insbesondere in den Metropolen – dazu übergingen, in zwei Schichten (morgens 
und nachmittags) Unterricht anzubieten, die Räume also doppelt zu nutzen.  

Es wird evident, dass die Schulen, obgleich sie massiv ausgebaut wurden, 
Schwierigkeiten hatten, die Defizite zum Zeitpunkt der Republikgründung aufzu-
holen und mit dem Bevölkerungswachstum mitzuhalten. Dies schlägt sich auch 
im Beschulungsquotienten nieder: Die Türkei schaffte es, die Beschulungsquote 
in den Klassen 1–5 von 69,5% in 1950 auf 97,7% in 1980 zu erhöhen, ein Pro-
zentsatz, der auch nach der Ausweitung auf die achtjährige Primarschulpflicht 
weitgehend gehalten werden konnte. In den Klassen 6–8 hingegen war 1950 nur 
eine Beschulungsquote von 4,8 % zu verzeichnen, ein Wert, der sich bis 1980 auf 
40,6% erhöhte und bis 1996 auf 64,3% stieg. Ähnlich enorm – und dennoch un-
zureichend – war der Anstieg bei der Beschulung der Klassen 9–11: Von 5,2% 
(1950) über 28,4% (1980) auf 85,2% im Jahr 2005 (DTP o.J.).26 

Ein solcher Ausbau des Bildungswesens, bei dem die Zahl der Grundschulen 
verdreifacht und diejenige der Mittelschulen und Gymnasien mehr als verzehn-
facht wurden, hatte auch Folgen für das Lehrpersonal. Um den Bedarf an Lehrern 
zu stillen, durften nach 1960 Wehrpflichtige mit Abitur ihren Wehrdienst als Leh-
rer verrichten; später wurden diese Männer in den Normallehrerdienst übernom-
men; ebenso wurden Abiturientinnen nach einer kurzen Ausbildung zu vorläufi-
gen Lehrerinnen gemacht (Okçabol 2005: 68–69). Doch ist zugleich eine gewisse 
Verwissenschaftlichung des Lehrerberufs schon in dieser Zeit zu beobachten. So 
wurde Mitte der 1960er Jahre die erste erziehungswissenschaftliche Fakultät (in 
Ankara) gegründet und 1983 die Lehrerbildung ganz in die Universitäten über-
führt. 

Die Gleichzeitigkeit von Erfolg und Misserfolg beim Ausbau des Bildungssy-
stems wird insbesondere anhand der Analphabetenzahlen deutlich. Galten 1935 
80,8% der Bevölkerung als AnalphabetInnen, so sank deren Zahl bis 1960 auf 
60,5 %. Bis 1980 halbierte sich der Prozentsatz der AnalphabetInnen (wobei die 
Schere zwischen Männern und Frauen weiter aufging) und im Jahre 2000 galten 
nur noch 12,7 % (bei Frauen: 19,7 %) als nicht des Lesens und Schreibens fähig 
(DTP o.J.). Zugleich war die Zahl der Alphabetisierten aber enorm gewachsen: 

                                                                                          
26  Die in der Tabelle angeführten Angaben zum Beschulungsquotienten (Anteil der beschul-

ten Kindern an der Gesamtheit der Kinder im jeweiligen Alter) stammen von der staatli-
chen Planungsbehörde, sind aber sowohl erhebungs- also auch auswertungstechnisch mit 
Vorsicht zu gebrauchen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 38 

Von 4,1 Millionen Menschen im Jahre 1950 über 17, 9 Mio. in 1980 (TÜİK 2007: 
16) auf etwa 63,7 Millionen in 2000 (DTP o.J.). Diese Zahlen sprechen, gerade an-
gesichts des Umstandes, dass in derartigen Erhebungen die Zahl der Alphabeti-
sierten regelmäßig überschätzt wird, für sich. 

Neben dem Ausbau des Bildungssystems war auch dessen Binnendifferenzie-
rung von hoher Bedeutung. Angesichts der wachsenden Zahl an Arbeitsplätzen in 
der Industrie gehörte hierzu insbesondere der Ausbau der Berufsbildung. Wie 
Günlü schreibt:  

„Turkey was entering into a new stage of capital based development in the 1960s and 
1970s. The progressively increasing interaction between modern industry and traditional 
trades in the provinces, and rivalries and conflicts in many cases, had been focusing on 
manpower costs and the organization of manpower. […] In line with the decision of the 
ninth Education Council, technical schools educating manpower for modern capital 
based enterprises were turned into technical high schools, trade institutes into industrial 
vocational high schools, and institutes for girls into vocational high schools for girls in 
the 1973–1974 education year“ (2008: 118–119). 

In der Folge baute man unterschiedlichste Berufsschulen auf (Okçabol 2005: 72). 
Wie die obige Tabelle 2 zeigt, stieg die Zahl der Berufsgymnasien (einschließlich 
der Vorbeter-Prediger-Schulen) von 530 in 1950 auf 4 622 in 2008. Diese Bin-
nendifferenzierung hat zur Entwicklung eigenständiger Bildungsgänge geführt. 
Denn neben der bereits in Abschnitt 5 besprochenen Problematik der Schulen 
für Vorbeter und Prediger sind die Abschlüsse der Berufsgymnasien so gefasst, 
dass sie einen erleichterten Zugang zu berufsspezifischen Studiengängen ermög-
lichen, den Zutritt zu anderen Studiengängen aber erschweren. Im Unterschied 
zu dem durch die Vorbeter-Prediger-Schulen geprägten Bildungsgang unterschei-
den sich die berufsspezifischen Bildungswege allerdings in ideologischer Hinsicht 
nicht von den Organisationen der Allgemeinbildung.  

Ausblick 

Dass sich das türkische Bildungssystem – nach einer Zeit des Aufbaus – mittler-
weile konsolidiert hat, bedeutet noch nicht das Ende seiner Wandlungsprozesse. 
Wie bereits in den beiden vorangegangenen Abschnitten deutlich geworden ist, 
kam es im Bildungssystem angesichts der Erwartungen aus bestimmten gesell-
schaftlichen Milieus und vor allem aufgrund der wirtschaftlichen und demogra-
phischen Entwicklung zu massiven Veränderungen. Da die türkische Gesellschaft 
selbst von großer Dynamik geprägt ist, kann man davon ausgehen, dass auch in 
Zukunft das Bildungssystem ein Teil dieser Dynamik sein wird.  

Gleichwohl werden die Bildungsorganisationen und -institutionen der Zu-
kunft immer auch auf die in diesem Artikel skizzierten ursprünglichen Bildungs-
einrichtungen in der Türkei beziehungsweise dem Osmanischen Reich verweisen. 
Das Trägheitsmoment einmal institutierter Bildungsgänge und aufgebauter Bil-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

39 

dungsorganisationen führt dazu, dass alle Neuerungen immer auch die Spuren 
aus der Zeit des Aufbaus des Bildungssystems in sich tragen. Es wird zukünftigen 
Forschungsarbeiten vorbehalten bleiben, diesen Zusammenhang von Tradierung 
und Transformation im türkischen Bildungssystem herauszuarbeiten. 

Bibliographie 

Akşin, S. 2003. Siyasal Tarih (1950–1960). In S. Akşin (Hrsg.). Yakınçağ Türkiye 
Tarihi 1908–1980. Istanbul: Milliyet Yayınları, 215–225. 

Akyüz, Y. 1993. Türk Eğitim Tarihi. Ankara: Kolej. 
Berger, P. L./Luckmann, T. 2003. Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. 

Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt am Main: Fischer. 
Bohnsack, R./Nohl, A.-M. 1998. Adoleszenz und Migration. Empirische Zugän-

ge einer praxeologisch fundierten Wissenssoziologie. In R. Bohnsack/W. Ma-
rotzki (Hrsg.). Biographieforschung und Kulturanalyse. Opladen: Leske + Budrich, 
260–282. 

Bora, T. 2009. Süleyman Demirel. In M. Belge (Hrsg.). Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce. Dönemler ve Zihniyetler Band 9. Istanbul: İletişim, 502–514. 

Caymaz, B. 2007. Türkiye’de Vatandaşlık: Resmi İdeoloji ve Yansımaları. Istanbul: 
İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

DTP, Devlet Planlama Teşkilatı o.J. Ekonomik ve Sosyal Göstergeler 1950–2006. 
http://www.dpt.gov.tr/PortalDesign/PortalControls/WebIcerikGosterim.aspx? 
Enc=83D5A6FF03C7B4FCC41EB0226750A883, zuletzt abgerufen am 
13.06.2011. 

Fortna, B. 2005. Mekteb-i Hümayun – Osmanlı İmparatorluğu’nun Son Döneminde 
İslam, Devlet ve Eğitim. Istanbul: İletişim. 

Giddens, A. 1988. Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge einer Theorie der Struk-
turierung. Frankfurt am Main: Campus. 

Gök, F. 1999. 75 Yılda İnsan Yetiştirme Eğitim ve Devlet. In F. Gök (Hrsg.). 75 
Yılda Eğitim. Istanbul: Tarih Vafkı Yayınları, 1–8. 

Gökaçtı, M. A. 2005. Türkiye’de Din Eğitimi ve İmam Hatipler. Istanbul: İletişim. 
Günlü, R. 2008. Vocational Education and Labor Market Integration in Turkey. In 

A.-M. Nohl/A. Akkoyunlu-Wigley/S. Wigley (Hrsg.). Education in Turkey. Mün-
ster/New York: Waxmann, 107–130. 

Havighurst, R. 1958. Education, Social Mobility and Social Change in Four 
Countries. International Review of Education (4/2): 166–183. 

İnal, K. 2008. Eğitim ve İdeoloji. Istanbul: Kalkedon. 
Kafadar, O. 1997. Türk Eğitim Düşüncesinde Batılılaşma. Ankara: Vadi. 
Kafadar, O. 2002. Cumhuriyet Dönemi Eğitim Tartışmaları. In T. Bora/M. Gültek-

ingil (Hrsg.). Modernleşme ve Batıcılık. Istanbul: İletişim, 351–381. 
Kaplan, İ. 2005. Türkiye’de Milli Eğitim İdeolojisi. Istanbul: İletisim. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 40 

Kepenek, Y./Yentürk, N. 2007. Türkiye Ekonomisi. Istanbul: Remzi.  
Koçak, C. 2003. Siyasal Tarih (1923–1950). In S. Akşin (Hrsg.). Yakınçağ Türkiye 

Tarihi 1908–1980. Istanbul: Milliyet Yayınları, 127–213. 
Kohli, M. 1985. Die Institutionalisierung des Lebenslaufs. Kölner Zeitschrift für 

Soziologie und Sozialpsychologie (37): 1–29. 
Kuper, H./Thiel, F. 2009. Erziehungswissenschaftliche Institutionen und Organisa-

tionsforschung. In R. Tippelt/B. Schmidt (Hrsg.). Handbuch Bildungsforschung. 
Wiesbaden: VS-Verlag, 483–498. 

Luhmann, N. 1964. Funktionen und Folgen formaler Organisation. Berlin: Duncker 
& Humblot. 

Mannheim, K. 1980. Strukturen des Denkens. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Matuz, J. 1985. Das Osmanische Reich – Grundlinien seiner Geschichte. Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 
Matuz, J. 1989. Aufstieg und Niedergang der osmanischen Militärmacht. Militär-

geschichtliche Mitteilungen (45–46): 21–33. 
MEB, Milli Eğitim Bakanlığı 2010. National Education Statistics: Formal Education 

2009–2010. Ankara. 
Müller, D. K./Zymek, B. 1987. Datenhandbuch zur deutschen Bildungsgeschichte.  So-

zialgeschichte und Statistik des Schulsystems in den Staaten des Deutschen Reiches, 
1800–1945 Band II, 1. Teil. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Nohl, A.-M. 2008a. The Turkish Education System and its History – an Intro-
duction. In A.-M. Nohl/A. Akkoyunlu-Wigley/S. Wigley (Hrsg.). Education in 
Turkey. Münster/New York: Waxmann, 15–48. 

Nohl, A.-M. 2008b. Erziehungsdiskurse in der Türkei: die Einführung der acht-
jährigen Grundschulpflicht im Spiegel von Zeitungskolumnen. In W. Marotz-
ki/L. Wigger (Hrsg.). Erziehungsdiskurse. Bad Heilbrunn: Klinkhardt, 177–198. 

Nohl, A.-M. 2010. Konzepte interkultureller Pädagogik. Eine systematische Einführung 
(2. revidierte und erweiterte Auflage). Bad Heilbrunn: Klinkhardt. 

North, D. 1992. Institutionen, institutioneller Wandel und Wirtschaftsleistung. Tübin-
gen: Mohr Siebeck. 

Okçabol, R. 1999. Cumhuriyet Döneminde Yetişkin Eğitimi. In F. Gök (Hrsg.). 
75 Yılda Eğitim. Istanbul: Tarih Vafkı Yayınları, 249–262. 

Okçabol, R. 2005. Türkiye Eğitim Sistemi. Ankara: Ütopya. 
Ortmann, G. 2004. Als Ob. Fiktionen und Organisationen. Wiesbaden: VS-Verlag. 
Sakaoğlu, N. 1992. Cumhuriyet Dönemi Eğitim Tarihi. Istanbul: İletişim. 
Somel, S. A. 2001. The Modernization of Public Education in the Ottoman Empire 

1839–1908 – Islamization, Autocracy and Discipline. Leiden: Brill.  
Taşçı Günlü, S. 2008. Adult Literacy Campaigns and Nation Building. In A.-M. 

Nohl/A. Akkoyunlu-Wigley/S. Wigley (Hrsg.). Education in Turkey. Münster/ 
New York: Waxmann, 175–194. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

41 

Tertemiz, N. I. 1999. Sekiz Yıllık Zorunlu İlköğretim. In F. Gök (Hrsg.). 75 Yılda 
Eğitim. Istanbul: Tarih Vakfı Yayınları, 171–176. 

Tönnies, F. 1926. Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reinen Soziologie. 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.  

TÜİK, Türkiye İstatistik Kurumu 2007. İstatistik Göstergeler – Istatistical Indicators 
1923–2006. 

TÜİK, Türkiye İstatistik Kurumu o.J. Girişim Sayısı ve Çalışanların Nitelikleri. 
http://www.tuik.gov.tr/VeriBilgi.do?tb_id=30&ust_id=9, zuletzt abgerufen am 
13.06.2011. 

Ünlühisarcıklı, Ö. 2008. Adult and Further Education: Systematic and Historical 
Aspects of Non-Formal Education in Turkey. In A.-M. Nohl/A. Akkoyunlu-
Wigley/S. Wigley (Hrsg.). Education in Turkey. Münster/New York: Waxmann, 
131–150. 

Üstel, F. 2004. „Makbul Vatandaş“ın Peşinde – II. Meşrutiyet’ten Bugüne Vatandaşlık 
Eğitimi. Istanbul: İletişim Yayınları. 

Zürcher, J. E. 1993. Turkey – A Modern History. London: I. B. Tauris. 
Zymek, B. 2008. Geschichte des Schulwesens und des Lehrerberufs. In W. 

Helsper/J. Böhme (Hrsg.). Handbuch der Schulforschung. Wiesbaden: VS-Verlag, 
203–237. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17 - am 21.01.2026, 07:02:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

