
Rezensionen

Anthropos  113.2018

767

tered state of conciousness der Trance schließt das All-
tagsbewusstsein aus. Oder das in dieser Studie mehrmals 
zitierte Bild vom Ego-Kollaps in der Trance von Wilson 
Harris aufnehmend: Wenn das Ego in sich zusammen-
bricht, dann kann es sich auch nicht artikulieren.

Gestalten Schriftsteller diese Erfahrungen literarisch 
aus, so bemächtigen sie sich mit Worten einer Erfahrung, 
für die es in der Erfahrung der Akteure keine Worte gibt. 
Die Studie von Urioste-Buschmann geht leider zu wenig 
auf dieses Dilemma ein. Wie sie auch wenig über den Ent-
stehungsprozess der literarischen Texte erhellt oder der 
kulturanthropologischen Expertise der literarisch Schrei-
benden nachgeht. Sie interessiert sich – in literaturwis-
senschaftlicher Manier – weniger für die Hintergründe 
und Voraussetzungen der Texte, als für die Texte selbst.

Doch trotz ihrer blinden Flecken ist diese Studie auch 
für Ethnologen interessant. Gehört es doch zum state of 
the art der Feldforschung heute, auch literarische Zeug-
nisse eines Untersuchungsfeldes mit einzubeziehen. 
Wie man dieser Aufgabe auf genaue und jederzeit nach-
vollziehbare Weise gerecht werden kann, zeigt Urioste-
Buschmann. Durch ihre Analysen nämlich entfaltet sie 
ein beeindruckendes Panorama. Ihre analytische Auf-
merksamkeit gilt dabei den erzählten Schilderungen afro-​
karibischer Glaubensfeste, die sie jeweils einem close 
reading unterzieht. 

Herauszustellen ist dabei, dass alle literarischen Fi-
guren keinen selbstverständlichen Umgang mit den afro-
karibischen Religionen haben – im Gegenteil, sie nähern 
sich ihnen an, kommen in ihren Umkreis, nicht selten aus 
einer psychischen Labilität heraus. Sie vollführen damit 
eine andere Annäherung an diese kulturellen Praktiken 
als ein Kulturanthropologe. Es sind indigene Figuren, 
die ihrer eigenen fremden, weil verdrängten Geschich-
te begegnen. Dennoch ahmen sie in ihrem Prozess der 
Annäherung zunächst einen anthropologischen Blick als 
Schreibstrategie der Etablierung des erzählten Raums und 
seiner Atmosphäre nach. Dies passiert – nach erzähltheo
retischen Kategorien – im Modus des reflektierten und 
distanzierten telling. Doch je stärker die einzelnen Figu-
ren in den Sog der Zeremonien geraten – was allerdings 
nicht in allen behandelten Romanen der Fall ist – desto 
mehr wechselt das Schreiben in den Modus des showing. 
Die Distanz ist aufgehoben, der Denkraum sinkt weg. Die 
Figuren fallen in Trance.

Was die einzelnen Schriftstellerinnen und Schriftstel-
ler nun in diesen Zustand der Trancebesessenheit ima-
ginieren, ist sehr unterschiedlich; gemeinsam ist ihnen 
jedoch die historische Reminiszenz an eine mythische 
Vergangenheit und das Trauma der Sklaverei. Manche 
der Figuren erleben konkrete Szenen der Verschleppung 
und der Überfahrt nach, andere werden eher von Bildern 
der Arbeit auf den Plantagen heimgesucht und wieder an-
deren erscheinen Ahnen und Geister. Es sind allesamt be-
fremdende Erfahrungen, die erst allmählich eine heilende 
Wirkung entfalten. Was die Romane aus der Perspektive 
indigener, oftmals aber in die Diaspora verschlagener Fi-
guren inszenieren, kann als kulturelle Wiederaneignung 
der durch die Kolonialmacht und ihrer Normen entfrem-
deter Denk- und Handlungswelten interpretiert werden. 

Die Figuren erleben eine Alternative, mit deren Hilfe sie 
ihre eigene Lebensgeschichte mit ihren individuellen Ver-
wundungen anders deuten können. 

Für Martina Urioste-Buschmann liegt darin genau 
der Wert dieser Romane. Sie ermöglichen es, zumindest 
karibischen Leserinnen und Lesern, sich ihrer eigenen, 
verdrängten Geschichte zu stellen und durch die Lektü-
re an dem heilenden Prozess, der den Figuren widerfährt, 
identifikatorisch teilzuhaben. In der Deutung der Autorin 
entfaltet die Literarisierung afro-kubanischer Religions-
praktiken – durch die imaginative Füllung der Leerstelle, 
die die Trance den Kulturanthropologen hinterlässt – eine 
therapeutische Funktion, die aber zugleich als ein ästhe-
tischer Beitrag des karibischen Raums zur postkolonia-
len Kritik an der europäischen Moderne zu verstehen ist.

In diesem Anliegen treffen sich die karibischen 
Schriftstellerinnen und Schriftsteller wieder mit Hubert 
Fichte. Auch er hat in seinen Texten sowohl den ästheti-
schen Reichtum der afroamerikanischen Religionen be-
tont als auch ihre therapeutische Entlastung. Vor allem 
aber wollte er seinen Leserinnen und Lesern in Deutsch-
land eine diffizilere Lektion der Afro-Amerikaner vor Au-
gen führen und sie zu einem Umdenken anregen. Zoé Val-
dés und Eliseo Altunga, Kei Miller und Erna Brodber, 
Yanick Lahens und Louis-Philippe Dalembert zielen in 
ähnlicher Weise auf ihre Kulturen.  Peter Braun 

Valentine, Paul, Stephen Beckerman, and Cathe-
rine Alès (eds.): The Anthropology of Marriage in Low-
land South America. Bending and Breaking the Rules. 
Gainesville: University Press of Florida, 2017. 307 pp. 
ISBN 978-0-8130-5431-5. Price: $ 89.95

This book is not an exploration of the ways in which 
native Amazonians order their social lives by exchang-
ing relatives and (re)producing kin. Rather, it is a book 
about marriage as a perfect laboratory to examine the ex-
tent to which rules constrain choice, or, looked at the oth-
er way around, how far can it be said that preferences 
shape norms. The book has hardly anything to say about 
marriage in relation to elementary structures of reciproc-
ity and conviviality (Joana Overing), to predatory affin-
ity (Eduardo Viveiros de Castro), to kinship as history 
(Peter Gow), or to familiarisation and substance sharing 
(Carlos Fausto, Aparecida Vilaça, Beth Conklin, Laura 
Rival). The editors are adamant that kinship rules and the 
ways in which they are applied – or not – has very little 
to do with cosmology. And if Claude Lévi-Strauss is men-
tioned a few times as a source of inspiration, it is not for 
his formidable understanding of Amazonian metaphysics 
(insights that contemporary Amazonianists have worked 
to enrich further since), but, rather, for his earlier interest 
in marriage exchange. In their introduction, the editors 
discuss Lévi-Strauss’ approach to the role of marriage in 
structuring alliances between groups almost ironically, as 
if Radcliffe-Brown’s structural functionalism had final-
ly won over the master’s more abstract structuralism. On 
a more positive note, though, the book does succeed in 
moving the anthropological discussion beyond ontologi-
cal and conceptual considerations, or, to use an earlier 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-767 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-767


768 Rezensionen

Anthropos  113.2018

terminology, ideologies or abstract models. The project 
is unashamedly defended as a need to revisit the old co-
nundrum of “structure” and “agency.” No one better than 
Pierre Bourdieu has dealt with the pragmatics of action, 
that is, with “practice.” He is therefore directly acknowl-
edged by some authors (Mansutti Rodríguez in particu-
lar), and appears in the background of most other chap-
ters. In some of them, references to Bourdieu are indirect 
or vague. In others, they get diluted into an overall struc-
ture/agency dialectics, which recalls older cultural mate-
rialist approaches, such as that of Robert Murphy. Janet 
Chernela, for example, talks about norms versus choice 
in terms of a tension between “convention” and “inno-
vation.”

In addition to the introduction, the book comprises 
11 chapters divided up in 3 sections. The first one deals 
with the motivations that push social actors to manipu-
late and eventually break marriage rules; the second ex-
amines the strategies that individuals and groups use; and 
the third focuses on the impact of economic forces and 
wider political processes on marriage practices. Ethno-
graphically speaking, and with the exception of William 
H. Crocker’s chapter on the Gê-speaking Canela in Ma-
ranhão in the northeast of Brazil and François-René Pi-
con’s one on the Wayù (or Guajiro) in the north of Co-
lombia, the chapters cover mainly the northwest Amazon 
and the Guianas. In addition to the Ese Eja (Daniela Pelu-
so) and the Matsigenka (Dan Rosengren) in the Peruvian 
Amazon and the Huaorani (or Woarani) in the Ecuadorian 
Amazon (Pamela Erickson et al.), five Tukanoan and re-
lated groups are discussed: the Ye’kwana (Nalúa Rosa Sil-
va Monterrey and Paul Valentine); the Curripaco and the 
Baré (Paul Valentine and Lionel D. Sims); and the Kotiria 
(Janet Chernela). Given the prevalence of linguistic exog-
amy in the Vaupés region, these groups are discussed with 
reference to other Tukanoan groups such as the Cubeo, 
Baniwa, Desana, especially by Chernela. Finally, there is 
a chapter on the Piaroa (Alexander Mansutti Rodríguez) 
and one on the Yanomami (Catherine Alès).

The book’s sub-title “Bending and Breaking the 
Rules” would have made a much better main title than the 
rather pompous “The Anthropology of Marriage in Low-
land South America.” The latter, however, allows the edi-
tors to create a direct genealogy between their book and 
the book that Kenneth Kensinger edited in 1984 (it was 
titled “Marriage Practices in Lowland South America”). 
A few contributions to the 1984 volume already antici-
pated the central place that metaphysical principles were 
about to occupy in Amazonianist anthropology (especial-
ly the chapters by Kracke and Overing). Most, however, 
focused on middle-range models that emphasised mar-
riage as key to the social order, both in areas where social 
organisation is atomistic and in regions where marriage 
is used to seal alliances between higher-order social units 
(such as in the Vaupés). The introduction to the book un-
der review and the chapters in the second part resonate 
with many of the themes explored in the contributions to 
Kensinger’s edited volume, as well as with the questions 
they raised about the nature of marriage, the existence of 
a positive marriage rule, or the impossibility of differenti-

ating kin from affines in Amazonia. “The Anthropology of 
Marriage in Lowland South America” thus builds on the 
insights generated by these earlier comparative analyses, 
while providing further evidence for key organisational 
elements, such as: the prevalence of shallow genealogies; 
the gradual nature of the marriage link (which is almost 
never sanctioned by a ritual ceremony, but, rather, by the 
birth of children); or the highly flexible – and even pro-
cessual – nature of “Dravidianate” arrangements. 

A move away from metaphysics and a return to so-
ciological questions is definitely a cause for celebration. 
Whereas an engagement with myths and cosmology has 
been very useful to make sense of unique native Amazo-
nian features such as meta-affinity, substance sharing, or 
partible paternity, there are still many aspects of social or-
ganisation in lowland South America that are unique and 
fascinating, but poorly understood when primarily ap-
proached through ontological considerations. Bourdieu’s 
theorisation of practice combined with a Radcliffe-Brown-
ian concern for the recurrence of institutions will allow 
Amazonianist anthropologists to renew their contribu-
tions to the field of kinship studies. Mansutti Rodríguez’s 
chapter on why marriages that violate the Piaroa ideal ac-
tually work at regulating a normative system constantly 
undermined by the dynamics of demography is a brilliant 
example of the analytical power gained when combining 
statistical modelling of practices with interpretation of na-
tive beliefs. If Pamela Erickson and co-authors had adopt-
ed Mansutti Rodríguez’s Bourdieusan theory and meth-
odology, they would have quickly come to the conclusion 
that the Huaorani are no more rule-bound than the Piaroa. 
More often than not, bending the rules means that indi-
viduals are able to take full advantage of the flexibility 
afforded by the generic categories that usually make up 
local kinship terminologies. The observations of Erick-
son and co-authors about marriages punished by death if 
they are not between bilateral cross-cousins (256); their 
remarks about the exact number of intercourse needed 
to make a child (259); or their predictions about change, 
adaptation, and the collapse of the strict maintenance of 
cross-cousin restrictions (267) are all far too rigid and too 
mechanical to really account for the ways in which Huao-
rani people keep on living well. Today as before, living 
well involves facing adversity, chance encounters, and the 
hazards of life with unique Huaorani ideas about disper-
sion, contraction, and expansion. 

As noted by the editors (5), strategies that reconfig-
ure kinship elements and marriage structures may have 
truly transformative consequences. Is their causal ef-
fect due to intent? Is intent primarily individual or col-
lective? Are passions and ambitions the real drivers of 
wilful intent? These are some of the questions that the 
book leaves largely unanswered. In any case, we should 
thank the authors for having dared ask these questions in 
the first place, and for inviting us to appreciate the native 
Amazonian ways of bending and modelling the rules of 
exchange.  L. M. Rival 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-767 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-767

