Einleitung

1. Problemfeld und Aufgabenstellung

Theorie im eigentlichen Sinn besagt fiir Husserl Philosophie als
universale Wissenschaft: theoria mit Bezug auf den griechischen
Urstiftungssinn der Philosophie (vgl. Hua VI, 326 ff.). Husserl
gebraucht den Begriff auch synonym fiir Wissenschaft schlechthin,
etwa wenn es ihm darum geht, Wissenschaft als Praxis, als ,,theo-
retische Praxis®, zu reflektieren (vgl. z. B. ebd. 113, 401; Hua XVII,
438; Hua XXVII, 187). Kants Diktum, ,,Alles lduft zuletzt auf das
Praktische hinaus®,' wiirde Husserl zustimmen. Doch néher als zu
Kant steht er in diesem Punkt zu Fichte, dessen Gedanken einer
,,Subordination der Theorie unter das Praktische‘’ er in einem
formalen Sinn durchaus teilt.’ Den Begriff Praxis verwendet Hus-
serl im Sinn mundaner Lebenspraxis, die ihre Verwandlung durch
die transzendentale Phinomenologie erfahren kann.*

! Logik, Akademie-Ausgabe Bd. IX, 87.

2 Grundlagen der gesamten Wissenschafislehre, 1. H. Fichte (Hg.), Fichtes Werke,
Nachdruck Berlin 1962-1965, Bd. I, 294.

3 Husserl befaBte sich vor allem wihrend der Jahre des Ersten Weltkriegs mit
Fichtes ethischen Schriften. Fichtes Einflul auf Husserls Denken wird besonders in
den Texten zur Ethik spiirbar, die Husserl zu Beginn der zwanziger Jahre verfaBte
und in denen er dem Praktischen eine groBere Bedeutung zumaB als in seinen
friheren Texten zur Ethik (siehe unten Teil II.). Zudem fillt auf, da Husserls
Reflexionen zum Theorie- und Praxis-Verhiltnis in der Hauptsache aus den zwan-
ziger und dreifliger Jahren stammen. Vgl. auch Husserls ,Kriegsvorlesung® iiber
,Fichtes Menschheitsideal“ aus den Jahren 1917 und 1918 (Hua XXV, 267-293).
Hierzu James G. Hart, ,,Husserl and Fichte: With special regard to Husserl’s lectures
on ,Fichte’s ideal of humanity‘*, in: Husser! Studies 12 (1995) 135-163.

4 Dementsprechend bezieht Husserl den Begriff ,Leben als ,Ichleben* (Hua VIII,
120) sowohl auf das personale Weltleben (,,personales Leben ist, als Ich und Wir

13

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die folgende Untersuchung griindet in der Tatsache, dal} die tran-
szendentale Phanomenologie das Verhiltnis von Theorie und Praxis
radikalisiert hat. Diese Radikalisierung hatte ihre Voraussetzung in
der Radikalisierung der Philosophie selbst zur transzendentalen
Phianomenologie, und sie bewirkte, da3 etwas Zwiespiltiges, ja Pa-
radoxes im Verhiltnis von Theorie und Praxis zutage trat: Es zeigte
sich, dal die Theorie als transzendentale Phinomenologie sich
vollig von der Praxis als mundanem Weltleben abstolen muf3, um
sich begriinden zu konnen,” daB sie jedoch in die Praxis insofern
eingebunden bleibt, als sie, selbst in Praxis griindend,6 eine Funk-
tion dieser und fiir diese sein soll.”

Husserl begreift diese Funktion nicht als eine Aufgabe, die die
Theorie neben anderen Aufgaben wahrzunehmen habe, sondern die
Ermoglichung einer universalen Umgestaltung der Praxis stellt fiir
ihn den eigentlichen Zwecksinn der Theorie dar. Bereits in seinem
Logos-Artikel ,Philosophie als strenge Wissenschaft“ von 1911
hatte Husserl betont, daB Philosophie nicht nur ,den hochsten
theoretischen Bediirfnissen Geniige leisten”, sondern auch ,in
ethisch-religioser Hinsicht ein von reinen Vernunftnormen gere-
geltes Leben ermoglichen” solle (Hua XXV, 3). Diese Aufgabe
sollte, so sah er es, die transzendentale Phanomenologie iiberneh-
men: Leben sei auf Vernunft angelegt, doch erst die zur transzen-
dentalen Phidnomenologie ausgebildete Theorie vermoge die ge-

vergemeinschaftet in einem Gemeinschaftshorizont leben“, Hua VI, 314) wie auf
das ,transzendentale Leben* (z. B. Hua XV, 539).

° Natiirlich haben wir in der jetzigen thematischen Sphire [derjenigen der
transzendentalen Subjektivitdt] auch keinen Anteil an all den Interessen, die
irgendeine menschliche Praxis in Gang bringen, zumal sie vermoge ihrer Boden-
standigkeit in der schon seienden Welt immerfort auch an dem Wahrhaftsein oder
Nichtsein der Dinge, mit denen sie sich beschiftigt, mit interessiert ist.*“ (Hua VI,
159)

¢ Die ,strengste Wissenschaft‘, die ,reinste Theorie‘ hat ihre Wurzeln im Erdreich
des praktischen Lebens mit seinen Wertungen, Zielsetzungen und Normen.* (Ste-
phan Strasser, Welt im Widerspruch. Gedanken zu einer Phédnomenologie als ethi-
scher Fundamentalphilosophie [Phaenomenologica Bd. 120], Dordrecht/Bo-
ston/London 1991, 70.)

7 ,Die universal apodiktisch begriindete und begriindende Wissenschaft entspringt
nun als die notwendig héchste Menschheitsfunktion [...].*“ (Hua VI, 273)

14

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sicherte Basis dafiir bereitzustellen, daB3 es zu einem konsequent auf
Vernunftziele ausgerichteten Leben wird.

Dies fiihrt zu einem zweiten Paradox. Husserls zentraler, an die
europdische Philosophie gerichteter Vorwurf lautet, dafl sie sich
nicht nach Maligabe ihres urspriinglichen Sinns realisiert habe.
Wenn Husserl in der Beschrénkung des natiirlichen Weltlebens die
Ursache dafiir erblickt, daB3 die Theorie an ihrer radikalen Ausbil-
dung zur universalen Wissenschaft als Bedingung fiir eine Umge-
staltung der Praxis behindert wird, dann liegt im natiirlichen Welt-
leben der Grund dafiir, daB3 dieses nicht es selbst werden kann. Das
heifit, das Weltleben befindet sich vor der transzendentalen Besin-
nung vom Standpunkt des Phidnomenologen aus betrachtet in der
paradoxen Situation, zu sein und nicht es selbst zu sein. Wie ist es
aber denkbar, daB3 es mittels der Theorie, also gerade durch etwas,
das zu ihm gehdoren soll, es selbst werden kann? Konnen diese bei-
den Paradoxa, das Paradoxon im Verhiltnis von Theorie und Praxis
und das Paradoxon der Praxis im Verhéltnis zu sich selbst, auf dem
Boden der transzendentalen Phinomenologie aufgeklart werden?

Obgleich dieser skizzierten Problematik Husserls Denkansatz
zugrunde liegt und obgleich Husserl sie, geleitet von seinen spe-
zifischen Probleminteressen, von verschiedenen Aspekten her an-
schnitt, machte er sie systematisch und mit der hier formulierten
Fragestellung nicht zum Thema. Bei dem Versuch, auf diese Fragen
eine Antwort zu geben, orientieren wir uns an seiner transzen-
dentalen Phanomenologie. Die Fragen werden erst zu beantworten
sein, wenn deutlich geworden ist, was fiir Husserl Umstellung,
Umgestaltung, Verwandlung der Praxis durch die Theorie besagt,
wie auch der Sinn von Verinderung die Klarung dessen impliziert,
was Praxis im Blick der Theorie bedeutet: Ihre Aufkldrung durch
die Theorie und die theoretische Perspektive ihrer Veridnderbarkeit
gehoren zusammen.

Husserl begreift das Weltleben als eine Weise der transzenden-
talen Subjektivitit zu sein, und zwar als eine solche, in der sich die
Subjektivitdt als transzendentale und damit als Grund aller Ver-
nunftausweisung selbst nicht durchsichtig ist. Fiir die transzen-
dentale Phianomenologie ist die (relative) Aufhebung dieser Selbst-
entduBerung zwar moglich, aber um den Preis der Aufthebung des

15

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltlebens tiberhaupt. So hat es zunichst den Anschein, als kénnte
das Weltleben als solches nie es selbst werden, weil es im Versuch
des Zusichselbstkommens iiber die Theorie als transzendentale
Phanomenologie seiner vollig verlustig geht. Jeder Versuch des
Lebens jedoch, auf dem Boden der Welt zu sich selbst zu kommen,
verfehlt nach Maf3gabe von Husserls transzendentaler Phanomeno-
logie sein Ziel. Die Frage lautet also genauer: Ist mit der Erschlie-
Bung des Transzendentalen der urspriingliche Sinn des Weltlebens
so anzueignen, daf} seine Verwirklichung auf dem Boden der Welt
denkbar wird?

Mit dem Ubertritt ins Transzendentale zeigt sich dem Phéno-
menologen das Weltleben modifiziert. In dieser Modifikation ist das
Sein des Weltlebens nicht in ein anderes Sein verwandelt, sondern
verdeckende Sinnschichten sind abgel6st, und im Ablésen wird
sowohl das Verdeckende wie das Verdeckte sichtbar. Die transzen-
dentalphdnomenologische Analyse entwirft nicht ein neues Sein des
Lebens, sie will das Leben in seinem Sein aufdecken: Sie rekon-
struiert. Die Freilegung des transzendentalen Sinnes des Weltlebens
durch die transzendentale Phanomenologie falt Husserl selbst als
Rekonstruktion® In dem Text ,Teleologie in der Philosophie-
geschichte* von 1936/1937, der Husserls ,,letztes, genau datierbares
Manuskript* enthilt’ und, als bestimmt fir den SchluBteil der
Krisis, den Gedanken der Aufgabenidee der Philosophie, der mit
der Prager Abhandlung vom Sommer 1934 den AnstoB3 zur Krisis-
Schrift gab, wiederaufgreift, beschreibt Husserl die ,,Rekonstruk-
tion“ der Urstiftung der Philosophie als eine Moglichkeit des
,Riickverstehens” (Hua XXIX, 380 f.). Das Riickverstehen von

»Werk auf Wirken*“ deutet an, dafl fiir Husserl ,,Rﬁckfrage“,'o

8 Ich pflege mich gegen phinomenologische Gegebenheiten so zu verhalten wie
der Archdologe bei der Ausgrabung: Sie werden sauber zusammengestellt, aber die
eigentliche Arbeit ist nicht ihre Beschreibung, sondern die Rekonstruktion.*
(Briefentwurf Husserls an Gerda Walther vom 18.5.1920, in A V 21, 61a)

° Vgl. die Einleitung des Herausgebers Reinhold N. Smid zu Hua XXIX, S. LXI ff.
" Im Spétwerk Husserls bezeichnen ,,Riickfrage und Rekonstruktion® (Hua XV,
595) das methodische Vorgehen der genetischen Phanomenologie, um das Leben
der transzendentalen Intersubjektivitit in seiner Geschichtlichkeit und nach seinen
generativen Schichten aufzudecken. Dies befaflt Probleme ,der transzendentalen
Riickfragen von den Wesensformen menschlichen Daseins in Gesellschaftlichkeit,

16

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

«l2 «l3

,Riickschau®,'" | Restitution'? und schlieBlich ,,Rekonstruktion
generell das Verfahren bezeichnen, das von erzeugten Gebilden auf
deren Erzeugungsprozef, transzendentalphdnomenologisch gewen-
det, von der Endkonstituiertheit von Gebilden auf deren Konstitu-
tionsgenese zuriickzufragt."*

,Rekonstruktion‘ kann die Wiederherstellung einer Sache mei-
nen, wie sie einmal gewesen war. Das Wort mag auch die Ge-
staltung einer Sache bezeichnen, wie sie nie gewesen war, wie sie
jedoch nach Maligabe ihres eigenen Sinns sein sollte. Letzteres
schlieBt ein, daB dieser Sinn verschiittet war und selbst rekonstruiert
werden kann. Der Terminus bezeichnet schlieBlich das ganze Ge-
flecht der Strategien, Sinngehalte aus ihren Verschiittungen zu
bergen, bezeichnet Blickwinkel und Bedingtheit eines jeden Ver-
suchs einer Rekonstruktion. Rekonstruktion des Sinnes wahrer
Praxis setzt Rekonstruktion des Sinnes wahrer Theorie voraus:

in Personalititen hoherer Ordnung, auf ihre transzendentale und somit absolute
Bedeutung* (Hua VI 191 f)), aber auch die Riickfrage auf den Ursprung des
theoretischen Zugriffs selbst, wobei das Riickfragen selbst zur Generativitit gehort,
die es aufdeckt: ,Im Sinn des Philosophen-Daseins als eines Daseins aus philo-
sophischer Generativitét liegt die historische Riickfrage nach dieser selbst [...].“
(Ebd. 489)

""" Philosophische und transzendentalphénomenologische Rekonstruktion griinden
fiir Husserl in der Moglichkeit des Lebens, den Flufl des Erlebens zu unterbrechen
und, im Absehen auf eine Neuorientierung des Lebens, in einem Akt der Besinnung
die verflossenen Akte und ihre Gehalte einer kritischen Kldrung zu unterziehen:
~Notwendigkeit der Riickschau, der Kritik der Vergangenheit* (Hua XV, 600).

12 Restitution als Klirung der Sinngeschichte theoretischer Erwerbe durch
Wiederverlebendigung ihrer anschaulichen Gehalte: ,Restitution der Begriin-
dungswege theoretischer Erkenntnis, ,,mit denen sich die Evidenz ihres urspriing-
lichen rechtmédBigen Sinnes erneuert* (Hua XXVII, 227) - oder allgemeiner: des
Ganzen der philosophischen Zweckgestalt als universaler Wissenschaft: Im
Encyclopaedia-Britannica-Artikel schreibt Husserl, nachdem er einen Aufri8 der
phénomenologischen Philosophie gegeben hat: ,Eben damit restituiert sich der
urspriinglichste Begriff der Philosophie als universaler Wissenschaft aus radikaler
Selbstrechtfertigung.” (Hua IX, 298)

13 In einem Manuskript aus Anfang der zwanziger Jahre, das iiberschrieben ist mit
,.JFunktion der Wissenschaft als Kultur fiir die universale Kultur etc.“, charakterisiert
Husserl ,,erworbene Wahrheit“ als Mittel fiir neu zu erwerbende und als ,ein
dauerndes Mittel, die ,Wahrheit selbst* - den Urstiftungssinn dieser Wahrheit
durch erneute Veranschaulichung - ,,zu rekonstruieren” (B I 21 II, 6).

' Dieses Verfahren umschreibt der Begriff der ,,regressiven Phanomenologie* (vgl.
HuaDok I1,1, 12 ).

17

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rekonstruktion als das zu Rekonstruierende zielt auf den eigenen
Sinn der Praxis im Wie der Theorie, und Rekonstruktion als Aufrif3
der Wiederherstellung ist der Zielsinn der Theorie fiir die Praxis. So
impliziert nicht nur der Aufri8 der Theorie das zu Rekonstruierende,
antizipiert seine Verwirklichung, sondern das zu Rekonstruierende
ist selbst auf die Rekonstruktion durch die Theorie hin angelegt.

Die Aufkldrung des Verhiltnisses von Theorie und Praxis als
dasjenige einer transzendentalphdnomenologischen Rekonstruktion
ist das Thema dieser Untersuchung. Es wird in der Perspektive
zweier leitender Gesichtspunkte behandelt: Zum einen soll gepriift
werden, inwieweit die Theorie die Umgestaltung einzelpersonaler
Existenz begriindet; dabei ist die Uberlegung leitend, daB jede Kon-
zeption der Umgestaltung einer Gemeinschaft letztlich nachweisen
muf}, ob sie die Moglichkeit der Umwandlung des einzelnen
einsichtig machen kann."” Der zweite Gesichtspunkt I8t sich in die
Frage fassen, ob es eine direkte Umwandlung der Praxis in ihrer Re-
lation zur Theorie resp. als transzendentaler Phinomenologie gibt.

Husserls transzendentale Phdnomenologie analysiert die konstitu-
tiven Prozesse, denen zufolge das transzendentale Leben sich als
mundanes ausbildet, seine mundane Phanomenologie will als Ethik
Prinzipien fiir eine Umgestaltung des Weltlebens freilegen, und sein
Denken kennt auch Briicken, die beides verbinden. Die wichtigste
Briicke bildet das Kernelement seiner Phianomenologie: die tran-
szendentale Epoché. Sofern sie Eingangstor zur phinomenologi-
schen Wissenschaft ist, gehort sie selbst noch nicht in die Philo-
sophie, ist somit Bindeglied zwischen philosophischer und aufer-
philosophischer Haltung. Sie erm&glicht nicht nur mit Vollzug der
,Entweltlichung® die ErschlieBung des Transzendentalen und den
fiir Husserl wahren Anfang des Philosophierens, sondern im Riick-

15 Die Gemeinschaft kann sich aber nur verantworten im einzelnen personalen
Subjekt (Hua VIII, 197). - Vgl. E. Tugendhat, Der Wahrheitsbegriff bei Husser!
und Heidegger, Berlin 1967: ,Mit der Idee der Verantwortlichkeit ergibt sich also
die Notwendigkeit, in die Wahrheitsproblematik und damit in die phadnome-
nologische Problematik iiberhaupt ,das personale Einzelsubjekt* als die Instanz, die
auf ihre Verantwortlichkeit ansprechbar ist, einzubeziehen. [...] Die Idee der
Verantwortlichkeit verweist aber nicht nur auf ein einheitliches Subjekt gegeniiber
den mannigfaltigen Akten, sondern auch auf ein einzelnes gegeniiber anderen Sub-
jekten“ (190 £.).

18

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gang eine Wiederverweltlichung der transzendentalphdnomenolo-
gisch gewonnenen Erkenntnisse. Die Funktion der Philosophie fiir
das Leben besagt fiir Husserl somit in einem ersten Schritt die tran-
szendentale Aufkldrung des Vollsinns des Lebens als einer Selbst-
apperzeption der transzendentalen Subjektivitit, wobei in einem
zweiten Schritt die Ergebnisse dieser Aufklarungsarbeit der Le-
benspraxis vermittelt werden sollen. Ist beziiglich der ErschlieBung
des Transzendentalen nicht eine direkte Umwandlung des Welt-
lebens, ohne Vermittlung, denkbar? Dies hitte zur Voraussetzung,
daB eine direkte Verbindung zwischen Transzendentalitdt und Mun-
danitdt nachgewiesen werden kann.

Die Grundthese dieser Untersuchung ist, dall Husserl eine solche
Verbindung nicht dachte: Fiir ihn steht - unserer Lesart zufolge - der
Phinomenologe entweder auf dem Standpunkt der transzendentalen
Subjektivitdt, dann ist alles mundane Leben als Phdnomen in die
Transzendentalitit aufgehoben und nicht mehr als solches wirksam.
Oder er begibt sich im Zug der Verweltlichung wieder auf den
Boden der Mundanitit, bereichert um seine transzendentale Erfah-
rung, die er anderen vermitteln kann, so seine Aufgabe als ,,Funk-
tionar (Hua VI, 15) in der Funktion, die die Theorie als Praxis fiir
die Praxis wahmehmen soll, erfiillend. Demgegeniiber wird hier die
These vertreten, daB es eine direkte Beziehung zwischen Tran-
szendentalitdt und Mundanitdt gibt, und zwar im Vollzug der
Epoché selbst. Husserl sprach zwar von der ,existenziellen” Bedeu-
tung der Epoché (ebd. 140) und davon, daB sie sich im Phinome-
nologen habitualisiert (ebd. 153). Ersteres meint aber, wie zu zeigen
sein wird, den ProzeB3 der Verweltlichung und letzteres einen mit
der ErschlieBung des Transzendentalen gewonnenen Zuwachs an
habitualisiertem Wissen. Die Epoché selbst beschreibt Husserl nur
als Methode, als Grundstiick der Theorie, und reflektiert sie nicht in
ihrem existenziellen Vollzugssinn. Dies hat freilich darin seinen
Grund, daB sein Interesse ausschlieBlich der Begriindung der Philo-
sophie als einer gesicherten Wissenschaft galt.

19

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Forschungsstand

Was den Forschungsstand zum Thema des Theorie-Praxis-Bezugs
im Werk Husserls anbelangt, so spiegelt er mit wenigen Ausnahmen
Husserls eigene Haltung wider: Der seltsam anmutende Gegensatz,
daB fiir Husserl Fragen nach der Lebensbedeutsamkeit der Philoso-
phie im Zentrum seines Interesses standen, er sich ihnen aber nicht
auf eine systematische Weise widmete, hat seine Entsprechung
darin, dafl die Husserl-Exegese zwar wiederholt auf Begriffe wie
,Selbstverantwortung‘, ,Rechenschaftsabgabe‘, ,Selbstbesinnung’
und ,Selbstbestimmung’ hinwies, es aber zumeist unterlief, sie auf
der Grundlage der zerstreuten Textdokumente und im Kontext der
entsprechenden Husserlschen Grundannahmen zu diskutieren.'®
Eine gute knappe Zusammenfassung der Problematik in ihrem Be-
zug zum Wahrheitsproblem gab 1967 Ernst Tugendhat in seiner
Arbeit Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger." Fiir
Tugendhat liegt die Praxisfunktion der Theorie im Sinn Husserls in
der Selbstverantwortung als der ,,Bereitschaft zur Rechenschaft
iber die Wahrheit der jeweiligen Auffassungen [...] Verantwort-
lichkeit iiberhaupt ist demnach nichts anderes als das subjektive
Korrelat des Anspruchs auf Wahrheitsausweisung.'® So zutreffend
diese Interpretation ist, so greift sie doch zu kurz; unklar bleibt der

'® Anders die Arbeiten von Klaus Held. Vgl. z. B. seinen Beitrag ,, Edmund Husserl.
Transzendentale Phanomenologie: Evidenz und Verantwortung™ in: Margot Flei-
scher (Hg.), Philosophen des 20. Jahrhunderts. Eine Einfiihrung, Darmstadt 1990,
79-93. Held legt dar, wie Husserl das transzendentalphdnomenologische Prinzip der
Verantwortung im natiirlichen Streben nach einem gelingenden Leben als einer
grundlegenden Weise der Erfullung lokalisiert (,insofern ist sie [die Phéano-
menologie] die duBerste Konsequenz des natiirlichen BewuBtseins®), gleichzeitig
aber ,die entschiedenste Kritik“ am natiirlichen Weltbezug tbt (88), indem
Phianomenologie in einer nicht der Perspektivitédt des natiirlichen Weltverhéltnisses
unterworfenen Interesseneinstellung die Evidenzquellen, die anschaulichen Grund-
lagen der natiirlichen Interessenperspektiven ins Licht stellt. - Vgl. jetzt auch das
Buch von R. Philip Buckley, Husserl, Heidegger and the Crisis of Philosophical
Responsibility (Phaenomenologica Bd. 125), Dordrecht/Boston/London 1992.
Buckley diskutiert darin Husserls Krisis-Diagnostik und den Gedanken der Verant-
wortlichkeit im Problemumfeld von Geschichtlichkeit und Vergessen.

17 Vgl. 186-193, bes. 188-191.

** Ebd. 190.

20

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bezug des Anspruchs auf Selbstverantwortung zur transzendentalen
und zur mundanen Seite der Phanomenologie und damit auch seine
Einlosbarkeit in der Welt der Praxis. Ferner ist zu fragen, ob mit
dem Befund der Selbstverantwortung im Sinn einzelner Stel-
lungnahmen Husserls Auffassung von der Praxisfunktion der Theo-
rie schon zureichend bestimmt ist. Setzt nicht die von Husserl
beschworene ,,philosophische Kultur (Hua VII, 203) zu stiftende,
in der Passivitit des Erlebens sich habitualisierende Dispositionen
voraus, die die Moglichkeit zur Selbstverantwortung in den zahl-
losen Einzelfillen erst eroffnen und die von Husserl wenn auch
nicht genau bestimmt, so doch vorgedacht wurden? Ein weiterer
Punkt betrifft die Griindung der Theorie in der Praxis, wobei Tu-
gendhat zu Recht auf die im Horizont des praktischen Erlebens
herauslosbaren ,,doxischen” Aktivitdten als Grundlage fiir jede
theoretische Stellungnahme verweist."”” Aber auch hier wire wieder
zu fragen, ob der Hinweis auf je einzelne doxische Aktivititen und
einzelne praktische Ziele®® schon eine zureichende Basis fiir die Be-
antwortung der Frage nach der Praxisfunktion der Theorie bereitzu-
stellen vermag.

Tugendhat verweist in seiner Darstellung des Prinzips der
Selbstverantwortung auf den Aufsatz von L. Landgrebe ,,Husserls
Abschied vom Cartesianismus**'. Auch zu Landgrebes Analyse
muB Ahnliches gesagt werden: Sie l4Bt nicht deutlich werden, wie
sich das ,,Streben auf letzte Erkenntnisverantwortung_g,“22 zu habi-
tualisieren und in der Wechselwirkung von transzendentaler Theo-
rie und Praxis wirksam zu werden vermag. Die Selbstverantwortung
denkt Landgrebe als ein Vermdgen des transzendentalen Subjekts,”
aber offen bleibt, wie dieses Vermogen, das als ein sich realisieren-
des doch ein praktisches ist, eben zu einem praktischen wird:
Fraglich ist die Begriindung der Selbstverantwortung in der all-

"° Ebd. 188.

% Ebd.

' Philosophische Rundschau 9 (1961) 133-177; wiederabgedruckt in: L.
Landgrebe, Der Weg der Phdnomenologie. Das Problem einer urspriinglichen
Erfahrung, Giitersloh 1963, 163-206.

22| Landgrebe, Der Weg der Phinomenologie, a.a.0. 169.

3 Vgl. ebd. 203.

21

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gemeinen transzendentalen Subjektivitidt durch den individuellen
Akt des Epoché iibenden Phdanomenologen fiir diesen in seiner sein
Theoretisieren umgreifenden Praxis sowie hinsichtlich seines Auf-
trags in der Vermittlung dieses Prinzips an das Weltleben. Land-
grebes Darstellung macht nicht deutlich, inwieweit mit dem Subjekt
der Selbstverantwortung der Mensch schlechthin, der Phanomeno-
loge bzw. der Mensch als potentieller Phanomenologe gemeint
ist;” d. h., die fiir die Problematik zentrale Frage der Vermittlung
der transzendentalen Erkenntnisse und Normen an die Praxis wird
nicht in Rechnung gezogen wie auch die Husserl selbst wichtige
Frage nach dem Verhiltnis der vortheoretischen ,,Selbstnormie-
rungen® zu den theoretischen nicht behandelt wird. Landgrebe ana-
lysiert die Genese der transzendentalen Aneignung von Selbstver-
antwortung durch den Phidnomenologen vom transzendentalen
Blickwinkel aus und 148t so den Wirkraum der Selbstverantwor-
tung, der immer nur in der Weltpraxis liegen kann, wie Landgrebe
selbst feststellt,”” in seiner Dialektik zum Transzendentalen auBer
acht.

Die bisher ausfiihrlichste Arbeit zum Thema der Verantwortung
legte 1976 der Landgrebe-Schiiler Guillermo Hoyos Vasquez vor.?
Das besondere Verdienst dieser Untersuchung liegt darin, Selbstver-
antwortung als eine in der teleologischen Struktur der transzenden-
talen Subjektivitit griindende ,,Verantwortungsfahigkeit“* erwiesen
zu haben. Hoyos Vasquez argumentiert ebenfalls vom transzenden-
talen Standpunkt aus, so daB die ,Idee eines wahrzumachenden
transzendentalen Menschseins®, die von der transzendentalen Sub-
jektivitiat angeeignet und als ,wahre Praxis“ vollbracht werden

2 vgl. z. B. L. Landgrebe, Faktizitit und Individuation. Studien zu den

Grundfragen der Phdnomenologie, Hamburg 1982, 30 ff.

2 Der Gebrauch, den der Mensch von den Ergebnissen dieses Strebens [des
Strebens nach Erkenntnis] macht“, soll ,,verantwortet werden, und das ist kein er-
kenntnistheoretisches, sondemn ein ethisches Problem™ (Landgrebe, Faktizitdt und
Individuation, a.a.0. 30).

% G. Hoyos Vasquez, Intentionalitit als Verantwortung. Geschichtsteleologie und
Teleologie der Intentionalitit bei Husser! (Phaenomenologica Bd. 67), Den Haag
1976. Vgl. auch A. Ales Bello, ,,Teleology as ,the Form of all Forms® and the
Inexhaustibility of Research®, in: Analecta Husserliana 9 (1979) 337-351.

?7 Ebd. 206.

22

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

soll,”® hier nicht im Bezugsganzen von Transzendentalitit, ,,phéino-
menologischem Zuschauer* und mundaner Praxis im weitesten Sinn
verortet wird.

Die hier grob skizzierte Aporie beziiglich einer Explikation von
Husserls Auffassung des Theorie-Praxis-Verhiltnisses wird begreif-
lich, wenn man beriicksichtigt, daB8 die meisten der hierfiir in Frage
kommenden Texte Husserls tiber weite Teile seines schriftlichen
Nachlasses verstreut sind bzw. sich an ebenso entlegenen Stellen
der publizierten Werke finden. Eine Ausnahme bilden Husserls
Untersuchungen zur Ethik, die zu einem reprisentativen Teil jedoch
erst ab 1987 der Offentlichkeit vorgelegt wurden.”” So konnte noch
1988 B. Merker, wenn auch nicht ganz ohne sachliches Recht, mit
Blick auf Husserls Logos-Aufsatz feststellen, daB dort Husserl ,,die
Phianomenologie als eine Philosophie® prasentiere, ,,die keine Ethik
hat, sondern selber ethisch ist“>® Vor dem Erscheinen zentraler
Texte Husserls zur Ethik gab lediglich das Buch von A. Roth®' eine
systematische Ubersicht iiber Husserls Ethik mit der erklirten

> Ebd. 205.

® Vorlesungen iiber Ethik und Wertlehre 1908-1914 [mit den erhaltenen Bruch-
stiicken aus den Vorlesungen von 1897 und 1902], Hua XXVIII, 1988; , Fichtes
Menschheitsideal (1917/1918), Hua XXV, 267-293, 1987; , Fiinf Aufsitze iiber
Ereuerung™ (1922/1923), Hua XXVII, 3-124 (siehe hierzu die Artikel von J. G.
Hart, ,, The entelechy and authenticity of objective spirit: Reflections on Husserliana
XXVIIY, in: Husserl Studies 9 [1992] 91-110, und E. W. Orth, , Interkulturalitit
und Inter-Intentionalitdt: Zu Husserls Ethos der Emneuerung in seinen japanischen
Kaizo-Artikeln®, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 47 [1993] 333-351).
30 B. Merker, Selbsttiuschung und Selbsterkenntnis. Zu Heideggers Trans-
formation der Phdnomenologie Husserls, Frankfurt am Main 1988, 194. Merker
ignoriert die Tatsache, da3 Husserl nicht nur eine eigenstandige Ethik in Parallele
zur formalen Logik entwickelte, sondern auch systematische Uberlegungen zu einer
Individualethik und einer solchen Sozialethik anstellte, die nicht nur auf die
Forschergemeinschaft der Philosophen und Phénomenologen beschrinkt blieb.
Gleichwohl muf zugestanden werden, daB3 schon in Husserls mittlerer Ethik die
ethischen Uberlegungen zur Kulturfunktion der Philosophie als Phanomenologie
ein Ubergewicht erlangten, und zutreffend ist, daB Husserl insofern keine phdno-
menologische Ethik im streng philosophischen Sinn entwickelte, als Ethik bei ihm
ontologische Disziplin blieb. Hierin liegt in der Tat das eigentliche Problem der
Husserlschen Ethik, das Problem des Verhiltnisses von Ethik und transzendentaler
Phianomenologie.

' A. Roth, Edmund Husserls ethische Untersuchungen. Dargestellt anhand seiner
Vorlesungsmanuskripte (Phaenomenologica Bd. 7), Den Haag 1960.

23

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einschriankung, ,,lediglich das in den Manuskripten enthaltene Ma-
terial zu einer systematischen Darstellung®’® zu verarbeiten, wobei
sich Roth nur auf Husserls Vorlesungsmanuskripte bezog®; in-
sofern ist K. Schuhmann zuzustimmen, wenn er anmerkt, dafl mit
der kritischen Edition der frithen Vorlesungstexte Husserls zur
Ethik (Hua XXVIII) das Buch von Roth ,,so gut wie ganz entbehr-
lich geworden ist>* Einen guten historischen Uberblick iiber
Husserls Ethik gibt U. Melle in der Einleitung zu seiner Edition.”
Die Probleme, die sich in Husserls Wertlehre aus den Aporien von
Husserls Scheidung von objektivierenden und nicht-objektivie-
renden Akten ergeben, diskutiert K. Schuhmann in dem Aufsatz
_Probleme der Husserlschen Wertlehre**® ; diese Untersuchung gibt
eine kurze vorziigliche Einfithrung in Husserls Axiologie. Eine auf
der Grundlage historisch-philologischer Forschungen aufbauende
Deutung eines zentralen Aspekts von Husserls sozialethischem
Ansatz, der sozialen Rolle der Phanomenologie, gibt der gleiche
Verfasser in seinem Buch Husserls Staatsphilosophie® .

In dhnliche Richtung zielt die umfassende Studie von James G.
Hart, The Person and the Common Life. Studies in an Husserlian
Social Ethics®® Hart stellt einen Zusammenhang zwischen dem
Subjekt der phanomenologischen Reduktion und den ethischen und
politischen Handlungsbereichen her, in denen sich das personale
Selbst vorfindet. Er analysiert das Telos des ,ethischen Lebens‘ mit
den Mitteln der genetischen Phanomenologe, um so die Genese des
Willens sichtbar zu machen, der in diesem Telos mit der Aus-

32 Ebd. S. XVIL

* Ebd. S. XVL

3 K. Schuhmann, ,,Probleme der Husserlschen Wertlehre®, in: Philosophisches
Jahrbuch 98 (1991) 107, Anm. 2.

35 Hua XXVIII, S. XV-XLVIIL Vgl. auch die Einleitungen der Herausgeber von
Hua XXV, S. XXVIII-XXXIIIL, und von Hua XXVII, S. X-XVIL - Vgl. auch U.
Melle, ,,The Development of Husserl’s Ethics®, in: Etudes Phénoménologiques 13-
14 (1991) 115-135.

% Aa0.

37 Freiburg/Miinchen 1988; vgl. vor allem Abschnitt 111, 132-180.

3% Phaenomenologica Bd. 126, Dordrecht/Boston/London 1992. - Eine ausfiihr-
liche Wiirdigung dieser vielschichtigen Studie gibt U. Melle mit seinem Artikel
»Selbstverwirklichung und Gemeinschaft in Husserls Ethik, Politik und Theologie®,
in: Tijdschrift vor Filosofie 57 (1995) 111-128.

24

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

richtung auf das Husserlsche Ideal einer ,,Liebesgemeinschaft” in-
tersubjektive Implikation erwirkt. Hart entnimmt ferner dem Hus-
serlschen Ansatz Konsequenzen fiir eine weiterfithrende Diskus-
sionggum moralische Kategorien und Fragen einer politischen Kul-
tur.

Christine Spahn sucht in ihrem Buch Phdnomenologische
Handlungstheorie. Edmund Husserls Untersuchungen zur Ethik®
Husserls Ethik ,,in ihrer Verflochtenheit und Wechselbeziehung von
wissenschaftlichem Anspruch und lebensbedeutsamen Erforder-
nissen“.*' Spahn beriicksichtigt dabei nicht das vielschichtige und
paradoxe Verhiltnis von Praxis und transzendentaler Theorie, in-
dem sie das bei Husserl indizierte Problem der Verschrankung von
theoretischem Anspruch und praktischen Erfordernissen auf das
Verhiltnis von (mundaner) Logik und Ethik bzw. Axiologie re-
duziert.”? Dies mag fiir eine Untersuchung, die ihr Ziel darin sieht,
Husserls Theorie der Handlung fiir aktuelle Probleme der
praktischen Philosophie fruchtbar zu machen, legitim sein. Leider
wird jedoch dieses Ziel von Spahn nur angedeutet.”

3% Siehe auch vom selben Verfasser: ,I, We and God. Ingredients of Husserl‘s
Theory of Community, in: S. Isseling (Hg.), Husserl-Ausgabe und Husserl-
Forschung (Phaenomenologica Bd. 115), Dordrecht/Boston/London 1990, 125-
149. Vgl. auch den Artikel von Ullrich Melle: ,Husserls Phidnomenologie des
Willens®, in: Tijdschrift voor Filosofie 54 (1992) 280-305.

“© Wiirzburg 1996.

‘! Ebd. 25.

2 ygl. ebd. 215.

> Gestiitzt auf die neuen Editionen diskutiert Husserls Ethik auch A. Ales Bello in
ihrem Aufsatz ,L’etica nelle analisi fenomenologiche di Edmund Husserl®, in:
Fenomenologia e societa 14 (1991) 21-39. Siehe ferner die dlteren Arbeiten von G.
Funke, , Lebenswelt, praktisches Wissen und Praktik bei Husserl“, in: E. Stroker
(Hg.), Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie Edmund Husserls, Frankfurt
am Main 1979, 45-55, und , Kritik der Vernunft und ethisches Phdanomen®, in: E.
W. Orth (Hg.), Neuere Entwicklungen des Phinomenbegriffs (Phdanomenologische
Forschungen Bd. 9), Freiburg/Miinchen 1980, 33-89. An neueren Veroffent-
lichungen zum Thema sind noch Beitrdge zu nennen, die in den Analecta Hus-
serliana erschienen sind: Dallas Lasky, ,,The Constitution of the Human Com-
munity: Value Experience in the Thought of Edmund Husserl. An Axiological
Approach to Ethics* (20 [1986] 315-329) sowie in Bd. 22 (1987) die Arbeiten von
Klaus Wiegerling, ,,Value-Acquiring (Wertnehmung) and Meaning-Bestowal (Sinn-
zueignung): An Exposition of the Problem of Value-Acquiring (55-67); Ludwig
Griinberg, ,,The ,Life-World* and the Axiological Approach in Ethics* (287-296);

25

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Neben der Ausgabe von Husserls Texten zur Ethik legte eine
weitere kritische Edition der letzten Jahre, ndmlich die von Eugen
Fink im Auftrag Husserls 1931/1932 verfafite, 1988 publizierte
Sechste Cartesianische Meditation (HuaDok I1,1), wichtiges Mate-
rial fiir die Diskussion des Theorie-Praxis-Verhiltnisses, und zwar
im Gesamtrahmen der transzendentalen Phanomenologie, vor. Die-
ser Text ist nicht nur bemerkenswert, weil er als eine Metare-
flexion der phanomenologischen Reduktion ausfiihrlicher, als dies
bei Husserl zu finden ist, die Problematik der Wiederverweltlichung
transzendentalphdnomenologischer Erkenntnisse diskutiert, sondern
weil Husserl selbst ihn reich kommentierte und mit Zusétzen ver-
sah.** Nicht nur Husserls Praxis-Begriff im Zusammenhang seiner
Uberlegungen zum Verhiltnis von Theorie und Praxis fand bisher
keine ausfiihrliche Wiirdigung,* gleiches gilt auch vom Kernstiick
der Husserlschen Phanomenologie: von der Problematik der Epoché
und Reduktion; auch hier fehlt bisher eine auf historisch-philologi-
scher Grundlage aufbauende kritische Gesamtdeutung®® .

Aurelio Rizzacasa, ,,Life-World, History, and Ethics in a Husserlian Perspective*
(ebd., 509-517); Efraim Shmueli, ,,The Universal Message of Husserl’s Ethics: An
Explication of Some Ethical Premises in Transcendental Phenomenology* (551-
569). Siehe ferner Peter Prechtl, ,Husserls Gedanken zur praktischen Vernunft in
Auseinandersetzung mit Kant®, in: Perspektiven der Philosophie 17 (1991) 291-
314, und Urbano Ferrer, ,La Etica en Husserl“, in: Revista de Filosofia 4 (1991)
457-467.

4 Dazu Guy van Kerckhoven, ,,Die ,Idee einer transzendentalen Methodenlehre in
phénomenologischer Absicht. Eine Voranzeige zu Eugen Finks Entwurf einer VI.
Meditation zu Husserls Méditations cartésiennes®, in: Ch. Jamme und O. Poggeler
(Hg.), Phdnomenologie im Widerstreit. Zum 50. Todestag Edmund Husserls,
Frankfurt am Main 1989, 81-105; Ronald Bruzina, ,,The Enworlding (Verwelt-
lichung) of transcendental phenomenological reflection: A study of Eugen Fink’s
6th Cartesian Meditation®, in: Husser! Studies 3 (1986).

* Vgl. jedoch die instruktiven Ausfihrungen bei J. G. Hart, a.a.0., bes. 17-23, 26-
40, ferner Elling Schwabe-Hansen, Das Verhdltnis von transzendentaler und
konkreter Subjektivitit in der Phdnomenologie Edmund Husserls, Oslo/Miinchen
1991, 149-174, sowie Yoshimichi Saito, ,,The transcendental dimension of ,praxis*
in Husserl’s Phenomenology*, in: Husser! Studies 8 (1992) 17-32.

% Auch in diesem Fall ist umfangreiches Textmaterial Husserls, seine spiten
Reflexionen zur Reduktionsproblematik von Anfang der dreifiger Jahre (in Gruppe
B des Nachlasses), editorisch noch nicht erschlossen.

26

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die vorliegende Untersuchung nimmt mit der sie leitenden Frage
nach einer unmittelbaren Modifikation einzelpersonalen Seins auf
dem Grund des Vollzugs der phdnomenologischen Einstellung
einen Standpunkt ein, der iiber dem von Husserl selbst ins Auge
gefafiten Problembereich hinauszielt. Auf dem Weg zur Beant-
wortung dieser Frage soll, im Kontext einer Kldrung des Ver-
hdltnisses von Praxis und Theorie und einer Herausarbeitung der
Praxisfunktion von Theorie in Husserls Phdanomenologie, Husserls
sowie Finks Deutung des ,dialektischen® Bezugs von Transzen-
dentalem und Mundanem diskutiert werden: und zwar hinsichtlich
der Fragen, welche Seinsstellung dem phanomenologischen Zu-
schauer in den Bezugspunkten von Transzendentalitdt und Mun-
danitit zukommt; wie durch ihn Transzendentalitdt und Mundanitit
vermittelt sind und sich eines fiir das andere ,darstellt; und
schlieBlich, inwieweit dem eine Ortsbestimmung des Husserlschen
Vernunftbegriffs in der Problematik von Pluralismus vs. Monismus
entnommen werden kann.

Die Arbeit behandelt das Thema in vier Teilen: Der erste Teil
arbeitet Husserls Auffassung des Sinnes von Praxis und des Bezugs
der Theorie zu ihr einschlieBlich Husserls Bestimmung der Praxis-
funktion von Theorie heraus. Der zweite Teil stellt die Frage nach
derjenigen Wissenschaft, die fiir Husserl die Bedingung der Rea-
lisation der Praxisfunktion von Theorie zum Thema macht: der
Ethik. Der dritte Teil diskutiert das Problem, inwiefern Theorie als
transzendentale Wissenschaft eine Funktion fiir die Praxis iiber-
nehmen kann, und fragt nach zentralen Verbindungslinien von
Transzendentalitit und Mundanitét in Husserls Werk. Im vierten
Teil wird abschlieBend die Praxisfunktion der transzendentalen
Phidnomenologie bestimmt und erwogen, wie transzendentale Epo-
ché die Umwandlung individueller Praxis in einer Verschmelzung
von Transzendentalem und Mundanem impliziert.

27

https://dol.org/10.5771/8783485996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Problemfeld und Aufgabenstellung
	2. Forschungsstand

