
Einleitung

1. Problemfeld und Aufgabenstellung

Theorie im eigentlichen Sinn besagt für Husserl Philosophie als 
universale Wissenschaft: theorla mit Bezug auf den griechischen 
Urstiftungssinn der Philosophie (vgl. Hua VI, 326 ff.). Husserl 
gebraucht den Begriff auch synonym für Wissenschaft schlechthin, 
etwa wenn es ihm darum geht, Wissenschaft als Praxis, als „theo­
retische Praxis“, zu reflektieren (vgl. z. B. ebd. 113, 401; Hua XVII, 
438; Hua XXVII, 187). Kants Diktum, „Alles läuft zuletzt auf das 
Praktische hinaus“,1 würde Husserl zustimmen. Doch näher als zu 
Kant steht er in diesem Punkt zu Fichte, dessen Gedanken einer 
„Subordination der Theorie unter das Praktische“2 er in einem 
formalen Sinn durchaus teilt.3 Den Begriff Praxis verwendet Hus­
serl im Sinn mundaner Lebenspraxis, die ihre Verwandlung durch 
die transzendentale Phänomenologie erfahren kann.4

1 Logik, Akademie-Ausgabe Bd. IX, 87.
2 Grundlagen der gesamten Wissenschaftslehre, I. H. Fichte (Hg.), Fichtes Werke, 
Nachdruck Berlin 1962-1965, Bd. I, 294.
3 Husserl befaßte sich vor allem während der Jahre des Ersten Weltkriegs mit 
Fichtes ethischen Schriften. Fichtes Einfluß auf Husserls Denken wird besonders in 
den Texten zur Ethik spürbar, die Husserl zu Beginn der zwanziger Jahre verfaßte 
und in denen er dem Praktischen eine größere Bedeutung zumaß als in seinen 
früheren Texten zur Ethik (siehe unten Teil II.). Zudem fällt auf, daß Husserls 
Reflexionen zum Theorie- und Praxis-Verhältnis in der Hauptsache aus den zwan­
ziger und dreißiger Jahren stammen. Vgl. auch Husserls ,Kriegsvorlesung1 über 
„Fichtes Menschheitsideal“ aus den Jahren 1917 und 1918 (Hua XXV, 267-293). 
Hierzu James G. Hart, „Husserl and Fichte: With special regard to Husserl’s lectures 
on ,Fichte’s ideal of humanity444, in: Husserl Studies 12 (1995) 135-163.
4 Dementsprechend bezieht Husserl den Begriff,Leben4 als „Ichleben“ (Hua VIII, 
120) sowohl auf das personale Weltleben („personales Leben ist, als Ich und Wir 

13

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die folgende Untersuchung gründet in der Tatsache, daß die tran­
szendentale Phänomenologie das Verhältnis von Theorie und Praxis 
radikalisiert hat. Diese Radikalisierung hatte ihre Voraussetzung in 
der Radikalisierung der Philosophie selbst zur transzendentalen 
Phänomenologie, und sie bewirkte, daß etwas Zwiespältiges, ja Pa­
radoxes im Verhältnis von Theorie und Praxis zutage trat: Es zeigte 
sich, daß die Theorie als transzendentale Phänomenologie sich 
völlig von der Praxis als mundanem Weltleben abstoßen muß, um 
sich begründen zu können,5 daß sie jedoch in die Praxis insofern 
eingebunden bleibt, als sie, selbst in Praxis gründend,6 eine Funk­
tion dieser und für diese sein soll.7

Husserl begreift diese Funktion nicht als eine Aufgabe, die die 
Theorie neben anderen Aufgaben wahrzunehmen habe, sondern die 
Ermöglichung einer universalen Umgestaltung der Praxis stellt für 
ihn den eigentlichen Zwecksinn der Theorie dar. Bereits in seinem 
Togos-Artikel „Philosophie als strenge Wissenschaft“ von 1911 
hatte Husserl betont, daß Philosophie nicht nur „den höchsten 
theoretischen Bedürfnissen Genüge leisten“, sondern auch „in 
ethisch-religiöser Hinsicht ein von reinen Vemunftnormen gere­
geltes Leben ermöglichen“ solle (Hua XXV, 3). Diese Aufgabe 
sollte, so sah er es, die transzendentale Phänomenologie überneh­
men: Leben sei auf Vernunft angelegt, doch erst die zur transzen­
dentalen Phänomenologie ausgebildete Theorie vermöge die ge­

vergemeinschaftet in einem Gemeinschaftshorizont leben“, Hua VI, 314) wie auf 
das „transzendentale Leben“ (z. B. Hua XV, 539).
5 „Natürlich haben wir in der jetzigen thematischen Sphäre [derjenigen der 
transzendentalen Subjektivität] auch keinen Anteil an all den Interessen, die 
irgendeine menschliche Praxis in Gang bringen, zumal sie vermöge ihrer Boden­
ständigkeit in der schon seienden Welt immerfort auch an dem Wahrhaftsein oder 
Nichtsein der Dinge, mit denen sie sich beschäftigt, mit interessiert ist.“ (Hua VI, 
159)
6 „Die ,strengste Wissenschaft4, die ,reinste Theorie4 hat ihre Wurzeln im Erdreich 
des praktischen Lebens mit seinen Wertungen, Zielsetzungen und Normen.“ (Ste­
phan Strasser, Welt im Widerspruch. Gedanken zu einer Phänomenologie als ethi­
scher Fundamentalphilosophie [Phaenomenologica Bd. 120], Dordrecht/Bo- 
ston/London 1991, 70.)
7 „Die universal apodiktisch begründete und begründende Wissenschaft entspringt 
nun als die notwendig höchste Menschheitsfunktion [...].“ (Hua VI, 273)

14

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sicherte Basis dafür bereitzustellen, daß es zu einem konsequent auf 
Vemunftziele ausgerichteten Leben wird.

Dies fuhrt zu einem zweiten Paradox. Husserls zentraler, an die 
europäische Philosophie gerichteter Vorwurf lautet, daß sie sich 
nicht nach Maßgabe ihres ursprünglichen Sinns realisiert habe. 
Wenn Husserl in der Beschränkung des natürlichen Weltlebens die 
Ursache dafür erblickt, daß die Theorie an ihrer radikalen Ausbil­
dung zur universalen Wissenschaft als Bedingung für eine Umge­
staltung der Praxis behindert wird, dann liegt im natürlichen Welt­
leben der Grund dafür, daß dieses nicht es selbst werden kann. Das 
heißt, das Weltleben befindet sich vor der transzendentalen Besin­
nung vom Standpunkt des Phänomenologen aus betrachtet in der 
paradoxen Situation, zu sein und nicht es selbst zu sein. Wie ist es 
aber denkbar, daß es mittels der Theorie, also gerade durch etwas, 
das zu ihm gehören soll, es selbst werden kann? Können diese bei­
den Paradoxa, das Paradoxon im Verhältnis von Theorie und Praxis 
und das Paradoxon der Praxis im Verhältnis zu sich selbst, auf dem 
Boden der transzendentalen Phänomenologie aufgeklärt werden?

Obgleich dieser skizzierten Problematik Husserls Denkansatz 
zugrunde liegt und obgleich Husserl sie, geleitet von seinen spe­
zifischen Probleminteressen, von verschiedenen Aspekten her an­
schnitt, machte er sie systematisch und mit der hier formulierten 
Fragestellung nicht zum Thema. Bei dem Versuch, auf diese Fragen 
eine Antwort zu geben, orientieren wir uns an seiner transzen­
dentalen Phänomenologie. Die Fragen werden erst zu beantworten 
sein, wenn deutlich geworden ist, was für Husserl Umstellung, 
Umgestaltung, Verwandlung der Praxis durch die Theorie besagt, 
wie auch der Sinn von Veränderung die Klärung dessen impliziert, 
was Praxis im Blick der Theorie bedeutet: Ihre Aufklärung durch 
die Theorie und die theoretische Perspektive ihrer Veränderbarkeit 
gehören zusammen.

Husserl begreift das Weltleben als eine Weise der transzenden­
talen Subjektivität zu sein, und zwar als eine solche, in der sich die 
Subjektivität als transzendentale und damit als Grund aller Ver­
nunftausweisung selbst nicht durchsichtig ist. Für die transzen­
dentale Phänomenologie ist die (relative) Aufhebung dieser Selbst­
entäußerung zwar möglich, aber um den Preis der Aufhebung des 

15

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Weltlebens überhaupt. So hat es zunächst den Anschein, als könnte 
das Weltleben als solches nie es selbst werden, weil es im Versuch 
des Zusichselbstkommens über die Theorie als transzendentale 
Phänomenologie seiner völlig verlustig geht. Jeder Versuch des 
Lebens jedoch, auf dem Boden der Welt zu sich selbst zu kommen, 
verfehlt nach Maßgabe von Husserls transzendentaler Phänomeno­
logie sein Ziel. Die Frage lautet also genauer: Ist mit der Erschlie­
ßung des Transzendentalen der ursprüngliche Sinn des Weltlebens 
so anzueignen, daß seine Verwirklichung auf dem Boden der Welt 
denkbar wird?

Mit dem Übertritt ins Transzendentale zeigt sich dem Phäno- 
menologen das Weltleben modifiziert. In dieser Modifikation ist das 
Sein des Weltlebens nicht in ein anderes Sein verwandelt, sondern 
verdeckende Sinnschichten sind abgelöst, und im Ablösen wird 
sowohl das Verdeckende wie das Verdeckte sichtbar. Die transzen­
dentalphänomenologische Analyse entwirft nicht ein neues Sein des 
Lebens, sie will das Leben in seinem Sein aufdecken: Sie rekon­
struiert. Die Freilegung des transzendentalen Sinnes des Weltlebens 
durch die transzendentale Phänomenologie faßt Husserl selbst als 
Rekonstruktion* In dem Text „Teleologie in der Philosophie­
geschichte“ von 1936/1937, der Husserls „letztes, genau datierbares 
Manuskript“ enthält8 9 und, als bestimmt für den Schlußteil der 
Krisis, den Gedanken der Aufgabenidee der Philosophie, der mit 
der Prager Abhandlung vom Sommer 1934 den Anstoß zur Krisis- 
Schrift gab, wiederaufgreift, beschreibt Husserl die „Rekonstruk­
tion“ der Urstiftung der Philosophie als eine Möglichkeit des 
„Rückverstehens“ (Hua XXIX, 380 f.). Das Rückverstehen von 
„Werk auf Wirken“ deutet an, daß für Husserl „Rückfrage“,10 

8 „Ich pflege mich gegen phänomenologische Gegebenheiten so zu verhalten wie 
der Archäologe bei der Ausgrabung: Sie werden sauber zusammengestellt, aber die 
eigentliche Arbeit ist nicht ihre Beschreibung, sondern die Rekonstruktion.“ 
(Briefentwurf Husserls an Gerda Walther vom 18.5.1920, in A V 21, 61a)
9 Vgl. die Einleitung des Herausgebers Reinhold N. Smid zu Hua XXIX, S. LXI ff.
10 Im Spätwerk Husserls bezeichnen „Rückfrage und Rekonstruktion“ (Hua XV, 
595) das methodische Vorgehen der genetischen Phänomenologie, um das Leben 
der transzendentalen Intersubjektivität in seiner Geschichtlichkeit und nach seinen 
generativen Schichten aufzudecken. Dies befaßt Probleme „der transzendentalen 
Rückfragen von den Wesensformen menschlichen Daseins in Gesellschaftlichkeit, 

16

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Rückschau“,11 „Restitution“12 und schließlich „Rekonstruktion“13 
generell das Verfahren bezeichnen, das von erzeugten Gebilden auf 
deren Erzeugungsprozeß, transzendentalphänomenologisch gewen­
det, von der Endkonstituiertheit von Gebilden auf deren Konstitu­
tionsgenese zurückzufragt.14

Rekonstruktion6 kann die Wiederherstellung einer Sache mei­
nen, wie sie einmal gewesen war. Das Wort mag auch die Ge­
staltung einer Sache bezeichnen, wie sie nie gewesen war, wie sie 
jedoch nach Maßgabe ihres eigenen Sinns sein sollte. Letzteres 
schließt ein, daß dieser Sinn verschüttet war und selbst rekonstruiert 
werden kann. Der Terminus bezeichnet schließlich das ganze Ge­
flecht der Strategien, Sinngehalte aus ihren Verschüttungen zu 
bergen, bezeichnet Blickwinkel und Bedingtheit eines jeden Ver­
suchs einer Rekonstruktion. Rekonstruktion des Sinnes wahrer 
Praxis setzt Rekonstruktion des Sinnes wahrer Theorie voraus: 

in Personalitäten höherer Ordnung, auf ihre transzendentale und somit absolute 
Bedeutung“ (Hua VI 191 f), aber auch die Rückfrage auf den Ursprung des 
theoretischen Zugriffs selbst, wobei das Rückfragen selbst zur Generativität gehört, 
die es aufdeckt: „Im Sinn des Philosophen-Daseins als eines Daseins aus philo­
sophischer Generativität liegt die historische Rückfrage nach dieser selbst [...].“ 
(Ebd. 489)
11 Philosophische und transzendentalphänomenologische Rekonstruktion gründen 
für Husserl in der Möglichkeit des Lebens, den Fluß des Erlebens zu unterbrechen 
und, im Absehen auf eine Neuorientierung des Lebens, in einem Akt der Besinnung 
die verflossenen Akte und ihre Gehalte einer kritischen Klärung zu unterziehen: 
„Notwendigkeit der Rückschau, der Kritik der Vergangenheit“ (Hua XV, 600).
12 Restitution als Klärung der Sinngeschichte theoretischer Erwerbe durch 
Wiederverlebendigung ihrer anschaulichen Gehalte: „Restitution“ der Begrün­
dungswege theoretischer Erkenntnis, „mit denen sich die Evidenz ihres ursprüng­
lichen rechtmäßigen Sinnes erneuert“ (Hua XXVII, 227) - oder allgemeiner: des 
Ganzen der philosophischen Zweckgestalt als universaler Wissenschaft: Im 
Encyclopaedia-Britannica-Artikci schreibt Husserl, nachdem er einen Aufriß der 
phänomenologischen Philosophie gegeben hat: „Eben damit restituiert sich der 
ursprünglichste Begriff der Philosophie als universaler Wissenschaft aus radikaler 
Selbstrechtfertigung.“ (Hua IX, 298)
13 In einem Manuskript aus Anfang der zwanziger Jahre, das überschrieben ist mit 
„Funktion der Wissenschaft als Kultur für die universale Kultur etc.“, charakterisiert 
Husserl „erworbene Wahrheit“ als Mittel für neu zu erwerbende und als „ein 
dauerndes Mittel, die ,Wahrheit selbst“4 - den Urstiftungssinn dieser Wahrheit 
durch erneute Veranschaulichung - „zu rekonstruieren“ (B I 21 II, 6).
14 Dieses Verfahren umschreibt der Begriff der „regressiven Phänomenologie“ (vgl. 
HuaDokll,!, 12 f).

17

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rekonstruktion als das zu Rekonstruierende zielt auf den eigenen 
Sinn der Praxis im Wie der Theorie, und Rekonstruktion als Aufriß 
der Wiederherstellung ist der Zielsinn der Theorie für die Praxis. So 
impliziert nicht nur der Aufriß der Theorie das zu Rekonstruierende, 
antizipiert seine Verwirklichung, sondern das zu Rekonstruierende 
ist selbst auf die Rekonstruktion durch die Theorie hin angelegt.

Die Aufklärung des Verhältnisses von Theorie und Praxis als 
dasjenige einer transzendentalphänomenologischen Rekonstruktion 
ist das Thema dieser Untersuchung. Es wird in der Perspektive 
zweier leitender Gesichtspunkte behandelt: Zum einen soll geprüft 
werden, inwieweit die Theorie die Umgestaltung einzelpersonaler 
Existenz begründet; dabei ist die Überlegung leitend, daß jede Kon­
zeption der Umgestaltung einer Gemeinschaft letztlich nachweisen 
muß, ob sie die Möglichkeit der Umwandlung des einzelnen 
einsichtig machen kann.15 Der zweite Gesichtspunkt läßt sich in die 
Frage fassen, ob es eine direkte Umwandlung der Praxis in ihrer Re­
lation zur Theorie resp. als transzendentaler Phänomenologie gibt.

Husserls transzendentale Phänomenologie analysiert die konstitu­
tiven Prozesse, denen zufolge das transzendentale Leben sich als 
mundanes ausbildet, seine mundane Phänomenologie will als Ethik 
Prinzipien für eine Umgestaltung des Weltlebens freilegen, und sein 
Denken kennt auch Brücken, die beides verbinden. Die wichtigste 
Brücke bildet das Kernelement seiner Phänomenologie: die tran­
szendentale Epoche. Sofern sie Eingangstor zur phänomenologi­
schen Wissenschaft ist, gehört sie selbst noch nicht in die Philo­
sophie, ist somit Bindeglied zwischen philosophischer und außer­
philosophischer Haltung. Sie ermöglicht nicht nur mit Vollzug der 
„Entweltlichung“ die Erschließung des Transzendentalen und den 
für Husserl wahren Anfang des Philosophierens, sondern im Rück­

15 „Die Gemeinschaft kann sich aber nur verantworten im einzelnen personalen 
Subjekt“ (Hua VIII, 197). - Vgl. E. Tugendhat, Der Wahrheitsbegriff bei Husserl 
und Heidegger, Berlin 1967: „Mit der Idee der Verantwortlichkeit ergibt sich also 
die Notwendigkeit, in die Wahrheitsproblematik und damit in die phänome­
nologische Problematik überhaupt ,das personale Einzelsubjekt4 als die Instanz, die 
auf ihre Verantwortlichkeit ansprechbar ist, einzubeziehen. [...] Die Idee der 
Verantwortlichkeit verweist aber nicht nur auf ein einheitliches Subjekt gegenüber 
den mannigfaltigen Akten, sondern auch auf ein einzelnes gegenüber anderen Sub­
jekten“ (190 f).

18

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gang eine Wiederverweltlichung der transzendentalphänomenolo­
gisch gewonnenen Erkenntnisse. Die Funktion der Philosophie für 
das Leben besagt für Husserl somit in einem ersten Schritt die tran­
szendentale Aufklärung des Vollsinns des Lebens als einer Selbst­
apperzeption der transzendentalen Subjektivität, wobei in einem 
zweiten Schritt die Ergebnisse dieser Aufklärungsarbeit der Le­
benspraxis vermittelt werden sollen. Ist bezüglich der Erschließung 
des Transzendentalen nicht eine direkte Umwandlung des Welt­
lebens, ohne Vermittlung, denkbar? Dies hätte zur Voraussetzung, 
daß eine direkte Verbindung zwischen Transzendentalität und Mun- 
danität nachgewiesen werden kann.

Die Grundthese dieser Untersuchung ist, daß Husserl eine solche 
Verbindung nicht dachte: Für ihn steht - unserer Lesart zufolge - der 
Phänomenologe entweder auf dem Standpunkt der transzendentalen 
Subjektivität, dann ist alles mundane Leben als Phänomen in die 
Transzendentalität aufgehoben und nicht mehr als solches wirksam. 
Oder er begibt sich im Zug der Verweltlichung wieder auf den 
Boden der Mundanität, bereichert um seine transzendentale Erfah­
rung, die er anderen vermitteln kann, so seine Aufgabe als „Funk­
tionär“ (Hua VI, 15) in der Funktion, die die Theorie als Praxis für 
die Praxis wahmehmen soll, erfüllend. Demgegenüber wird hier die 
These vertreten, daß es eine direkte Beziehung zwischen Tran­
szendental ität und Mundanität gibt, und zwar im Vollzug der 
Epoche selbst. Husserl sprach zwar von der „existenziellen“ Bedeu­
tung der Epoche (ebd. 140) und davon, daß sie sich im Phänome- 
nologen habitualisiert (ebd. 153). Ersteres meint aber, wie zu zeigen 
sein wird, den Prozeß der Verweltlichung und letzteres einen mit 
der Erschließung des Transzendentalen gewonnenen Zuwachs an 
habitualisiertem Wissen. Die Epoche selbst beschreibt Husserl nur 
als Methode, als Grundstück der Theorie, und reflektiert sie nicht in 
ihrem existenziellen Vollzugssinn. Dies hat freilich darin seinen 
Grund, daß sein Interesse ausschließlich der Begründung der Philo­
sophie als einer gesicherten Wissenschaft galt.

19

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Forschungsstand

Was den Forschungsstand zum Thema des Theorie-Praxis-Bezugs 
im Werk Husserls anbelangt, so spiegelt er mit wenigen Ausnahmen 
Husserls eigene Haltung wider: Der seltsam anmutende Gegensatz, 
daß für Husserl Fragen nach der Lebensbedeutsamkeit der Philoso­
phie im Zentrum seines Interesses standen, er sich ihnen aber nicht 
auf eine systematische Weise widmete, hat seine Entsprechung 
darin, daß die Husserl-Exegese zwar wiederholt auf Begriffe wie 
,Selbstverantwortung6, ,Rechenschaftsabgabe6, ,Selbstbesinnung6 
und Selbstbestimmung6 hinwies, es aber zumeist unterließ, sie auf 
der Grundlage der zerstreuten Textdokumente und im Kontext der 
entsprechenden Husserlschen Grundannahmen zu diskutieren.16 
Eine gute knappe Zusammenfassung der Problematik in ihrem Be­
zug zum Wahrheitsproblem gab 1967 Ernst Tugendhat in seiner 
Arbeit Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger)1 Für 
Tugendhat liegt die Praxisfunktion der Theorie im Sinn Husserls in 
der Selbstverantwortung als der „Bereitschaft zur Rechenschaft 
über die Wahrheit der jeweiligen Auffassungen [...] Verantwort­
lichkeit überhaupt ist demnach nichts anderes als das subjektive 
Korrelat des Anspruchs auf Wahrheitsausweisung66.18 So zutreffend 
diese Interpretation ist, so greift sie doch zu kurz; unklar bleibt der 

16 Anders die Arbeiten von Klaus Held. Vgl. z. B. seinen Beitrag „Edmund Husserl. 
Transzendentale Phänomenologie: Evidenz und Verantwortung“ in: Margot Flei­
scher (Hg.), Philosophen des 20. Jahrhunderts. Eine Einführung, Darmstadt 1990, 
79-93. Held legt dar, wie Husserl das transzendentalphänomenologische Prinzip der 
Verantwortung im natürlichen Streben nach einem gelingenden Leben als einer 
grundlegenden Weise der Erfüllung lokalisiert („insofern ist sie [die Phäno­
menologie] die äußerste Konsequenz des natürlichen Bewußtseins“), gleichzeitig 
aber „die entschiedenste Kritik“ am natürlichen Weltbezug übt (88), indem 
Phänomenologie in einer nicht der Perspektivität des natürlichen Weltverhältnisses 
unterworfenen Interesseneinstellung die Evidenzquellen, die anschaulichen Grund­
lagen der natürlichen Interessenperspektiven ins Licht stellt. - Vgl. jetzt auch das 
Buch von R. Philip Buckley, Husserl, Heidegger and the Crisis of Philosophical 
Responsibility (Phaenomenologica Bd. 125), Dordrecht/Boston/London 1992. 
Buckley diskutiert darin Husserls Krisis-Diagnostik und den Gedanken der Verant­
wortlichkeit im Problemumfeld von Geschichtlichkeit und Vergessen.
17 Vgl. 186-193, bes. 188-191.
18 Ebd. 190.

20

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bezug des Anspruchs auf Selbstverantwortung zur transzendentalen 
und zur mundanen Seite der Phänomenologie und damit auch seine 
Einlösbarkeit in der Welt der Praxis. Ferner ist zu fragen, ob mit 
dem Befund der Selbstverantwortung im Sinn einzelner Stel­
lungnahmen Husserls Auffassung von der Praxisfunktion der Theo­
rie schon zureichend bestimmt ist. Setzt nicht die von Husserl 
beschworene „philosophische Kultur“ (Hua VII, 203) zu stiftende, 
in der Passivität des Erlebens sich habitualisierende Dispositionen 
voraus, die die Möglichkeit zur Selbstverantwortung in den zahl­
losen Einzelfällen erst eröffnen und die von Husserl wenn auch 
nicht genau bestimmt, so doch vorgedacht wurden? Ein weiterer 
Punkt betrifft die Gründung der Theorie in der Praxis, wobei Tu­
gendhat zu Recht auf die im Horizont des praktischen Erlebens 
herauslösbaren „doxischen“ Aktivitäten als Grundlage für jede 
theoretische Stellungnahme verweist.19 Aber auch hier wäre wieder 
zu fragen, ob der Hinweis auf je einzelne doxische Aktivitäten und 
einzelne praktische Ziele20 schon eine zureichende Basis für die Be­
antwortung der Frage nach der Praxisfunktion der Theorie bereitzu­
stellen vermag.

Tugendhat verweist in seiner Darstellung des Prinzips der 
Selbstverantwortung auf den Aufsatz von L. Landgrebe „Husserls 
Abschied vom Cartesianismus“21. Auch zu Landgrebes Analyse 
muß Ähnliches gesagt werden: Sie läßt nicht deutlich werden, wie 
sich das „Streben auf letzte Erkenntnisverantwortung“22 zu habi- 
tualisieren und in der Wechselwirkung von transzendentaler Theo­
rie und Praxis wirksam zu werden vermag. Die Selbstverantwortung 
denkt Landgrebe als ein Vermögen des transzendentalen Subjekts,23 
aber offen bleibt, wie dieses Vermögen, das als ein sich realisieren­
des doch ein praktisches ist, eben zu einem praktischen wird'. 
Fraglich ist die Begründung der Selbstverantwortung in der all­

19 Ebd. 188.
20 Ebd.
21 Philosophische Rundschau 9 (1961) 133-177; wiederabgedruckt in: L. 
Landgrebe, Der Weg der Phänomenologie. Das Problem einer ursprünglichen 
Erfahrung, Gütersloh 1963, 163-206.
22 L. Landgrebe, Der Weg der Phänomenologie, a.a.O. 169.
23 Vgl. ebd. 203.

21

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gemeinen transzendentalen Subjektivität durch den individuellen 
Akt des Epoche übenden Phänomenologen für diesen in seiner sein 
Theoretisieren umgreifenden Praxis sowie hinsichtlich seines Auf­
trags in der Vermittlung dieses Prinzips an das Weltleben. Land­
grebes Darstellung macht nicht deutlich, inwieweit mit dem Subjekt 
der Selbstverantwortung der Mensch schlechthin, der Phänomeno- 
loge bzw. der Mensch als potentieller Phänomenologe gemeint 
ist;24 d. h., die für die Problematik zentrale Frage der Vermittlung 
der transzendentalen Erkenntnisse und Normen an die Praxis wird 
nicht in Rechnung gezogen wie auch die Husserl selbst wichtige 
Frage nach dem Verhältnis der vortheoretischen „Selbstnormie­
rungen“ zu den theoretischen nicht behandelt wird. Landgrebe ana­
lysiert die Genese der transzendentalen Aneignung von Selbstver­
antwortung durch den Phänomenologen vom transzendentalen 
Blickwinkel aus und läßt so den Wirkraum der Selbstverantwor­
tung, der immer nur in der Weltpraxis liegen kann, wie Landgrebe 
selbst feststellt,25 in seiner Dialektik zum Transzendentalen außer 
acht.

Die bisher ausführlichste Arbeit zum Thema der Verantwortung 
legte 1976 der Landgrebe-Schüler Guillermo Hoyos Vasquez vor.26 
Das besondere Verdienst dieser Untersuchung liegt darin, Selbstver­
antwortung als eine in der teleologischen Struktur der transzenden­
talen Subjektivität gründende „Verantwortungsfähigkeit“27 erwiesen 
zu haben. Hoyos Vasquez argumentiert ebenfalls vom transzenden­
talen Standpunkt aus, so daß die „Idee eines wahrzumachenden 
transzendentalen Menschseins“, die von der transzendentalen Sub­
jektivität angeeignet und als „wahre Praxis“ vollbracht werden 

24 Vgl. z. B. L. Landgrebe, Faktizität und Individuation. Studien zu den 
Grundfragen der Phänomenologie, Hamburg 1982, 30 ff.
25 „Der Gebrauch, den der Mensch von den Ergebnissen dieses Strebens [des 
Strebens nach Erkenntnis] macht“, soll „verantwortet werden, und das ist kein er­
kenntnistheoretisches, sondern ein ethisches Problem“ (Landgrebe, Faktizität und 
Individuation, a.a.O. 30).
26 G. Hoyos Vasquez, Intentionalität als Verantwortung. Geschichtsteleologie und 
Teleologie der Intentionalität bei Husserl (Phaenomenologica Bd. 67), Den Haag 
1976. Vgl. auch A. Ales Bello, „Teleology as ,the Form of all Forms4 and the 
Inexhaustibility of Research“, in: Analecta Husserliana 9 (1979) 337-351.
27 Ebd. 206.

22

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


soll,28 hier nicht im Bezugsganzen von Transzendentalität, „phäno­
menologischem Zuschauer“ und mundaner Praxis im weitesten Sinn 
verortet wird.

Die hier grob skizzierte Aporie bezüglich einer Explikation von 
Husserls Auffassung des Theorie-Praxis-Verhältnisses wird begreif­
lich, wenn man berücksichtigt, daß die meisten der hierfür in Frage 
kommenden Texte Husserls über weite Teile seines schriftlichen 
Nachlasses verstreut sind bzw. sich an ebenso entlegenen Stellen 
der publizierten Werke finden. Eine Ausnahme bilden Husserls 
Untersuchungen zur Ethik, die zu einem repräsentativen Teil jedoch 
erst ab 1987 der Öffentlichkeit vorgelegt wurden.29 30 So konnte noch 
1988 B. Merker, wenn auch nicht ganz ohne sachliches Recht, mit 
Blick auf Husserls Zogos-Aufsatz feststellen, daß dort Husserl „die 
Phänomenologie als eine Philosophie“ präsentiere, „die keine Ethik 
hat, sondern selber ethisch ist“?® Vor dem Erscheinen zentraler 
Texte Husserls zur Ethik gab lediglich das Buch von A. Roth31 eine 
systematische Übersicht über Husserls Ethik mit der erklärten 

28 Ebd. 205.
29 Vorlesungen über Ethik und Wertlehre 1908-1914 [mit den erhaltenen Bruch­
stücken aus den Vorlesungen von 1897 und 1902], Hua XXVIII, 1988; „Fichtes 
Menschheitsideal“ (1917/1918), Hua XXV, 267-293, 1987; „Fünf Aufsätze über 
Erneuerung“ (1922/1923), Hua XXVII, 3-124 (siehe hierzu die Artikel von J. G. 
Hart, „The entelechy and authenticity of objective spirit: Reflections on Husserliana 
XXVII“, in: Husserl Studies 9 [1992] 91-110, und E. W. Orth, „Interkulturalität 
und Inter-Intentionalität: Zu Husserls Ethos der Erneuerung in seinen japanischen 
Kaizo-Artikeln“, in: Zeitschriftfür philosophische Forschung 47 [1993] 333-351).
30 B. Merker, Selbsttäuschung und Selbsterkenntnis. Zu Heideggers Trans­
formation der Phänomenologie Husserls, Frankfurt am Main 1988, 194. Merker 
ignoriert die Tatsache, daß Husserl nicht nur eine eigenständige Ethik in Parallele 
zur formalen Logik entwickelte, sondern auch systematische Überlegungen zu einer 
Individualethik und einer solchen Sozialethik anstellte, die nicht nur auf die 
Forschergemeinschaft der Philosophen und Phänomenologen beschränkt blieb. 
Gleichwohl muß zugestanden werden, daß schon in Husserls mittlerer Ethik die 
ethischen Überlegungen zur Kulturfunktion der Philosophie als Phänomenologie 
ein Übergewicht erlangten, und zutreffend ist, daß Husserl insofern keine phäno­
menologische Ethik im streng philosophischen Sinn entwickelte, als Ethik bei ihm 
ontologische Disziplin blieb. Hierin liegt in der Tat das eigentliche Problem der 
Husserlschen Ethik, das Problem des Verhältnisses von Ethik und transzendentaler 
Phänomenologie.
31 A. Roth, Edmund Husserls ethische Untersuchungen. Dargestellt anhand seiner 
Vorlesungsmanuskripte (Phaenomenologica Bd. 7), Den Haag 1960.

23

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einschränkung, „lediglich das in den Manuskripten enthaltene Ma­
terial zu einer systematischen Darstellung“32 zu verarbeiten, wobei 
sich Roth nur auf Husserls Vorlesungsmanuskripte bezog33; in­
sofern ist K. Schuhmann zuzustimmen, wenn er anmerkt, daß mit 
der kritischen Edition der frühen Vorlesungstexte Husserls zur 
Ethik (Hua XXVIII) das Buch von Roth „so gut wie ganz entbehr­
lich“ geworden ist.34 Einen guten historischen Überblick über 
Husserls Ethik gibt U. Melle in der Einleitung zu seiner Edition.35 
Die Probleme, die sich in Husserls Wertlehre aus den Aporien von 
Husserls Scheidung von objektivierenden und nicht-objektivie- 
renden Akten ergeben, diskutiert K. Schuhmann in dem Aufsatz 
„Probleme der Husserlschen Wertlehre“36 37 38; diese Untersuchung gibt 
eine kurze vorzügliche Einführung in Husserls Axiologie. Eine auf 
der Grundlage historisch-philologischer Forschungen aufbauende 
Deutung eines zentralen Aspekts von Husserls sozialethischem 
Ansatz, der sozialen Rolle der Phänomenologie, gibt der gleiche 
Verfasser in seinem Buch Husserls Staatsphilosophie31.

In ähnliche Richtung zielt die umfassende Studie von James G. 
Hart, The Person and the Common Life. Studies in an Husserlian 
Social Ethics?* Hart stellt einen Zusammenhang zwischen dem 
Subjekt der phänomenologischen Reduktion und den ethischen und 
politischen Handlungsbereichen her, in denen sich das personale 
Selbst vorfindet. Er analysiert das Telos des ,ethischen Lebens4 mit 
den Mitteln der genetischen Phänomenologe, um so die Genese des 
Willens sichtbar zu machen, der in diesem Telos mit der Aus­

32 Ebd. S. XVII.
33 Ebd. S. XVI.
34 K. Schuhmann, „Probleme der Husserlschen Wert lehre“, in: Philosophisches 
Jahrbuch 98 (1991) 107, Anm. 2.
35 Hua XXVIII, S. XV-XLVIII. Vgl. auch die Einleitungen der Herausgeber von 
Hua XXV, S. XXVIII-XXXIII, und von Hua XXVII, S. X-XVII. - Vgl. auch U. 
Melle, „The Development of Husserl’s Ethics“, in: Etudes Phenomenologiques 13- 
14(1991) 115-135.
36 A.a.O.
37 Freiburg/München 1988; vgl. vor allem Abschnitt III, 132-180.
38 Phaenomenologica Bd. 126, Dordrecht/Boston/London 1992. - Eine ausführ­
liche Würdigung dieser vielschichtigen Studie gibt U. Melle mit seinem Artikel 
„Selbstverwirklichung und Gemeinschaft in Husserls Ethik, Politik und Theologie“, 
in: Tijdschrift vor Filosofie 57 (1995) 111-128.

24

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


richtung auf das Husserlsche Ideal einer „Liebesgemeinschaft“ in­
tersubjektive Implikation erwirkt. Hart entnimmt ferner dem Hus- 
serlschen Ansatz Konsequenzen für eine weiterführende Diskus­
sion um moralische Kategorien und Fragen einer politischen Kul­
tur.39 40

Christine Spahn sucht in ihrem Buch Phänomenologische 
Handlungstheorie. Edmund Husserls Untersuchungen zur Ethik*® 
Husserls Ethik „in ihrer Verflochtenheit und Wechselbeziehung von 
wissenschaftlichem Anspruch und lebensbedeutsamen Erforder­
nissen“.41 Spahn berücksichtigt dabei nicht das vielschichtige und 
paradoxe Verhältnis von Praxis und transzendentaler Theorie, in­
dem sie das bei Husserl indizierte Problem der Verschränkung von 
theoretischem Anspruch und praktischen Erfordernissen auf das 
Verhältnis von (mundaner) Logik und Ethik bzw. Axiologie re­
duziert.42 Dies mag für eine Untersuchung, die ihr Ziel darin sieht, 
Husserls Theorie der Handlung für aktuelle Probleme der 
praktischen Philosophie fruchtbar zu machen, legitim sein. Leider 
wird jedoch dieses Ziel von Spahn nur angedeutet.43

39 Siehe auch vom selben Verfasser: „I, We and God. Ingredients of HusserFs 
Theory of Community“, in: S. IJsseling (Hg.), Husserl-Ausgabe und Husserl- 
Forschung (Phaenomenologica Bd. 115), Dordrecht/Boston/London 1990, 125- 
149. Vgl. auch den Artikel von Ullrich Melle: „Husserls Phänomenologie des 
Willens“, in: Tijdschrift voor Filosofie 54 (1992) 280-305.
40 Würzburg 1996.
41 Ebd. 25.
42 Vgl. ebd. 215.
43 Gestützt auf die neuen Editionen diskutiert Husserls Ethik auch A. Ales Bello in 
ihrem Aufsatz „L’etica nelle analisi fenomenologiche di Edmund Husserl“, in: 
Fenomenologia e societa 14 (1991) 21-39. Siehe ferner die älteren Arbeiten von G. 
Funke, „Lebenswelt, praktisches Wissen und Praktik bei Husserl“, in: E. Ströker 
(Hg.), Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie Edmund Husserls, Frankfurt 
am Main 1979, 45-55, und „Kritik der Vernunft und ethisches Phänomen“, in: E. 
W. Orth (Hg.), Neuere Entwicklungen des Phänomenbegriffs {Phänomenologische 
Forschungen Bd. 9), Freiburg/München 1980, 33-89. An neueren Veröffent­
lichungen zum Thema sind noch Beiträge zu nennen, die in den Analecta Hus- 
serliana erschienen sind: Dallas Lasky, „The Constitution of the Human Com­
munity: Value Experience in the Thought of Edmund Husserl. An Axiological 
Approach to Ethics“ (20 [1986] 315-329) sowie in Bd. 22 (1987) die Arbeiten von 
Klaus Wiegerling, „Value-Acquiring (Wertnehmung) and Meaning-Bestowal (Sinn­
zueignung): An Exposition of the Problem of Value-Acquiring“ (55-67); Ludwig 
Grünberg, „The ,Life-World‘ and the Axiological Approach in Ethics“ (287-296); 

25

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Neben der Ausgabe von Husserls Texten zur Ethik legte eine 
weitere kritische Edition der letzten Jahre, nämlich die von Eugen 
Fink im Auftrag Husserls 1931/1932 verfaßte, 1988 publizierte 
Sechste Cartesianische Meditation (HuaDok 11,1), wichtiges Mate­
rial für die Diskussion des Theorie-Praxis-Verhältnisses, und zwar 
im Gesamtrahmen der transzendentalen Phänomenologie, vor. Die­
ser Text ist nicht nur bemerkenswert, weil er als eine Metare­
flexion der phänomenologischen Reduktion ausführlicher, als dies 
bei Husserl zu finden ist, die Problematik der Wiederverweltlichung 
transzendentalphänomenologischer Erkenntnisse diskutiert, sondern 
weil Husserl selbst ihn reich kommentierte und mit Zusätzen ver­
sah.44 Nicht nur Husserls Praxis-Begriff im Zusammenhang seiner 
Überlegungen zum Verhältnis von Theorie und Praxis fand bisher 
keine ausführliche Würdigung,45 gleiches gilt auch vom Kernstück 
der Husserlschen Phänomenologie: von der Problematik der Epoche 
und Reduktion; auch hier fehlt bisher eine auf historisch-philologi­
scher Grundlage aufbauende kritische Gesamtdeutung46.

Aurelio Rizzacasa, „Life-World, History, and Ethics in a Husserlian Perspective“ 
(ebd., 509-517); Efraim Shmueli, „The Universal Message of Husserl’s Ethics: An 
Explication of Some Ethical Premises in Transcendental Phenomenology“ (551- 
569). Siehe ferner Peter Prechtl, „Husserls Gedanken zur praktischen Vernunft in 
Auseinandersetzung mit Kant“, in: Perspektiven der Philosophie 17 (1991) 291- 
314, und Urbano Ferrer, „La Etica en Husserl“, in: Revista de Filosofia 4 (1991) 
457-467.
44 Dazu Guy van Kerckhoven, „Die ,Idee4 einer transzendentalen Methodenlehre in 
phänomenologischer Absicht. Eine Voranzeige zu Eugen Finks Entwurf einer VI. 
Meditation zu Husserls Meditations cartesiennes“, in: Ch. Jamme und O. Pöggeler 
(Hg.), Phänomenologie im Widerstreit. Zum 50. Todestag Edmund Husserls, 
Frankfurt am Main 1989, 81-105; Ronald Bruzina, „The Enworlding (Verwelt­
lichung) of transcendental phenomenological reflection: A study of Eugen Fink’s 
6th Cartesian Meditation“, in: Husserl Studies 3 (1986).
45 Vgl. jedoch die instruktiven Ausführungen bei J. G. Hart, a.a.O., bes. 17-23, 26- 
40; ferner Eiling Schwabe-Hansen, Das Verhältnis von transzendentaler und 
konkreter Subjektivität in der Phänomenologie Edmund Husserls, Oslo/München 
1991, 149-174, sowie Yoshimichi Saito, „The transcendental dimension of,praxis4 
in Husserl’s Phenomenology“, in: Husserl Studies 8 (1992) 17-32.
46 Auch in diesem Fall ist umfangreiches Textmaterial Husserls, seine späten 
Reflexionen zur Reduktionsproblematik von Anfang der dreißiger Jahre (in Gruppe 
B des Nachlasses), editorisch noch nicht erschlossen.

26

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die vorliegende Untersuchung nimmt mit der sie leitenden Frage 
nach einer unmittelbaren Modifikation einzelpersonalen Seins auf 
dem Grund des Vollzugs der phänomenologischen Einstellung 
einen Standpunkt ein, der über dem von Husserl selbst ins Auge 
gefaßten Problembereich hinauszielt. Auf dem Weg zur Beant­
wortung dieser Frage soll, im Kontext einer Klärung des Ver­
hältnisses von Praxis und Theorie und einer Herausarbeitung der 
Praxisfunktion von Theorie in Husserls Phänomenologie, Husserls 
sowie Finks Deutung des ,dialektischen* Bezugs von Transzen­
dentalem und Mundanem diskutiert werden: und zwar hinsichtlich 
der Fragen, welche Seinsstellung dem phänomenologischen Zu­
schauer in den Bezugspunkten von Transzendentalität und Mun- 
danität zukommt; wie durch ihn Transzendentalität und Mundanität 
vermittelt sind und sich eines für das andere ,darstellt*; und 
schließlich, inwieweit dem eine Ortsbestimmung des Husserlschen 
Vemunftbegriffs in der Problematik von Pluralismus vs. Monismus 
entnommen werden kann.

Die Arbeit behandelt das Thema in vier Teilen: Der erste Teil 
arbeitet Husserls Auffassung des Sinnes von Praxis und des Bezugs 
der Theorie zu ihr einschließlich Husserls Bestimmung der Praxis­
funktion von Theorie heraus. Der zweite Teil stellt die Frage nach 
derjenigen Wissenschaft, die für Husserl die Bedingung der Rea­
lisation der Praxisfunktion von Theorie zum Thema macht: der 
Ethik. Der dritte Teil diskutiert das Problem, inwiefern Theorie als 
transzendentale Wissenschaft eine Funktion für die Praxis über­
nehmen kann, und fragt nach zentralen Verbindungslinien von 
Transzendentalität und Mundanität in Husserls Werk. Im vierten 
Teil wird abschließend die Praxisfunktion der transzendentalen 
Phänomenologie bestimmt und erwogen, wie transzendentale Epo­
che die Umwandlung individueller Praxis in einer Verschmelzung 
von Transzendentalem und Mundanem impliziert.

27

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13 - am 16.01.2026, 08:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Problemfeld und Aufgabenstellung
	2. Forschungsstand

