
Einleitung

„Je pense que l’oevre, immense, de Sartre, que son action po- 
litique marqueront une epoque. [...] Je n’accepterai jamais que 
l’on compare [...] le petit travail de defrichement historique et 
methodologique que j’ai entrepris avec une oevre comme la si- 
enne.“ (Foucault)

Im Vorwort zur Ordnung der Dinge schreibt Foucault, daß sein 
Buch aus dem Lachen über einen Text von Borges entstanden sei. 
Der Text zitiere „eine gewisse chinesische Enzyklopädie der Tie­
re“, so unverständlich und seltsam angeordnet, daß sie uns „mit 
einem Sprung“ an die „Grenze unseres Denkens“ führe. Foucault 
stellt daraufhin die Frage, die als ein grundsätzliches Movens sei­
nes Werkes gelten kann: „Was ist also für uns unmöglich zu den­
ken und um welche Unmöglichkeit handelt es sich?“ (*MC 7)1

Der Text von Borges spiegelt eine Intention der Ordnung der 
Dinge: Diese Schrift soll uns in dasselbe Erstaunen versetzen, 
denn sie führt - als ein bedeutendes Buch der französischen Philo­
sophietradition - eine Weise des Denkens vor, die aus der Sicht ei­
ner Philosophie wie z. B. derjenigen Sartres als ein „logischer 
Skandal“ erscheinen muß.2 Die Ordnung der Dinge versucht Gren­
zen zu verschieben, nicht zuletzt mit dem Ziel, dasjenige Denken, 
aus dessen Perspektive sie als Unmöglichkeit erscheint, selbst als 
ein nicht mehr mögliches, d. h. als historisch überholtes zu erwei­
sen. Verglichen mit Werken wie Sartres Das Sein und das Nichts 
oder die Kritik der dialektischen Vernunft erweckt die Ordnung 
der Dinge den Eindruck des grundsätzlich Neuen, Andersartigen 
und provoziert eine Frage, die auch am Beginn dieser Untersu­
chung stand: Warum war es im Frankreich der sechziger und sieb­
ziger Jahre nicht mehr möglich, im Stil Sartres zu denken? Aus 
welchem Grund wurde eine solche Philosophie plötzlich als un­
zeitgemäß betrachtet und warum lassen sich seitdem offensichtlich 
eher mit Foucault als mit Sartre Theorien entwickeln?

1 Von mir selbst vorgenommene Übersetzungen sind im folgenden mit einem 
Sternchen markiert.
2 Vgl. Sartre, Jean-Paul Sartre repond, 1966: 95

11

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Foucault ist oft - und nicht ohne sein Zutun - als ‘Überwinder’ 
Sartres stilisiert worden. So heißt es z. B. unter dem Stichwort 
„Foucault“ im Dictionnaire des philosophes'.

„Es ist zweifellos zu früh, den Bruch [rupture] zu würdigen, der durch 
Michel Foucault ... in eine philosophische Landschaft eingefuhrt wurde, 
die bisher durch Sartre dominiert war ...“3

Diese „rupture de generation entre Sartre et Foucault“4 ist evident 
und sie ist oft zitiert worden. Sie schreibt sich ein in den ‘Gene­
rationswechsel’, den die „(Neo)Strukturalisten“ in Frankreich auf 
dem Gebiet der Theorieentwicklung ausriefen und mit einer brei­
ten Produktion einflußreicher philosophischer Texte begleiteten. 
Doch die „rupture de generation“ ist mit Vorsicht zu behandeln, 
denn sie ist auch eine durch die Medien gut unterstützte Inszenie­
rung gewesen. Die proklamierte scharfe Entgegensetzung der Po­
sitionen scheint zum Teil auf inhaltlicher Ebene keine Entspre­
chung zu finden; sie ist bei weitem nicht immer sachlich nachvoll­
ziehbar. Die ‘Revolution’ ist nicht zuletzt eine Geste, ein ironi­
sches Spiel.

Eine der Schwierigkeiten bei der Bestimmung der Positionen 
liegt z.B. in Foucaults Strategie, sich eindeutigen Identifizierungen 
zu entziehen. Foucault arbeitet mit ‘doppeltem Boden’: Er argu­
mentiert nicht normativ, seine Texte sind aber keineswegs wert­
neutral; er übt nicht ‘Kritik’ im herkömmlichen Sinn, zielt aber auf 
eine ‘kritische’ Wirkung seiner Texte und ebenso befindet er sich 
in Opposition zu jener durch Sartre dominierten „philosophischen 
Landschaft“, ohne sich inhaltlich auf eine solche Opposition fest­
legen zu lassen. Foucault will sich nicht (an-)greifbar machen, 
weshalb er entweder bei scharfer, für jedermann offensichtlich ge­
gen Sartre gerichteter Polemik,5 diesen nicht beim Namen nennt 
oder sich in ironisch falscher Bescheidenheit vor der Größe Sartres 

3 Dictionnaire des philosophes, Artikel Foucault: *941. Der Artikel wurde unter 
dem Pseudonym „Maurice Florence“ von Foucault und Francois Ewald verfaßt. 
Eigenartigerweise fehlt der zitierte Satz im Wiederabdruck des Artikels in den Dits 
et ecrits (DE IV: 631 ff), was vermuten läßt, daß er nicht von Foucault selbst ein­
gefügt wurde.
4 Ferry, Le Quotidien, 14/15 avril 1990
5 In den polemischen Passagen der Texte aus den sechziger und frühen siebziger 
Jahren sind z. B. die Attribute „Naivität“ und „kleine Kinder“ fast immer an 
Sartres Adresse gerichtet.

12

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beugt. Foucaults Methode der Abgrenzung besteht gerade darin, 
einer direkten Konfrontation auszuweichen, sich auf eine andere 
Ebene des Sprechens zu begeben und alles zu vermeiden, was ihn 
in eine - wie auch immer geartete - Beziehung zu seinen ‘Gegnern’ 
setzen könnte. Daher erschien es lange Zeit wie ein Tabu, Sartre 
und Foucault in einen Zusammenhang zu bringen, obwohl ein In­
teresse an dieser Verbindung bestand, das in den nächsten Jahren 
sicher noch zunehmen wird.6

Wenn die vorliegende Arbeit Sartre und Foucault verbindet, so 
tut sie dies in einem philosophietheoretischen Interesse. Es geht 
hier um zwei Konzepte von ‘Philosophie’, die sich - aus den ge­
nannten Gründen - nicht in einem einfachen Sinn ‘vergleichen’ 
lassen. Es läßt sich aber, wie ich zeigen werde, das jeweils eine 
Konzept durch das andere denken und auf seine Grenzen hin be­
fragen. Das Verfahren der Untersuchung bleibt dabei weitgehend 
theorie- und textimmanent. Die gesellschaftliche Situation in 
Frankreich, die politischen Kämpfe, die Auseinandersetzung um 
den Marxismus und persönliche Zwistigkeiten in den Pariser In­
tellektuellenzirkeln sind Hintergrund, nicht aber der Gegenstand 
dieser Arbeit. Die Arbeit vertritt die These, daß sich der Konflikt 
Sartre/Foucault sachlich aus der Kritikfigur der „Doppel“ in 
Foucaults Ordnung der Dinge herleiten läßt und daß diese Figur 
zugleich erklärt, was Foucault und Sartre philosophisch voneinan­
der trennt.

Den Ausgangspunkt der vorliegenden Arbeit bildet das neunte 
Kapitel der Ordnung der Dinge. Unter allen Texten Foucaults 

6 In Frankreich war diese Parallele vor allem bezüglich des politischen Engage­
ments und der Rolle des wortführenden Intellektuellen von Interesse. So kommt 
Eribon in seiner Biographie über Foucault immer wieder auf Sartre zurück 
(Eribon, Foucault, 1991; vgl. auch Mauriac, Le temps immobile III, 1976); Co- 
lombel verbindet die beiden ebenfalls biographisch (Colombel, Brumes de memoi- 
re, 1990: 1153ff) und unternimmt an anderer Stelle einen eher generalisierenden 
Vergleich (Colombel, Foucault et Sartre, 1987). Eine inhaltliche Auseinanderset­
zung versuchen Verstraeten (Sartre und Foucault, 1988), Knee mit mehreren Ar­
beiten (Le cercle et le doublet: Note sur Sartre et Foucault, 1990; Le probleme 
politique chez Sartre et Foucault, 1991), Howells (Sartre and the deconstruction 
of the subject, 1992) und Vogt (Sartres Wieder-Holung, 1995). Zahlreiche einzel­
ne und verstreute Hinweise auf Gemeinsamkeiten oder Differenzen finden sich 
immer wieder in der Sekundärliteratur.

13

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bietet diese Passage den stärksten (impliziten) Bezug auf Sartres 
Philosophie und bietet die tragfähigsten Thesen für eine inhaltliche 
Auseinandersetzung. Es gibt Hinweise darauf, daß das Manuskript 
zu Les mots et les choses einige Seiten zu Sartre enthielt, die 
Foucault in der Druckfassung zurückgenommen hat.7 Die Tilgung 
dieser Passagen entspricht der oben erwähnten Strategie, Opposi­
tionen unsichtbar zu machen und wirft zugleich ein Licht auf die 
Rolle, die Sartre in der Ordnung der Dinge spielt: Wenn Foucault 
Textstücke über Sartre streichen konnte, so vermutlich deshalb, 
weil Sartre für ihn von anderer Bedeutung war, als z. B. Hegel, 
Marx, Husserl und Freud, deren Namen im neunten Kapitel fallen. 
An einer Stelle heißt es mit deutlicher Anspielung auf Sartre und 
die Marxisten: „... ihre ungewollte Tiefe ist, daß sie mit dem Fin­
ger auf die moderne Seinsweise des Denkens zeigen.“ (OD 396) 
Dieser Satz könnte als Motto dienen, denn er bezeichnet genau die 
Funktion, die Sartre zukommt: seine Philosophie erweist sich als 
Ausdruck der Struktur des „modernen Denkens“, und sie dient 
Foucault als ‘Lupe’ in seiner Diagnose. Sartres Hang zu extremen, 
‘holzschnittartigen’ Thesen, machen ihn zur bevorzugten Ziel­
scheibe von Foucaults Geringschätzung, gleichzeitig eignen sich 
diese Thesen aber dazu, die moderne „episteme“ in grober und 
vergrößerter Form sichtbar werden zu lassen. Im Gegensatz zu 
Merleau-Ponty z. B., der Foucaults Denken geprägt hat, ist Sartre 
für Foucault nicht von inhaltlich theoretischer Bedeutung. Gerade 
deshalb kann Sartre die doppelte Rolle einnehmen, eindeutiger 
Punkt der Abgrenzung und unsichtbares Instrument der Analyse 
des „modernen Denkens“ zu sein, und genau diese Verflechtung 
macht die Konfrontation von Sartre und Foucault interessant.

Im neunten Kapitel der Ordnung der Dinge vertritt Foucault 
seine bekannte These vom „Menschen“ als einer untergehenden 
epistemischen Formation und schildert das moderne, im „anthro­

7 In den Diskussionsbeiträgen einer Pariser Foucault-Tagung vom Januar 1988 
findet sich dieser Hinweis: „Raymond Bellour Signale ... que des pages concemant 
Sartre ont ete otdes de la Version definitive des Mots et les Choses“ (s. Michel 
Foucault philosophe, 1989: 53). Auf meine Anfrage hin bestätigte Raymond Bel­
lour, diese Seiten bei der Lektüre des Manuskriptes gelesen zu haben. Nach Aus­
kunft von Foucaults Verleger bei Gallimard, Pierre Nora, waren die fraglichen 
Passagen schon in den Druckfahnen zu Les mots et les choses nicht mehr enthal­
ten, vom Manuskript selbst fehlt jede Spur.

14

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


pologischen Schlaf4 befangene Denken als eine aporetische Kon­
stellation selbstbezüglicher Endlichkeit, die sich beständig in ver­
schiedene „Doppel44 verstrickt. Ein großer Teil meiner Arbeit be­
faßt sich mit diesem Problem der Doppel, wobei ich nicht in erster 
Linie der in ihnen angesprochenen Auseinandersetzung mit der 
von Hegel ausgehenden dialektischen Tradition folge, sondern 
mich auf die bisher weniger behandelten Aspekte ihres Bezugs zur 
Phänomenologie konzentriere.8 Aus dieser Perspektive läßt sich 
unter anderem zeigen, daß „Foucaults Bild des philosophischen 
Diskurses der Moderne“ nicht nur, wie Herbert Schnädelbach 
meint, „das Ergebnis einer junghegelianischen Projektion“ ist,9 
sondern in wesentlichen Teilen ebenso auf die von Kant aus­
gehende erkenntnistheoretisch-transzendentalphilosophische Pro­
blemlage zutrifft.

Über Foucaults Andeutungen hinausgehend, werde ich die The­
se von den Doppeln und dem modernen „Denken des Gleichen“ 
direkt auf Sartre und einen Teil der phänomenologischen Tradition 
beziehen. Mit dieser Konfrontation geht es nicht darum, eine Dis­
kussion zu rekonstruieren, die nicht stattgefunden hat. Es kommt 
vielmehr darauf an, in der direkten Anwendung auf Kant, Husserl 
und Sartre zu verstehen, was die Doppel überhaupt bedeuten, ver­
schiedene Sinndimensionen dieses Schemas zu entfalten und seine 
Tragfähigkeit als Erklärungs- und Kritikmodell zu erproben. Die­
ses Vorhaben ist von der These geleitet, daß sich mit Hilfe von 
Foucaults Diagnose des „modernen Denkens“ einige Problemkon­
stellationen der phänomenologischen Theorie in der Logik ihrer 
Entwicklung nachzeichnen und erklären lassen, die ihrerseits zu 
einem besseren Verständnis der Philosophie Sartres beitragen 
können. Gleichzeitig formuliert das Modell Foucaults generelle 
Bedenken gegen den philosophischen Anspruch des phänomeno­
logischen Verfahrens.

8 Foucaults Aussagen zur Phänomenologie sind spärlich und schwer zu entschlüs­
seln. Dementsprechend gibt es zum Thema „Foucault und Phänomenologie“ we­
nig Literatur: s. Waidenfels, Foucaults Versuche zu einer 'Verbindung' der Phä­
nomenologie, 1983; Waldenfels, Verstreute Vernunft. Zur Philosophie von M. 
Foucault, 1986; Lebrun, Zur Phänomenologie in der Ordnung der Dinge, 1991. 
Einige Hinweise geben auch Dreyfus/Rabinow, Michel Foucault. Jenseits von 
Strukturalismus und Hermeneutik, 1987 und Deleuze, Foucault, 1987.
9 Schnädelbach, Das Gesicht im Sand, 1989: 240

15

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die in der Ordnung der Dinge beschriebenen Doppel eröffnen 
eine Vielfalt von Interpretationsmöglichkeiten. Daher werden sie 
sich auf verschiedenen Ebenen wiederfinden; ich verstehe sie 1. 
als Ausdruck methodischer Probleme innerhalb der Phänomenolo­
gie, 2. als Ausdruck theoriekonstitutiver Probleme zwischen den 
Disziplinen Phänomenologie und Ontologie, 3. als Beschreibung 
einer ambivalenten ‘modernen’ Ontologie. Darüberhinaus sind die 
Doppel 4. ein treffendes Bild für die strukturelle Verfaßtheit eines 
„Denkens des Gleichen“, in dem die Kategorien von Identität und 
Differenz in ein besonderes Verhältnis zueinander gesetzt sind.

Doch der Erklärungsanspruch, den diese Arbeit an Foucaults 
Modell stellt, reicht weiter. Wenn ich nach einer genaueren 
‘Bedeutung’ der Doppel suche, so deshalb, weil sich aus ihnen be­
greifen läßt, was den „Bruch“ Foucaults mit einer Philosophie im 
Stil Sartres notwendig machte und worin dieser „Bruch“ überhaupt 
besteht. Unter dem Aspekt ihrer inhaltlichen Aussage betrachtet, 
sind die Doppel Foucaults nicht unbedingt neu. Sie entsprechen 
tendenziell den schon von Merleau-Ponty, Lyotard und Derrida 
jeweils auf verschiedene Weise geäußerten Bedenken gegen un­
bewältigte Ambivalenzen in der Phänomenologie.10 Das Besonde­
re an Foucaults Behandlung des Themas ist jedoch, daß in ihr die 
Aussagen zur Phänomenologie mit dem Versuch zusammenfallen, 
einen historisch-epistemischen ‘Bruch’ festzustellen und auf eine 
vollkommen andere Art zu denken. So verbinden sich im Thema 
der Doppel die Analyse einer Problemstellung mit dem Ansatz zu 
ihrer Bewältigung in einer neuen Methode.

In dem für meine Untersuchung zentralen (Doppel-)Verhältnis 
von Empirischem und Transzendentalem geht es um ein Konstitu- 
ens des philosophischen Diskurses der Moderne: um die Berüh­

10 Vgl. z. B. Merleau-Ponty, Der Philosoph und sein Schatten, 1984; Lyotard, La 
Phenomenologie, 1954; Derrida, ‘Genesis und Struktur’ und die Phänomenologie, 
1976; Le probleme de la genese dans la philosophie de Husserl, 1990 (der Text 
stammt von 1953/54 und wurde 1990 erstmals veröffentlicht). S. dazu auch Eng­
lert, Wie schlachtet man heilige Kühe? Lyotards und Derridas frühe Phänomeno­
logie-Rezeption, 1994. Waidenfels verweist darüberhinaus auf Ähnlichkeiten von 
Foucaults Analyse mit Vuillemins Studie L'heritage kantien et la revolution 
copernicienne, in der Husserls Denken als ein Prozeß unaufhörlicher Verschie­
bungen beschrieben wird (s. Waidenfels, Phänomenologie in Frankreich, 1987: 
525f, 557f; zu Parallelen zwischen Foucault und Merleau-Ponty, s. dort: 558).

16

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rung des Zeitlosen mit dem Aktuellen, die Verbindung von Ratio­
nalität und Geschichte.11 Der unterschiedliche Umgang mit dieser 
Verbindung macht die Differenz zwischen Sartre und Foucault 
aus, und es wird sich zeigen, daß Foucaults Methode der Hi- 
storisierung einen Versuch darstellt, die Widersprüchlichkeit des 
„modernen Denkens“ aufzulösen.

Foucaults Ansatz ist in sich ambivalent: seine archäologische Un­
tersuchung hat, wo sie ihre eigene Epoche beschreibt, einen sy­
stematischen und kritischen Anspruch, der nicht unbedingt als sol­
cher auftreten darf. Oben wurde gesagt, daß sich in der Behand­
lung der Doppel die Analyse einer Problemstellung mit einer ande­
ren Art zu denken verbindet. Da diese ‘andere Art’ darin besteht, 
die Problemanalyse nur noch in Form einer neutralen historischen 
Beschreibung vorzunehmen, wird nachträglich das (inhaltliche) 
Problem unkenntlich, für das das Verfahren der Historisierung ei­
ne Lösung darstellt. Foucault zieht sich auf einen deskriptiven Ge­
stus zurück und reduziert mit dem Anspruch an Wahrheit auch den 
an Kritik, da er seine Gegenstände nicht mehr unter der Option 
wahr/falsch betrachtet.12 Daneben läßt er aber im polemischen Stil 
und der Proklamation einer neuen Epoche des Denkens eine deut­
liche Ablehnung des „modernen Denkens“ erkennen. Die Ordnung 
der Dinge legt so ihre Lektüre als Kritik nahe und verbietet sie 
gleichzeitig. Wie ist mit dieser Ambivalenz umzugehen?

Der innere Zusammenhang von Foucaults Versuch eines 
‘anderen Denkens’ mit der in der Ordnung der Dinge beschriebe­
nen Problemkonstellation der Moderne läßt sich nur begreifen, 
wenn man - über Foucaults Selbstverständnis hinausgehend - die 
Doppel als systematisch und normativ motivierte Kritik und die 
Aussagen zur Phänomenologie als Phänomenologiekritik versteht. 
Nur unter dieser Bedingung gelingt es auch, eine inhaltlich frucht­
bare Konfrontation mit Sartre herauszuarbeiten.13 Da ich in meiner 

11 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne,31986 : 65ff
12 VgL Lebrun 1991: 26; Dreyfus/Rabinow 1987: 55. „Kritik“ würde Foucault 
sein Verfahren allenfalls - in Anlehnung an Kants Fragestellung - als Untersu­
chung der Grenzen und der (historischen) Bedingungen von Wissen nennen.
13 Es mag an manchen Stellen in dieser Untersuchung scheinen, als würden die 
Gegensätze - zwischen Sartre und Foucault oder zwischen den Seiten der Doppel - 
unnötig verschärft und der Hinweis auf eine mögliche Vermittlung ausgelassen. 

17

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Untersuchung der Doppel auf die Problemkonstellation zurückge­
hen will, die für Foucault den Bruch mit der Generation Sartres 
notwendig machte, muß ich den Rahmen seiner methodischen 
Selbstbeschränkung bezüglich des Anspruchs an Kritik und an sy­
stematische Erklärung verlassen, seinen Aussagen eine Eindeutig­
keit unterstellen, die Foucault gerade zu vermeiden suchte und 
seine Intention gleichsam ‘von außen’ beschreiben. Daher werde 
ich Foucaults Methode nicht imitieren und an vielen Stellen das 
‘Neue’ und Eigentümliche an ihr nicht von ihrer eigenen Begriff- 
lichkeit her erklären. Wenn es in dieser Arbeit darum geht, Sartres 
Philosophie aus der Perspektive von Foucaults Analyse zu be­
trachten, so ist dies nur sinnvoll, wenn diese Analyse umgekehrt 
aus der Perspektive ‘Sartres’ nachvollzogen wird.

Die vorliegende Arbeit gliedert sich in zwei Teile. Der erste Teil 
thematisiert das Verhältnis von Sartre und Foucault zur Phänome­
nologie. Er beginnt mit einer Auslegung der Doppel empi- 
risch/transzendental und Cogito/Ungedachtes aus der Ordnung der 
Dinge, die ich in ihrer Anwendung auf Kant, Husserl und mit Be­
zug auf Foucaults unveröffentlichte Introduction d l’anthropologie 
de Kant auf die in ihnen enthaltene Phänomenologiekritik hin un­
tersuche (Kap. 1). In einem zweiten Schritt werde ich zeigen, in 
welcher Weise Sartres Umgang mit der Phänomenologie, die theo­
retischen Grundlagen seiner Existenzphilosophie und seine Phä­
nomenbeschreibungen von der Logik der Doppel bestimmt sind 
(Kap. 2). In diesem Teil der Arbeit wird die Philosophie Sartres 
unter systematischem Gesichtspunkt betrachtet. Es geht um Ver­
hältnis von Ontologie und Phänomenologie in Sartres Denken 
(Kap. 2.2), sowie um das Verhältnis von Existenz und Essenz. 
Sartres Bestimmung der „mauvaise foi“ aus Das Sein und das 
Nichts und der „Knappheit“ aus der Kritik der dialektischen Ver­
nunft werden als Phänomenanalysen diskutiert, an denen sich ex­

Ich habe mich für diese ‘überzeichnende’ Lesart entschieden, weil nur sie in der 
Lage ist, die Probleme, um die es geht, in aller Deutlichkeit ans Licht zu bringen 
und weil Foucaults Denken selbst sich in der Form der Abgrenzung entwickelt 
und daher meist auf einer - teilweise nachträglich verleugneten - Opposition be­
ruht.

18

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


emplarisch Probleme der Satirischen Philosophie und des 
„modernen Denkens“ aufzeigen lassen (Kap. 2.4).

Am Ende dieses ersten Teils steht ein Exkurs, in dem ich mich 
mit Foucaults frühen Schriften Le reve et l’existence, Maladie 
mentale und Histoire de la folie befasse. Hier versuche ich - immer 
noch in der Perspektive der Phänomenologiekritik - die Gründe, 
die Foucault zu seiner Abkehr von einem Philosophietypus phä­
nomenologischer Tradition geführt haben könnten, immanent aus 
der Entwicklung seiner frühen Schriften abzuleiten (Kap. 3).

Der zweite Teil der Arbeit thematisiert, was in der Phänome­
nologie immer schon mitgedacht ist: den philosophischen Begriff 
des Subjekts. Ich greife auf die ‘postmoderne’ Subjektkritik zu­
rück (Kap. 1) und gebe eine breite Interpretation von Sartres Kon­
zeption von Subjektivität, die ursprünglich auf einer Kritik der 
Bewußtseinsphilosophie aufbaut (Kap. 2). Daß in Sartres Modell 
einer ‘nicht-identischen Identität’ eine „Dezentierung“ des philo­
sophischen Subjekts stattfindet, hat in letzter Zeit einige Kom­
mentatoren dazu veranlaßt, Sartre Vorläufer der ‘Postmoderne’ zu 
lesen. Die vorliegende Arbeit begründet dagegen, warum Sartres 
‘Dezentrierung’ für die postmoderne Subjektkritik nicht ausreicht.

Aus dem Thema der Kritik am Subjekt entwickelt dann das 
dritte Kapitel des zweiten Teils Überlegungen zu Foucaults Me­
thodik. Ich werde zeigen, inwiefern sich das Verfahren der Dis­
kurs- und Machtanalyse als Transformation eines bewußtseins­
philosophischen Modells verstehen läßt und frage nach den Grün­
den und den Grenzen des mit diesen Verfahrensweisen verknüpf­
ten Philosophiebegriffs.

19

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495996676-13 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

