
Rezensionen

Anthropos  110.2015

657

City at Columbia University surrounded by some of the 
most influential contributors to our field, including most 
conspicuously Marvin Harris. Theory too, he avows, is 
autobiographical as it is critical in shaping and molding 
the ethnographic process – just as fieldwork enables us to 
develop theory.

Having worked on a project with the late Roy “Skip” 
Rappaport intended to capture something of these influ-
ences in his own life, of which both period and place are 
coincidently shared with Sanjek, I especially enjoyed this 
personal thread as well as our mutual insistence on the 
importance of their effect on a scholarly and public ca-
reer. In some ways, the book’s most compelling aspect 
is as tale of a prominent anthropologist born out of the 
urban, counter-cultural tumult of the civil rights era who 
matured to navigate and respond to the theoretical storms 
and impact of 1980s postmodernism – at least some of 
which he found agreeable, for example, in calls for more 
critically self-conscious approaches. Much, however, he 
decries for lost relevance in part through postmodernism’s 
most ardent proponents abandoning a tradition of broad 
contextualization (tracing layers of history and political 
economy in the setting of complex global flows) and com-
parative analysis (where an outstanding problem of theory 
is addressed).

These are two sides of what Sanjek refers to as the 
“anthropological triangle” serving as an operational sys-
tem of knowledge construction of which ethnograph-
ic fieldwork itself is another side and without which, all 
three aspects interacting, descriptive works of people and 
place cannot be said to be truly ethnographic. Sanjek trac-
es ways in which, at times, in the past century and a half 
anthropologists have variously stressed or neglected dif-
ferent sides of the triangle – noting, for example, how 
Franz Boas (in the United States) and Bronislaw Mali-
nowski (in Europe) each declined to provide a larger con-
text to their studies in order to create an “ethnographic 
present” rather than an ethnography of the present.

Some chapters are more deeply autobiographical, 
while others effectively intermingle personal accounts of 
fieldwork and formative experiences that shaped Sanjek’s 
four decades of scholarship together with practical tips 
for the conduct of ethnographic fieldwork. There is also 
an insightful discussion of important early figures in the 
field of anthropology such as Boas and Malinowski. San-
jek has claim to both lineages, though he describes being 
inclined toward social anthropology by way of Malinow-
ski as Sanjek came to differentiate between what he char-
acterizes as focus on meaning as contained “in people’s 
heads” (in cultural anthropology) versus meaning as con-
structed from social arrangements and language use in in-
teraction (in social anthropology). While Sanjek’s field-
work ranges from research in Ghana and Brazil to the 
United States, most tales shared here relate to influential 
studies of racial change and immigration conducted in 
the Elmhurst-Corona district of New York City beginning 
in the 1980s in which he observed how a neighborhood 
was meaningfully shaped at least partly into an inter-ra-
cial political community in ways thought to mirror larger 
social transformations. 

The book’s subtitle speaks to Sanjek’s fieldwork-de-
rived recognition of the importance of inclusive political 
action, which forms another thread throughout the book. 
His demand for fully acknowledged inclusivity extends 
as well to a critique of what he terms a “hidden colo-
nialism” of anthropology, which has (at times) privileged 
“lone stranger” accounts that deny essential multiracial 
partnerships and teams in the ethnographic enterprise. 
Sanjek emphasizes how his New York City fieldwork 
entailed a team of researchers purposefully composed 
to mirror diversity of the study population – a fact that 
stands in contrast to what he describes as the discipline’s 
poor record of training and professionalizing ethnogra-
phers of color.

His late 60s dissertation research in Ghana on ethnic 
relations among residents of a city block in Accra was 
clearly instructive both in terms of choice of topic and set-
ting for this later stateside fieldwork, which was a long-
term commitment of many years. In this later project, we 
see how he favored participant observation, naturally oc-
curring speech in action, and use of archival sources over 
interviews and questionnaires, or what he somewhat as-
tringently calls “instrument-mediated quests for culture.” 
Accordingly, he attended literally hundreds of meetings, 
hearings, pubic rituals (such as ethnic festivals and protest 
rallies), religious services, and social events while amass-
ing well over a thousand pages of fieldnotes. Fieldwork 
does indeed, as Sanjek stresses, generate more fieldwork. 
A major theme of the book is, in fact, how he sees grow-
ing global urbanity threatening this sort of “wide-ranging 
ethnography,” to which he adheres – perhaps leading to a 
retreat to interviews alone away from vital, direct partici-
pant observation of human life as lived.

Despite some revision to these works individual-
ly, they are not always well connected collectively. The 
reader undergoes jarring transitions even when attentive 
to overarching themes and assistance from the author’s 
guiding preface. It suffers some from what I call the Dag-
wood sandwich problem in that, like that famous cartoon 
snack, many layers of ingredients are stacked with only a 
few sturdy toothpicks to hold it all together. Fortunately, 
in Sanjek’s book we have some very worthy toothpicks. 
While there are many lessons for the anthropologist in 
training, the manner in which this material is presented 
may not lend itself well to use as a course text – though 
I can easily imagine it being rewardingly mined for indi-
vidual chapters on an ad-hoc basis. For the rest of us, the 
book is a poignant reminder that ethnographic research 
produces results that can be obtained in no other fashion 
and with which we must actively engage in contemporary 
social issues so as to contribute to the defining public dis-
courses of our time.  Brian A. Hoey 

Sissons, Jeffrey: The Polynesian Iconoclasm. Reli-
gious Revolution and the Seasonality of Power. New York: 
Berghahn Books, 2014. 160 pp. ISBN 978-1-78238-413-7.  
(ASAO, 5) Price: £ 53.00

Les missionnaires sont souvent perçus comme ayant 
été les principaux orchestrateurs du changement religieux 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-657 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:52:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-657


658 Rezensionen

Anthropos  110.2015

en Polynésie et de la conversion des populations au chris-
tianisme.

Le livre de Jeffrey Sissons, “The Polynesian Icon-
oclasm. Religious Revolution and the Seasonality of 
Power”, nous apporte un point de vue différent sur les 
évènements qui ont mené à ce changement culturel en 
fournissant une analyse du déroulement des différents épi-
sodes iconoclastes qui ont eu lieu dans un certain nombre 
d’îles du Pacifique au début du dix-neuvième siècle.

Tout a commencé en 1815, quand les prêtres et les 
chefs locaux ont prêté allégeance au chef Pomare et à son 
nouveau dieu en détruisant les anciens autels et idoles sur 
l’île de Mo̔ orea. Les îles voisines ont fait de même, et en 
dix ans, la pratique s’est étendue jusqu’aux îles Australes, 
Hawai‘i et la partie méridionale des îles Cook.

En juin 1815, dans cette partie du monde rythmée par 
l’apparition et la disparition de l’amas des Pléiades dans 
le ciel nocturne, débute la saison d’ordre (matari‘i-i-raro).  
Pomare veut établir un pouvoir fort, centralisateur, et doit 
s’assurer, au cours d’un circuit rituel, de l’allégeance des 
chefs de Mo‘orea à son égard ainsi qu’à celui de son nou-
veau dieu, Jehova.

Il avait déjà fait une première tentative avec son an-
cien dieu, ‘Oro, qui s’était soldée par un échec et par son 
exil de Tahiti. Après s’être informé des possibilités of-
fertes par le christianisme auprès d’un missionnaire de la 
LMS (London Missionary Society / Société missionnaire 
de Londres), Henry Nott, Pomare choisit d’adopter la stra-
tégie “Jehova” pour réaliser ses ambitions.

Après une description des célébrations qui accom-
pagnent les changements de saison (“communitas” et 
donc effervescence collective à l’apparition de l’amas en 
novembre, rites de réintégration en juin, lors de la dis-
parition des Pléiades) et des pratiques liées à ces célé-
brations (union des contraires lors des communitas, sépa-
ration lors des rites de réintégration) qui font l’objet du 
premier chapitre, Sissons décrit le déroulement du pre-
mier épisode iconoclaste de la région, qui se fait donc sur 
l’île de Mo‘orea.

Ce second chapitre montre parfaitement comment s’est 
effectuée la transition entre les deux religions, en rempla-
çant la première avec les rites de celle-ci par la seconde, 
les objets de la seconde prenant la place laissée vacante 
des objets détruits de la première. L’extension de l’icono-
clasme aux autres îles (îles de la Société, îles Australes, 
Hawai‘i ainsi que le groupe méridionale des îles Cook) se 
fait après ce premier épisode, s’étalant sur plusieurs an-
nées. Sissons note qu’il a toujours lieu à la même saison, 
lors de la disparition des Pléiades et du rétablissement de 
l’ordre, suivant le schéma de l’épisode de Mo‘orea. Fort 
de ces observations, l’auteur élabore une réflexion autour 
de la dimension rituelle de la centralisation.

De manière assez prévisible, après la période icono-
claste vient le temps de la reconstruction qui se fait lors 
de la réapparition des Pléiades. Le temps des communi-
tas est celui où seront construits des temples d’une taille 
considérable : des temples de Salomon polynésiens se-
ront bâtis dans toutes les îles touchées par le phénomène 
iconoclaste. De la même manière que l’ancienne religion 
a été balayée avec l’application des rites traditionnels, la 

nouvelle sera construite suivant les mêmes schémas ri-
tuels. La saison des Pléiades était traditionnellement celle 
de la restauration des places sacrées et de l’installation des 
dieux dans ces dernières. Elle était aussi une saison de 
célébrations joyeuses, et continue de l’être après l’instau-
ration du christianisme. Pomare a proposé aux mission-
naires de la LMS de remplacer les anciennes célébrations 
par la célébration des fêtes chrétiennes, mais un bref essai 
a montré que les fêtes chrétiennes ainsi célébrées se colo-
raient des anciennes célébrations. Trop païen et sacrilège 
au goût des missionnaires qui ont préféré la survivance 
des traditions festives polynésiennes plutôt que le traves-
tissement des leurs.

L’instauration du christianisme va de pair avec l’ins-
tauration de nouveaux tabous et nouvelles lois, établis à 
la saison appropriée une fois encore. L’instauration de 
règle n’allant pas sans opposition, le nouveau système fut 
d’abord l’objet de moqueries avant d’être une raison de ré-
bellion. Car bien qu’ayant été mis en place en respectant 
la saisonnalité polynésienne, il n’en avait aucune : active 
jour et nuit, tout au long de l’année, la nouvelle justice 
s’occupait principalement de la répression des excès de la 
jeunesse, et c’est donc naturellement en accord avec l’ha-
bitus polynésien que s’organisent les rébellions contre les 
excès du protestantisme, réaffirmations de la saisonnalité 
traditionnelle.

Finalement, Sissons démontre de manière solide que 
l’épisode iconoclaste en Polynésie n’était ni en disconti-
nuité ni en totale continuité avec ce qui précédait mais 
qu’il est plutôt une improvisation basée sur d’anciennes 
pratiques rituelles, guidée par l’habitus (136).

Outre la réflexion autour de notions classiques de l’an-
thropologie appliquées à l’étude du changement culturel 
polynésien, cet ouvrage s’ajoute à ceux qui développent 
l’idée de complexes rapports entre les missionnaires et les 
populations océaniennes (nous pensons là notamment à 
l’excellent ouvrage de Claire Laux, Les théocraties mis-
sionnaires en Polynésie. Tahiti, Hawaii, Cook, Tonga, 
Gambier, Wallis et Futuna au XIXe siècle. Des cités de 
Dieu dans les mers du Sud ? Paris 2000) dans les archi-
pels où on observe une forte volonté de centralisation ain-
si qu’une lutte pour la place de chef des chefs.

Justine Guittonny-Cappelli

Smith, Michael French: A Faraway, Familiar Place. 
An Anthropologist Returns to Papua New Guinea. Ho-
nolulu: University of Hawai‘i Press, 2013. 231 pp. ISBN 
978-0-8248-3686-3. Price: $ 52.00

“A Faraway, Familiar Place” is Smith’s third book 
where he pursues his chronicle project of describing how 
people respond to social changes occurring in Kairiru Is-
land, just off the north coast at the provincial capital of 
Wewak (West Sepik Province). In “Hard Times on Kairi-
ru Island. Poverty, Development, and Morality in a Papua 
New Guinea Village” (1994), Smith recounts his expe-
riences and observations of a long period of living and 
working there as a graduate student. “Village on the Edge. 
Changing Times in Papua New Guinea” (2002) is a fol-
low-up based on several shorter visits in Kragur Village 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-657 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:52:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-657

