Andreas Beinsteiner

Jenseits von affordance und Transzendentalismus: Zur Vermittlung
zwischen Artefakten und Praktiken nach Heidegger

Abstract

Der vorliegende Beitrag rekonstruiert die Unterscheidung von Gebrauchsding und Kunstwerk in
Heideggers Phdnomenologie der Artefakte. Leitend ist hierbei die Frage nach dem Zusammenhang
zwischen der Beschaffenheit der Dinge und den Spielrdumen menschlicher Praktiken. Es wird aufgezeigt,
dass dieser Zusammenhang weder unmittelbar auf die Beschaffenheit der Dinge riickfiihrbar ist, wie das
affordance-Konzept von Gibson suggeriert, noch durch eine transzendentale Konstruktion determiniert
ist, wie sie die Relevanz der Traditionslinie tiber Kant und Uexkiill fiir Heidegger nahelegen konnte.
Vielmehr ist es das dynamische und selektive existenzial-hermeneutische »als¢, das zwischen Ding und
Praxis vermittelt. Fiir die Spielrdume dieses >als< ist jedoch die faktische Beschaffenheit der Dinge
keineswegs irrelevant. Genau hierin verortet der Beitrag eine Brisanz von Heideggers prototypischer
Differenzierung von Zeug und Werk, die auch heute noch von Belang ist.

This article reconstructs the distinction between tool and artwork in Heidegger’s phenomenology of
artefacts. The leading question concerns the connection between the qualities of things and the scopes of
human practices. It is shown that this connection is neither directly reducible to the qualities of things,
as Gibson’s affordance concept suggests, nor determined by a transcendental construction, as suggested
by the line of tradition via Kant and Uexkiill that influenced Heidegger. Rather, it is the dynamic and
selective existential-hermeneutic »as< that mediates between thing and practice. The scope of this »asc,
however, is not utterly independent of the factual qualities of things. Here the article locates an insight of
Heidegger’s prototypical differentiation of tool and work that is still relevant today.

Wie lassen sich die Zusammenhénge zwischen der Beschaffenheit von Dingen und
den menschlichen Praktiken, in die diese einbezogen werden, angemessen beschrei-
ben? Welche Rolle spielt hierbei die tatsdchliche Beschaffenheit eines Dings, welche
unser Umgang damit und welche kommt anderen Faktoren zu? Lassen sich rein
aufgrund ihrer Beschaffenheit solche Objekte, die unser Leben bereichern, unter-
scheiden von solchen, die es normieren, verarmen lassen oder verunstalten?
Insbesondere in der Asthetik der Moderne ist letztere Frage immer wieder auf die
etwas holzschnittartige Unterscheidung von (funktionalem) Gegenstand und (zweck-
freiem, seiner eigenen Logik folgendem) Kunstwerk heruntergebrochen worden.
Eine solche bindre Dichotomie, die das diesjdhrige Jahrbuch Technikphilosophie
mit guten Griinden zu hinterfragen beabsichtigt, ist fiir sich genommen weniger
interessant als die konkreten Beschreibungen der unterschiedlichen Qualitdten und
Logiken von Dingen, die der Dichotomisierung zugrunde liegen. Wéhrend also auch
faktisch die Grenzen von Kunst, Design, Kommerz und Technik immer mehr ver-

53

17.01.2026, 17:10:04. A - e —


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schwimmen, hat die Frage, ob es Aspekte an den uns umgebenden Artefakten gibt,
die zu einer Bereicherung oder Verarmung unserer Existenz beitragen, keineswegs
ihre Relevanz verloren. Im vorliegenden Beitrag soll deshalb jene Phdnomenologie
der Artefakte rekonstruiert werden, die sich aus der Philosophie Martin Heideggers
herauslesen lasst. Nicht nur fungiert Heidegger in zahlreichen Positionen der Tech-
nikphilosophie als Referenzpunkt, dessen Bedeutung man anerkennt, von dem man
sich aber auch kritisch absetzt. Einen fiir technikphilosophische Konzeptionen eben-
so relevanten Ankniipfungspunkt bildet die Heideggerrezeption innerhalb neuerer
Stromungen eines Denkens der Praxis, wie sie sich u.a. in der primacy of the
praxis thesis der (post)analytischen Philosophie sowie in der soziologischen Praxis-
theorie niederschlagen. Technikphilosophisch relevant ist hierbei insbesondere, dass
menschliche Praktiken, mit Heidegger gedacht, stets auf Dinge und Artefakte bezo-
gen sind, mit diesen umgehen und aus ihnen ihre Orientierung erhalten. Das >Be-
sorgen¢, wie Heidegger die praktischen Verrichtungen nennt, vollzieht sich stets in-
nerhalb eines Bezugs- und Bedeutsamkeitsgefiiges, dessen Beziige gestiftet werden
durch die diversen Interrelationalititen, in denen Dinge im Medium menschlicher
Praktiken zueinander stehen.! Hammer, Zange und Négel in einer Werkstatt oder Ta-
fel, Kreide und Schwamm in einem Hoérsaal, so die beliebten Beispiele Heideggers,
sind nicht einfach so aufeinander bezogen, sondern hinsichtlich jener Bewandtnis,
die ihnen im Rahmen menschlicher Verrichtungen zukommt — Verrichtungen, die
fiir sie als Gebrauchsdinge freilich konstitutiv sind. Das einzelne Gebrauchsding
erschlieft sich unseren Praktiken vor dem Hintergrund solcher Verweisungsstruktu-
ren, in die es eingebettet ist. Der Hammer etwa kann so verweisen auf die beim
Hammern angestrebte Befestigung, diese auf den Schutz vor Unwetter, diese auf
das Unterkommen des Menschen.? Jede derartige Kette von Um-Zu-Verweisungen
miindet schlieflich in ein »primére[s] »Wozu««, ndmlich ins menschliche Dasein

1 Hierin artikuliert sich methodologisch in aller Deutlichkeit die phdnomenologische Ausrichtung
Heideggers, die sich klar abhebt von posthumanistisch orientierten Neorealismen und -materia-
lismen, welche — jegliche Sonderstellung des Menschen ablehnend — keinen Unterschieden zwi-
schen wirkkausalen Interrelationalitdten zwischen Dingen einerseits und im menschlichen Um-
gang mit Dingen erfolgenden ErschlieBungsleistungen andererseits Rechnung zu tragen gewillt
sind. Von Heldegger aus gedacht haben wir es bei diesen Positionen mit einem »Uberspringen
der Welt« zu tun — einer Abstraktion von gerade jenen Bezugsgefiigen menschlicher Praktiken,
welche die spezifischen Weisen der WirklichkeitserschlieBung, wie sie objektorientierte Ontolo-
gien oder agentielle Realismen vorschlagen, ihrerseits erst informiert. Eine phdnomenologische
Perspektive demgegeniiber fiir urspriinglicher zu halten, bedeutet nicht, den Menschen iiber al-
les andere zu stellen, sondern die Moglichkeit der Reflexion ontologischer Konzeptualisierun-
gen, an denen Menschen stets irreduzibel Anteil haben, aufrecht zu erhalten; vgl. Andreas Bein-
steiner: »Die Vorgéngigkeit der Zugénglichkeit und das Handeln der Dinge. Uberlegungen zur
Differenz von Bewirken und Entbergen im Anschluss an Arendt, Heidegger und Latour«, in:
Christian Dries und Takemitsu Morikawa (Hg.): Unterwegs zu einem postpoietischen Paradig-
ma in der Sozialtheorie. Sociologia Internationalis 57 (2019), S. 11-38.

2 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, in: Gesamtausgabe. I. Abteilung: Verdffentliche Schriften
1914-1970 (GA), hrsg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Bd. 2, Frankfurt am Main 1977,
S. 112.

54

17.01.2026, 17:10:04, - Open Access - IEm—


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als das »Um-willen« der in den Praktiken vollzogenen Verrichtungen.> Unschwer
lasst sich hier ein Aufgriff jener Beschreibungen erkennen, wie sie Aristoteles
in der Nikomachischen Ethik den menschlichen Tétigkeiten gewidmet hat: Dort
(1094a) stehen etwa die Sattlerei und die Ausstattung von Pferden im Dienste der
Reitkunst, diese und alle anderen Arten kriegerischer Handlungen im Dienste der
Strategik, usw. Die Stelle der eudaimonia, welche Aristoteles als letztes Ziel aller
menschlichen Verrichtungen in der polis einsetzt und deren Bestimmung er letztlich
die gesamte Nikomachische Ethik widmet, bleibt bei Heidegger in radikaler Weise
unbestimmt: Das menschliche Dasein als das Um-Willen aller Téatigkeiten lasst
sich — wiederum in radikalisierender Ankniipfung an Aristoteles — nur strukturell
bestimmen als jenes Seiende, »dem es in seinem Sein um dieses selbst geht«.*
Eine zweite wesentliche Verschiebung gegeniiber Aristoteles nimmt Heidegger vor
mit der expliziten Herausarbeitung jenes Stellenwerts, der den Dingen innerhalb
des menschlichen Tuns zukommt. Heideggers Phdnomenologie des besorgenden
Umgangs mit den Dingen durchmisst dieses Spannungsfeld zwischen der grundsitz-
lichen Offenheit menschlicher Bestrebungen einerseits und der Gebundenheit alles
menschlichen Tuns an Dinge, die dieses Tun nicht nur faktisch ermdglichen, sondern
auch erst ein Sinn- und Bezugsgefiige bereitstellen, an dem es sich orientieren kann.
Dieses im Umgang mit den Dingen aufgespannte Geflige ist die Welt. Sie prigt
zundchst und zumeist unser alltdgliches Verhalten: » Aus den Dingen her verstehen
wir uns selbst im Sinne des Selbstverstindnisses des alltidglichen Daseins. Sich aus
den Dingen, mit denen wir umgehen, verstechen, besagt, das eigene Seinkénnen
entwerfen auf das Tunliche, Dringliche, Unumgéngliche, Ratsame der Geschafte
der alltdglichen Beschéiftigung. Das Dasein versteht sich aus dem Seink6énnen, das
durch das Gelingen und MiBlingen, durch die Tunlichkeit und Untunlichkeit seines
Umgangs mit den Dingen bestimmt ist«.

Menschliches Tun sieht sich deshalb aus Perspektive dieser Phdnomenologie vor
die Herausforderung gestellt, einerseits unsere fundamentale Be-dingtheit durch die
Dinge anzuerkennen und unsere Existenz andererseits doch nicht von den Dingen
und von den Mdoglichkeiten, die sie bieten, vereinnahmen zu lassen. Eine solche
Uberdetermination des Sinnzusammenhangs, an dem wir uns orientieren, an den
Moglichkeiten der Gebrauchsdinge bezeichnet Heidegger als Gewdrtigen: »Das
Seinkonnen entwerfen gleichsam die Dinge, d.h. der Umgang mit ihnen, also primér
nicht das Dasein selbst aus seinem eigensten Selbst, das dennoch so, wie es ist,
immer als Umgang mit den Dingen existiert«.® Es gibt kein von der Bewandtnis der

Ebd., S. 113.
Ebd., S.254.
Martin Heidegger: Grundprobleme der Phinomenologie, in: Gesamtausgabe. I1. Abteilung: Vor-
lesungen 1923—1944 (GA), hrsg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Bd. 24, Frankfurt am Main
1997, S. 410.
6 Ebd., S.410.

w AW

55

17.01.2026, 17:10:04. A - e —


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dinge unkontaminiertes Selbst, und dennoch verschlieB3t sich die Offenheit mensch-
licher Existenzmoglichkeiten, wenn wir uns nur von den unmittelbar von Dingen
bereitgestellten Mdoglichkeiten bzw., allgemeiner, von bereits bestehenden und eta-
blierten Handlungsoptionen leiten lassen. Das unmittelbare Aufgehen in den bereits
verfiigbaren Optionen bezeichnet Heidegger als Verfallen an die (jeweilige”) Welt.
Hatte Sein und Zeit dieser Verfallens- und VerschlieBungstendenz mit existenzialis-
tischem Pathos ein »Vorlaufen in den Tod«® entgegengehalten, schlidgt Heideggers
Denken nur wenige Jahre spiter eine andere Richtung ein: Die Phdnonomenologie
des (dys)funktionalen Gebrauchsdings wird nun um das bloffe Ding sowie um das
Kunstwerk erweitert und erféhrt dabei ihrerseits eine Revision.® Der vorliegende
Beitrag zeichnet diese Phdnomenologie der Artefakte nach vor dem Hintergrund
einer Debattenlage, die schon langer geprégt ist durch das Spannungsfeld von Sozi-
alkonstruktivismus und Technikdeterminismus und in dem sich zunehmend realisti-
sche Angriffe auf transzendentalistische Positionen hidufen — insbesondere, insoweit
letztere im Menschen als zentralem Bezugspunkt verankert sind.! Der erste Ab-
schnitt rekonstruiert zunichst ohne Bezugnahme auf Heidegger das Konzept der af-
fordance, um die sachliche Problematik der Beschreibung des Zusammenhangs von
Dingbeschaffenheit und Gebrauchspraktiken einzufiihren. Abschnitt Zwei diskutiert
Heideggers Darstellung dieses Zusammenhangs und betont die vermittelnde Rolle,
die das existenzial-hermeneutische »als¢ in seiner sprachlichen Verfasstheit beim
spiten Heidegger innehat.!! Abschnitt Drei skizziert die unterschiedlichen (de)stabi-
lisierenden Effekte auf das »als¢, die Heidegger Kunstwerken und Gebrauchsdingen
zuschreibt. Vor diesem Hintergrund argumentiert die Abschlusssektion, dass sich
die Spielrdume menschlichen Handelns nicht unmittelbar aus dem Mdoglichkeits-
spektrum ergeben, das die Dinge ihm anbieten, sondern der tempordren Suspensi-

7  Schon alleine aus dem Umstand, dass es kulturell und historisch verschiedene Dingumwelten
gibt und gegeben hat, ist evident, dass es nicht die eine Welt gibt, sondern eine geschichtlich-
kulturelle Pluralitit von Welten.

8  Heidegger: Sein und Zeit (GA 2), S. 405.

9  Vgl. Martin Heidegger: »Der Ursprung des Kunstwerks«, in: Gesamtausgabe. I. Abteilung:
Verdffentlichte Schriften 1910-1976. Holzwege (GA), hrsg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann,
Bd. 5, Frankfurt am Main 2003, S. 1-74.

10 So kritisiert Bruno Latour: Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft, Frankfurt a.M.
2005, die phanomenologische Privilegierung der menschlichen Perspektive gleichermallen wie
tendenziell transzendentalistische Denkfiguren (»Rahmens, >Kontext« oder >Struktur<). Graham
Harman, »Dwelling with the Fourfold«, space and culture 12 (2009), Heft 3, S. 292-302, bean-
sprucht, Heideggers Denken des Entzugs zu verbessern, wenn er es vom Menschen ablost mit
dem Postulat, die Dinge wiren einander gegenseitig ebenso nur partiell zugénglich, wie sie es
dem Menschen sind.

11 Die vorliegenden Ausfithrungen beschrianken sich auf Heideggers Phdnomenologie der Arte-
fakte, ohne sein spéteres Technikdenken mit einzubeziehen, das jedoch auch vom existenzial-
hermeneutischen >als< her aufgeschliisselt werden kann. Andreas Kaminski: »Sein und »>als<.
Notizen zu einer Denkfigur in Heideggers Werk«, in: Filozofija i drustvo 25 (2014), Heft 4,
S.21-28, weist darauf hin, dass das »als< als Klammer von Sein und Zeit bis zum Spétwerk
betrachtet werden kann.

56

17.01.2026, 17:10:04, - Open Access - IEm—


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

on der Verrichtungen bediirfen. So soll insgesamt demonstriert werden, inwiefern
Heideggers Phanomenologie des Umgangs mit Dingen sich sowohl vom affordance-
Konzept als auch von transzendentalistischen Ansdtzen abhebt, sodass ihm Begriffe
und Unterscheidungen abzugewinnen sind, die auch zum heutigen Stand der Dinge
technikphilosophisch von Bedeutung sind.

1. affordance und Dinggebrauch

Insofern es Heidegger um die Dinge in ihrem Wechselverhiltnis zu menschlichen
Praktiken geht, begegnen uns die Dinge seiner Konzeption zufolge primér hinsicht-
lich ihrer Bedeutung fiir unseren Existenzvollzug und erst in einer sekundiren,
abstrahierenden Betrachtungsweise als blofe materielle ausgedehnte Gegenstinde
im Raum. Wir erlegen nicht neutralen physischen Gegenstinden eine subjektive
Bedeutung auf, sondern die Dinge erschlieen sich zunéchst in ihrer Niitzlichkeit,
Hinderlichkeit, Bedrohlichkeit usw., d.h. in ihrer Bedeutsamkeit. In diesem Sinne
unterlduft der praktische Umgang mit den Dingen das erkenntnistheoretische Sub-
jekt-Objekt-Schema, das sich erst durch ein nachtrigliches Absehen von diesen be-
sorgenden Vollziigen ergibt. Diesbeziiglich ist Heideggers Konzeption in merklicher
Néhe angesiedelt zu einem anderen Ansatz, der oft angewandt wird, wenn es darum
geht, die Zusammenhénge zwischen menschlichen Praktiken und der Beschaffenheit
von Artefakten zu beleuchten: dem Konzept der affordance des Wahrnehmungs-
psychologen James J. Gibson.!? Als affordances bezeichnet Gibson die jeweiligen
Moglichkeiten, die eine spezifische Umwelt einem spezifischen Lebewesen zur
Verfiigung stellt. Es handelt sich somit um einen relationalen Begriff, der relativ
ist auf die Beschaffenheit des Organismus. Ein Objekt hat nicht per se bestimmte
affordances, sondern immer nur fiir ein bestimmtes Lebewesen. So bietet ein Sessel
einem Menschen die affordance, sich zu setzen, nicht jedoch einem Elefanten. Diese
Relativitdt auf den jeweiligen Organismus darf nicht verwechselt werden mit einer
Abhiangigkeit von dessen gegenwértigen Bediirfnissen und Befindlichkeiten: Ein
Briefkasten bietet einem Menschen die affordance, einen Brief einzuwerfen, und
zwar ginzlich unabhéngig davon, ob dieser gerade einen Brief aufgeben will oder
nicht.!> In der Regel, falls es nicht zu Fehlwahrnehmungen kommt, nehmen wir
unmittelbar wahr, was wir mit einem Objekt tun konnen — so unmittelbar, wie wir
auch seine Farbe wahrnehmen koénnen.

Primér ndmlich — da sind sich Gibson und Heidegger einig — nechmen wir die
Moglichkeiten wahr, die uns ein Objekt im Umgang mit ihm bietet, und nicht dessen

12 Vgl. James Jerome Gibson: Wahrnehmung und Umwelt, Minchen, Wien, Baltimore 1982.
13 Genau darin unterscheidet sich die affordance vom Begriff des Aufforderungscharakters aus
der Gestaltpsychologie; vgl. ebd., S. 150.

57

17.01.2026, 17:10:04. A - e —


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

neutrale, physische Beschaffenheit (GroBe, Farbe, Gewicht etc.).!* Die Bedeutung
des Objekts fiir uns ist nicht subjektiv an das Objekt herangetragen, sondern in der
Relation eines bestimmten Organismus auf ein bestimmtes Objekt ist die Gegeben-
oder Nichtgegebenheit einer bestimmten affordance objektiv entscheidbar.

Der mit dem affordance-Konzept verbundene Objektivititsanspruch macht dieses
nicht nur anschlussfihig an realistische Programmatiken;'> insbesondere in tech-
niksoziologischer Perspektive wurde Gibsons Begriff auch als eine Mdglichkeit
gesehen, der Polarisierung in technikdeterministische Erklarungen, die menschliche
Praktiken unmittelbar und monokausal aus der Beschaffenheit der Artefakte ablei-
ten, und in sozialkonstruktivistische Ansdtze, die Artefakte zu mehr oder weniger
neutralen, durch unterschiedliche Praktiken in nahezu beliebiger Weise >interpre-
tierbaren< Instanzen degradieren, zu entgehen.!® Der Begriff der affordance macht
deutlich, dass man mit einem konkreten Ding nicht alles machen kann, sondern
nur solches, was dessen Beschaffenheit auch tatsdchlich zuldsst. So ldsst sich ein
Hammer nicht nur zum Hammern verwenden, sondern auch als Papierbeschwerer,
Kunstobjekt, Mordwaffe, Pendelgewicht oder Tiirgriff. Zugleich sind seine Verwen-
dungsmoglichkeiten nicht unbeschrénkt: Als Seil oder Ndhnadel wird man den
Hammer nicht gebrauchen konnen.!” Das Handlungsspektrum, das einem Lebewe-
sen im Umgang mit einem Artefakt offensteht, ist also kein beliebiges, sondern ein
bestimmtes; aber dennoch ist es ein Spektrum: Die Beschaffenheit des Artefakts hélt
stets mehrere Moglichkeiten bereit, mit ihm umzugehen. Der affordance-Begriff ver-
sprach, diesen in der Relation eines Lebewesens auf ein Objekt jeweils gegebenen
Handlungspielraum objektiv fassbar zu machen.

Es sind jedoch auch Einwédnde gegen die Angemessenheit dieser Konzeption und
gegen den mit ihr verbundenen Anspruch objektiver Beschreibbarkeit aufgekom-
men. Zum einen wurde betont, dass nicht die tatsdchlichen, »objektiven« affordances
eines Objekts fiir ein Lebewesen handlungsleitend werden, sondern lediglich jene
affordances, die das Lebewesen auch wahrnimmt. Diese Uberlegung veranlasste

14 Dem entspricht bei Heidegger das Primat der Zuhandenheit gegeniiber der Vorhandenheit.
Beide Autoren teilen den Anspruch, die Dichotomie von Subjekt und Objekt zugunsten einer
Relationalitdt zu unterlaufen. Wert und Bedeutung eines Dings werden von beiden entspre-
chend nicht als subjektive Zuschreibung gedacht, sondern in der Relation selbst verankert.

15 Gibson selbst hilt die Zweiteilung eines Objekts in ein physikalisches und ein phinomenales
Objekt fiir fatal und betont, seine Umweltkonzeption diirfe keinesfalls mit einer subjektiven
phénomenalen Umwelt einer Spezies verwechselt werden; vgl. Gibson: Wahrnehmung und
Umwelt, S. 139. Man hat sich auf diesen Realismus Gibsons berufen, um z.B. gegen den biolo-
gischen Transzendentalismus Jakob von Uexkiills zu argumentieren; vgl. Martin Fultot und
Michael T. Turvey: »von Uexkiill’s Theory of Meaning and Gibson’s Organism-Environment
Reciprocity«, in: Ecological Psychology 31 (2019), Heft 4, S. 289-315.

16 Vgl. Ian Hutchby: »Technologies, Texts and Affordances«, in: Sociology 35 (2001), Heft 2,
S. 441-456.

17 Vgl. Don Ihde: Postphenomenology. Essays in the postmodern context, Evanston, IL. 1993,
S.37.

58

17.01.2026, 17:10:04, - Open Access - IEm—


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Designtheoretiker Don Norman zu einer Revision des Konzepts, die perceived
affordances in den Mittelpunkt stellte: Die Aufgabe eines (guten) Designers besteht
darin, ein technisches Objekt so zu gestalten, dass dessen tatsdchliche affordances
fiir den Nutzer auch zu wirklich wahrnehmbaren affordances werden.'® Um etwa
zu verdeutlichen, ob eine Tiir aufgedriickt, aufgezogen oder zur Seite geschoben
werden kann, sollte der Designer bestimmte signifier anbringen, die den richtigen
Gebrauch des Artefakts intuitiv verstdndlich machen.

Wihrend Normans perceived affordances offensichtlich von kulturellen Konven-
tionen und etablierten Praktiken abhingig sind, sind die affordances bei Gibson ein
generisches, auf alle Lebewesen in der Interaktion mit ihrer jeweiligen Umwelt an-
wendbares und vor allem aus Beispielen physischer Interaktion heraus entwickeltes
Konzept.!? Dies manifestiert sich u.a. darin, dass Gibson Sprache und Begrifflichkeit
als fiir die Wahrnehmung von affordances génzlich irrelevant ansah2? und auf kul-
turelle Faktoren und erlernte Gebrauchsweisen nicht einging.2! Angesichts dessen
stellt sich die Frage, ob menschliche Praktiken nicht doch auf eine andere Weise be-
schrieben werden miissen als die anderer Lebewesen, so dass der posthumanistische
appeal des affordance-Konzepts hier an eine Grenze stofBt.2

Damit verbunden ist ein weiterer Kritikpunkt: Gibson postuliert, wie erwihnt,
dass affordances unmittelbar wahrgenommen werden. Zwar liefert er selbst bereits
jene Beispiele fiir Fehlwahrnehmungen, die dann fiir Normans Revision ausschlag-
gebend werden sollten (z.B. wenn eine Glasscheibe unsichtbar bleibt und so falsch-
lich suggeriert, hier bestiinde die affordance eines Durchgangs).2® Jedoch liefe es
seiner Programmatik zuwider, den Unmittelbarkeitsanschein der wahrgenommenen
affordances als eine — etwa durch die spezifische Beschaffenheit des Wahrneh-
mungsapparates eines Lebewesens, und insbesondere bei Menschen durch kulturelle
Faktoren — hergestellte Unmittelbarkeitsi//usion zu charakterisieren. Indem er den

18 Vgl. Don Norman: The Design of Everyday Things. Psychologie und Design der alltiglichen
Gegenstdinde, Miinchen 2013.

19 Vgl. Martin Oliver: » The Problem with Affordance«, in: E-Learning 2 (2005), Heft 4, S. 402—
413 kritisiert, dass Gibson, wenn er tiberhaupt Technologien einbezieht, nicht iiber steinzeitli-
che Verhiltnisse hinausgelange. Wo Gibson seine Theorie auf komplexere affordances auszu-
weiten versucht, seien seine Beispiele »sparse and unconvincing [...], resorting to what can on-
ly be interpreted as visual stereotypes« (S. 404).

20 Vgl. Gibson: Wahrnehmung und Umwelt, S. 145: »Um Wahrnehmen [sic!] zu konnen, was die
Dinge anbieten, muf man sie nicht zuvor klassifizieren und etikettieren«. Offensichtlich pro-
blematisch ist hierbei, dass Gibson meint, sich auf Wittgensteins Philosophische Untersuchun-
gen berufen zu kénnen, wenn er iiberhaupt die Relevanz von Sprache fiir affordances (und
nicht blof die einer bestimmten Sprachauffassung) bestreitet.

21 So urteilt etwa Oliver: »The Problem with Affordance«, in: E-Learning 2, S.412: Gibsons
Konzept »may be adequate for discussions of species and generalities, but people and learning
are beyond it«.

22 Gerade diese posthumanistische Ausrichtung machte die affordance fiir die Akteur-Netzwerk-
Theorie anschlussfahig; vgl. Bruno Latour: Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft,
S. 124.

23 Vgl. Gibson: Wahrnehmung und Umwelt, S. 154.

59

17.01.2026, 17:10:04. A - e —


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriff in die kulturelle Sphire »hochgradig routinisierte[r] Tatigkeiten«?* verlagert,
hat Timo Kaerlein eine offensichtliche Schwiéche der Gibsonschen Konzeption in
eine Stirke gewendet. Auf die kulturell konventionalisierte Wahrnehmung im Rah-
men routinierter Praktiken — statt wie bei Gibson auf die natiirliche Umweltwahr-
nehmung von Lebewesen — angewandt, erlangt das Konzept neue Plausibilitét: So
gewendet thematisiert es »durchaus alltigliche [...] Momente des Wahrnehmens
und Handelns, in denen sich die Akteure in einem kontinuierlichen Flow prakti-
scher Vollziige bewegen«.?> Die dergestalt modifizierte Konzeption von affordance
ermdglicht in weiterer Folge ein »environmentale[s] Verstindnis von Macht, die
weniger iiber direkte Beeinflussung agiere als {iber die Gestaltung von Umgebun-
gen«?® und kann so eine Erkldrung bieten etwa »fiir den alltiglichen Anblick mit
ihren Smartphones beschéftigter Menschen, die auch ohne klare Zielvorstellung und
funktionale Intention gedankenverloren auf den Bildschirmen herumwischen«.?”

Insgesamt lésst sich konstatieren, dass in der Rezeption des affordance-Konzepts
zwei Pole auseinanderklaffen: einerseits die tatsachlichen physischen Interaktions-
moglichkeiten, die ein bestimmtes Ding einem bestimmten Organismus bietet, und
andererseits die kulturell gepriagte Wahrnehmung bestimmter Moglichkeiten im Um-
gang mit dem Ding. Diese beiden Pole voneinander abzugrenzen, verkompliziert
sich jedoch in dem Mafe, in dem nicht einfach schlichte physische Interaktionen
(wie sich setzen oder etwas essen) betrachtet werden, sondern solche, die auf
komplexe Weise in kulturelle Praktiken einbezogen sind. Das phdnomenale Ding,
das Gibson so sehr zu vermeiden bedacht war, bringt sich hier unabweisbar zur
Geltung.28

24 Timo Kaerlein: Smartphones als digitale Nahkérpertechnologien. Zur Kybernetisierung des
Alltags, Bielefeld 2018, S. 168.

25 Ebd., S.168.

26 Ebd., S.174.

27 Kaerlein: Smartphones als digitale Nahkorpertechnologien, S.169. Gerade dieses Phdnomen
wire ein Beispiel fiir das eingangs diskutierten Gewdrtigen im Sinne Heideggers, also fiir eine
unmittelbare Uberdetermination der Praktiken durch die Mdoglichkeiten der Dinge, in die sich
das Selbst nicht reflexiv-gestaltend einbringt.

28 Oliver kommt in seiner Diskussion von Normans Auseinandersetzung mit Gibson zu dem Er-
gebnis, dass »mreal¢ affordances are unknowable« und »[a]ll we have access to is what we can
perceive« (Oliver: »The Problem with Affordance«, in: E-Learning 2, S. 406). Man fiihlt sich
erinnert an die Kant’sche Unterscheidung zwischen unerkennbarem Ding an sich und Erschei-
nungsding. Nicht zufillig kniipft Heidegger seinerseits an die kantianisch geprigte Okologie
Jakob von Uexkiills an und betont — wie sich im Folgenden zeigen wird — im Gegensatz zu den
realistischen Postulaten Gibsons die Selektivitit und Variabilitit des Phanomenalen. Im Ge-
gensatz zu Uexkiill fasst Heidegger das Phdnomenale jedoch als relativ nicht einfach nur auf
unterschiedliche biologische Spezies auf, sondern auf unterschiedliche menschliche Lebens-
welten.

60

17.01.2026, 17:10:04, - Open Access - IEm—


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zuhandenheit und >als¢

Heideggers Konzeption der Zuhandenheit bzw. Dienlichkeit stellt eine Alternative
zur affordance dar, iiber die sich die Vermitteltheit von Handlungsoptionen und der
damit einhergehende Anschein von Unmittelbarkeit explizit thematisieren lésst. Die
Starke von Heideggers Ansatz liegt im Vergleich mit Gibson gerade darin, dass
er keine posthumanistische Generalitit seiner Beschreibungen postuliert, sondern
der Spezifik menschlicher Praktiken, insbesondere deren Sprachgebundenheit Rech-
nung trigt. Die Wechselbeziehung von Artefakten und menschlichen Praktiken fasst
Heidegger ndmlich nicht als eine unmittelbare, sondern als eine stets vermittelte: Sie
wird vermittelt durch das »als¢, gemall welchem uns ein Artefakt je gegeniibertritt.
Heidegger bezeichnet dieses »als< als existenzial-hermeneutisch, insofern es das
uns begegnende Seiende vor dem Hintergrund unseres Existenzvollzugs sinnhaft
erschlieft. Wir sehen das Begegnende iiblicherweise als dieses oder jenes, als
Buch, als Tiir, als Baum, als Haus. Diese »Alshaftigkeit< der Phinomene bestimmt
zundchst und zumeist, welche Mdoglichkeiten wir in ihnen entdecken. Auch wenn die
Artefakte selbst uns bestimmte Handlungen einrdumen und andere verweigern (im
Sinne des techniksoziologischen Aufgriffs von Gibsons srealistischer< affordance),
ist nach dieser Uberlegung primér unsere Wahrnehmung des Artefakts und seiner
Maoglichkeiten fiir uns handlungsleitend. Diesen Sachverhalt fasst Heidegger als die
Zuhandenheit des Artefakts: Dieses erschlieBt sich uns z.B. als Hammer und kommt
damit von vorneherein primér als Zeug zum Hdmmern in Betracht. Was sind die
Faktoren, die zu einer solchen Weise der als-haften Erschlossenheit des Artefakts
fihren? Zumindest drei Faktoren lassen sich bei Heidegger abgrenzen:

(1) die konkrete materielle Beschaffenheit des Dings (diese entspricht Hutchbys
affordance): Der Hammer ist »gemal seiner Gestaltung, seinem Material, dienlich
zum Himmern«.2° Da jedoch der Hammer, wie oben beschrieben, sich in der Dien-
lichkeit zum Hammern keineswegs erschopft, ist fiir dessen Erschlossenheit als
Hammer auch der Kontext entscheidend:

(2) der jeweilige situative Kontext, in dem das Artefakt zu anderen Artefakten
in eine mogliche Bezichung im Medium menschlichen Gebrauchs tritt (z.B. eine
Werkstatt mit Werkstiicken, Nageln und Zangen). Die Gebrauchsdinge, bzw., wie
Heidegger sagt, das Zeug, bilden stets einen Zusammenhang: »Ein Zeug >ist< streng-
genommen nie. Zum Sein von Zeug gehdrt je immer ein Zeugganzes, darin es
dieses Zeug sein kann, das es ist«.30 In gewisser Weise wird dieser Kontext auch
von Gibson beriicksichtigt, insofern bei ihm ein Lebewesen einem Ding stets im

29 Martin Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit, in: Ge-
samtausgabe. 1I. Abteilung: Vorlesungen (GA), hrsg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Bd.
29/30, Frankfurt am Main 2004, S. 334.

30 Heidegger: Sein und Zeit (GA 2), S. 92.

61

17.01.2026, 17:10:04. A - e —


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenhang einer Umwelt begegnet. Bei Heidegger jedoch erweist sich dieser
situative Kontext seinerseits — sowohl hinsichtlich seiner Wahrnehmung wie auch
hinsichtlich seiner faktischen Beschaffenheit — gepréigt durch einen umfassenderen
kulturellen Kontext:

(3) der umfassende Kontext einer Lebenswelt bzw. symbolischen Ordnung mit
den in ihr jeweils kanonisierten Weisen des Dinggebrauchs. Dies ist jene Ebene,
auf der die Verweisungsbeziehungen zwischen verschiedenen Dingen riickgebunden
sind an ineinander verschachtelte Praktiken und Ziele, wie sie hier eingangs mit
Aristoteles thematisiert worden war. Hubert Dreyfus, dessen Darstellung fiir die
Rezeption dieser Dimension stark pragend war, fasst den Dinggebrauch als primér
durch soziale Normen geregelt. »[O]ne does not understand a chair by standing on
it, but by knowing how to sit on it or by knowing that it is normally used for sitting.
One sits on a chair«.3! Das Man, an dem sich das menschliche In-der-Welt-Sein
laut Heidegger zundchst und zumeist orientiert, besteht in dieser Interpretation aus
sozialen Normen. Wihrend dies allenfalls fiir Sein und Zeit eine gangbare Interpre-
tation darstellt, 14sst sich zeigen, dass soziale Normen bei Heidegger keine selbst
voraussetzungslose Grundkategorie darstellen, sondern ihrerseits auf dem Verstehen
von etwas als etwas beruhen, das — wie insbesondere in Heideggers spateren Schrif-
ten deutlich wird — seinerseits sprachlich verfasst ist.3> Sprache ist in Heideggers
Verstandnis keine nachtrdgliche Benennung von Gegenstinden, sondern definiert,
als Instanz welcher Allgemeinheit sich das je begegnende Einzelne erschlief3t. Es ist
»die Sprache, durch die hindurch der Mensch iiberhaupt sich zum Seienden verhilt.
Im Wort [...] kreuzen sich beide Blickstellungen, einmal die auf das jeweilig unmit-
telbar Angesprochene: dieses Haus — diesen Tisch — dieses Bettgestell, und dann
diejenige auf das, als was dieses Einzelne im Wort angesprochen ist: dieses als Haus
[...]«.33

Menschliche Handlungsmoglichkeiten sind damit letztlich weder auf die Beschaf-
fenheit von Dingen noch auf soziale Normen riickfiihrbar, sondern ergeben sich in
einem komplexen Geflecht der Materialitdt der Dinge, ihren wechselseitigen Bezii-
gen sowie von sprachlichen ErschlieBungsleistungen. Dieses Geflecht erweist sich
als fiir unsere jeweilige Subjektivitit pragend, insofern aus ihm das »als< hervorgeht,
gemil welchem ein Ding zugénglich werden und sich in unsere Praktiken einfiigen
kann. Dieses »als«< ist fiir unsere Subjektivitit in zweifacher Weise konstitutiv:

31 Hubert Lederer Dreyfus: Being-in-the-World. A Commentary on Heidegger's Being and Time,
Division I, Cambridge, MA. 1993, S. 152.

32 Vgl. Andreas Beinsteiner: »Unobtrusive Governance: Heidegger and Foucault on the Sources
of Social Normativity«, in: Hans-Bernhard Schmid und Gerhard Thonhauser (Hg.): From Con-
ventionalism to Social Authenticity. Heidegger's Anyone and Contemporary Social Theory,
S.79-97.

33 Martin Heidegger: Nietzsche I, in: Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Verdffentliche Schriften
1910-1976 (GA), hrsg. v. Brigitte Schillbach, Bd. 6.1, Frankfurt am Main 1996, S. 174.

62

17.01.2026, 17:10:04, - Open Access - IEm—


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(1) ist es selektiv: Indem ein Ding als dieses oder jenes zuginglich wird, er-
schliet das »als< uns bestimmte Handlungsmoglichkeiten und ldsst andere im Dun-
keln. So kommen wir zunédchst und zumeist gar nicht auf die Idee, den Hammer
anders als zum Hammern zu verwenden oder den Stuhl anders als zum Sitzen. Das
etablierte >als«< installiert ein bestimmtes Gebrauchsszenario als selbstverstiandlich.
Jenseits von Heideggers eigenen Ausfithrungen lésst sich deshalb in der Etablierung
bestimmter Konfigurationen des »>als< ein wichtiger Mechanismus der Ausiibung
von Macht** erkennen: einer Macht, die nicht einfach unmittelbar die Ausiibung
bestimmter Handlungsmoglichkeiten blockiert, sondern in subtilerer Weise deren
Wahrnehmung in bestimmte Bahnen lenkt. Dies kann einerseits geschehen iiber Ver-
suche der Beeinflussung sprachlicher Konzeptualisierungsweisen, wie u.a. sie durch
George Lakoffs Ausfithrungen zum fiaming Prominenz erlangt haben;3® andererseits
durch ein Produktdesign, das bestimmte Gebrauchsmoglichkeiten eines Artefakts
nahelegt und dergestalt dessen Einbettung als ... in Praktiken als Standard zu eta-
blieren versucht (iiber Normans Bemiithungen hinaus, die Umsetzung der intendier-
ten Gebrauchsszenarien umzusetzen, konnen die Strategien des nudging in diesem
Zusammenhang gesehen werden).3® Angesichts von framing und nudging, von dis-
kursiver und materieller Beeinflussung von Konventionen des Dinggebrauchs wird
deutlich, dass die Konfigurationen des >als< umkédmpftes Gebiet sind. Dies impliziert
weiters

(2) dass das »als< variabel ist. Dasselbe Ding kann auf unterschiedliche Weise
in eine Lebenswelt und die in ihr géngigen Praktiken eingebettet werden. Selbst
bei Artefakten, die spezifisch fiir einen bestimmten Gebrauch hergestellt wurden,
ist dieser Gebrauch als ... meist nicht der einzig mogliche Gebrauch. Dinge sind
offen fiir ihre Rekonzeptualisierung (welche mit Blick auf die fundamentale Rolle
von praktischen Verrichtungen meist auch eine Umfunktionalisierung ist), und sie
sind dies fiir das einzelne Individuum ebenso wie auf gesellschaftlicher Ebene. In
diesem Spielraum der Variabilitdt des »als<3’ — d.h. von unterschiedlichen selektiven
Konzeptualisierungen und Ingebrauchnahmen von Dingen im Rahmen lebensweltli-

34 Macht wird hier im Sinne Foucaults verstanden, nicht als eine unmittelbare physische Beein-
flussung anderer Akteure, sondern als eine indirekte Intervention, die auf deren Handeln ein-
wirkt, indem sie ihr Handlungsfeld strukturiert. Vgl. Michel Foucault: »Subjekt und Macht,
in: Ders.: Asthetik der Existenz. Schrifien zur Lebenskunst, Frankfurt am Main 2007, S. 81—
104.

35 Vgl. George Lakoff: Don't Think of an Elephant! Know Your Values and Frame the Debate,
Chelsea, VT. 2004.

36 Vgl. Richard H. Thaler und Cass R. Sunstein: Nudge. Improving Decisions About Health,
Wealth, and Happiness, New Haven, London 2008.

37 Insbesondere aufgrund dieser Variabilitit des »als«< ldsst sich Heideggers Ansatz nicht auf die
These des Primats einer selbstgeniigsamen Praxis reduzieren; vgl. Andreas Beinsteiner: »Kom-
munikationsmittel oder Medium der Zuginglichkeit des Seienden? Uberlegungen zu Sprache
und Mit-Teilung«, in: Chiara Pasqualin und Maria Agustina Sforza (Hg.): Das Vorprddikative.
Perspektiven im Ausgang von Heidegger, Freiburg im Breisgau 2020, S. 53-76.

63

17.01.2026, 17:10:04. A - e —


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

cher Praktiken — siedelt Heidegger den Gegensatz von funktionalem Gebrauchsding
und Kunstwerk an: als Kontrast zwischen einem zur Verfestigung tendierenden >als<
und dem Ereignis seiner Destabilisierung.

3. Materialitdt vs. Funktionalitdt, Artifizialitdt vs. Naturalisierung

Das Gewirtigen — die Uberdetermination des Handelns durch bestimmte von Ge-
brauchsdingen bereitgestellte Moglichkeiten — l4sst sich nun ndmlich niher beschrei-
ben. In der Erzeugung funktionaler Gegenstinde geht es darum, eine »bestimmte
Dienlichkeit«,3® ein »bestimmte[s] Moglichkeitbieten«3® zu erreichen. Entsprechend
ist es so, dass das Zeug »[i]n seinem Zeugsein [...] je eine bestimmte Verwen-
dung«*® ermodglicht und vorschreibt — es »untersteht hinsichtlich seines moglichen
Gebrauchs einer ausgesprochenen oder unausgesprochenen Vorschrift«.*! In diesem
Sinne tendiert die Gestaltung der Gebrauchsdinge dazu, diese in ihrer lebensweltlich
konventionalisierten Funktion aufzugehen zu lassen. Im »gebrauchenden Umgang
unterstellt sich das Besorgen dem fiir das jeweilige Zeug konstitutiven Um-zu«.*2
Diese Tendenz ist umso stérker, je besser die Gebrauchsdinge funktionieren. Die
Widerstindigkeit des Materiellen, die Uberschiisse des Nicht- und Anders-zu-Ge-
brauchen-seins werden nach und nach neutralisiert. »Das Zeug nimmt, weil durch
die Dienlichkeit und Brauchbarkeit bestimmt, das, woraus es besteht, den Stoff,
in seinen Dienst. Der Stein wird in der Anfertigung des Zeuges, z.B. der Axt,
gebraucht und verbraucht. Er verschwindet in der Dienlichkeit. Der Stoff ist umso
besser und geeigneter, je widerstandsloser er im Zeugsein des Zeuges untergeht.«*
In dem Male, in dem technische Fortschritte die Materie zunehmend gefiigsamer
machen, geht das Zeug immer restloser in seiner intendierten Funktion auf. So fiigt
es sich im Gebrauch immer selbstverstandlicher in die Praktiken ein, die sich im
Umgang mit diesem Artefakt etabliert haben. »[D]as Gebrauchen [...] schleift sich
ab und wird gewdhnlich«.** Die etablierten Praktiken werden naturalisiert, die Arti-
fizialitdt (und damit Kontingenz) des Gebrauchsdings und seiner Gebrauchsweisen
schwindet aus dem Bewusstsein: »Zwar gehort [...] zu jedem verfiigbaren und im
Gebrauch befindlichen Zeug, »dal< es angefertigt ist. Aber dieses >Dali«< tritt am
Zeug nicht heraus, es verschwindet in der Dienlichkeit. Je handlicher ein Zeug zur

38 Heidegger: Grundbegriffe der Metaphysik (GA 29/30), S. 322.
39 Ebd.

40 Ebd., S. 330.

41 Ebd., S.333.

42 Heidegger: Sein und Zeit (GA 2), S. 92.

43 Heidegger: Holzwege (GA 5), S. 32.

44 Ebd., S. 20.

17.01.2026, 17:10:04, - Open Access - IEm—


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hand ist, [...] um so ausschlieBlicher hilt sich das Zeug in seinem Zeugsein«.*’
Insofern hier also Materialitdt in Funktionalitit aufgeht und die Artifizialitdt eines
Gebrauchsdings und -szenarios zunehmend naturalisiert wird, tendiert das >als<, das
den menschlichen Bezug zu diesem Ding trigt, also nach Heideggers Diagnose
dazu, sich zu fragloser Selbstverstdndlichkeit zu verselbststandigen. Genau diese
Tendenz bezeichnet das Gewdrtigen. In dieser Hinsicht bildet das Gebrauchsding
den einen Pol einer schematischen Gegeniiberstellung, an deren anderem Pol sich
das Kunstwerk befindet.

Verlangt die Herstellung von funktionalen Dingen nach einer Neutralisierung von
deren widerstindiger Materialitdt hin zum Ideal einer 4yle von unbegrenzter Plastizi-
tit, so ist die Produktion und Rezeption von Kunstwerken Heidegger zufolge von
einem génzlich anderen Bezug zur Materialitdt geleitet: Hier kommt sie als Erde,
d.h. in ihrer irreduziblen Widerstiandigkeit, in ihrer Nichtkonzeptualisierbarkeit und
Nichtfunktionalisierbarkeit zur Geltung.*® Das Kunstschaffen ist keine creatio ex
nihilo, sondern »ein Schopfen« im Sinne des »Wasser holen[s] aus der Quelle«.*
Eine solche Quelle bilden gerade die irreduziblen Qualitdten des Materiellen, die
durch das Werk exponiert werden: Das Kunstwerk »laft [...] den Stoff nicht ver-
schwinden, sondern allererst hervorkommen [...]: der Fels kommt zum Tragen und
Ruhen [...]; die Metalle kommen zum Blitzen und Schimmern, die Farben zum
Leuchten, der Ton zum Klingen, das Wort zum Sagen. All dieses kommt hervor,
indem das Werk sich zurlickstellt in das Massige und Schwere des Steins, in das
Feste und Biegsame des Holzes, in die Hérte und den Glanz des Erzes, in das
Leuchten und Dunkeln der Farbe, in den Klang des Tones und in die Nennkraft des
Wortes«.*

Hinsichtlich der Rezeption des Kunstwerks ist die Weise, in der Heidegger das Zur-
Geltung-Kommen dieser Irreduzibilitit konzipiert, merklich an Immanuel Kant an-
gelehnt. War dessen Erkenntnistheorie durch einen invarianten Transzendentalismus
dominiert, so kommt in seiner Asthetik nimlich eine deutlich dynamischere Konzep-
tion zur Geltung, die Heidegger aufgreift: Im freien Spiel von Einbildungskraft und
Verstand wird jeder mogliche Allgemeinbegriff als dem schonen Gegenstand unan-
gemessen verworfen, so dass sich eine nie zu einem positiven Abschluss kommende
Suchbewegung ergibt, die sich zwischen einem nicht bestimmbaren Besonderen
und einem nicht verfligbaren Allgemeinen hin- und herbewegt und deshalb in der

45 Ebd., S.53. In der oben diskutierten Begrifflichkeit liee sich Heideggers Diagnose dahinge-
hend formulieren, dass sich die Kluft zwischen affordances und perceived affordances umso
mehr schlieft, je funktionaler Gebrauchsdinge sind.

46 Vgl. ebd. S. 32 wird die Erde charakterisiert als »das wesenhaft Sich-verschlieBende« und »das
zu nichts gedrangte Miihelose-Unermiidliche«.

47 Ebd., S.63.

48 Ebd., S.32.

65

17.01.2026, 17:10:04. A - e —


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwebe bleibt.*® Bei Heidegger findet sich das Scheitern dieser Suchbewegung
konkretisiert mit Blick auf die Irreduzibilitit des Materiellen, die sich in keiner
Konzeptualisierung erschopft. Kein >als< kann in seiner Selektivitidt der Unerschopf-
lichkeit des Kunstwerks gerecht werden, so dass die Konzeptualisierungsbemiihung
in der Schwebe bleibt und zwischen verschiedenen stets unangemessen bleibenden
Konfigurationen als »als< oszilliert. Es kommt zu einem »Streit von Welt und Er-
de«,>0 einem unauflosbaren Konflikt zwischen der sinnhaften ErschlieBungsbestre-
bung, die an das Werk herangetragen wird, auf der einen Seite, und der Unerschopf-
lichkeit von dessen Materialitdt andererseits. Daraus ergibt sich eine hermeneutische
Oszillation zwischen verschiedenen, stets selektiv bleibenden Konfigurationen des
vals<. Dieses freie Spiel unterschiedlicher Konfigurationen charakterisiert Heidegger
als eine Bedingung von Offenheit: Die in der Konfrontation mit dem Kunstwerk
angestoflene Bewegung des >als< erweitert die Spielrdume jener Mdglichkeiten, die
sich fir unsere Existenz erschlieBen. »[J]e reiner das Werk selbst in die durch es
selbst er6ffnete Offenheit des Seienden entriickt ist, um so einfacher riickt es uns
in diese Offenheit ein und so zugleich aus dem Gewdhnlichen heraus. Dieser Verrii-
ckung folgen, heif3t: die gewohnten Beziige zur Welt und zur Erde verwandeln und
fortan mit allem geldufigen Tun und Schétzen, Kennen und Blicken ansichhalten«.!
Im Ereignis der Destabilisierung etablierter Konfigurationen des »als< werden die
geldufigen Praktiken und MaBstibe fragwiirdig. Dies ist umso mehr der Fall, als
das Kunstwerk sich nicht nur hinsichtlich seiner Unfiigsamkeit gegeniiber allen
Konzeptualisierungsbemiithungen vom Gebrauchsding abhebt, sondern auch noch in
einer zweiten Hinsicht. Wahrend das Gebrauchsding und die mit ihm assoziierten
Nutzungspraktiken zur Naturalisierung tendieren, exponiert das Kunstwerk gerade
umgekehrt seine Artifizialitdt: »[D]as Geschaffensein des Werkes hat gegeniiber
jeder anderen Hervorbringung darin sein Besonderes, daf es in das Geschaftfene mit
hineingeschaffen ist«.>2 Nicht die Intentionalitit einer Autorschaft, die das Material
in einer intendierten Funktion oder einem vorgesehenen Sinn aufgehen liele, ist
in dieser spezifischen Weise der Geschaffenheit das Entscheidende, sondern das
nackte Faktum des »Dass<: »Im Werk dagegen ist dieses, dall es als solches ist, das
Ungewohnliche. Das Ereignis seines Geschaffenseins zittert im Werk nicht einfach
nach, sondern das Ereignishafte, dal3 das Werk als dieses Werk ist, wirft das Werk
vor sich her und hat es stindig um sich geworfen«.>? Diese Dynamik des Um-sich-
und Vor-sich-her-Werfens ist hierbei kein faktisches Geschehen im Seienden selbst,

49 Vergleiche die instruktiven Darstellungen in Riidiger Bubner: Asthetische Erfahrung, Frankfurt
am Main 1989, S. 34-38 und Giinter Figal: Erscheinungsdinge. Asthetik als Phinomenologie,
Tiibingen 2010, S. 57f.

50 Heidegger: Holzwege (GA 5), S. 50.

51 Ebd., S.54.

52 Ebd, S.52.

53 Ebd., S.53.

17.01.2026, 17:10:04, - Open Access - IEm—


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern eine hermeneutische Bewegung des Suchens und Verwerfens von Méoglich-
keiten der sinnhaften ErschlieBung, d.h. die Oszillation zwischen unterschiedlichen
Konfigurationen des »als<. So wie in Kants Asthetik das »Gewahrwerden, daB das
vorliegende Besondere sich der Subsumption nicht fiigt und die mdglicherweise
beizubringenden Allgemeinbegriffe ablehnt« nach Bubner »die Urteilskraft auf sich
selbst zuriickbringt und das heif3t auf ihre vermittelnde Funktion zwischen Allgemei-
nem und Besonderen«,>* so wird auch bei Heidegger die als-hafte ErschlieBung
im Scheitern ihrer vermittelnden Rolle zwischen den Dingen und ihrer Einbettung
in menschliche Praktiken gewahr: Es erschlieft sich, »dal3 Unverborgenheit [d.h.
sinnhafte ErschlieBung] des Seienden hier geschehen ist und als dieses Geschehene
erst geschieht«.5® Diese Erfahrung de-naturalisiert die etablierten Konfigurationen
des »>als¢, exponiert sie in ihrer Kontingenz und Selektivitit, und entldsst sie damit
in die Offenheit. Als diese Verriickung ins Offene bildet die Begegnung mit dem
Kunstwerk Heidegger zufolge den duBersten Gegenpol zu jenen routinisierten Prak-
tiken, die sich ganz den Moglichkeiten der Gebrauchsdinge hingeben.

4. Konklusion: Stillstand der Dinge — Dynamisierung der Dingverhdltnisse

Man muss bei jenem Gegensatz von Gebrauchsding und Kunstwerk nicht stehen-
bleiben. Die zugrundeliegende Phdnomenologie des Spannungsfelds von Materiali-
tdt und Funktionalitit, von Artifizialitdt und Naturalisierung lédsst sich von dieser
prototypischen Dichotomie ablosen. Wenn ndmlich die Betonung rezeptionsdstheti-
scher Gesichtspunkte seit den 1970er Jahren u.a. eine »Reaktion auf die durch die
Entgrenzungstendenzen in der Kunst ausgeloste Krise des Werkbegriffs«¢ darstellt,
mithin also die Verfasstheit einer bestimmten Erfahrungsweise ins Zentrum riickt
anstelle der Beschaffenheit des Werks, so kdnnen auch unterschiedliche Weisen des
Erfahrens von bzw. Verhaltens zu dinglichen Objekten tiberhaupt analysiert und
differenziert werden. In Heideggers Konzeption ist vor allem die Starrheit oder
aber Variabilitdt des »als¢, das unser Verhiltnis zu einem bestimmten Ding tragt,
fiir diese Differenzierung ausschlaggebend. Wie Heideggers Phédnomenologie der
Artefakte deutlich macht, ist das Verhéltnis, das wir unsererseits zu einem Ding
einnehmen, nicht einfach frei wéhlbar, sondern seinerseits bedingt, und zwar — ne-
ben allgemein-lebensweltlichen und spezifischen Kontexten — gerade auch durch die
spezifische Beschaffenheit dieses Dings selbst. Wenngleich also die Unterscheidung
funktionaler und &sthetischer Objekte ersetzt wird durch diejenige unterschiedlicher
Weisen der Erfahrung und Bezugnahme, so sind diese Weisen doch nicht gdnzlich

54 Bubner: Asthetische Erfahrung, S. 36.
55 Heidegger: Holzwege (GA 5), S. 53.
56 Juliane Rebentisch: Theorien der Gegenwartskunst zur Einfiihrung, Hamburg 2013, S. 25f.

67

17.01.2026, 17:10:04. A - e —


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unabhdngig von der tatsdchlichen Verfasstheit des Objekts. Wohnt dem Ding eine
Tendenz inne, es gewdrtigend zu nutzen, oder suspendiert es den unmittelbaren
Vollzug unserer Bestrebungen und rdumt den Konfigurationen des »als<, von denen
wir uns leiten lassen, dergestalt einen grof3eren Spielraum ein?

Sherry Turkle hat den Begriff der evocative objects vorgeschlagen fiir Dinge, die
uns zum Nachdenken bringen und unsere Weltsicht in Bewegung versetzen. Dies
konnen so unterschiedliche Dinge sein wie ein Computer oder ein Violoncello.
Stets jedoch ist es ein Abstandnehmen vom unmittelbaren Vollzug bestimmter Be-
strebungen, das den Raum erdffnet, in dem ein Objekt evokativ werden kann; ein
Innehalten, das erst ermdglicht, dass die Konfigurationen des »als< und damit die
Bezugs- und Sinngefiige, die fiir unsere Existenz mafigeblich sind, in Bewegung
geraten konnen.>8 Die Kunsterfahrung kann hier als prototypische Instanz fungieren,
weil sie uns in exemplarischer Weise vom unmittelbaren Vollzug unserer Bestre-
bungen dispensiert. Dies manifestiert sich u.a. darin, dass die unterschiedlichen
und stets unzureichenden Konzeptualisierungsversuche, die das Kunstwerk evoziert,
kaum Funktionalisierungsversuche sind.>® Das »>als< oszilliert hier von vorneherein
in einem weiteren Spielraum, der iiber die in einem engeren, reduktiven Verstdndnis
von >Praxis¢ libliche Verzweckung hinausgeht. In diesem Sinne kniipft Heidegger
an Kants interesseloses Wohlgefallen an,* und in diesem Sinne spricht er von einer
»Ruhe« des Werks, die zugleich »hochste Bewegtheit« ist:®! Die »Wirkung des
Werkes besteht nicht in einem Wirken«, sondern »beruht in einem aus dem Werk
geschehenden Wandel der Unverborgenheit«,®2 d.h. der sinnhaften ErschlieBung,
des Seienden. Doch nicht nur Kunstwerke konnen einen solchen Wandel anstof3en.
Auch in der Unzuhandenheit, d.h. der Stérung der Verweisungen, an denen sich die

57 Vgl. Sherry Turkle (Hg.): Evocative Objects. Things We Think With, Cambridge, MA. 2007. Im
Vorwort von Sherry Turkle: The Second Self. Computers and the Human Spirit. Twentieth An-
niversary Edition, Cambridge, MA. 2003, S. 1-15, beschreibt die Autorin, wie der Computer
von einem evocative object, das anfangs das etablierte menschliche Selbstverstidndnis heraus-
forderte und neue Denkweisen provozierte, im Zuge seines geldufiger werdenden Gebrauchs
zu einer weitgehend unbefragten Selbstverstandlichkeit geworden ist (vgl. insbesondere S. 2—
3).

58 Andreas Luckner beschreibt die Inkompatibilitit von Gebrauch und Thematisierung so: » Weil
aber im Zeuggebrauch keine Thematisierung der Funktion stattfindet, kann im Gebrauch auch
nicht erschlossen werden, was man alles mit einem Schraubenzieher machen konnte, d.h. wo-
fiir er ein Mittel sein konnte; fiir eine solche »spielerische«, ndmlich Méglichkeiten des Ge-
brauchs durchspielende Haltung gegeniiber dem Seienden wird das Hantieren im Gegenteil
sehr schnell unméglich« (Vgl. Andreas Luckner: Heidegger und das Denken der Technik, Bie-
lefeld 2008, S. 49).

59 Wie Christoph Hubig: Die Kunst des Méglichen 1. Technikphilosophie als Reflexion der Me-
dialitdt. Grundlinien einer dialektischen Philosophie, Bielefeld 2006, S. 268 konstatiert, kann
zu einer »Repotentialisierung der eigenen (selbstverstindlichen) Lebenswelt« in diesem Sinne
insbesondere die kiinstlerische Thematisierung von technischen Artefakten beitragen.

60 Heidegger: Nietzsche I (GA 6.1), S. 108f.

61 Heidegger: Holzwege (GA 5), S. 34f.

62 Ebd., S. 60.

68

17.01.2026, 17:10:04, - Open Access - IEm—


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

etablierten Weisen der Inanspruchnahme eines Gebrauchsdings orientieren, hélt der
Betrieb der alltiglichen Verrichtungen inne. So kann das Bezugsgefiige, an dem sich
diese Verrichtungen orientieren, seinerseits thematisch werden und zur Disposition
gestellt werden. Nicht zuféllig haben so unterschiedliche Autoren wie Heidegger
und Latour®® die Potentiale betont, die jenen Momenten innewohnen, in denen
artefaktuale Bezugsgefiige dysfunktional werden.

Will man daher mogliche Zusammenhéinge zwischen der Beschaffenheit von Din-
gen und Spielriumen menschlichen Verhaltens sondieren, so greift es zu kurz, eine
Konzeption von Ermédchtigung durch Artefakte anzusetzen, welche in der Fiille der
von einem Objekt angebotenen affordances lokalisiert wird. Es muss vielmehr die
Frage gestellt werden, in welcher Weise Artefakte in Prozesse der Welterschlieffung
intervenieren und nicht nur Ressourcen der Problemldsung bereitstellen.®* Das Kon-
zept der WelterschlieBung, oder, wie Heidegger sagt, der Entbergung kann hierbei
einen lebensweltlich dynamisierten Ersatz fiir transzendentalistische Konzeptionen
bieten.

Ob mithin auf der Mikroebene von Praktiken des Dinggebrauchs technikdetermi-
nistische Postulate plausibel sind — mit Heidegger gesprochen, ob sich die Praktiken
auf ein Gewdrtigen beschrinken — wird nicht zuletzt davon abhéngen, ob die je in
Frage stehenden Dinge — wie auch allgemeiner das Milieu verschiedener Artefakte,
dem wir ausgesetzt sind — jenes >als¢, das unseren Bezug zu ihnen trégt, bestiti-
gen und verfestigen oder aber irritieren und herausfordern. In diesem Sinne sind
es nicht zuletzt auch Gesichtspunkte dsthetischer Theorien, anhand derer sich die
(Im-)Plausibilitat technikdeterministischer Effekte eines bestimmten artefaktualen
Milieus ermessen lésst.

63 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit (GA 2), S. 98-102 sowie Latour: Eine neue Soziologie fiir eine
neue Gesellschaft, S. 136—141.

64 Vgl. Richard Rorty: »Der Roman als Mittel zur Erlésung aus der Selbstbezogenheit, in: Joa-
chim Kiipper und Christoph Menke (Hg.): Dimensionen dsthetischer Erfahrung, Frankfurt am
Main 2003, S. 49-66.

69

17.01.2026, 17:10:04. A - e —


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17.01.2028, 17:10:04. - Open Access - [{c) Exm—


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

