
Andreas Beinsteiner

Jenseits von affordance und Transzendentalismus: Zur Vermittlung 
zwischen Artefakten und Praktiken nach Heidegger

Abstract
Der vorliegende Beitrag rekonstruiert die Unterscheidung von Gebrauchsding und Kunstwerk in 
Heideggers Phänomenologie der Artefakte. Leitend ist hierbei die Frage nach dem Zusammenhang 
zwischen der Beschaffenheit der Dinge und den Spielräumen menschlicher Praktiken. Es wird aufgezeigt, 
dass dieser Zusammenhang weder unmittelbar auf die Beschaffenheit der Dinge rückführbar ist, wie das 
affordance-Konzept von Gibson suggeriert, noch durch eine transzendentale Konstruktion determiniert 
ist, wie sie die Relevanz der Traditionslinie über Kant und Uexküll für Heidegger nahelegen könnte. 
Vielmehr ist es das dynamische und selektive existenzial-hermeneutische ›als‹, das zwischen Ding und 
Praxis vermittelt. Für die Spielräume dieses ›als‹ ist jedoch die faktische Beschaffenheit der Dinge 
keineswegs irrelevant. Genau hierin verortet der Beitrag eine Brisanz von Heideggers prototypischer 
Differenzierung von Zeug und Werk, die auch heute noch von Belang ist.

This article reconstructs the distinction between tool and artwork in Heidegger’s phenomenology of 
artefacts. The leading question concerns the connection between the qualities of things and the scopes of 
human practices. It is shown that this connection is neither directly reducible to the qualities of things, 
as Gibson’s affordance concept suggests, nor determined by a transcendental construction, as suggested 
by the line of tradition via Kant and Uexküll that influenced Heidegger. Rather, it is the dynamic and 
selective existential-hermeneutic ›as‹ that mediates between thing and practice. The scope of this ›as‹, 
however, is not utterly independent of the factual qualities of things. Here the article locates an insight of 
Heidegger’s prototypical differentiation of tool and work that is still relevant today.

Wie lassen sich die Zusammenhänge zwischen der Beschaffenheit von Dingen und 
den menschlichen Praktiken, in die diese einbezogen werden, angemessen beschrei-
ben? Welche Rolle spielt hierbei die tatsächliche Beschaffenheit eines Dings, welche 
unser Umgang damit und welche kommt anderen Faktoren zu? Lassen sich rein 
aufgrund ihrer Beschaffenheit solche Objekte, die unser Leben bereichern, unter-
scheiden von solchen, die es normieren, verarmen lassen oder verunstalten?

Insbesondere in der Ästhetik der Moderne ist letztere Frage immer wieder auf die 
etwas holzschnittartige Unterscheidung von (funktionalem) Gegenstand und (zweck-
freiem, seiner eigenen Logik folgendem) Kunstwerk heruntergebrochen worden. 
Eine solche binäre Dichotomie, die das diesjährige Jahrbuch Technikphilosophie 
mit guten Gründen zu hinterfragen beabsichtigt, ist für sich genommen weniger 
interessant als die konkreten Beschreibungen der unterschiedlichen Qualitäten und 
Logiken von Dingen, die der Dichotomisierung zugrunde liegen. Während also auch 
faktisch die Grenzen von Kunst, Design, Kommerz und Technik immer mehr ver-

53

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schwimmen, hat die Frage, ob es Aspekte an den uns umgebenden Artefakten gibt, 
die zu einer Bereicherung oder Verarmung unserer Existenz beitragen, keineswegs 
ihre Relevanz verloren. Im vorliegenden Beitrag soll deshalb jene Phänomenologie 
der Artefakte rekonstruiert werden, die sich aus der Philosophie Martin Heideggers 
herauslesen lässt. Nicht nur fungiert Heidegger in zahlreichen Positionen der Tech-
nikphilosophie als Referenzpunkt, dessen Bedeutung man anerkennt, von dem man 
sich aber auch kritisch absetzt. Einen für technikphilosophische Konzeptionen eben-
so relevanten Anknüpfungspunkt bildet die Heideggerrezeption innerhalb neuerer 
Strömungen eines Denkens der Praxis, wie sie sich u.a. in der primacy of the 
praxis thesis der (post)analytischen Philosophie sowie in der soziologischen Praxis-
theorie niederschlagen. Technikphilosophisch relevant ist hierbei insbesondere, dass 
menschliche Praktiken, mit Heidegger gedacht, stets auf Dinge und Artefakte bezo-
gen sind, mit diesen umgehen und aus ihnen ihre Orientierung erhalten. Das ›Be-
sorgen‹, wie Heidegger die praktischen Verrichtungen nennt, vollzieht sich stets in-
nerhalb eines Bezugs- und Bedeutsamkeitsgefüges, dessen Bezüge gestiftet werden 
durch die diversen Interrelationalitäten, in denen Dinge im Medium menschlicher 
Praktiken zueinander stehen.1 Hammer, Zange und Nägel in einer Werkstatt oder Ta-
fel, Kreide und Schwamm in einem Hörsaal, so die beliebten Beispiele Heideggers, 
sind nicht einfach so aufeinander bezogen, sondern hinsichtlich jener Bewandtnis, 
die ihnen im Rahmen menschlicher Verrichtungen zukommt – Verrichtungen, die 
für sie als Gebrauchsdinge freilich konstitutiv sind. Das einzelne Gebrauchsding 
erschließt sich unseren Praktiken vor dem Hintergrund solcher Verweisungsstruktu-
ren, in die es eingebettet ist. Der Hammer etwa kann so verweisen auf die beim 
Hämmern angestrebte Befestigung, diese auf den Schutz vor Unwetter, diese auf 
das Unterkommen des Menschen.2 Jede derartige Kette von Um-Zu-Verweisungen 
mündet schließlich in ein »primäre[s] ›Wozu‹«, nämlich ins menschliche Dasein 

1 Hierin artikuliert sich methodologisch in aller Deutlichkeit die phänomenologische Ausrichtung 
Heideggers, die sich klar abhebt von posthumanistisch orientierten Neorealismen und -materia-
lismen, welche – jegliche Sonderstellung des Menschen ablehnend – keinen Unterschieden zwi-
schen wirkkausalen Interrelationalitäten zwischen Dingen einerseits und im menschlichen Um-
gang mit Dingen erfolgenden Erschließungsleistungen andererseits Rechnung zu tragen gewillt 
sind. Von Heidegger aus gedacht haben wir es bei diesen Positionen mit einem ›Überspringen 
der Welt‹ zu tun – einer Abstraktion von gerade jenen Bezugsgefügen menschlicher Praktiken, 
welche die spezifischen Weisen der Wirklichkeitserschließung, wie sie objektorientierte Ontolo-
gien oder agentielle Realismen vorschlagen, ihrerseits erst informiert. Eine phänomenologische 
Perspektive demgegenüber für ursprünglicher zu halten, bedeutet nicht, den Menschen über al-
les andere zu stellen, sondern die Möglichkeit der Reflexion ontologischer Konzeptualisierun-
gen, an denen Menschen stets irreduzibel Anteil haben, aufrecht zu erhalten; vgl. Andreas Bein-
steiner: »Die Vorgängigkeit der Zugänglichkeit und das Handeln der Dinge. Überlegungen zur 
Differenz von Bewirken und Entbergen im Anschluss an Arendt, Heidegger und Latour«, in: 
Christian Dries und Takemitsu Morikawa (Hg.): Unterwegs zu einem postpoietischen Paradig-
ma in der Sozialtheorie. Sociologia Internationalis 57 (2019), S. 11–38.

2 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, in: Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veröffentliche Schriften 
1914–1970 (GA), hrsg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Bd. 2, Frankfurt am Main 1977, 
S. 112.

54

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als das »Um-willen« der in den Praktiken vollzogenen Verrichtungen.3 Unschwer 
lässt sich hier ein Aufgriff jener Beschreibungen erkennen, wie sie Aristoteles 
in der Nikomachischen Ethik den menschlichen Tätigkeiten gewidmet hat: Dort 
(1094a) stehen etwa die Sattlerei und die Ausstattung von Pferden im Dienste der 
Reitkunst, diese und alle anderen Arten kriegerischer Handlungen im Dienste der 
Strategik, usw. Die Stelle der eudaimonia, welche Aristoteles als letztes Ziel aller 
menschlichen Verrichtungen in der polis einsetzt und deren Bestimmung er letztlich 
die gesamte Nikomachische Ethik widmet, bleibt bei Heidegger in radikaler Weise 
unbestimmt: Das menschliche Dasein als das Um-Willen aller Tätigkeiten lässt 
sich – wiederum in radikalisierender Anknüpfung an Aristoteles – nur strukturell 
bestimmen als jenes Seiende, »dem es in seinem Sein um dieses selbst geht«.4 

Eine zweite wesentliche Verschiebung gegenüber Aristoteles nimmt Heidegger vor 
mit der expliziten Herausarbeitung jenes Stellenwerts, der den Dingen innerhalb 
des menschlichen Tuns zukommt. Heideggers Phänomenologie des besorgenden 
Umgangs mit den Dingen durchmisst dieses Spannungsfeld zwischen der grundsätz-
lichen Offenheit menschlicher Bestrebungen einerseits und der Gebundenheit alles 
menschlichen Tuns an Dinge, die dieses Tun nicht nur faktisch ermöglichen, sondern 
auch erst ein Sinn- und Bezugsgefüge bereitstellen, an dem es sich orientieren kann. 
Dieses im Umgang mit den Dingen aufgespannte Gefüge ist die Welt. Sie prägt 
zunächst und zumeist unser alltägliches Verhalten: »Aus den Dingen her verstehen 
wir uns selbst im Sinne des Selbstverständnisses des alltäglichen Daseins. Sich aus 
den Dingen, mit denen wir umgehen, verstehen, besagt, das eigene Seinkönnen 
entwerfen auf das Tunliche, Dringliche, Unumgängliche, Ratsame der Geschäfte 
der alltäglichen Beschäftigung. Das Dasein versteht sich aus dem Seinkönnen, das 
durch das Gelingen und Mißlingen, durch die Tunlichkeit und Untunlichkeit seines 
Umgangs mit den Dingen bestimmt ist«.5

Menschliches Tun sieht sich deshalb aus Perspektive dieser Phänomenologie vor 
die Herausforderung gestellt, einerseits unsere fundamentale Be-dingtheit durch die 
Dinge anzuerkennen und unsere Existenz andererseits doch nicht von den Dingen 
und von den Möglichkeiten, die sie bieten, vereinnahmen zu lassen. Eine solche 
Überdetermination des Sinnzusammenhangs, an dem wir uns orientieren, an den 
Möglichkeiten der Gebrauchsdinge bezeichnet Heidegger als Gewärtigen: »Das 
Seinkönnen entwerfen gleichsam die Dinge, d.h. der Umgang mit ihnen, also primär 
nicht das Dasein selbst aus seinem eigensten Selbst, das dennoch so, wie es ist, 
immer als Umgang mit den Dingen existiert«.6 Es gibt kein von der Bewandtnis der 

3 Ebd., S. 113.
4 Ebd., S. 254.
5 Martin Heidegger: Grundprobleme der Phänomenologie, in: Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vor-

lesungen 1923–1944 (GA), hrsg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Bd. 24, Frankfurt am Main 
1997, S. 410.

6 Ebd., S. 410.

55

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dinge unkontaminiertes Selbst, und dennoch verschließt sich die Offenheit mensch-
licher Existenzmöglichkeiten, wenn wir uns nur von den unmittelbar von Dingen 
bereitgestellten Möglichkeiten bzw., allgemeiner, von bereits bestehenden und eta-
blierten Handlungsoptionen leiten lassen. Das unmittelbare Aufgehen in den bereits 
verfügbaren Optionen bezeichnet Heidegger als Verfallen an die (jeweilige7) Welt. 
Hatte Sein und Zeit dieser Verfallens- und Verschließungstendenz mit existenzialis-
tischem Pathos ein »Vorlaufen in den Tod«8 entgegengehalten, schlägt Heideggers 
Denken nur wenige Jahre später eine andere Richtung ein: Die Phänonomenologie 
des (dys)funktionalen Gebrauchsdings wird nun um das bloße Ding sowie um das 
Kunstwerk erweitert und erfährt dabei ihrerseits eine Revision.9 Der vorliegende 
Beitrag zeichnet diese Phänomenologie der Artefakte nach vor dem Hintergrund 
einer Debattenlage, die schon länger geprägt ist durch das Spannungsfeld von Sozi-
alkonstruktivismus und Technikdeterminismus und in dem sich zunehmend realisti-
sche Angriffe auf transzendentalistische Positionen häufen – insbesondere, insoweit 
letztere im Menschen als zentralem Bezugspunkt verankert sind.10 Der erste Ab-
schnitt rekonstruiert zunächst ohne Bezugnahme auf Heidegger das Konzept der af-
fordance, um die sachliche Problematik der Beschreibung des Zusammenhangs von 
Dingbeschaffenheit und Gebrauchspraktiken einzuführen. Abschnitt Zwei diskutiert 
Heideggers Darstellung dieses Zusammenhangs und betont die vermittelnde Rolle, 
die das existenzial-hermeneutische ›als‹ in seiner sprachlichen Verfasstheit beim 
späten Heidegger innehat.11 Abschnitt Drei skizziert die unterschiedlichen (de)stabi-
lisierenden Effekte auf das ›als‹, die Heidegger Kunstwerken und Gebrauchsdingen 
zuschreibt. Vor diesem Hintergrund argumentiert die Abschlusssektion, dass sich 
die Spielräume menschlichen Handelns nicht unmittelbar aus dem Möglichkeits-
spektrum ergeben, das die Dinge ihm anbieten, sondern der temporären Suspensi-

7 Schon alleine aus dem Umstand, dass es kulturell und historisch verschiedene Dingumwelten 
gibt und gegeben hat, ist evident, dass es nicht die eine Welt gibt, sondern eine geschichtlich-
kulturelle Pluralität von Welten.

8 Heidegger: Sein und Zeit (GA 2), S. 405.
9 Vgl. Martin Heidegger: »Der Ursprung des Kunstwerks«, in: Gesamtausgabe. I. Abteilung: 

Veröffentlichte Schriften 1910–1976. Holzwege (GA), hrsg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, 
Bd. 5, Frankfurt am Main 2003, S. 1–74.

10 So kritisiert Bruno Latour: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, Frankfurt a.M. 
2005, die phänomenologische Privilegierung der menschlichen Perspektive gleichermaßen wie 
tendenziell transzendentalistische Denkfiguren (›Rahmen‹, ›Kontext‹ oder ›Struktur‹). Graham 
Harman, »Dwelling with the Fourfold«, space and culture 12 (2009), Heft 3, S. 292–302, bean-
sprucht, Heideggers Denken des Entzugs zu verbessern, wenn er es vom Menschen ablöst mit 
dem Postulat, die Dinge wären einander gegenseitig ebenso nur partiell zugänglich, wie sie es 
dem Menschen sind.

11 Die vorliegenden Ausführungen beschränken sich auf Heideggers Phänomenologie der Arte-
fakte, ohne sein späteres Technikdenken mit einzubeziehen, das jedoch auch vom existenzial-
hermeneutischen ›als‹ her aufgeschlüsselt werden kann. Andreas Kaminski: »Sein und ›als‹. 
Notizen zu einer Denkfigur in Heideggers Werk«, in: Filozofija i društvo 25 (2014), Heft 4, 
S. 21–28, weist darauf hin, dass das ›als‹ als Klammer von Sein und Zeit bis zum Spätwerk 
betrachtet werden kann.

56

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


on der Verrichtungen bedürfen. So soll insgesamt demonstriert werden, inwiefern 
Heideggers Phänomenologie des Umgangs mit Dingen sich sowohl vom affordance-
Konzept als auch von transzendentalistischen Ansätzen abhebt, sodass ihm Begriffe 
und Unterscheidungen abzugewinnen sind, die auch zum heutigen Stand der Dinge 
technikphilosophisch von Bedeutung sind.

affordance und Dinggebrauch

Insofern es Heidegger um die Dinge in ihrem Wechselverhältnis zu menschlichen 
Praktiken geht, begegnen uns die Dinge seiner Konzeption zufolge primär hinsicht-
lich ihrer Bedeutung für unseren Existenzvollzug und erst in einer sekundären, 
abstrahierenden Betrachtungsweise als bloße materielle ausgedehnte Gegenstände 
im Raum. Wir erlegen nicht neutralen physischen Gegenständen eine subjektive 
Bedeutung auf, sondern die Dinge erschließen sich zunächst in ihrer Nützlichkeit, 
Hinderlichkeit, Bedrohlichkeit usw., d.h. in ihrer Bedeutsamkeit. In diesem Sinne 
unterläuft der praktische Umgang mit den Dingen das erkenntnistheoretische Sub-
jekt-Objekt-Schema, das sich erst durch ein nachträgliches Absehen von diesen be-
sorgenden Vollzügen ergibt. Diesbezüglich ist Heideggers Konzeption in merklicher 
Nähe angesiedelt zu einem anderen Ansatz, der oft angewandt wird, wenn es darum 
geht, die Zusammenhänge zwischen menschlichen Praktiken und der Beschaffenheit 
von Artefakten zu beleuchten: dem Konzept der affordance des Wahrnehmungs-
psychologen James J. Gibson.12 Als affordances bezeichnet Gibson die jeweiligen 
Möglichkeiten, die eine spezifische Umwelt einem spezifischen Lebewesen zur 
Verfügung stellt. Es handelt sich somit um einen relationalen Begriff, der relativ 
ist auf die Beschaffenheit des Organismus. Ein Objekt hat nicht per se bestimmte 
affordances, sondern immer nur für ein bestimmtes Lebewesen. So bietet ein Sessel 
einem Menschen die affordance, sich zu setzen, nicht jedoch einem Elefanten. Diese 
Relativität auf den jeweiligen Organismus darf nicht verwechselt werden mit einer 
Abhängigkeit von dessen gegenwärtigen Bedürfnissen und Befindlichkeiten: Ein 
Briefkasten bietet einem Menschen die affordance, einen Brief einzuwerfen, und 
zwar gänzlich unabhängig davon, ob dieser gerade einen Brief aufgeben will oder 
nicht.13 In der Regel, falls es nicht zu Fehlwahrnehmungen kommt, nehmen wir 
unmittelbar wahr, was wir mit einem Objekt tun können – so unmittelbar, wie wir 
auch seine Farbe wahrnehmen können.

Primär nämlich – da sind sich Gibson und Heidegger einig – nehmen wir die 
Möglichkeiten wahr, die uns ein Objekt im Umgang mit ihm bietet, und nicht dessen 

1.

12 Vgl. James Jerome Gibson: Wahrnehmung und Umwelt, München, Wien, Baltimore 1982.
13 Genau darin unterscheidet sich die affordance vom Begriff des Aufforderungscharakters aus 

der Gestaltpsychologie; vgl. ebd., S. 150.

57

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neutrale, physische Beschaffenheit (Größe, Farbe, Gewicht etc.).14 Die Bedeutung 
des Objekts für uns ist nicht subjektiv an das Objekt herangetragen, sondern in der 
Relation eines bestimmten Organismus auf ein bestimmtes Objekt ist die Gegeben- 
oder Nichtgegebenheit einer bestimmten affordance objektiv entscheidbar.

Der mit dem affordance-Konzept verbundene Objektivitätsanspruch macht dieses 
nicht nur anschlussfähig an realistische Programmatiken;15 insbesondere in tech-
niksoziologischer Perspektive wurde Gibsons Begriff auch als eine Möglichkeit 
gesehen, der Polarisierung in technikdeterministische Erklärungen, die menschliche 
Praktiken unmittelbar und monokausal aus der Beschaffenheit der Artefakte ablei-
ten, und in sozialkonstruktivistische Ansätze, die Artefakte zu mehr oder weniger 
neutralen, durch unterschiedliche Praktiken in nahezu beliebiger Weise ›interpre-
tierbaren‹ Instanzen degradieren, zu entgehen.16 Der Begriff der affordance macht 
deutlich, dass man mit einem konkreten Ding nicht alles machen kann, sondern 
nur solches, was dessen Beschaffenheit auch tatsächlich zulässt. So lässt sich ein 
Hammer nicht nur zum Hämmern verwenden, sondern auch als Papierbeschwerer, 
Kunstobjekt, Mordwaffe, Pendelgewicht oder Türgriff. Zugleich sind seine Verwen-
dungsmöglichkeiten nicht unbeschränkt: Als Seil oder Nähnadel wird man den 
Hammer nicht gebrauchen können.17 Das Handlungsspektrum, das einem Lebewe-
sen im Umgang mit einem Artefakt offensteht, ist also kein beliebiges, sondern ein 
bestimmtes; aber dennoch ist es ein Spektrum: Die Beschaffenheit des Artefakts hält 
stets mehrere Möglichkeiten bereit, mit ihm umzugehen. Der affordance-Begriff ver-
sprach, diesen in der Relation eines Lebewesens auf ein Objekt jeweils gegebenen 
Handlungspielraum objektiv fassbar zu machen.

Es sind jedoch auch Einwände gegen die Angemessenheit dieser Konzeption und 
gegen den mit ihr verbundenen Anspruch objektiver Beschreibbarkeit aufgekom-
men. Zum einen wurde betont, dass nicht die tatsächlichen, ›objektiven‹ affordances 
eines Objekts für ein Lebewesen handlungsleitend werden, sondern lediglich jene 
affordances, die das Lebewesen auch wahrnimmt. Diese Überlegung veranlasste 

14 Dem entspricht bei Heidegger das Primat der Zuhandenheit gegenüber der Vorhandenheit. 
Beide Autoren teilen den Anspruch, die Dichotomie von Subjekt und Objekt zugunsten einer 
Relationalität zu unterlaufen. Wert und Bedeutung eines Dings werden von beiden entspre-
chend nicht als subjektive Zuschreibung gedacht, sondern in der Relation selbst verankert.

15 Gibson selbst hält die Zweiteilung eines Objekts in ein physikalisches und ein phänomenales 
Objekt für fatal und betont, seine Umweltkonzeption dürfe keinesfalls mit einer subjektiven 
phänomenalen Umwelt einer Spezies verwechselt werden; vgl. Gibson: Wahrnehmung und 
Umwelt, S. 139. Man hat sich auf diesen Realismus Gibsons berufen, um z.B. gegen den biolo-
gischen Transzendentalismus Jakob von Uexkülls zu argumentieren; vgl. Martin Fultot und 
Michael T. Turvey: »von Uexküll’s Theory of Meaning and Gibson’s Organism-Environment 
Reciprocity«, in: Ecological Psychology 31 (2019), Heft 4, S. 289–315.

16 Vgl. Ian Hutchby: »Technologies, Texts and Affordances«, in: Sociology 35 (2001), Heft 2, 
S. 441–456.

17 Vgl. Don Ihde: Postphenomenology. Essays in the postmodern context, Evanston, IL. 1993, 
S. 37.

58

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Designtheoretiker Don Norman zu einer Revision des Konzepts, die perceived 
affordances in den Mittelpunkt stellte: Die Aufgabe eines (guten) Designers besteht 
darin, ein technisches Objekt so zu gestalten, dass dessen tatsächliche affordances 
für den Nutzer auch zu wirklich wahrnehmbaren affordances werden.18 Um etwa 
zu verdeutlichen, ob eine Tür aufgedrückt, aufgezogen oder zur Seite geschoben 
werden kann, sollte der Designer bestimmte signifier anbringen, die den richtigen 
Gebrauch des Artefakts intuitiv verständlich machen.

Während Normans perceived affordances offensichtlich von kulturellen Konven-
tionen und etablierten Praktiken abhängig sind, sind die affordances bei Gibson ein 
generisches, auf alle Lebewesen in der Interaktion mit ihrer jeweiligen Umwelt an-
wendbares und vor allem aus Beispielen physischer Interaktion heraus entwickeltes 
Konzept.19 Dies manifestiert sich u.a. darin, dass Gibson Sprache und Begrifflichkeit 
als für die Wahrnehmung von affordances gänzlich irrelevant ansah20 und auf kul-
turelle Faktoren und erlernte Gebrauchsweisen nicht einging.21 Angesichts dessen 
stellt sich die Frage, ob menschliche Praktiken nicht doch auf eine andere Weise be-
schrieben werden müssen als die anderer Lebewesen, so dass der posthumanistische 
appeal des affordance-Konzepts hier an eine Grenze stößt.22

Damit verbunden ist ein weiterer Kritikpunkt: Gibson postuliert, wie erwähnt, 
dass affordances unmittelbar wahrgenommen werden. Zwar liefert er selbst bereits 
jene Beispiele für Fehlwahrnehmungen, die dann für Normans Revision ausschlag-
gebend werden sollten (z.B. wenn eine Glasscheibe unsichtbar bleibt und so fälsch-
lich suggeriert, hier bestünde die affordance eines Durchgangs).23 Jedoch liefe es 
seiner Programmatik zuwider, den Unmittelbarkeitsanschein der wahrgenommenen 
affordances als eine – etwa durch die spezifische Beschaffenheit des Wahrneh-
mungsapparates eines Lebewesens, und insbesondere bei Menschen durch kulturelle 
Faktoren – hergestellte Unmittelbarkeitsillusion zu charakterisieren. Indem er den 

18 Vgl. Don Norman: The Design of Everyday Things. Psychologie und Design der alltäglichen 
Gegenstände, München 2013.

19 Vgl. Martin Oliver: »The Problem with Affordance«, in: E-Learning 2 (2005), Heft 4, S. 402–
413 kritisiert, dass Gibson, wenn er überhaupt Technologien einbezieht, nicht über steinzeitli-
che Verhältnisse hinausgelange. Wo Gibson seine Theorie auf komplexere affordances auszu-
weiten versucht, seien seine Beispiele »sparse and unconvincing […], resorting to what can on-
ly be interpreted as visual stereotypes« (S. 404).

20 Vgl. Gibson: Wahrnehmung und Umwelt, S. 145: »Um Wahrnehmen [sic!] zu können, was die 
Dinge anbieten, muß man sie nicht zuvor klassifizieren und etikettieren«. Offensichtlich pro-
blematisch ist hierbei, dass Gibson meint, sich auf Wittgensteins Philosophische Untersuchun-
gen berufen zu können, wenn er überhaupt die Relevanz von Sprache für affordances (und 
nicht bloß die einer bestimmten Sprachauffassung) bestreitet.

21 So urteilt etwa Oliver: »The Problem with Affordance«, in: E-Learning 2, S. 412: Gibsons 
Konzept »may be adequate for discussions of species and generalities, but people and learning 
are beyond it«.

22 Gerade diese posthumanistische Ausrichtung machte die affordance für die Akteur-Netzwerk-
Theorie anschlussfähig; vgl. Bruno Latour: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, 
S. 124.

23 Vgl. Gibson: Wahrnehmung und Umwelt, S. 154.

59

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff in die kulturelle Sphäre »hochgradig routinisierte[r] Tätigkeiten«24 verlagert, 
hat Timo Kaerlein eine offensichtliche Schwäche der Gibsonschen Konzeption in 
eine Stärke gewendet. Auf die kulturell konventionalisierte Wahrnehmung im Rah-
men routinierter Praktiken – statt wie bei Gibson auf die natürliche Umweltwahr-
nehmung von Lebewesen – angewandt, erlangt das Konzept neue Plausibilität: So 
gewendet thematisiert es »durchaus alltägliche […] Momente des Wahrnehmens 
und Handelns, in denen sich die Akteure in einem kontinuierlichen Flow prakti-
scher Vollzüge bewegen«.25 Die dergestalt modifizierte Konzeption von affordance 
ermöglicht in weiterer Folge ein »environmentale[s] Verständnis von Macht, die 
weniger über direkte Beeinflussung agiere als über die Gestaltung von Umgebun-
gen«26 und kann so eine Erklärung bieten etwa »für den alltäglichen Anblick mit 
ihren Smartphones beschäftigter Menschen, die auch ohne klare Zielvorstellung und 
funktionale Intention gedankenverloren auf den Bildschirmen herumwischen«.27

Insgesamt lässt sich konstatieren, dass in der Rezeption des affordance-Konzepts 
zwei Pole auseinanderklaffen: einerseits die tatsächlichen physischen Interaktions-
möglichkeiten, die ein bestimmtes Ding einem bestimmten Organismus bietet, und 
andererseits die kulturell geprägte Wahrnehmung bestimmter Möglichkeiten im Um-
gang mit dem Ding. Diese beiden Pole voneinander abzugrenzen, verkompliziert 
sich jedoch in dem Maße, in dem nicht einfach schlichte physische Interaktionen 
(wie sich setzen oder etwas essen) betrachtet werden, sondern solche, die auf 
komplexe Weise in kulturelle Praktiken einbezogen sind. Das phänomenale Ding, 
das Gibson so sehr zu vermeiden bedacht war, bringt sich hier unabweisbar zur 
Geltung.28

24 Timo Kaerlein: Smartphones als digitale Nahkörpertechnologien. Zur Kybernetisierung des 
Alltags, Bielefeld 2018, S. 168.

25 Ebd., S. 168.
26 Ebd., S. 174.
27 Kaerlein: Smartphones als digitale Nahkörpertechnologien, S. 169. Gerade dieses Phänomen 

wäre ein Beispiel für das eingangs diskutierten Gewärtigen im Sinne Heideggers, also für eine 
unmittelbare Überdetermination der Praktiken durch die Möglichkeiten der Dinge, in die sich 
das Selbst nicht reflexiv-gestaltend einbringt.

28 Oliver kommt in seiner Diskussion von Normans Auseinandersetzung mit Gibson zu dem Er-
gebnis, dass »›real‹ affordances are unknowable« und »[a]ll we have access to is what we can 
perceive« (Oliver: »The Problem with Affordance«, in: E-Learning 2, S. 406). Man fühlt sich 
erinnert an die Kant’sche Unterscheidung zwischen unerkennbarem Ding an sich und Erschei-
nungsding. Nicht zufällig knüpft Heidegger seinerseits an die kantianisch geprägte Ökologie 
Jakob von Uexkülls an und betont – wie sich im Folgenden zeigen wird – im Gegensatz zu den 
realistischen Postulaten Gibsons die Selektivität und Variabilität des Phänomenalen. Im Ge-
gensatz zu Uexküll fasst Heidegger das Phänomenale jedoch als relativ nicht einfach nur auf 
unterschiedliche biologische Spezies auf, sondern auf unterschiedliche menschliche Lebens-
welten.

60

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zuhandenheit und ›als‹

Heideggers Konzeption der Zuhandenheit bzw. Dienlichkeit stellt eine Alternative 
zur affordance dar, über die sich die Vermitteltheit von Handlungsoptionen und der 
damit einhergehende Anschein von Unmittelbarkeit explizit thematisieren lässt. Die 
Stärke von Heideggers Ansatz liegt im Vergleich mit Gibson gerade darin, dass 
er keine posthumanistische Generalität seiner Beschreibungen postuliert, sondern 
der Spezifik menschlicher Praktiken, insbesondere deren Sprachgebundenheit Rech-
nung trägt. Die Wechselbeziehung von Artefakten und menschlichen Praktiken fasst 
Heidegger nämlich nicht als eine unmittelbare, sondern als eine stets vermittelte: Sie 
wird vermittelt durch das ›als‹, gemäß welchem uns ein Artefakt je gegenübertritt. 
Heidegger bezeichnet dieses ›als‹ als existenzial-hermeneutisch, insofern es das 
uns begegnende Seiende vor dem Hintergrund unseres Existenzvollzugs sinnhaft 
erschließt. Wir sehen das Begegnende üblicherweise als dieses oder jenes, als 
Buch, als Tür, als Baum, als Haus. Diese ›Alshaftigkeit‹ der Phänomene bestimmt 
zunächst und zumeist, welche Möglichkeiten wir in ihnen entdecken. Auch wenn die 
Artefakte selbst uns bestimmte Handlungen einräumen und andere verweigern (im 
Sinne des techniksoziologischen Aufgriffs von Gibsons ›realistischer‹ affordance), 
ist nach dieser Überlegung primär unsere Wahrnehmung des Artefakts und seiner 
Möglichkeiten für uns handlungsleitend. Diesen Sachverhalt fasst Heidegger als die 
Zuhandenheit des Artefakts: Dieses erschließt sich uns z.B. als Hammer und kommt 
damit von vorneherein primär als Zeug zum Hämmern in Betracht. Was sind die 
Faktoren, die zu einer solchen Weise der als-haften Erschlossenheit des Artefakts 
führen? Zumindest drei Faktoren lassen sich bei Heidegger abgrenzen:

(1) die konkrete materielle Beschaffenheit des Dings (diese entspricht Hutchbys 
affordance): Der Hammer ist »gemäß seiner Gestaltung, seinem Material, dienlich 
zum Hämmern«.29 Da jedoch der Hammer, wie oben beschrieben, sich in der Dien-
lichkeit zum Hämmern keineswegs erschöpft, ist für dessen Erschlossenheit als 
Hammer auch der Kontext entscheidend:

(2) der jeweilige situative Kontext, in dem das Artefakt zu anderen Artefakten 
in eine mögliche Beziehung im Medium menschlichen Gebrauchs tritt (z.B. eine 
Werkstatt mit Werkstücken, Nägeln und Zangen). Die Gebrauchsdinge, bzw., wie 
Heidegger sagt, das Zeug, bilden stets einen Zusammenhang: »Ein Zeug ›ist‹ streng-
genommen nie. Zum Sein von Zeug gehört je immer ein Zeugganzes, darin es 
dieses Zeug sein kann, das es ist«.30 In gewisser Weise wird dieser Kontext auch 
von Gibson berücksichtigt, insofern bei ihm ein Lebewesen einem Ding stets im 

2.

29 Martin Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit, in: Ge-
samtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen (GA), hrsg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Bd. 
29/30, Frankfurt am Main 2004, S. 334.

30 Heidegger: Sein und Zeit (GA 2), S. 92.

61

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenhang einer Umwelt begegnet. Bei Heidegger jedoch erweist sich dieser 
situative Kontext seinerseits – sowohl hinsichtlich seiner Wahrnehmung wie auch 
hinsichtlich seiner faktischen Beschaffenheit – geprägt durch einen umfassenderen 
kulturellen Kontext:

(3) der umfassende Kontext einer Lebenswelt bzw. symbolischen Ordnung mit 
den in ihr jeweils kanonisierten Weisen des Dinggebrauchs. Dies ist jene Ebene, 
auf der die Verweisungsbeziehungen zwischen verschiedenen Dingen rückgebunden 
sind an ineinander verschachtelte Praktiken und Ziele, wie sie hier eingangs mit 
Aristoteles thematisiert worden war. Hubert Dreyfus, dessen Darstellung für die 
Rezeption dieser Dimension stark prägend war, fasst den Dinggebrauch als primär 
durch soziale Normen geregelt. »[O]ne does not understand a chair by standing on 
it, but by knowing how to sit on it or by knowing that it is normally used for sitting. 
One sits on a chair«.31 Das Man, an dem sich das menschliche In-der-Welt-Sein 
laut Heidegger zunächst und zumeist orientiert, besteht in dieser Interpretation aus 
sozialen Normen. Während dies allenfalls für Sein und Zeit eine gangbare Interpre-
tation darstellt, lässt sich zeigen, dass soziale Normen bei Heidegger keine selbst 
voraussetzungslose Grundkategorie darstellen, sondern ihrerseits auf dem Verstehen 
von etwas als etwas beruhen, das – wie insbesondere in Heideggers späteren Schrif-
ten deutlich wird – seinerseits sprachlich verfasst ist.32 Sprache ist in Heideggers 
Verständnis keine nachträgliche Benennung von Gegenständen, sondern definiert, 
als Instanz welcher Allgemeinheit sich das je begegnende Einzelne erschließt. Es ist 
»die Sprache, durch die hindurch der Mensch überhaupt sich zum Seienden verhält. 
Im Wort […] kreuzen sich beide Blickstellungen, einmal die auf das jeweilig unmit-
telbar Angesprochene: dieses Haus – diesen Tisch – dieses Bettgestell, und dann 
diejenige auf das, als was dieses Einzelne im Wort angesprochen ist: dieses als Haus 
[…]«.33

Menschliche Handlungsmöglichkeiten sind damit letztlich weder auf die Beschaf-
fenheit von Dingen noch auf soziale Normen rückführbar, sondern ergeben sich in 
einem komplexen Geflecht der Materialität der Dinge, ihren wechselseitigen Bezü-
gen sowie von sprachlichen Erschließungsleistungen. Dieses Geflecht erweist sich 
als für unsere jeweilige Subjektivität prägend, insofern aus ihm das ›als‹ hervorgeht, 
gemäß welchem ein Ding zugänglich werden und sich in unsere Praktiken einfügen 
kann. Dieses ›als‹ ist für unsere Subjektivität in zweifacher Weise konstitutiv:

31 Hubert Lederer Dreyfus: Being-in-the-World. A Commentary on Heidegger’s Being and Time, 
Division I, Cambridge, MA. 1993, S. 152.

32 Vgl. Andreas Beinsteiner: »Unobtrusive Governance: Heidegger and Foucault on the Sources 
of Social Normativity«, in: Hans-Bernhard Schmid und Gerhard Thonhauser (Hg.): From Con-
ventionalism to Social Authenticity. Heidegger’s Anyone and Contemporary Social Theory, 
S. 79–97.

33 Martin Heidegger: Nietzsche I, in: Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veröffentliche Schriften 
1910–1976 (GA), hrsg. v. Brigitte Schillbach, Bd. 6.1, Frankfurt am Main 1996, S. 174.

62

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(1) ist es selektiv: Indem ein Ding als dieses oder jenes zugänglich wird, er-
schließt das ›als‹ uns bestimmte Handlungsmöglichkeiten und lässt andere im Dun-
keln. So kommen wir zunächst und zumeist gar nicht auf die Idee, den Hammer 
anders als zum Hämmern zu verwenden oder den Stuhl anders als zum Sitzen. Das 
etablierte ›als‹ installiert ein bestimmtes Gebrauchsszenario als selbstverständlich. 
Jenseits von Heideggers eigenen Ausführungen lässt sich deshalb in der Etablierung 
bestimmter Konfigurationen des ›als‹ ein wichtiger Mechanismus der Ausübung 
von Macht34 erkennen: einer Macht, die nicht einfach unmittelbar die Ausübung 
bestimmter Handlungsmöglichkeiten blockiert, sondern in subtilerer Weise deren 
Wahrnehmung in bestimmte Bahnen lenkt. Dies kann einerseits geschehen über Ver-
suche der Beeinflussung sprachlicher Konzeptualisierungsweisen, wie u.a. sie durch 
George Lakoffs Ausführungen zum framing Prominenz erlangt haben;35 andererseits 
durch ein Produktdesign, das bestimmte Gebrauchsmöglichkeiten eines Artefakts 
nahelegt und dergestalt dessen Einbettung als … in Praktiken als Standard zu eta-
blieren versucht (über Normans Bemühungen hinaus, die Umsetzung der intendier-
ten Gebrauchsszenarien umzusetzen, können die Strategien des nudging in diesem 
Zusammenhang gesehen werden).36 Angesichts von framing und nudging, von dis-
kursiver und materieller Beeinflussung von Konventionen des Dinggebrauchs wird 
deutlich, dass die Konfigurationen des ›als‹ umkämpftes Gebiet sind. Dies impliziert 
weiters

(2) dass das ›als‹ variabel ist. Dasselbe Ding kann auf unterschiedliche Weise 
in eine Lebenswelt und die in ihr gängigen Praktiken eingebettet werden. Selbst 
bei Artefakten, die spezifisch für einen bestimmten Gebrauch hergestellt wurden, 
ist dieser Gebrauch als … meist nicht der einzig mögliche Gebrauch. Dinge sind 
offen für ihre Rekonzeptualisierung (welche mit Blick auf die fundamentale Rolle 
von praktischen Verrichtungen meist auch eine Umfunktionalisierung ist), und sie 
sind dies für das einzelne Individuum ebenso wie auf gesellschaftlicher Ebene. In 
diesem Spielraum der Variabilität des ›als‹37 – d.h. von unterschiedlichen selektiven 
Konzeptualisierungen und Ingebrauchnahmen von Dingen im Rahmen lebensweltli-

34 Macht wird hier im Sinne Foucaults verstanden, nicht als eine unmittelbare physische Beein-
flussung anderer Akteure, sondern als eine indirekte Intervention, die auf deren Handeln ein-
wirkt, indem sie ihr Handlungsfeld strukturiert. Vgl. Michel Foucault: »Subjekt und Macht«, 
in: Ders.: Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst, Frankfurt am Main 2007, S. 81–
104.

35 Vgl. George Lakoff: Don’t Think of an Elephant! Know Your Values and Frame the Debate, 
Chelsea, VT. 2004.

36 Vgl. Richard H. Thaler und Cass R. Sunstein: Nudge. Improving Decisions About Health, 
Wealth, and Happiness, New Haven, London 2008.

37 Insbesondere aufgrund dieser Variabilität des ›als‹ lässt sich Heideggers Ansatz nicht auf die 
These des Primats einer selbstgenügsamen Praxis reduzieren; vgl. Andreas Beinsteiner: »Kom-
munikationsmittel oder Medium der Zugänglichkeit des Seienden? Überlegungen zu Sprache 
und Mit-Teilung«, in: Chiara Pasqualin und Maria Agustina Sforza (Hg.): Das Vorprädikative. 
Perspektiven im Ausgang von Heidegger, Freiburg im Breisgau 2020, S. 53–76.

63

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cher Praktiken – siedelt Heidegger den Gegensatz von funktionalem Gebrauchsding 
und Kunstwerk an: als Kontrast zwischen einem zur Verfestigung tendierenden ›als‹ 
und dem Ereignis seiner Destabilisierung.

Materialität vs. Funktionalität, Artifizialität vs. Naturalisierung

Das Gewärtigen – die Überdetermination des Handelns durch bestimmte von Ge-
brauchsdingen bereitgestellte Möglichkeiten – lässt sich nun nämlich näher beschrei-
ben. In der Erzeugung funktionaler Gegenstände geht es darum, eine »bestimmte 
Dienlichkeit«,38 ein »bestimmte[s] Möglichkeitbieten«39 zu erreichen. Entsprechend 
ist es so, dass das Zeug »[i]n seinem Zeugsein […] je eine bestimmte Verwen-
dung«40 ermöglicht und vorschreibt – es »untersteht hinsichtlich seines möglichen 
Gebrauchs einer ausgesprochenen oder unausgesprochenen Vorschrift«.41 In diesem 
Sinne tendiert die Gestaltung der Gebrauchsdinge dazu, diese in ihrer lebensweltlich 
konventionalisierten Funktion aufzugehen zu lassen. Im »gebrauchenden Umgang 
unterstellt sich das Besorgen dem für das jeweilige Zeug konstitutiven Um-zu«.42 

Diese Tendenz ist umso stärker, je besser die Gebrauchsdinge funktionieren. Die 
Widerständigkeit des Materiellen, die Überschüsse des Nicht- und Anders-zu-Ge-
brauchen-seins werden nach und nach neutralisiert. »Das Zeug nimmt, weil durch 
die Dienlichkeit und Brauchbarkeit bestimmt, das, woraus es besteht, den Stoff, 
in seinen Dienst. Der Stein wird in der Anfertigung des Zeuges, z.B. der Axt, 
gebraucht und verbraucht. Er verschwindet in der Dienlichkeit. Der Stoff ist umso 
besser und geeigneter, je widerstandsloser er im Zeugsein des Zeuges untergeht.«43 

In dem Maße, in dem technische Fortschritte die Materie zunehmend gefügsamer 
machen, geht das Zeug immer restloser in seiner intendierten Funktion auf. So fügt 
es sich im Gebrauch immer selbstverständlicher in die Praktiken ein, die sich im 
Umgang mit diesem Artefakt etabliert haben. »[D]as Gebrauchen […] schleift sich 
ab und wird gewöhnlich«.44 Die etablierten Praktiken werden naturalisiert, die Arti-
fizialität (und damit Kontingenz) des Gebrauchsdings und seiner Gebrauchsweisen 
schwindet aus dem Bewusstsein: »Zwar gehört [...] zu jedem verfügbaren und im 
Gebrauch befindlichen Zeug, ›daß‹ es angefertigt ist. Aber dieses ›Daß‹ tritt am 
Zeug nicht heraus, es verschwindet in der Dienlichkeit. Je handlicher ein Zeug zur 

3.

38 Heidegger: Grundbegriffe der Metaphysik (GA 29/30), S. 322.
39 Ebd.
40 Ebd., S. 330.
41 Ebd., S. 333.
42 Heidegger: Sein und Zeit (GA 2), S. 92.
43 Heidegger: Holzwege (GA 5), S. 32.
44 Ebd., S. 20.

64

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hand ist, […] um so ausschließlicher hält sich das Zeug in seinem Zeugsein«.45 

Insofern hier also Materialität in Funktionalität aufgeht und die Artifizialität eines 
Gebrauchsdings und -szenarios zunehmend naturalisiert wird, tendiert das ›als‹, das 
den menschlichen Bezug zu diesem Ding trägt, also nach Heideggers Diagnose 
dazu, sich zu fragloser Selbstverständlichkeit zu verselbstständigen. Genau diese 
Tendenz bezeichnet das Gewärtigen. In dieser Hinsicht bildet das Gebrauchsding 
den einen Pol einer schematischen Gegenüberstellung, an deren anderem Pol sich 
das Kunstwerk befindet.

Verlangt die Herstellung von funktionalen Dingen nach einer Neutralisierung von 
deren widerständiger Materialität hin zum Ideal einer hyle von unbegrenzter Plastizi-
tät, so ist die Produktion und Rezeption von Kunstwerken Heidegger zufolge von 
einem gänzlich anderen Bezug zur Materialität geleitet: Hier kommt sie als Erde, 
d.h. in ihrer irreduziblen Widerständigkeit, in ihrer Nichtkonzeptualisierbarkeit und 
Nichtfunktionalisierbarkeit zur Geltung.46 Das Kunstschaffen ist keine creatio ex 
nihilo, sondern »ein Schöpfen« im Sinne des »Wasser holen[s] aus der Quelle«.47 

Eine solche Quelle bilden gerade die irreduziblen Qualitäten des Materiellen, die 
durch das Werk exponiert werden: Das Kunstwerk »läßt […] den Stoff nicht ver-
schwinden, sondern allererst hervorkommen […]: der Fels kommt zum Tragen und 
Ruhen […]; die Metalle kommen zum Blitzen und Schimmern, die Farben zum 
Leuchten, der Ton zum Klingen, das Wort zum Sagen. All dieses kommt hervor, 
indem das Werk sich zurückstellt in das Massige und Schwere des Steins, in das 
Feste und Biegsame des Holzes, in die Härte und den Glanz des Erzes, in das 
Leuchten und Dunkeln der Farbe, in den Klang des Tones und in die Nennkraft des 
Wortes«.48

Hinsichtlich der Rezeption des Kunstwerks ist die Weise, in der Heidegger das Zur-
Geltung-Kommen dieser Irreduzibilität konzipiert, merklich an Immanuel Kant an-
gelehnt. War dessen Erkenntnistheorie durch einen invarianten Transzendentalismus 
dominiert, so kommt in seiner Ästhetik nämlich eine deutlich dynamischere Konzep-
tion zur Geltung, die Heidegger aufgreift: Im freien Spiel von Einbildungskraft und 
Verstand wird jeder mögliche Allgemeinbegriff als dem schönen Gegenstand unan-
gemessen verworfen, so dass sich eine nie zu einem positiven Abschluss kommende 
Suchbewegung ergibt, die sich zwischen einem nicht bestimmbaren Besonderen 
und einem nicht verfügbaren Allgemeinen hin- und herbewegt und deshalb in der 

45 Ebd., S. 53. In der oben diskutierten Begrifflichkeit ließe sich Heideggers Diagnose dahinge-
hend formulieren, dass sich die Kluft zwischen affordances und perceived affordances umso 
mehr schließt, je funktionaler Gebrauchsdinge sind.

46 Vgl. ebd. S. 32 wird die Erde charakterisiert als »das wesenhaft Sich-verschließende« und »das 
zu nichts gedrängte Mühelose-Unermüdliche«.

47 Ebd., S. 63.
48 Ebd., S. 32.

65

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwebe bleibt.49 Bei Heidegger findet sich das Scheitern dieser Suchbewegung 
konkretisiert mit Blick auf die Irreduzibilität des Materiellen, die sich in keiner 
Konzeptualisierung erschöpft. Kein ›als‹ kann in seiner Selektivität der Unerschöpf-
lichkeit des Kunstwerks gerecht werden, so dass die Konzeptualisierungsbemühung 
in der Schwebe bleibt und zwischen verschiedenen stets unangemessen bleibenden 
Konfigurationen als ›als‹ oszilliert. Es kommt zu einem »Streit von Welt und Er-
de«,50 einem unauflösbaren Konflikt zwischen der sinnhaften Erschließungsbestre-
bung, die an das Werk herangetragen wird, auf der einen Seite, und der Unerschöpf-
lichkeit von dessen Materialität andererseits. Daraus ergibt sich eine hermeneutische 
Oszillation zwischen verschiedenen, stets selektiv bleibenden Konfigurationen des 
›als‹. Dieses freie Spiel unterschiedlicher Konfigurationen charakterisiert Heidegger 
als eine Bedingung von Offenheit: Die in der Konfrontation mit dem Kunstwerk 
angestoßene Bewegung des ›als‹ erweitert die Spielräume jener Möglichkeiten, die 
sich für unsere Existenz erschließen. »[J]e reiner das Werk selbst in die durch es 
selbst eröffnete Offenheit des Seienden entrückt ist, um so einfacher rückt es uns 
in diese Offenheit ein und so zugleich aus dem Gewöhnlichen heraus. Dieser Verrü-
ckung folgen, heißt: die gewohnten Bezüge zur Welt und zur Erde verwandeln und 
fortan mit allem geläufigen Tun und Schätzen, Kennen und Blicken ansichhalten«.51 

Im Ereignis der Destabilisierung etablierter Konfigurationen des ›als‹ werden die 
geläufigen Praktiken und Maßstäbe fragwürdig. Dies ist umso mehr der Fall, als 
das Kunstwerk sich nicht nur hinsichtlich seiner Unfügsamkeit gegenüber allen 
Konzeptualisierungsbemühungen vom Gebrauchsding abhebt, sondern auch noch in 
einer zweiten Hinsicht. Während das Gebrauchsding und die mit ihm assoziierten 
Nutzungspraktiken zur Naturalisierung tendieren, exponiert das Kunstwerk gerade 
umgekehrt seine Artifizialität: »[D]as Geschaffensein des Werkes hat gegenüber 
jeder anderen Hervorbringung darin sein Besonderes, daß es in das Geschaffene mit 
hineingeschaffen ist«.52 Nicht die Intentionalität einer Autorschaft, die das Material 
in einer intendierten Funktion oder einem vorgesehenen Sinn aufgehen ließe, ist 
in dieser spezifischen Weise der Geschaffenheit das Entscheidende, sondern das 
nackte Faktum des ›Dass‹: »Im Werk dagegen ist dieses, daß es als solches ist, das 
Ungewöhnliche. Das Ereignis seines Geschaffenseins zittert im Werk nicht einfach 
nach, sondern das Ereignishafte, daß das Werk als dieses Werk ist, wirft das Werk 
vor sich her und hat es ständig um sich geworfen«.53 Diese Dynamik des Um-sich- 
und Vor-sich-her-Werfens ist hierbei kein faktisches Geschehen im Seienden selbst, 

49 Vergleiche die instruktiven Darstellungen in Rüdiger Bubner: Ästhetische Erfahrung, Frankfurt 
am Main 1989, S. 34–38 und Günter Figal: Erscheinungsdinge. Ästhetik als Phänomenologie, 
Tübingen 2010, S. 57f.

50 Heidegger: Holzwege (GA 5), S. 50.
51 Ebd., S. 54.
52 Ebd., S. 52.
53 Ebd., S. 53.

66

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern eine hermeneutische Bewegung des Suchens und Verwerfens von Möglich-
keiten der sinnhaften Erschließung, d.h. die Oszillation zwischen unterschiedlichen 
Konfigurationen des ›als‹. So wie in Kants Ästhetik das »Gewahrwerden, daß das 
vorliegende Besondere sich der Subsumption nicht fügt und die möglicherweise 
beizubringenden Allgemeinbegriffe ablehnt« nach Bubner »die Urteilskraft auf sich 
selbst zurückbringt und das heißt auf ihre vermittelnde Funktion zwischen Allgemei-
nem und Besonderen«,54 so wird auch bei Heidegger die als-hafte Erschließung 
im Scheitern ihrer vermittelnden Rolle zwischen den Dingen und ihrer Einbettung 
in menschliche Praktiken gewahr: Es erschließt sich, »daß Unverborgenheit [d.h. 
sinnhafte Erschließung] des Seienden hier geschehen ist und als dieses Geschehene 
erst geschieht«.55 Diese Erfahrung de-naturalisiert die etablierten Konfigurationen 
des ›als‹, exponiert sie in ihrer Kontingenz und Selektivität, und entlässt sie damit 
in die Offenheit. Als diese Verrückung ins Offene bildet die Begegnung mit dem 
Kunstwerk Heidegger zufolge den äußersten Gegenpol zu jenen routinisierten Prak-
tiken, die sich ganz den Möglichkeiten der Gebrauchsdinge hingeben.

Konklusion: Stillstand der Dinge – Dynamisierung der Dingverhältnisse

Man muss bei jenem Gegensatz von Gebrauchsding und Kunstwerk nicht stehen-
bleiben. Die zugrundeliegende Phänomenologie des Spannungsfelds von Materiali-
tät und Funktionalität, von Artifizialität und Naturalisierung lässt sich von dieser 
prototypischen Dichotomie ablösen. Wenn nämlich die Betonung rezeptionsästheti-
scher Gesichtspunkte seit den 1970er Jahren u.a. eine »Reaktion auf die durch die 
Entgrenzungstendenzen in der Kunst ausgelöste Krise des Werkbegriffs«56 darstellt, 
mithin also die Verfasstheit einer bestimmten Erfahrungsweise ins Zentrum rückt 
anstelle der Beschaffenheit des Werks, so können auch unterschiedliche Weisen des 
Erfahrens von bzw. Verhaltens zu dinglichen Objekten überhaupt analysiert und 
differenziert werden. In Heideggers Konzeption ist vor allem die Starrheit oder 
aber Variabilität des ›als‹, das unser Verhältnis zu einem bestimmten Ding trägt, 
für diese Differenzierung ausschlaggebend. Wie Heideggers Phänomenologie der 
Artefakte deutlich macht, ist das Verhältnis, das wir unsererseits zu einem Ding 
einnehmen, nicht einfach frei wählbar, sondern seinerseits bedingt, und zwar – ne-
ben allgemein-lebensweltlichen und spezifischen Kontexten – gerade auch durch die 
spezifische Beschaffenheit dieses Dings selbst. Wenngleich also die Unterscheidung 
funktionaler und ästhetischer Objekte ersetzt wird durch diejenige unterschiedlicher 
Weisen der Erfahrung und Bezugnahme, so sind diese Weisen doch nicht gänzlich 

4.

54 Bubner: Ästhetische Erfahrung, S. 36.
55 Heidegger: Holzwege (GA 5), S. 53.
56 Juliane Rebentisch: Theorien der Gegenwartskunst zur Einführung, Hamburg 2013, S. 25f.

67

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unabhängig von der tatsächlichen Verfasstheit des Objekts. Wohnt dem Ding eine 
Tendenz inne, es gewärtigend zu nutzen, oder suspendiert es den unmittelbaren 
Vollzug unserer Bestrebungen und räumt den Konfigurationen des ›als‹, von denen 
wir uns leiten lassen, dergestalt einen größeren Spielraum ein?

Sherry Turkle hat den Begriff der evocative objects vorgeschlagen für Dinge, die 
uns zum Nachdenken bringen und unsere Weltsicht in Bewegung versetzen. Dies 
können so unterschiedliche Dinge sein wie ein Computer oder ein Violoncello.57 

Stets jedoch ist es ein Abstandnehmen vom unmittelbaren Vollzug bestimmter Be-
strebungen, das den Raum eröffnet, in dem ein Objekt evokativ werden kann; ein 
Innehalten, das erst ermöglicht, dass die Konfigurationen des ›als‹ und damit die 
Bezugs- und Sinngefüge, die für unsere Existenz maßgeblich sind, in Bewegung 
geraten können.58 Die Kunsterfahrung kann hier als prototypische Instanz fungieren, 
weil sie uns in exemplarischer Weise vom unmittelbaren Vollzug unserer Bestre-
bungen dispensiert. Dies manifestiert sich u.a. darin, dass die unterschiedlichen 
und stets unzureichenden Konzeptualisierungsversuche, die das Kunstwerk evoziert, 
kaum Funktionalisierungsversuche sind.59 Das ›als‹ oszilliert hier von vorneherein 
in einem weiteren Spielraum, der über die in einem engeren, reduktiven Verständnis 
von ›Praxis‹ übliche Verzweckung hinausgeht. In diesem Sinne knüpft Heidegger 
an Kants interesseloses Wohlgefallen an,60 und in diesem Sinne spricht er von einer 
»Ruhe« des Werks, die zugleich »höchste Bewegtheit« ist:61 Die »Wirkung des 
Werkes besteht nicht in einem Wirken«, sondern »beruht in einem aus dem Werk 
geschehenden Wandel der Unverborgenheit«,62 d.h. der sinnhaften Erschließung, 
des Seienden. Doch nicht nur Kunstwerke können einen solchen Wandel anstoßen. 
Auch in der Unzuhandenheit, d.h. der Störung der Verweisungen, an denen sich die 

57 Vgl. Sherry Turkle (Hg.): Evocative Objects. Things We Think With, Cambridge, MA. 2007. Im 
Vorwort von Sherry Turkle: The Second Self. Computers and the Human Spirit. Twentieth An-
niversary Edition, Cambridge, MA. 2003, S. 1–15, beschreibt die Autorin, wie der Computer 
von einem evocative object, das anfangs das etablierte menschliche Selbstverständnis heraus-
forderte und neue Denkweisen provozierte, im Zuge seines geläufiger werdenden Gebrauchs 
zu einer weitgehend unbefragten Selbstverständlichkeit geworden ist (vgl. insbesondere S. 2–
3).

58 Andreas Luckner beschreibt die Inkompatibilität von Gebrauch und Thematisierung so: »Weil 
aber im Zeuggebrauch keine Thematisierung der Funktion stattfindet, kann im Gebrauch auch 
nicht erschlossen werden, was man alles mit einem Schraubenzieher machen könnte, d.h. wo-
für er ein Mittel sein könnte; für eine solche ›spielerische‹, nämlich Möglichkeiten des Ge-
brauchs durchspielende Haltung gegenüber dem Seienden wird das Hantieren im Gegenteil 
sehr schnell unmöglich« (Vgl. Andreas Luckner: Heidegger und das Denken der Technik, Bie-
lefeld 2008, S. 49).

59 Wie Christoph Hubig: Die Kunst des Möglichen I. Technikphilosophie als Reflexion der Me-
dialität. Grundlinien einer dialektischen Philosophie, Bielefeld 2006, S. 268 konstatiert, kann 
zu einer »Repotentialisierung der eigenen (selbstverständlichen) Lebenswelt« in diesem Sinne 
insbesondere die künstlerische Thematisierung von technischen Artefakten beitragen.

60 Heidegger: Nietzsche I (GA 6.1), S. 108f.
61 Heidegger: Holzwege (GA 5), S. 34f.
62 Ebd., S. 60.

68

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


etablierten Weisen der Inanspruchnahme eines Gebrauchsdings orientieren, hält der 
Betrieb der alltäglichen Verrichtungen inne. So kann das Bezugsgefüge, an dem sich 
diese Verrichtungen orientieren, seinerseits thematisch werden und zur Disposition 
gestellt werden. Nicht zufällig haben so unterschiedliche Autoren wie Heidegger 
und Latour63 die Potentiale betont, die jenen Momenten innewohnen, in denen 
artefaktuale Bezugsgefüge dysfunktional werden.

Will man daher mögliche Zusammenhänge zwischen der Beschaffenheit von Din-
gen und Spielräumen menschlichen Verhaltens sondieren, so greift es zu kurz, eine 
Konzeption von Ermächtigung durch Artefakte anzusetzen, welche in der Fülle der 
von einem Objekt angebotenen affordances lokalisiert wird. Es muss vielmehr die 
Frage gestellt werden, in welcher Weise Artefakte in Prozesse der Welterschließung 
intervenieren und nicht nur Ressourcen der Problemlösung bereitstellen.64 Das Kon-
zept der Welterschließung, oder, wie Heidegger sagt, der Entbergung kann hierbei 
einen lebensweltlich dynamisierten Ersatz für transzendentalistische Konzeptionen 
bieten.

Ob mithin auf der Mikroebene von Praktiken des Dinggebrauchs technikdetermi-
nistische Postulate plausibel sind – mit Heidegger gesprochen, ob sich die Praktiken 
auf ein Gewärtigen beschränken – wird nicht zuletzt davon abhängen, ob die je in 
Frage stehenden Dinge – wie auch allgemeiner das Milieu verschiedener Artefakte, 
dem wir ausgesetzt sind – jenes ›als‹, das unseren Bezug zu ihnen trägt, bestäti-
gen und verfestigen oder aber irritieren und herausfordern. In diesem Sinne sind 
es nicht zuletzt auch Gesichtspunkte ästhetischer Theorien, anhand derer sich die 
(Im-)Plausibilität technikdeterministischer Effekte eines bestimmten artefaktualen 
Milieus ermessen lässt.

63 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit (GA 2), S. 98–102 sowie Latour: Eine neue Soziologie für eine 
neue Gesellschaft, S. 136–141.

64 Vgl. Richard Rorty: »Der Roman als Mittel zur Erlösung aus der Selbstbezogenheit«, in: Joa-
chim Küpper und Christoph Menke (Hg.): Dimensionen ästhetischer Erfahrung, Frankfurt am 
Main 2003, S. 49–66.

69

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913160-53 - am 17.01.2026, 17:10:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

