
C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 79

urteilt Butlers Sprache als schlicht antihumanistisch.41 Sie konstatiert ihre

Entfernung von der allgemeinverständlichen Sprache mit ihrem Bezug zum

Alltag.Darüber hinaus reflektiert sie kritisch auf die sofort als positiv besetzte

Nutzung von bestimmten Worten und hinterfragt die Selbstverständlichkeit,

mit der Butler Worte mit einer Deutung besetze.42 Butler selbst antwortet

auf die Kritik ihres Schreibens mit dem Aufsatz: »For a Careful Reading« und

unterstreicht dort die Notwendigkeit, die in der üblichen Sprache versteck-

ten Werte durch eine quasi transzendentale Reflexion aufzudecken.43 Gerade

weil Sprache einen Effekt hat und zu den wichtigsten Ausdrucksmitteln der

Macht gehört, ist das Bewusstsein von Sprache und ihr Gebrauch ein we-

sentlicher Faktor einer Rekapitulation der Art und Weise, wie Macht wirkt.

Butler traut der Sprache somit jene Handlungsfähigkeit zu, die Foucault als

Parrhesia benannt hat. In der Sprache kristallisiert sich Unterdrückung und

Ermächtigung des Subjekts heraus und damit zugleich die Fähigkeit, sich zu

verhalten.

2. Rekonstruktion der Subjektphilosophie Butlers

In der Rekonstruktion der Ideen, die Butler zur Bildung und Prägung des

Subjekts entwirft, werde ich die Differenzierung zwischen den Bedingungen

der Möglichkeit und der faktischen Existenz des Subjekts betonen. Dies ist

mehr als ein epistemologisches Interesse, denn es zeigt – gegen alle Kritik –

Butler als Subjektphilosophin, die gegen jede Subjektverabschiedung amSub-

jekt festhält.44 Die Bedeutung Butlers als Subjektphilosophin streichen ihre

neuesten Veröffentlichungen ebenfalls heraus45, wenngleich es auch weiter-

hin kritische Stimmen gibt, zu denen z.B. Saskia Wendel, Magnus Striet und

Walter Schaupp gehören, deren Argumente später in die Diskussion einge-

führt und aufgenommen werden.46 Ich interpretiere in diesem Sinne Judith

Butler vorrangig als Subjektphilosophin, indem ich wesentliche Einsichten

41 Vgl. N. Fraser: 1995, S. 67.

42 Als Beispiel führt Fraser an: »[…], in Butler’s usage the term ›resignification‹ carries a

strong, if implicit, positive charge.« (Ebd.).

43 Vgl. J. Butler: 1995b, S. 138.

44 Vgl. dazu auch: G. Werner: 2018c.

45 Vgl. G.Werner: 2018c, S. 181; vgl. auch: B. Schippers: 2016, S. 21; A.M. Riedl: 2017, S. 18ff;

B. Kohl: 2017, S. 185, 189; M. Schütt: 2007, S. 13, 30.

46 Vgl. S. Wendel: 2020; M. Striet: 2020; W. Schaupp: 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

von ihr kritische referiere und durchaus korrigiere, weil ich – wie die er-

wähnten Autor:innen – an der Notwendigkeit einer Instanz der Erste-Person-

Singular-Perspektive festhalte.

Gerade aber die minutiöse transzendentale Analyse der Subjektentste-

hung ermöglicht es, die Subjektkonstruktion so offen zu legen, dass nach ei-

nem handlungsfähigen Subjekt gefragt werden kann.47 Im Folgenden wird es

um eben diese Analyse der Bedingungen der Möglichkeiten gehen, unter de-

nen das Subjekt entsteht. Dabei befinden sich auf der einen Seite der Diskurs

und die Performativität; mit diesen beiden Größen kann das politische Han-

deln reflektiert werden; auf der anderen Seite der Prozess der Subjektwer-

dung als Subjektivation imMittelpunkt der Betrachtung. Bezeichnet ersteres

die Bedingungen, zeichnet letzteres die Auswirkungen nach. Die Klammer

stellt die Philosophie Michel Foucaults dar, der in seiner Theorie der Sub-

jektivation jene Denkmöglichkeit benennt, die die Situation des Subjekts be-

schreiben kann. Allerdings bedarf es eines genaueren Blicks, wie das Subjekt

genau zu denken ist. »But we have seen above how difficult it is, even on the

conceptual level, to keep the transcendental and the social apart.«48 Butler

bezieht sich in ihrem Verständnis von Transzendentalität auf Kant, jedoch in

einer veränderten Interpretation.

»But it [the transcendental, GWB] can also mean: the regulatory and con-

stitutive conditions of the appearance of any given object. The latter sense

is the one in which the condition is not external to the object it occasions,

but is its constitutive condition and the principle of its development and ap-

pearance. The transcendental thus offers the criteria conditions that constrain the

emergence of the thematizable.«49

Butler differenziert damit zwischen den Bedingungen dessen, was themati-

sierbar wird und dem Thematisierbaren selbst. Im Folgenden wird es in der

Rekonstruktion des Subjektbegriffs vor allem um die Möglichkeit der Freiheit

gehen.

47 Vgl. G. Werner: 2018c, S. 182ff.

48 J. Butler: 2000b, S. 147.

49 Ebd., S. 147 [kursiv im Original].

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 81

2.1 Diskursive Freiheit – Implikationen der Subjekttheorie

Sozusagen über Nacht ist Judith Butler durch das Buch Unbehagen der Ge-

schlechter zum einen Dreh- und Angelpunkt der feministischen Theorie ge-

worden.50 Mit der theoretischen Annahme der Produktivität der Diskurse in

ihrer Performativität stellt sie zugleich den binären Diskurs der Geschlechter

grundsätzlich infrage.51 Ohne ihre Ausführungen zu diesen Zusammenhän-

gen sind ihre Reflexionen weder zum Subjekt noch zur Ethik zu verstehen.

Die Theorie der Subjektivation wird von Judith Butler im Diskurs loka-

lisiert.52 An diesem interessiert die Wirkmächtigkeit, denn erst sie kann er-

klären, welche Bedeutung der Macht in der Formung des Subjekts zukommt.

Gerade an der Gender-Frage kann Butler exemplarisch die den Diskurs be-

stimmende Größen ausführen, denn in ihr kommen Normen, ihre Wieder-

holung, die Performativität sowie die Unterwerfung unter die Normen zum

Ausdruck.53 Jedoch bedeutet jede Reflexion auf einen Diskurs bereits, aus ei-

nem Vorverständnis von Diskursen geführt zu werden. Deswegen legt Butler

ausführlich ihr Verständnis des Diskurses offen, und macht deutlich, dass

sie ihn sowohl als Träger der Norm als auch als Medium der Macht versteht.

Weil sie sichMichel Foucaults Deutung desDiskurses anschließt, geht sie weit

über die rein sprachliche Bedeutung hinaus.54 Mit Foucault kann sie auf den

unausweichlich wirkenden Zirkel hinweisen, dass diejenigen, die einen be-

stimmten Diskurs herstellen, auch zugleich diejenigen sind, die die Produk-

tion des Diskurses bevollmächtigen, auswählen und organisieren. In diesem

Hervorbringen und Verwalten zugleich geht es um die Macht des Diskurses

und die Macht derjenigen, die ihre Macht über den Diskurs verteilen und ver-

walten. Michel Foucault entwickelt ein spezifisches Analyseinstrument, um

50 In ihrem Buch Undoing Gender erzählt Butler (dies.: 2004), dass sie das Buch Gender

Trouble (dies.: 1989) vielleicht ein wenig zu schnell geschrieben und die Zukunft nicht

antizipiert habe. Sie meinte es für ein paar Freunde geschrieben zu haben und für

vielleicht 200 Leserinnen. Vgl. J. Butler: 2009a, S. 329; vgl. E. T. Armour/S. M. St. Ville:

2006b, S. 8.

51 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 99-103; E. T. Armour/S. M. St. Ville: 2006b, S. 8; B. Kohl: 2017, S. 178;

H. Meißner: 2010, S. 31-35 u.v.m.

52 Vgl. G. Werner: 2017a, S. 72-75; dies.: 2018b, S. 389-402, hier S. 391f.

53 Aus diesem Grund können ihre Arbeiten zu Gender auch als eine Art Case Study für

dieses Theoriekonglomerat fungieren. Vgl. G. Werner: 2018c, S. 185-187.

54 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

die Macht des Diskurses und im Diskurs zu analysieren: das Tabu. Was al-

so darf in einem Diskurs gesagt, gezeigt und gelebt werden und was nicht?

Was sagen Diskurse über ihre Normen aus, gerade wenn es um besondere

Verbote und Tabus geht, die mit dem Körperlichem (Hautfarbe, Sexualität

etc.) verbunden sind?55 Im Tabu kann Foucault die Systeme des Ausschlusses

herauskristallisieren, unter denen unter anderem die verbotene Sprache/die

Rede und der Wille zur Wahrheit hervorstechen.56 Butler versteht den Dis-

kurs als eine Größe, die über das Sprachliche in die Ausdrucksformen und

die Verständlichkeit derselben eingeht:57

»Discourse is not merely spoken words, but a notion of signification which

concerns notmerely how it is that certain signifiers come tomeanwhat they

mean, but how certain discourse forms articulate objects and subjects in

their intelligibility.«58

Allerdings ist Butler spezifisch daran interessiert, aus welchem Grund Dis-

kurse produktiv sind.59 Zunächst scheint diese Frage simpel zu sein, wenn

der Diskurs jeder Erkenntnis vorgelagert ist, eben diese bestimmt und fest-

legt, wie diese Erkenntnis auszusehen hat. Wer also als Subjekt zu verstehen

ist, ist bereits das Ergebnis des je herrschenden Diskurses und diese Erkennt-

nis legt fest, wer Subjekt im Diskurs ist. Allerdings wird dieses Ergebnis nicht

durch den Diskurs entdeckt, denn im Diskurs ist es selbstverständlich.60 Der

Diskurs könnte also als sich selbst produzierendes und erhaltenes System

verstanden werden, das als solches subjektlos ist. Dem stellt Butler jedoch

die Beobachtung entgegen, dass es Widerstand gibt und Diskurse durchbro-

chen, gar unterbrochen werden.Wie also der Diskurs produktiv ist, ist durch

den Diskurs selbst nicht zu klären und scheint über die sprachliche Gestalt

hinauszugehen.Wie also der Diskurs verstanden ist, ist eine Leistung der be-

teiligten Subjekte.Weil die Subjektivation in ihrer Anrufung unmittelbar vom

bestehenden Diskurs ausgeht, manifestieren sich in ihr sowohl die Macht als

auch ihre Norm(en).61 Irene Leicht verdeutlicht, dass Subjekte nicht als au-

55 Vgl. M. Foucault: 1996, S. 239f.

56 Vgl. ebd., S. 243.

57 Vgl. J. Butler 1993, S. 129.

58 J. Butler: 1995b, S. 138. Hervorhebung GW.

59 Vgl. V. Hey: 2006, S. 440.

60 Vgl. A. Kotsko: 2008.

61 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 83

tonom zu denken sind, sondern dass diese eine Art Reproduktion der aus

dem Diskurs hervorgehende Praktiken seien.62 Dann gäbe es in der Tat keine

Wirklichkeit außerhalb des Diskurses.63

Im Moment der Subjektivation geschieht also mehr als die reine Unter-

werfung. Allerdings kennt die diskurstheoretische Analyse auch das Phäno-

men der Dehumanisierung, so Leicht, jenen Prozess also, der durch impli-

zite oder explizite Ausschlüsse zu Unterlassungen von Diskursen führt und

in dem die Normen der Diskurse dennoch wirkmächtig bleiben.64 Der Dis-

kurs ist demnach ein »bedeutungsstiftendes Regelsystem«, so Kohl.65 Damit

schaffen aber Diskurse Wirklichkeit.66 Um diese Gestaltung als machtvolle

Gestaltung zu verstehen, verfugt Butler den Diskurs mit der Performativi-

tät.67 Weil also das Subjekt der Subjektivation nicht im Zentrum der Welt

steht, sondern immer bereits abhängig ist von Strukturen, die ihm vorherge-

hen, ist das Subjekt zunächst in der Tat eher als ein Effekt als vielmehr eine

Ursache im Diskurs zu denken.68

Hier also führt Butler das Phänomen der Performativität an.

»Performativität wird nicht als der Akt verstanden, durch den ein Subjekt

demExistenz verschafft, was sie/er benennt, sondern vielmehr als jene stän-

dig wiederholende Macht des Diskurses, diejenigen Phänomene hervorzu-

bringen, welche sie reguliert und restringiert.«69

62 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 96.

63 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 252.

64 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 109.

65 B. Kohl: 2017, S. 181.

66 Vgl. A. M. Riedl: 2017, S. 111f.

67 Im Kontext seiner theologischen Untersuchung arbeitet Kotsko heraus, dass Butler in

einer missglückten Darstellung des Performativen vom souveränen Subjekt spricht,

das dieselbe Konnotation habe wie der Bezug auf ihre theologische Kritik: »The first

step is designating this construction theological is to claim that ›the postulation of the

subject as the causal origin of the performative speech act is understood to genera-

te that which it names […]‹«. A. Kotsko: 2008, S. 214. Er zitiert J. Butler: 1997a, S. 50f.,

im Kontext ist der Schöpfungsbezug.) Dieses souveräne Subjekt steht im Kontext der

Hassrede einerseits als vom Gesetz bestraft und zugleich durch das Gesetz ermäch-

tigt dar, weil Hasssprache ohne den Staat und sein Gesetz nicht bestehen würde. Ebd.,

S. 215.

68 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 52.

69 J. Butler: 1997b, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Dabei stellt diese Form des Sprechens die Norm dar, die durch die ständige

Wiederholung festgelegt wird und dadurch Autorität besitzt. Diese Sprech-

akte bringen durch den Moment der Bezeichnung Realität hervor.70

»Anstelle eines kausalen Verhältnisses, innerhalb dessen die Macht der

Norm die performative Äußerung befähigt, ihre Intentionen durchzuset-

zen, tritt hier ein Kreislauf, in dem die Norm die performative Äußerung

ebenso mit Macht ausstattet wie diese der Norm durch die Zitation zum

Dasein verhilft.«71

Die Sedimentierung der Norm wird durch die Zitation erreicht, die aber, um

erfolgreich zu sein, eine größere Reichweite erreichen muss, um diese Norm

durchzusetzen. Für die Normen bedeutet dies zunächst, dass sie nur so lange

existieren, wie sie tatsächlich angewendet werden.72 Zudem kann eine Dis-

kursanalyse der bestehendenNormen dieHistorizität derselben offen legen.73

Leicht führt die Diskussion in der Perspektive der Menschenrechte weiter,

die einen universellen Anspruch haben und doch gefragt werden müsse, so

Leicht, ob nicht ebenfalls Ausschlüsse zu entdecken seien. Deswegen will sie

die universalen Normen als die ihnen inhärente kontingenten Grenzen her-

ausstellen.74

»Aufgrund der kontextuellen und partikularen Bedingtheit universaler Nor-

menansprüche schlägt Butler eine Politik der doppelten Strategie vor. Ei-

nerseits müssen universale Begriffe der normative Referenzpunkt sein, um

den Anspruch auf menschenwürdige Lebensbedingungen geltend machen

zu können. Andererseits gilt es, universale Normen in ihrer inhaltlichen Be-

stimmung einer stetigen kritischen Prüfung zu unterziehen und den aus-

70 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 36-39.

71 L. Distelhorst: 2009, S. 45.

72 Loizidou betont, dass der größte Beitrag Butlers nicht in der üblicherweise zitierten

Diskussion der Gender-Verständnisse oder in der verletzenden Rede liege, sondern in

ihren Gedanken zu der materiellen und bildhaften Existenz der Subjekte, die einer-

seits Opfer sind und andererseits keine sein können. »Her concept of performativity

lies a foreclosed subject […], but it is also a subject that animates the socio-symbolic

order, one that exists, lives, engages in practices, which are not normative, but counter-

normative.« (E. Loizidou: 2007, S. 164 [kursiv im Original]).

73 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 29.

74 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 120.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 85

schließenden Charakter bestehender universaler Normenansprüche aufzu-

decken.«75

Normen sind also abhängig von der zitierenden Anwendung und diese ge-

schieht nie identisch, so dass die Zitation der Normen durch ihre Einbettung

in die Sprache immer Veränderungen ausgesetzt ist. Die Zitation ist damit

ein Zeichen der Handlungsfähigkeit des Subjekts.76 Gerade hier aber, also in

der Veränderlichkeit der Zitation, setzt Butler die politische Bedeutung der

Analyse des Diskurses an.77 Die Produktivität der Diskurse ist laut Butler also

in der Performativität zu begründen. Mit dieser Begründung benennt But-

ler zugleich die Macht der Diskurse wie die Möglichkeit des Subjekts, in die

Diskurse einzugreifen. Diese Form der Produktivität bezeichnet zugleich die

Einsicht, dass sich Normen verändern; Worte also auch anders besetzt wer-

den können. Allerdings geschieht dies nicht automatisch, sondern nur dann,

wenn die Lücke zwischen dem Gesagten und der Handlung offen gehalten

und ergriffen wird.78 »Die Macht des Diskurses, seine Wirkungen zu mate-

rialisieren, stimmt somit überein mit der Macht des Diskurses, den Bereich

der Intelligibilität einzugrenzen.«79 Wird der Diskurs als politisches Moment

begriffen, stellt sich in der Lücke die Möglichkeit der Veränderung her; und

zugleich geht Veränderung wiederum nur in der Form des Diskurses. Wie

und an welchen Stellen sind Diskurse durchlässig? Wo kann in einen Diskurs

eingegriffen und politisch agiert werden?

In ihren feministischen Ausführungen hat Judith Butler durch ihre The-

sen zu Sex und Gender die Diskussion um das natürliche und das soziale

Geschlecht nachhaltig geprägt.80 Hintergrund ihrer Analysen ist die aus der

75 Ebd., S. 120.

76 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 100f.

77 Derrida hat den Begriff der Wiederholbarkeit – Iteration – eingeführt. Er impliziert,

»dass jede Handlung selbst eine Rezitation ist, das Zitieren einer vorgängigen Ket-

te von Handlungen, die in einer gegenwärtigen Handlung enthalten sind und die je-

der ›gegenwärtigen‹ Handlung andauernd ihre Gegenwärtigkeit entziehen.« (J. Butler:

1997b, S. 337). Butler variiert den Gedanken jedoch so, »dass sie als Voraussetzung ei-

ner performativen Äußerung deren gelungene Zitation einer gesellschaftlich durch-

gesetzten Norm begreift.« (L. Distelhorst: 2009, S. 45). Vgl. auch A. Hollywood: 2006,

S. 260ff.

78 Vgl. A. Kotsko: 2008, S. 213.

79 J. Butler: 1997b, S. 22.

80 Vgl. u.a. G. Werner: 2018b, S. 392f.; E. T. Armour/S. M. St. Ville: 2006b, S. 3-7.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Sprechakttheorie entnommene Größe der Performativität.81 Eine performa-

tive Äußerung vollzieht oder produziert, was sie sagt.82 Butler verwendet Per-

formativität vor allem als Akt der Verkörperung, mit dem etwas konstruiert

wird. »For her reworking of performativity, two aspects are key: first, per-

formativity is not performance, and second, performativity offers a way to

understand how social norms and schemes of intelligibility form subjects.«83

In ihrem Verständnis der Performativität bezieht sich Butler auf Nietzsches

Feststellung, dass es keinen Täter hinter der Tat benötige, sondern dass der

Täter variabel konstruiert sei und in Konsequenz die Tat nicht eine, sondern

variable Ausdrucksformen habe. »Butler argues that what we have in the first

instance is the deed or action and that we ascribe it only belatedly, in consi-

dering an action, to a doer or agent.«84

Dennoch braucht es bestimmte Gepflogenheiten, um wirkliche Macht zu

haben, denn diese kommt aus der Ritualisierung des Aktes.85 Damit stellt

Butler heraus, dass nicht jedes Handeln auf der Grundlage diskursiver Hand-

lungen möglich ist. Bestimmte Aussagen sind an Rollen gebunden, die die-

se wirksam machen: Richter:innen, Standesbeamt:innen, Priester:innen etc.

Die Worte, die diese Personen sprechen, bekommen ihre Wirkmächtigkeit

dadurch, dass sie innerhalb einer bestimmten Rolle und einer bestimmten

Norm gesprochen werden.86 Ein Priester, der der Trauung zweier Frauen as-

sistieren würde, würde damit nicht dieWirkmächtigkeit derWorte bewirken,

die dieselben Worte bei einem Mann und einer Frau unter bestimmten Vor-

aussetzungen haben. Dem liegt die These der unterschiedlichen Sprechakte

zu Grunde. Butler bezieht sich explizit auf illokutionäre Sprechakte87, um die

81 Butler macht dabei deutlich, dass sie sich in Gender Trouble nicht auf die Theorie von

Austin bezieht, sondern auf Derrida und Bourdieu; Austin habe sie erst später ent-

deckt und dann inHaß spricht als expliziten Bezugspunkt gewählt. Vgl. J. Butler: 2006a,

S. 286; D. K. Kim: 2007, S. 96.

82 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 119.

83 A. Thiem: 2008, S. 79.

84 Ebd.; vgl. E. T. Armour/S. M. St. Ville: 2006b, S. 4; H. Bublitz: 2002, S. 23.

85 Vgl. C. Mills: 2000, S. 266.

86 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 122.

87 Sie bezieht sich auf Austin, die die Sprechakte differenziert. Während ein illokutionä-

rer Akt eine konventionelle Handlung vollzieht, erzielt ein perlokutionärer eine Wir-

kung. Diese geht über den illokutionären Akt hinaus; vgl. auch B. Kohl: 2017, S. 194,

277f.; A. M. Riedl: 2017, S. 112ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 87

Wirkung des Diskurses zu verdeutlichen.88 Dabei betont sie, dass jede per-

formative Äußerung von ihrer Wiederholung lebt.

»Die Performativität ist demzufolge kein einmaliger ›Akt‹, denn sie ist im-

mer die Wiederholung einer oder mehrerer Normen; und in dem Ausmaß,

in dem sie in der Gegenwart handlungsähnlichen Status erlangt, verschleiert

oder verbirgt sie die Konventionen, deren Wiederholung sie ist.«89

Das Subjekt also tritt in den Diskurs ein, obwohl dieser Diskurs den eigenen

individuellen Willen übersteigt, so dass dieses Eintreten in den Diskurs nicht

einer freien Entscheidung entspringt, sondern einer Notwendigkeit gleich

kommt, um sich überhaupt verständigen und verstehen zu können. Zudem

wirkenNormen hochambivalent; denn das Subjektmuss als solches verständ-

lich, intelligibel werden, um angesichts der Normen bestehen zu können.90

Für das Zitieren einer Norm bedeutet dies eine ausgesprochen paradoxe Si-

tuation, denn das Zitat ist ebenso eine eigenständige Leistung, die sich an

der Form und Gestalt des Zitates zeigt wie auch die einzige Möglichkeit, Sub-

jekt im Diskurs zu sein. Performativität »wird als sich ständig wiederholende

Macht des Diskurses verstanden, Dinge hervorzubringen, die er ermöglicht,

reguliert und begrenzt«91. Performativität ist in der Einordnung in die Wirk-

mächtigkeit des Diskurses mehr als der Ausdruck der Sprache und des Wil-

lens, sondern zuerst eine »spezifischeModalität derMacht als Diskurs«92. Um

diese Macht zum Ausdruck zu bringen, »muss der ›Diskurs‹ selbst aus viel-

schichtig aufgebauten und sich einander nähernden Ketten bestehend ver-

standen werden, in denen ›Wirkungen‹ Vektoren der Macht sind«93. Damit

konstituiert die Sprache die Wirklichkeit und ist als Sprachakt zugleich ein

Tun im Diskurs. Das macht den Diskurs vulnerabel, weil er vom Sprech-

akt der Zitation abhängt und dieser Sprechakt ist angreifbar. Ein Sprechakt

kann scheitern, ein Diskurs kann verändert werden. Hier lokalisiert Butler

88 A. Kotsko: 2008, S. 213 untersucht die Bedeutung der illokutionären und perllokutio-

nären Sprechakte im Blick auf die Theologie-Kritik Butlers im Buch Haß spricht (J. But-

ler: 2006). Butler sei dort kritisch gegenüber den illokutionären Sprechakten, weil sie

beinahe magisch seien. Konkret nennt sie als Beispiel den Schöpfungsakt Gottes »Es

werde Licht«.

89 J. Butler: 1997b, S. 36.

90 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 95.

91 H. Bublitz: 2002, S. 23.

92 J. Butler: 1997b, S. 259.

93 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

die Bedingung der Möglichkeit des Widerstandes. Gerade aber weil das Sub-

jekt sich nicht aussuchen kann in den Diskurs zu gehen, stellt sich die Fra-

ge, wie ein handlungsfähiges Subjekt in diesem Zueinander von Normen im

Diskurs denkbar ist, so Meißner.94 Denn der Sprachakt ist in seinem Vollzug

abhängig von Ritualen und Konventionen, die den Sprechakt mächtig ma-

chen und ihn zugleich begrenzen, denn er kann die transportierten Normen

parodieren.95 Aber es bleibt unklar, was genau die Wirkung des Sprechaktes

sein soll.96 Denn es ist noch nicht deutlich geworden, wie das Verhältnis von

Ritual und seiner Macht mit Blick auf die den Diskurs bestimmenden Nor-

men und Normgebenden – und somit auf die Subjekte – ist. Deswegen muss

die spezifische Wirkungsweise, die die Norm auf das Subjekt hat, so Riedel,

explizit beachtet werden.97

»Wenn die Macht des Diskurses, das hervorzubringen, was er benennt, mit

der Frage nach Performativität verknüpft ist, dann ist die performative Äu-

ßerung ein Bereich, in dem die Macht als Diskurs agiert.«98

Bereits die Verfugung von Diskurs und Performativität hat mit der notwendi-

gen Zitation die Handlungsmöglichkeiten des Subjektes postuliert. Damit ist

aber noch nicht ausgesagt, wieso dieses Handeln als politisches99 zu verste-

hen sei und ob für das Subjekt eine Handlungsfreiheit beansprucht werden

kann.100 Die Handlungsfähigkeit erscheint also als eine sozial bedingte, so

Leicht. Allerdings kann das Subjekt handeln und ist nicht ausschließlich de-

terminiert.101 Wie jedoch ist dann zu verstehen, dass manchen Subjekten die

Handlungsfähigkeit eröffnet wird und manchen nicht?102

»Wenn Performativität als die Macht des Diskurses gedeutet wird, Wirkun-

gen durch ständigeWiederholung zu produzieren, wiemüssen wir dann die

94 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 19.

95 Vgl. C. Mills: 2000, S. 267.

96 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 33, 41, 102.

97 Vgl. A. M. Riedl: 2017, S. 144ff.

98 J. Butler: 1997b, S. 309.

99 Vgl. G. Werner: 2018c, S. 187f.

100 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 97.

101 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 100f.

102 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 49-53.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 89

Beschränkungen solcher Produktion, die Zwänge, unter denen solche Pro-

duktion erfolgt, verstehen?«103

Ist denn jede performative Äußerung ein Zitat? Gibt es Performativität, die

diskurs- und zitatunabhängig geschieht? Nun macht es aber gerade eine per-

formative Äußerung aus, dass sie als solche erkennbar ist »und […] die Kraft der

Autorität durch dieWiederholung oder das Zitieren einer Reihe vorgängiger autoritati-

ver Praktiken akkumuliert.«104 Handeln bedeutet also, um die Vorläufigkeit des

Erfolgs eines Zitates zu wissen und die Abhängigkeit der Sprache in Kauf zu

nehmen.105 Es besteht demnach immer eine »Kluft zwischen dem Gesagten

und dem, was damit gemeint oder bezweckt ist«.106 Butler also definiert folg-

lich die Lücke, diese Kluft als einen bevorzugten Ort politischen Agierens.107

Diese Lücke ist die subjektive Macht, denn obwohl das Subjekt nicht die Mög-

lichkeit hat, sich in einem performativen Diskurs nicht zu wiederholen, kann

sich das Subjekt doch zumWiederholen seiner selbst oder des Diskurses ver-

halten.108 Neues, also nicht nur derWiderstand, kann entstehen, weil es nicht

möglich ist, dass Normen alles vollständig festlegen. DieMöglichkeit anderen

Handelns ist gegeben.109

»Die Reichweite ihrer Signifizierfähigkeit kann von demjenigen oder derje-

nigen, die äußert oder schreibt, nicht kontrolliert werden, da solche Hervor-

hebungen nicht im Besitz der äußernden Person sind.«110

Die Wiederholung also ist eine »Reiteration«111 und besitzt genau darin ihren

kreativen und mitunter subversiven Charakter:

103 J. Butler: 1997b, S. 46.

104 Ebd., S. 311 [kursiv im Original].

105 Vgl. E. T. Armour/S. M. St. Ville: 2006b, S. 7; A. Hollywood: 2006, S. 262: »The risk of ci-

tationality – that the performative cannot be tied to an intending subject – is a risk

endemic to signification itself« (ebd.).

106 P.-I. Villa: 2003, S. 26; D. K. Kim: 2007, S. 100.

107 Vgl. L. Schwartzman: 2002, S. 422, arbeitet in ihrem Artikel heraus, dass es diese Lücke

ist, die sozialen und politischen Wandel möglich macht. Zudem liegt darin die Mög-

lichkeit des Resignifizierens. Vgl. auch J. Butler: 2006a, S. 285; E. T. Armour/S. M. St.

Ville: 2006b, S. 7; A. Hollywood: 2006, S. 255.

108 Vgl. E. Loizidou: 2007, S. 165.

109 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 75f. ; E. T. Armour/S. M. St. Ville: 2006b, S. 4.

110 J. Butler: 1997b, S. 331.

111 Ebd., S. 34, mit Bezug auf Derrida.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

»[…] a subject only remains a subject through a reiteration or rearticulation

of itself as a subject; and this dependency of the subject on repition for its

own coherence, its incomplete character«112.

Widerstand entsteht also, so Schütt, weil analytisch die Unterwerfung un-

ter die Norm mit ihrer Wiederholung gleichursprünglich zu denken ist. Die

Unterwerfung ist die Bedingung des Seins, anders ist Leben nicht denkbar.

Schütt macht allerdings auch darauf aufmerksam, dass dies bereits eine Bil-

dung der Instanz des Gewissens voraussetzt, denn das Subjekt weiß ja, was

es tut.113

In der Diskurstheorie wird deutlich, dass Butler von einer poststruktura-

listischen Idee performativer Identitäten ausgeht, Identitäten also, die sich

im Diskurs durch ihre jeweilige Ausdrucksform im und damit zum Diskurs

verhalten.114 Damit sind Identitäten aber keine Urheber der Diskurse, son-

dern dieses Sich-Verhalten ist spezifisch als Reiteration zu verstehen.115

»Die kritische Aufgabe besteht eher darin, Strategien der subversiven Wie-

derholung auszumachen, die durch solche Konstruktionen ermöglicht wer-

den, und die lokalen Möglichkeiten der Intervention zu bestätigen, die sich

durch die Teilhabe an jenenVerfahren derWiederholung eröffnen, die Iden-

tität konstruieren und damit die immanente Möglichkeit bieten, ihnen zu

widersprechen.«116

Die wesentlichen Erkenntnisse in der Analyse der Diskurse bestehen in zwei

unterschiedlichen Punkten: Zum einen kann Butler die Produktivität des Dis-

kurses durch die Struktur der Performativität in der Zitation erklären. Da-

bei macht die Form der performativen Sprechakte keinen Unterschied, bei-

de, also die der Illokution und der Perlokution sind beide anfällig für ihr

Scheitern. Allerdings scheint Butler, so Lisa Schwartzman, die perlokutio-

nären Sprechakte als erfolgloser zu deuten, weil sie, im Gegensatz zu illo-

kutionären Sprechakten, Konsequenzen hervorbringen.117 Illokutionäre Akte

112 J. Butler: 2000d; J. Butler: 2008b, S. 345. G. Jagger: 2008, S. 54f., betont, dass die reitera-

tive Praxis eher eine Frage der Zitation denn der Performanz wird. Zitation wiederum

wird eine Frage der Materialisierung des Körpers.

113 Vgl. M. Schütt: 2015, S. 106.

114 Vgl. V. Hey: 2006, S. 443.

115 Vgl. B. Kohl: 2017, S. 186.

116 J. Butler: 1991, S. 216.

117 Vgl. L. Schwartzman: 2002, S. 423.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 91

scheitern nämlich erst, wenn die sie umgebenden Kontexte sich ändern.118

Zum anderen findet sich hier der Referenzort, der die Deutung eröffnen kann,

im Butlerʼschen Denken den Diskurs als subjektlosen Ort zu entdecken. Denn in

der Tat revidiert Butlermit ihrer diskurstheoretischen Verortung des Subjekts

das Bild des aktiven Subjekts. Das Subjekt wird faktisch in der Performati-

vität dezentriert119, und zwar sowohl im Sprechakt als auch im nonverbalen

Ausdruck. »Es ist eine der zwiespältigen Implikationen der Dezentrierung

des Subjekts, zu sehen, wie das eigene Schreiben zum Ort einer notwendi-

gen und unvermeidlichen Enteignung wird.«120 Obwohl die Wiederholung

also den eigentlichen Ort des Widerstandes bildet, ist die Wiederholung als

solche weder willentliche Wahl121, noch konstituiert sie eine Macht des Sub-

jekts.122 So spricht eine Richterin aufgrund ihrer Rolle und zu vertretenden

Macht Recht und nicht, weil sie subjektiv meint, es sei jetzt gerade richtig.123

118 Schwartzman (vgl. ebd.) widerspricht Butler jedoch in ihrer Deutung der Sprechakt-

theorie von Austin. Während Butler davon ausgeht, dass die Worte eher als der Akt

der Fokus eines illokutionären Sprechaktes darstellen, geht Schwartzman davon aus,

dass es den Akt selbst ist, der verletzt (vgl. ebd., S. 424f.). Austin selbst unterschei-

de die gesprochenen Worte vom Sprechakt. Der Sprechakt selber könne illokutionär

oder verletzend sein, dieWorte selber nicht (vgl. ebd., S. 426). Es geht ihr umdieUnter-

scheidung, dass ein illokutionärer Sprechakt nicht durchWortewirksamwird, sondern

durch die Konventionen, die ihn begleiten.

119 Vgl. J. Butler: 1997b, S. 312.

120 Ebd., S. 331.

121 Vgl. ebd., S. 259.

122 Vgl. ebd., S. 309.

123 Vgl. ebd., S. 310. Genau an dieser Stelle setzt L. Schwartzman: 2002 mit ihrer Unter-

scheidung und Kritik ein. Sie unterstreicht, dass Butler es vermeidet, die Frage nach

der Konvention zu stellen. Sie sehe diese als eine Frage der Autorität und Souveränität

(dazuwieder A. Kotsko: 2008, S. 214). Sie schlägt an verschiedenen Stellen vor, dass die

Art der Autorität oderMacht, die in Austins Beispielen existieren, durch den Staat oder

die Gesetze vorhanden sind (vgl. L. Schwartzman: 2002, S. 426). Butler gehe also davon

aus, dass das Austinʼsche Subjekt souverän ist, da es eine Repräsentation der Gesetze

sei (ebd., S. 427). Weiterhin unterscheide Butler die verschiedenen Formen des Kon-

textes nicht (ebd., S. 430f.). »Butler stops short of doing this, instead suggesting that

because the context is always shifting, and because there are ›gaps‹ between intention

and effect, no speech act can be backed by the needed authority to be reliably to cause

injury« (ebd., S. 431). Butler stelle eher die Frage, wie Rede resignifiziert werden kön-

ne als soziale Kontexte zu untersuchen (ebd., S. 432). Dem ist entgegen zu halten, dass

Butler auf einer transzendentalen Ebene auf die Konstruktion des Subjekts schaut und

als Bedingung der Möglichkeit sich verändernde Kontexte ausmacht.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Die Normen also konstituieren das Subjekt, nicht das Subjekt die Normen.

Damit ist kein Subjekt außerhalb der Normen denkbar, sondern wird erst

durch den bereits bestehenden und vorgelagerten Diskurs konstruiert und

zwar total: in dem, wie es sein kann und als was es leben kann. Bei dieser ra-

dikalen Eingebundenheit in den Diskurs als ermöglichende und fortlaufende

Konstitutionsbedingung stellt sich immer noch die Frage, ob eine Freiheit in

ihrer Unterscheidung zur Handlungsfähigkeit gedacht werden kann, die die

Möglichkeit einer subversiven Verschiebung und damit einer verändernden

Zitation doch eigentlich erst ermöglichen kann. Sowohl Kohl als auch Riedel

machen stark, dass die Resignifikation ein sprachlicher Widerstand ist, der

sich durch die Umdeutung der Sprache auszeichnet, z.B. auch der verletzen-

den Sprache. Damit kann Widerstand auch verstanden als eine Umdeutung

der Norm. Die Unterwerfung also und der Widerstand im Sinne einer Hand-

lungsfähigkeit sind gerade kein Widerspruch. Im Zentrum dieser Auffassung

steht die doppelteMachttheorie, dassMacht eben nie nur unterwirft, sondern

zugleich auch ermächtigt.124 Darüber hinaus ist die Analyse der Fragilität des

Zitationsvorgangs theologisch relevant. Denn mit Butler könnte der Prozess

der Tradierung neu gedacht werden und somit eine veränderte Theorie der

Traditionsbildung eröffnet werden.125

2.2 Fragliche Freiheit – Subjektkonstitution als Subjektivation

Wenngleich sich Judith Butlers Theorie der Subjektwerdung in den letzten

Jahren gewandelt hat,126 bleibt sie der Überzeugung treu, dass die Bedin-

gung der Möglichkeit des Subjekts-Seins im Prozess der Subjektivation als

Subjekt-Werden zu verstehen ist. So bleibt die Subjektivation, im bestehen-

den Diskurs das Subjekt zugleich zu unterwerfen und zu ermächtigen127, ih-

re bestimmende Denkfigur. Butler hält jedoch gerade nicht bei dieser äuße-

ren Macht der Unterwerfung inne. Sie folgt damit in großen Teilen Foucault,

wenngleich gerade die Erweiterung des Subjektbegriffs den Rückbezug auf

andere Theorien fordert.

»Foucault’s view of power as productive of subjectivity is thus rethought

through the psychoanalytic concepts of the foreclosure and melancholic in-

124 Vgl. B. Kohl: 2017, S. 204, 272; A. M. Riedl: 2017, S. 122f., 136f.

125 Vgl. dazu G. Werner: 2015a; dies.: 2017a; dies.: 2020b.

126 Vgl. J. Butler: 2006a, S. 281; A. Thiem: 2008, S. 148 u.v.m.

127 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 93

corporation as well as through a further development of Althusser’s concept

of interpellation and a revision of Hegel’s concept of recognition. […] Butler

adapts these insights in the context of her feminist and queer concerns with

sexed identity to theorize the way that social norms and regulation are in

operation in the formation of the psyche.«128

Dieser Prozess, der zu den diskutierten und zu diskutierenden Themen ih-

rer Philosophie gehört, entwirft einen Entwicklungsprozess des Subjekts, der

sich von dem Verständnis des Subjekts der Moderne absetzen will.

Im Folgenden geht es darum, diesen Prozess in den unterschiedlichen

Momenten zu beleuchten und dann – in der Hermeneutik einer theologi-

schen Untersuchung – in der Bedeutung für theologisches Reflektieren zu

bedenken. Dem liegt die Überzeugung zu Grunde, dass die Subjekttheorie

der Subjektivation gerade in ihrer Absetzung von Subjektvorstellungen der

Moderne weiterführend ist. Judith Butler reflektiert den Prozess der Subjek-

tivation als ein Zusammenspiel vieler Theorien.129

In der Darstellung ergibt sich die Notwendigkeit einer Feingliederung,

bei der eine gewisse Redundanz unvermeidbar ist, um die Aussage der Sub-

jektivation, zugleich Unterwerfung und Ermächtigung des Subjekts zu sein,

zu bedenken.130

Wenn Subjektivation die ambivalente Situation des Subjekts zwischen

Autonomie und radikaler Abhängigkeit darstellen will, dann geht es dabei vor

allem um zwei Einsichten: Erstens, die Einsicht in ein spezifisches Verständ-

nis von Autonomie bei – das ist die zweite Einsicht – gleichzeitiger praktischer

Umsetzung als politische Handlungstheorie.131

Der ambivalente Prozess der Subjektwerdung wird bei Butler in Anleh-

nung an Foucault als Subjektivation beschrieben. Dieser Prozess unterwirft

und ermächtigt das Subjekt zugleich und steht im Zentrum der butlerischen

128 G. Jagger: 2008, S. 12.

129 Jagger zeigt in ihrem Überblick, dass besonders in Psyche der Macht die Subjektivation

in ihrem Bezug auf unterschiedliche Autoren deutlich wird. »It involves combining (i)

Nietzsche’s account of the formation of conscience as a matter of the will turning back

upon itself as a matter of selfberatement; (ii) Freud’s account of melancholia and the

development of subjectivity through repression (but not complete negation) of the li-

bido in the unconscious; and (iii) aspects of thework ofHegel on desire and recognition

[…].« (Ebd., S. 92).

130 Vgl. P.-I. Villa: 2003, S. 37 ; B. Mann: 2006, S. 119.

131 Vgl. E. T. Armour/S. M. St. Ville: 2006b, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Theorie.132 Auf der Grundlage der genealogischen Kritik133, die es ja gera-

de ablehnt, »[…] nach den Ursprüngen der Geschlechtsidentität, der inneren

Wahrheit des weiblichen Geschlechts oder einer genuinen, authentischen Se-

xualität zu suchen, die durch die Repression der Sicht entzogen wurde«134,

will sie das Subjekt neu denken. Sie lehnt dabei eben jene Kategorisierung

ab, die es ermöglichen würde, in Identitäten, Subjekten oder Kategorien zu

denken. Butler geht über Foucault hinaus, wenngleich sie seine Skepsis ge-

genüber der Vorstellung eines in sich autonomen Subjekts als ontologischem

Wesen teilt.135

132 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 94; H. Meißner: 2010, S. 51; B. Kohl: 2017, S. 189-194; A. M. Riedl:

2017, S. 127-192.

133 Vgl. dazu M. Striet: 1998, S. 148-155. Striet stellt heraus, dass die Genealogie der Mo-

ral wirkungsgeschichtlich bedeutsamer ist als die Kritik des Begriffs der Willensfrei-

heit. In der Genealogie der Moral wird danach gefragt, wie von Menschen Werturtei-

le erfunden wurden und welchen Wert sie haben. Für Nietzsche gibt es weder gu-

te noch schlechte Handlungen, wenn damit moralische gemeint sind, sondern alle

Handlungen »zeitigen allesamt Willen-zur-Macht-Prozesse und die jeweils dem Wil-

len-zur-Macht-Quanten einwohnenden Möglichkeiten zu einer weiteren Machtakku-

mulation.« Ferner stellt Nietzsche die Frage, wie das Gewissen – und insbesondere das

schlechte – entstehen konnte. Für Nietzsche entsteht das Gewissen durch den »Verlust

der ursprünglichen Instinktsicherheit.« (Ebd., S. 150). Die Triebe entladen sich nach

innen und nicht mehr nach außen. »Und für Nietzsche ist eben dieser Prozess iden-

tisch mit der Entstehung des schlechten Gewissens, da die Gesellschaft, in der sich

derMensch vorfindet, faktisch immer schon auf die Befriedigung divergenter und kon-

kurrierender Interessen ausgerichtet ist, ohne dass hier eine ›freiwillige‹, im eigentli-

chen Sinne ethisch motivierte Veränderung gesellschaftlicher Prozesse stattfände.«

(Ebd., S. 153 [kursiv im Original]). So ist auch die Strafe erfunden worden, die dem

schlechten Gewissen erst vorangeht. DieMethodik greift Foucault auf, wenn er Diskur-

se auf ihre Herkunft hin analysiert. Damit verdeutlich Foucault die Machtstrukturen,

die historisch das Durchsetzen eines Diskurses ermöglichten. »Die Genealogie unter-

sucht diskursive Prozesse der Naturalisierung. Sie situiert Diskurse inMachtprozessen

und führt die Frage nach dem Wesen des Menschen oder der Natur des Körpers auf

kultur- und epochenspezifische Denk- undWahrnehmungsschemata zurück.« (H. Bu-

blitz: 2002, S. 41f.) So ist die Analyse der Macht das eigentliche Feld der Genealogie.

»Sie fragt nach den historischen Erscheinungsbedingungen des Diskurses, ohne auf

die tiefer liegenden Bedeutungen, Gesetze oder metaphysische Annahmen zurückzu-

greifen.« (Ebd., 42) Vgl. A. Thiem: 2008, S. 61.

134 J. Butler: 1991, S. 9.

135 Vgl. P.-I. Villa: 2003, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 95

»Ontologische Kategorien suggerieren, es gäbe eine Essenz einer Sache. Ge-

gen solche ontologisierenden Annahmen im Kontext von Subjekt, Identität

und Geschlecht argumentiert Butler durch alle ihre Schriften hindurch.«136

Denise Riley zeigt in ihrem Aufsatz »Am I that Name«137 auf, dass die Kate-

gorisierung ›Frau‹ sowohl von der Psychoanalyse als auch vom Dekonstrukti-

vismus debattiert wurde und wird: »[…] not only ›woman‹ but also ›women‹ is

troublesome – and […] this extension of our suspicious is in the interest of fe-

minism.«138 Sie sieht die Kategorie ›Frauen‹ als historisch und durch Diskurse

konstruiert und dadurch immer in Relation zu den Kategorien, die sie hervor-

bringen.139 Butler betont, dass das Wort ›women‹ alleine noch keine gemein-

same Identität ausmacht.140 Sie wendet diese Voraussetzungen ebenso auf

das Subjekt an, wenn sie in Konsequenz der geneaologischen Kritik keine Es-

senz voraussetzt, sondern immer schon davon ausgeht, dass jedes Ding eine

Summe von fremden Bedeutungen ist.141 Daher ist diese Kritik nicht nur eine

philosophische Denkform, sondern eine politische Konsequenz.142 In diesem

Sinne untersucht sie die »politischen Einsätze, die auf dem Spiel stehen«,143

wenn Kategorien eben nicht als Ursache und Ursprung gedacht werden, son-

dern als Effekt vonDiskursen. Für Butler steht die Frage an erster Stelle,wieso

sich ein Subjekt überhaupt geformt hat. »My question is how it is that a ›sub-

ject‹ becomes formed at all, and here I would suggest that no ›subject‹ comes

to an existence as an speaking being except through the repression of certain

possibilities of speech […],moreover, subjects are formed through relations of

136 Ebd., S. 43.

137 Vgl. D. Riley: 1997, S. 241-246.

138 Ebd., S. 241.

139 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 67.

140 Vgl. J. Butler 1997c, S. 278-285, hier S. 278; Vgl. J. Butler/E. Laclau/S. Žižek: 2000a, S. 1.

Vor dem Hintergrund der Kritik, die der Skepsis Butlers gegenüber Identitäten entge-

gengebracht wird, ist eine Begründung derselben wesentlich. Denn gegen den Vor-

wurf, mit der Skepsis gegenüber Identitäten entziehe sie den sozialen Bewegungen

den Boden, muss Butler eine Theorie der Handlungsfähigkeit entwerfen. »Not social

movement can, in fact, enjoy its status as an open-ended, democratic political articu-

lation without presuming and operationalizing the negativity at the heart of identity.«

(Ebd., S. 2).

141 Vgl. J. Butler: 1993, S. 9.

142 Vgl. E. T. Armour/S. M. St. Ville: 2006b, S. 1.

143 J. Butler: 1993, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

differentiation […].«144 Sie versteht ihren Zugang als ein Denken, das sich kri-

tisch mit einem »antifundamentalistischen Zugang«145 auseinandersetzt und

zugleich das Anliegen weiterdenkt.146 Gegen die Vorstellung eines geschlos-

senen ontologischen Subjekts entwirft sie die Idee des Subjekts, das niemals

vollständig konstituiert ist, sondern eine vermittelte Identität entwickelt. Das

Subjekt wird durch den Diskurs hervorgebracht und ist daher entworfen als

allein diskursiv bestimmbar.147 Das Butlerʼsche Subjekt trifft »auf sich ›selbst‹

sozusagen immer nur auf dem Umweg des Zitats.«148

Die zentrale Entstehungsszene des Subjekts entwickelt Butler in Rück-

griff auf Louis Althusser,149 der die Entstehung des Subjekts im Kontext des

ideologischen Staatsapparates desMarxismus150 untersucht und dieWirkung

144 J. Butler: 1995b, S. 139.

145 J. Butler: 1993, S. 36.

146 Die Bedeutung des ›antifundamentalistischen‹ Zugangs wird im Englischen deutli-

cher: »antifoundamentalism« (J. Butler: 1995a, S. 39) versteht sich als radikale Anfrage

und Kritik im Sinne einer Verabschiedung von »foundations«, also von einem Zugang,

der sich auf dieGrundlagen vonBegriffen beruft. »Foundations function as the unques-

tioned and the unquestionable within any theory.« (Ebd., S. 39). Dieser Zugang ist im

Englischen deutlich unterschieden zu einem »Antifundamentalistischen« Zugang, wie

er im Deutschen übersetzt ist. »And the point is not to do away with foundations, or

even to champion a position that goes under the name of antifoundamentalism. Both

positions belong together as different versions of foundamentalism and the skepti-

cal problematic it engenders. Rather, the task is to interrogate what the theoretical

move that establishes foundations authorizes, and what precisely it excludes or fore-

closes.« (Ebd.; kursiv im Original). In diesem Sinne stimme ich Villa nicht zu, die den

Zugang Butlers als antifundamentalistischen bezeichnet (vgl. P.-I. Villa: 2003, S. 43).

Villa bezieht sich u.a. auf die Aussage Butlers in Unbehagen der Geschlechter: »Diese

antifundamentalistischeMethode, an die Bündnispolitik heranzugehen, setzte weder

›Identität‹ als Prämisse voraus, noch die Möglichkeit, dass die Form oder Bedeutung

einer Koalitionsvereinigung von ihrem Zustandekommen bekannt sein kann.« (J. But-

ler: 1991, S. 36); vgl. dazu Mann: »Butlers claims that her task is not an ›antifoundalist‹

one.« (B. Mann: 2006, S. 79).

147 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 87.

148 P.-I. Villa: 2003, S. 45.

149 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 112.

150 Vgl. L. Althusser: 1996, S. 53-61.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 97

einer Ideologie151 auf die Existenzbedingungen des Subjekts reflektiert hat.152

»Ideology represents the imaginary relationship of individuals to their real

conditions of existence.«153 Jede Ideologie existiert materiell in ihren Appara-

ten und Praktiken.154 Diese Ideologie besteht nur durch und für die Subjekte.

In diesen Kontext hinein entwickelt Althusser seine These der Interpellation.

»I say: the category of the subject is constitutive of all ideology, but at the

same time and immediately, I add that the category of the subject is only

constitutive of all ideology insofar as all ideology has the function (which

defines it) of ›constituting‹ concrete individuals as subjects.«155

Seine berühmte Verortung dieser These ist die der konkreten Anrufung: ein

Passant wird von einem Polizisten angesprochen mit einem »He, Sie da«.156

Diese Anrufungsszene versteht Althusser als den Akt, der aus Individuen Sub-

jekte macht. Die Interpellation ist vollendet in der Umwendung. »By this

mere one-hundred-and-eighty-degree physical conversion, he becomes a sub-

ject.«157 Für Althusser findet diese Anrufung undUmwendung in der Ideologie

statt. Gerade in der Wahrnehmung des Subjekts, außerhalb der Ideologie zu

sein (im Beispiel konkret auf der Straße), sieht er eine der Wirkungen der

Ideologie.

»That is why these who are in ideology believe themselves by definition out-

side ideology: one of the effects of ideology is the practical denegation of the

ideological character of ideology by ideology.«158

Althusser macht deutlich – und ihm folgen sowohl Foucault als auch Butler in

diesem Punkt – dass das Subjekt in der Ambiguität von Anrufung und Um-

151 A. Kotsko: 2008 interpretiert Althussers Theorie der Interpellation explizit religiös (vgl.

ebd., S. 218) und geht davon aus, dass Butler gegendiese explizite Religiosität feindlich

eingestellt ist (vgl. ebd., S. 219).

152 Vgl. B. Mann: 2006, S. 13. Vgl. E. T. Armour/S. M. St. Ville: 2006b, S. 6. Schütt setzt

sich explizit mit dem Thema der Anrufung auseinander und erarbeitet dieses auf der

Grundlage psychoanalytischer Theorien. Besonders diskutiert sie die Frage nach dem

Zueinander von Macht, Anrufung und Gewissen.

153 L. Althusser: 1996, S. 55.

154 Vgl. A. Kotsko: 2008, S. 219.

155 L. Althusser: 1996, S. 57 [kursiv im Original].

156 Ebd., S. 58.

157 Ebd. [kursiv im Original].

158 Ebd., S. 59 [kursiv im Original].

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

wendung in seiner Freiheit steht. »There are no subjects except by and for their

subjection.«159 Butler erweitert jedoch den Horizont vom ideologischen Staats-

apparat zur Entstehung des Subjekts als grundsätzliche Reflexion.160 Butler

kann mit Althusser erklären, wieso das Subjekt in eine bestehende symboli-

sche Ordnung hineingefügt wird, so Kohl.161 Wenn der Mensch also ein Sub-

jekt sein will, dann muss er den Ruf erhören und sich umdrehen, auch wenn

dieser Ruf ihn zugleich unterwirft.162 Butler geht also einen Schritt weiter,

indem sie zum einen die Verbindung zwischen Anrufung und Identität zieht,

zum anderen diese Anrufungsszene als Urszene des Subjekts denkt.163 Ar-

mour und Ville streichen heraus, dass die Anrufung bei Althusser und die

Benennung eines Neugeborenen mit einem Geschlecht derselbe Vorgang ist

und Butler damit betont, dass der Prozess des Benennens materiell ist.

»Thismorphological perception in turn dictates the practices that constantly

mark and remark the body into an identifiable physical form. In this way the

social norms come to reside in and find a concretemanifestation in the body

of the social subject.«164

Die Verbindung des illokutionären Sprechaktes nach Austin mit der Inter-

pellation Althussers165 erkennt Catherine Mills als innovative Denkleistung

Butlers an. Im ersten Schritt gibt es die problematische Verkoppelung, dass

die Anrufung in einer bestimmten Identität in dem Moment der Anrufung

das Subjekt totalisiert und alle weiteren Aspekte der Identität verneint. Gera-

de wenn es sich nicht um eine Identität, sondern um eine soziale Kategorie

(Mann, Frau, Kind, Lesbe etc.) handelt, ist die Macht, die die Anrufung über

das Subjekt bekommt, in dem Moment total.166 Sodann werde in dieser An-

rufung die Verbindung der Interpellationmit einem illokutionären Sprechakt

159 Ebd., S. 60 [kursiv im Original].

160 Althusser selbst verwende keine Aufmerksamkeit auf die innere Situation des Sub-

jekts, vgl. u.v. A. Kotsko: 2008, S. 219.

161 Vgl. B. Kohl: 2017, S. 183ff.

162 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 51; J. Butler: 2001, S. 106.

163 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 121.

164 Vgl. E. T. Armour/S. M. St. Ville: 2006b, S. 6f.

165 Vgl. C.Mills: 2000, S. 267. Sie zieht die grundlegendeDifferenz der beiden Theorien im

Blick auf das Subjektverständnis in Betracht. Butler vermute, dass die konstituierende

Interpellation, die Althusser beschreibt, die Voraussetzungen für die Sprechakttheorie

Austins in ihrer Konzentration auf das Subjekt bildet.

166 Vgl. J. Butler: 2008b, S. 343.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 99

deutlich, da die Anrufungen an Konventionen und Regeln gebunden sind.167

Wenn Anrufungen mittels Identitätskategorien fungieren, dann ist die An-

nahme oder Nichtannahme eines dieser Namen selbst ein Teil des Prozesses.

»Das Foucaultsche Subjekt wird nie vollständig in der Unterwerfung konsti-

tuiert; es wird wiederholt in der Unterwerfung konstituiert […].«168 Der psy-

chische Prozess dieser Subjekttheorie ist der der »Umwendung«169, die bei

Althusser noch im Rahmen des Gesetzes geschieht. Butler stärkt die Vorstel-

lung Althussers, dass das Subjekt sich auch in der Ideologie gegen die Norm

stellen kann. Dieses Subjekt, das also wählen kann zwischen Sein und Nicht-

Sein, fällt im Protest aber nicht in ein völliges Nicht-Sein, wohl aber in eine

existentielle Gefährdung. Das Subjekt kann folglich das Gesetz angreifen.170

Die Wendung zum Anrufenden ist der Moment, in dem das Subjekt sowohl

reflexiv wird und ein Bewusstsein von sich als Angerufenem bekommt als

auch unterjocht wird unter das Gesetz.171 Gegen Althusser unterstreicht But-

ler, dass die Konstituierung des Subjekts auch ohne dessenWissen geschehen

kann, so dass sich »subjekttheoretisch […] die Subjektbildung aufgrund an-

onymer, übersubjektiver Machtoperationen«172 vollzieht. Darüber hinaus be-

tont Butler, dass die Anrufung nicht nur durch die Sprache geschehenmuss –

dass auch Schweigen eine Anrufung sein kann, eine Äußerung, die ebenso

unterwerfend und subjektkonstituierend sich vollzieht.173 In der Erweiterung

der Althusser’schen Interpretation mit Rückgriff auf Freud wird deutlich174,

dass die Entwicklung einer Identität immer bedeutet, eine andere Identität

nicht zu sein.175

167 Vgl. C. Mills: 2000, S. 267.

168 J. Butler: 2001, S. 90.

169 Ebd., S. 157. Dort arbeitet sie die Bedeutung der Umwendung besonders im Blick auf

die Melancholie aus.

170 Vgl. A. Kotsko: 2008, S. 220.

171 Vgl. u.a. J. Butler: 2001, S. 157. Auch A. M. Riedl: 2017, S. 131.

172 H. Bublitz: 2002, S. 105.

173 Vgl. J. Butler: 2000a, S. 157.

174 A. Kotsko: 2008, S. 219 arbeitet heraus, dass Althusser durchaus Bezüge zur Psycho-

analyse herstellt, aber generell die Innerlichkeit als sekundär ansieht.

175 Thiem stellt dar, dass Foucault sich gegen die Psychoanalyse wehre, weil sie eine be-

stimmte Vorstellung des Versprechens von gutem Leben habe – dieses Versprechen

aber sich von seinem eigenen differenziert. Foucault glaubt nicht an das Versprechen

der Psychoanalyse durch die Befreiung von sozialen Tabus das moderne Subjekt zu

erlösen (vgl. A. Thiem: 2008, S. 38).

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Gegen Althusser und in kritischer Absetzung zu Foucault entwirft Butler

eine Machttheorie, die die Macht als psychische Dimension denkt.176 Dies sei

sogar der Kernpunkt der Kritik Butlers an Foucault, so Schütt. Denn Foucault

habe diesen Bereich der Psyche auch im Blick auf die Macht unterschätzt.177

Sowird dieMacht zu so etwas wie eine innere Stimme des Subjekts.178 Bublitz

weist darauf hin, dass Nietzsche, »der jeneWendung des Subjekts als schlech-

tes Gewissen« bezeichnet, politische Einsichten in die Entstehung des Sub-

jekts liefert. Er denkt diese »nicht nur als bloße Unterordnung des Subjekts

unter die Norm […], sondern als Konstruktion und Konstitution, als Entwurf

und Bildungsprozess eines Subjekts, die die Unterordnung unter die Macht

implizieren.«179 Butler jedoch kritisiert Foucault und verortet die Macht aus

einer psychoanalytischen Perspektive, – in der Psyche und reflektiert die in

der Subjektivation enthaltenen Verbote.180

»In the intersection of Foucault and Freud, I have sought to provide a theory

of agency that takes into account the double workings of social power and

psychic reality. And this project […] is motivated by the inadequacy of the

Foucauldian theory of the subject to the extent that it relies upon either a

behaviorist motion of mechanically reproduced behavior or a sociological

notion of ›internalization‹ which does not appreciate the instabilities that

inhere in identificatory practices.«181

Ihr geht es in dieser Kritik um die Vorstellung, dass Macht etwas sei, das

dem Subjekt äußerlich sei. »Es ist die Geschichte der Macht, die dem Subjekt

vorangeht und das Subjekt einsetzt. Seine Freiheit ist zuallererst eine Entde-

ckung undWirkung der Macht.«182 In diesem Sinne sind Subjekte immer nur

durch Unterwerfung konstruiert:183 Sie können weder ihre eigenen Entste-

hungsnormen kontrollieren oder aussuchen noch die ursprünglichen Identi-

176 Vgl. J. Butler: 2001, S. 81-100.

177 Vgl. M. Schütt: 2015, S. 98.

178 Vgl. B. Kohl: 2017, S. 189-194.

179 H. Bublitz: 2002, S. 107.

180 Vgl. J. Butler: 2000e, S. 339.

181 J. Butler: 2000b, S. 151.

182 H. Bublitz: 2002, S. 100; vgl. J. Butler: 2002, S. 49.

183 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 99, der die Diskussion um Konstruieren oder Konstituieren ab-

solut nötig findet, auch wenn es wie als postmoderne Haarspalterei ansehe.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 101

tätszuschreibungen beherrschen.184 Die Voraussetzungen für die Subjektiva-

tion sind also mehrfache Faktoren, so Riedl, denn das Subjekt findet sich vor

im Begehren, überhaupt zu existieren und dieses Begehren ist eingebettet in

den jeweiligen, d.h. kontingenten Raum, den die Normen für dieses Begehren

ja erst setzen. Bei diesem Prozess des Begehrens werden allerdings auch Be-

reiche entstehen, die für das Subjekt bewusst oder unbewusst verworfen sind

und sich in einer gewissen Melancholie ausdrücken.185 Diese »Verlustspur«186

besteht auf zwei Ebenen: auf der individuellen Ebene und auf der politisch-

sozialen Ebene. Die Aufnahme der Psychoanalyse ermöglicht es Butler, die

Ausgrenzungen und Verlust-Erfahrungen sowohl konstitutiv wie auch pro-

duktiv zu denken: Als produktiv besonders mit Blick auf die Restbestände

und Anlagen, die – obwohl unbewusst – immer aktiv sind.187 Das Subjekt ist

ein Ergebnis eines Ausschlussverfahrens, das als solches keine einzelne oder

individuelle Handlung darstellt, sondern Ergebnis des vorherrschenden Dis-

kurses ist. Erneut wird deutlich, dass dieses Verständnis der Unterwerfung

in keinemWiderspruch zur Fähigkeit des Handelns stehen muss188, denn die

Macht, die unterwirft, ist ja zugleich die Bedingung für das Subjekt zu han-

deln. Das Subjekt wird zu einem ambivalenten Ort dieser ambivalent wirken-

den Macht.

Die zentrale Kategorie, die die Ambivalenz der Subjektivation als Unter-

ordnung und Ermächtigung ausmacht189, ist dieMacht190, die sich durchNor-

184 An dieser Stelle ist die Diskussion zu führen, ob Butler die Konstruktion des Subjekts

kausal durch Unterwerfung denkt oder ob sie nur in Unterwerfungssituationen sich

vollzieht. Die dritte Möglichkeit besteht in der Bedingung der Möglichkeit, die weder

kausal und zeitlich-räumlich verortet das Subjekt unterwirft, sondern als schon immer

unterworfenes denkt. Dieser Variante werde ich folgen.

185 Vgl. A. M. Riedl: 2017, S. 132-142.

186 P.-I. Villa: 2003, S. 49.

187 »By putting psychoanalysis and Foucault in conversation, Butler offers an explana-

tion of how the subject emerges passionately attached to the scenes of its subjection

only through a necessary disavowal of these attachments and how passionate attach-

ments thus never work independently of frameworks of social norms and cultural hori-

zons but also never work deterministically in accordance with them.« (A. Thiem: 2008,

S. 42).

188 Vgl. z.B. A. M. Riedl: 2017, S. 137.

189 Vgl. J. Butler: 2001, S. 110.

190 Vgl. G. Werner: 2017a, S. 77-81.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

men in Diskursen konstituiert.191 Es gibt kein Außerhalb der Macht.192 Des-

wegen hebt Leicht den »machtkritischen Blick auf die gesellschaftlichen Be-

dingungen des Subjekts« hervor und kann so die Ambivalenz verdeutlichen.193

»Die Macht wirkt auf mindestens zweierlei Weise auf das Subjekt ein:

erstens als das, was das Subjekt ermöglicht, als Bedingung seiner Möglichkeit

und Gelegenheit seiner Formung, und zweitens als das, was vom Subjekt auf-

genommen und im ›eigenen‹ Handeln des Subjekts wiederholt wird.«194 Da-

mit ist die Macht nicht nur als Wirkung auf das Subjekt ambivalent, sondern

auch in der Reaktion auf das sich ermächtigende Subjekt, denn die Macht,

die das Subjekt als zunächst unterdrückende Größe dann selbständig pro-

duziert, muss stets damit rechnen, dass die äußere Macht sich gegen das

Subjekt kehrt.195 Ebenso muss aber die Macht damit rechnen, dass durch die

Wiederholung der Norm die »konstitutiven Instabilitäten«196 sich in den Kon-

struktionen des Subjektes gegen sie wenden.197 Butler ist aber gerade an den

Instabilitäten interessiert. Deswegen folgt sie einerseits der Foucaultʼschen

Theorie der Subjektivation, die sich spezifisch von Nietzsche198 absetzt, denkt

sie aber andererseits in einer psychoanalytischen Perspektive kritisch weiter.

Die Frage nach dem Widerstand ist demnach vor allem in der Psyche anzu-

siedeln.199 Mit der Aufnahme von Sigmund Freud in die Machtanalyse von

191 Vgl. E. T. Armour/S. M. St. Ville: 2006b, S. 9. »The two senses of subjection, subject for-

mation and submission to authority, are united, Butler argues. One does not take place

without the other.« (Ebd.).

192 Vgl. u.a. I. Leicht: 2016, S. 98.

193 Ebd., S. 163.

194 J. Butler: 2001, S. 18.

195 Vgl. ebd., S. 20.

196 J. Butler: 2002, S. 33.

197 K. D.Magnus: 2006, S. 84, ist nicht davon überzeugt, dass diese Argumentation schlüs-

sig ist, weil sie keine Begründung gibt, dass Normen als Normen an sich unterdrü-

ckend gedacht werdenmüssten. Dagegen sieht L. Schwartzman: 2002, S. 435, das Pro-

blem vor allem darin, dass Butler wenig als Begründung anbiete, warum und wie Wi-

derstand überhaupt passieren könne. Resignifikation erscheine als etwas, das einfach

passiere durch die gegebene Lücke zwischen der Intention des Sprechenden und den

Auswirkungen, die die Sprache auf den Empfangenden habe. A. Thiem: 2008, S. 80,

versteht Butler dahingehend, dass die Lücke die Bedingung der Möglichkeit zur ge-

zielten Aktion und Transformation bildet.

198 Nietzsche scheint in seiner Genealogie der Moral eher zum Zynismus zu neigen, wenn

er vermutet, dass der Mensch nur aus Angst vor Strafe handelt.

199 Vgl. J. Butler: 2001, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 103

Foucault gewinnt diese, so Meißner, jene Schärfe, die sowohl zeigen kann,

dass Macht eine grundlegend psychische Dimension ist und dass Macht und

Wissensbestände in Diskursen nicht deckungsgleich sein müssen.200

Das Subjekt erscheint primär als eine prekäre Größe, die zudem »leiden-

schaftlich an die Bedingungen seiner eigenen Unterwerfung gebunden ist.201

Butler postuliert dennoch, dass dieses Subjekt eine Handlungsfähigkeit be-

sitzt, die es ihm nicht nur erlaubt, sondern sogar ermöglicht, selbst radi-

kale Veränderungen an den bestehenden und es doch erst hervorbringenden

Verhältnissen vorzunehmen.202 Den eigentlichen Prozess dieser Veränderung

beschreibt Butler nun als einen intrapsychischen, der als Reflexion das Sub-

jekt in die Position versetzt, sich in ein Verhältnis zu den Normen und An-

rufungen zu setzen und sich zu diesen einstimmend oder widersetzend zu

verhalten. Damit ist erneut verdeutlicht, dass Macht als eine »Produktive In-

stanz«203 zu verstehen ist, denn durch die Macht wird Subjekten ihre soziale

Existenz und ihre grundlegende Handlungsfähigkeit ermöglicht. Damit kön-

nen die psychischen Prozesse mit einer Theorie der Macht verbunden und

diese damit reformuliert werden. Denn die Produktivität der Macht ist, bei

aller Ambivalenz, der Dreh- und Angelpunkt bei Foucault, allerdings fehlt ei-

ne Psychische- und eine Genderdimension.204 Hier werden die Beispiele But-

lers gendertheoretischen Ausführungen konkret. Entspricht also ein Subjekt

nicht den Normen und Grenzen des Diskurses, wie sie für gendered identities

vorgesehen sind, werden diese Subjekte möglicherweise in den Widerstand

gehen.205

200 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 26.

201 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 104.

202 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 53.

203 H. Meißner: 2010, S. 37.

204 Vgl. u.a. M. Schütt: 2015, S. 157; B. Kohl: 2017, S. 180; A. M. Riedl: 2017, S. 129ff.; Werner

diverse.

205 Diese Sichtweise nähert sich der Ansicht von L. Schwartzman: 2002, S. 437, dass die Be-

deutungen vonWorten (z.B. der Homo-Bi-Transgender-Szene) vor allem aufgrund der

Anstrengung der Aktivisten verändert werden, die dieseWorte für sich in Anspruch ge-

nommen haben. Sie tritt sehr klar dafür ein, dass es soziale Bewegungen sind, die ge-

gen unterdrückende und ausgrenzende Strukturen und Sprache protestieren. Kritisch

gefragt werden muss aber hier, wie eben diese Gruppen sich aus den Subjekten her-

ausfinden und zusammensetzen und welches Konzept der individuellen Handlungs-

fähigkeit dahinter liegt. Vgl. auch G. Jagger: 2008, S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

»Their persistence and proliferation, however, provide critical opportunities

to expose the limits and the regulatory aims of that domain of intelligibility

and, hence, to openwithin the very terms of thatmatrix of intelligibility rival

and subversive matrices of gender disorder.«206

Weil das Subjekt wiederholt in den Prozess der Subjektivation eintritt, dieser

also nie vollendet seinwird, sieht Foucault dieMöglichkeit der Veränderung in

der performativen Struktur der Subjektivitäten.207 Denn es steht dieMöglich-

keit offen, dass eben diese performative Wiederholung gegen die Ursprünge

seiner eigenen Konstruktion und Konstitution geht.208

Subjektwerdung kann also nicht nur als fragliche Freiheit, sondern auch

als ermächtigte Freiheit gedacht werden, denn die zweite Perspektive betont

die andere Seite der Subjektivation. Wird das Subjekt zwar im Moment der

Anrufung in der Unterwerfung gebildet und konstituiert, nimmt es doch zu-

gleich die Macht in sich auf, die sich dann gegen die Macht wendet, wenn

das Subjekt auf seine Formation reflektiert. Der Widerstand gegen die An-

rufung wird somit zu der eigentlichen Schlüsselfrage der Subjektivation und

geschieht in der Selbstreflexion. Dies wird für das Verständnis des Subjekts-

denkens wesentlich sein. Im Gegensatz zu Althusser, der den Widerstand im

rein Imaginären verortet (die Stimme nicht zu hören, weil man meint, nicht

gehört zu haben),209 erweitert Butler die Theorie der Interpellation durch die

Instanz des Gewissens. Denn erst wenn es ein Gewissen gibt, gibt es den Ort,

an dem die regulativen Normen nachgezeichnet werden.210 Dahingegen setzt

Althusser in der Anrufung das Gewissen bereits voraus, denn nur so kann das

Subjekt, das der Anrufung nicht folgt, ein Schuldgefühl entwickeln. Woher

aber soll das Subjekt denn wissen, ob es schuldig ist oder nicht? Handelt es

sich bei Althusser also um Schuld, die eine Instanz voraussetzt, die das Gefühl

reflektieren und beurteilen kann, oder aber um Angst?211 Es ist doch eher zu

206 J. Butler: 1997c, S. 283.

207 Vgl. V. Hey: 2006, S. 452.

208 Vgl. J. Butler: 2000e, S. 342.

209 Vgl. J. Butler: 2001, S. 92.

210 Vgl. ebd., S. 11.

211 K. D.Magnus: 2006, S. 85, hinterfragt die Schuldfrage in Butlers Subjekttheorie grund-

sätzlich. Indem Butler eine generelle Verbindung zwischen der Bildung des Subjekts

und der Selbstanklage des Gewissens ziehe, mache sie nicht deutlich, wie Schuld ent-

stehe und wie Schuld zu unterscheiden sei. Magnus fordert eine Unterscheidung zwi-

schen der Erfahrung der Schuld und einer moralischen Schuld. Weil alle Subjekte un-

terdrückt sind und selber unterdrücken in ihrer Entstehung gebe es keine Unterschei-

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 105

denken, dass das Subjekt diesen Prozess der Anrufung sowohl bewusst miss-

verstehen als auch ihn umdeuten können sollte.212 Diese beiden Varianten

gehen aber bereits davon aus, dass die Reaktion auf eine bestimmte Anru-

fung, also der Prozess der Subjektivation, auch die Möglichkeit einer solchen

performativen Handlung miteinschließt, sich im Handeln gerade gegen den

vorherrschenden Diskurs, also gegen die Anrufung, stellt.213 Das Subjekt al-

so »agiert im Spannungsfeld von diskursiver Konstitution und sprachlicher

Reiteriation«214 und wird auf diese Weise sehr konkret in der Ambivalenz der

Entstehungsbedingungen zum Ort des Widerstandes:215

»Als gewollte Wirkung des Subjekts ist die Subjektivation eine Unterord-

nung, die das Subjekt über sich selbst verhängt, wenn jedoch die Subjekti-

vation ein Subjekt hervorbringt und ein Subjekt Vorbedingung der Hand-

lungsfähigkeit ist, dann ist die Subjektivation die Begründung dafür, dass

das Subjekt Garant seines Widerstandes und seiner Opposition wird.«216

Wenn »Subjektivation also sowohl als Effekt politischer bzw. diskursiver

Macht als auch psychischer Identitätsbildungsprozesse« gedacht217 ist, dann

ist sehr erklärbar, dass das Subjekt als Subjekt niemals abgeschlossen sein

wird. Diese Unabgeschlossenheit ist zugleich der Grund, wie es dem Subjekt

gelingt, »[…] performativ die Umrisse seiner Lebensbedingungen immer

wieder neu zu zeichnen.«218 Nur als ein solches »Ich ist das okzidentale

Ich denkbar. Es ist abhängig von den Identifizierungen und Anrufungen

dung der Schuld. A. Kotsko: 2008, S. 220, weist jedoch darauf hin, dass weil die Schuld

im engen Zusammenhangmit demEntstehungsszenario des Subjekts durch die Anru-

fung gedacht ist, Butler einen Ausweg suche, indem sie die Theorie der Interpellation

verändere, »so as to open up the prospect for further forms of interpellation that would

not be based on obfuscatory guilt« (ebd.). Diese Hoffnung Butlers sei in den späteren

Werken deutlicher, wo die Sozialität auf Respekt vor Verletzbarkeit basiere.

212 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 91, 94 mit einer Darstellung der Kritik Butlers an Althussers

präexistierendem Subjekt.

213 Vgl. J. Butler: 2000e, S. 343.

214 P.-I. Villa: 2003, S. 57.

215 Vgl. C. Mills: 2000, S. 270. Dadurch wird der Widerstand konstitutiv im Subjekt ange-

siedelt als Konsequenz der Idee, dass Widerstand ein primäres Element in sozialen

Bezügen ist.

216 J. Butler: 2001, S. 19.

217 P.-I. Villa: 2003, S. 50.

218 H. Bublitz: 2002, S. 115; L. Schwartzman: 2002, unterstreicht, dass die Resignifikation

eine Form eines größeren Kampfes der Befreiung sein könne.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

anderer sowie von der Selbst-Reflexion über den Umweg des Spiegels: einer

Referenz der dritten Person.«219 Die Spiegelmetapher macht deutlich, dass

das Subjekt von Beginn an intersubjektiv konstituiert ist.220 Nur in der

Ambivalenz der Macht wird verständlich, dass ein Subjekt, welches sich von

der diskurstheoretisch intelligiblen Macht absetzt, sehr viel aufs Spiel setzt,

denn es hinterfragt die Bedingungen der eigenen Existenz.221 Weil aber die

Macht222 selbst gerade nicht zwischen Unterwerfung und Ermächtigung

unterscheidet, kann nur das Subjekt diese Unterscheidung vollziehen und

in den Widerstand gehen; eine andere Form scheint es nicht zu geben.223

Die Macht wirkt als die Bedingung der Möglichkeit des Subjekts.224 Weil in

diesem Widerstand sich der Verlust dessen, was nicht möglich ist, scharf

konturiert, schließt sich für Butler die Frage an, wie mit diesen Verlusten

umgegangen wird. Gerade dann, wenn sie nicht bewusst sind, können sie

als Melancholie beschrieben werden. In diesem Kontext »wird das Subjekt

paradoxerweise durch diesen Entzug der Macht [durch die Innerlichkeit,

GWB] hervorgebracht, durch ihre Verbergung und Erfindung der Psyche

als eines sprechenden Topos.«225 Vor allem aber kann Butler durch das

Verständnis der Macht als eine psychische Instanz226 die einseitige Wirkung

auf das Subjekt aufheben.227 Catherine Mills sieht in dieser Verlagerung der

219 P.-I. Villa: 2003, S. 54.

220 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 72f.; genau genommen ist das Bild des Spiegels der Psychoana-

lyse entnommen und wird besonders von Jaques Lancan verwendet (J. Lancan: 1999,

S. 126-131). In der ›Spiegel-Phase‹ erkennt das Kind das Gesicht im Spiegel als sein ei-

genes. Die Unsicherheit, die im Erkennen zunächst bleibt, führt zu der Frage: ›Wer bin

ich?‹ Der psychoanalytische Ausweg ist der des ödipalenWeges in der Identifizierung.

(Vgl. dazu auch J. Kristeva: 1986, S. 19-21.)

221 Vgl. C.Mills: 2000, S. 271. Sie zeichnet besonders die paradoxeHandlungsfähigkeit des

Subjekts nach, unterworfen und ermächtigt durch dieselbe Macht zu sein, die es her-

vorbringt und gegen die es sich wendet.

222 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 101.

223 Vgl. H. Bublitz: 2002, S. 115. K. D. Magnus: 2006, kritisiert, dass Butler den Grund des

Widerstandes ebenso wenig kläre wie sie das Wie des Widerstandes ausleuchte, vgl.

ebd., 89f., 94f., 98.

224 Vgl. A. M. Riedl: 2017, S. 132.

225 J. Butler: 2001, S. 184. Die Voraussetzung desWiderstandes in der Resignifikation liegt

in der wiederholenden psychischen Bindung zur (verletzenden) Interpellation. Vgl. C.

Mills: 2000, S. 273.

226 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 40.

227 Vgl. J. Butler: 2000b, S. 154.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 107

Unbewusstheit der Macht von außen in die Unbewusstheit der Macht in

der Psyche den wirkmächtigen Versuch, aus der Sackgasse einer paradoxen

Handlungsfähigkeit herauszukommen, weil sie auf diese Weise erklärbar

wird.228

Wenngleich Butler die Subjektivation durch die Hinzunahme von Theo-

rien verschiedener Herkunft erweitert und um die Denkfigur eines Subjekts

ringt, das seine Handlungsfähigkeit nicht verliert, bleibt die genaue Bestim-

mung eben jener Handlungsfähigkeit wage. Dementsprechend konzentriert

sich die Kritik an ihrer Subjekttheorie an der Frage nach dem handlungsfähi-

gen Subjekt sowohl in transzendentaler Konstruktion als auch im praktischen

Vollzug des Widerstands in der Ethik.229 Es stellt sich daher die Frage, wie

die Handlungsfähigkeit eines Subjekts, das aus der Subjektivation hervor-

geht, gedacht werden kann.230 »The controversy over the meaning of construc-

tion appears to founder on the conventional philosophical polarity between

free will and determination.«231 Butler selber sieht gerade in der Subjekti-

vation die Voraussetzung für die Handlungsfähigkeit.232 Schwartzman kriti-

siert, dass nicht klar werde, warum, wie und wann eine Handlungsfähigkeit

und besonders jene, die aus der Verletzung kommt, entstehen kann.233 Die-

se Frage ist insofern zentral, da Schwartzman auch herausarbeitet, das für

Butler die Handlungsfähigkeit gerade aus der Verletzung heraus entstehen

könne.234 Unklar ist, ob der Akt der Verletzung das Opfer zur Aktion und zur

resignifizierenden Sprache bringe oder ob Butler sich auf einen Prozess der

Resignifikation beziehe, der von alleine geschieht.235

228 Vgl. C. Mills: 2000, S. 273; G. Jagger: 2008, S. 99.

229 Vgl. u.v. A. Hollywood: 2006, S. 255, »In other words, if the performative has the power

to act, where does that power, or to use Austin’s and Derrida’s language force come

from?« (Ebd.)

230 A. Thiem: 2008, S. 74.

231 J. Butler: 1997c, S. 281. Gerade auf die Frage der Determinierung geht Benhabib in ihrer

Kritik explizit ein, wenn sie fragt, wie (feministische) Subjekte entstehen sollen, wenn

sie bereits von einem hegemonialen Diskurs bestimmt sind. (Vgl. S. Benhabib: 1993b,

S. 109).

232 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 89.

233 Vgl. L. Schwartzman: 2002, S. 435.

234 Vgl. ebd., S. 432. Diese Frage stellt auch B. Mann: 2006, S. 86f.

235 Vgl. L. Schwartzman: 2002, S. 435. Schwartzmanmerkt an, dass es eine Spannung in der

Theorie der Handlungsfähigkeit gebe. Einerseits sieht sie den Vorschlag (vor allem im

Gender Trouble [J. Butler: 1989]), dass es unabwendbares Versagen gebe in der Art, wie

Sprachewirkt, die zur Veränderung führe. Andererseits können die individuellen Emp-

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Butler versteht dieses Subjekt als ein »postsouveränes Subjekt«236, das sei-

ne Handlungsfähigkeit im Umgang mit Normen und Diskursen erlangt und

nicht mehr in seiner Autonomie. Die Handlungsfähigkeit müsse vielmehr,

so Riedel, als eine Fähigkeit verstanden werden, die zwischen den Polen der

Autonomie und der Determination zu suchen sei.237 »The unreliability of the

›accurate‹ performance opens up for Butler the possibility for agency as resis-

tances and subversion.«238 Gerade die Normen konstituieren demnach also

ein subversives Bewusstsein. Das Subjekt ist handlungsfähig239, wenn es sei-

ne Verstrickung in die eigene Hervorbringung durch Normen und Diskurse

erkennt und anerkennt und diese Anerkennung in eine kritische Handlung

umsetzt.240 Butler vertraut auf die Widerstandsfähigkeit des Subjekts in der

Sprache. »Sie zieht die Möglichkeit des Subjekts in Betracht, die Perspektive

der ersten Person dort einzunehmen, wo Sozialität auf sprachliche Erforder-

nisse rekurriert.«241 Hollywood macht darauf aufmerksam, dass Butler sich

mit diesem Schritt von Derrida absetzt.242 Gleichzeitig präzisiert Hollywood

den Diskurs zwischen Bourdieu und Derrida, wie er inHaß spricht243 von But-

ler konstruiert wird: Butler sehe weder die Macht ganz in der Sprache (Der-

rida) noch ganz in den sozialen Ritualen (Bourdieu).

»Butler responds to this dilemma by tying the force of the performative nei-

ther to the structure of the sign nor to the extralinguistic social institutions,

fängerwiderstehen oder die Sprache resignifizieren, indem sie anders antworten (Haß

spricht [J. Butler: 2006]). Es fehle die Untersuchung der Bedingung der Möglichkeit für

die Dekonstruktion des primären Territoriums – des sozialen Kontexts (ebd., S. 435f.).

236 J. Butler: 2006, S. 198, zit.n. P.-I. Villa: 2003, S. 55.

237 Vgl. A. M. Riedl: 2017, S. 139.

238 D. K. Kim: 2007, S. 97. Vgl. ebd., S. 103; auch A. Thiem: 2008, S. 80.

239 V. Hey: 2006, S. 452, arbeitet heraus, dass mit der Anfrage an das Subjekt das Thema

der Handlungsfähigkeit offenbleibt. Vgl. auch die Anfrage von M. Nussbaum: 1999,

S. 8.

240 K. D. Magnus: 2006, S. 87f., ist vom Umfang der Handlungsfähigkeit nicht überzeugt,

da es nicht klar werde, was das Subjekt mache und was die Sprache. Vgl. G. Jagger:

2008, S. 99f; A. Thiem: 2008, S. 77.

241 H. Bublitz: 2002, S. 115.

242 Vgl. A. Hollywood: 2006, S. 255. »[…] as claiming that the force of the performative is a

structural condition of language and marks the decontextualization necessary to iter-

ability.« (Ebd.).

243 J. Butler: 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 109

but rather to the body (of the speaker). She locates the force of the perfor-

mative in the chiasmatic relationship between speech and the body […]«.244

Auch wenn Subjektsein bedeutet, immer schon eingeschlossen und gefan-

gen zu sein, heißt das nicht, dass Widerstand sinnlos ist. Es wird lediglich

deutlich, dass in den Verknüpfungen, mit denen das Subjekt entsteht, Hand-

lungsfähigkeit immer auch An- und Abhängigkeiten mit sich bringt, sowohl

soziale als auch psychische Ideale.245 »What Butler is doing, […], is providing

a theoretical account of the conditions of possibility for the political, and for

change and transformation; […].«246

Thiem differenziert die Möglichkeit des Subjekts zu widerstehen. Grund-

sätzlich stärkt sie den direkten Zusammenhang zwischen der sprachlichen

Lücke und dem Widerstand. In Butlers Theorie sieht sie drei mögliche Quel-

len für das Subjekt, um Widerstand zu mobilisieren: Zunächst Foucaults Ein-

sicht, dass Macht nicht außerhalb ist. Als zweites zeigt sie den Rückbezug zur

Psychoanalyse und das Unbewusste auf, dass das leidenschaftliche Verhaftet-

Sein und das Unbewusste seltenmit der gesellschaftlichen Norm konform ge-

hen. Als drittes setzt der Bezug zu Derrida den Akzent darauf, dass Iterabilität

und Zitation von Zeichen und Normen sowohl unter der Zeitlichkeit als auch

unter dem gesamten Prozess des Subjekts steht.247 Gleichwohl das Butlerʼsche

Subjekt faktisch imWiderstand ist und sich an denNormen undGesetzen ab-

arbeitet, die es geprägt haben, erlebt es sich unterworfen und leidenschaftlich

verhaftet unter den Normen und den Personen seiner Unterwerfung. Gerade

deswegen will Butler, so Schütt, diskursive Räume so eröffnen, dass das Sub-

jekt sich zu den Entstehungsbedingungen anderes verhalten kann als in ihnen

verhaftet zu bleiben. Dieses Sich-Verhalten erscheint dann als Widerstand.248

Nur mit Mühe gelingt Butler der Gedanke, die Bedingung der Möglichkeiten

eines freien Willes im Subjekt zu verankern, der mit der Determinierung,

die ihrerseits eine transzendentale Denkfigur ist, in Konflikt liegt. Diese Am-

bivalenz findet in der Praxis ihre Auswege im politischen Handeln. Auf der

transzendentalen Ebene aber bleiben Bestimmungen unklar.

244 A. Hollywood: 2006, S. 256.

245 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 109.

246 Ebd., S. 112.

247 Vgl. A. Thiem: 2008, S. 81; 87.

248 Vgl. M. Schütt: 2015, S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014 - am 14.02.2026, 16:56:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

