Anita Amiri

Bildung und Staat

Eine Systematisierung des politischen
Bildungsbegriffes bei G.W.F. Hegel
und seine moderne Relevanz



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anita Amiri
Bildung und Staat

19.01.2026, 23:35:58.



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19.01.2026, 23:35:58.



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anita Amiri

Bildung und Staat

Eine Systematisierung des politischen
Bildungsbegriffes bei G.W.F. Hegel
und seine moderne Relevanz

VELBRUCK
WISSENSCHAFT



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieses Werk ist im Open Access unter der Creative-Commons-Lizenz
CC BY 4.0 lizensiert.

[©Mon

Die Bestimmungen der Creative-Commons-Lizenz beziehen sich nur auf
das Originalmaterial der Open-Access-Publikation, nicht aber auf die
Weiterverwendung von Fremdmaterialien (z.B. Abbildungen, Schaubildern
oder auch Textausziigen, jeweils gekennzeichnet durch Quellenangaben).
Diese erfordert ggf. das Einverstdndnis der jeweiligen Rechteinhaber.

© Anita Amiri
Publikation: Velbriick Wissenschaft
Erste Auflage 2025
Velbriick Wissenschaft in der Velbriick GmbH Verlage, 2025
Meckenheimer Str. 47 - 53919 Weilerswist-Metternich
info@velbrueck.de
www.velbrueck.de

Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-392-6

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



mailto:info%40velbrueck.de?subject=
http://www.velbrueck.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:info%40velbrueck.de?subject=
http://www.velbrueck.de
http://dnb.d-nb.de

Inhalt

Einleitung .

I.1
I.2

Politische Blldung Fundament der Demokrane> .

Problemaufriss .

Der Bildungsbegriff und seine historische Genese

2.1

2.3

2.4

2.5

Der neuzeitliche Bildungsbegriff:
Nation, Kultur, Individuum
2.1.1  Johann Gottlieb Fichte .
2.1.2 Johann Gottfried Herder
2.1.3 Wilhelm von Humboldt .
Staatsburgerliche Erziehung und
politische Tugenden .
2.2.1  Georg Kerschensteiner und dle Arbelt
2.2.2  Friedrich Wilhelm Foerster und
die Andersdenkenden .

2.2.3 Theodor Litt und der Begriff des Staates .

Die didaktische Wende und ihre Folgen .
2.3.1  Der Theoriestreit der 7oer Jahre.
2.3.2  Nachkonzeptionelle Phase .
Politische Bildung als Politikdidaktik .
2.4.1  Politikkompetenz .
2.4.2  Gegenstimmen:

Autorengruppe Fachdidaktik .
2.4.3 Weitere Aspekte politischer Bildung
2.4.4 Conclusio . .
Politische Bildung zwischen Humamsmus

und Politikdidaktik

G. W. F. Hegel und der mehrstufige Bildungsprozess

3.1

Leitbegriffe der hegelschen Bildungstheorie
3.1.1  Denken . e e e e
3.1.2 Entfremdung . .
3.1.3 Holistisches Wissen oder

die Bildungsformen
3.1.4 Conclusio und Ausblick .

N N

13

13
15
18
21

88
90
93
98

125
154


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Bildungsorte und ihre Bildungsmomente
3.2.1 Die Schule .
3.2.2 Bildung jenseits der Schule

Biirgerliche Gesellschaft und Staat .

3.2.3 Die biirgerliche Gesellschaft
und der Verstand ..
3.2.4 Der Staat und die Vernunft.

4. Bildung und Staat .
4.1 Hegel: Bildung und dle Welt des Gelstes
4.2 Von der Begriffsarbeit zu einer

modernen Konzeption politischer Bildung .

4.2.1  Bildung und Freiheit .
4.2.2  Funktionale Bildung

und Personlichkeitsbildung.
4.2.3 Formelle und informelle Bildung

Siglen

Literatur .
Werke G. W. E. Hegels
Primértexte .
Vorlesungen, Nachschrlften Zusatze
Literatur .
Dokumente.

155
155

172

176
201

227
227

229
230

232
233

236

238
238
238
238
239
247


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

1.1 Politische Bildung — Fundament der Demokratie?

Die Bedeutung politischer Bildung fiir demokratische Staaten ist kaum
von der Hand zu weisen — ihre Forderung ist allgegenwirtig. Die Bun-
desregierung hat eine »Strategie zur Extremismuspravention und Demo-
kratieforderung« (Stand Juli 2016) und darin ihre Maffnahmen formu-
liert, um sich extremistischen oder demokratiefeindlichen Tendenzen in
der Gesellschaft entgegenzustellen und diese zu hemmen. Beteiligungs-
strukturen fiir die Biirger sollen sichergestellt und somit die Partizi-
pation aller moglich werden. In diesem Prozess hofft man Urteilskraft
und Handlungskompetenz der Biirger zu stiarken und zu festigen. »Ei-
nen wichtigen Beitrag hierzu leistet ein diskursiver Demokratieschutz,
der darauf beruht, dass gesellschaftliche und politische Akteure in einer
Demokratie mit aufklarenden Argumenten ihre Werte darlegen und ver-
teidigen.«* Nach Annahme der Autoren ist dies das Produkt eines Bil-
dungsprozesses, wenn es heif§t: »Eine besondere Rolle spielt [bei der Ent-
wicklung der Fihigkeit aufgeklart zu argumentieren, A. A.] die politische
Bildung. Sie vermittelt das Grundgeriist der Demokratie und die Prinzi-
pien der demokratischen Entscheidungsfindung.«* Das zu vermittelnde
Grundgeriist, welches inhaltlich vor allem auf Extremismusprivention
zielt, wiirde eine »aktive Beschiftigung [...] und Akzeptanz«* demokra-
tischer Grundwerte beim Biirger bewirken. Dieser Bildungsprozess wird
jedoch nicht ndher ausgefithrt. Was politische Bildung meint und wie sie
zu all diesen Zielen fithren soll, bedarf also einer genauen Untersuchung.

Auch die Bundeszentrale fur politische Bildung (BpB) bestimmt ihren
Auftrag aus dem Ziel der Anerkennung demokratischer Werte heraus
und konkretisiert ihn noch weiter. So soll durch die Arbeit der BpB nicht
nur das Verstidndnis der politischen Zusammenhinge und Sachverhalte
herbeigefithrt und vertieft, sondern das »demokratische Bewusstsein«s
gefordert werden. Die Burger sollen demnach durch Bildungsangebote

1 Zur besseren Lesbarkeit wird in dieser Studie das generische Maskulinum
verwendet. Die in dieser Arbeit verwendeten Personenbezeichnungen
beziehen sich — sofern nicht anders kenntlich gemacht — auf alle Geschlechter.

2 Die Bundesregierung (2016): Strategie der Bundesregierung zur Extre-
mismuspravention und Demokratieforderung. Berlin.

3 Ebd.

Ebd.

5 Bundeszentrale fiir politische Bildung (2022): Demokratie stirken —
Zivilgesellschaft fordern. Die Bundeszentrale fiir politische Bildung:
Aufgaben, Ziele, Aktivititen. Bonn.

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

die Einsicht gewinnen, dass ihre Mitarbeit und Partizipation am demo-
kratischen Gemeinwesen unbedingt notwendig sind, um dieses zu er-
halten und zu stiarken. Hierbei sollen Werte wie Toleranz und Plura-
lismus anerkannt und im kritischen Bewusstsein der Einzelnen in der
Gesellschaft aktualisiert werden. Bildungsangebote sollen zu solchem
Biirgerbewusstsein fithren, indem sie »Einblick und Verstiandnis in ge-
schichtliche und gesellschaftliche Zusammenhinge politischer, sozia-
ler, kultureller, 6konomischer und 6kologischer Prozesse«® vermitteln.
Durch diese Bildungsangebote mochte die BpB die »Basis fiir eine auf
Toleranz, Pluralismus und Friedfertigkeit griindende Gesellschaft [...]
schaffen und die Identifikation mit [...] unserer freiheitlich verfassten
Demokratie fordern.«?

Ziel der politischen Bildung soll also ein sachliches politisches Wissen
uber die Prozesse, Institutionen und Akteure einer politischen Gemein-
schaft sein. Die Biirger miissten befibigt werden, sich innerhalb der In-
stitutionen der Gesellschaft zu bewegen und in diesen zu agieren. Die-
ses Wissen sei mithin die fachliche Voraussetzung jeder Partizipation des
Birgers. Diese fachliche Kenntnis von Sachverhalten ist jedoch nicht aus-
reichend. Das tibergeordnete normative Ziel der politischen Bildung ist,
nach dem angefiihrten allgemeinen Verstindnis, die bewusste Ubernah-
me der demokratischen Werte durch den Biirger. Er muss tiberzeugt sein,
dass er durch seine aktive Teilhabe an den gesellschaftlichen Strukturen
im Sinne dieser Werte das Gemeinwesen schiitzt und bewahrt.

Gefordert wird hier eine Personlichkeitsentwicklung des Einzelnen
zum Birger als Citoyen durch Wissen und Partizipation. Die Identifi-
kation mit der Grundordnung sei in solch einem Prozess unausweich-
lich. Der Burger bedurfe hierfiir gezielter Bildungsangebote verschiede-
ner Institutionen, die ihm einen politischen Bildungsprozess und somit
die Bildung zum Biirger einer demokratisch verfassten Gemeinschaft er-
moglichten.

Man kann festhalten, dass die allgemeine Ansicht tiber politische Bil-
dung verschiedene Bildungsebenen umfasst. Die Bestimmung des demo-
kratischen Staates als freiheitliches Gemeinwesen erfordere demnach
vom Biirger

a. Kenntnis und Verstandnis der Begriffe, der Regeln und der Prozesse
der demokratischen Ordnung,

b. Befiirwortung der Werte des Gemeinwesens, somit Birgerbewusst-
sein,

c. Einsicht, dass seine Mitwirkung an der gesellschaftlichen und poli-
tischen Ordnung gefordert und notwendig ist.

6  Bundeszentrale fiir Politische Bildung (2003): Leitbild der Bundeszentrale
fiir politische Bildung. Bonn.
7 Ebd.

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROBLEMAUEFRISS

Demzufolge ist seitens des Biirgers eine bestimmte Haltung, nach der
BpB sogar eine Identifikation mit seinem Gemeinwesen, erforderlich.
Die Burger miissen also das Ganze einer Gemeinschaft um ihrer selbst
willen wollen, sich selbst in bestimmter Weise als deren Teil verstehen.

Somit wird der politischen Bildung durch den demokratischen Staat
wesentliche Bedeutung fiir die Existenz des demokratischen Staates ein-
gerdumt. Sie schafft, so die Annahme, erst jene Voraussetzungen, ohne
die kein demokratischer Staat existieren kann: das Biirgerbewusstsein
und hierin die Anerkennung demokratischer Lebensform. Offen bleibt
an dieser Stelle, was politische Bildung, samt ihrer Begriffsaspekte, sei.
Es bedarf hier fundierter Begriffsarbeit.

1.2 Problemaufriss

Was meinen wir, wenn wir von politischer Bildung sprechen? Um diese
Frage beantworten zu konnen, muss zunichst gefragt werden, was wir
unter Bildung verstehen. Handelt es sich um ein blofses Training mit dem
Ziel des schematischen Vollzuges bestimmter Taitigkeiten, oder um ei-
nen selbstgeniigsamen Prozess zur Entfaltung individueller Anlagen und
Krifte? Oder meint Bildung vielleicht beides, sowohl den Erwerb funk-
tionalen Wissens und praktischer Fahigkeiten als auch personliche Ent-
faltung? Letzteres verweist auf die weiterfithrende Frage nach dem We-
sen des Menschen und seiner Verortung in der Welt — gerade auch in der
neuzeitlichen Bildungstheorie.

Diese Frage wiederum ist fiir den Begriff politischer Bildung entschei-
dend, da diese gerade einen Integrationsprozess des Menschen in eine
politische Welt leisten will. In einem demokratisch-freiheitlichen Ge-
meinwesen sind diesem Prozess freilich Grenzen gesetzt. Der politische
Bildungsprozess ist hier durch die Beantwortung der Frage nach dem
Wesen des Menschen als eines freien Biirgers bestimmt. Dieser zeichnet
sich dadurch aus, dass er nicht nur die Méglichkeit, sondern auch die
Fahigkeit freier Vollziige, das sind etwa Urteile und Handlungen, hat.
Wenn schematische Momente also ein Teil demokratischer politischer
Bildung sein sollten, so darf dennoch das freibeitliche Element nicht feh-
len, so dass solche politische Bildung nicht meinen kann, nur erwiinsch-
te und somit zuvor festgelegte Vollziige zu zeigen. Freie Vollziige miissen
vielmehr aus der freien Einsicht, nicht aus Konformismus, des Einzel-
nen erfolgen — das ist umso anspruchsvoller, als man als Ergebnis dieses
Bildungsprozesses die Anerkennung des demokratischen Gemeinwesens
durch den Biirger fordert. Es ist zu kldaren, worin das freiheitliche Mo-
ment politischer Bildung besteht, wenn sie zugleich Identifikation mit
dem Gemeinwesen fordert.

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Als besonderer Aspekt von Bildung steht somit auch die politische Bil-
dung in einem Spannungsfeld moglicher Ziele: Einerseits funktionaler
Wissenserwerb, d. i. Wissen im engeren Sinne um Begriffe und Funkti-
onsweisen des politischen Systems, also Institutionenkunde — anderer-
seits Personlichkeitsbildung, d. i. Bildung eines Biirgerbewusstseins, der
Identifikation mit freiheitlichen Werten, die zur Grundlage eigenen Ur-
teilens und Handelns gemacht werden sollen. Mit Bewusstseinsbildung
ist schon impliziert, dass Bildung immer auch eine gewisse Verdnderung
des Selbst des Einzelnen bedeutet, er entwickelt sich in die Rolle des Biir-
gers hinein, bekommt ein neues, verdndertes Sein, er entfremdet sich in
gewisser Weise. Gerade diese Implikation macht die Frage nach dem zu-
lassigen Umfang und der Art des Zugriffs des staatlichen Bildungs- und
Erziehungsauftrages virulent.

Dies fuhrt weiter zu der Frage nach der Form politischer Bildung, d.h.
der Frage, wie diese Ziele zu erreichen seien, was zu einem analogen
Spannungsfeld fiihrt: sind direkte Vermittlungsformen wie etwa curri-
cularer Wissenserwerb geeignet, die skizzierten Ziele zu erreichen? Oder
bedarf es informeller Bildungsprozesse innerhalb der politischen Welt?
Was also ist der Bildungsort solch politischer Bildung, ist sie in Bildungs-
institutionen im engeren Sinne, wie etwa Schulen und Universitdten zu
vollziehen, oder in den gesellschaftlichen und politischen Institutionen
des demokratischen Gemeinwesens? Oder kann politische Bildung nur
als das Zusammenspiel verschiedener Bildungsorte und somit formeller
und informeller Bildung vollzogen werden? Was wiren dann die Inhal-
te der politischen Bildung, handelt es sich dabei um dezidiert politische
Stoffe oder beriihrt sie auch andere Wissensbereiche?

Im Folgenden (Kap. 2) werden zunichst anhand der neuzeitlichen Bil-
dungstheorie und historischer sowie aktueller Ansitze politischer Bildung
die Herausforderungen herausgearbeitet, vor denen politische Bildung
steht. Die begrifflichen Koordinaten solcher politischen Bildung sollen so
reflektiert und die Engfithrungen dieser Ansitze dargestellt werden. Eine
erste Verengung zeigt sich schon im Bildungsbegriff des Neuhumanismus,
der Bildung als reine Selbstentfaltung fasst und sich somit weltlichen resp.
politischen Anspriichen an Bildung entzieht. Dem gegentiber besteht die
Engfiihrung aktueller Ansétze zumeist darin, dass politische Bildung all-
zu sehr auf schulische Vermittlungsformen reduziert wird. Politische Bil-
dung, so wird sich zeigen, kann und darf sich jedoch nicht so verengen
lassen, will sie demokratischen Anspriichen genuigen.

Als theoretischer Referenzrahmen fiir eine Neuausrichtung politischer
Bildung wird im Weiteren (Kap. 3) die Bildungstheorie Georg Wilhelm
Friedrich Hegels herangezogen. Diese eignet sich fur solche Reflexion,
da Hegel alle zuvor aufgezeigten Spannungsmomente des Bildungsbe-
griffes im Allgemeinen und auch der freiheitlichen politischen Bildung
im Besonderen reflektieren und begrifflich scharf erortern kann. Er zeigt

I0



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROBLEMAUEFRISS

hierbei, dass holistische Bildung immer nur politische Bildung sein kann,
da erst letztere das Selbstverstandnis des Einzelnen als freies Wesen be-
wirkt. Die besondere Pointe Hegels ist der enge Bezug zwischen solchem
Selbstverstindnis und der Praxis des Lebens in den Institutionen des frei-
heitlichen Gemeinwesens, was zur Anerkennung des freien Gemeinwe-
sens fithre. In diesem Verhiltnis kann Hegel zeigen, wie freie Vollziige bei
gleichzeitiger Identifikation mit dem Gemeinwesen begrifflich zu fassen
sind. Diesen recht fundierten, da begrifflich differenzierten Bildungsbe-
griff Hegels herauszuarbeiten, bedarf einer systematischen Verkniipfung
seiner Gedanken in der Phinomenologie des Geistes, den Grundlinien
der Philosophie des Rechts und den Niirnberger Schriften, die in dieser
Studie erstmalig vorgenommen wird.

Den Zusammenhang zwischen diesen Werken zu systematisieren, ist
durchaus anspruchsvoll: sie handeln nicht nur und nicht in erster Linie
von Bildung, sondern von einer Vielzahl von anderen philosophischen
Themen, von Selbstbewusstsein tiber Moralitit bis hin zu Staats- und Ge-
schichtstheorien, die allesamt in seiner Philosophie des Geistes eingebet-
tet sind. Hierbei bietet Hegel immer wieder unterschiedliche Perspektiven
auf seine Begriffe, die sich geradezu zu entwickeln scheinen. In der Exe-
gese kommt es daher darauf an, die von ihm unterschiedenen Begriffsmo-
mente zu erfassen und in einen Zusammenhang zu setzen — gerade auch in
Bezug auf seinen Bildungsbegriff ist dies entscheidend.® Hierbei zeigt sich,
dass der Bildungsbegriff ein zentraler Leitbegriff seiner Philosophie des
Geistes ist, da durch ihn der Mensch als geistiges Wesen bestimmt wird.

Dennoch mag die Herangehensweise der folgenden Analyse durchaus
gewagt erscheinen, da hier Werke systematisiert werden, die nicht nur in
unterschiedlichen Schaffensphasen Hegels formuliert wurden, sondern
jeweils ganz eigene Perspektiven aufweisen. Die Analyse ist aber bemiiht,
in einer gewissen begrifflichen Konsistenz zu zeigen, dass der Versuch,
aus diesen drei Werken einen umfangreichen hegelschen Bildungsbegriff
zu erarbeiten, durchaus fruchtbar sein kann.® Freilich ist denkbar, auch
andere Analysen Hegels, wie etwa die Wissenschaft der Logik, einzube-
ziehen.*® Die vorliegende Studie stellt nur einen ersten solchen Versuch

8  Freilich sind diese Begriffe zur analytischen Klarheit in kiinstlicher Trennung
ihrer Momente erfasst; diese Momente bilden jedoch nur gemeinsam das
Ganze des jeweiligen Begriffes.

9  Wie auch etwa Krassimir Stojanov in seinen vorsichtigen Beziigen auf diese
drei Werke zeigt. Vgl. Stojanov, Krassimir (2020): Hegels Bildungsbegriff.
Systematik und Entwicklungsphasen. In: Thein, Christian (Hrsg.): Phi-
losophische Bildung und Didaktik. Dimensionen, Vermittlungen, Perspek-
tiven. Wiesbaden: Metzler. S. 37—49.

10 Pirmin Stekeler meint etwa, dass die Grundlinien der Philosophie des Rechts
ohne die Kenntnis der hegelschen Logik nicht lesbar sei. Vgl.: Pirmin Stekeler-
Weithofer (2021): Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts. Ein

IT

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

der Analyse eines systematischen Bildungsbegriffs Hegels dar und kon-
zentriert sich daher nur auf die drei benannten Werke.

Diese Studie ist in zwei grofSe Teilabschnitte gegliedert. Ausgehend
vom Bildungsbegriff der Humanisten, gilt es den Diskussionsrahmen
der politischen Bildung in der ersten und zweiten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts zu erschlieflen. Diese Analyse, die zu einer recht weitreichen-
den Problematisierung, insbesondere gegenwirtiger Konzepte, fiihrt,
zeigt die begrifflichen Herausforderungen der politischen Bildung. Im
zweiten Teil der Studie wird es zundchst darum gehen, Leitbegriffe der
hegelschen Bildungsbegriffe herauszuarbeiten, um dann in einem zwei-
ten Schritt ihren konkreten Vollzug in den Institutionen der hegelschen
Staatstheorie nachzuvollziehen, wozu freilich notig ist, sich mit diesen
Institutionen auseinanderzusetzen. Aus dieser Analyse sollen konkrete
Vorschlidge fur eine Neuausrichtung des Begriffs politischer Bildung for-
muliert werden, die zur Reflexion gegenwartiger Politikdidaktik dienen
konnen.

dialogischer Kommentar, Hamburg: Meiner. Siehe hierzu auch die Analyse der
Staatstheorie Hegels als die Trias logischer Schliisse durch Thomas Petersen
(1992): Subjektivitit und Politik. Frankfurt a. M.: Athendum.

I2

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der Bildungsbegriff und
seine historische Genese

2.1 Der neuzeitliche Bildungsbegriff:
Nation, Kultur, Individuum

Die Besonderheit des neuzeitlichen Bildungsbegriffes ist darin zu sehen,
dass er den Einzelnen, das Individuum oder eben auch das je besonde-
re Selbst des Einzelnen in den Mittelpunkt seiner Betrachtung stellt. Der
Bildungsdiskurs des 18 und des 19. Jahrhunderts® betont die besonde-
re Innerlichkeit des Einzelnen, versteht sich als »self-cultivation«* und
mochte die Selbsttitigkeit des Einzelnen zum Zweck jeder recht verstan-
denen Bildung machen. Solche Bildung der Innerlichkeit soll als Men-
schenbildung und somit in humanistischer Perspektive verstanden wer-
den. Der Mensch soll durch solche Bildung werden, was er qua seiner
besonderen Potenzialitit sein kann und soll. Das bedeutet zunachst ganz
allgemein, dass er, aus seiner perfectibilité heraus, Krifte ausbilden soll,
die ihm potenziell zur Verfiigung stehen. Der Begriff der perfectibilité,
wie ihn Jean-Jacques Rousseau entwickelte und der von Autoren wie
Herder oder auch Humboldt aufgegriffen wurde, ist der Kern dieses Be-
griffs, der bis heute Giiltigkeit beansprucht.> Gemeint ist damit die Ver-
vollkommnungsfahigkeit des Menschen, die hier Bildbarkeit heifst.

Die auszubildenden Krifte seien Fihigkeiten des Verstandes und der
Vernunft und ermoglichten dem Menschen die je eigene Selbst- und

1 Freilich ist der Bildungsgedanke im 18. Jhd. noch christlich begriindet. Der
Mensch soll sich durch sie seiner Gottesebenbildlichkeit anndhern. Er darf
nicht nur, er muss sich als Freien, Bildbaren verstehen und gerade darin seine
Ebenbildlichkeit realisieren. Diese christliche Genese der Bildbarkeit des
Menschen im Sinne seiner Moglichkeit und Fahigkeit zur Vervollkommnung
muss den neuzeitlichen Bildungsbegriff nicht der christlichen Theologie
verpflichten. Solcher Bezug zeigt vielmehr den absoluten Wert der Bildung in
Beziehung auf das Menschsein iiberhaupt, das zu normativen Lebensweisen
und somit zu eigenem Selbstverstandnis verpflichtet. Der Mensch hat also
die Pflicht gegen sich selbst, sich als bildbares Wesen zu vervollkommnen,
weil er dazu fahig ist, weil es gewissermaflen sein Schicksal ist.

2 Jurgen Oelkers (1998): Das Konzept der Bildung in Deutschland im
18. Jabrhundert. In: Oelkers, Jirgen; Osterwalder, Fritz; Rhyn, Heinz
(Hrsg.): Bildung, Offentlichkeit und Demokratie. Weinheim u.a.: Beltz, S. 51.

3 Vgl. Jean-Jacques Rousseau (2019): Diskurs iiber den Ursprung und die
Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen, hrsg. von Heinrich Meier.
Paderborn: Brill Schoningh. Im Folgenden als zweiter Diskurs angegeben.

13

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Weltbezugnahme. Diese Krifte sollen sich dem Einzelnen in Konfron-
tation zum einen mit der Welt, die als duflere Gegebenheit verstanden
wird, und zum anderen mit sich selbst erschlieflen. Die Einzelnen sollen
in diesem Prozess einen kontrollierten Zugang zu diesen Kriften erlan-
gen, was Voraussetzung der dem Bildungsbegriff wesentlichen Selbstti-
tigkeit und der »selbstvollendeten Handlung«# sei. Der Anspruch dieses
Bildungsbegriffs ist, zu explizieren, worin die Bedingung der Moglich-
keit solcher Selbsttitigkeit liegt, die die Selbstzweckhaftigkeit des Men-
schen und seiner Bildung betont.

Daher untersucht der Bildungsdiskurs seit seinen Anfingen im
18. Jahrhundert die Moglichkeit eines solchen Bildungsprozesses im
Spannungsfeld zwischen holistischer, selbstzweckhafter Bildung einer-
seits und ihrer Ausrichtung auch auf Funktionalitdt, d.h. funktionale
Kompetenzen andererseits. Dieses Spannungsfeld bestimmt zugleich die
Diskussion tiber die Notwendigkeit und den Zweck formeller Bildung.
Holistische Bildung sei die wahre Bildung und vollziehe sich in freier,
d.h. nicht-curricularer Form und vor allem in dsthetischer Weise. Sie be-
dinge die Auseinandersetzung mit dem Schonen der Kunst und Litera-
tur und betreffe gerade in dieser Form das Gefiihl des Menschen und
sei so in radikaler Weise innerlich. »Dieses Gefuhl entsteht nicht durch
Erziehung, also Gewohnung an offentliche Standards, sondern muf$ als
eigener Sinn verstanden werden. Er versteht es, moralische und astheti-
sche Proportionen verldfSlich zu beurteilen, ohne dabei als pddagogische
Grofle zu erscheinen.«s Dieser humanistische Bildungsbegriff entzieht
sich einer moglichen gesellschaftlichen oder staatlichen »Brauchbarkeit«
des Menschen.

Jede formelle Bildung zu jener Zeit sieht sich dagegen dem Vorwurf
ausgesetzt, den Einzelnen einzuschrinken, in festen Grenzen zu formen
und ihn gerade so zu einem Instrument gesellschaftlicher und staatlicher
Macht zu machen, was freilich das Gegenteil von freier Entfaltung eige-
ner Individualitdt ist. Dieser Vorwurf scheint sich gerade da besonders zu
bestitigen, wo die Bildungstheorie nicht nur die Notwendigkeit schuli-
scher Bildung betont, sondern zugleich die Anbindung dieser an die Na-
tion verlangt® — was indes jedem Begriff politischer Bildung immanent
sein miisste. Dass diese Befiirchtung nicht von der Hand zu weisen ist,
zeigt die Auseinandersetzung mit philosophischen Ansitzen des begin-
nenden 19. Jahrhunderts, hier besonders in J. G. Fichtes Reden an die

4  Johann Gottfried Herder (1966): Ideen zur Philosophie der Geschichte der

Menschheit. Teil 11, Buch 9. In: Werke in 11 Bianden, Bd. 6. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp, S. 336.

Oeclkers, Das Konzept der Bildung in Deutschland im 18. Jabrhindert, S. 5 4.

6  Vgl. ebd. Oelkers setzt den deutschsprachigen Diskurs jener Zeit gerade
diesem Vorwurf aus.

“

4

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

deutsche Nation. Die zu Recht kontrovers diskutierten Reden werden
hier herangezogen, weil Bildung in ihnen das zentrale Mittel ist, durch
das die staatsbiirgerliche Haltung des Einzelnen erlangt werden kann,
was nach Fichte jedoch verlangt, den Einzelnen in seiner Besonderheit
fiir diesen Zweck aufzuopfern.

2.1.1 Johann Gottlieb Fichte

Johann Gottlieb Fichte formuliert einen Bildungsbegriff, der vielmehr als
eine besondere Form der Erziehung zu verstehen ist. Er subordiniert die
Bildung des Biirgers den Belangen der Nation und des Staates und erklart
eine Erziehung der Individuen zu kiinftigen Mitgliedern der Nation als un-
bedingte Pflicht des Staates, um seinen Erhalt zu sichern. In seinen politi-
schen Schriften, von der Besatzung Napoleons geprigt, pladiert Fichte fiir
»Freiheit und Gleichheit in fortschreitender Annihrung an eine Kultur-
und Bildungsgesellschaft der Zukunft«7, die jedoch eine nationale deut-
sche Kultur sein musse. In seinen Reden an die deutsche Nation® formu-
liert er diesen Gedanken zu einer deutschen Nation, eingebettet in einem
absoluten Staat,” weiter und erklirt die Nationalerziehung als Werkzeug
zur Erfillung dieses dem menschlichen Sein tibergeordneten Zwecks.™

Fichte grenzt seinen Begriff der Nationalerziehung stark von zuvor
formulierten Bildungsbegriffen und von der Piadagogik seiner Zeit ab
und schldgt »[...] eine ganzliche Verdnderung des bisherigen Erziehungs-
wesens [...] als das einzige Mittel die deutsche Nation im Dasein zu er-
halte[n] [...]«'* vor. Zugleich sieht er zwar den inflationdren Gebrauch
des Bildungsbegriffs, mochte aber herausstellen »was der neuen Erzie-
hung gefehlt habe«** und fordert einen neuen Gehalt eines von ihm pra-
ferierten Erziehungskonzepts.

»Die bisherige Erziehung«, so urteilt Fichte, »habe zur guten Ordnung
und Sittlichkeit hochstens nur ermahnt, aber diese Ermahnungen sei-
en unfruchtbar gewesen [...]. Im Gegensatze mit dieser miisse die neue

7 Ebd.
8  Johann Gottlieb Fichte (2008): Reden an die deutsche Nation. Hamburg;:
Meiner.

9  Vgl. Alexander Aichele (Hrsg.) (2008): Einleitung. In: Fichte: Reden an
die deutsche Nation, S. VII-FLXXXIX. Nihere Erlduterungen Fichtes zum
absoluten Staat, der zugleich verniinftiger Staat sei, finden sich in: Johann
Gottlieb Fichte (1962): Die Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters, zebnte
Vorlesung. In: Ausgewdihlte Werke in sechs Binden. Band 4. Darmstadt:
WBG, S. §37—-550.

10 Vgl. Fichte: Reden an die deutsche Nation, S. 28—59.

11 Ebd.,S. 21.

12 Ebd.,S. 28.

15

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Erziehung die wirkliche Lebensregung und -bewegung ihrer Zoglinge,
nach Regeln, sicher und ohnfehlbar bilden, und bestimmen konnen. «*3

Die neue Nationalerziehung solle insofern fruchtbar sein, als sie die Zog-
linge zu tatiger Aktivitat im Staat bilde — eine Ermahnung zu dieser Ak-
tivitdt reiche also nicht aus. Bildung misse zu bestimmter Handlungs-
praxis im Sinne der Nation fithren. Hierzu sieht das Erziehungskonzept
Fichtes vor, dass »die Freiheit des Willens ginzlich [vernichtet werde]«.™
Der Wille miisse berechenbar und transparent werden und so seine Will-
kurlichkeit verlieren.

Gerade der individuelle freie Wille der Zoglinge wiirde eine » Notwen-
digkeit der Entschlieffungen«*s verhindern, was die Wirklosigkeit bishe-
riger Bildung erkldren wiirde.

»Denn indem sie bekennt, daf§ nach ihrer kraftigsten Wirksamkeit der
Wille immernoch frei, d. i. unentschieden schwankend zwischen Gutem
und Bésem bleibe, bekennt sie, daf sie den Willen, und da dieser die ei-
gentliche Grundwurzel des Menschen selbst ist, den Menschen selbst zu
bilden durchaus weder vermoge, noch wolle oder begehre, und dafs sie
dies tiberhaupt firr unmoglich halte. «*¢

Dagegen miusse die neue Nationalerziehung die »Unmoglichkeit des Ent-
gegengesetzten in dem Willen«'7 hervorbringen, sodass dieser zu jedem
Zeitpunkt das Verniinftige wolle. Dies gelinge dem Menschen jedoch nur
in einem Dasein als Gattungswesen,™ wo er als Teil eines Ganzen zu sei-
ner wahren Identitit finden konne. In diesem Zustand seines Seins sei es
ihm dann auch moglich, seinen Willen verniinftig auszurichten.

»Das vernunftige Leben [besteht] darin, dafs die Person in der Gattung
sich vergesse, ihr Leben an das Leben des Ganzen setze und es ihm auf-
opfere [...]«.” Die Aufopferung der je eigenen Subjektivitit oder auch
der Individualitat samt der partikularen Zwecke sei also Pflicht eines je-
den, der ein verniinftiges Leben in der Gattung fithren mochte.*

13 Ebd.
14 Ebd.,S. 29.
15 Ebd.
16 Ebd.
17 Ebd.

18 Den Begriff des Vernunftigen denkt Fichte nur im Zusammenhang
mit einem Leben der Gattung, das der letzte Zweck des menschlichen
Daseins sein musse. Nur hierin konne der Einzelne zur vollen Entfaltung
kommen und den Zustand der Vernunftlosigkeit, d. i. seinen Egoismus als
reine Individualitit, ablegen. Siehe mehr dazu in: Fichte: Grundziige des
gegenwidrtigen Zeitalters, Dritte Vorlesung, S. 428—442.

19 Ebd.,S. 429.

20 Den Gattungsbegriff Fichtes legt Alexander Aichele in seiner Einleitung zu
den Reden an die deutsche Nation mit Bezug auf Emil Lask (1902) dar:

16

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

Der Bildungsbegriff der Aufklarung habe diesen Zweck nicht zu errei-
chen vermocht, was auf die fehlende Ausrichtung des Willens und somit
des Seins der Zoglinge auf ein Ganzes zurtickzufithren sei.** Die Natio-
nalerziehung Fichtes hingegen

»fuhrt die hohere Vaterlandsliebe, das Erfassen eines irdischen Lebens
als eines ewigen, und des Vaterlandes, als des Trigers dieser Ewigkeit,
und, falls er in Deutschen aufgebaut wird, die Liebe fiir das deutsche
Vaterland, als einer seiner notwendigen Bestandteile unmittelbar in sich
selber; und aus dieser Liebe folgt der mutige Vaterlandsverteidiger, und
der ruhige und rechtliche Biirger von selbst. «**

Der Zweck der Nationalerziehung bestehe also darin, die Nation zu er-
halten, indem die Zoglinge zu Biirgern samt einer die Nation erhaltenden
Gesinnung ausgebildet werden. Sie sollen nach Fichte hierzu mit einer
unumstofslichen, immer funktionierenden Tuchtigkeit ausgestattet wer-
den und sollen so jederzeit im Stande sein, im Sinne der Nation zu agie-
ren. Die Ausbildung ihrer Krifte dient nur diesem einen Zweck, muss
aber durch den Staat sichergestellt werden, damit dieser von jener profi-
tieren kann. Der Burger soll anhand der Bildung eine Brauchbarkeit und
Niitzlichkeit fiir den Staat entwickeln. Der Einzelne als allgemeines Ge-
sellschaftswesen, das seine Individualitat vollends ablegt und zum Staats-
buirger wird, steht in Fichtes Denken im Vordergrund.

Nicht nur fordert er eine Unterordnung des Individuums unter den Pri-
mat dessen, was er Gattung nennt. Er ist auch bereit, auf den Einzelnen in-
sofern einzuwirken, dass dieser nur in bestimmter, dem Staat forderlicher
Weise agiere. Solches Wirken ist dann nicht etwa, wie vom Humanismus
gefordert, durch die freie Einsicht des Einzelnen gegeben, sondern in einer
bestimmten Form gefordert — der Einzelne soll zu bestimmter Denk- und
Handlungsweise erzogen werden. Kurz: Zuléssig sind nur jene Formen
menschlichen Agierens, die fiir den Staat forderlich sind, und staatsbiir-
gerliche Erziehung solle gerade dies sicherstellen. Die Nationalerziehung
Fichtes macht dies jedoch nicht zum Resultat kritischer Reflexion des
Staates und seiner Zwecke, sondern fordert rein affirmative Bezugnahme
auf den Staat. Daruber hinaus zeigt sich hier die Schule als Ort der reinen
Herstellung untertaniger Gesinnung, wodurch sie zum Instrument zur Re-
produktion jedes staatlichen Systems missbraucht werden kann. Es muss
nicht eigens dargelegt werden, dass all dies mit den eingangs skizzierten
demokratischen und freiheitlichen Bildungszielen nicht zu vereinbaren ist.

»Demzufolge bezeichnet Fichtes Begriff der Gattung seiner Form nach ein
Ganzes, dessen Teile erst durch die Zugehorigkeit zum Ganzen Identitit
besitzen und daher als solche nicht unabhingig vom Ganzen bestehen
konnen. « (S. XXXVII)
21 Fichte: Grundziige des gegenwiirtigen Zeitalters, Dritte Vorlesung, S. 429ff.
22 Fichte: Reden an die deutsche Nation, S. 150.

7

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE
2.1.2 Johann Gottfried Herder

Schon Johann Gottfried Herder, der gemeinhin als Begrinder des
deutschsprachigen neuzeitlichen Bildungsgedankens angesehen wird,
reflektiert in seinen Schulreden die Relevanz formeller Bildung fir die
Krifte des Einzelnen und erklirt diese fiir unverzichtbar fiir jede holisti-
sche Bildung.*» Herder erkennt die Relevanz der Schule vor allem darin,
dass sie als Institution der sich weiterentwickelnden Wissenschaft das
systematische Lernen der Einzelnen gewdhrleistet. Sie ist Medium der
Aneignung humanistischer Traditionen, die sich zwar dem Nationenbe-
griff entziehen, die Herder aber durchaus als Prinzipien und Formen be-
stimmter Lebensweisen versteht.

Er wendet sich hierbei explizit gegen jede Romantisierung der Bildung
als eines durch eine unbestimmt-idsthetische Welt sich selbst vollziehen-
den Prozesses. Dies ist insofern beachtlich, als gerade Herder die dsthe-
tische Bildung durch die Kiinste als das hochste Gut zur holistischen Bil-
dung des Menschen erkennt. Durch sinnliche Erfahrung entwickele der
Mensch Selbst- und Weltverhiltnisse und bilde sich gerade so in huma-
nistischer Perspektive — Empfinden sei nach Herder schon entscheiden-
der Bestandteil von Erkennen und somit schon begriffliches Verstehen,
das zunichst ausgebildet werden miusse. Hierin liegt der zentrale As-
pekt seiner Kritik gegen jenen romantischen Bildungsgedanken, der mit
schon voraussetzungsreichen Annahmen agiere. Herder betont in all sei-
nen Schriften die Weltgebundenheit des Menschen, die Notwendigkeit
der Anbindung des Einzelnen an andere Menschen sowie an tradierte
Lebensformen. Die Auseinandersetzung mit diesen sei entscheidend fiir
jede Selbstvergegenstindlichung und somit zentral fur Selbstverhaltnisse.
Hier verorte sich der Mensch in der Welt, was nicht weniger sei als die je
eigene Deutung und Bewertung solcher gemeinsamer Formen.>+ Solche

23 Freilich ist Herders ganzen Werk vom Bildungsgedanken durchzogen.
Nicht nur wird der Bildungsbegriff als philosophische Kategorie mit seinen
unterschiedlichen Aspekten beleuchtet, auch setzt sich Herder immer wieder
explizit mit der schulischen Bildung und der Rolle der Schule iiberhaupt
auseinander. An dieser Stelle wird nur Herder Gedankengang zur schulischen
Bildung in seinen Schulreden besprochen, weil er hier reflektiert, inwiefern
zweckgerichtete Bildung in der Schule zu einem ganzen Bildungsprozess
beitragen kann. Eine herausragende Studie zu Herders Bildungstheorie
liefert Nicole Welter (2003): Herders Bildungsphilosophie. Sankt Augustin:
Gardez.

24 Vgl. Johann Gottfried Herder (1994): Vom Erkennen und Empfinden der
menschlichen Seele. In: Werke, Bd. IV, Frankfurt a. M.: Deutscher Klassiker
Verlag, S. 327ff. Die Rede von der Seele muss so verstanden werden, dass
all diese Prozesse im Inneren, also im Bewusstsein des Einzelnen vollzogen
werden. Hierbei erfahre sich der Einzelne in bestimmter Weise, er erlange

18

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

Tradition sei nicht etwa auswahlbar, sondern schon immer Lebenspra-
xis des Menschen und gerade so Inhalt dessen, was er Humanitdt nennt.
Sie ist vermittlungsbedurftig, wird nicht nur durch die Schule, sondern
auch gerade in anderen sozialen Kontexten unmittelbar und hierbei gera-
de durch Gewohnung an Denk- und Handlungsvollziige vollzogen. »So
lernen wir Sprache und Lebensart, so bilden wir unsere Vernunft und
gewohnen uns zu Sitten und Kiinsten [...]«.>s Zu Traditionen gehorten
neben Sitten oder bestimmten anerkannten Prinzipien auch gerade Wis-
senschaft und Kiinste, deren Anerkennungswiirdigkeit sich als Tradition
zeige und der Lehre bediirfe.

»Aus heiler Haut konnen uns zwar Geschwiire, Kropfe und Beulen
wachsen; aber nicht Wissenschaften und Kiinste. Was wir wissen, wis-
sen wir durch andere; was wir gebrauchen und zu brauchen selbst ler-
nen miissen, haben andre erfunden; das ganze menschliche Geschlecht
ist gewissermafSen eine durch alle Jahrhunderte fortgesetzte Schule, und
ein neugebornes Kind, das plotzlich dieser Schule entnommen, das die-
ser Kette des Unterrichts entrissen, auf eine wiiste Insel gesetzt wiirde,
wire mit allem seinem angebornen Genie ein armes Tier, ja in zehnfa-
chem Betracht elender als die Tiere.«*¢

Kurz: Bestimmte Prinzipien der Praxis menschlichen Lebens und hierin
gerade Kategorien wie Wissenschaft und Kunste erschlieflen sich nicht
ohne weiteres, sie sind vermittlungsbedurftig. Sie bediirften der Leh-
re durch kundige Lehrer, die jungen Menschen die Grundsitze und Be-
griffe nahebringen. Gerade hierbei wiirden diese Groffen menschlichen
Daseins durch die Schule erhalten und im Vollzug ihrer Thematisierung
weiterentwickelt und »so dienen sie [die Schulen, A. A.] ferner zur Klar-
beit und Richtigkeit der Wissenschaft, zu ihrer Ausbildung und allmdb-
ligen Vervoll-Kommung. «*7

durch Bildung Wissen um seine Verfasstheit, erkenne, dass er es ist, der
diese Bildung vollziehe. Zugleich erkenne er, dass er auf seine individuelle
Art empfinde und erkenne, er erfihrt also von sich als einem Ich. Hierzu
erortert Herder das Verhiltnis von Erkennen und Wollen und erliutert:
»Alle Empfindungen, die zu einer gewissen Helle steigen, [...] werden
Apperzeption, Gedanke; die Seele erkennet, daf$ sie empfinde. Was nun auch
Gedanke sei, so ist in ihm die innigste Kraft, aus Vielem, das uns zustromt,
ein lichtes Eins zu machen, [...] eine Art Riickfiibrung merkbar, die am
hellesten fiihlet, daf§ sie ein Eins, ein Selbst ist.« Ebd., S. 354. Auf diesen
entscheidenden Aspekt von Bildung weist auch Hegel in seinem Begriff der
Entfremdung hin, erfasst diesen Prozess gerade in diesem Begriff weniger
harmonisch als noch Herder.

25 Johann Gottfried Herder (1997): Von Notwendigkeit und Nutzen der
Schulen. Schulrede Juli 1783. In: Werke, Bd. 9/2, S. 461.

26 Ebd.,S. 461f.

27 Ebd.,S. 465.

19

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

In seiner Kritik gegen all jene, die die formale Bildung ablehnen, wen-
det sich Herder zudem gegen jede Rede von

»Genie oder Original-Genie, das sich selbst hilft und keines Lehrers
bedarf, von Selbsterfindung, von wunderbarer Ausbildung durch eigne
Kraft und durch unmittelbare Begeisterung geredet und geriihmet, dafS
zu hoffen oder zu befiirchten steht, die Genies oder vielmehr die Men-
schen selbst werden in kurzer Zeit wie Blumen und Bdume aus der Erde
hervorwachsen, und sich blofs durch den Anblick der Sonne, durch Ge-
nufd des himmlischen Taues begeisternde Musen zu Wundergeschopfen
der Natur bilden, die uns jene gliickliche Fabelzeit wiederbringen kon-
nen, in welchem alles von selbst erwuchs, und die Lebensschwangre
Erde alles was wir sehen ohne Samen erzeugte. «**

Herder scheint hingegen davon tiberzeugt, dass erstens jede Erschlie-
Bung von Selbst und Welt des Lernens und somit der direkten Lehre be-
darf. Gerade die zu erwerbenden Inhalte, die zu solcher Erschlieung
fuhren, folgten festen Grundsitzen — sie unterlagen Bewertungen und
konnten so als richtig oder falsch beurteilt werden. Diese Standards zu
vermitteln sei auch Sache der Schule und resultiere somit aus der Ausei-
nandersetzung mit verschiedenen wissenschaftlichen und somit als rich-
tig bewerteten Inhalten. Jede Ablehnung der Schule und somit der Vor-
rang romantischer Bildung wiirde auf Kosten von »Wissenschaft und
Erfahrung«* im engen Sinn der Begriffe, d. h. als begriffliche oder wie
Herder sagt »mitgeteilte«3° und somit gemeinsam geteilter Verarbeitung
von Welt und WelterschlieSung behauptet. Und so gehore »[z]ur Fort-
pflanzung und Festhaltung alles Guten in der Menschbheit, aller Wissen-
schaft, Kunst und Ubung [...] also im weitliufigsten Verstande des Worts,
Schule [...]«3* und man muss schliefSen, dass auch jede verstindige und
vernunftige Fahigkeit, die immer Zweck von Bildung sein will, des sys-
tematischen Lernens bedarf. Herder stellt in zahlreichen seiner Werke,
auch in seinen Schulreden klar heraus, dass er die Romantisierung der
Bildung als sich selbst vollziehenden Prozess weder als angemessen noch
als zweckgemafs ansieht. Hierbei erkennt er die Relevanz von Schule als
Institutionen der Forschung und Lehre und zugleich als Ort des syste-
matischen Lernens des Einzelnen, durch das ein kontrollierter und so-
mit bewusster Zugriff auf den eigenen Verstand und die eigene Vernunft
zu gewihrleisten ist.

28 Ebd.,S. 459.
29 Ebd.,S. 460.
30 Ebd.,S. 461.
31 Ebd.,S. 462.

20

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM
2.1.3 Wilbelm von Humboldt

Die vielzitierte Bildungstheorie Wilhelm von Humboldts gibt den be-
grifflichen Mafsstab der Auseinandersetzung mit dem Bildungsbegriff
vor. Humboldt stellt das anthropozentrische Moment jeder Bildung ins
Zentrum seiner bildungstheoretischen Studien und diskutiert all jene
Stichworte, die fur jede auch heutige Bildungstheorie unverzichtbar sind,
wie etwa Individualitit und Selbsttditigkeit, die Zwecke holistischer Bil-
dung sind.

Fiir diese Untersuchung ist vor allem das Verhiltnis zwischen holisti-
scher Bildung des Einzelnen und einer auch funktionalistischen Bildung,
die der Integration der Einzelnen in die Welt dient, wichtig. Wihrend ers-
tere sich jeder dufSeren ZweckmaifSigkeit entzieht, ist fiir letztere gerade
diese ZweckmafSigkeit entscheidend. Humboldt erortert dieses Verhiltnis
in seinen politischen Schriften, die stark mit den bildungstheoretischen
Uberlegungen verwandt sind. Er reflektiert hierin das Spannungsverhalt-
nis zwischen diesen beiden Aspekten von Bildung und zieht daraus Kon-
sequenzen fiir seinen Begriff des staatlichen Bildungs- und Erziehungs-
auftrags. Staatlich institutionalisierte Bildung in der Schule habe ein
direktes Verhaltnis zum Staat, sie sei so auf diesen ausgerichtet. Sie solle
den Einzelnen auf das Leben in Gesellschaft und Staat vorbereiten und
miisse so auch funktionalistische Kompetenzen und Fihigkeiten vermit-
teln. Die Gefahr der rein instrumentellen Ausbildung des Einzelnen sei
hier unweigerlich gegeben — dies sei bei staatlichen Bildungsanstrengun-
gen zu reflektieren. Humboldts eigener Schluss aus dieser Verwiesenheit
von Schule und Staat ist, dass die schulische Bildung zu begrenzen sei, d.
h. konkret, dass ihr Zweck eine allgemeine Bildung an mannigfaltigen
Gegenstanden sei, nicht eine Bildung des Einzelnen zum Birger, die im-
mer eine gewisse Einformigkeit zur Folge habe.

2.1.3.1 Bildung als normative Kategorie

Bildung ist nach Humboldt eine entscheidende Kategorie menschlichen
Daseins. Sie ist das wesentliche Spezifikum menschlicher Existenz, die,
wie er sagt, insofern besondere Wertigkeit erfahrt, als wir ihr » Wiirde«32
zusprechen. Bildbarkeit mache die Menschen wesentlich aus — Hum-
boldt stellt mit seinem Bildungsbegriff die Frage nach den Bedingungen
der Moglichkeit von » Menschenbildung«33 und setzt sich hierin mit der

32 Wilhelm von Humboldt (1960): Uber den Geist der Menschbeit. In: Werke
in fiinf Binden, Bd. 1, Darmstadt: WBG, S. 507.

33 Wilhelm von Humboldt (1964): Der konigsberger und der litauische
Schulplan. In: Werke in fiinf Bianden, Bd. 4, Darmstadt: WBG, S. 175.

21

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Frage auseinander, was das genuin Menschliche konkret sei. Er diskutiert
Bildung so in humanistischer Perspektive, d. h. er fragt nach der Rolle
dieser Kategorie fiir das Menschsein tiberhaupt.

Als Spezifikum menschlicher Existenz sei Bildung auf das gute Leben
ausgerichtet und somit eine normative Kategorie. Bildung meine, sein
Wirken in der Welt nach einem hoheren Ziel, oder einem »absoluten
Maassstab«3+ auszurichten, oder um es weniger radikal auszudriicken,
sein Denken und Handeln tiberhaupt nach bestimmten, als richtig aner-
kannten Grundsitzen auszurichten. Fiir Humboldt ist solche Forderung
an den Menschen nicht etwa nur dufSeres Erfordernis, sondern inneres
Bediirfnis. Der Mensch sei seiner Natur nach gerade so bestimmt, dass er
nicht nur der Naturnotwendigkeit oder nur bedingten und somit relati-
ven Zwecken unterworfen sein mochte. Vielmehr gehe es darum, »einen
einzigen Standpunkt zu finden, aus welchem sich alles vergleichen und
alles beurtheilen lasst.«35 Solcher Standpunkt sei ebenfalls nicht Resultat
von Naturnotwendigkeiten, sondern der freien Einsicht des Menschen,
die sich durch Bildung entwickle.

Dieser Standpunkt sei das Selbstverstindnis des Menschen von sich
als das, was Humboldt Geist nennt. In seiner zugegebenermafSen recht
kurzen Auseinandersetzung mit diesem Begriff zeigt er, dass er hierun-
ter die menschliche Besonderheit versteht, in Auseinandersetzung mit
Erkenntnisanspriichen, Sinn, Moral oder etwa auch Asthetik sich selbst
zu begreifen und in der Folge in der Welt zu agieren. Hierbei wirke der
Mensch von einer bestimmten Warte aus, habe hierbei immer das Be-
diirfnis nach dem guten Leben zu streben, jenseits seiner auch wirken-
den triebhaften Natur auf der einen Seite und der funktionalen Rollen in
der Welt auf der anderen Seite. Sich als Geistwesen zu begreifen, bedeu-
te seine Wiirde zu realisieren und sich die umgebende Welt zu eigen zu
machen. Von dieser Warte der Selbsterkenntnis, die alle Menschen nach
Humboldt vereinte und deshalb Humanitit heifSe, soll das menschliche
Dasein im Vollzug der Bildung erkannt und beurteilt werden. Die Kon-
frontation des Einzelnen mit dem eigenen Wesen als Geist im Vollzug
der Bildung, zeige diesem,

»dass es [d. i.: der Geist] in allen, trotz der Verschiedenheit ihres Cha-
rakters, zugleich die allgemeine Menschheit erhoht und die besondere
Eigenthtimlichkeit starkt [...]; er [der Mensch] erkennt daran, dass nur
dies der gemeinsame Mittelpunkt ist, aus welchem die ganze Menschheit
zugleich erkannt, beurtheilt und gebildet werden kann. «3¢

Sich zu bilden bedeutet in diesem humboldtschen Verstindnis somit nicht
weniger, als das eigene Menschsein zu realisieren, womit gleichzeitig die

34 Humboldt: Uber den Geist der Menschbeit, S. 507.
35 Ebd.,S.s11f.
36 Ebd.,S. 514.

22

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

Frage nach der Relevanz von Bildung fiir das menschliche Dasein beant-
wortet wire. Sie bekommt in ihrer holistischen Form eine zentrale Stel-
lung, da sie nach Humboldt das einzig Absolute zu ihrem Zweck hat:
Den Menschen und sein Dasein in Wiirde. Soll der Mensch im Vollzug
seiner Bildung so

»Etwas aufsuchen, dem er, als einem letzten Ziele, alles unterordnen,
und nach dem er, als nach einem absoluten MafSstab, alles beurteilen
kann [...], kann er [dies] nicht anders, als [es] in sich selbst finden, da in
dem Inbegriff aller Wesen sich nur auf ihn allein alles bezieht.«37

Mit diesem Bildungsverstindnis stellt Humboldt in unmissverstandlicher
Weise heraus, dass es nicht etwa auf funktionalistische Lebenstiichtig-
keit oder Tauglichkeit fiir eine dufSere Welt verengt werden diirfe. Durch
sie soll der Mensch nicht etwa utilitaristischen Anforderungen angepasst
werden. Bildung beziehe sich auf den ganzen Menschen, der sich in sei-
nem Menschsein »weder auf seinen augenblicklichen Genuss, noch auf
sein Gliick tiberhaupt [beziehe], da es vielmehr ein edler Vorzug seiner
Natur ist, den Genuss verschmihen und das Gliick entbehren zu kon-
nen [...]«.3% Sich als Wesen zu verstehen, dass zu solch auch normati-
ver Lebensweise imstande ist, bedeutet dann ein wiirdevolles Lebens als
Mensch in humanistischer Perspektive zu fithren — gerade diese Entwick-
lung des Selbstbezugs des Menschen »ist nichts anderes als der Prozess
der Bildung, den Humboldt als schlechterdings grundlegende Existenz-
weise begreift.«3

2.1.3.2 Individualitit als Selbstbezug

Soll der Mensch aber »ein letztes Ziel, einen ersten und absoluten
Maassstab aufsuchen, [...] muss dies Letzte [...] eng und unmittelbar
mit seiner innern Natur verwandt seyn.«* Die Ausrichtung des Selbst
nach absoluten Maf3stiben oder Prinzipien bedeutet auch nach Hum-
boldt, dass diese das Selbst des Einzelnen bestimmen, sie haben eine enge
Bindung zum Vollzugssubjekt. Solche Ausrichtung des Selbst konne nicht
von aufSen diktiert oder gefordert werden. Thre Notwendigkeit miisse aus
dem Einzelnen selbst entspringen und konne dem Menschen nicht etwa,
als rein aufSere Pflicht auferlegt werden. Sie musse ihm zur zweiten Natur
oder auch zur Disposition geworden sein, fiir ihn einen absoluten Wert
haben und gerade deshalb verpflichte Wirkung auf den Einzelnen haben

37 Ebd.,S. 507.

38 Ebd.

39 Georg Zenkert: Wilbelm von Humboldts Bildungstheorie als Anthropologie,
Pidagogische Rundschau, (5/2017), S.451-482.

40 Humboldt: Uber den Geist der Menschbeit, S. 506.

23

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

— eine Wirkung, die nur der Einzelne selbst diesen verleiht. »Es ist daher
ein Irrtum, wenn man den einzelnen Gattungen menschlicher Thitigkeit
besondre Gesetze vorschreibt, durch deren Befolgung sie zugleich der all-
gemeinen Wiirde der Menschheit getreu bleiben sollen.«# Der Einzelne
miisse im Bildungsprozess die Richtigkeit oder Anerkennungswiirdigkeit
solcher Maf3stibe erkennen, sie gerade aus dieser selbst gewonnen Ein-
sicht realisieren. Nur insofern gewinnen solch absolute MafSstiabe ihre
Legitimitit fiir den Einzelnen als Pflicht gegen sich selber. Die eigenen
Vollziige nach absoluten MafSstiben auszurichten, bedeutet so einen en-
gen Selbstbezug, insofern der Einzelne hierin mit solchen MafSstiben
identifiziert ist und er sich diesen deshalb verpflichtet. »Was nicht von
dem Menschen selbst gewahlt, worin er auch nur eingeschriankt und ge-
leitet wird, das geht nicht in sein Wesen tiber, das bleibt ihm ewig fremd,
das verrichtet er nicht eigentlich mit menschlicher Kraft, sondern mit
mechanischer Fertigkeit. «#+*

Ein solches Ich, das die Anerkennungswiirdigkeit erster Zwecke aus
freier Erkenntnis begreifen und sich so in seinem Menschsein realisieren
wolle, benotige »die Energie einer lebendigen Kraft [...]«.#* Im Begriff
der Kraft expliziert Humboldt die Bedingung solcher Selbstbezugnahme,
die sich im Streben nach absoluten MafSstiben zeige. Sie muss hier auch
in empirischen Erscheinungsform als besondere Talente oder Fahigkei-
ten aufgefasst werden, die es individuell zu entfalten gilt. Diese Krafte
seien dem Einzelnen eigen, sie betreffen sein Selbst nicht nur unmittel-
bar, sie machen ihn als solches Selbst uberhaupt aus. Diese Krifte wer-
den gewissermafSen als Dispositionen entfaltet und sind gerade Inhalt je
eigener Individualitdt — wie etwa moralisch-ethische Ansichten, astheti-
sches Gefiihl etc., die besondere Denk- und Handlungsvollziige des In-
dividuums wesentlich bestimmen. Sie sind also konstitutive Formen der
Individualitidt und gerade deshalb nicht von dieser abzutrennen, sie ma-
chen den besonderen Charakter des Einzelnen aus. Aus ihnen resultie-
rende Denk- und Handlungsvollziige sind gerade dadurch gekennzeich-
net, dass sie aus dem engen Selbstverhiltnis des Individuum entspringen.
Das Individuum und die besondere Form seiner je eigenen Ausrichtung
auf das Richtige oder das Gute qualifizieren solche Handlung als die je
eigene Handlung.

Humboldt erkennt aber gerade in seinem Begriff der Kraft als »po-
sitives Potenzial«,* das den Charakter des Einzelnen auszeichnet, dass

41 Ebd,S. 512.

42 Wilhelm von Humboldt (1960): Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der
Wirksamkeit des Staates zu bestimmen. In: Werke in fiinf Binden, Bd. 1,
Darmstadt: WBG, S. 77.

43 Humboldt: Uber den Geist der Menschbeit, S. 512.

44 Zenkert: Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie als Anthropologie, S.

473

24

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

solche Entfaltung des Selbst noch eine Bedingung hat. Soll der Einzelne
sich namlich bestimmte Prinzipien oder Grundsitze in freier Entfaltung
dispositionell zu eigen machen und sollen gerade solche Dispositionen
seinen individuellen Charakter auszeichnen, muss der Einzelne die Notz-
wendigkeit dieser fiir sein individuelles Dasein erkennen. In seiner Skiz-
ze Uber den Geist der Menschbeit spricht Humboldt mit dem Begriff der
Kraft gerade diesen Bedeutungsaspekt der Kraft als aristotelische enér-
geia an. Nach diesem Bedeutungsaspekt meint Kraft die potenzielle Fa-
higkeit, aus eigenem Antrieb oder eigenem Willen in bestimmter Weise
zu wirken, auch wenn andere Vollziige moglich wiren. Solche lebendige
Kraft im Einzelnen meint nach diesem Bedeutungsaspekt tiberhaupt die
Voraussetzung je eigenen Handelns und ist so, nach Humboldt, die Be-
dingung geistiger Selbst-, aber auch Weltbezugnahme. Erst durch solche
enérgeia gebe es tiberhaupt die entscheidende »Selbstthatigkeit«,+ die
bedeute, dass es »nichts Fritheres mehr giebt, von dem es abhienge, und
woraus es also begriffen werden konnte. «#¢ Die notwendige Bedingung
von Denk- und Handlungsvollziigen sei erst durch solche Kraft des In-
dividuums selbst gegeben. Solche selbsttitigen Vollzuge sind so »nichts
bloss aus der dussern Natur Hergenommenes«,* sondern Folge je eige-
ner Kraft oder eigenen Willens der Individuen, die diesen ihre Relevanz
fur ihr je besonderes Leben verleihen, d. h. diese bewusst realisieren. Erst
solche lebendige Energie, die sich dadurch auszeichnet, dass der Einzel-
nen die Dringlichkeit seiner je eigenen Vollziige verspiirt, zeichne das je
eigene, individuelle und somit selbsttatige Wirken in der Welt aus.

Solche Selbsttitigkeit unterscheide sich nicht vom Individuum und ist
gerade so gegen nur schematische Vollziige abzugrenzen. Der Einzelne
ist unmittelbar durch seine Selbsttatigkeit konstituiert, oder anders ge-
sagt, er ist wer er ist, und er denkt und handelt in der besonderen Wei-
se seiner Individualitit durch diese besonderen Krifte, die er innerhalb
des holistischen Bildungsprozesses entfaltet — gerade hierin realisiert sich
der Einzelne als Individuum und somit seine Humanitat. Mit Humboldt
kann man so sagen, dass der Einzelne qua eigener Krifte selbst tatig ist —
er zeigt sich gerade hierin als freies Individuum, da er sich selbst zu Voll-
ziigen verpflichtet, die ihm notwendig erscheinen. Solche Selbsttitigkeit
durch die eigenen Krifte ist dann verstanden als selbst auferlegte Pflicht
zu einer bestimmten Denk-, Urteils- und Handlungsweise.

Nicht ein aufSeres Urteil oder reine Naturnotwendigkeit entscheidet so
im humboldtschen Begriff der Kraft tiber die Angemessenheit bestimm-
ten individuellen Soseins, sondern nur und ausschliefSlich das Individu-
um selbst qua seiner frei entwickelten Einsicht. Dies wiederum bedarf

45 Humboldt: Uber den Geist der Menschbeit, S. 510.
46 Ebd., S. s1of.
47 Ebd.,S. 510.

25

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

nach Humboldt einer gewissen Lebensenergie und somit des Gefiihls der
Involviertheit, die freilich nur in Freiheit entfaltet werden kann.

Die Relevanz des Begriffs der Kraft zeigt sich dort, wo das Individu-
um in der Welt wirksam ist. Es soll, in bestimmter Weise, in Ubereinstim-
mung mit sich selbst agieren und gerade so durch je eigene oder eben
individuelle Handlungsvollziige in der Welt sichtbar sein und in diesem
Vollzug seine vorrangige Stellung in der Welt begreifen. Der Einzelne er-
fahre sich in diesem Selbstverstindnis, so meint Humboldt, nicht der
Welt unterworfen, sondern als erster Zweck der Welt. Hier soll der Ein-
zelne aktiv wirken, d. h. selbsttitig sein und sich als ein besonderes Indi-
viduum mit je eigenen Denk- und Handlungsvollziigen zeigen. Vor dem
Hintergrund des Menschseins als Potenzialitdt ist dieser Bedeutungsas-
pekt der Kraft entscheidend, da sich gerade hierin Humboldts Forderung
nach freier Entfaltung der Individualitit in ihrer ganzen Radikalitét er-
offnet. Eben dies zeigt sich im humboldtschen Ansatz als das wesentliche
Moment des fur die Bildung entscheidenden Weltbezugs.

2.1.3.3 Individualitit als das Erste im Weltbezug

Die humboldtsche Bildungstheorie reflektiert im Begriff der Individuali-
tt, die uber ganz eigene Krifte verfiigt, das Wesen des Menschen als Po-
tenzialitdt, oder anders gesagt als Moglichkeit je eigenen Werdens oder
Soseins in der Welt. Der Mensch zeichne sich gerade durch solches Po-
tenzial aus, konne ein eigenes Selbst entwickeln und sich hierbei allge-
meine Grundsitze dispositionell zu eigen machen. Solches Potenzial als
wesentliches Merkmal bildbarer Wesen ist entscheidend, weil sich hier-
in gerade das zeigt, wodurch der Einzelne als Individuum jeweils selbst
zum oben ausgefuhrten Selbstverhiltnis als Mensch komme und erst als
solcher selbsttatig sein konne. Erster Zweck von Bildung sei daher die
Entfaltung der Individualitit als je spezifische Besonderheit des Einzel-
nen. Die Betonung der Individualitat darf jedoch nicht nur verstanden
werden als die Erorterung eines noch opaken Charakterkerns, den es zu
zeigen gilt. Auch wenn ein solcher Charakter Resultat jedes Bildungs-
prozesses sein miisse, entziehe sich ein solches Sosein der theoretischen
Diskussion. In der humboldtschen Bildungstheorie geht es vielmehr um
die Bildbarkeit des Menschen tiberhaupt, um die Moglichkeit der Ent-
wicklung eigener Individualitit jenseits ihrer inhaltlichen Bestimmung.
Im Vordergrund steht so der Mensch mit seiner Potenzialitit zu werden,
der er sein soll.

Dieses Verstandnis von Individualitit sei gerade da relevant, wo der
Einzelne in Relation zur Welt stehe. Fiir den Vollzug von Bildung als Ent-
faltung je eigener Krifte sei der Weltbezug unverzichtbar — der Einzel-
ne misse in Wechselwirkung mit der Welt treten. »Da jedoch die blofle

26



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

Kraft einen Gegenstand braucht, an dem sie sich iiben, und die blosse
Form, der blosse Gedanke, einen Stoff, in dem sie, sich darin auspragend,
fortdauern konne, so bedarf auch der Mensch einer Welt ausser sich. «#®

Diese dufSere Welt sei jedoch keineswegs als ein Ort zu verstehen, an
dem sich der Mensch in eine Gesellschaft oder in einen Staat integrie-
re. Die Welt ist vielmehr eine Summe mannigfaltiger Objekte,# an de-
nen die Individualitat entfaltet werden konne, d. h. der Mensch erlange
an ihnen »innere Veredelung und Verbesserung« und werde so »in sich
frei und unabhingig [...]«.’° Die Welt gabe dem Menschen die Gegen-
stinde, die es braucht, um in ihrer geistigen Verarbeitung seine Krifte
herauszubilden - sie ist also Ort, Rahmenbedingung, in gewisser Hin-
sicht auch Mittel der Entfaltung der Individualitat. Der Einzelne soll in
seinem tatigen Wirken in ihr alle Formen menschlicher Erkenntnisvoll-
ziige erfahren, denn

»in ihm sind mehrere Fihigkeiten, ihm denselben Gegenstand in ver-
schiedenen Gestalten, bald als Begriff des Verstandes, bald als Bild der
Einbildungskraft, bald als Anschauung der Sinne vor seine Betrachtung
zu fiithren. Mit all diesen, wie mit ebensoviel verschiedenen Werkzeugen,
muss er die Natur aufzufassen versuchen, nicht sowohl um sie von allen
Seiten kennen zu lernen, als vielmehr um durch diese Mannigfaltigkeit
der Ansichten die eigene innewohnende Kraft zu stirken, von der sie nur
anders und anders gestaltete Wirkungen sind. «5

Ziel solcher »Wechselwirkung« zwischen Welt und Individuum sei so
»die hochste und proportionirlichste Bildung seiner Krifte zu einem
Ganzen.«5* Der sich bildende Einzelne soll sich also in Konfrontation
mit der Welt begeben. Er soll aus ihr die Impulse seiner sich entwickeln-
den Kraft ziehen und diese zu eigenen geistigen Werkzeugen machen.

» Auch wenn Humboldt hier ausdricklich von einer Wechselwirkung
spricht, ist diese Beziehung asymmetrisch angelegt.«5> Die Welt ist nam-
lich zu verstehen als reine Rahmenbedingung individueller Bildung — ihre
Rolle ist somit in entscheidender Weise relativiert. Zweck von Bildung
darf nimlich nicht sein, den Finzelnen an die Erfordernisse der Welt an-
zupassen, sondern die Welt gerade in Bezug auf die Bedingung der Mog-
lichkeit holistischer Bildung zu befragen. Nicht die Individuen miissen
einer institutionellen Welt und ihren Anforderungen geniigen und sich

48 Humboldt: Theorie der Bildung des Menschen, S. 2335.

49 Vgl ebd.

so Ebd.

st Ebd.,S. 237.

52 Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des
Staates zu bestimmen, S. 64.

53 Georg Zenkert: Was ist Erziehungsphilosophie? Pidagogische Rundschau,
(4/2023), S. 476.

27

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

dieser tauglich machen. Das Verhiltnis ist vielmehr umgekehrt: Die Welt
und ihre Institutionen missen sich daraufhin befragen lassen, ob sie dem
Menschen und seiner freien Entfaltung gentigen konnen. Nicht also die
Tauglichkeit fiir eine institutionelle Welt ist erster Zweck von Bildung,
sondern die Moglichkeit des Individuums, in der Welt holistische Bil-
dung zu vollziehen und gerade in diesem Vollzug der Welt »die Gestalt
seines Geistes aufzudriicken [...].«5* Gerade hierin erklart sich dann der
Begriff der Wechselbeziehung: Ist die Welt Stimulans der geistigen Krifte
des Einzelnen und Bedingung individueller Bildung, ist der Einzelne vor
die Herausforderung gestellt, dieser Welt seine geistige Eigenart zu zeigen
und sie zu pragen. Die Einzelnen miissen sich in ihr als Individuen zeigen,
in ihr gewissermafen in ihrem Sosein erscheinen und sie gerade dadurch
gestalten. Dies ist in der humboldtschen Bildungstheorie der Garant da-
fiir, dass der Einzelne in seiner Individualitit als erster Zweck weltlicher
Praxis realisiert wird. Der von ihm also zuvor erkannten Gefahr der Ins-
trumentalisierung des Einzelnen als reines Subjekt zugunsten der Struk-
turen der institutionellen Welt stellt Humboldt so ein Individuum ent-
gegen, dass sich durch seine Bildung als erster Zweck des Weltbezugs
versteht und sich gerade so diesen weltlichen Tendenzen entgegenstellt.

Freilich stellt solche Einsicht Anforderungen an den Einzelnen. Der
humboldtsche Bildungsprozess fordert eine gewisse Entfremdung, was
in den sehr allgemeinen humboldtschen Ausfuhrungen besagt, die dufSe-
ren Gegenstande der Welt in sich aufzunehmen, sich hierbei »nicht [...]
selber [zu] verliere[n], sondern vielmehr von allem, was er ausser sich
vornimmt, immer das erhellende Licht und die wohltitige Warme [der
Welt, A. A.] in sein Innres [...] zuriickstrahle. «55

Der Einzelne entfalte also in der Auseinandersetzung mit einer ihm
fremden Welt seine Individualitit, indem er seine Krifte entwickle. Er er-
lange hierbei zugleich ein Selbstverstindnis als ersten Zweck jeden Weltbe-
zuges und prige gerade so die Welt und ihre Strukturen. Bedingung solcher
Entwicklung des Einzelnen sei die Mannigfaltigkeit der zu verarbeitenden
Gegenstiande und somit ihrer unterschiedlichen Modi menschlicher Er-
kenntnismoglichkeiten. Zu verhindern sei die Einférmigkeit solch mensch-
licher Entwicklung, die nicht nur die Krifte in ihrer besonderen Auspra-
gung schwiche, sondern auch die Kraft als enérgeia — was Konsequenzen
fiir die humboldtschen Reflexionen formeller, schulischer Bildung hat.

54 Humboldt: Theorie der Bildung des Menschen, S. 237.

55 Humboldt: Theorie der Bildung des Menschen, S. 237. In dieser allzu
metaphorischen Formulierung scheint es Humboldt darum zu gehen, die
dufleren Strukturen der Welt in einer Weise zu verarbeiten. »Denn nur die
Welt umfasst alle nur denkbare Mannigfaltigkeit, und nur sie besitzt eine
so unabhingige Selbstandigkeit, dass sie dem Eigensinn unsres Willens die
Gesetze der Natur und die Beschliisse des Schicksals entgegenstellt.« Ebd.

28

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM
2.1.3.4 Grenzen staatlich institutionalisierter Bildung

Humboldts problematisierender Blick auf den Staat bezieht sich auf
Staatsformen, wo sich der Staat nicht etwa, wie die antike Polis, als die
Institutionalisierung von schon bestehenden »Sittengesetzen« des Vol-
kes zeigt.

»]Jene Staaten waren Republiken, ihre Anstalten dieser Art Stiitzen der
freien Verfassung, welche die Buirger mit einem Enthusiasmus erfull-
te, welcher den nachteiligen Einfluss der Einschriankung der Privatheit
minder fiithlen, und die Energie des Charakters minder schidlich wer-
den liess. «5¢

In antiken Staaten habe es ein direktes, wahres Verhaltnis zwischen Biir-
ger und staatlichen Institutionen gegeben. Letztere seien die Institutiona-
lisierung des Willens des Volkes und reprisentierten diesen in besonderer
Weise — es gebe hier ein direktes Verhiltnis zwischen Staat und Biirger,
das diesen nicht zum Untertanen mache. Anders verhalte es sich jedoch
in der Monarchie, in der es, nach Humboldt, ein solches Verhaltnis jen-
seits der Rolle des Einzelnen als Untertan nicht giebt. Die Trennung zwi-
schen Staat und Biirger sei hier zu signifikant, wodurch die Gefahr be-
stehe, den Einzelnen nur zu Gunsten des Staates zu instrumentalisieren
und ihn in seinem Menschsein zu degradieren.s” Der Biirger werde hier
durch den Staates geformt, entweder

»durch Zwang [...] oder durch Ermunterung und Beispiel; oder mittel-
bar, indem er [der Staat] entweder der Lage der Burger eine demselben
gunstige Gestalt giebt und sie gleichsam anders zu handeln hindert, oder
endlich, indem er sogar, ihre Neigung mit demselben iibereinstimmend
zu machen, auf ihren Kopf oder ihr Herz zu wirken strebt.«s*

Kurzum: Der (monarchische) Staat neigt in seiner vollen Ausprigung
dazu, den Biirger nach seinem staatlichen Bedarf anzupassen. Solch
staatlicher Zugriff auf die Individuen wiirde diese zu »Untertanen« ma-
chen, die sich gerade darin auszeichnen, dass ihre Krifte durch die staat-
liche Agenda bestimmt und somit gehemmt sind.* Jede Form der Selbst-
tatigkeit wirde hier verschwinden, nicht nur, da es nach humboldtschem

56 Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des
Staates zu bestimmen, S. 104.

57 Siehe hierzu ebd., S. 104f: »In unseren, meistenteils monarchischen Staaten
ist das alles ganz anders. Dann genossen sie auch iibrigens eine grofSere
Freiheit, als wir, und was sie aufopferten, opferten sie einer andern Tatigkeit,
dem Anteil an der Regierung auf. Was die Alten von moralischen Mitteln
anzuwenden mochten, Nationalerziehung, Religion, Sittengesetze, alles
wiirde bei uns minder fruchten, und einen grofSen Schaden bringen.«

58 Ebd.,S. 70.

59 Ebd.,S. 7of.

29

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Ansatz weder ein Selbst gibe noch die Einzelnen im engeren Sinne ta-
tig waren. Die Krifte des Menschen wiirden namlich »nur durch eige-
ne Thatigkeit, eigene Empfindsambkeit, oder eigene Benutzung fremder
Erfindungen gebildet [...]«,% was durch staatlichen Eingriff verhindert
wirde. Gerade dies ist fiir Humboldt nicht weniger als ein Leben in Un-
freiheit,’* was die Menschen zu » Maschinen «%* machen und so ein men-
schenwiirdiges Leben verhindern wiirde.

Vom Staat vorgegebene fremde Lebensvollziige hitten in der Konse-
quenz Auswirkungen auf das Selbstverstandnis der Einzelnen. Ist solches
im humboldtschen Sinne gerade durch die freie Entfaltung der Krafte im
Vollzug gegeben, wiirde die Ausrichtung eigener Krifte nach fremden
Vorgaben die »Energie des Handelns«* des Einzelnen verhindern. Men-
schen, die solch fremden Denk- und Handlungsvollziigen untergeben
sind, wiirden »den Uberrest [ihrer] Selbstthitigkeit gleichsam freiwillig
opfern.«% Solche Einzelnen wiirden nicht jene Selbstverantwortung und
Selbsttitigkeit, verstanden als die Einsicht in die Notwendigkeit eigenen
Denkens und Handelns, entwickeln konnen. »Er glaubt sich der Sorge
uberhoben, die er in fremden Handen sieht, und genug zu tun, wenn er
ihre Leitung erwartet und ihr folgt.«%5 Dies hatte nach Humboldt die
schwerwiegende Folge, dass der Einzelne keinen Begriff und kein Gefiihl
mehr von »Verdienst und Schuld«%¢ hitte. Diese beiden Koordinaten ei-
gener Verantwortung hétten keine regulierende Auswirkungen auf den
Einzelnen, wodurch »nicht allein die Kraft, sondern auch die Giite des
moralischen Willens [...]«,%” der den Einzelnen aus sich selbst heraus ver-
pflichte, erlosche. Jede Form eigens entwickelten Gefiihls von Verdienst
und Schuld, das als Korrektive moralischer Vollziige fungierten, sei auf
den Staat ausgelagert und der Einzelne empfinde so keine dispositionel-
le Bildung an moralische Grundsitze, er hat sie schlicht nicht entwickeln
konnen, da er der Sorge um sie enthoben wurde. Es fehlt also die Erfah-
rung des Selbst als eines zur Selbsttitigkeit Fihigen. Gerade diese Erfah-
rung schaffe erst die Motivation des Einzelnen in individueller Weise zu
wirken. Das heifst: nur Selbsttitigkeit fihrt nach Humboldt zu selbst-
tatigen Menschen.

Eine Schwichung des moralischen Charakters habe weiter Aus-
wirkungen auf das gemeinschaftliche Leben der Biirger, auf das auch
jeder Staat angewiesen ist. Uberall dort, wo sich der Einzelne nicht

6o Ebd.,S.73.

61 Vgl ebd., S. 64ff.
62 Ebd.,S. 72.

63 Ebd.,S. 74.

64 Ebd.

65 Ebd.

66 Ebd.

67 Ebd.

30



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

verantwortlich fuhle, konne es keine »Teilnahme« geben und die »ge-
genseitige Hilfeleistung [wirde] trager.«% Die nach Humboldt zu be-
firchtende Tendenz ist die Schwichung der Nation durch Vereinzelung
ihrer Biirger, die sich weder fiir einander noch fiir ihre Familien oder an-
dere Bindungen verantwortlich fithlten. Das wiinschenswerte Verhalt-
nis des Einzelnen als Biirger zum Staat konne so nicht das eines passi-
ven Konsumenten sein. »Statt dafs die Menschen in Gesellschaft treten,
um ihre Krifte zu scharfen, sollten sie auch dadurch an ausschliessen-
dem Besitz und Genuss verlieren, so erlangen sie Giiter auf Kosten ih-
rer Krifte.«%

Der Staat bediirfe aber einer anderen Gesinnung des Biirgers. Die-
ser miisse in erster Linie Individuum sein und ein Selbstverhiltnis als ei-
nes zu Selbsttitigkeit Fihigen haben; gerade so konne er im Sinne der
Gemeinschaft agieren und zugleich ein wiirdevolles Leben fithren und
gerade so die Belange der Nation befordern — dies gilt es in der staat-
lichen Einflussnahme auf die Bildung des Einzelnen zu reflektieren. Ge-
rade dann ndmlich, wenn der Einzelne ausschliefSlich zum Burger erzo-
gen werden soll, zeige sich der Mangel solcher Bildung. Solche dufSere
Einwirkung wiirde die Einzelnen zur »Einformigkeit«7° zugunsten staat-
licher Zwecke zwingen. Hieraus

»wiirde sich unmittelbar [...] auch die nidhere Bestimmung ergeben, daf$
jedes Bemithen des Staats verwerflich sei, sich in die Privatangelegen-
heiten der Burger uiberall da einzumischen, wo dieselben nicht unmit-
telbaren Bezug auf die Krankung der Rechte des einen durch den and-
ren haben. «7*

In der Auseinandersetzung mit den Grenzen staatlichen Einflusses auf
das je besondere Leben des Einzelnen reflektiert Humboldt nicht nur,
welche Rolle das Weltverhiltnis fiir die Bildung des Einzelnen spielt. Er
zieht aus der Beschaffenheit dieses Verhiltnisses zugleich Konsequenzen
fur den staatlichen Bildungs- und Erziehungsauftrag und setzt diesem
enge Grenzen. In dieser Grenzziehung betont Humboldt, dass Bildung
auch in ihrer Institutionalisierung nicht die Integration des Einzelnen
in die Strukturen von Gesellschaft und Staat bezweckt — die humboldt-
schen Begriffe entziehen sich gerade dieser von der Subjektivititstheo-
rie seiner Zeit fokussierten Integration, woraus sich sein sehr bestimm-
ter Begriff der Schule ergibt.

68 Ebd.,S.7s.
69 Ebd.,S. 7r1.
70 Ebd.

71 Ebd.,S. 69.

31

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFE UND SEINE HISTORISCHE GENESE
2.1.3.5 Schulische Bildung: Chancen und Grenzen

Aus seiner dargestellten Bildungstheorie und seiner sich darauf abgeleite-
ten Forderung der Distanz zu den Zwecken des Staates diskutiert Hum-
boldt die Zwecke schulischer Bildung. Diese habe immer ein Verhaltnis
zur staatsbiirgerlichen Rolle des Biirgers und somit den Anspruch, die
Einzelnen zu guten Biirgern des Staates zu machen. Diesen Zweck zu er-
reichen, bedeute, dass solch formelle Bildung auch auf den Charakter
des Einzelnen einwirken mochte, denn formelle Bildung als Ausfiihrung
des staatlichen Erziehungs- und Bildungsauftrages betreibe also immer
auch Personlichkeitsbildung. Humboldt, der dem Staat kritisch gegen-
iibersteht, weist darauf hin, dass dies nicht bedeuten diirfe, dass »der
Mensch dem Biirger geopfert wird.«7* Schule diirfe sich nicht als eine
Institution nur staatsburrgerlicher Erziehung verstehen, insofern diese die
Lernenden nur zu tauglichen Biirgern machen mochte, d. h. die Krafte
des Einzelnen nur in einformiger Weise in Bezug auf staatliche Interes-
sen befordern vermoge. Sollte Schule die Einzelnen zu Biirgern eines in
solcher Weise auf sie einwirkenden Staates machen wollen, seien ihre
»vom Staat angeordnete oder geleitete Erziehung wenigstens von vielen
Seiten bedenklich. «73

Bedenklich sei solche einformige Bildung nicht nur in Bezug auf die
Natur des Menschen als Geistwesen und somit als Potenzialitit, in deren
Entfaltung der Einzelne seine Wiirde realisiere. Bedenklich sei sie auch
gerade in Bezug auf die Zwecke schulischer Bildung. Humboldt weist
darauf hin, dass eine Personlichkeitsbildung, die auf die Gesinnung des
Einzelnen Einfluss nehmen mochte, gerade die mannigfaltige Entfaltung
aller Krafte befordern miisse. Es sei namlich ein Trugschluss zu meinen,
dass man auf die Gesinnung des Einzelnen direkt einwirken konne, in-
dem man wiinschenswerte Prinzipien vermittle.

»Denn Tugend und Laster hingen nicht an dieser oder jener Art des
Menschen zu sein, sind nicht mit dieser oder jener Charakterseite not-
wendig verbunden, sondern es kommt in Riicksicht auf sie weit mehr
auf die Harmonie oder Disharmonie der verschiedenen Charakterziige,
auf das Verhiltnis der Kraft zu der Summe der Neigungen usf. an. «7+

Die Gesinnung des Einzelnen unterliege nimlich dem spontanen Zusam-
menspiel der Krifte oder der Charakterziige des Einzelnen und konne so-
mit nicht Resultat direkter curricularer Belehrung sein. Zudem bediirfe
die vom Staat angestrebte tugendhafte Gesinnung seiner Biirger gerade
der Kraft, die sich durch solche einseitige Bildung gar nicht entwickeln
konne und erléschen wiirde.

72 Ebd., S. 106.
73 Ebd., S. 105.
74 Ebd., S. 109.

32

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

Dieser Zusammenhang zwischen Bildung der Individualitit und tu-
gendhaftem Wirken sei in formellen Bildungsanstrengungen zu reflek-
tieren. Ohne solche Reflexion der Bedingungen der Moglichkeit, auf die
Gesinnung der Einzelnen direkt einzuwirken, wiirde die staatsbiirgerli-
che Erziehung ihr Ziel verfehlen und so »erreicht auch die 6ffentliche
Erziehung nicht einmal die Absicht, welche sie sich vorsetzt, nimlich die
Umformung der Sitten nach dem Muster, welches der Staat fiir das ihm
angemessenste halt.«7s

Es sei zu sehen, dass solche Bildung des Charakters auch der Praxis ei-
nes ganzen Lebens bediirfe.”® Diese dufleren Umstdnde biirgerlicher Exis-
tenz gelte es in angemessener Weise, nach Humboldt immer nach Vorbild
der antiken Staatsformen in Bezug auf das Verhiltnis zwischen Staat-
lichkeit und Biirger, zu gestalten. Ist ein solch enges Verhiltnis zwischen
Staat und Biirger, das durch gemeinsame Interessen, deren erster Grund
immer die Entfaltung der Individualitdt des Einzelnen sein muss, nicht
gegeben, »da vermag diese Erziehung allein nicht durchzudringen.«77

Dieses spontane Moment der Bildung des Einzelnen zur Individualitt,
d.h. seiner Personlichkeitsbildung, ist in der humboldtschen Bildungs-
theorie entscheidend. Auch wenn er die Explikation solcher Vollzuige in
seinen Schriften schuldig bleibt, erortert er zwei wichtige Reflexionsmo-
mente schulischer Bildungsanstrengungen, indem er zum einen auf die
notwendigen Grenzen staatlichen Einflusses auf die Bildung des Einzel-
nen hinweist und hierbei betont, dass der Mensch nicht nur der reinen
Tauglichkeit unterworfen werden darf.” Zum anderen weist Humboldt
auf den Umstand hin, dass es dufSerst fraglich ist, ob es ein direktes Ver-
hiltnis zwischen curricular vermittelten Werten und tugendhafter Gesin-
nung gibt. Letztere entwickle sich nicht nach kausalen Bedingungen, also
nach einem Muster schematischer »wenn-dann«-Verhaltnisse. Hier sei
das freie Zusammenspiel verschiedener Charakterziige oder auch Krif-
te des Einzelnen gefragt.

Aus diesen allgemeinen Ausfihrungen zu seiner Bildungstheorie leitet
Humboldt seine konkreten Vorschlige zur formeller Bildung im Konigs-
berger und Litauischen Schulplan? ab. Humboldt setzt sich hier nicht
nur mit der von ihm favorisierten dreigliedrigen Struktur®® der formellen

75 Ebd., S. 108.

76 Ebd., S. 108f.

77 Ebd.

78  Siehe hierzu Ebd., S. 109: »Endlich wirkt 6ffentliche Erziehung, wenn man
ihr vollige Erreichung ihrer Absicht zugestehen will, zu viel. [...] Offentliche
Erziehung scheint mir daher ganz aufSerhalb der Schranken zu liegen, in
welchen der Staat seine Wirksambkeit halten kann.«

79 Humboldt: Der kénigsberger und der litauische Schulplan.

8o Diese besteht aus dem Elementar-, Schul-, und Universititsunterricht. Der
Elementarunterricht, der auf allgemeine Bildung aller gesellschaftlichen

33

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Bildung auseinander. Er diskutiert vor dem Hintergrund der Grundsit-
ze seiner Bildungstheorie und der von ihm ausgemachten Gefahren des
staatlichen Einflusses auf die Einzelnen die Bedingungen schulischen Ler-
nens.

Bei diesen Reflexionen geht Humboldt von dem Umstand aus, dass
Schule immer ein Verhiltnis zum Staat hat. Dies kann nach Humboldt
jedoch nicht bedeuten, den Einzelnen durch formelle Bildung zu Biir-
gern zu machen, insofern das bedeute, dass sie zu Tauglichkeit erzogen
wirden. Zwar sei schulische Bildung immer in bestimmter Weise auf die
staatsbuirgerliche Rolle des Einzelnen und der damit einhergehenden Fa-
higkeiten ausgerichtet. Dies sei nicht per se schadlich, sofern schulische
Bildung »die natiirliche Gestalt des Menschen, ohne etwas aufzuopfern,
erhalten kann [...]«.%* Der Mensch wiirde in diesem Fall zur Einformig-
keit verdammt und all die oben ausgefiihrten unfreien Wirkungen wiir-
den sich in ihm verstarken.

Gerade aus dieser Einsicht mussten formelle Bildungsanstrengungen
in Bezug auf ihre Zwecke reflektiert werden. Humboldts Gedanken zu
diesen Zwecken leiten sich aus der Einsicht ab, dass Schule nur ein Bil-
dungsort in der Entwicklung des Einzelnen zum Individuum ist. Auch die
Praxis buirgerlichen Lebens habe bildende Wirkung auf den Einzelnen —
erst hier wirden die Einzelnen ihre speziellen staatsbiirgerlichen Kom-
petenzen erwerben. Schule habe in diesem Bildungsprozess die Aufgabe,
die Einzelnen darauf vorzubereiten, gerade diesen weiteren Bildungs-
prozess zu vollziehen. Dies ist im humboldtschen Ansatz in angemesse-
ner Form nur moglich, wenn schulische Bildung nach den Grundsitzen

Gruppen ausgerichtet ist, solle die Lernenden so dazu befihigen » Gedanken
zu vernehmen, auszusagen, zu fixieren, fixiert zu entziffern« und sich so
auf die Vermittlung von »Sprach-, Zahl-, und Mengenverhiltnissen«
fokussieren. Zur Sicherstellung der Mannigfaltigkeit der zu vermittelnden
Inhalte und der daraus zu entwickelnden Fihigkeiten konnten noch
»geografische[r], geschichtliche[r] und naturhistorische[r] [Unterricht]
hinzugefiigt« werden. Solche Mannigfaltigkeit der zu vermittelnden
Inhalte sei gerade fir diejenigen Lernenden relevant, die aufgrund ihrer
Lebensverhiltnisse nicht den hoheren Unterricht besuchen kénnten. Gerade
dieser Schiilerschaft miisse der Unterricht so viel und so ausfiihrlich wie
moglich Wissen und Kenntnisse zu vermitteln und ihnen gerade so die
Ubung ihrer geistigen Krifte zu erméoglichen. Im Schulunterricht, der vor
allem auf den universitiren Unterricht vorbereiten soll, komme es darauf
an die eigenen verstandesmifSigen Fihigkeiten zu entwickeln und zu tiben.
Die zu erwerbenden Inhalte bestiinden aus »linguistischen, historischen und
mathematischen« Fachbereichen, in denen die Lernenden soweit getibt sein
missten, dass sie sich diese auch selbst erarbeiten konnten. Ebd., S. 169.

81 Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des
Staates zu bestimmen, S. 106.

34

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

seiner Bildungstheorie organisiert ist. Jede schulische Bildung miisse die
Mannigfaltigkeit der zu vermittelnden Inhalte zur Entfaltung je indivi-
dueller Krifte sicherstellen. Jede nur auf ZweckmafSigkeit ausgerichtete
Bildung oder gar eine direkt zu vermittelnde Personlichkeitsbildung sei
zu vermeiden und ohnehin der Praxis des biirgerlichen Lebens zu tiber-
lassen.

Schule sei so Institution allgemeiner Bildung und unterscheide sich we-
sentlich von der speziellen Bildung.5* Durch erstere »sollen die Krifte, d.
h. der Mensch selbst gestirkt, gelautert und geregelt werden [...]«® Die
spezielle Bildung vermittle hingegen bestimmtes Know-how, d. i. »Fer-
tigkeiten zur Anwendung«,* wie man sie etwa in der beruflichen Aus-
bildung vorfinde. Beide Bildungsformen sind in Bezug auf ihren Zweck
zu unterscheiden. »Wird beides vermischt, so wird die Bildung unrein,
und man erhilt weder vollstindige Menschen, noch vollstindige Biirger
einzelner Klassen.«*s Die erste Bildungsform sei namlich auf den Men-
schen selbst ausgerichtet. Soll der Einzelne durch allgemeine Bildung
erst zum Menschen in seiner ganzen Individualitat wachsen, ist dafur
»jede Kenntnis, jede Fertigkeit, die nicht durch vollstindige Einsicht der
streng aufgezihlten Griinde, oder durch Erhebung zu einer allgemein-
giiltigen Anschauung (wie die mathematische und dsthetische) die Denk-
und Einbildungskraft, und durch beide das Gemiith erhoht, todt und un-
fruchtbar. «%¢ Die spezielle Bildung hingegen sei so bestimmt, dass auch
die isolierte Fertigkeit ohne das ausgewiesene Verstindnis der Gesamt-
sache ihr Resultat sein konnte. »So bei unwissenschaftlichen Chirurgen,
vielen Fabrikanten usf.«*

Schule solle die Lernenden aber nicht in bestimmten Kompetenzen
ausbilden, sondern miisse sich darauf konzentrieren, die Lernenden zu
befahigen, sich iiberbaupt weiter bilden zu kénnen. Dies bedeutet in der
humboldtschen Konzeption, dass ihr Zweck der Erwerb und die Ubung
des Verstandes sei — gerade dies sei Bedingung der Entfaltung individu-
eller Krafte.®® Durch solchen recht schematischen Wissenserwerb sol-
len die Lernenden somit zum einen Wissen erwerben. Zum anderen sol-
len sie aber auch befahigt werden, sich selbst Wissen und Fahigkeiten
zu erschlieffen. Humboldt nimmt an, dass die Einzelnen im Vollzug des
Wissenserwerbs »intellektuell-mechanische Krifte«®, die ihnen weite-
ren, tieferen Wissenserwerb tiberhaupt ermoglichen, entwickeln. Im

82 Vgl. Humboldt: Der konigsberger und der litauische Schulplan, S. 188.

83 Ebd.

84 Ebd.

85 Ebd.,S. 187f.

86 Ebd.

87 Ebd.

88 Vgl.ebd.,S. 170.
89 Ebd.

35

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Vollzug des Erwerbs von Wissen und Kenntnissen wiirden die Lernen-
den namlich Denkstrukturen entwickeln, die Voraussetzung jeden Wis-
senserwerbes und jeder Verarbeitung solchen Wissens sind. Humboldt
weist darauf hin, dass die Entwicklung von Denkstrukturen mittelbar
Zweck jeder Bildung sein missten, insofern formelle Bildung die Ein-
zelnen dazu befihigen miusste, sich selbst Wissen und Kenntnisse zu er-
schliefSen. Ziel ist hier also, zunichst in recht schematischer Form Kennt-
nisse zu sammeln und diese intellektuell zu verarbeiten, was zugleich die
Entwicklung von Denkstrukturen einschliefSt, die das Lernen selbst iiber-
haupt ermoglicht. »Er [der Lernende] ist also auf doppelte Weise, einmal
mit dem Lernen selbst, dann mit dem Lernen des Lernens beschiftigt. «o°
Schulisches Lernen hat somit das Ziel, in der Vermittlung von Wissen die
Ubung verstandesmifliger Krifte sicherzustellen, die der Einzelne beno-
tigt, um sich neue Inhalte menschlicher Erkenntnishorizonte zu erschlie-
Ben und gerade hierin seine Individualitiat zu realisieren. »Der Schuler
ist reif, wenn er so viel bei andern gelernt hat, dass er nun fiir sich selbst
zu lernen im Stande ist.«*

Schule ist in der humboldtschen Bildungstheorie auf direkt zu ver-
mittelnde Bildungsinhalte ausgerichtet und soll sich so zunichst nur auf
den schematischen Erwerb von Wissen und Kenntnissen beschranken.
Sie soll also die Bedingung der Moglichkeit der Entfaltung der Krifte
sicherstellen, indem sie den Einzelnen umfangreiches Wissen vermittelt
und diese bei ihrer individuellen Entfaltung unterstutzt.

Humboldt konzentriert das schulische Wirken so auf ihr Kernge-
schift, d. i. die Wissensvermittlung und hierin die Bildung verstandes-
mafSiger Fahigkeiten. Er findet in der Unterscheidung von Wissenser-
werb und den dadurch zu erwerbenden intellektuellen Fahigkeiten nicht
nur im Ansatz schon eine begriffliche Explikation eines Aspekts holisti-
scher Bildungsprozesse. Er findet in dieser Konzeption schulischer Bil-
dung auch einen Ausweg aus den von ihm befiirchteten Gefahren staat-
lichen Einflusses auf die Entwicklung des Einzelnen. Schule diirfe ihren
Bildungszweck nicht missverstehen als Schulung in lebenspraktischen
Kenntnissen oder staatlich erwiinschten Kompetenzen, sondern miisse
immer in Bezug auf ihre (begrenzte) Rolle fiir die holistische Bildung des
Einzelnen reflektiert werden. Die humboldtsche Kritik an staatlicher Bil-
dung richtet sich so nicht gegen diese als solche. Er erkennt durchaus die
Relevanz solcher Bildung fiir die holistische Entwicklung des Einzelnen
zum Individuum und sucht gerade in seinen politischen Schriften als Sek-
tionsleiter fur Kultus und Unterricht im preufSischen Innenministerium
Formen schulischer Bildung, die der Gefahr der Einformigkeit und des
zu groflen Ubergriffs entgehen. Er relativiert ihre Rolle fiir die holistische

90 Ebd.,S. 170.
91 Ebd.

36

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

Bildung des Einzelnen jedoch in entscheidender Weise, indem er sie als
einen nur ersten Bildungsort fasst.

Humboldts Verdienst ist darin zu sehen, dass er in recht knappen Aus-
fithrungen grundlegende Koordinaten des Bildungsbegriffes aufzeigt, die
jeder bildungstheoretische Ansatz vorweisen sollte. Er stellt den Men-
schen in seiner Bildsambkeit, d. h. in je eigener Individualitit ins Zent-
rum der Bildung. In dieser Explikation des zentralen anthropozentri-
schen Momentes des Bildungsbegriffes zeigt er unmissverstandlich, dass
nur dann von Bildung gesprochen werden kann, wenn der Mensch erster
Zweck jeder Bildungsanstrengungen bleibt. Hierbei sei die Selbsttitig-
keit des Menschen entscheidend, diese auszubilden sei der erste Zweck
von Bildung. Solche Selbsttitigkeit als Individualitat, d. h. als je eigene
besondere Vollziige, zum zentralen Moment der Bildungstheorie zu ma-
chen, heifdt zu fordern, dass Bildung abseits ihrer holistischen Vollzuige
dem Menschen als mit Wiirde ausgestattetes Wesen nicht gerecht wer-
den kann. Es bedeutet zugleich, dass die freie Entfaltung des Einzelnen
entscheidendes Spezifikum menschlichen Daseins bleiben muss, was vor
allem durch die Mannigfaltigkeit der Bildungsmittel i. w. S. zu erreichen
ist. Dies fithrt Humboldt zu dem Schluss, dass direkte duflere Einfliisse
zu beschrinken seien, vor allem wenn sie darauf zielen, den Menschen
zu nur bestimmten sozialen oder politischen Rollen und somit zur Ein-
formigkeit zu erziehen.

Aus dieser Einsicht reflektiert Humboldt bedenkenswerte Reflexions-
momente schulischer Bildung, deren Moglichkeiten und Grenzen er klar
benennt. In diesem Zusammenhang kann seine recht kritische Ausein-
andersetzung mit den Gefahren staatlichen Einflusses auf den Einzel-
nen und seine Bildung explizieren, inwiefern Schule nicht der Ort sei, an
dem man zum Biirger gebildet werden konne und diirfe. Einerseits sei
die Gefahr der Instrumentalisierung der Einzelnen fiir staatliche Zwe-
cke gegeben und andererseits werde solche Bildung des Biirgers in spon-
tanen Bildungsvollziigen in der Praxis des Lebens vollzogen. Schulische
Bildungsziele seien daher darauf zu beschrianken, die verstandesmifiige
Bildung der Lernenden zu bezwecken.

Obgleich die Bildungstheorie Humboldts zweifelsohne wichtige Refle-
xionen zum Bildungsbegriff im Allgemeinen und zur schulischen Bildung
im Besonderen aufweist, zeigen seine recht kurzen Ausfiihrungen durch-
aus Leerstellen auf. Diese zeigen sich auf begrifflicher Ebene im Prozess
der Bildung selbst. Gerade die von Thm geforderte und wichtige Entfal-
tung der Individualitit, die er durchaus als Prozess der Entfremdung auf-
fasst und die sich in der Konfrontation mit sich und der Welt vollzieht,
wird nicht weiter begrifflich nicht ausgefiithrt. Dies wire jedoch entschei-
dend, will man diesen Bildungsprozess, der durchaus schwerwiegende
Auswirkungen auf den Einzelnen und sein Selbst hat, nicht als eine all-
zu versohnliche und konfliktfreie Entwicklung des Einzelnen verstehen.

37



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Hier wire zudem relevant, das Moment der spontan zusammenwirken-
den Krifte zu explizieren und zu zeigen, wie es tiberhaupt zu solchen
Kriften kommt, die den Einzelnen zu einem sehr bestimmten Selbst- und
Weltverhiltnis motivieren. Ein fundierter Bildungsbegriff kommt nicht
umbhin, gerade diesen Vollzug des sich bildenden Selbst des Einzelnen
begrifflich zu explizieren und gerade hierin darzulegen, wie das rechte
Selbstverstandnis des Menschen durch Bildung zu Stande kommt und
welche Rolle das Weltverhiltnis hierbei spielt. Wie also in der Wechsel-
beziehung mit dem AufSeren aus reinen sinnlichen oder auch verstandes-
mifSigen Impulsen jener Prozess durchlaufen wird, den Humboldt Bil-
dung nennt, bleibt zuletzt begrifflich unscharf.

Dass Humboldt den Staat als solchen kritisch sieht, hat einen weite-
ren Kritikpunkt zur Folge, der an dieser Stelle gerade in Bezug auf die
politische Bildung entscheidend ist: Begrifflich unausgefuhrt bleibt die
Rolle der Welt zwischen dem zu verhindernden Einfluss des Staates auf
der einen Seite und der Relevanz des Weltverhiltnisses auf der anderen
Seite. Wie, muss man an dieser Stelle fragen, ist die Praxis gesellschaft-
lichen und politischen Lebens zu gestalten, sodass die Mitte zwischen
diesen beiden Polen humboldtscher Bildungstheorie gelingt? Welche As-
pekte des Weltverhiltnisses nun bildende Momente aufweisen, welche
Rolle die Institutionen oder das gesellschaftliche Miteinander spielen,
wird nicht ausgefithrt. So werden die konkreten Bildungsvollzige, die
zu jenen staatsbiirgerlichen Fahigkeiten und Kompetenzen fithren, die
auch in der humboldtschen Bildungstheorie entscheidend sind, allzu we-
nig erarbeitet.

Obwohl also Humboldt die so wichtigen Momente des Bildungsbe-
griffs in einer gewissen Abstraktion erfassen kann, bleiben auf der ei-
nen Seite seine Ausfithrungen in Bezug auf den Prozess selbst, der als
Veranderung des Selbst- und Weltverstandnisses und somit als Prozess
im Inneren des Einzelnen verstanden wird, und auf der anderen Seite
die bildenden Momente des Weltverhiltnisses als Voraussetzung solcher
Selbstvergegenstandlichung begrifflich zu allgemein und zu abstrakt.

2.2 Staatsburgerliche Erziehung
und politische Tugenden

Von diesem historischen Referenzrahmen ausgehend, ist die politische
Bildung und ihre begriffliche Genese zu Anfang des 20. Jahrhunderts in
aller Kirze zu erortern. Vor allem bei Autoren wie Georg Kerschenstei-
ner, Friedrich Wilhelm Foerster und Theodor Litt steht die staatsbiirger-
liche Erziehung des miindigen Biirgers im Fokus. Als Pidagogen und
Philosophen der Weimarer Republik rekurrieren alle drei Autoren auf

38



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STAATSBURGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

den ersten Artikel der Weimarer Reichsverfassung,”> wonach alle Staats-
gewalt vom Volke ausgeht — im Gegensatz zum eben untergegangenen
Kaiserreich. Das Verhiltnis zwischen den Staatsbiirgern, organisiert als
politisches Volk im Staate, ist hier verfassungsmafSig angesprochen und
gefordert. Dieses Verhiltnis ist getragen von Rechten und Pflichten der
Einzelpersonen in ihrem Status als Biirger des Reiches und ihrer Reali-
sierung durch die Institutionen der Republik.”s Eine solche Institution
ist die Schule, die insofern ein direktes Verhaltnis zum Ganzen des Staa-
tes hat, als sie unter seiner rechtlichen Oberhoheit steht. Das Bildungs-
wesen wird also staatlich organisiert, nicht nur insofern seine rechtlich-
institutionellen Bedingungen geklart werden.

Das Verhiltnis zwischen Staat und Schule zeigt sich gerade in der For-
mulierung des Zwecks schulischer Bildung: »In allen Schulen ist sittliche
Bildung, staatsbiirgerliche Gesinnung, personliche und berufliche Tuch-
tigkeit im Geiste des deutschen Volkstums und der Volkerversohnung
zu erstreben. «** Bildung bekommt hier also explizit eine politische Di-
mension, insofern ihre Aufgabe darin besteht, die staatsbiirgerliche Ge-
sinnung zu entwickeln.>s Staatsburgerliche Erziehung in formeller Form
des staatlichen Bildungs- und Erziehungsauftrages wird so zum entschei-
denden Mittel der Genese des Verhiltnisses zwischen Staat und Biirger.
Durch sie sollen die Einzelnen staatsbiirgerliche Tugenden im Geiste der
Reichsverfassung gewinnen und gerade so als Biirger wirksam sein. Vor
dieser Perspektive der verfassungsmafsigen Bestimmung des Biirgers als
Teil des souverianen Volkes ist der Diskurs um die staatsburgerliche Er-
ziehung zu sehen.

Entscheidend an den Konzepten der genannten Autoren ist, dass sie al-
lesamt den Biirgerbegriff mit staatsbiirgerlichen Tugenden konnotieren.
Biirgersein habe eine ethische Implikation, die Grundlage des staatsbiir-
gerlichen Wirkens sei. Die reine Befolgung duflerlich auferlegter Rechts-
normen geniige nicht. Dies soll nach den Autoren staatsbiirgerlicher
Erziehung jener Zeit entweder durch direkte Vermittlung staatsbiir-
gerlicher Normen, einer als Arbeitspidagogik verstandenen schulische

92 Verfassung des Deutschen Reiches, Art. 1: »Das Deutsche Reich ist eine
Republik. Die Staatsgewalt geht vom Volke aus. « Eine ausfiihrliche Edition
des Textes mit zahlreichen Anmerkungen und Kennzeichnungen spaterer
Erginzung findet sich bei Ernst Rudolf Huber (1992): Dokumente zur
deutschen Verfassungsgeschichte, Band 4: Deutsche Verfassungsdokumente
1919-1933, 3. Aufl,, Stuttgart: Kohlhammer, S. 151-179.

93 Verfassung des Deutschen Reiches, Zweiter Hauptteil, Art. 109ff.

94 Ebd., Art. 148.

95 Hierbei darf sich die Schule jedoch nicht jeglicher Mittel bedienen. Sie
hat die Personlichkeitsrechte des Einzelnen zu beachten. »Beim Unterricht
in offentlichen Schulen ist Bedacht zu nehmen, daff die Empfindungen
Andersdenkender nicht verletzt werden.« Ebd., Art 148.

39

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Bildung oder auch durch Grundlagenwissen etwa der wirtschaftlichen
Verhiltnisse des Gemeinwesens vollzogen werden. Ziel der formellen Bil-
dung jener Zeit ist somit zum einen die Bildung personaler Qualitaten
einerseits und der faktischen Fahigkeiten andererseits.

2.2.1 Georg Kerschensteiner und die Arbeit

Die Souverinitdt des Volkes, so etwa Georg Kerschensteiner, bedinge
das »Vorhandensein der Biirger«;*® er betont, dass nach seiner Theorie
demokratischer Verfassungsstaat und Staatsbiirgertum synonym zu ver-
wenden seien.”” Solches Staatsbiirgertum sei durch bestimmte Tugen-
den getragen, die es durch die staatsbiirgerliche Erziehung zu vollzie-
hen gelte.

Das Verhiltnis zwischen Biirger und Gemeinwesen fordere, dass alle
Biirger »staatsbiirgerlich empfinden«.*® Kerschensteiners Begriff der
staatsbiirgerlichen Erziehung basiert auf einem Begriff des Biirgers, der
sich jenseits der Parteienlandschaft bewegen und den Rechts- und Kul-
turstaat als Staatsform anerkennen kann. Es geht hier also nicht nur
einfach darum, eine bestimmte politische Position oder Meinung zu be-
ziehen, sondern die Anerkennungswirdigkeit des Verfassungsstaates als
solchen einzusehen.

Um diesen tibergeordneten Zweck der staatsburgerlichen Erziehung
zu erreichen, miisse die gesamte offentliche Erziehungsorganisation ver-
andert werden. Im schulischen Alltag mussten schon die staatsburger-
lichen Tugenden wie Ricksichtnahme, moralische Tapferkeit und Ver-
antwortlichkeit gelebt werden. Hierzu musse die Schiilerschaft eine
Erziehung genieflen, die zum einen ihre natirlichen Anlagen bertick-
sichtige, ihnen zum anderen ein freies und selbstandiges Dasein ermog-
liche. Das von Kerschensteiner hierzu vorgelegte reformpadagogische
Konzept verlangt vor allem ein Lernen, das die Schiiler handelnd in-
volviert. Sie sollen an konkreten Beispielen lernen, sich in Arbeitsge-
meinschaften organisieren und in solchen als Akteure auftreten. Nur so
konnten die staatsbiirgerlichen Tugenden geweckt, getibt und gefestigt
werden. Staatsbiirgerliche Erziehung wird so zu einem tibergeordnetem
Unterrichtsprinzip, das in jedem schulischen Handeln aktualisiert wer-
den soll. Der rechte Boden fiir solch ein Dasein sei das »sittliche Gemein-
wesen«,? das nach Kerschensteiner ein Ideal ist. An diesem miissten sich

96 Georg Kerschensteiner (1958): Der Begriff der Staatsbiirgerlichen Erziehung.
Miinchen: Oldenbourg, S. 10.

97 Vgl. ebd.

98 Ebd,S. 9.

99 Ebd., S. 40ff.

40

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STAATSBURGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

die Biirger orientieren, um durch ihre Arbeit als Burger dem Staat zu die-
sem Idealzustand zu verhelfen.

2.2.2 Friedrich Wilbelm Foerster und die Andersdenkenden

Friedrich Wilhelm Foerster fordert in seiner Auseinandersetzung mit der
staatbiirgerlichen Erziehung einen engen Bezug zwischen der konkreten
»staatlichen Kultur« und dem »Wesen des wahren Staatsbiirgers«.
Wiahrend die rechte staatliche Kultur in einem Selbstverstindnis als Ge-
meinschaft bestehe, zeige sich der wahre Staatsbiirger durch seine be-
sondere Ethik, die auf die Prinzipien der Gemeinschaft ausgerichtet sei.
Der Staat sei so »[w]ahre Gemeinschaft mit Andersdenkenden und An-
derswollenden, [...] heifst: Ohne selbstsiichtige Angst in ritterlicher Wei-
se auch der stiarksten Opposition Spielraum und Existenzberechtigung
gewihren.«'* Dies zu realisieren, zeichne den wahren Staatsbiirger aus.

Von dieser Bestimmung ausgehend, ist Foersters zentrale Zielsetzung
jeder staatsbiirgerlichen Erziehung, die Lernenden aus ihren nur parti-
kularen Ansichten herauszubilden. Der Einzelne soll sich aus dem nur
egoistischen Interesse seiner besonderen Lebensumstinde herausarbei-
ten und gerade vor dem Hintergrund des Wohls des Ganzen des Staates
wirken. Dieses Ganze zeige sich im Pluralismus der Lebensumstinde, die
zu verstehen und anzuerkennen die zentrale Fihigkeit des Staatsbiirgers
sein miisse. So sollten »die sittlichen Grundkrifte, die den Staat in der
menschlichen Seele fundamentieren, in planvoller Weise zu beleben, zu
uben und geistig zu kliren [...]«™* sein, wodurch zugleich die »Prinzipi-
enfragen«' staatsbuirgerlicher Erziehung diskutiert wiirden.

Foerster erkennt die besondere Schwierigkeit staatsbuirgerlicher Er-
ziehung gerade darin, dass sie nicht nur funktionale Kompetenzen ver-
mitteln will. Sie mochte auf die Seelenkrifte**t und somit auf den Cha-
rakter des Einzelnen zugreifen und in diesem gerade die staatstragenden
Tugenden fest verankern.

»Unsere staatsburgerliche Belehrung sollte weit mehr auf die obersten
Grundsitze politischer Ethik und politischer Noblesse ausgehen, als auf
ein Ubermaf stofflicher Information. Das Wort >staatsbiirgerlich< ent-
hilt ja doch eine ganze latente Ethik in sich, die uns erst ganz zum
BewufStsein kommt, wenn wir uns das ganze Maf§ sozialer Unkultur

100 Friedrich Wilhelm Foerster (1922): Politische Ethik und Politische
Pidagogik. 4. Auflage. Miinchen: Ernst Reinhardt, S. VIIL.

ror Ebd.,S. 7.

1oz Ebd.

103 Ebd.

104 Vgl. ebd.

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

klarmachen, das in unsern Partei- Interessen- und Klassenkdmpfen, so
wie sie in unsern konfessionellen Auseinandersetzungen zum Ausdru-
cke kommt.«s

Das Problem solcher »Unkultur« bestehe im Zerfall des staatlichen Zu-
sammenlebens in Interessengruppen, was seiner Bestimmung als Ge-
meinschaft widerspricht. Daher kritisiert er die Konzepte staatsbuirger-
licher Erziehung seiner Zeitgenossen scharf. Gerade die Betonung von
Arbeitsgemeinschaften in diesen Konzepten fithre dazu, dass die Einzel-
nen sich nur innerhalb besonderen Interessen dieser Arbeitsgemeinschaf-
ten jeglicher Art bewegten. Sie seien in ihrem Bewusstsein nicht auf das
Ganze des Staates ausgerichtet und somit der »Diktatur des Korpsgeis-
tes«™¢ unterworfen. Staatbiirgerliches Dasein erfordere jedoch eine »ent-
schlossene Emanzipation des Individuums von der Tyrannei der eigenen
sozialen Verbiande und Interessen. «*°7

In der Darstellung der Vermittlung staatsbiirgerlicher Tugenden durch
staatsbiirgerliche Erziehung fordert Foerster daher ein intersubjektives
Verhailtnis, das sich jenseits solcher parteilicher Interessen bewegt. Sol-
ches Verhiltnis soll von einem grundsatzlichen Verstiandnis fureinander
getragen sein, das Grundlage seines Verstandnisses von Gemeinschaft zu
sein scheint. Dies erfordere zum einen die Abstraktion von unmittelba-
ren Leidenschaften einerseits und der besonderen Interessen andererseits,
wodurch eine gewisse Festigkeit des Charakters moglich sei.

»Um es zusammenzufassen: Der Triumph der staatlichen Idee [als Ge-
meinschaft, A. A.] iiber alles Egozentrische und tiber alle Sonderinter-
essen kann durch keine blof$ sozialen und politischen Instinkte und Ge-
fithle wirksam begriindet und gesichert werden. Es bedarf vielmehr einer
tiefbegriindeten und starkbefestigten Tendenz der Seele, ihr ganzes Ei-
genleben einem hochsten Gut zu unterwerfen. Erst diese >Organisation
der Seele<, die sich dann auf das politische Denken und Fiihlen tibertrigt,
vermag den gewaltigen und mannigfaltigen zentrifugalen Tendenzen des
Individuums, sowie der magnetischen Kraft des Gruppen und Korpora-
tionswesens das Gegengewicht zu halten. «™*

Von diesen begrifflichen Vorbedingungen erklart sich Foersters Auswahl
derjenigen Tugenden, die er fir entscheidend hilt. Diese seien etwa das
Mitfiiblen oder auch die Verantwortlichkeit. Wahrend erstere fur die Le-
benssituationen anderer sensibilisiere, sei letztere Bedingung jeder Parti-
zipation der Birger im Staat.

Zu vermitteln seien diese Tugenden nicht durch Belehrung, sondern,
ganz wie bei Kerschensteiner, im tdtigen Vollzug. Hierbei sollen die

105 Ebd., S. 9.
106 Ebd.,S. 388.
107 Ebd.

108 Ebd., S. 392.

42

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STAATSBURGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

Schiiler nicht nur ganz konkret in Tatigkeiten, in denen diese Tugenden
implizit materialisiert sind, involviert werden; Foerster fordert dartiber
hinaus eine explizite Thematisierung dieser Tugenden und ihrer Rele-
vanz. Die Begleitung solch titigen Lernens durch Lehrpersonal steht im
Fokus der staatsbiirgerlichen Erziehung nach Foerster.

Vor allem das Verantwortungsbewusstsein, dass nach Foerster Bedin-
gung jeder freien Partizipation des Biirgers an den Strukturen des Staa-
tes ist, soll durch die besondere institutionelle Organisation der Schule
vermittelt werden. Hier fordert Foerster, die Schule durch die Moglich-
keit der »Selbstregierung«** der Schiiler zu gestalten. Sie sollen hier ganz
konkret in die Entscheidungen und Prozesse eingebunden werden und so
ihre staatsbiirgerliche Rolle frith »in wiirdiger Mitarbeit an der 6ffentli-
chen Ordnung [...] iiben.«**° Ziel solcher Mitarbeit sei jedoch nicht nur,
die staatlichen Strukturen kennenzulernen und so fihig zu werden, in
ihnen zu wirken. Foerster betont vielmehr, dass die Schiilerschaft durch
solche Einbindung gerade zur Einsicht in die Notwendigkeit eigener Be-
schrankung zugunsten der politischen Ordnung komme.

In dieses Konzept der Selbstregierung der Schiilerschaft iibersetzt Fo-
erster das fur ihn entscheidende Verhiltnis zwischen staatsbiirgerlicher
Gesinnung und politischer Kultur, das sich in der Praxis staatsbiirgerli-
chen Daseins konstituiere. Solche Praxis fordert Foerster fiir das Gan-
ze des Staates genauso wie fur das schulische Lernen. Er findet so einen
Ansatz, der die Vollzugsform staatsbuirgerlicher Erziehung in besonde-
rer, politisch ausgerichteter Weise in der Praxis genuin politischen Da-
sein betont.

Mit Kerschensteiner und Foerster sind zwei Protagonisten der staats-
buirgerlichen Erziehung in ihren anfianglichen Ansitzen dargelegt, die
als Wegbereiter dieses Forschungsfeldes gelten konnen. Beide erkennen
den Zweck solcher Erziehung in der Vermittlung staatsbiirgerlicher Tu-
genden, die sie als Voraussetzung des Verhiltnisses zwischen Staat und
Biirger verstehen. Solche Tugenden, hierin sind sich diese Autoren einig,
seien praktisch und nicht theoretisch zu vollziehen. Es komme nicht so
sehr auf Belehrung an, sondern auf institutionelle Strukturen sowie prak-
tische Arbeitsweisen, um diese zu entwickeln. Wihrend Kerschensteiner
hierzu die Schule zum Staat im Kleinen umorganisiert und durch gemein-
schaftliche Arbeitsformen das Verstindnis fiir intersubjektive Relatio-
nen vermitteln mochte, kommt es Foerster darauf an, nicht nur gemein-
schaftliche Formen staatlichen Zusammenlebens zu explizieren, denn
das Zusammenleben bestehe nicht darin, nur mit Gleichgesinnten sittlich
leben zu konnen. Staatliches Zusammenleben bedeute gerade das Zu-
sammenleben mit Andersdenkenden, fiir die man ebenfalls Verstindnis

109 Ebd., S. 406.
110 Ebd., S. 408.

43

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

aufbringen miusse. Dies zu vermitteln, miissten die Lernenden mit sol-
chen Andersdenkenden und ihren Lebensumstinden unmittelbar kon-
frontiert sein, wodurch der Egoismus zu vertreiben sei, den Foerster fiir
das Ubel jeder Staatlichkeit und jeden gemeinschaftlichen Lebens hilt.

Beide Autoren legen pidagogische Konzepte vor, die sowohl Zwecke
als auch Inhalte und Methoden staatsbiirgerlicher Erziehung explizie-
ren, und heben so fiir sie entscheidende Momente staatsbiirgerlicher Er-
ziehung hervor.

2.2.3 Theodor Litt und der Begriff des Staates

Die Auseinandersetzungen Theodor Litts unterscheiden sich von den
oben dargelegten Konzepten. Mit seiner genuin philosophischen Pers-
pektive legt er kein pidagogisches Konzept staatsbiirgerlicher Erziehung
vor, vielmehr erortert er vor allem in seinen spateren Schriften die be-
grifflichen Vorbedingungen der staatsbiirgerlichen Erziehung.'** Litt be-
treibt philosophische Begriffsarbeit, deren Relevanz sich fiir ihn insofern
zeigt, als gerade Deutschland nach 1945 nicht nur keine demokratische
Tradition habe, sondern sich hier gerade vor dem Hintergrund des Na-
tionalsozialismus zu besinnen habe, was dieser Begriff meine. Seine Ar-
beiten hierzu miissen als Grundlagenforschung verstanden werden, die
entscheidende Begriffsmomente dieses Forschungsbereiches reflektieren.

Von dieser begrifflichen Perspektive aus wendet sich Litt in entschie-
dener Weise gegen Kerschensteiner und Foerster. Beide Autoren wiirden
den Staat nicht in rechter Weise begreifen, insofern sie ihn zum reinen
Ort intersubjektiven Zusammenlebens verklirten. Sie wiirden hierbei
die Gesellschaft mit dem Staat verwechseln. Gerade Kerschensteiners
Konzept der Arbeitsschule mit ihren Arbeitsgemeinschaften und ihrer
Schiiler-Selbstverwaltung miisse sich diesem Vorwurf stellen, insofern er
gerade durch diese Institutionen mittelbar den Gemeinschaftssinn und
die damit zusammenhingende Einsicht, dass die Einzelnen aufeinander
angewiesen sind, bewirken mochte. So seien diese kommunitarischen
Institutionen auf der einen Seite und die unmittelbare Erfahrung und
Ubung dieses Zusammenhangs auf der anderen Seite gemeinschaftsstif-
tend — nach Litt ein allzu idealistisches Bild sowohl des Staates als auch
der staatsbiirgerlichen Erziehung. Kerschensteiner gehe von einem allzu
konfliktfreien Ubergang zwischen der Praxis der Schule und dem staat-
lichen Leben aus.

»Wider dies so tiberaus harmonische Staatsideal und die aus ihm gefol-
gerte Staatspadagogik hat schon Friedrich Wilhelm Foerster zu bedenken

111 Vgl etwa Theodor Litt (1954): Die politische Selbsterziehung des deutschen
Volkes. In: APuZ, B 3/54,S. 25-34.

44

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STAATSBURGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

gegeben, dafl die Tugenden, deren Pflege Kerschensteiner der Schule zur
Pflicht mache, Tugenden des sozialen Zusammenlebens und -wirkens,
nicht aber eigentlich Tugenden des politischen Menschen seien. «™**

Foerster sehe zwar anders als Kerschensteiner, dass gerade das politi-
sche Zusammenleben von konkurrierenden Interessen getragen und so-
mit nicht immer kommunitarisch verfasst sei. Er erkenne die Herausfor-
derung, durch staatsbiirgerliche Erziehung nicht nur jene Menschen zu
vereinen, die ohnehin ein gemeinsames Interesse haben, sondern gerade
auch jene zu vereinen, »die durch ihre Abweichung in grundlegenden Le-
bensiiberzeugungen nicht nur getrennt, sondern geradezu verfeindet«''s
seien. Aber auch dieses Konzept sei nicht iiberzeugend und Litt stellt her-
aus, dass gerade die Uberwindung des Egoismus in der politischen Sphi-
re zu hinterfragen sei. Sicherlich gehore »Uberwindung des Egoismus
zu den Aufgaben, deren sich die Erziehung anzunehmen hat. Es ist aber
zu fragen, wie weit diese Forderung auch auf das Gebiet des Politischen
ausgedehnt werden darf, ohne daf§ durch sie die Realitit, die wir >Po-
litik< nennen, nicht sowohl versittlicht als vielmehr verneint wiirde.«'™
Auch Foerster konne nicht einlosen, wofiir er selbst Kerschensteiner kri-
tisiert hatte: die Bestimmung und Charakterisierung genuin politischer
Tugenden, jenseits nur »allgemein-menschlicher Verpflichtungen«**s und
die Vernichtung der staatlichen Sphire, insofern sie mit der Gesellschaft
verwechselt wiirde. Beide Autoren wiirden nicht erkennen, dass erst die
Ordnungsmacht des Staates die Voraussetzung jener Lebensformen sei,
die sie als Zweck staatsburgerlicher Erziehung ansihen. Dies zu reflek-
tieren sei die Hauptaufgabe staatsbiirgerlicher Erziehung und gerade
dies zeigt sich als Resultat der begrifflichen Auseinandersetzung Litts.
Litt fordert so, das genuin Politische im Begriff der staatsbiirgerlichen
Erziehung genauestens herauszuarbeiten und vom rein Gesellschaftli-
chen zu unterscheiden. Beide Lebensformen seien ganz unterschiedlich
konstituiert, und sie miteinander zu verwechseln, miisse meinen, eine
der beiden Seiten, die miteinander im funktionalen Zusammenhang ste-
hen, zu vernichten. Staatsbiirgerliche Erziehung sei so nicht einfach ge-
sellschaftlich-sittliche Erziehung. Sie sei politisch, insofern sie ein politi-
sches Wissen um den Staat und politische Gesinnung zu vermitteln habe.
Von dieser Kritik an die dargestellten Konzepte staatsbiirgerlicher Bil-
dung ausgehend, macht Litt vor allem zwei Aspekte aus, die zu reflektie-
ren seien: zum einen gehe es darum, die Vollzugsform solcher Erziehung
auszumachen, d. h. zu fragen, ob Wissen zu vermitteln oder der Wille
des Einzelnen zu beeinflussen sei. Zum anderen sei es unumgénglich, den

112 Ebd.,S. 28.
113 Ebd.
114 Ebd.
115 Ebd.

45

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Bezug solcher Erziehung auf den Staat erstens zu erkennen und zweitens
begrifflich zu bestimmen. Nach Litt kommt es darauf an, einen angemes-
senen Staatsbegriff zu vermitteln und hierbei der Gefahr zu entgehen,
den Staat allzu sehr zu beschonigen oder zu idealisieren.

Beim ersten Aspekt, nimlich der Frage nach der Vermittlungsform po-
litischer Erziehung, miisse die grundlegende Ansicht aller politischen Pa-
dagogen in Frage gestellt werden, dass staatsburgerliche Gesinnung ohne
Belehrung auskdme. Man stelle hierbei Wissen und Gesinnung und somit
Erkenntnis und Wille einander gegentiber und habe hierbei die Annahme,
dass diese Aspekte von Bildung einander ausschlossen. »[W]orauf kommt
es in dieser Bemithung an, auf Erkenntnis oder auf Gesinnung, auf Wissen
oder auf Charakter, auf Belehrung oder auf Bewihrung? Ist es die rechte
Einsicht oder ist es der rechte Wille, was den guten Staatsbiirger macht? «*¢
Die Frage in dieser Weise zu stellen, bedeute diese beiden Alternativen als
einander ausschlieffende Gegensitze zu verstehen. Hierbei »versteht [es]
sich von selbst, dafs, ist diese Alternative erst einmal als zwingend und un-
umgehbar anerkannt, der Erzieher garnicht anders kann als fur Gesinnung,
Charakter, Wille votieren und der Einsicht jene Geringschitzung bezeigen,
die ihr ob ihrer intellektualistischen< Unfruchtbarkeit gebiihrt. «*'7

Die Konsequenz sei, dass Schule nur noch als »Staat im Kleinen«*'#
verstanden werde und man sie zur Sphire staatstragender Tugenden um-
organisiere, so dass die Lernenden durch Gewdhnung sich diese aneig-
nen. Das Ziel staatsburgerlicher Erziehung sei jedoch, gerade wenn sie
auf das Gewissen des Einzelne einwirken wolle, das Handeln des Ein-
zelnen in demokratischer Absicht zu bewirken. Dies begrifflich ernst zu
nehmen, bedeutet nach Litt, zu fordern, dass der Einzelne eine Einsicht
in die Anerkennungswiirdigkeit bestimmter Handlungs- und Denkwei-
sen erlangen miisse. Dies miisse als Resultat theoretischer Bildung ver-
standen werden, insofern solche Einsicht erstens des Verstandnisses und
zweitens der freien Bewertung komplexer Handlungssituationen bediir-
fe. Eine Trennung zwischen Wissen und Bewidhrung lasse nicht erken-
nen, dass es einen systematischen Zusammenhang zwischen theoreti-
scher Einsicht und praktischem Handeln gebe, um sinnvollerweise von
beiden Kategorien sprechen zu konnen.

»Eine >Einsicht., die sich nicht in das zugehorige Tun hinein fortsetzt, ist
nicht das, was dieser Name besagt, sondern ein unverbindliches Spiel
des Intellekts — ein >Tun, das sich nicht aus der zugehorigen Einsicht
herleitet, ist nicht das, was dieser Name besagt, sondern Abgleiten in
leere Geschiftigkeit.«'*

116 Ebd.,S. 26.
117 Ebd.
118 Ebd.,S. 27.
119 Ebd.

46

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STAATSBURGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

Solch leere Geschiftigkeit konne nicht das Ziel solcher Erziehung sein,
insofern diese unbestimmt und gerade deshalb nicht dem Einzelnen zu
eigen sein konne.

»Mit dieser Erkenntnis hebt jene Alternative sich auf, durch die der Er-
zieher zur Entscheidung entweder fiir eine nicht durch Einsicht erleuch-
tete Praxis oder eine nicht durch Taten sich bewahrende Theorie ge-
zwungen zu sein vermeint. Der Deutsche muf$ recht eigentlich >wissen«
um den Staat, um ihm durch sein Tun gerecht werden zu konnen. «°

Was aber ist gemeint, wenn Litt fordert, um den Staat zu wissen? Was
zeichnet solches Wissen aus? Was ist also der angemessene Staatsbegriff,
wie oben erwihnt?

In der staatsbiirgerlichen Erziehung komme es darauf an, den Staat
nicht nur als Institutionengefuge zu begreifen. Hierbei habe der Staat
einfach eine eigene komplexe Systematik, mit der er das Staatsgesche-
hen ordne und verwalte. Den Staat nur so zu verstehen, bedeute nach
Litt, dass der Einzelne diesen nur als fremde Apparatur versteht, die dem
Einzelnen einfach nur entgegensteht. Dieser sei fiir diese Apparatur nicht
verantwortlich, und streng genommen auch nicht verantwortbar, inso-
fern es hier kaum konkrete Handlungsmoglichkeiten gebe. Den Staat
so zu verstehen, meint nach Litt, dass der Staat dem Einzelnen nur du-
Berlich wire, ein reiner » Notbau, an dem seine Bewohner wenig Freu-
de haben«.®>* Solches Staatsverstindnis degradiere den Einzelnen zum
passiven Zuschauer fremden Wirkens, woraus nur ein entfremdetes Ver-
hiltnis zwischen beiden resultieren konne. Freilich kann ein solches Ver-
héltnis zwischen Staat und Burger nicht das Ziel staatsbiirgerlicher Er-
ziehung sein, die ja gerade bewirken soll, sich fir das Gemeinwesen
verantwortlich zu fithlen.

Der rechte Staatsbegriff sei aus seinem Verhiltnis zu den Buirgern zu
bestimmen. Diese konnten sich nicht einfach von ihm abtrennen, er sei
eine gemeinsame Lebensform, die Denken, Wollen und Handeln des Ein-
zelnen wesentlich bestimme?** und gerade so wesentlich menschliche Le-
bensform sei, die nicht einfach nur duflerlich sei. Der Staat gehore zum
»Menschsein des Menschen«, was sich gerade auch daraus entwick-
le »was er dem Staat an Regungen und Abneigungen, des MifStrauens,
des Widerwillen zukommen«*3 lasse. Dies nicht zu erkennen und die
Staatlichkeit oder eben das Politische vom Menschen abzutrennen, hei-
3e »nicht weniger sein Wesen verstimmeln, als wenn man aus ihm etwa

120 Ebd.

121 Ebd.,S. 25. Hervorhebung von A. A. Siehe dazu auch die Diskussion des Not-
und Verstandesstaates im Abschnitt zu Hegels buirgerlicher Gesellschaft.

122 Vgl. Theodor Litt (1953): Die Freibeit des Menschen und der Staat. Berlin:
Gebriider Weiss Verlag.

123 Ebd., S. 31.

47

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

die sprachbildende Fihigkeit ausscheiden wollte.«**+ So verhelfe erst der
Staat dem Menschen zu jener Lebensform, die ihm gebuhrt. Zugleich sei
erst das Wirken des Menschen, sein Wollen, Denken und Handeln jene
Ausdrucksform, die den Staat als jenen konstituiere, der er sei. Die Exis-
tenz des Staates »pulsiert in jedem Akt des Denkens, Wollens und Han-
delns«,'*s gerade auch derjenigen, die sich dieses Verhiltnisses nicht be-
wusst sind.

In diesem Begriff des Staates im weiteren Sinne als wesentliche Lebens-
form des Menschen folgt Litt nicht nur dem hegelschen Staatsverstindnis,
wie noch zu zeigen sein wird, und zeigt sich gerade hierbei als Philosoph
des Geistes. Sein Staatsbegriff hat noch eine weitere Wendung in Bezug
auf seine Vermittlung in der staatsbiirgerlichen Erziehung. In seiner Kritik
an Kant und Humboldt zeigt Litt, dass diese Konzepte dem Staat einer-
seits eine »periphere Stellung«*>¢ zuweisen und den Menschen gerade so
zu passiven Konsumenten seiner Dienste machen. Andererseits wirde ge-
rade das kantische Konzept dem Staat zugleich »nur einen Begriff eines im
Sinne der vollkommenen Gerechtigkeit geordneten Staates bzw. Staaten-
systems«**” zuweisen. Ein solcher Anspruch an den Staat sei nur phantas-
tische Romantisierung jeder Staatlichkeit und somit wirklichkeitsfern, da
er ein Ideal formuliere, das erst noch zu erreichen sei. Die Wirklichkeits-
fremdheit solcher Staatlichkeit suggeriere eine allzu optimistische Weiter-
entwicklung im Sinne einer wie auch immer gearteten Idee und ignorie-
re hierbei das zentrale Element jeder Staatlichkeit: Der Staat sei auch eine
Sphare von Macht und Kampf um politische Willensmachte, in der es da-
rauf ankomme, das je eigene Interesse voranzubringen.'**

Gerade auch der demokratische Staat sei bestimmt durch verschiede-
ne Spannungsverhiltnisse, die weder zu banalisieren noch zu beschoni-
gen seien.™ Kategorien wie Macht oder auch Kampf seien entscheidende
Momente von demokratischer Staatlichkeit. Er sei in seiner Grundform
Sphire der Macht und miisse somit auch mit seinen heteronomen Mo-
menten realistisch begriffen werden: Hier konnten und miissten Interes-
sen gegeneinander wirken oder einander ausschliefSen. Beide Kategorien
sollten aber gerade in der Demokratie nicht als Mittel zur Vernichtung
des entgegengesetzten Feindes verstanden werden, sondern als ordnen-
de Instanzen des demokratischen Zusammenlebens. Macht und Kampf
als Element solcher Staatlichkeit zu verstehen, bedeute dann, einzusehen,

124 Ebd.,S. 32.

125 Ebd., S. 16.

126 Ebd.,S. 11.

1277 Theodor Litt (193 1): Idee und Wirklichkeit des Staates in der staatsbiirgerlichen
Erziehung, Leipzig: Quelle & Meyer, S. 23.

128 Ebd., S. 10ff.

129 Ebd., S. 28.

48

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STAATSBURGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

»dafl, damit iiberhaupt in den menschlichen Verhiltnissen irgendeine
dauerhafte Ordnung geschaffen werden konne, es einer Entscheidung
iber die Gestalt dieser Ordnung und die Auslese der sie vertretenden
Personen bedarf — einer Entscheidung, die nur als Resultat eines Kamp-
fes zwischen den auf diesem Felde Konkurrierenden zu Stande kom-
men kann. «73°

Macht und Kampf sind also nicht Vernichtung des Gegeniibers nach
Muster von Freund-Feind-Verhiltnissen, sondern die zentrale Aufgabe
des Staates als ordnende Instanz in der Sphire konkurrierender Bestre-
bungen, die nicht nur alle gleichermafSen legitim sind, sondern entschei-
dendes Merkmal dieser Staatsform. »Denn sie [die Demokratie, A. A.]
habe zur Grundlage die Uberzeugung, daf das Widereinander der Prin-
zipien und Gruppen dem Staat und den im Staate lebenden Menschen
nicht nur keinen Schaden bringt, sondern, richtig ins Spiel gesetzt, zum
Heile gereicht.«'* Hat so

»der totalitire Staat das Verdienst [...], die Bedenklichkeit einer Leh-
re ad oculos zu demonstrieren, die den politischen Kampf in die Zone
des Nichtseinsollenden verweist, so gibt es andererseits eine Staatsform,
zu deren Wesen es gehort, daf$ sie diesen Kampf nicht nur als nicht
zu beseitigende Tatsache hinnimmt und anerkennt, sondern geradezu
als stilbildendes Motiv in ihr Gefiige einbaut. Diese Staatsform ist die
Demokratie. « 3

Gerade insofern der Staat die Sphire des Bestehens und der Ordnung
solcher Gegenstinde sei und diese durch seine Institutionen vermittle,
sei er eine genuin politische Sphire und somit der Ort des politischen
Wirkens der Biirger.

Von diesem Staatsbegriff ausgehend, versteht es sich fast von selbst,
dass Litts Begriff der staatsbiirgerlichen Erziehung sich nicht auf Insti-
tutionenkunde beschriankt. Staatsbiirgerliche Erziehung erschopfe sich
nicht etwa darin, dass man die Verfassung, die Rechtsordnung oder etwa
den Verwaltungsapparat kenne. Auch wenn solches Wissen sicher wich-
tig sei, verfehle es doch das Ziel der staatsbiirgerlichen Erziehung, d. i.
die Stiftung des Verhiltnisses zwischen Staat und Biirger. Recht verstan-
den sei solcher Inhalt nach Litt die Auseinandersetzung mit einem ange-
messenen Begriff des Staates, der sich nicht in der institutionellen Orga-
nisation erschopfe. Ein solcher Staat folge durchaus einem besonderen
Staatsprinzip, und in der staatsbiirgerlichen Erziehung komme es darauf
an, dieses demokratische Staatsprinzip zu vermitteln.

Zusammengefasst kann der Verdienst Litts darin gesehen werden, dass
er in seinen Auseinandersetzungen mit staatsburgerlicher Erziehung zwei

130 Ebd., S. 31.
131 Ebd.
132 Ebd.

49

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

wesentliche Aspekte reflektiert. Zum einen stellt er die entscheidende
Frage nach der Vermittlungsform solcher Erziehung, versteht sie als das
Zusammenspiel von Erkenntnis durch theoretische Bildung und zugleich
der praktischen Bewihrung innerhalb der Institutionen, auch wenn er
die Explikation dieses Verhiltnisses schuldig bleibt. Hierbei betont er
die Relevanz der theoretischen Bildung als Wissensvermittlung und stellt
heraus, dass Staatsbiirgerliche Erziehung ohne diesen Aspekt nicht aus-
kommen kann. Reine Ubung von Handlungspraxen geniige also nicht.

Zum anderen stellt er die Frage nach dem genuin politischen Charak-
ter solcher Bildung und fordert hierin die Vermittlung eines realistischen
Staatsbegriffs, der sich nicht in idealistischen Abstraktionen und Bescho-
nigungen verliert und zugleich unter Staat mehr versteht als seine nur in-
stitutionelle Organisation. Mit dem Hinweis auf den zugrunde zu legen-
den Staatsbegriff betont Litt, dass die staatsburgerliche Erziehung nicht
umhin kommt, ihren politischen Charakter zu erarbeiten und gerade so
ihren Zweck, d. i. die Vermittlung des Verhiltnisses zwischen Staat und
Biirger, zu erreichen.

Mit diesen Reflexionen bewegt sich Litt nicht auf der Ebene zu bestim-
mender Tugenden und der dafiir notwendigen Methoden. Er reflektiert
vielmehr die staatsbuirgerliche Erziehung auf ihren Begriff hin und stellt
heraus, was sie wesentlich ausmachen miisste.

Mit Kerschensteiner, Foerster und Litt und ihren ganz unterschiedli-
chen Schwerpunkten konnen exemplarisch die Konzepte staatsburger-
licher Erziehung in der Weimarer Periode und frithen Bundesrepublik
dargestellt werden. Alle Autoren vereint die Erkenntnis, dass der demo-
kratische Staat nicht nur eines bestimmten Bewusstseins der Biirger be-
darf, sondern hierbei auch gerade bestimmter Tugenden. Der Biirger
zeigt sich hier als jemand, der nicht nur tiber funktionale Fihigkeiten
verfiigt, sondern sich gerade als tugendhafter Einzelner zeigt, der die
staatlichen Prinzipien in deinem Wollen, Denken und Handeln gerade
deshalb realisiert, weil er sie anerkennt. Gerade so zeigt er sich als gebil-
deter Biirger, und eben dies ist der Zweck staatsbiirgerlicher Erziehung,
wobei durchaus Uneinigkeit dariiber besteht, wie solche Erziehung zu
vollziehen ist.

2.3 Die didaktische Wende und ihre Folgen

2.3.1 Der Theoriestreit der 7oer Jabre
Entscheidende Weiterentwicklung erfihrt die staatsbiirgerliche Erzie-

hung, die nun unter dem Titel politische Bildung diskutiert wird, in
den 6oer und 7oer Jahren. Entscheidend wird in der Diskussion der

5O

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

politischen Bildung die Herausforderung, politische Bildung sowohl als
Bedingung der Moglichkeit der Identifikation der Biirger mit dem Staat
herzustellen, zu verstehen, und dies zugleich in kritischer Auseinander-
setzung zu tun. Diese Spannung zeigt sich gerade in der formellen poli-
tischen Bildung als entscheidend, insofern die Schule als Institution des
Staates ein direktes Verhiltnis zu diesem hat. Dieses Verhiltnis macht
sie jedoch nicht etwa zum Spielball bestehender oder herzustellender
Herrschaftsinteressen. Diese Verhiltnis sagt vielmehr aus, dass schuli-
sche Bemithungen sich im Rahmen der Verfassung bewegen diirfen, d.h.
bestimmten Prinzipien unterliegen, die die piadagogische Praxis grund-
sdtzlich bestimmen, wie etwa im Beutelsbacher Konsens festgehalten.
Welche Relevanz diese scheinbar banale Einsicht hat, zeigt gerade die
Rekonstruktion des Theoriestreits der 7oer Jahre.
Die in dieser Zeit ausgearbeiteten Konzepte

»liberwanden — jedenfalls in der Theorie — die institutionenkundlich ver-
engte alte Staatsbiirgerkunde und eine naiv harmonisierende Gemein-
schaftskunde, indem sie das Politische als Gegenstand politischer Bil-
dung in einer spezifisch didaktischen Weise zu erfassen sowie Ziele und
Inhaltswahl kategorial zu bestimmen versuchten. «'33

Kurt Gerhard Fischer, Karl Herrmann und Hans Mahrenholz legen mit
ihrem Werk »Der politische Unterricht« den theoretischen Grund fiir die
didaktische Wende. Politische Bildung wird nun ausdriicklich als curri-
cularer Inhalt diskutiert, man fragt nach Inhalten, aber auch nach Me-
thoden. Ziel solchen Unterrichts sei die Entwicklung von politischen
Einsichten, die nicht nur den Willen, sondern auch das Handeln des Ein-
zelnen beeinflussen — beides soll sich als politisch vernunftig zeigen.s+
Politisch verniinftiges Denken, Wollen und Handeln als Ziel jeder poli-
tischen Bildung wird jedoch im Verlauf der 7oer Jahre zum Gegenstand
des sogenannten Theoriestreits zwischen konservativen und progressi-
ven Denkern.'ss Es geht hier nicht mehr nur um einen geeigneten Staats-
begriff, oder die Frage nach dem Spezifikum politischen Lebens, wie
sie etwa Litt formuliert. Die politische Bildung wird hier vielmehr aus

133 Bernhard Sutor (2002): Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle
Griindung« der Bundesrepublik Deutschland. Die Kontroversen der
siebziger und achtziger Jabre. In: APuZ, B 45/2002, S. 18.

134 Vgl. Peter Massing (20137): Politische Bildung. In: Uwe Andersen,
Wichard Woyke (Hrsg.): Handworterbuch des politischen Systems der
Bundesrepublik Deutschland. Wiesbaden: Springer VS, S. 556.

135 Sutor weist darauf hin, dass diese Unterscheidung allzu pauschal ist und
die padagogischen Konzepte durchaus vielfiltig waren. Entscheidend zeigt
sich jedoch der Streit der Gegensitze und der damit zusammenhingenden
angestrebten Gesellschaftsordnungen. Vgl. Ders: Politische Bildung im Streit
um die »intellektuelle Griindung« der Bundesrepublik Deutschland.

ST

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

unterschiedlichen politischen und gesellschaftlichen Welt- und Wertan-
schauungen heraus diskutiert, wodurch sie zum Kampfplatz entgegen-
gesetzter politischer Theorien wird, die sich zwischen Erhalt und Auflo-
sung gegebener politischer Institutionen und Lebensweisen bewegen. In
der Diskussion dieser beiden politischen Lager zeigt sich, dass politische
Bildung immer vor der Frage steht, ob und inwiefern sie einer besonde-
re Welt- und Wertanschauung bedarf, die ihr als Grundlage diesen soll.
Dieses zu problematisieren heifst, der Herausforderung zu begegnen, po-
litische Bildung nicht zum Instrument der Entwicklung wie auch immer
gearteter favorisierter politisch-gesellschaftlicher Strukturen zu machen.

Die progressiven Denker waren vor allem an kritischer Theorie und
Marx orientiert und forderten, Emanzipation von vorherrschenden, un-
terdriickenden gesellschaftlichen und politischen Systemen zum Ziel po-
litischer Bildung zu machen.*3¢ Der formelle politische Unterricht, der
aufgrund seines Verhaltnisses zum Staat ohnehin im Verdacht stand, des-
sen unterdriickerische Tendenzen zu reproduzieren, sollte nun als Ort
des Klassenkampfes gerade diese Tendenzen entlarven. Die Lernenden
sollten im schulischen Rahmen lernen, solche Strukturen zu erkennen,
und nicht etwa der Verschleierung oder Verblendung solch heterono-
mer Strukturen unter dem Deckmantel der Bildung unterliegen. »Ziele
politischer Bildung seien Emanzipation und Demokratisierung, Ideolo-
giekritik und politische Praxis, vorbereitet durch Vermittlung gesell-
schaftlichen Bewusstseins und soziologischer Denkweise.«*37 Formelle
politische Bildung wird hier nicht nur durch eine weltanschaulich auf-
geladene Sprache gepragt, sondern gerade auch durch ein durchaus vor-
gefertigtes Gesellschaftsbild, das durch Bildung zu erreichen sei’s® und
das in seiner radikalsten Form forderte, durch solche Bildung den Staat
tberfliissig zu machen.™ Diese marxistischen Positionen forderten also
nicht weniger, als durch politischen Unterricht die politische Ordnung
in Frage zu stellen, wenn nicht gar abzuschaffen.

Diese marxistischen Theorien der politischen Bildung waren
durchaus wirkmichtig. Sie iibernahmen in jener Zeit nicht nur die

136 Beispielsweise Klaus Peter Wallraven, Eckart Dietrich, Johannes Beck. Oder
in weniger radikaler Weise Rolf Schmiederer.

137 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Griindung« der
Bundesrepublik Deutschland. Hervorhebung A. A., S. 19f.

138 Siehe beispielsweise Johannes Beck (1970): Erziehung in der Klassen-
gesellschaft, Miinchen: List, S. 151f.: »Emanzipatorische Erziehung ist kein
padagogischer Grundbegriff, sondern die sozialwissenschaftlich fundierte
Theorie und Praxis des politischen Kampfes. Sie steht auf der Seite der
Unterdriickten.« Ebd.: »Die »Pidagogen« haben die Pidagogik nur
verschieden interpretiert, es kommt darauf an, sie abzuschaffen.«

139 Vgl. Kurt Gerhard Fischer (1973): Einfiibrung in die politische Bildung,
Stuttgart: Metzler, S.124.

52

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

Meinungsfihrerschaft, sondern hatten auch Einfluss auf neu formulier-
te Bildungsplane fiir den Unterrichtsbereich politische Bildung, wie etwa
in der Hessischen Rahmenrichtlinie fiir Gesellschaftskunde 1968. Hier
wird etwa der gesellschaftliche und politische Widerstand gegen Un-
gleichheit schaffende dufSere Strukturen zum Ziel politischer Bildung.
Das hier zugrunde gelegte Staatsverhiltnis ist vor allem gepragt durch
den Konflikt zwischen Staat und Biirger."*> Ahnliche Inhalte zeigte auch
die im Jahre 1974 verfassten Richtlinien fiir den Politik-Unterricht des
Kultusministeriums Nordrhein-Westfalen,™#* wie ihre Kritiker hervor-
hoben.

»Unschwer war in ihrer Begriindung, in der Gedankenfithrung und im
Wortlaut der Qualifikationen ihre Nihe zur emanzipatorisch-kritischen
Erziehungswissenschaft zu erkennen, die sich mit einer unvoreingenom-
menen Wahrnehmung der pluralistischen Gesellschaft, der parteien-
staatlichen Demokratie und ihrer Institutionen schwer tat.«'+*

Ganz grundsitzliche Kritik an diesen Richtlinien formulierten vor al-
lem Karl Dietrich Bracher, Erwin Faul oder auch Jiirgen Gebhard. Sie
erkannten vor allem Defizite auf begrifflicher Ebene, wie etwa dem Po-
litikverstindnis und hierbei der Engfithrung von Kategorien wie Macht
und Herrschaft auf reine Zwangsverhiltnisse. Hierbei werde »verkannt,
dass erst die Schaffung von Regeln und Institutionen Freiheit ermogli-
che, begriinde und schiitze.«*+3 Hiermit war fiir die Kritiker »exakt das
politiktheoretische wie das politisch-padagogische Defizit des Emanzi-
pationskonzepts politischer Bildung gekennzeichnet. « 44

Solche in den 7oer Jahren als konservativ geltende Kritik storte
sich vor allem an der Engfiihrung des Begriffs des Politischen als rei-
nen Zwangs. Vor allem Autoren wie Theodor Wilhelm, Giinter C. Behr-
mann, Dieter Grosser oder auch Bernhard Sutor forderten ein Politik-
und Staatsverstandnis, das intersubjektive Relationen auf der einen Seite
und institutionelle Bedingungen auf der anderen Seite einschliefSe. Man
wollte sich jenseits emanzipatorischer Welt- und Wertverstindnisse auf
die Erkenntnisse der Sozialwissenschaften wie etwa der Soziologie und

140 Vgl. Kultusministerium Hessen (1973): Rahmenrichtlinien Gesellschaftslebre
Sekundarstufe I, Frankfurt: Diesterweg.

141 Vgl. Kultusministerium Nordrhein-Westfalen (1974): Richtlinien fiir den
Politik-Unterricht, Diisseldorf: Hagemann.

142 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Griindung« der
Bundesrepublik Deutschland, S. 23.

143 Vgl. Martin Kriele (1977): Lernzielvorschlige fiir den politischen Unterricht.
In: Ders., Legitimationsprobleme der Bundesrepublik, Miinchen: C. H.
Beck, S. o7 ff.

144 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Griindung« der
Bundesrepublik Deutschland, S. 23.

53

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Politikwissenschaft einerseits und der politischen Philosophie anderer-
seits stiitzen und gerade hieraus Ziele fur politischer Bildung formulie-
ren.

Wilhelm entwickelte seine Partnerschaftspidagogik zum Begriff des
Kompromisses weiter und betonte die Notwendigkeit verantwortlicher
Kommunikation. Er forderte einen Begriff des politischen Lernens als ei-
nes Lernens zur freibeitlichen Lebensfiibrung und erkannte gerade in ge-
rade hierin den Zweck formeller politischer Bildung.*+s

Behrmann hingegen unterzog das Emanzipationskonzept einer empi-
risch-systemtheoretischen Kritik. Behrmann band die politische Bildung
an die Erkenntnisse der Sozialforschung und forderte in soziologisch
strenger Weise die Ableitung der zu vermittelnden Inhalte aus diesen Er-
kenntnissen.'#¢ Zu bedenken seien die Funktionsbedingungen von Staat
und Gesellschaft und die darin méglichen Partizipationsvollziige. Schu-
lische politische Bildung miisse so vor allem Kenntnisse uber diese Funk-
tionszusammenhénge vermitteln. Zu vermitteln seien so nicht etwa nur
Widerstand und Emanzipation, sondern personale Solidaritit, Freibeit,
Sicherbeit, rationales Verstehen.'+?

Solche Ansitze wurden durch Didaktiken von beispielsweise Dieter
Grosser'#® oder auch Bernhard Sutor™ um eine normative Dimension
politischer Bildung ergdnzt: Beide Autoren erkannten auch normative
Ziele politischer Bildung und versuchten, Ansatze der Ethik oder auch
der Anthropologie mit sozialwissenschaftlichen Erkenntnissen zu ver-
binden und gerade diese Relation fur die politische Bildung fruchtbar
zu machen.

Insgesamt forderten all diese Autoren vor allem einen Abbau der
Institutionenfeindlichkeit der Ansitze der Kritischen Theorie und des

145 Vgl. Wilhelm Theodor (1973): Traktat iiber den Kompromifs. Stuttgart:
Metzler, oder auch Ders. (1975): Jenseits der Emangzipation, Stuttgart: Metz-
ler.

146 Vgl. Gunter C. Behrmann (1972): Soziales System und politische
Sozialisation. Eine Kritik der neueren politischen Pidagogik. Stuttgart et al.:
Kohlhammer. Behrmann pladiert fiir einen empirisch-systemtheoretischen
Ansatz der politischen Bildung. Aus seiner soziologischen Perspektive betont
er vor allem die Funktionsbedingungen des politischen Systems jenseits
ideologischer Ansitze.

147 Vgl. Ders. (1978): Politik — Zur Problematik des sozialkundlich-politischen
Unterrichts und seiner neueren Didaktik. In: Ders./Karl-Ernst JeifSmann/
Hans SufSmuth (Hrsg.), Geschichte und Politik. Didaktische Grundlegung
eines kooperativen Unterrichts, Paderborn: Schoningh, S. 219.

148 Dieter Grosser (1977): Politische Bildung, Miinchen: Ehrenwirth.

149 Bernhard Sutor (19843): Didaktik politischen Unterrichts. Theorie der
politischen Bildung. Paderborn: Schoningh. Oder spater auch Ders. (1984):
Neue Grundlegung politischer Bildung. Paderborn: Schoningh.

54

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

Marxismus. Es sollte die Einsicht gewonnen werden, dass gerade solche
Institutionen die Bedingung der Moglichkeit jedes politischen Denkens,
Urteilens und Handelns sind, insofern sie diese tiberhaupt rechtlich si-
chern, konkrete Raume fiir solche Vollziige eroffnen. Die vorgeschlage-
nen Inhalte sollten als zu vermittelnder Minimalkonsens erkannt wer-
den, ohne die das politische Miteinander nicht bestehen konnte. Die zu
entwickelnden Fahigkeiten sollten sich an den Anspriichen solchen Mit-
einanders orientieren. Ziel der politischen Bildung in der Schule sollte
so sein, dem Einzelnen zur Urteilsfahigkeit zu verhelfen, was personale
Dispositionen genauso erforderte wie funktionales Wissen. Solche fun-
damentale Kritik der Emanzipationskonzepte sollte dazu verhelfen, ei-
nen pragmatischen Ansatz politischer Bildung zu finden, der sich aufSer-
halb besonderer Welt- und Wertvorstellungen bewegte, um gerade so
einen fruchtbaren Austausch zu ermoglichen.

Die Ideen dieser Periode sind in mehrerer Hinsicht ertragreich in Hin-
blick auf eine Neukonzeption politischer Bildung. Der Theoriestreit der
7oer Jahre zeigt sich als Kampf um Welt- und Wertvorstellungen, der auch
innerhalb der Konzeptionen politischer Bildung ausgefochten wird. Hier
geht es nicht mehr nur, wie etwa bei Litt, um einen Begriff des Politischen,
sondern vielmehr um das besondere Verstandnis zu erstrebender politi-
scher Wirklichkeiten. Anders gesagt: politische Bildung wird zum machti-
gen Instrument, die politische Wirklichkeit zu reformieren und hierzu po-
litische Gesinnungen alternativlos zu vermitteln. In ihr soll es nicht mehr
so sehr darum gehen, uberhaupt ein Verhaltnis zwischen Biirger und Staat
herzustellen, indem man politische Vollziige des Denkens, Urteilens und
Handelns ermoglicht. Dieses Verhaltnis soll vielmehr in besonderer Wei-
se bestimmt werden. Das bedeutet auf der Ebene subjektiver Vollziige,
dass politische Bildung nicht mehr als Voraussetzung eigener freier Urtei-
le tiber die politische Wirklichkeit dient. Stattdessen soll der Einzelne zu
einen schon ausgemachten Urteil tiber die Wirklichkeit erzogen werden.
Politische Bildung, gerade in diesem Begriff verliert ihren subjektbezoge-
nen Charakter, wie ihn etwa die Humanisten formulierten. Bildung kann
so zum Werkzeug von Herrschaftsinteressen progressiver oder konservati-
ver Provenienz werden und verliert gerade hierbei ihren absoluten Zweck,
der der Einzelne sein muss.

Vor dem Hintergrund solcher Erkenntnisse muss der Beutelsbacher
Komnsens als grofSe Errungenschaft politischer Bildung aufgefasst werden.
In der Einigung auf diesen Minimalkonsens erkannten die Protagonis-
ten wissenschaftlicher politischer Bildung, dass sie sich in ihrer formellen
Form jenseits besonderer Wert- und Weltvorstellungen entgegengesetzter
politischen Lager bewegen muss. Thre Legitimation hat formelle politi-
sche Bildung nur, insofern sie der Entfaltung eigener Denk-, Urteils- und
Handlungsvollziige dient, und gerade dies ist gefordert, wenn man diese
Legitimation an die freiheitliche Verfassung bindet.

55

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

»Der padagogische Sinn ihrer [der politischen Bildung, A. A.] Orien-
tierung an der Verfassung heifSt, die Prinzipien und Wertgrundlagen
der Verfassung bei der Bearbeitung politischer Probleme als Poten-
zial der Urteilsbildung ins Spiel zu bringen, und zwar keineswegs als
fraglos vorauszusetzende GrofSen, sondern auch als Gegenstiande der
Auseinandersetzung. «*5°

Die Diskussion um die grundsitzliche Ausrichtung der politischen Bil-
dung und ihrer daraus abgeleiteten Ziele und Inhalte ist wohl der Ver-
dienst des Theoriestreits der 7oer Jahre.

»Der intensive Streit der siebziger Jahre hitte in der Form gewiss
manchmal anders gefihrt werden konnen, aber gefithrt werden musste
er, da die Fragen nun einmal aufgebrochen waren. Er hat Kliarungen ge-
bracht, die es bis heute ermoglicht haben, den wissenschaftlichen und
politischen Pluralismus unserer Gesellschaft — auch in der politischen
Bildung — im Rahmen der gemeinsamen freiheitlichen Verfassung aus-
zuhalten und auszutragen. «*s*

Inwiefern politische Lagen und Stimmungen Einfluss auf die politische
Bildung nehmen diirfen, muss von daher seit dem Beutelsbacher Kon-
sens genau reflektiert werden.

2.3.2 Nachkonzeptionelle Phase

Mit Walter Gagel lassen sich die 8oer Jahre als nachkonzeptionelle Phase
bezeichnen. Es geht hier nicht mehr um Grundsatzfragen der politischen
Bildung als Gegenstandbereich der Wissenschaft, wie sie im Theoriestreit
ausgefochten wurden.'s* Vielmehr wendet man sich nun konkreten di-
daktischen Fragen zu, reflektiert Methoden und Inhalte, die in padago-
gischen Kontexten zu erarbeiten sind. So werden zahlreiche Ansitze und
Konzepte zur Didaktik politischer Bildung vorgelegt, die auf die politi-
schen Lagen insofern reagierten, als man aus ihnen neue Methoden und
Inhalte fiir die padagogische Praxis generierte.'s3

150 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Griindung« der
Bundesrepublik Deutschland, S. 25.Vgl. aullerdem Ders. (1977): Verfassung
und Minimalkonsens. Die Rolle des Grundgesetzes im Streit um die politische
Bildung. In: Siegfried Schiele/Herbert Schneider (Hrsg.): Das Konsensproblem
in der politischen Bildung. Stuttgart: Klett, S. 152ff.

151 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Griindung« der
Bundesrepublik Deutschland, S. 27.

152 Vgl. Hans-Werner Kuhn, Peter Massing (1990): Politische Bildung seit 1945.
Konzeptionen, Kontroversen, Perspektiven.In: APuZ,B 52-53/1990, S. 28—40.

153 Vgl. Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Griindung« der
Bundesrepublik Deutschland. Vgl. auch Kuhn, Massing: Politische Bildung

56

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

Diese Umorientierung zeigt sich nun gerade darin, dass man nach der
Ausrichtung des politischen Unterrichts fragt, d.h. es werden Modelle
diskutiert, die »nur noch in einer partiellen Sicht von »Orientierungen«
entwickelt werden: Alltagsorientierung, Stadtteilorientierung, Bediirfnis-
orientierung, Erfahrungsorientierung, Handlungsorientierung usw. «*s4
All diese Konzepte der Politikdidaktik diskutieren Moglichkeiten und
Herausforderungen der Vermittlung politischer Inhalte. Der Fokus liegt
hier vor allem auf der Verortung des lernenden Subjektes und seiner Vor-
annahmen und seines Vorwissens innerhalb solchen Lernens einerseits
und der Vollzugsformen des Lernens als dem Erwerb von Einsichten an-
dererseits. Entscheidend scheint in jener Zeit zu sein, die Lebenswelt der
Lernenden, ihre schon vorhandenen politischen Einsichten, ihre Erfah-
rungen zum Ausgangspunkt pidagogischer Praxis zu machen. Hieraus
werden die Vermittlungsformen politischen Lernens erarbeitet. Dieses
diirfe sich weniger auf reine Wissensvermittlung beschranken. Stattdes-
sen solle das ganze Lernen praxisnah geschehen und am Alltag orien-
tiert sein. In solchen » Ansidtzen der politischen Bildung spielt das Sub-
jekt eine zentrale Rolle. Erfahrungsorientierung und Betroffenheit sind
hier die Stichworte.«'ss Man nahert sich dieser Subjektorientierung nun
jedoch nicht mehr aus der Perspektive der philosophischen Anthropolo-
gie, sondern vielmehr psychologisch.*s¢

Der Anspruch solcher psychologischer Konzepte leitet sich aus der
Einsicht ab, dass politischer Unterricht auf das Selbst- und Weltver-
standnis zugreifen mochte. Die Lernenden sollen nicht nur Wissen

seit 1945. Grundsatzlich ist man sich einig dariiber, dass politische Bildung
nicht zum Instrument politischer Gesinnungskampfe werden durfte, sondern
vielmehr als Gegenstandsbereich zu sehen war, der auf wissenschaftlichen
Erkenntnissen und rationalen Abwigungen beruhte, und zwar allen
Wert- und Weltverstindnissen gegentiber. Vgl. Joachim Kahlert (1990):
Alltagstheorien in der Unmweltpddagogik, Weinheim: Dt. Studien-Verlag.

154 Kuhn, Massing: Politische Bildung seit 1945. S. 37. Zur genauen Klirung
dieser Begriffe siehe die kurze Darstellung Sutors: Politische Bildung im
Streit um die »intellektuelle Griindung« der Bundesrepublik Deutschland,
S. 27f.

155 Kuhn, Massing: Politische Bildung seit 1945, S. 38.

156 Vgl. Eduard Spranger (1956): Gedanken zur staatsbiirgerlichen Erziehung.
In: APuZ, B 48/1956, S. 749—760. Spranger befand schon Ende der 5o0er
Jahre, dass die theoretische Didaktik in Deutschland sich viel zu wenig
um »die psychologischen Vorbedingungen und Wege derjenigen Art von
Verstehen gekiimmert habe, die in allen Geisteswissenschaften erforderlich
sei« (Ebd., S. 750). Siehe hierzu aber auch die wirkmachtigen Theorien
etwa Piagets oder Kohlbergs, die auch das moralische Bewusstsein mit
psychologischen Methoden zu analysieren und modellhaft darzustellen
versuchen.

57

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

erwerben, sondern sich auch von politischen Gegenstianden, von der
Praxis politischen Lebens beriihrt oder involviert fithlen. Hierzu, so
scheint es, soll der Standpunkt der Lernenden zunichst diagnostisch
eruiert werden, um weitere padagogische MafSnahmen zu planen und
durchzusetzen.

In diesen Konzepten stellt sich hier also die grundsitzliche Frage, in-
wiefern politischer Unterricht auf Einsichten, Selbst- und Weltverstind-
nisse zugreifen kann. Schon an dieser Stelle muss jedoch festgehalten
werden, dass den Konzepten der 8oer Jahre die Frage entgeht, ob schu-
lische politische Bildung dies iiberhaupt leisten kann. Anders als noch bei
den Konzepten der Weimarer Periode oder auch der Humanisten, zeigt
sich hier eine fehlende Reflexion dariiber, wo der Vollzug von Einsich-
ten, Dispositionen oder eben Haltungen zu verorten sind. AnzuschliefSen
ist die Frage, ob schulische politische Bildung tiberhaupt den Anspruch
haben sollte, Biirger im Vollsinne zu bilden.

2.4 Politische Bildung als Politikdidaktik

Gegenwartige Konzepte konnen im Anschluss an die 8oer Jahre und
ihre Konzentration auf psychologische Vorginge im Vollzug des Ler-
nens als folgerichtige Weiterentwicklung verstanden werden. Die Ausei-
nandersetzung mit diesen Konzepten ist aus bildungstheoretischer Per-
spektive durchaus herausfordernd; nicht nur deshalb, weil man sich
mit einer sehr pluralistischen Konzeptlandschaft der politischen Bil-
dung auseinandersetzen muss. Eine weitere Schwierigkeit ist darin zu
sehen, dass es der Bildungstheorie nicht so sehr um Erkliarungsmodelle
in Lehr- und Lernprozessen geht als um die Reflexion der entscheiden-
den Begriffe von Bildung in einem ersten und der politischen Bildung in
einem zweiten Schritt. Daher soll die folgende Auseinandersetzung nicht
so sehr als Kritik gegen heutige Verstindnisse der Didaktik politischer
Bildung verstanden werden. Vielmehr geht es darum, dieser ein begriff-
liches Fundament zu geben und gerade hieraus neue Ansatzpunkte fiir
eine differenziertere Reflexion ihre Konzepte zu finden. Hierzu soll die
Grundstruktur gegenwartiger Konzepte nachvollzogen werden, um die-
se dann zu reflektieren.

Die gegenwirtige politikdidaktische Diskussion fordert zunichst
einheitlich, dass politische Urteilskraft entscheidendes Bildungsziel cur-
ricular vermittelter politischer Bildung sein muss. Die Deutsche Ver-
einigung fiir Politische Bildung (DVPB), die sich als »mafSgebliche[r]
Fachverband fiir politische Bildung«'s7 versteht, formuliert in ihrem
Positionspapier vom November 2014 die Legitimationsgrundlage fiir

157 Deutscher Verein fir Politische Bildung e.V.: Ziele & Aufbau.

58

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

die staatlich institutionalisierte politische Bildung fir die Demokratie
in drei Punkten. Die Demokratie setze erstens politische Bildung aller
Biirger voraus. Ohne sie sei das Fundament der Demokratie gefihrdet.
Zweitens bediirften demokratische »Werte, Normen und Institutio-
nen fortlaufende[r] Praxis«™s® und einer stetigen kritischen Uberprii-
fung von »Anspruch und Wirklichkeit«*s® durch die Biirger. Drittens
betont die DVPB die Verantwortung des Staates fiir politische Bildung
aller Birger als »gesellschaftliche Allgemeinbildung«.*¢® Dies erforde-
re, dass sie tiber bestimmte Kenntnisse und Fahigkeiten verfuigen, die
ihnen Partizipation und Wahrnehmung ihrer Rechte erst ermoglichen.
Ein Fehlen solcher »Biirgerkompetenzen« wiirde »die Demokratie be-
schadigen. «*6*

Die Inhalte, so heifst es auf der Homepage der Gesellschaft, wiirden
uber ein Schulfach vermittelt werden, welches die politische Bildung zum
Inhalt hat. Durch dieses wiirde zum einen der Demokratie-Auftrag der
offentlichen Schulen gewihrleistet werden. Zum anderen kann die Schu-
le als Bildungsstatte aller Burger »Lernende auf ihre Rolle als verant-
wortungsvoller Souveran«*®* vorbereiten. Politische Bildung meint laut
der DVPB also eine Qualifizierung der Schiiler zu Biirgern eines demo-
kratischen Staates.

Die DVPB betont in ihrem Positionspapier ausdriicklich, dass eine
reine Kenninis demokratietheoretischer Inhalte nicht geniige, um die
beschriebene Qualifikation der Biirger zu garantieren. Die Lernenden
missten in die Lage versetzt werden, ihrer Rolle als Burger aktiv ge-
recht zu werden. Dies sei nicht nur durch curricularen Wissenserwerb
méglich, sondern bediirfe einer gewissen Ubung und Praxis des politi-
schen Denkens.

Zusitzlich scheint die Personlichkeitsbildung als die Entwicklung de-
mokratischer Haltung durch Vermittlung von Werten entscheidend zu
sein. Die Anforderungen an die schulische politische Bildung sind also
hoch. Sie ist nicht weniger als die Bildung des Einzelnen zum urteils- und
handlungsfihigen Biirger und somit entscheidend fiir die Riickbindung
der Einzelnen an das demokratische Gemeinwesen. In diesem Anspruch
folgt die gegenwirtige politische Bildung der Tradition der Autoren der

158 Deutscher Verein fiir Politische Bildung e.V.: Politische Bildung fiir die
Demokratie! Positionspapier der Deutschen Vereinigung fiir Politische
Bildung zum Verhiltnis von Politischer Bildung, Demokratiepddagogik und
Praventionspddagogik.

159 Ebd.

160 Ebd.

161 Deutscher Verein fir Politische Bildung e.V.: Ziele & Aufbau.

162 Deutscher Verein fiir Politische Bildung e.V. (2018): Appell der Deutschen
Vereinigung fiir Politische Bildung (DVPB). Demokratie-Auftrag von Schule
erfiillen, Politische Bildung stirken!

59

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Weimarer Periode und ihrer Weiterentwicklung nach 1945. In ihren
wissenschaftlichen Methoden zur Erarbeitung der Vollziige politischen
Lernens steht sie seit den 8cer Jahren in der Tradition kognitionspsy-
chologischer und/oder konstruktivistischer Erklarungsversuche und ist
Sammelbegriff fiir curricular organisierte und somit zielgerichtete Bil-
dung in politischen Inhalten.

Dabher versteht sich die gegenwirtige politische Bildung als wissen-
schaftliche Disziplin vor allem als Politikdidaktik — also als Disziplin,
die sich mit der schulischen Vermittlung politischer Inhalte im engeren
und weiteren Sinne auseinandersetzt.*s> Als solche ist sie mit Lehr- und
Lernmethoden befasst. »Im Lehr-Lernprozess kommt es darauf an, die
entsprechenden kognitiven Fihigkeiten zu entwickeln und dabei die sub-
jektiven Aspekte der Aneignung zu beriicksichtigen.«'*+ Grundlage der
Konzepte dieses Fachgebiets ist die Kognitionspsychologie, aus der die-
se Lehr- und Lernmethoden abgeleitet werden und die den Begriff des
Lernens prigen.

2.4.1 Politikkompetenz

Der kompetenzorientierte Ansatz von WeifSeno et al. erarbeitet in der
Publikation »Konzepte der Politik«**5 einen Ansatz solcher Lehr- und
Lerntheorie und entfachte die wohl starkste Kontroverse der jungen
Vergangenheit. Sie darzustellen kann exemplarisch aufzeigen, wie der
wissenschaftliche Diskurs politischer Bildung gefithrt wird, um so An-
haltspunkte fiir eine Neuformulierung und Ergdnzung des Begriffs zu
geben.

In dieser Schrift entwirft die Autorengruppe ein Konzept politischen
Unterrichts, das den Paradigmen der Kognitionspsychologie folgt. Ler-
nen sei demnach als der Prozess der Aneignung von Wissen zu verste-
hen. Es

»ist ein theoretisches Konstrukt, das mittels geeigneter Methoden der
Beobachtung und des (Quasi-) Experiments erst zuginglich gemacht

163 Zum Begriff des politischen Lernens im engeren und weiteren Sinne siehe
Peter Massing: Politische Bildung.

164 Joachim Detjen et al. (2012): Politikkompetenz — ein Modell. Wiesbaden:
Springer VS, S. 1o. Weiter heiflt es ebd., S. 13: »Wihrend die vier Kom-
petenzdimensionen zum Kern des Politiklernens gehoren, gibt es weitere
Kognitionen wie Intelligenz, Problemlosefihigkeit, Moralentwicklung,
Selbstregulation und allgemeines Selbstkonzept. Mithin gibt es weitere soziale,
padagogische, metakognitive, volitionale (willentliche) und emotionale
Aspekte, die fiir das Lernen in allen Fachern gelten.«

165 Georg Weifleno et al. (2010): Konzepte der Politik — ein Kompetenzmodell.
Schwalbach/Ts: Wochenschau-Verlag.

60

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

werden muss. Wenn Lernen allgemein den graduellen Aufbau von Wis-
sen und das Verarbeiten von Informationen bezeichnet, dann gilt das
auch fiir politisches Lernen. «*¢

So unterschieden sich das politische Lernen, aber auch die erforderli-
chen »kognitiven Operationen«*$” von Lernen in anderen Bereichen
nicht strukturell, sondern nur in Bezug auf ihre Inhalte (Fachkonzepte).
Es gebe demnach allgemeine Kompetenzen wie » Argumentieren, Pro-
blemlosen, Modellieren, Verwenden von Darstellungen, Kommunizieren,
Urteilen usw.«™® auf der einen und inhaltsbezogene Kompetenzen, die
sich jeweils auf eine bestimmte Disziplin beziehen, auf der anderen Seite.

Orientiert am Kompetenzmodell nach Weinert'®® werden so durch die
Fachdidaktik domanenspezifische, also fachbezogene Basis- und Fach-
konzepte festgelegt, die das Fach strukturieren. Als Paradigmen einer
Domine setzt die Fachdidaktik als Basiskonzepte zentrale Theorien, Be-
griffe und Modelle fest. Die Zerlegung der Basiskonzepte in Fachkon-
zepte bietet dann das zu erlernende Grundlagenwissen des Schulfachs,
das die Themen des Unterrichts vorgibt.'7° Als erfolgreich gilt dieser Pro-
zess des Wissenserwerbs, wenn die zuvor festgelegten Kompetenzen wie
Handlungs- und Urteilsfahigkeit der Schiiler in politischen Belangen mit
Methoden empirischer Evaluation abgepriift werden konnen. »Wenn
ein/-e Schiiler/-in konkrete Aufgaben 16sen kann, verfigt er/sie tiber jene
Kompetenz, die spater als Burger gefragt ist.«'7* Hierbei stellt der Be-
griff der Kompetenz »die Verbindung von Motivation/Einstellung, Wis-
sen und Konnen im Handlungsvollzug her. Auf einer sehr konkreten Ebe-
ne kann angegeben werden, ob die individuelle Kompetenz zur Losung
von Aufgaben ausreicht.«'7>

166 Georg Weifleno (2017): Politisches Lernen. In: Dirk Lange, Volker Reinhardt:
Basiswissen politische Bildung. Handbuch fiir den sozialwissenschaftlichen
Unterricht. Konzeptionen, Strategien und Inbaltsfelder politischer Bildung,
Band I. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 511.

167 Ebd.

168 Weileno et al.: Konzepte der Politik — ein Kompetenzmodell, S. 18.

169 Franz E. Weinert (2001): Concept of competence — A conceptual
Clarification. In: Dominique S. Rychen, Laura H. Salganik (Hrsg.): Defining
and Selecting Key Competencies. Gottingen: Hogrefe & Huber, S. 45-65.

170 Weifleno et al. ordnen den Basiskonzepten Ordnung, Entscheidung und
Gemeinwohbl unter anderem Fachkonzepte wie Reprisentation, Parteien
und Menschenwiirde zu. Ausfiihrlich siehe dazu WeiSeno et al.: Konzepte
der Politik — ein Kompetenzmodell und auch WeifSeno: Politisches Lernen.

171 WeiSeno: Politisches Lernen, S. 513.

172 Georg Weifleno et al. (2013): Politikkompetenz kurzgefasst — zur Arbeit
mit dem Kompetenzmodell. In: Siegfried Frech, Dagmar Richter (Hrsg.):
Politische Kompetenzen fordern. Schwalbach: Wochenschau Verlag, S. 246—
276.

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Politisches Lernen sei dann das Erlangen von Kompetenzen, die zur Be-
wiltigung und fiir den Umgang mit der Domdne Politik notwendig sind.'73
Politikdidaktik untersucht nach diesem Verstindnis » Lernprozesse und
Ergebnisse bei der Verarbeitung politischer Informationen im institutio-
nellen Kontext Politikunterricht«74 und beschaftigt sich nach dieser Auto-
rengruppe somit nicht nur mit kanonisierten Inhalten, ihrer Struktur und
ihren Lernzielen, sondern auch mit lernpsychologischen Prozessen schu-
lischen Unterrichts.!”s »Lernen bedeutet dann den Erwerb und Aufbau
von politischen (nicht sozialen oder 6konomischen) Begriffen als seman-
tischen Klassen und deren Organisation im semantischen Gedéchtnis. «7¢
Denkstrukturen, die hierzu nétig sind, seien hier nicht doménenspezifisch
und unterschieden sich somit nicht vom Lernen in anderen Disziplinen.
Anders verhalte es sich mit der inhaltlichen Ausgestaltung des Schulfachs.

Politikkompetenz setze sich nach Weifseno et al.*”7 nach diesem Mus-
ter aus vier Kompetenzen zusammen: » Fachwissen, Politische Urteilsfa-
higkeit, Politische Handlungsfihigkeit sowie Politische Einstellung und
Motivation.«'7® Als Autoren der Politikkompetenz stellen WeifSeno et al.
heraus, dass die genannten Kompetenzen nicht etwa isoliert aufzufassen
sind, sondern einander in bestimmter Hinsicht bedingen. So sei Politik-
kompetenz nicht auf Fachwissen zu beschranken, wobei jedoch zu be-
denken sei, dass gerade dieses im Zusammenhang mit Motivation, Ur-
teilsfahigkeit oder auch Einstellungen stinde.'”? Fachwissen beeinflusse
gerade diese weiteren Kompetenzen. Auch wenn Politikkompetenz sich
nicht auf Fachwissen zu beschrinke, sei gerade dessen Erwerb entschei-
dendes Ziel politischen Unterrichts. Solches Fachwissen setze sich zu-
sammen aus Faktenwissen und konzeptuellem Wissen, gerade

»Faktenwissen besteht aus einzelnen Daten und Fakten. Es ist jeder-
zeit verfig- und abrufbar und kann zu einem spiteren Zeitpunkt in

173 Die Begriffe des Kompetenzmodells werden an dieser Stelle nicht weiter
ausgefithrt. Niheres dazu siehe Eckhard Klieme, Detlev Leutner (2006):
Kompetenzmodelle zur Erfassung individueller Lernergebnisse und zur
Bilanzierung von Bildungsprozessen. Beschreibung eines neu eingerichteten
Schwerpunktprogramms der DFG. In: Zeitschrift fiir Padagogik 52 (2006)
6, S. 876—903. Siehe auflerdem Weinert: Concept of competence — A
conceptual Clarification. Eine differenzierte Analyse bietet Anne Miiller-
Rickwitt (2008): » Kompetenz«. Bildungstheoretische Untersuchungen zu
einem aktuellen Begriff. Wiirzburg: Ergon.

174 WeiSeno: Politisches Lernen, S. 511.

175 Vgl. ebd.

176 Ebd.

177 Weileno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst — zur Arbeit mit dem Kom-
petenzmodell.

178 Ebd., S. 248.

179 Ebd.

62

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

abstrahierter Form in das konzeptuelle Wissen einflieffen. Konzeptuelles
Wissen sieht von konkreten Erfahrungen ab und kategorisiert stattdes-
sen deren Merkmale und Kennzeichen. «*%

Letzteres zeigt seine Relevanz darin, dass es als Netz vorhandener Kon-
zepte verstanden wird, die in einer Anwendungssituation miteinander
verkniipft werden. »Es aktualisiert sich eine Wissensstruktur, die umso
differenzierter ist, je mehr Konzepte vorhanden sind.«™* Laut der Auto-
rengruppe verlangt das Verstandnis politischer Gegenstande solch kon-
zeptuelles Strukturwissen, woraus sich die Relevanz der Vermittlung sol-
chen Wissens erklart.

»Lernende sollen daher im Politikunterricht systematisches und zugleich
flexibles Wissen erwerben: Sie miissen kohirente kognitive Strukturen
aufbauen, welche die politische Wirklichkeit modellhaft reprasentieren.
Ziel des Unterrichts ist in diesem Sinne nicht die Vermittlung von Fak-
tenwissen oder eines bestimmten Weltbildes, sondern die Forderung und
Strukturierung konzeptuellen Wissens der Lernenden. «*%

Solches Verstandnis der politischen Bildung als Sammelbegriff fir die
curriculare Vermittlung politischer Kompetenzen aus empirischer Per-
spektive verlangt von den Autoren durchaus eine Auseinandersetzung
mit der Umsetzbarkeit der recht anspruchsvollen Ziele der schulischen
politischen Bildung. Eine dieser Herausforderungen zeigt sich in der Fra-
ge, welches Biirgerleitbild bei schulischen Bemiihungen der politischen
Bildung herangezogen werden kann und nach dem Beutelsbacher Kon-
sens auch darf. Joachim Detjen etwa konstatiert, dass der demokratische
Staat bei aller bildungspolitischen Anstrengung nicht befugt sei, die Biir-
ger zu politischer Partizipation zu zwingen; er kann also seine eigenen
Voraussetzungen nicht garantieren, insofern er selbst von solcher Parti-
zipation und der Bereitschaft dazu abhangt. Aus dieser Einsicht heraus
verweist Detjen auf Forschungsergebnisse der Sozialwissenschaften, die
den Biirgern der Bundesrepublik eine unzureichende politische Partizipa-
tionsbereitschaft attestierten und rit der politischen Bildung daher, sich
fiir ein »niichternes Biirgerbild zu entscheiden. «™*3 Nach diesem Konzept
gebe es dann neben dem favorisierten

180 Vgl. John R. Anderson (2001): Kognitive Psychologie. Deutsche Ausgabe,
hrsg. von Joachim Funke. 3. Aufl., Heidelberg/Berlin: Springer VS. Zitiert
nach WeifSeno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst — zur Arbeit mit dem
Kompetenzmodell.

181 Weifleno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst — zur Arbeit mit dem Kom-
petenzmodell, S. 253.

182 Ebd.

183 Joachim Detjen (2017): Biirgerleitbild. In: Dirk Lange, Volker Reinhardt:
Basiswissen politische Bildung. Handbuch fiir den sozialwissenschaftlichen

63

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

o Aktivbiirger
auch

den differenziert-realistischen Biirger,

den interventionsfihigen Biirger,

den reflektierten Zuschauer und schlieflich den
politisch desinteressierten Biirger

Der interventionsfihige Buirger sei bei politischer Bildungsarbeit als Mi-
nimalziel zu sehen, der Aktivbiirger als Maximalziel. Gleichzeitig sei zu
erkennen, dass nur wenige dieses Maximalziel erreichen konnen.

Die Biirgerleitbilder Detjens unterscheiden sich im Maf$ der Fihig-
keit politischer Partizipation und miissten ihm zufolge alle diagnostiziert
werden, um die Integration aller Biirgertypen in den Staat zu gewahr-
leisten. Es sei jedoch darauf hinzuweisen, dass Partizipationsfihigkeit

»in Abhidngigkeit von der prinzipiellen Partizipationswilligkeit und mit-
hin in der Entscheidungsfreiheit jeder Biirgerin und jedes Biirgers [ste-
he]. Die Partizipationswilligkeit kann schlechterdings nicht im Politik-
unterricht »vermittelt« werden, will dieser nicht die Schiilerinnen und
Schiiler praformieren und ihre Entscheidungsfreiheit diesbeziiglich in
unzulissiger Weise einschranken. «*%+

WeifSeno et al. erachten solche begrifflichen Bemithungen zwar fur wich-
tig, erklaren sie jedoch fur unfruchtbar fiir ihr Konzept politischer Bil-
dung.

Die Autorengruppe betont in Threr Publikation die Relevanz der Ba-
sis- und Fachkonzepte, die das Fach Politik mit den jeweiligen Inhal-
ten strukturieren und systematisieren wiirden. Sie fokussiert in ihrem
Ansatz vor allem die Vermittlung von Wissen als Faktenwissen und
konzeptuelles Wissen und macht das Zusammenspiel beider Wissens-
formen zur Grundlage politischen Wirkens. Ziel solcher Bemithungen
sei nicht weniger als die Erziehung der Einzelnen zu politisch miindi-
gen Biirgern, die iiber politische Urteilkraft verfiigen — beides sei ent-
scheidend fiir die Erhaltung und Entwicklung der Demokratie. »Der
Politikdidaktik als wissenschaftlicher Disziplin stellt sich deshalb u.a.
die Aufgabe systematisch angelegter Reflexion derjenigen Anregungen,
welche fiir die Ermoglichung gelingender politischer Praxis erforder-
lich sind. «'$s

Unterricht. Konzeptionen, Strategien und Inhaltsfelder politischer Bildung,
Band I. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 288.

184 Weileno et al.: Konzepte der Politik — ein Kompetenzmodell, S. 27.

185 Ebd.,S. 23. Siehe auch Joachim Detjen (2007): Politische Bildung. Geschichte
und Gegenwart in Deutschland. Miinchen/Wien: Oldenbourg.

64

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK
2.4.2 Gegenstimmen: Autorengruppe Fachdidaktik

Vor allem die » Autorengruppe Fachdidaktik« rund um Dirk Lange und
Wolfgang Sander hat auf diesen Entwurf mit einer Streitschrift'®¢ re-
agiert. Sander et al kritisieren das oben dargestellte Konzept in erster Li-
nie in zwei zentralen Punkten: zum einen der Wissensbegriff und hiermit
zusammenhingend zum anderen die Bezugsdisziplin politischer Bildung.

Der von WeifSeno et al. dargelegte Wissensbegriff, der nur auf der
Kenntnis von Fachbegriffen beruhe, konne nur in einem »instruktions-
orientierten Unterricht«'®” vermittelt werden. Ein solch »objektivisti-
scher« Wissensbegriff der kategorialen Fachdidaktik, so meint Sander,
sei nicht mehr subjektorientiert und beziehe die Erfahrungen der Schii-
ler nicht ausreichend ein. Guter politischer Unterricht miisse zwar auch
Wissen vermitteln, seine Kernaufgabe sei aber, »dass er dabei die Vorstel-
lungen erreicht, mit denen die Schiilerinnen und Schiiler sich tatsdchlich
reale Politik erklaren. Deshalb sollte es im Bereich des Wissens vorran-
gig um konzeptuelles Wissen gehen, das auch die Ebene grundlegender
Vorstellungsbereiche beriihrt. «%3

Das Wissen der Schiiler wird also von Sander et al. als Konzept er-
fasst, das sie sich durch eigene Erfabrungen angeeignet haben. Diese
konnen nach Sander nicht richtig oder falsch sein; aus ihnen gewonnen
die Lernenden vielmehr Konzepte iiber die wahrgenommene Realitit.
Diese Konzepte konne man nach Sander zwar erginzen, nicht aber kor-
rigieren, da es sich bei ihnen um personliche Vorstellungen der Schiiler
handle und sie sich somit der Bewertung nach dem Muster richtig/falsch
entzogen. Nur uber einen Zugriff auf »grundlegende Vorstellungsberei-
che«*® sei es den Lernenden auch bei unsicherer Wissenslage moglich,
urteils- und handlungsfihig zu sein.™° Das Ziel eines solchen erkennt-
nisphilosophisch-konstruktivistischen Begriffs des Lernens sieht Sander
in der politischen Miindigkeit, die die Lernenden in einem erwtnschten
»republikanischen Habitus« reprisentieren sollen. Ziel politischer Bil-
dung sei es also, eine bestimmte personliche Haltung der Lernenden an-
zuregen. Mit einem objektivistischen Wissensbegriff, der die blofle Ver-
mittlung von Begriffen und Konzepten als Ziel politischer Bildung hat,
sei dies nicht moglich.

186 Autorengruppe Fachdidaktik (2011): Konzepte der politischen Bildung.
Eine Streitschrift. Frankfurt a. M.: Wochenschau-Verlag.

187 Wolfgang Sander (2013): Bildung durch Politikunterricht. Positionen zu
aktuellen Kontroversen im Fach — Antworten auf die Fragen der POLIS-
Redaktion. In: polis 3/2013, S. 18ff.

188 Ebd., S. 19.

189 Ebd., S. 18f.

190 Vgl. ebd.

65

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Diese Kritik des Wissensbegriffes hangt bei Sander et al. unmittel-
bar mit einem zweiten Einwand zusammen. Sander et al. fordern ein
Konzept politischer Bildung, das alle sozialwissenschaftlichen Diszipli-
nen, hierin besonders die Soziologie, die Wirtschaftswissenschaften, aber
auch die Kulturwissenschaften einbezieht, sie bestreiten, dass die Poli-
tikwissenschaft die einzige oder primire Bezugswissenschaft der politi-
schen Bildung sein kann. Die geforderte Interdisziplinaritdt wiirde mehr
didaktische Zuginge und ein umfassenderes Feld politischen und ge-
sellschaftlichen Zusammenlebens einschlieflen und eine Engfiihrung des
politischen Unterrichts auf die blofSe Kenntnis politikwissenschaftlicher
Basis- und Fachkonzepte verhindern. Professionalitit in politischer Bil-
dung, so Sander, erfordere Interdisziplinaritit und die Offnung des Fachs
fir andere Disziplinen. Andersfalls drohe eine reine politikwissenschaft-
liche Qualifikation, die einem ganzheitlichen politischen Bildungsbegriff
nicht gentige. Auf bildungstheoretischer Grundlage deuten Sander et al.
das Kompetenzmodell in einer Weise um, die ihnen erlaubt, die Schiuler
als Subjekt ins Zentrum schulischen Lernens zu stellen, ihnen aber zu-
gleich diejenigen Kompetenzen zu vermitteln, die die politische Welt er-
fordert. Das Resultat einer solchen Bildung sei dann die politische Ur-
teils- und Handlungsfahigkeit der Schiiler.

Sander verweist auf die Notwendigkeit der Personlichkeitsentwick-
lung im Sinne einer konstruktivistischen Lerntheorie und fordert, die
subjektiven Vorstellungen der Schiiler in den Vordergrund zu stellen.
So verweist er auf die anthropozentrische Bildungstheorie Wilhelm von
Humboldts, die aber »eine andere Fundierung in den modernen Wissen-
schaften [...]«*" brauche. Solche Fundierung sieht er in seinem Ansatz
der »konstruktivistischen Bildungstheorie«,'* durch die Personlichkeits-
bildung geleistet werden soll, die die Ubernahme von Werten demokra-
tischer Gemeinwesen und somit die Integration des Einzelnen in dieses
Gemeinwesen erlaubt.

Sanders Bezug auf Humboldt erscheint vor dem Hintergrund seiner
Kritik am »objektivistischen« Wissensbegriff von Weifleno et al. tiber-
raschend. Ein solcher » Objektivismus« ist zentrales Element humboldt-
scher Bildungstheorie. Die Welt, mit der der Einzelne in Wechselwirkung
steht, die ihm als Mittel zur Entfaltung seiner individuellen Krifte dient,
ist eine objektive Welt »auflerhalb« des Individuums. Sie ist ihm etwas
Fremdes und nur als dieses Fremde kann sie ihm als Sphare der Ent-
fremdung die Auseinandersetzung mit ihren Gegenstanden erlauben. An
diesen soll sich das Individuum aufreiben, sich an ihnen ausprobieren.
Das Individuum geht in diesem Prozess der Entfremdung, des Prozesses
der Distanznahme von den eigenen Vorstellungen tiber sich hinaus, es

191 Ebd., S. 20.
192 Ebd.

66

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

verldsst die eigene Vorstellungswelt und muss sich aktiv die Welt erschlie-
Ben, und zwar in Wechselbeziehung mit ihr. Fir die Bildung des Einzel-
nen sind also die dufSere Welt und ihre Gegenstinde konstitutiv. Wie je-
doch soll diese duflere Welt der Bildung des Einzelnen im humboldtschen
Sinne dienen, wenn ihre Lernobjekte nur aus der Sicht und Vorstellungs-
welt der Lernenden erortert werden sollen? Die eben benannte Entfrem-
dung als Element der humboldtschen Bildung erfordert ja gerade dies:
Die Begegnung mit Sachverhalten auferbalb des Selbst. Sander verfehlt
aber gerade die Entfremdung als konstitutives Element des humboldt-
schen Bildungsprozesses, wenn er das humanistische Bildungsideal auf
konstruktivistische Methoden reduziert. Anders als von Sander darge-
stellt, liegt gerade das anthropozentrische Moment des humboldtschen
Bildungsideals nicht in der ErschliefSung der Welt anhand #ur individu-
eller Vorstellungen. Es liegt in der Selbstzweckhaftigkeit der Bildung des
Einzelnen, die bei Humboldt gerade ausschlieft, dass sie einem dufSe-
ren Zweck dient. Staatsbuirgerliche Bildung, verstanden als Bildung des
Einzelnen zu Biirger im Vollsinne ist bei Humboldt eben deshalb expli-
zit nicht vorgesehen, da dies ein unzulissiger Ubergriff des Staates auf
den Einzelnen wire.

Wie ein durch konstruktivistische Lerntheorie untermauertes hu-
manistisches Bildungsideal den Einzelnen zum Biirger bilden kann, er-
schlieft sich durch die Erorterungen Sanders nicht ohne weiteres. Er
fordert ein konstruktivistisches Lernmodell, das sich an den Schiilern
bekannten Konzepten der Politik orientiert und diese erganzt und mo-
difiziert. Resultat dieses Lernens soll dann ein normatives Ziel sein: De-
mokratisches Burgerbewusstsein und eine »republikanische Haltung«.s3
Wie solches konzeptuelles Wissen zu personlichen Haltungen fiihren
soll, lidsst also auch Sander offen.

Wie dieser Prozess der politischen Bildung zu vollziehen ist, legt ergin-
zend zu Sander Dirk Lange dar. Es komme darauf an, fachliche Fihig-
keiten der Lernenden diagnostisch zu erfassen und diese »durch entspre-
chend differenzierte Lernangebote in politische Bildungskompetenzen
zu transformieren.«™+ Schulische politische Bildung als wissenschaft-
liche Teildisziplin wiirde sich nach diesem Verstindnis als empirische
Wissenschaft begreifen und »die tatsiachlichen Ausgangspunkte, Prozesse
und Ergebnisse fachlichen Lernens zu ihrem disziplindren Kern erheben.
Von Interesse sind die mentalen Modellierungen [der Lernenden A.A.]
der politischen Wirklichkeit, die im Lernprozess aktiviert, modifiziert

193 Ebd.

194 Dirk Lange (2011): Konzepte als Grundlage der politischen Bildung.
Lerntheoretische und fachdidaktische Uberlegungen. In: Autorengruppe
Fachdidaktik: Konzepte der politischen Bildung. Eine Streitschrift. Frankfurt
a. M.: Wochenschau-Verlag. S. 109.

67

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

und erweitert werden.«™s Die fachdidaktische Forschung hatte nach
Lange die Aufgabe, diese Modellierungen, die auch »als konzeptuel-
les Deutungswissen [...] oder als Biirgerbewusstsein bezeichnet werden
[konnen]«™¢, zu evaluieren. Nur durch die Diagnostik dieser subjektiven
Modellierungen der Lernenden »als padagogisch gedachte Vorstellungs-
diagnostik«**7 kénne dann der fachliche Unterricht sinnbildend wirken
und an die Konzepte der Schiiler ankniipfen. Die Methoden solcher Eva-
luation mussten durch die Fachdidaktik entwickelt werden, so Lange.™*

Lange entwirft also einen Ansatz politischen Lernens, der die Kon-
zepte der Schiiler erweitern soll und mochte gerade in diesem Verhiltnis
zwischen bestehenden Vorstellungen und neu zu erwerbendem Wissen
die Moglichkeit des sinnbildenden Politikunterricht eroffnen. Der Aus-
gangspunkt der politikdidaktischen Forschung lige in diesem Konzept
auf der Diagnostik der Vorstellungen der Schiiler, um ein darauf zuge-
schnittenes Lernangebot zu entwickeln, das wiederum ein gewiinschtes
Outcome als langfristiges Ergebnis bewirken soll. So spricht sich Lan-
ge fur ein Konzept aus, das zum einen das politische Fachwissen betont,
zum anderen aber auch die Vorstellungen der Schulerschaft erfassen
und beeinflussen mochte. Politischer Unterricht soll also das konzeptu-
elle Wissen der Schiler beeinflussen und dadurch Haltungen erzeugen.
Die Inhalte, die eine solche Verkniipfung von Wissen und Haltungen
herbeifithren konnten, werden nicht nur nicht benannt, Lange erklart
sie fur irrelevant fiir den politischen Bildungsprozess.’® Ob Haltungen
durch diagnostische Verfahren evaluiert und durch gezielte Impulse be-
einflusst werden konnen ist schon vor dem Hintergrund der bisher ge-
leistet Diskussion fraglich — nicht nur in Bezug auf den Erfolg solchen
Vorhabens, sondern auch auf die Frage hin, ob solche »Bildung« tber-
haupt zulissig sei.

Die dargestellte Kontroverse ist gepragt von einer Diskussion um
konstruktivistische (Sander, Lange) und kognitivistische (WeifSeno,
Massing) Lerntheorien, die freilich ganz unterschiedliche Standorte ha-
ben. Auch wenn beide Ansitze sich im Rahmen von psychologischen
Lern- und Lehrtheorien bewegen, unterscheiden sie sich vor allem in
den prozessualen Bedingungen des Lehrens und Lernens politischer Zu-
sammenhidnge. Dennoch zeigt sich in Sanders Kritik ein entscheidender
Aspekt politischer Bildung. Er erkennt in seinem konstruktivistischen

195 Ebd., S. 110.

196 Ebd.

197 Sander (2013): Bildung durch Politikunterricht, S. 19.

198 Vgl. ebd.

199 Vgl. Dirk Lange (2014): PISA und die Folgen — Schulische politische Bildung
im Prozess der Bildungsreform. In: Wolfgang Sander, Peter Steinbach:
Politische Bildung in Deutschland. Profile, Personen, Institutionen. Bonn:

bpb.

68

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

Ansatz, dass politische Bildung auch personlicher Dispositionen be-
darf. Politische Bildung fordert gerade in der Zielsetzung der Urteils-
bildung und Handlungsfihigkeit der Biirger ein enges Verhiltnis zwi-
schen den Lernobjekten und den Lernenden. Anders als WeifSeno et al.
fordern Sander et al. auch den Einsicht, dass politische Bildung auch
immer Personlichkeitsbildung sein muss, d.h. sie muss ein normatives
Element haben und somit die Ubernahme von Werten als Haltungen
berticksichtigen.

Es ist zunachst nur festzuhalten, dass Sander et al. auf die Personlich-
keitsbildung als einen wichtigen Aspekt der politischen Bildung hinwei-
sen. Ob dies mit konstruktivistischen Methoden zu erreichen ist, soll an
dieser Stelle nicht diskutiert werden.

2.4.3 Weitere Aspekte politischer Bildung

2.4.3.1 Werteerziehung

Die Deutsche Vereinigung fur Politische Bildung (DVPB) und die Bun-
deszentrale fiir politische Bildung (BpB) betonen in ihren Ausfihrun-
gen zu den Anforderungen an die politische Bildung, dass ein reiner
Wissenserwerb nicht gentige, um die Schiilerschaft auf ihre Aufgaben
als Buirger vorzubereiten. Beide Institutionen betonen die Relevanz der
Werte der Burgergesellschaft. Diese mussten praktisch getibt werden
(DVPB) und koénnten so zur Identifikation mit dem Gemeinwesen fiith-
ren (BpB). Politische Bildung habe auch ein normatives Element, das in
der Ubernahme und Reprisentation der gemeinschaftlicher Werte durch
die Biirger gezeigt werden soll. Die Biirger sollen demokratische Werte
nicht nur tibernehmen, sie sollen sie laut DVPB auch in Anspruch und
Wirklichkeit immerwihrend tiberpriifen. Hierzu bediirfe es aber einer
Orientierung innerhalb dieser Werte und der Mechanismen ihrer Be-
wertung.

Sybille Reinhardt unternimmt den Versuch, den Stellenwert individu-
eller und gesellschaftlicher Werte und ihr Zusammenspiel fiir eine funkti-
onierende Gesellschaft auszumachen, resimiert aber, dass die »Hoffnung
auf unmittelbare gesellschaftliche Integration und individuelle Identitit
durch gemeinsam geteilte Werte [...] vergeblich [...]«> sei. Die durch
die Verfassung festgesetzten Werte wie Gleichheit oder Freiheit seien

200 Sibylle Reinhardt (2017): Werte in der Politischen Bildung. In: Dirk
Lange, Volker Reinhardt: Basiswissen politische Bildung. Handbuch fiir
den sozialwissenschaftlichen Unterricht. Konzeptionen, Strategien und
Inbaltsfelder politischer Bildung, Band 1. Baltmannsweiler: Schneider Verlag
Hohengehren, S. 166.

69



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

»nur ein abstraktes Geriist von Werten, deren Verhiltnis zueinander
im demokratisch-deliberativen Diskurs erst bestimmt werden muss. «*°*
Reinhardt pladiert dafiir, dass dieses »abstrakte Gertiist« zunachst kon-
kretisiert wird, d.h. die unterschiedlichen Werte sollen in Anwendungs-
situationen geiibt werden, sodass sie gegeneinander abgewogen werden
konnen, wenn es zu Konfliktsituationen zwischen individuellen und ge-
sellschaftlichen Werten kommt. Sie weist darauf hin, dass Politik »ohne
begriindeten Bezug zu moralischen Griinden zynisch, [...] die Verabsolu-
tierung moralischer Uberzeugungen ohne fachlich-sachliches politisches
Denken und Analysieren [...] weltfremd [sei].«*°* So schliagt Reinhardt
ein recht mechanisches Kategorisieren von miteinander konkurrierenden
Werten vor, das bei der moralischen Urteilsfindung in politischen Kon-
fliktsituationen helfen soll. Die Konfrontation und Analyse mit und von
konkreten Situationen sollen die Schiilerschaft dazu bewegen, das mo-
ralisch richtige Urteil in politischen Situationen zu treffen. Reinhardts
Konzept versucht durch Konkretisierung, d.h. durch Ubersetzen abs-
trakter Werte in konkrete Handlungssituationen, den Schiilern eine Ori-
entierung innerhalb politischer Urteile zu geben.

TIhren lerntheoretischen Uberlegungen legt Reinhardt dann die Moral-
stufen Kohlbergs zugrunde und schligt die Ubung der Schiiler mit Di-
lemmageschichten vor, an denen der Prozess der moralischen Entschei-
dungsfindung geiibt werden soll. Aus der Praxis der Philosophiedidaktik
ist diese Methode gingig. Sie soll zur Reflexion iiber die Anwendbar-
keit, aber auch zur Abwagung von Werten anregen, dient somit als phi-
losophisches Gedankenspiel. Die Schiiler sollen durch einen moralisch
kaum losbaren philosophischen Konflikt ihr Reflexions- und Argumen-
tationsvermogen iiben. Es gilt, gesicherte Handlungsmuster und Uber-
zeugungen zu iiberpriifen und diese in Frage zu stellen. Ziel philosophi-
scher Bildungsbemiihungen miissen immer Bedeutungen grundlegender
Begriffe und die Argumentation bestimmter Aussagen sein. Die Infrage-
stellung gerade von gewiinschten Handlungs- und Denkmustern gehort
zu Hauptaufgaben philosophischen Lernens.>>> Der Wert solcher Ubun-
gen ist freilich nicht von der Hand zu weisen, es stellt sich nur die Fra-
ge, ob sie zur Ubernahme von Werten dienen oder nicht doch »nur« das
philosophische Denken schulen.

201 Ansgar Klein, Rudolf Speth (2000): Demokratische Grundwerte in der
pluralistischen Gesellschaft. In: Gotthard Breit, Siegfried Schiele (Hrsg.):
Werte in der politischen Bildung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verlag,
S. 47f. Zitiert nach Reinhardt: Werte in der Politischen Bildung.

202 Reinhardt: Werte in der Politischen Bildung, S. 168.

203 Vgl. Jonas Pfister (2014): Fachdidaktik Philosophie. Bern: Haupt UTB.

70

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK
2.4.3.2 Begriff der Urteilskraft?

Relevant wird dieser normative Aspekt auch in Bezug auf das von der
politischen Bildung ausgemachte Ziel ihrer Bildungsarbeit: die Urteils-
und Handlungsfihigkeit der Burger. Innerhalb der gegenwirtigen Kon-
zeptionen zur politischen Bildung ist vor allem der Begriff der Urteils-
kraft kaum fundiert ausgearbeitet. Als eine Fahigkeit des qualifizierten
Biirgers soll politische Urteilsbildung die Burger dazu befihigen, den An-
forderungen der Biirgergesellschaft zu gentigen und in dieser als Souve-
ran wirksam zu werden.

Es scheint in aktuellen Konzepten unstrittig, dass politische Bildung
Zweck schulischer Vermittlung des Politischen sein muss. Hierbei bezie-
hen sich gerade Weifleno et al. auf Sutor*>+ und betonen, dass Urteilskraft
gerade einer Rationalitit, d. h. eine Wissens um Strukturen, Moglichkei-
ten und Grenzen des Politischen bedarf. Hierbei wird die »Kompetenz-
dimension Urteilskraft«*>s und ihr Zusammenhang zu anderen Kompe-
tenzdimensionen hervorgehoben.

»In kognitionspsychologischer Hinsicht ist das Urteilen ein Prozess, in
dem eine Person einem bestimmten Urteilsobjekt einen Wert auf einer
Urteilsdimension zuordnet. Urteilsobjekte sind Gegenstande, Situatio-
nen, Personen, Aussagen, Ideen wie auch innere Zustande. Urteilsdimen-
sionen klassifizieren oder skalieren die im Urteil getroffene Aussage. «*°¢

Aus dieser kognitionspsychologischen Sicht erkennt die Autorengruppe
zwar, dass politische Urteile grundsitzlich normative Urteile sind, »da
das Politische zur Bewertung bzw. Stellungnahme zwingt oder eine Ent-
scheidung bzw. eine inhaltliche Ausgestaltung verlangt.«*°7 Dennoch ver-
steht dieser Ansatz die Urteilskraft als verstandesmafSige Fahigkeit, die
vor allem schematischen Denkprozessen folgt. Dieser Eindruck verhartet
sich gerade darin, dass WeifSeno et al. neben dem Fachwissen vor allem
die Urteilskraft zum Gegenstand der Benotung schulischer Leistungen
machen mochten.>** »Politische Urteile sind hinsichtlich ihrer logischen
und deskriptiven Richtigkeit objektivierbar. Unterscheidbar ist auch die
Qualitit der vorgetragenen Begriindung bzw. Rechtfertigung. «*°

Hier zeigt sich durchaus eine Engfihrung dieser Fahigkeit, die zwar
auch auf Rationalitit beruht, ihren besonderen Charakter jedoch ge-
rade dadurch erhilt, dass Urteile immer selbsteigene Bewertungen des

204 Sutor: Neue Grundlegung politische Bildung.

205 Vgl. WeifSeno et al.: Konzepte der Politik — ein Kompetenzmodell.

206 Weifleno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst — zur Arbeit mit dem Kom-
petenzmodell, S. 260.

207 Ebd.

208 Ebd.

209 Ebd.

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Urteilenden darstellen, die nicht nur faktische, sondern auch normative
Bezuige herstellen. Das bedeutet, dass Urteile neben faktischen Wissens
auch schon bestehender Dispositionen bediirfen, also Haltungen der Ein-
zelnen. Urteile sind also Bewertungen oder Aussagen, die uniibertragbar
auf den besonderen Einzelnen bezogen sind.>™® Gerade aus dieser kanti-
schen Einsicht erklart sich die berechtigte Forderung Sanders, dass schu-
lische politische Bildung immer auch Personlichkeitsbildung sein muss,
d. h. dass die Lernenden Haltungen erwerben.

Auf diese Engfiihrung verweisend, differenziert Massing den Be-
griff der politischen Urteilskraft als das Zusammenspiel von Wert- und
Zweckrationalitit. Nach der auf Max Weber zuriickgehenden Klassifi-
kation sozialen Handelns lieSen sich solche Handlungen unter den Ka-
tegorien Effizienz und Legitimitdt subsumieren.>'* Diese beiden Krite-
rien sollen rationale Abwagungen auf der einen Seite und wertbasierte
Einschiatzungen der Handlungen auf der anderen Seite gewahrleisten. So
verstanden sei das Urteil immer von der eingenommenen Perspektive ab-
hangig, von denen er drei ausmacht: Die der Reprasentanten, der Repra-
sentierten und des politischen Systems.>** Juchler analysiert:

» Jede Perspektive akzentuiere unterschiedliche Aspekte, die sich aber ge-
genseitig nicht ausschliefSen, sondern sich entweder erganzen oder in ei-
nem Spannungsverhiltnis zueinander stehen<. Beztiglich der im Politikun-
terricht zu entwickelnden Fahigkeit zur politischen Urteilsbildung gelangt
Massing deshalb zu dem Schluss: >Je nach dem, auf welcher Dimension
der politisch-gesellschaftlichen Rationalitdt Schiilerinnen und Schiiler ih-
ren Schwerpunkt setzen oder welche Perspektive der Betrachtung sie ein-
nehmen, werden sie auch bei Beriicksichtigung der anderen Dimension
und anderer Perspektiven zu unterschiedlichen Urteilen gelangen.««*T3

So sei »[e]in politisches Urteil [...] die wertende Stellungnahme ei-
nes Individuums tber einen politischen Akteur oder einen politischen

210 Auch Massing erkennt diesen entscheidenden Charakter der Urteilskraft in
bestimmter Hinsicht an, wenn er feststellt, dass sie immer von der eingenommenen
Perspektive abhingig ist. Es ist hinzuzufiigen, dass diese Perspektive immer auch
die eines Vollzugssubjektes bedarf. Vgl. Peter Massing (1996): » Darmstddter
Appell«. Aufruf zur Reform der Politischen Bildung in der Schule. In: Aus
Politik und Zeitgeschichte, B 47/1996,S. 34—38. Vgl. auch Peter Massing, Georg
Weifleno (Hrsg.) (1997): Politische Urteilsbildung. Zentrale Aufgabe fiir den
Politikunterricht. Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verlag.

211 Vgl. Max Weber (19885): Politik als Beruf. In: Ders.: Gesammelte Politische
Schriften, hrsg. v. Johannes Winckelmann, Tiibingen: Mohr Siebeck.

212 Vgl. Peter Massing (1995): Wege zum Politischen. In: Ders., Georg Weiffeno
(Hrsg.): Politik als Kern der politischen Bildung. Wege zur Uberwindung des
unpolitischen Politikunterrichts. Wiesbaden: Springer VS.

213 Ingo Juchler (2005): Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart. In:
ZfP, 52. Jg. 1/2005, S. 102f.

72

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

Sachverhalt unter Beriicksichtigung der Kategorien Effizienz und Legi-
timitat mit der Bereitschaft, sich dafiir 6ffentlich zu rechtfertigen. «*™
Juchler weist darauf hin, dass gegenwirtige Konzepte der politischen
Urteilskraft in schulischen Kontexten »insbesondere auf die Vermittlung
des UrteilsmafSstabes«*'s abzielen. Thnen komme es vor allem darauf an,
die curriculare Vermittelbarkeit dieser Fahigkeit zu operationalisieren,
wozu man sich der weberschen Differenzierung bediene. Juchler hinge-
gen weist darauf hin, dass bei »diesem Verfahren |[...] die von den Indi-
viduen getroffenen politischen Urteile [...] wie Monaden unvermittelt
nebeneinander stehen.«**¢ Zwar sei es richtig, dass Urteile, ganz gleich
aus welcher Perspektive getroffen, eine gewisse Stimmigkeit verlangten.

»Entscheidend fur ein politisches Urteil sollte jedoch sein, dass es auf das
politische Gemeinwesen gerichtet ist, welches sich in der Demokratie
insbesondere durch das Vorhandensein einer Pluralitit von Meinungen
auszeichnet, die im Prozess der politischen Offentlichkeit aufeinander
treffen und verhandelt werden. «*7

Das bedeutet nach Juchler, dass das politische Urteil zum einen gera-
de dadurch bestimmt ist, dass es sich in einem politischen Raum plura-
ler Urteile anderer bewegt und dass gerade diese politische Offentlich-
keit Adressat der Urteile ist. Hier wird es beurteilt — hier zeigt sich, ob
und inwiefern das Urteil anerkennungswiirdig ist oder eben auch nicht.
»Der gesellschaftliche Pluralismus divergierender politischer Interessen
und Wertvorstellungen bildet sowohl die Grundlage wie die Herausfor-
derung an eine politische Urteilskraft.«>*8

Juchler fithrt die mangelnde begriffliche Differenzierung des politischen
Urteils gerade auf den Bezug auf Weber zuriick. Dieser hatte sein Konzept
der Wert- und Zweckrationalitit zum einen nicht etwa in Bezug auf ex-
plizit politische Urteile verfasst, sondern in Bezug auf soziale Handlungen
uberhaupt. Zum anderen wiirde Weber durchaus eine héhere Gewichtung
des rationalen Urteils gegentiber dem Werturteil vornehmen. Nach Juchler
sei das weberschere Konzept der Urteilskraft zum einen nur »durch kal-
kulierende Mittelwahl«** bestimmt und zum anderen verbleibe es nur in
einem subjektiven Ermessen subjektiver Interessenkalkiile.

214 Peter Massing (1995): Was heiffit und wie ermdogliche ich politische
Urteilsbildung? Ders., Georg WeifSeno (Hrsg.): Politik als Kern der politischen
Bildung. Wege zur Uberwindung des unpolitischen Politikunterrichts.
Wiesbaden: Springer VS, S. 223f. Zitiert nach Juchler: Rationalitdt, Vernunft
und erweiterte Denkungsart, S. 1o2.

215 Juchler: Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 102f.

216 Ebd.,S. 103.

217 Ebd.

218 Ebd.

219 Ebd.,S. 104.

73

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

»Die entscheidende Frage der Vermittlung des eigenen Urteils mit demje-
nigen der anderen Mitglieder des pluralistischen Gemeinwesens bleibt da-
mit genauso unbeantwortet wie diejenige nach den Werten, welche auf der
wertrationalen Seite Eingang in die Urteilsbildung finden sollten — die bei
den Mitgliedern pluralistischer Gemeinwesen vorhandenen konkurrieren-
den Auffassungen vom Guten kénnen bei der politischen Urteilsbildung
nicht schlicht nach subjektivem Gusto miteinander verrechnet werden. «**°

Juchler betont den politischen Raum und somit die Relation der Urtei-
lenden aufeinander. Politischer Urteile beruhten auf gemeinsam geteil-
ten Wertvorstellungen innerhalb dieses Raumes und seien aufeinander
bezogen. Er stellt so heraus, dass der gegenwirtige Begriff der Urteils-
kraft in den »von der politischen Padagogik und der Politikdidaktik vor-
gelegten Konzeptionen«, gerade in ihren Beziigen auf Weber, »sich vor
den Anspriichen eines normativen politikdidaktischen Ansatzes [...] als
defizitdr«** erweise.

Juchler fordert so eine normative Grundlegung der Konzeption der
Urteilskraft als Ziel politischer Bildungsprozesse, die die Relation des
urteilenden Individuums zum pluralistischen Gemeinwesen reflektiert.
Solcher Begriff der Urteilskraft wiirde gerade reflektieren, dass das Ur-
teil vor allem danach bewertet wird, ob es anerkennungswiirdig ist oder
nicht. Anders gesagt: Das politische Urteil ist nach Juchler nicht einfach
eine subjektive Privatsache, sondern befindet sich in einer politischen
Sphire, in der es bestehen muss. Es muss also anerkennungswiirdigen
Prinzipien geniigen, die zwar die Rationalitit einschliefSen, vor allem
aber normativer Natur sind. So sollen in das politische Urteil »neben
dem kalkulierenden Eigeninteresse des Individuums auch die moglichen
Interessen anderer sowie ein dem pluralistischen Gemeinwesen addqua-
ter Wertgehalt einbezogen werden. «***

Juchler bezieht sich bei der Erarbeitung eines solchen Begriffes vor al-
lem auf Ansitze der politischen Philosophie, so etwa auf John Rawls und
Immanuel Kant. Die Auseinandersetzung aus philosophischer, aber auch
politikwissenschaftlicher Perspektive sei nicht nur eine isolierte Reflexion
des Begriffes der Urteilskraft, sondern auch eine »Stellungnahme in der
derzeit virulenten politikdidaktischen Debatte um die wissenschaftstheo-
retische Zuordnung der Disziplin«,>* d. h. Juchler mochte die politische
Philosophie und Politikwissenschaft als Bezugsdisziplinen der politischen
Bildung vorschlagen, worin sich seine besondere Perspektive zeigt.>*+

220 Ebd., S. 105.

221 Ebd.,S. 98.

222 Ebd., S. 106.

223 Ebd., S. 95.

224 Weiter heifst es ebd.: » Gegen Tendenzen zur Vereinnahmung der politischen
Bildung durch die Pidagogik orientieren sich die folgenden Uberlegungen

74

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

Juchlers Auseinandersetzung mit Rawls zeigt sich zum einen als Aus-
einandersetzung mit Verstand und Vernunft und aus diesen fiir ihn ab-
leitbaren Prinzipien der Urteilskraft. Zum anderen scheint es darum zu
gehen, mogliche Kandidaten fiir normative Prinzipien zu finden, die in
einem Gemeinwesen anerkannt werden kénnen. Rawls wiirde zunachst
darauf hinweisen, dass das Verniinftige, in Gestalt normativer Prinzipi-
en, »Element der Idee der Gesellschaft als eines Systems fairer Koopera-
tion«>2s sei. Das Verhiltnis zwischen den Einzelnen innerhalb der Gesell-
schaft sei also getragen vom Prinzip der Fairness, das von allen Mitglieder
anerkannt sei. Zu unterscheiden sei die Vernunft vom Verstand, insofern
letzterer »sich auf >einzelne, einheitliche Akteure (entweder Individuen
oder Korperschaften) [bezieht], die in der Lage sind, zu urteilen und zu
uiberlegen, welches ihre ureigensten Zwecke und Interessen sind<. «**¢ Fiir
einen normativen Begriff der Urteilskraft bedeutet diese Unterscheidung,
dass die Einzelnen bei rationalen Urteilen durchaus ihre je eigenen Inte-
ressen verfolgen und befriedigen sollen. Bei vernuinftigen Urteilen jedoch
mussten sie sich im Verhdltnis zu anderen verstehen und deren Interes-
sen ebenfalls bedenken und somit »lediglich die Werte des Politischen gel-
ten lassen.«**” Vor dem Hintergrund dieser rawlsschen Differenzierungen
zwischen Vernunft und Verstand miisse zunachst auf begrifflicher Ebene
festgehalten werden, dass das rationale Urteil erst einmal nur subjektive
Interessenskalkiile berticksichtigt. Das verniinftige Urteil hingegen »qua-
lifiziert sich [...] durch seine Berticksichtigung der Interessen anderer In-
dividuen sowie allgemein anerkannter politischer Werte. «>** Diese Werte
seien etwa gleiche politische und burgerliche Freiheiten, Chancengleich-
heit sowie wirtschaftliche Gegenseitigkeit und wiren in demokratischen
Staaten in der Verfassung manifestiert.>*

zur Konzeptualisierung politischer Urteilskraft an Ansitzen der politischen
Philosophie sowie der Politikwissenschaft und damit an den althergebrachten
zentralen Bezugsdisziplinen der Politikdidaktik.«

225 John Rawls (1994): Der Gedanke des iibergreifenden Konsenses. In:
Ders.: Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsitze 1978-1989, hrsg. v.
Wilfried Hinsch, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 298, zitiert nach Juchler:
Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 106.

226 John Rawls (2003): Politischer Liberalismus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S.
122f, zitiert nach Juchler: Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart,
S. 106.

227 Juchler: Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 107.

228 Ebd., S. 107.

229 Juchler verweist hier auf Rawls: Die Vernunft politischer Urteile fordere
»dass Biirger in der Lage sein sollen, unter verniinftiger Abwigung
offentlicher politischer Werte zu begriinden, wofiir sie in grundlegenden
Angelegenheiten stimmen, wobei alle Beteiligten natiirlich davon ausgehen,
dass diese Werte in einer Pluralitit verniinftiger Lehren, wie sie von Biirgern

75

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Es sei jedoch noch zu kliren, in welchem Verhiltnis rationale und ver-
niinftige Urteile zueinander stiinden, wozu sich Juchler auf die kantische
Konzeption der Urteilskraft bezieht: Die kantische Konzeption®3° sei fiir
die Politikdidaktik insofern wegweisend, als sie im Begriff der »erwei-
terten Denkungsart« das Verhiltnis zwischen Einzelnen und dem sen-
sus communis auf der einen und das Verhiltnis zwischen Verstand und
Vernunft auf der anderen Seite herausstelle. Der Einzelne wiirde sich in
dieser Reflexion die Urteile aller anderer vorstellen und gerade so, kraft
seines Vorstellungsverméogens, von seiner nur partikularen Vorstellungs-
art abstrahieren. Hannah Arendt pointiere die kantische Auseinanderset-
zung noch in der Einsicht, dass solcher Bezug freilich immer einer exis-
tierenden politischen Offentlichkeit bediirfe, in der potenzielle Urteile
nicht nur vermittelt, sondern zugleich auch immer moglich sein miiss-
ten.>" Es gebe so ein Verhiltnis zwischen freier politischer Offentlich-
keit und Moglichkeiten besonderer Urteile.

Fur das Verhiltnis von Verstand und Vernunft sei nun die kanti-
sche Differenzierung von bestimmender und reflektierender Urteilskraft
fruchtbar. Wihrend erstere vor allem eine verstandesmdfige Fahigkeit
sei, sei die reflektierende Urteilskraft das eigentliche »Beurteilungsver-
mogen (facultas ditudicandi)«.*»* Gerade die reflektierende Urteilkraft,
die durch die erweiterte Denkungsart zu vollziehen sei, stelle erst das so
fur Juchler so entscheidende interpersonale Verhiltnis der Einzelnen un-
tereinander her. Durch dieses interpersonale Verhaltnis, das sich im Voll-
zug des reflektierenden Urteils durch den je Einzelnen herstelle, wiirde
das »urteilende Individuum [...] somit einen Standpunkt einnehmen, der
weder dem des homo oeconomicus noch dem des Gesinnungsethikers
entspricht.«*33 Vielmehr wiirde der Einzelne sein Urteil anhand eines
Bewertungsmafistabes, der durch die politische Offentlichkeit vermit-
telt ist, fallen.

»Mit der Einbeziehung der politischen Urteile anderer im Sinne der er-
weiterten Denkungsart wird hier die Akkommodation des eigenen (Vor-)

vertreten werden, eine tiefergehende und hiufig transzendente Grundlage
finden [...]« Rawls: Der Gedanke des iibergreifenden Konsenses, S. 326,
zitiert nach Juchler: Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S.
107.

230 Zum Begriff der kantischen Urteilskraft siehe: Thomas Petersen et al.
(2013): Urteilskraft. In: Dies.: Die Kunst langfristig zu denken. Wege zur
Nachbhaltigkeit. Baden-Baden: Nomos, S. 149-176.

231 Vgl. Juchler: Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart.

232 Immanuel Kant (2000%): Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe, Bd. X, hrsg.
v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M..: Suhrkamp, S. 24.

233 Juchler bezieht sich bei dieser Bewertung vor allem auf Ernst Vollrath (1987):
Grundlegung einer philosophischen Theorie des Politischen. Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann.

76

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

Urteils an die politischen Urteile anderer in dem Sinne verstanden, dass
diese fiir die eigene politische Urteilsbildung eine angemessene Beriick-
sichtigung finden. Durch die Akkommodation des eigenen Urteils an
diejenigen anderer bleibt jenes nicht langer subjektiv und zeichnet sich
durch seine Giiltigkeit im Prozess der politischen Offentlichkeit aus. «*34

In seiner Auseinandersetzung mit Kant zieht Juchler den politikdidakti-
schen Schluss, dass der Perspektivwechsel entscheidendes Ziel politischer
Bildung sein muss. Zugleich musste die Unterscheidung von »Gut und
Bose, die Verfolgung von Zielen, die Unterdriickung unmittelbarer Be-
diirfnisse, das Handeln im Rahmen eines bestimmten Kontextes«235 ver-
mittelt werden. Zu vollziehen seien solche Bildungsziele durch curricu-
laren politischen Unterricht, der zuvorderst eben diese Fahigkeiten tiben
miisse. Gerade neurobiologische Untersuchungen wiirden zeigen, dass
solcher Unterricht durchaus Auswirkungen auf das Denken des Einzel-
nen habe, insofern hier Gehirnaktivitdten festgestellt werden konnten:

»Zur Ausbildung politischer Urteilsfihigkeit ergibt sich aus diesen Un-
tersuchungsergebnissen der Neurobiologie fiir den Politikunterricht das
Erfordernis zum Uben von exemplarischen Fillen, welche zum einen
bedeutsame Inhalte der gegenwirtigen politischen Wirklichkeit wider-
spiegeln und auch prospektiv versprechen von politischer Relevanz zu
sein. [...] [So] sollten die Schiilerinnen und Schiiler auf der Grundla-
ge dieser exemplarischen Fille dazu angeregt werden, eine moglichst
vielfiltige Struktur innerer Reprisentationen dieser politischen Inhalte
und deren Bewertungen vorzunehmen. Die Varianz von Erfahrungen,
welche eine spitere Einseitigkeit der Bewertungen zu vermeiden hilft
und statt dessen Umsicht bei politischen Einschdtzungen fordert, kann
durch das Uben politischer Urteile erreicht werden, die sich durch das
verninftige Abwigen von Eigeninteressen und tatsdchlichen oder vor-
gestellten Interessen anderer sowie die Einbeziehung politischer Werte
auszeichnen.«23¢

Mit seinen Reflexionen zu Rawls und Kant kann Juchler durchaus wich-
tige Bezugspunkte des Begriffs der politischen Urteilskraft herausstellen.
Er zeigt zunachst, dass es sich bei ihr nicht etwa nur um einen verstan-
desmdfige Fahigkeit handelt, sondern wesentlich um eine verniinfti-
ge. So bestimmi, sind ihr politische Werte zu Grunde gelegt, die durch
das demokratische Gemeinwesen vermittelt werden. Im Vollzug des po-
litischen Urteiles seien die Urteilenden so, und auch dies ist entschei-
dend, auf ein Gemeinwesen bezogen, das nicht etwa nur Raum zweck-
rationalen Kalkiils ist, sondern gerade eine normative Lebensweise, die
Prinzipien wie etwa Freiheit oder Gleichheit nicht nur fordert, sondern

234 Juchler: Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 111.

235 Ebd., S. 120.
236 Ebd., S. r20f. Hervorhebung von A. A.

77

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

verfassungsrechtlich manifestiert. Die Urteilskraft kann nach diesem
Verstandnis nicht nur rationalen »wenn — dann« Prozessen, und somit
nur schematischen Denkvollziigen folgen. Sie ist nicht nur Gehirnfunk-
tion, die die Einzelnen in besonderen Situationen abrufen, wie Juchler
zunichst richtig erkennt. So stellt gerade Hannah Arendt, auf die sich
Juchler bezieht, heraus, dass es sich bei der Urteilskraft nicht um eine
rein schematische Operationen des Denkens handelt. Gerade Kant zeige,
dass die Urteilskraft gar nicht belehrt, sondern geiibt sein will und gerade
diese Einsicht ist Erkenntnis des ersten Teils der Kritik der Urteilskraft.>s7

Es ist daher einigermaflen erstaunlich, welche politikdidaktischen
Schlussfolgerungen Juchler aus diesen Einsichten zieht. Denn einerseits
erkennt er die Relevanz der Praxis demokratischer Offentlichkeit fiir die
Entwicklung der Urteilskraft, andererseits soll sie durch theoretisches
Uben im Rahmen curricularer Vermittlungsformen hergestellt werden.
Es ist fraglich, ob gerade diese Vermittlungsform zur Urteilskraft fiihrt,
oder ob sie nicht nur verstandesmdflige Voraussetzungen der Urteilskraft
herstellen kann. Gerade die Fahigkeit der Unterscheidung und der rein
schematische Nachvollzug sich unterscheidender Urteile scheint doch
nicht mehr zu sein als die Fahigkeit zu logischen Operationen wie jener
des deduktiven Schlusses, was jedoch gerade nicht dem kantschen Begriff
der Urteilskraft entspricht. Der Verdacht, dass es sich auch in den poli-
tikdidaktischen Vorschlagen Juchlers nur um verstandesmdfige Fahig-
keiten handelt, erhartet sich gerade in seinem Bezug auf die Neurobio-
logie, die die Urteilsfahigkeit nachweisen soll. Soll Urteilskraft nicht nur
reine Gehirnfunktion sein, sondern sich als Bezug auf normative Werte
zeigen, der sich nur durch die freie Anerkennung dieser durch den Ein-
zelnen ergeben kann, kann sie wohl kaum neurobiologisch erfasst wer-
den. Urteilskraft musste nach den Erorterungen Juchlers ein Resultat
derjenigen Konstitution des Menschen sein, die Kant oder auch Hegel
Geist nennen und die sich gerade nicht in schematischen Vollziigen zeigt.

Es wird noch zu zeigen sein, inwiefern sich solcher Geist in mensch-
lichen Vollziigen zeigt und welche Rolle die politische Bildung fur geis-
tige Vollziige hat. An dieser Stelle kann aber festgehalten werden, dass
selbst Juchler mit seinem differenzierten Bezug auf Rawls, Kant und
Arendt und dem daraus gezogenen Schluss, dass Urteilskraft keine rein
verstandesmifliges Vermogen ist, diese dennoch durch Ubung des Ver-
standes herstellen mochte. Fraglich ist also auch an Juchlers Ausein-
andersetzung, ob Bildungsziel und Bildungsform einander entsprechen,
d.h. ob das Ziel durch solche curriculare Bildung zu erreichen ist oder
ob nicht auch Juchler in seinen politikdidaktischen Uberlegungen ratio-
nalistischen Mustern folgt und gerade hierin begrifflich inkonsistent ist.

237 Vgl. Hannah Arendt (2012): Das Urteilen. Miinchen: Piper.

78

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

2.4.4 Conclusio

In der Darstellung dieser verschiedenen Aspekte der gegenwartigen poli-
tischen Bildung fillt zunichst auf, dass man der Hinwendung zum Rati-
onalen, auf die man sich in Beutelsbach geeinigt hatte, durchaus gerecht
wird. Politische Bildung hat heute die Aufgabe gerade durch organisierte
Vermittlung politischer Inhalte i. w. S. die Schiiler zu urteilsfihigen Biir-
gern zu machen. Nicht nur politisches Wissen, sondern auch Handlungs-
praxen und die Anwendung richtiger Urteile soll durch den Unterricht
geiibt werden. Gerade letzteres verstehen die Autoren als Erginzung zur
bloflen Wissensvermittlung. Man scheint sich einig, dass gerade solcher
Unterricht Dispositionen oder Haltungen herstellen kann.

Hierbei bleibt unreflektiert, ob die Bildung solcher Haltungen oder die
Ubernahme von Werten nur durch curricularen Unterricht zu erreichen
ist. Diese Frage zu beantworten wiirde bedeuten, nach verstandesmdifSi-
gen und verniinftigen Fahigkeiten zu fragen und sich mit Vollzugsformen
solch unterschiedlich konstituierter Fihigkeiten auseinanderzusetzen.
Anders gesagt: Es bleibt unreflektiert, inwiefern verniinftige Vollztuge
wie etwa die Entwicklung demokratischer Haltungen durch theoretische
Bildung zu erreichen sei. Die Konzepte entwerfen hierzu entweder einen
scheinbar uniiberbriickbaren Gegensatz zwischen faktischem Fachwis-
sen (Weifleno et al.) und normativen Vorstellungen (Sander et al.) oder
sie berticksichtigen beide Elemente politischer Bildung, setzen diese aber
nicht miteinander in Relation. In jedem Fall scheint hier, auch wenn die
Notwendigkeit von Personlichkeitsbildung und hierin die Ubernahme
normativer Werte betont wird, ein rationalistischer Wissensbegriff vor-
zuherrschen. Die Autoren gehen von einer fast naturwichsigen Bedingt-
heit zwischen diesen beiden Ebenen der Bildung aus, ohne diese begriff-
lich auszufiihren, was dazu fithrt, dass unter dem Titel des Verntinftigen
nur rationale Fihigkeiten subsumiert werden und die politische Bildung
auf curriculare Vermittlung von Wissen i. w. S. enggefiihrt wird. Denken,
Urteilen und Handeln zeigen sich hier als reine verstandesmdifSige Fahig-
keit der Unterscheidung und schematischen Reproduktion, die Ziel schu-
lischer politischer Bildung wird. Ziel solcher Bildung sei dann der demo-
kratische Biirger, der bestenfalls tiber Urteilskraft verfiigt.

Der Riickgriff auf kognitionspsychologische Modelle erweist sich im
Zusammenhang mit dem Vollzug freien und eigenen Urteilens, Denkens
und Handels in einem weiterem Aspekt als besonders problematisch.
Kognitionspsychologische Modelle unterstellen ein Verstindnis des Be-
wusstseins als gewissermafSen organische Grofle, die diagnostisch zu er-
fassen und anschliefSend zu beeinflussen ist. Eine solche Annahme lasst
nicht nur den in der philosophischen Bildungstheorie vielfaltig erorter-
ten Begriff des Bewusstseins, das mehr ist als nur Gehirnfunktion oder
reine Kognition und daher ein enges Selbstverhdlinis bedeuten muss,

79

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

aufSer Acht. Zugleich bleibt hierin unreflektiert, dass der direkte Zugriff
auf jene Qualitat, die etwa Lange »Biirgerbewusstsein« nennt, ein un-
freiheitliches Moment aufweist. Konnte man direkt auf diese Konstitu-
tion zugreifen und sie nach Belieben beeinflussen, bliebe kein Raum fiir
die Entwicklung eigenen freien Denkens und Urteilens, was conditio sine
qua non jeder Bildung in Institutionen demokratischer Staaten sein muss
— dies ist die entscheidende Einsicht des Beutelsbacher Konsens. Langes,
aber auch Massings Verstandnis der politischen Bildung als eines ko-
gnitionspsychologischen Vorgangs fokussiert Bildung jedoch als Vorgang
der Reproduktion »richtigen« Denkens und Handelns und bleibt so auf
Zweckrationalitit beschrinkt — ganz nach der Struktur automatisierter
Outputproduktion, resultierend aus dem richtigen Input.

Hierbei gerdt aus dem Blick, was Bildung im Allgemeinen und poli-
tische Bildung im Besonderen bezwecken soll: Die Identifikation mit
dem demokratischen Gemeinwesen und somit ein freies Urteilen, Den-
ken und Handeln, das auch allgemein anerkannte faktische und norma-
tive Grundsitze bertucksichtigt. Frei ist solches Denken und Handeln,
weil sie sich gerade nicht als schematische Vollziige zeigt, die zuvor ex-
emplarisch getibt wurde. Frei ist solcher Vollzug ferner, weil der Einzelne
selbst zu der Einsicht gekommen ist, dass bestimmtes Denken und Han-
deln in bestimmten Situationen richtig, angemessen oder anerkennungs-
wiirdig ist — der Einzelne agiert hier also aus Uberzeugung, aus einem
engen Selbst- und Weltverhiltnis heraus.

Es muss gesehen werden, dass bei solchen Bewertungen auch norma-
tive Maf$stibe angelegt werden, die nicht einfach schematischen und so-
mit immer in gleicher Weise vorzunehmenden » Wenn-dann-Prozessen «
folgen konnen. Sollen sie als je eigene Vollziige des Vollzugssubjektes le-
gitimiert sein und sollen sie ihren Wert aus der freien Einsicht des Ein-
zelnen gewinnen, konnen sie keinen rein duflerlich geforderten Pflichten
oder Notwendigkeiten folgen, die nicht anders sein konnen und somit
der Logik bivalenten Alternativen nach dem Muster »richtig-falsch« fol-
gen.>® Vielmehr muss man annehmen, dass der Einzelne im Bereich des
Normativen in Vollziige involviert ist, die sich in einem Raum unter-
schiedlicher Moglichkeiten bewegen. Anders gesagt: Der ganze Bereich
normativer Vollziige hat seine Legitimation nur insofern, als der Einzel-
ne die Moglichkeit hat, sich innerhalb verschiedener Urteile oder Hand-
lungen fiir ein ihm als anerkennungswiirdig erscheinende Moglichkeit zu
entscheiden. Als Bewertungen des je Einzelnen fordern so die Vollzugs-
situationen Entscheidungen, die kein klares, d. h. zuvor verifizierbares
Ergebnis ohne Riickbindung auf die zu beurteilende Situation einerseits
und des Vollzugssubjektes andererseits erlauben.

238 Vgl. Wolfgang Wieland (1999): Platon und die Formen des Wissens. Got-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

8o

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

So verstanden entzieht sich dieser Bildungsaspekt der nur theoreti-
schen, curricularen Ubung, die nur schematische Anwendungen des Er-
lernten zu Folge haben kann. Aus dieser Einsicht folgert gerade Kant,
dass die Urteilskraft »nicht belebrt, sondern nur geiibt werden; daher
ihr Wachstum Reife, und derjenige Verstand heif3t, der nicht vor Jahren
kommt.«*3 Sie bediirfe der praktischen Ubung und kénne insofern nur
durch Erfahrung entwickelt werden. Auf dhnliche Weise spricht etwa
Aristoteles von seinem Begriff der phronésis, dass »sie eben dem jun-
gen Manne fehlt, da sie nur die Frucht langer Jahre ist.«*4° Zugleich ma-
chen diese Autoren jenes Vermogen, das sie Urteilskraft und phronesis
nennen, zur Grundlage richtigen (politischen) Handelns. Kant macht in
seinen Ausfithrungen darauf aufmerksam, dass die Urteilskraft vom rei-
nen Verstand zu unterscheiden ist. Letzteres, so legt er in der Kritik der
reinen Vernunft dar, sei »das Vermogen klare Begriffe zu bilden, Urteile
zu formulieren und Schlussfolgerungen zu ziehen [...]«,*#* was der Ziel-
setzung der gegenwartigen Politikdidaktik entspricht. Insofern konne
der Einzelne qua seines Verstandes »Erkenntnisse tiber die Wirklichkeit«
haben, d. h. er konne Erfahrungen durch die vom Verstand vermittel-
ten » Grundsitze, Begriffe, Folgerungen«*+* kontrolliert gewinnen. Solche
Grundsitze zeigen sich in einer Wissensform, die einerseits um Gegen-
stinde und andererseits von Zusammenhingen weifs. Mit dieser konnen
gegenstandsbezogene Aussagen uber einzelne Objekte, GesetzmafSigkei-
ten und Zusammenhinge gedufSert und vermittelt werden. Vermittelt
und geduflert sind solche Aussagen oder Propositionen vornehmlich in
verschiedenen Wissenschaften, vor allem wenn sie naturwissenschaftli-
chen Paradigmen folgen.*+

Hier wird noch die Frage zu stellen sein, inwiefern oder ob tiberhaupt
politische Urteilskraft samt ihrer faktischen und normativen Grundlagen
Ziel curricularer Vermittlung und somit direkter Lehre und des Lernens

239 Immanuel Kant (1982): Anthropologie in Praktischer Hinsicht. In: Ders.:
Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pidagogik
2. Werkausgabe, Bd. XII, hrsg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, §39.

240 Aristoteles (2019): Nikomachische Ethik. In: Philosophische Schriften in
sechs Bianden, Band 3. Nach der Ubersetzung von Eugen Rolfes, bearbeitet
von Giinther Bien. Hamburg: Meiner, Buch 6, Kapitel 9, S. 151.

241 Thomas Petersen et al.: Urteilskraft, S. 152.

242 Ebd.

243 Hier zur klaren Differenzierung und Begriffsarbeit als Wissenschaft
verstanden, die an nachweisbaren Gesetzen orientiert ist, wie sie etwa in
den Naturwissenschaften gegeben ist. Diese Engfiithrung soll gewiss nicht
dariiber hinwegtauschen, dass es sowohl in den Naturwissenschaften und
wesentlich in Geistes- und Sozialwissenschaften auch andere Wissensbegriffe
gibt, die noch zu erarbeiten sind.

81

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

sein kann. Die Reflexion dieser Fragen erfordert, Schule als Ort ganz-
heitlicher politischer Bildung zu befragen. Ihre besondere institutionelle
Konstitution und Verortung innerhalb der demokratischen Gesellschaft
und Staates muss erortert werden, um erreichbare Bildungsziele zu for-
mulieren, die sich weder auf eine reine Institutionenkunde noch auf ar-
bitridre Wertebildung, die immer im Verdacht der Indoktrination stehen
miissen, verengen lassen.

Anstatt diese grundlegenden Fragen zu kliren, scheint es in gegen-
wartigen Konzepten allzu klar zu sein, dass schulische Bildung die von
der DVPD formulierten Bildungsziele zu erreichen hat und gerade so das
Fundament der Demokratie sei, wobei unreflektiert bleibt, was Mog-
lichkeiten, aber auch Grenzen schulischen politischen Unterrichts sind.
So findet nicht nur eine Uberforderung dieser Institution statt, was sich
auch darin zeigt, dass die gegenwirtigen Konzepte kaum eine Antwort
auf Herausforderungen politischer Bildung zwischen Wissensvermitt-
lung und Personlichkeitsbildung finden. Man verschlief$t zugleich auch
den Raum der freien Entwicklung der Einzelnen in Gesellschaft und
Staat — ganz so, als gingen die Schiiler als Biirger verloren, wenn sie nicht
alle politischen Bildungsziele in der Schule erreichen.

Diese Engfithrung ist sicherlich Resultat der Begrenzung der wis-
senschaftlichen politischen Bildung auf nur schulische Kontexte.>+ Es
scheint, als wurde gerade dieses Selbstverstandnis eine weitere Begriffs-
bildung der Disziplin verhindern. Gerade die Auseinandersetzung mit
Juchlers Begriff der Urteilskraft zeigt, dass diese Engfiihrung zu durchaus
inkonsistenten Konzepten fithrt. Nicht nur, dass er aus der Betonung der
Erfahrung der politischen Offentlichkeit fiir die politische Urteilskraft
schlief3t, dass ihre Entwicklung der reinen Belehrung oder Ubung von Si-
tuationen bedarf, er reduziert sie letztlich doch nur auf eine rein schema-
tische Gehirnfunktion, die neurobiologisch nachzuweisen ist.

Die Kontroverse zwischen Massing et al. und Sander et al. um die
Konzeption der politischen Bildung im aktuellen fachdidaktischen Dis-
kurs zeigt exemplarisch, dass politische Bildung als Wissenschaft vom
politischen Lehren und Lernen um verschiedene Ansitze der Lehr- und
Lerntheorie bemiiht ist und sich gerade hierbei in Detailfragen ver-
liert. Die Kontroverse ist geprdgt von einer lagerhaften Diskussion um

244 Oberle weist darauf hin, dass politische Bildung als Politikdidaktik
den gesamten Bereich auflerschulischer politischer Bildung nicht in die
Forschung einbeziehen wiirde. Zugleich wird jedoch die begrenzte Rolle der
schulischen politischen Bildung nicht reflektiert. Vielmehr scheinen aktuelle
Konzepte zu fordern, dass die politische Bildung in der Schule abgeschlossen
werden miisste. Vgl. Monika Oberle (2017): Politikwissenschaft als
Bezugsdisziplin der Politischen Bildung. In: Dies., Georg Weiffeno (Hrsg.):
Politikwissenschaft und Politikdidaktik. Theorie und Empirie. Wiesbaden:
Springer VS, S. 17-30.

82

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

konstruktivistische (Sander, Lange) und kognitivistische (Weifseno, Mas-
sing) Lerntheorien, die die Erarbeitung eines systematischen, d.h. auch
immer differenzierten, Begriffs politischer Bildung verhindert. Die Kon-
troversen um den Wissensbegriff, die Bezugsdisziplin(en) oder auch die
Rolle normativer Bildung und ihrer Verbindung zu rationalen Fihigkei-
ten zeigen auf, in welchen grundlegenden Kernbereichen der Konzeption
der politischen Bildung Uneinigkeit besteht und warum es somit nicht zu
einer substantiellen Fundierung des Begriffs politischer Bildung kommt.
Die Konzepte der unterschiedlichen Autoren politischer Bildung sind so
disparat, dass die Formulierung eines umfassenden Konzepts politischer
Bildung unmoglich erscheint. Trotz einer Vielfalt an Publikation bleiben
somit entscheidende Fragen zur Systematik politischer Bildung offen,
was die Konzeptualisierung und somit auch die Operationalisierung der
wissenschaftlichen politischen Bildung erschwert.

Verglichen mit der hohen Zielsetzung und den Anforderungen an die
politische Bildung, wie sie von der BpB und der DVPB formuliert sind,
weisen die Konzepte der politischen Bildung als Politikdidaktik struktu-
relle Licken auf und zeigen nur eine unausgereifte Systematik, die sich
in der Reflexion des Zusammenhangs von Bildungszielen, Inhalten aber
auch Fahigkeiten und ihren Vollzugsformen zeigen musste. Die genann-
ten Institutionen bestimmen die Zwecke politischer Bildung recht klar
und zielen somit auf den partizipierenden, mundigen Burger, der den An-
forderungen demokratischer Buirgergesellschaften gentigen kann. Anders
als politische Bildung als Politikdidaktik reduzieren sie diesen Bildungs-
prozess nicht auf kognitionspsychologische Prozesse des Lernens und
Lehrens. Freilich beschreiben jene Institutionen nicht den konkreten Bil-
dungsprozess; sie benennen jedoch die unterschiedlichen Ebenen politi-
scher Bildung: Das proportionale Wissen um die Strukturen des Staates
als deskriptives Fachwissen, aber auch die Identifikation mit demokrati-
schen Werten durch normative Bildung, die die Politikdidaktik in ihren
Konzepten differenziert erarbeiten miisste.

Die aktuellen Konzepte erweisen sich gerade in der Diskussion um
den rechten Wissensbegriff als defizitir. Leider fithrt diese Diskussion
nicht zur differenzierten Reflexion der zu vermittelnden Wissensformen,
wie sie in faktischem Wissen und Personlichkeitsbildung angesprochen
sind, sondern lediglich zu einer lagerhaften Diskussion um kognitivis-
tische und konstruktivistische Modelle. Allen Akteuren entgeht in die-
ser wenig fruchtbaren Diskussion, dass sie, trotz vereinzelter Einsichten
um die Relevanz normativen Wissens, einem nur rationalistischen Wis-
sensbegriff erliegen. Gerade die politische Bildung zielt auf Haltungen
und Werturteile des Einzelnen und kann sich so nie nur auf verstandes-
madaflige Vollzuge verengen. Angesprochen ist mit solchen Bildungsas-
pekten vielmehr die Vernunft des Einzelnen, d. h. das Vermogen, Gegen-
stinde nicht nur zu erkennen und zu verstehen, sondern sie innerhalb

83

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

eines Bewertungsmaf$stabes selbst zu bewerten. Hier bedarf es der fun-
dierten Begriffsarbeit, um Riickschliisse fiir politikdidaktische Konzep-
te zu ziehen.

Dieser Untersuchung liegt die Vermutung zugrunde, dass politische
Bildung zum Unbegriff zu werden droht, wenn ihr Inhalt auf die Initiie-
rung und Evaluation von Lehr- und Lernprozessen enggefithrt wird, de-
nen ein rein rationalistischer Wissensbegriff zugrunde liegt. Hier gibt es
weder eine begrifflich konsistente Konzeption der Wissensinhalte und
Formen noch eine konsequente Erorterung der Vermittlung entscheiden-
der Bildungsaspekte. So konnen gegenwirtige Konzepte ihre Elemente
in Bezug auf den iibergeordneten Zweck politischer Bildung kaum er-
arbeiten, namlich die Vermittlung von Kenntnissen #nd eine normative
Orientierung in der Welt als 6ffentlicher politischer Sphare und die Iden-
tifizierung mit dieser.

2.5 Politische Bildung zwischen
Humanismus und Politikdidaktik

Blickt man nun zuriick auf die Entwicklung des neuzeitlichen Bildungs-
begriffs zeigen sich einige wesentliche Strukturmomente.

Zunichst wird deutlich, dass im Vordergrund des Verstandnisses von
Bildung die Selbsttitigkeit des Menschen steht. Es geht in Bildungspro-
zessen nicht einfach nur um die Fihigkeit, rein schematische Vollzuige
zu leisten. Der gebildete Einzelne soll aus eigener Einsicht in seiner je
besonderen Weise agieren und hierbei auch rationale Uberlegungen an-
stellen. Vor allem aber soll er normative Bedingungen zur Grundlage sei-
ner Vollziige machen, die ihm nicht, wie etwa duflere GesetzmifSigkei-
ten, gegeben werden konnen. Vielmehr soll er durch die Einsicht in die
Anerkennungswiirdigkeit normativer Prinzipien diese zum Grund seines
Denkens, Urteilens und Handelns machen. Der Anspruch an den neu-
zeitlichen Bildungsbegriff zeigt sich gerade darin, dass er nicht Vollziige
verlangt, die kausalen Bedingungen oder Naturnotwendigkeiten folgen
und somit alternativlos erscheinen. Vielmehr zeigt sich solcher Anspruch
darin, dass er den Einzelnen dazu befihigen soll, innerhalb eines freien
Denk-, Urteils- und Handlungsraums nach eigenen Maf$staben und Be-
wertungen zu agieren. Vor allem die Humanisten erkennen in dieser Re-
flexion, dass letzteres durchaus bedeuten muss, dass Bildung zur Ent-
wicklung von Dispositionen und somit zu normativen Haltungen fiihrt,
die Grundlage vernunftiger Selbst- und Weltbezugnahme werden sollen.

Der Bildungsbegriff wird — so zeigt sich — seit jeher im Spannungsfeld
zwischen der Vermittlung nur funktionaler Kenntnisse und der Person-
lichkeitsentwicklung diskutiert. Es zeigt sich, dass Bildung beide Aspekte

84

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ZWISCHEN HUMANISMUS UND POLITIKDIDAKTIK

menschlicher Entwicklung beriicksichtigen muss. Hierbei geht die Dif-
ferenzierung von Bildungsvollziigen als Krifte des Verstandes und der
Vernunft einher, wobei zugleich zu erkennen ist, dass beide Vermogen
miteinander in Zusammenhang stehen. Daran anschliefsend erweist sich
schon bei Humboldt die Frage nach den Bildungsorten dieser beiden
Aspekte der Bildung als wesentlich. Bildung als holistischer Prozess, so
stellt Humboldt klar heraus, kann sich nicht nur auf formelle Bildung
begrenzen, wihrend er zugleich, wie schon Herder, die Relevanz solcher
Bildung fir die Entwicklung des Verstandes betont. Er pladiert dafiir,
die Schule aufgrund ihrer Konstitution als staatliche Institution darauf
zu konzentrieren, rein verstandesmaflige Fihigkeiten zu vermitteln, die
Voraussetzung jeder holistischer Bildung seien, welche sich jedoch erst
in der Praxis gesellschaftlichen und staatlichen Lebens vollziehen kon-
ne. Weiterhin ist an diesen Uberlegungen bedenkenwert, dass Humboldt
alles Politische aus der Schule ausschliefen mochte. Die Schule konne
und diirfe nicht die Bildung des Einzelnen zum Burger bezwecken, da
sie in der Gefahr stehe, den Krifte des Einzelnen nach den Interessen des
Staates auszurichten - sie ist also nicht Ort politischer Bildung. Fuir die
hiesige Studie ist dieser Bildungsbegriff der Humanisten also nicht inso-
fern fruchtbar, als mit ihm explizit politische Bildung erarbeitet werden
kann. Vielmehr besteht der Mehrwert seiner Diskussion zum einen da-
rin, die Koordinaten von Bildung nach ihrem allgemeinen Begriff zu be-
stimmen. Zum andern betont er das freiheitliche Moment der Bildung
und leitet gerade daraus die Grenzen staatlich institutionalisierter poli-
tischer Bildung ab, auch wenn er hierbei einen allzu pejorativen Staats-
begriff zugrunde legt. ZugegebenermafSen bleibt der Bildungsbegriff der
Humanisten allzu abstrakt. Die Bildungsaspekte sind zwar angespro-
chen, jedoch nicht ausreichend systematisiert.

Der politische Aspekt der Bildung und somit die Genese der formel-
len politischen Bildung ist Gegenstand der bildungstheoretischen Ausei-
nandersetzung der Autoren des beginnenden 20. Jahrhundert. Formelle
Bildung hat hier eine eindeutig politische Dimension, was auch aus ih-
rer Berticksichtigung in der Reichverfassung der Weimarer Republik re-
sultiert. Hier wird politische Bildung zum zentralen Werkzeug zur Ent-
wicklung der politischen Gesinnung des Biirgers im Sinne der Verfassung
und somit zur Konstitution des Verhiltnisses zwischen Biirger und Staat.
Der Zweck der formellen politischen Bildung scheint gerade aus dem di-
rekten Verhiltnis zwischen Schule und Staat abgeleitet, denn die Bildung
im Allgemeinen und politische Bildung der Jugend untersteht nun der
staatlichen Aufsicht.>s

Zweck der staatsbiirgerlichen Erziehung jener Zeit ist die Bildung
staatsbiirgerlicher Gesinnung. Hierbei scheinen nicht nur Kenntnisse um

245 Vgl. Verfassung des Deutschen Reiches, Art. 143 und Art. 148.

85

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

die Institutionen des Staates entscheidend, die etwa Kerschensteiner in
der Verwaltung der Schule nachempfinden mochte, sondern vor allem
die Entwicklung staatsbuirgerlicher Tugenden. Die Autoren folgen hier
ganz unterschiedlichen Methoden. Entscheidende Einsicht aller Ansit-
ze ist jedoch, dass solche Tugenden nicht durch direkte Belehrung zu
entwickeln sind, sondern eines tatigen Vollzuges bediirfen, woraus man
schiefSen konnte, dass sie so aus freier Einsicht in ihre Anerkennungs-
wirdigkeit entwickelt werden sollen. Dies bleibt jedoch implizit. Wei-
terhin ist zu sehen, dass gerade Litt betont, dass staatsburgerliche Erzie-
hung nicht als reine Bewdhrung in der Handlungspraxis zu verstehen sei,
sondern auch der theoretischen Bildung und somit der Entwicklung des
Verstandes bediirfe, auch wenn er die begriffliche Explikation dieser bei-
den Bildungsebenen schuldig bleibt. In dieser Diskussion wird politische
Bildung erstmals in ihrer institutionalisierten Form und somit ihrem di-
rekten Verhiltnis zum demokratischen Staat und seiner Verfassung dis-
kutiert. Die Autoren erortern schon jene Bildungsaspekte, die auch heu-
te noch virulent sind: politische Bildung zwischen Wissensvermittlung
und Personlichkeitsbildung.

Vor diesen Verstindnissen der Bildung im Allgemeinen und politischer
Bildung im Besonderen erweisen sich die gegenwartigen Konzepte politi-
scher Bildung durchaus als defizitar. Man begrenzt die politische Bildung
allzu sehr auf formelle Bildung und ist bestrebt, innerhalb der Schule
die Schiler zu vollen Biirgern zu machen, indem man die Vermittlung
funktionalen Wissens und Personlichkeitsbildung zum Zweck direkter
Belehrung macht. Hierbei wird allzu wenig reflektiert, inwiefern Schu-
le solche Vollziige leisten kann oder darf. Thre Rolle fur die Moglichkeit
holistischer Bildung wird nicht befragt, sondern alternativlos behaup-
tet, wodurch iibersehen wird, dass man hierdurch die Riume freier Ent-
wicklung der Schiiler jenseits schulischer Bildungsprozesse verschlief3t.

Trotz einiger offenen Fragen kann den Konzepten aktueller politi-
scher Bildung jedoch entnommen werden, dass politische Bildung so-
wohl normative Wertevermittlung als auch Fachwissen vermitteln muss,
ohne jedoch Indoktrination oder reine Institutionenkunde zu sein. Sie
unterscheidet sich von anderen Bereichen formeller Inhalte gerade da-
durch, dass sie direkt auf den demokratischen Staat ausgerichtet ist. Sie
soll nicht einfach nur Wissen um Staatsformen vermitteln, sondern zu-
gleich die demokratische Gesinnung bewirken.

Der aktuelle Diskurs mochte beide Aspekte vereinen, setzt aber eine
nichtnormative Theorie einer (mehr oder minder willkiirlichen) » Werte-
vermittlung« gegentiber. Durch die Engfithrung holistischer politischer
Bildung auf formelle Bildung gelingt es den aktuellen Konzepten kaum,
trotz vorhandener Beziige zur politischen Philosophie, beide Elemente
in ertragreicher Weise miteinander zu verknuipfen. Obwohl die Autoren
durchaus um die unterschiedlichen Ebenen solcher Bildung zu wissen

86

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ZWISCHEN HUMANISMUS UND POLITIKDIDAKTIK

scheinen, gelingt kaum eine angemessene Reflexion auf den Zusammen-
hang von Bildungszweck und Vermittlungsform. So macht man die poli-
tische Urteilsfihigkeit zum Ziel schulischer politischer Bildung, ohne zu
fragen, ob diese tiberhaupt in der Schule zu erreichen ist bzw. was Auf-
gabe formeller Bildung fiir die Entwicklung solcher Fahigkeit sein kann.
Vielmehr geht man selbstverstiandlich davon aus, dass curriculare Ver-
mittlung von Inhalten funktionaler und normativer Art die Lernenden zu
urteils- und handlungsfihigen Biirgern macht. Die Autoren bleiben hier-
bei einer nur rationalistischen Anthropologie verhaftet und reduzieren
Bildung auf rein verstandesmafSige und somit schematische Vollziige. Die-
se Verengung jedoch resultiert aus einem unterkomplexen Wissensbegriff,
der alle Wissensformen als rein propositional versteht und hierbei auch
die Personlichkeitsbildung als Gegenstand der direkten Lehre betrachtet.

Im Anschluss an diese Standortbestimmung der politischen Bildung
gilt es nun einen Bildungsbegriff zu finden, der Bildung als holistischen
Prozess begreift und gerade hierbei wesentliche Strukturmomente reflek-
tiert. Hierbei wird es darauf ankommen, die wesentlichen Aspekte von
Bildung auf ganz unterschiedlichen Ebenen begrifflicher Differenzierung
zu untersuchen. Die Analyse der Autoren von Herder bis hin zu heutigen
Ansitzen zeigt folgende Herausforderungen:

®  Im humanistischen Bildungsbegriff besteht eine Spannung zwischen
(auch institutionalisierter) Bildung einerseits und der Freiheit des
Einzelnen andererseits. Wie kann politische Bildung konzeptuali-
siert werden, ohne den Einzelnen fiir staatliche Zwecke zu instru-
mentalisieren?

e Die Ansitze der staatsbiirgerlichen Erziehung zeigen die Schwierig-
keit politischer Bildung zwischen funktionaler Bildung, d.i. Wissens-
vermittlung im weiteren Sinne, und Personlichkeitsbildung, d.i. die
Entwicklung demokratischer Gesinnung. Wie kann politische Bil-
dung beide Bildungsaspekte beriicksichtigen?

e Aktuelle Ansitze werfen die Frage auf, inwiefern politische Bildung
formell bzw. informell zu vollziehen ist. Zudem bleibt unreflektiert,
welche Rolle Schule in der politischen Bildung haben kann. Wie
kann politische Bildung in ihrer institutionellen Form konzipiert
werden, ohne nur auf diese Form verengt zu werden?

Die vorliegende Untersuchung hat den Anspruch, diese wesentlichen Be-
griffsmomente von Bildung zu explizieren. Hierbei soll es nicht nur bei
abstrakten Auseinandersetzungen bleiben. Vielmehr sind konkrete Bil-
dungsmomente, die hierin angesprochenen Fahigkeiten und die hierzu
notwendigen institutionellen Strukturen in Auseinandersetzung mit dem
Bildungskonzept G. W. F. Hegels erarbeitet werden.

87

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. G. W. F. Hegel und der
mehrstufige Bildungsprozess

Anders als die bisher dargestellten Bildungs- und Erziehungskonzepte,
expliziert Hegel die Konstitution des Menschen als geistiges und somit
bildbares Wesen in seiner Phinomenologie des Geistes. Er erarbeitet Bil-
dung zunichst als einen mehrstufigen Prozess, der sich in einem ganzen
menschlichen Leben vollzieht. So verortet er Bildungsprozesse nicht in
nur formellen Bildungsinstitutionen, sondern in unterschiedlichen Sphi-
ren menschlichen Seins — in der Familie, der biirgerlichen Gesellschaft
und im Staat, die alle jeweils ganz unterschiedliche Bildungsvollziige auf-
weisen. Vor allem die je besondere Form intersubjektiven Miteinanders,
sowie die Konstitution dieser Sphiaren werden sich als entscheidend fiir
die Bildung des Einzelnen erweisen.

Bezeichnend am hegelschen Konzept ist, dass er in seinem weiten Bil-
dungsbegriff sowohl die humanistischen Aspekte von Bildung betont als
auch erkennt, dass Bildung durchaus auch konkrete Kompetenzen be-
zwecken muss. Sein Ansatz ist somit durchaus anschlussfihig an gegen-
wirtige kompetenzorientierte Konzepte, die auf eine konkrete Hand-
lungsfahigkeit in Gesellschaft und Staat abzielen.

Das hegelsche Konzept wird hier dargestellt, indem seine Gedan-
ken in der Phinomenologie des Geistes, den pddagogischen Schriften
sowie den Grundlinien systematisch in einen Zusammenhang gesetzt
werden. Wihrend die Phdanomenologie des Geistes abstrakte begriff-
liche Vorannahmen diskutiert, zeigen sich die beiden anderen Schrif-
ten als Explikation konkreter Bildungsvollziige. Hier zeigt Hegel nicht
nur Bildungsmomente, die nur innerhalb gesellschaftlicher und staat-
licher Institutionen vollzogen werden konnen, welche ihrerseits ganz
bestimmter Organisation bediirfen. In seinen pidagogischen Schriften
schafft er auflerdem einen differenzierten Begriff von Bildung, indem
er sie als das Zusammenspiel unterschiedlicher Bildungsformen be-
greift, die ganz unterschiedliche Vollzugsformen fordern. Hierbei zeigt
sich die differenzierte Auseinandersetzung mit Bildung, insofern He-
gel gerade in diesen Werken verschiedene Momente des Bildungsbe-
griffes expliziert.

In der Phidnomenologie des Geistes leistet Hegel die Analyse systema-
tischer Leitbegriffe der geistigen Sphire und somit auch der Bildung des
Einzelnen zum geistigen Wesen. Er zeigt, dass Bildung immer im Kon-
text geistiger Strukturen zu vollziehen ist und insofern des Begriffes des
sich erst entwickelnden Selbstbewusstseins bedarf. In diesem Werk fasst
Hegel das Selbstbewusstseins als das entwickelte Bewusstsein der Per-
son auf und expliziert den Prozess seiner Entwicklung als Entfremdung.

88



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Der Entfremdungsbegriff zeigt sich daher als zentral fiir die Analyse des
Bildungsbegriffes. In ihm erkennt Hegel nicht nur, dass Bildung immer
auch die Moglichkeit einer von sich selbst abstrahierenden Reflexion
eroffnen muss, sondern zugleich, dass die umgebende Welt hierbei eine
entscheidende Rolle spielt.

Vor dem Hintergrund der begrifflichen Vorbedingungen von Bil-
dungsprozessen und ihres Verstindnisses als Entwicklung des Selbst-
bewusstsein in der Phdnomenologie des Geistes zeigen sich die Grund-
linien der Philosophie des Rechts als » Analyse der Bedingungen der
Moglichkeit, ein geistiges Wesen bzw. Person im vollen Sinn zu sein. «*
Hegel operiert in diesem Werk mit dem Einzelnen als geistigem Wesen,
das sich durch Verstand und Vernunft auszeichnet und der sich gerade
deshalb als Person zeigt. Die Person ist hier verstanden als der selbst-
bewusste Einzelne, der kontrollierten Zugriff auf seine geistigen Fihig-
keiten hat und gerade daher zu selbsteigenen Urteilen und Handlungen
fahig ist. Entscheidend an den Grundlinien ist, dass Hegel solche Ent-
wicklung des Einzelnen in den institutionellen Rahmen des Staates i. w.
S. einbettet. Wie noch gezeigt wird, kann das Selbstbewusstsein nach
hegelschem Verstindnis nur in der konkreten Relation des Einzelnen
zum Staat entwickelt werden — nur hier kann der Einzelne holistische
Bildung vollziehen. Die Pointe solcher Annahme liegt in der hegelschen
Einsicht, dass die konkrete Erfahrung des Selbst als rechtliche und so-
mit nachhaltig freie Person die Bedingung jeder konkreten Freiheit ist.
Frei zu sein meint dann nicht etwa nur die abstrakt-rechtliche Zusiche-
rung verschiedener Freiheiten, die in den hegelschen Grundlinien ohne-
hin gegeben sind. Nachhaltig frei ist der Einzelne nur, wenn er gerade
aufgrund seines Selbstwissens diese Freiheit im institutionellen Rahmen
von Gesellschaft und Staat realisiert. Solches Selbstwissen in der Praxis
personalen Lebens zu entwickeln, ist der tibergeordnete Zweck des he-
gelschen Bildungsprozesses — Bildung ist so Bedingung der Moglichkeit
der verwirklichten Freiheit.

Schon in der Analyse der Leitbegriffe der Phianomenologie und der
Grundlinien ist erkennbar, dass Bildung als Entwicklung des Selbstbe-
wusstseins durch den Erwerb von Wissen bedingt ist. Durch den Ent-
fremdungsbegriff wird offenbar, dass Bildung sowohl den formellen
Wissenserwerb meint als auch eine praktische Komponente hat. So gilt
es Bildung, wie aus der Analyse und Systematisierung der Niirnber-
ger Schriften ersichtlich sein wird, als Zusammenspiel zweier Bildungs-
formen zu verstehen. Theoretische und praktische Bildung nach he-
gelschem Verstiandnis zu begreifen kann dann nicht nur ein besseres
Verstandnis der Grundlinien bieten. Mit diesen Begriffen kann gezeigt
werden, dass Bildung dort in ihrer praktischen Perspektive expliziert ist,

1 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 12.

89



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

die jedoch schon denkfihiger, d. h. theoretisch gebildeter Einzelner be-
darf. Dies anzunehmen, bedeutet dann zugleich, dass Bildung der Ent-
faltung eigener verstandesmifSiger und verniinftiger Fahigkeiten bedarf
und dass diese durch jene bedingt sind. Er kann zugleich zeigen, wie sich
Bildung formell und informell in den Institutionen des Gemeinweisens
vollzieht und daher als Zusammenspiel von theoretischer und prakti-
scher Bildung zu verstehen ist. In der Auseinandersetzung mit den Bil-
dungsformen zeigt sich aufSerdem der Begriff des Denkens als entschei-
dende Kategorie, mit der Hegel seinen Bildungsbegriff in entscheidender
Weise schirft. Die Analyse der Niirnberger Schriften zeigt, dass es sich
bei diesen keineswegs nur um Reflexionen schulischer Bildung handelt.
Gerade in seinen propddeutischen Schriften, in denen Hegel Inhalte ei-
genen philosophischen Unterrichts formuliert, findet sich auch die Ana-
lyse derjenigen Begriffe, ohne die die hegelsche Bildungstheorie samt
ihrer Teilanalysen in der Phdnomenologie und der Rechtsphilosophie
nicht zu begreifen sind.

Im Folgenden werden zunichst Leitbegriffe der hegelschen Bildungs-
theorie dargelegt: Denken und Entfremdung. Diese Begriffe stehen in
einem Zusammenhang zum einen mit der Vermittlung von Wissen und
daraus abgeleitet zum anderen zu der theoretischen und der praktischen
Bildung. Anschlieflend geht es im zweiten Teil der Auseinandersetzung
mit Hegel, die Bildungsorte darzustellen und auf ihre Bildungsmomen-
te hin zu befragen. Diese sind die Schule, die biirgerliche Gesellschaft
und der Staat.

3.1 Leitbegriffe der hegelschen Bildungstheorie

Die systematischen Leitbegriffe der hegelschen Bildungstheorie sind
Denken und Entfremdung. Wahrend das Denken als das zentrale, durch
Bildung entwickelte, verstindige und verniinftige Vermogen des Einzel-
nen betrachtet werden kann, bezeichnet Entfremdung die Entwicklung
des Bewusstseins des Einzelnen zu einem Selbstbewusstsein. Beide Leit-
begriffe stehen in engem Verhaltnis zueinander, sie bedingen einander.
Denken ist fiir Hegel eine geistige Tatigkeit, die zunichst erwor-
ben oder wie er sagt gelernt werden muss.> Als geistige Tatigkeit ist es

2 Hegels Primirquellen werden, sofern nicht anders vermerkt, nach der von
Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel herausgegebenen Theorie
Werkausgabe in 20 Binden, Frankfurt am Main: Suhrkamp (=TW) zitiert.
Angegeben werden romische Bandzahl und Paragrafen bzw. Seitenzahl. Seine
Vorlesungen werden aus den u.a. von Walter Jaeschke herausgegebenen
Gesammelten Werken, Hamburg: Meiner, (=G W) zitiert, hier nach Band-
und Seitenzahl.

90

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

als Zusammenspiel von Verstand und Vernunft zu verstehen. Denken
schlieft damit ein Wissen um die Welt ebenso ein wie ein Wissen um die
eigene Konstitution als geistiges Wesen und damit auch der Verortung
des Selbst in der geistigen Welt.

Als Verstand ist das Denken zunichst nur der schematische Nach-
vollzug von Begriffen, GesetzmifSigkeiten und Praxisformen, wie sie
etwa in unterschiedlichen Wissenschaften formuliert oder in intersub-
jektiven Zusammenhingen in kontingenter Weise verwirklicht sind —
also nach Hegel Nachdenken.’ » Nachdenken tiber etwas, [...] enthilt
das Allgemeine als solches Produkt seiner Tatigkeit den Wert der Sa-
che, das Wesentliche, das Innere, das Wahbre.«#+ Es geht hier zunachst
nur darum, Gegenstinde wesentlich zu erfassen und sie aufgrund ihrer
besonderen Charakteristika zu unterscheiden. Denken als Verstand ist
dort entscheidend, wo der Einzelne Zwecke verfolgt, hierbei Mittel und
Zusammenhinge i. w. S. kennen muss, um seine Ziele zu erreichen —
dies gilt sowohl in funktionalen wie in normativen Zusammenhingen.s
Dies gilt aber auch im Theoretischen wie im Praktischen; wahrend es
einsichtig erscheint, dass man etwa im theoretischen Studium um rele-
vante Begriffe und GesetzmafSigkeiten wissen muss, gilt es beispielswei-
se auch imHandeln, bestimmte Zwecke zu haben und diese zielgerich-
tet zu verfolgen.

Denken als Vernunft geht aber iiber solches rationale Denken hi-
naus, insofern es diese Schemata bewertet.¢ Das bedeutet konkret, dass
es eines Subjektes bedarf, das solche Bewertung und, wenn man so
will, eine vernunftige Kritik solcher Schematismen vornimmt.” Ver-
niinftiges Denken ist immer Selbstdenken und meint angemessene Ur-
teils- und Handlungsvollziige aus durch den Einzelnen anerkannten
Begriffen des Richtigen. »Das Denken, als der freie Begriff, ist nun
auch dem Inhalte nach frei. Die Intelligenz, sich wissend als das Be-
stimmende des Inhalts, der ebenso der Thrige, als er als seiend bestimmt
ist, ist Wille.«?

Hier vgl. TW 1V, S. 403. Denken sei nur im Vollzug zu lernen. Die Einzelnen

miissen also selber denken, um das Denken zu lernen.

TW VIII, §23ff.

TW VIII, §21.

Vgl. u.a. GW 23,2, S. 524.

Vgl. GW 23,2, S. 524. Siehe auch TW VIII, §§ 21, 53, 80, 181; TW X, §§

437, 443, 468; TW VII, §4; sieche zudem TW II1, S. 317.

7  Pirmin Stekeler-Weithofer (2019): Hegels Wissenschaft der Logik. Ein
dialogischer Kommentar, Band 1. Hamburg: Meiner, S. 109. Siehe auch
GW 25,2, S. 1111: »[D]aff also im verstindigen Denken der Inhalt gegen
seine Form gleichgiiltig ist, wihrend er im verniinftigen oder begreifenden
Erkennen aus sich selber seine Form hervorbringt.«

8  TW X, §468.

AW AW

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Solche Vernunft zeichnet das genuin freie Subjekt aus, zugleich be-
darf die Verwirklichung der Vernunft der Freiheit des Subjekts, d.i. die
Moglichkeit freier Vollziige® — beide sind untrennbar miteinander ver-
bunden.™ Verntinftiges Denken bestehe darin, dass das Bedachte zum ei-
nen einer begrifflichen Plausibilitat und Korrektheit folgt, also verstin-
dig ist, und zum anderen »diese Formen auch bewusst bzw. explizit«'*
vom Denkenden anerkannt und nach eigenem Urteil angewandt wer-
den.** Solche Anerkennung ist nur belastbar und somit nachhaltig gesi-
chert, wenn sie Resultat des Reflexionsprozesses des Einzelnen ist, d.h.
aus der auch rationalen Einsicht erfolgt.’> Die Bedingungen der Aner-
kennung liegen nach Hegel immer nur in intersubjektiven Verhaltnissen
vor, in denen sie als kontingente Richtigkeiten in Praxisformen allgemein
anerkannt und den Einzelnen vermittelt werden.™

Denken nach beiden Aspekten bediirfe einer Entwicklung des Be-
wusstsein des Einzelnen, wie Hegel sie im Entfremdungsprozess disku-
tiert. Denken als Verstand bedarf der Entfremdung von der eigenen Un-
mittelbarkeit und somit der Einsicht, dass die Welt bestimmten Begriffen
und GesetzmafSigkeiten unterliegt, die sich subjektiven Meinungen und
Neigungen entziehen. Solche Entfremdung ist der Zweck theoretischer
Bildung. Theoretische Bildung heifst jedoch nicht, dass sie nur curricu-
lar oder nur theoretisch erworben wird. Vielmehr hebt theoretisch auf

9  Wie etwa im freien Willen oder im freien Handlungen ausgedriickt.

10 Aus dieser Bedingtheit von Freiheit und Vernunft begriindet sich Hegels
Forderung, dass der Staat nicht auf das Gewissen oder, wie er sagt, das
Innere des Einzelnen zugreifen diirfe. Seine Kompetenz erstreckt sich auf
Gesetze, die duflerlich sind, bezieht sich hierbei auf Handlungen, »die
wesentlich nicht ihrer Natur nach Innerliches sondern AufSerliches sind«.
Er bezieht sich also nicht auf sittliche Gebote, sondern auf positive Gesetze.
GW 26,2,S. 974.

11 Pirmin Stekeler-Weithofer (2012): Denken. Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 149.

12 »Die Vernunft klammert alle gegebenen Schemata des blof$ rationalen
Denkens, des gegebenen Unterscheidens und SchliefSens ein.« Stekeler-
Weithofer: Hegels Wissenschaft der Logik, S.109.

13 Vgl. GW 25,2, S. 1110f.

14 So ist das hegelsche Diktum zu verstehen »[w]as vernunftig ist, das ist
wirklich; und was wirklich ist, das ist vernunftig.« TW VII, S. 24. Das
Verniinftige kann es nur in anerkannten Praxisformen normativer Selbst-
und Weltbezugnahmen geben, an denen der Einzelne seine besonderen
Vollziigen orientiert oder ausrichtet. Das Normative und Verniinftige
gibt es so nicht einfach in einem isolierten Raum vereinzelter Individuen,
sondern nur in gemeinschaftlichen Praxisformen, durch die die Einzelnen
auf substantielle Art verbunden sind. Gerade insofern ist der hegelsche
Staat als Institutionalisierung gemeinsamer Formen des Denkens, Urteilens
und Handelns »das an und fiir sich Verniinftige« Ebd. §258, vgl. Stekeler-
Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts.

92

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

das auszubildende Vermogen des Verstandes ab, Gegenstinde in ihrer
besonderen Beschaffenheit zu erfassen und zu unterscheiden, d.i. Be-
griffe zu bilden.™s

Fuir die Vernunft wiederum bedarf es einer zweiten Entfremdung in
Auseinandersetzung mit der Welt und ihren objektiven Strukturen, der
Einsicht der eigenen Bezogenheit auf die Welt, im Folgenden wird dies in
Anlehnung an Pirmin Stekeler » Ent-Fremdung« genannt. Den Zusam-
menhang zwischen sich und den eigenen Vollztigen auf der einen und der
Welt und ihren objektiven BewertungsmafSstiben auf der anderen Seite
zu erkennen, ist Resultat solcher Ent-Fremdung. Sie wird vollzogen im
konkreten Verhiltnis zur Welt und der hierin institutionalisierten inter-
subjektiven Verhiltnisse, also in der Praxis des Lebens als homo socialis
et politicus.*® Die theoretische Bildung des Verstandes wird demnach er-
ganzt durch die praktische Bildung der Vernunft.

3.1.1 Denken

Das entwickelte Denkvermogen des Einzelnen ist nach Hegel ein begrei-
fendes oder auch begriffliches Erkennen.'” Solches begreifendes Erken-
nen unterscheide sich so von anderen Formen menschlicher Wahrneh-
mung, die sich zundchst nur als Perzeption noch in ihrer Unmittelbarkeit
»Gefiihl, Anschauung, [unmittelbarer, A. A.] Vorstellungen «*® sei. Hegels
Begriff solchen begrifflichen Denkens ist vielmehr charakterisiert als sys-
tematisches Denken, nicht nur als »jene natiirliche Eigentiimlichkeit des
Denkens«, die durch »Zufalligkeit, Willkur [...] [und] Besonderheit des
Meinens«* gekennzeichnet sei.

3.1.1.1 Nachdenken

Solches begreifendes Denken beruhe auf der Kenntnis von Begriffen,
der mentalen Vorstellung des Einzelnen von diesen und, darauf beru-
hend, der Unterscheidungsfihigkeit des Einzelnen, was dann das geisti-
ge Operieren, wie etwa deduktives oder induktives Denken, ermogliche.
Im Vollzug des Denkens wiirden jene verstandesmifSigen Fahigkeiten

15 Wie etwa in der beruflichen Bildung. Vgl. TW VII, §197.

16 Vgl. Stekeler-Weithofer: Denken, S. 98.

17 TW VIII, §2. Das Denken hat nach hegelschem Verstindnis auch noch
andere Formen. Es sei abstrakt, aber auch dialektisch und spekulativ. Die
schulische Bildung habe jedoch zunichst nur die abstrakte Form zu ihrem
Zwecke. Vgl. TW IV, S. 412.

18 Ebd.

19 Ebd.,S. g412.

93

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

ausgebildet, die ein selbstandiges Denken erst ermoglichten: die Fahig-
keiten zu abstrahieren, zu vergleichen, zu unterscheiden, und zu reflek-
tieren.>°

Denkfihigkeit als begriffliches Erkennen sei so die Fihigkeit des Ein-
zelnen, von den empirischen Erscheinungen der Gegenstande zu abstra-
hieren und somit »das Zufillige vom Wesentlichen« zu unterscheiden.*
Die Gegenstiande der Welt zeigen sich zwar als empirische Erscheinun-
gen verschiedener Art, unterliegen jedoch Begriffen und Kausalitdten, die
es zu erkennen gilt. Als Gedachtes sind die Gegenstinde der Welt nicht
mehr nur als unmittelbare Anschauungsobjekte bekannt, sondern immer
schon begrifflich vermittelt. Das Denken sei so zu unterscheiden von der
rein unmittelbaren Vorstellung, die die Dinge nur in ihrer dufleren Er-
scheinung, also als konkrete Gegenstinde der nur sinnlichen Wahrneh-
mung, vor sich habe. »Wenn man sagt »Ding« so meint man wohl etwas
Bestimmtes, aber man spricht von etwas Unbestimmtem, da es unser Ge-
danke ist, der ein wirkliches Ding zu dieser Abstraktion eines bloflen Din-
ges macht.«** Als Gedachtes sind die Strukturen und Gegenstiande durch
die Verstandeskrifte der Einzelnen abstrakt erfasst, unterschieden und
reflektiert. Der Denkende wiirde gerade so das Wesentliche oder Inne-
re*3 der betrachteten Gegenstinde begreifen, er wiirde iiber sie »[n]ach-
denken«,** und nur so zur »wahrhaften Beschaffenheit des Gegenstan-
des [...] gelangen«.>s

Denkvermogen in diesem ersten Aspekt bedeute somit die Fahigkeit,
die empirische Welt mit all ihren mannigfaltigen Erscheinungen anhand
von Begriffen zu erfassen und zu kategorisieren. Es bedeute ein Ver-
standnis fur GesetzmafSigkeiten und somit erwartbare Kausalititen und
ermogliche Schlussfolgerungen iiber schematische Regeln und Begriin-
dungen, die jenseits von nur empirischen Erscheinungen gilten. Der Ein-
zelne begreife im Vollzug des Denkens die Gegenstiande als abstrakte

20 Vgl. ebd., S. 333: »In diesen erhilt die Jugend sogleich etwas, das sie
anwenden kann, sowie fortdauernd Stoff, worauf sie es anwenden kann, —
Werkzeuge und Waffen, sich an dem Einzelnen zu versuchen, eine Macht,
mit demselben fertig zu werden.«

21 GW25,2,S. 1111. Siehe auch TW X, §467. Hegels Begriff des » Abstrakten
Denkens« kann aus seiner etymologischen Wortherkunft verstanden
werden. In der Abstraktion wird etwas abgezogen, ausgeschlossen oder
weggelassen. Im hegelschen Begriff des abstrakten Denkens wird zum
einen von den konkreten Gegenstinden abstrahiert. »Lifst man nun die
Bestimmungen von einem Gegenstand in der Vorstellung weg, so heiflt man
dies abstrabieren.« Siehe GW 25,2, S. 1111 oder auch TW IV, S. 208.

22 TWIV,S. 208.

23 Vgl. TW VIII, §21.

24 Ebd.

25 Ebd. Anm.

94

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

oder »allgemeine Vorstellungen«,*¢ nicht als konkrete einzelne Erschei-
nungen, und verstehe ihre Zusammenhinge gerade deshalb, was nach
Hegel die Voraussetzung sei, iiberhaupt Zwecke verfolgen zu konnen.

ZweckmiifSige Ausrichtung eigener Vollziige verlange ein Verstind-
nis fir Zusammenhinge, erwartbare Folgen und die Auswahl der Mit-
tel, die nicht einfach nur willkiirlich gesetzt, sondern auf den Zweck
ausgerichtet sind. Dies gelte sowohl in allen funktionalen wie in nor-
mativen Vollziigen. Nachdenken wiirde in letzterer Kategorie meinen,
sich nach normativen Regeln zu benehmen, sich also etwa moralischer
Pflichten zu erinnern, nach denen der Einzelne seine besonderen Vollzii-
ge richtet.>” Im Denken richten sich die Einzelnen also nach allgemeinen
Gesetzen und Ordnungen unterschiedlicher Art, was ihnen zweckmafSi-
ge oder auch planmafSige Vollziige iiberhaupt ermoglicht. Hierbei miis-
sen sie verschiedene Begriffe kennen, Zusammenhinge herstellen und in
rechter Weise Schlusse ziehen.

Das Denken ist nach diesem Aspekt zentrale Tatigkeit des Verstan-
des und somit rationale Regelbefolgung anhand bekannter Begriffe und
GesetzmafSigkeiten. Es ist vor allem ein Nachdenken und materialisiere
sich in der Fahigkeit rationaler Denkoperationen wie etwa Deduktion,
Induktion, Vergleich und Unterscheidung. Es wird vor allem vollzogen
durch das Lernen von Begriffen, GesetzmafSigkeiten und sonstigen Inhal-
ten theoretischer Wissenschaften. Denken ist so verstandesmafSiger Zu-
griff auf die Welt und ihre Strukturen.

Nach diesem Aspekt habe das Denken eine mittelbare Wirkung, die
sich in der Auswirkung solchen Denkens auf den Denkenden zeige. Die
Relevanz des Denkvermogens erschopfe sich namlich nicht nur darin,
dass die Einzelnen hier ihren Verstand ausbilden, sondern die Einzelnen
wiirden im Gebrauchen ihres Verstandes erkennen, dass ihre Vollziige
objektiven Begriffen und Beurteilungsmafstaben unterligen, die nicht
nur von ihren partikularen Meinungen und Neigungen abhingig sei-
en. Die Denkenden miissten also im Denkprozess von ihren subjektiven
Ansichten zwangslaufig abstrabieren und im Denken erkennen, dass die
Welt nach einer bestimmten Logik von Begriffen und normativen Be-
stimmungen geordnet ist, die, da sie etwa in Wissenschaften reflektiert
und geprift sind, allgemein anerkannt werden.

Das Denken ist also in zweifacher Hinsicht abstrakt. Zum einen abs-
trahiert der Denkende von der dufleren Erscheinungsweise der vielfil-
tigen Phanomene: Er betrachtet nicht die konkreten Gegenstande als
einzelne Gegebenheiten, sondern erkennt die abstrakten Zusammenhin-
ge hinter den Erscheinungen. Zum anderen abstrahiert er im Denken
von seinen eigenen Meinungen und Neigungen: Was einen Gegenstand

26 TWIV,S. 214.
27 Vgl. TW VIII, §21.

95

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

wesentlich ausmacht und welche Zusammenhinge bestehen, obliegt
nicht dem subjektiven Belieben der Einzelnen. Die Gesetzmafigkeiten
sind ihnen als begrifflich (vor-)gegeben.

3.1.1.2 Selbstdenken

Dies habe weiterhin, und dies ist entscheidend, Auswirkung auf das
Selbstverstandnis des Einzelnen, was Voraussetzung verniinftiger Welt-
bezugnahmen sei. Im Denkprozess wiirden sich die Einzelnen als geis-
tige Wesen unmittelbar erfabren, die nicht nur triebhaft reagieren, son-
dern systematisch und somit zweckmifSig denken konnen. In denkenden
Vollziigen wiirde der Einzelne erkennen, dass er weder der sinnlichen
Welt und ihren dufSeren Strukturen noch der eigenen Partikularitit ein-
fach ausgeliefert, sondern durch je eigene Reflexion zu freien Vollziigen
imstande sei. Diese seien deshalb frei, weil sie nicht einfach notwendi-
gen » Wenn-dann«-Prozessen unterliegen, sondern durch den Einzelnen
selbst in denkender Abwigung erschlossen wirden — er erkennte sich
also als Einzelner, der Zugriff auf seine Vollziige habe.

Denken sei somit immer auch ein enges Selbstverhdltnis, denn hier be-
ziehe der Einzelne ganz eigene Vorannahmen ein. Er agiere hier als be-
sonderer Einzelner in bestimmter Weise, im Lichte ganz eigener Moti-
vationen, die er aus selbstgewahlten Lebensentwirfen oder Haltungen
gewinne.*® Er erfahre sich als Denkender, der von seiner Partikularitit,
aber auch von der reinen Anschauung der Gegenstiande abstrahieren und
im Verstandnis der Umstande urteilen und handeln konne. Als solches
Selbst-Wissen meine diese Erfahrung das Wissen um die eigene Konstitu-
tion als geistiges Wesen, das die Moglichkeit der reflektierten Kontrolle
uber das Selbst (con-scientia)?® und eigener Vollziige habe. Daher komme

28 Robert Pippin bezeichnet gerade dieses enge Selbstverhiltnis als den Kern des
Freiheitsbegriffs Hegels und betont, dass es Hegel gerade auf die konkrete
Verwirklichung der Freiheit als der Moglichkeit auch eigene Urteile zu fillen
und daraus eigene Handlungen abzuleiten, ankommt. Robert Pippin (2005):
Die Verwirklichung der Freiheit. Der Idealismus als Diskurs der Moderne.
Frankfurt a.M.: Campus, S. 68: »Frei (...) ist man nicht einfach durch die
richtige Beziehung zum Guten oder durch Besitz des Wissens um das Gute.
Beim Handeln geht es darum, wie ich zum Handeln bewegt werde, und dies
erfordert nicht, dass ich wie jeder andere durch ein allgemeines Begehren
des menschlichen Guten bewegt werde, sondern dass der Handlungsgrund,
der sich aus irgendeiner Uberlegung ergibt, ein Grund fiir mich und nicht
allgemein »fiir irgend jemanden« sein muss.« Eben dies macht also das
Denken zum Selbstdenken und somit zum qualifizierten Vermogen des je
Einzelnen.

29 Vgl. ebd.

96

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

er in Abgrenzung zu Konventionen oder Traditionen der Welt einerseits
und in Abstraktion von den eigenen Neigungen und Trieben andererseits
zu Urteilen und Handlungen, die er als angemessen, anerkennungswiir-
dig oder eben als verniinftig bewerte. Der Einzelne erkenne sich als das
Subjekt dieser Vollziige, er erkenne sich als besonderes Ich, was begriff-
liche Voraussetzung verntinftigen Urteilens und Handelns ist.

Daher besteht das selbststindige Denken nach Hegel nicht darin, nach
eigenem Belieben unsystematisch zu »[r|eflektieren und [r]dsonieren«3°,
sondern in der Fihigkeit, die Werkzeuge des Verstandes angemessen
nach eigenem Urteil und gegebenen Umstinden zu gebrauchen.’' Ei-
gene Gedanken werden so nicht verstanden als das Produzieren unmit-
telbarer Einfille. Sie sind vielmehr Ergebnis eines Analysierens und Re-
flektierens der Sachverhalte durch eigenes systematisches Denken. Das
genuin eigene Denken besteht nach Hegel also im eigenen Vollzug der
Denkprozesse durch den Einzelnen selbst und in der damit einhergehen-
den Einsicht des Denkenden, dass er selbst die Griinde und Prinzipien
seines Denkens bestimmt und ausrichtet.

Das Denken als begreifendes Erkennen ist nach Hegel also nicht nur
einfach ein intellektuelles Vermogen. Es ist zugleich die Voraussetzung
des Selbstverstandnisses des Einzelnen als geistiges Wesen: die Autono-
mie verniinftigen Denkens resultiert aus der Fahigkeit des verstandes-
madfSigen, schematischen Denkens. Hier zeigt Hegel ganz klar, dass jedes
Selbstdenken und somit die freie Selbst- und Weltbezugnahme zunichst
der Ausbildung des Verstandes bedarf. Im Denken als dem Verstehen und
Befolgen von Regelschemata erwerbe der Einzelne gewissermaflen das
Werkzeug, das ihm das Selbstdenken erst erlaube. Zu wissen, wie man
etwas bewerten soll, verlange die Kenntnis um die Beschaffenheit des
zu Bewertenden. Man muss gewissermaflen die Umstinde kennen, ihre
Funktionsweise verstehen und in der Lage sein, erwartbare Konsequen-
zen abzuschitzen. Hierzu muss man rationale Denkoperationen durch-
fithren und hierbei immer Wissen um Begriffe und die Umstidnde haben.
Dies gilt sowohl fiir rein funktionale wie fiir den ganzen Bereich mora-
lisch-ethischer Urteils- und Handlungsvollztige. Solch verstandesmifSiger
Zugriff auf die Urteils- und Handlungsvollziige, der nichts anderes ist
als rationale Abwigung, ist nach Hegel die Bedingung jedes Selbstden-
kens, das als Resultat der praktischen Erfahrung dieser Abwagung und
der Bewertung ihrer Konsequenzen verstanden werden kann. Bedeutet
solches Selbstdenken dann die ganz eigene Begegnung mit zu meistern-
den Situationen, ist solches Wirken als enges Selbstverhiltnis verstanden.

Gerade insofern der je Einzelne die Abwigung anhand eigener geis-
tiger Krifte vollzieht, ist das Gedachte das je eigene. Dabei spielt auch

30 TWIV,S. 332.
31 Vgl. TWIIL S. 363f.

97

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

keine Rolle, dass ihm die Bedingungen dieser Abwigung durchaus du-
Berlich vermittelt sind und er dabei von dufSerlichen Bestimmungen und
Bewertungen beeinflusst ist, was nach Hegel ohnehin immer der Fall ist.
Das je eigene Denken aus all diesen Bedingungen abzuleiten, meint die
Autonomie des Selbstdenkens, wofiir die rationale Bewertung unver-
zichtbar ist.

Der Einzelne muss aber nicht nur die Welt und ihre Praxisformen ken-
nenlernen, sondern auch sich selbst. Er muss nach letzterem Aspekt um die
eigene Identitit, die eigenen Haltungen genauso wissen wie um eigene Fa-
higkeiten und Kompetenzen, bevor er zu der anspruchsvollen Forderung
der Bewertung solcher Bedingungen tibergehen kann. Schon der Prozess
der Annahme von selbsteigenen Haltungen erweist sich als anspruchsvoll,
insofern der Einzelne hier Normen als eigene Richtigkeiten erst anerken-
nen muss, was ihre Kenntnis genauso erfordert wie die Einsicht in ihre
Richtigkeit. Erst die Fahigkeit, gerade solche Reflexion anhand der Ent-
wicklung immer erst potenziell gegebener geistiger Fihigkeiten vorzuneh-
men, qualifiziert das je eigene des Denkens des Einzelnen, das nach Hegel
nicht einfach gegeben ist, sondern entwickelt werden muss.

Im Begriff des Denkens ist also erstens die Kenntnis der Welt und ih-
rer Praxisformen gefordert und zweitens, dass der Einzelne sich selbst
als geistiges Wesen erkennt. Voraussetzung dieser beiden Erkenntnisse ist
die Fahigkeit der Reflexion, d.i. die Moglichkeit, beide Kategorien zum
Gegenstand seines Denkens zu machen, was nach Hegel bedeuten muss,
dass er sich vom Gegenstand dieser Denkvollziige unterscheiden kann.
Der Einzelne soll also sowohl auf sich als auch auf die Welt samt ihren
Strukturen denkend, d. h. begrifflich, zugreifen konnen. Gefordert ist so-
mit die Fihigkeit der Unterscheidung. Solche Unterscheidung, oder die
dargestellte doppelte Abstraktion des Denkens, hat nach Hegel Auswir-
kungen auf das Bewusstsein des Einzelnen — das Bewusstsein verdandert
sich in solchen Denkvollziigen, es wird entfremdet. Diese Denkvollziige
bedeuten eine verdnderte, man konnte auch sagen reflektierte Bezugnah-
men auf sich und die Welt.

3.1.2 Entfremdung

Im Begriff der Entfremdung wird nun durch Hegel diese Verdnderung
des Bewusstseins expliziert. Der mehrstufige Prozess der Entfremdung
ermoglicht die angesprochene Reflexion und somit die Fihigkeit der Un-
terscheidung. Denken und Entfremdung sind aufeinander verwiesen und
bezeichnen hier unterschiedliche Aspekte von Bildung: Denken ist das
in der Bildung erworbene Vermogen, Entfremdung die Bewusstseinsver-
anderung, die jeden Begriff der Bildung von reinem Training oder Sche-
matismus unterscheidet.

98

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE
3.1.2.1 Der Entfremdungsbegriff im Diskurs

Der Begriff der Entfremdung weist zunichst unterschiedliche Bedeu-
tungsaspekte auf. So bezeichnet er zunichst eine

»zielgerichtete Tatigkeit des Fremdmachens oder den Vorgang des
Fremdwerdens, durch die eine Person bzw. eine Sache aus dem Kon-
nex der Nihe, des Eigenen, Heimischen, Gemeinschaftlichen, Vertrau-
ten oder Gewohnten herausgenommen und einem anderwirtigen und
anders ausgerichteten Zusammenhang zugeordnet wird [...].«3*

Fremdwerden kann in diesem Verstandnis sowohl eine heimische Um-
welt, eine Religion in der Beziehung zu Gott, eine Gemeinschaft, eine an-
dere Person oder auch das eigene Sein. Nicht zu tibersehen ist zudem die
Bedeutung der Entfremdung als Entiauf8erung (alienation), die vor allem
in der angelsichsischen Sprachtradition auftritt und auf das Eigentum
bezogen ist. Hier bezeichnet eine Entiuflerung den rechtlichen Ubergang
von Eigentum von einer Person zur anderen. Gemeinsam ist diesen un-
terschiedlichen Bedeutungsaspekten immer eine » Trennung, Entfernung,
[ein] Verschwinden aus oder [eine] Entgegensetzung«33 von zuvor Eige-
nem oder einem Zugehorigem.3+

Philosophische Relevanz gewinnt der Begriff der Entfremdung aus sei-
nem juristisch-okonomischen Bedeutungsaspekt. Als alienatio meint der
Begriff dann nicht nur die EntdufSerung von Eigentum. Er beschreibt die
Entduflerung oder VerdufSerung unmittelbarer, natiirlicher Rechte des
Einzelnen im Sinne einer Ubertragung dieser an einen Souverin. So fin-
det der Begriff Anwendung zunichst in kontraktualistischen Staatstheo-
rien, die das menschliche Zusammenleben in einer Gesellschaft unter der
Bedingung einer konstituierten und institutionalisierten Gemeinschaft
betrachten. So gewinnt der Begriff der alienatio Bedeutung, wo das Ver-
hiltnis zwischen den Rechten der Einzelnen und den Erfordernissen
und Befugnissen der Gesellschaft oder des Staates ausgehandelt wird.s

32 Eberhard Ritz (1972): Entfremdung. In: Joachim Ritter (Hrsg.): Historisches
Worterbuch der Philosophie. Band 2. Basel: Schwabe & Co, Sp. 509.

33 Ebd.

34 Ein weiterer Bedeutungsaspekt ist jene des aliénatio mentis, die gemeinhin
als psychiatrische Pathologie zu verstehen ist. Gemeint ist hier der Verlust
oder die Storung der mentalen Krifte, also eine Geistesstorung. Mehr dazu
ebd., Sp. 510 und auch Richard Schacht (1970): Alienation, Garden City,
NY: Doubleday, S. 2f.

35 Ritz: Entfremdung, Sp. 512f: »Fiir die Herausbildung der — bei Hegel zu-
erst begrifflich fixierten — Problematik der E. in den Begriffen des traditio-
nellen Natur- und Vertragsrechts ist Rousseaus Theorie der «aliénation»
und «aliénation totale» reprisentativ. In genauer Entsprechung zur aristo-
telischen Definition: Aéyw 8¢ dnallotpiwoty §6otv kai paotv (Verduflerung

929

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Staatlichkeit wird hierbei als ein fortgeschrittener Zustand menschli-
chen Daseins betrachtet, in dem, anders als im Naturzustand, ein ent-
wickelter Begriff von Kultur, Gesellschaft und Okonomie vorausgesetzt
wird. Paradigmatisch ist in dieser Anwendung des Begriffs der alienatio
ein Grundproblem jeder Staatlichkeit angesprochen: Inwieweit muss der
Einzelne seine unmittelbaren Rechte im Sinne einer Ubertragung an ei-
nen Souverin verauflern, damit eine institutionalisierte Staatlichkeit die
Rechte aller sichern kann? Wird hierbei auch die Freiheit des Einzelnen
verdufSert oder wird sie vielmehr in eine andere Form iibersetzt und so
sogar gesichert?

3.1.2.1.1 Exkurs: Rousseau und das Problem der aliénation totale

Der Entfremdungsbegriff Jean-Jacques Rousseaus, der den Begriff erst-
malig philosophisch relevant macht, umreifst gerade dieses Verhiltnis
zwischen Einzelnem und Staat und zeigt damit die volle Ambiguitat des
Entfremdungsbegriffs. Zum einen im Diskurs iiber den Ursprung und
die Grundlagen der Ungleichbeit unter den Menschen>® und im Emile,”
zum anderen im Contrat Social’® fuhrt Rousseau zwei Entfremdungs-
begriffe auf, die paradigmatisch zeigen, dass der Entfremdungsbegriff
als negative Selbstentfremdung und als aliénation totale eine Spannung
zwischen dem Selbst des Einzelnen und seiner gesellschaftlichen Welt an-
spricht. Anders und mit Rousseau gesprochen, fragt der Entfremdungs-
begriff also nach der Moglichkeit eines Dasein als Mensch oder als Biir-
ger,? das er sowohl im Emiile als auch im zweiten Diskurs als einander
ausschlieSende Daseinsformen ansieht.

heif$t geben oder verkaufen) bestimmt er «aliéner» als «donner ou vendre»,
um polemisch gegen Grotius am MafSstab des gerechten und gewinnbrin-
genden Tausches die Konstruktion des Unterwerfungsvertrages der Entiu-
ferung natirlicher Freiheitsrechte zu unterlaufen. Der Begriff der «tota-
len Entduferung», die im Gesellschaftsvertrag vollzogen wird («ganzliche
Entduflerung jedes Gesellschaftsgliedes mit allen seinen Rechten an die Ge-
samtheit», «Entduflerung ohne Vorbehalt») formuliert paradox das Pro-
blem der politischen Institution als das der Aufgabe natiirlicher Freiheit
und der Konstitution einer ihr dquivalenten Freiheit eines gleichen und ge-
sicherten Rechts aller.«

36 Rousseau: Zweiter Diskurs.

37 Jean Jacques Rousseau (2003): Emile oder iiber die Erziehung. Paderborn:
Brill Schoningh.

38 Jean-Jacques Rousseau (1977): Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien
des Staatsrechts. Paderborn: Schoningh.

39 Vgl. Robert Spaemann (2008): Rousseau — Mensch oder Biirger. Das Dilemma
der Moderne. Stuttgart: Klett-Cotta.

I00

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

Sowohl in den Ausfithrungen zur Erziehung der Figur des Emile als
auch in seiner Staatskonzeption steht die Freiheit des Menschen im Zen-
trum des Denkens Rousseaus. Die Freiheit zeichne den Menschen we-
sentlich aus, weder darf noch kann der Mensch deshalb auf diese ver-
zichten.* Worin diese existentielle Freiheit des Menschen besteht, zeigt
Rousseau vor allem im zweiten Diskurs: In der Unabhingigkeit vom
Willen anderer. Die Freiheit zeige sich in der »Ubereinstimmung mit
sich selber«#! gerade darin, dass der Mensch sich selbst gehorche, sei-
nem sentiment folge. Dieser rousseausche Begriff darf jedoch nicht nur
als reines Gefiihl verstanden werden. Es meint vielmehr eine innere Ge-
wissheit des Menschen, aus der heraus er in der Lage ist, nach eigenen
Uberzeugungen zu handeln, und spricht damit auch normative Haltun-
gen an.+* Dieses sentiment durfe nach Rousseau jedoch nicht etwa von
aufSen vermittelt sein, sondern gehe aus dem unmittelbaren Selbst des
Einzelnen hervor. In dieser Unmittelbarkeit zeigt es sich in der Figur des
Emile als sentiment de la nature, das er in seiner isolierten Existenz hat,
und im Dasein als Citoyen als sentiment de la sociabilité, das sich infol-
ge seiner aliénation totale einstellt. So konnen beide aus diesem unmittel-
baren Gefuhl jener Zerrissenheit und Unfreiheit entgehen, der der Bour-
geois des état civil unterworfen ist.

Der Mensch ist im état civil nicht mehr bei sich, sondern sieht sich
nur noch aus der Perspektive der Anderen. Er ist unfrei, weil er sich nur
noch in Relation zu anderen weifs, sich iiber deren Urteil definiert und
so nur noch in den anderen existiert. Die Gesellschaft fordere eine sol-
che Ausrichtung des eigenen Seins, weil sie der Schauplatz des Kamp-
fes um »Macht und Reputation«# sei und der Einzelne im Konkur-
renzkampf um diese Giiter bestehen miisse. Er sei hierbei getrieben von
seiner amour propre, die als inneres Verlangen nach der Anerkennung
der anderen zu verstehen sei und aus seiner dufSeren Abhingigkeit von
den anderen resultiere.* So werde der Mensch zu einem »artifiziellen«
Wesen mit »kiinstlichen Leidenschaften«,+ die ihren Ursprung nicht in

40 Vgl., beispielsweise Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien des
Staatsrechts, Buch 1, Kapitel 4, S. 66—71.

41 Spaemann: Rousseau — Mensch oder Biirger, S. 23.

42 Vgl. Petersen: Subjektivitit und Politik.

43 Rousseau: Zweiter Diskurs, S. 269. Macht und Reputation seien Produkte
der Ungleichheit, die im gesellschaftlichen Zustand erstrebenswert wiren.
Zum konkreten Zusammenhang der menschlichen Entwicklung und der
biirgerlichen Gesellschaft sieche Rousseau, ebd., S. 271: »Es geniigt mir,
bewiesen zu haben, daf§ dies nicht der urspriinglichen Zustand des Menschen
ist und daf es allein der Geist der Gesellschaft ist und die Ungleichheit, welche
sie gebiert, die alle unsere natiirlichen Neigungen so verandern und entstellen. «

44 Vgl.: Petersen: Subjektivitdt und Politik, S. 45.

45 Rousseau: Zweiter Diskurs, S. 267.

I0I

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

den Einzelnen, sondern in der Gesellschaft hitten. Der gesellschaftliche
Mensch des zweiten Diskurses ist nach Rousseau nicht mehr er selbst,
er kennt sich nicht mehr und zeigt sich als Spielball der Gesellschaft und
ihrer Akteure, deren Heteronomie er somit unterworfen ist — was seine
Selbstentfremdung ausmacht.+

Diese fiir Rousseau negative Entwicklung hiangt stark mit den gesell-
schaftlichen Lebensumstinden zusammen, die die Rolle des Menschen
und seine gesellschaftlichen Beziehungen maf$geblich bestimmen. Vor al-
lem das Tauschverbdlinis um die privaten Zwecke zwischen den Men-
schen in gesellschaftlichen Kontexten fihre dazu, dass die Menschen
voneinander abhingen, ihr wahres Wesen voreinander verbergen miis-
sen, um ihr egoistisches Eigeninteresse zu erreichen. So hitten sie kein
gemeinsames Interesse mehr und entfremdeten sich, auch voneinander.
Die Verfolgung ihrer volontés particulieres mache so den état civil zu ei-
ner Sphire des Scheins. Die Bourgeois seien nicht, was sie vorgdben zu
sein. Sie handelten aus einem reflektierten Kalkiil heraus, um ihre ganz
privaten Zwecke zu erreichen, und verloren die fiir Rousseau so wich-
tige Unmittelbarkeit in ihrem Selbst- und Weltbezug. »Das Tauschprin-
zip ist [so] das Prinzip der Entfremdung [...]«,* weil es in ihm vor allem
um die Besorgung der volonté particuliere gehe. Der Bourgeois sei hier-
bei zerrissen zwischen seinen natiirlichen Neigungen und den sozialen
Pflichten, die er gegen die kiinstliche Gesellschaft habe. Wie Robert Spae-
mann hellsichtig erkennt, hat der Bourgeois somit nicht das Problem,
dass er nicht mehr homme naturel sei, »sondern er sei zu natiirlich, um
noch Citoyen sein zu konnen. «48

Das Problem des Bourgeois ist also, dass er nicht voll und ganz Biirger
ist. Er gibt hier nur vor, sich ganz dem ézat civil zu iibergeben und sei-
ne eigenen Neigungen dem allgemeinen Zweck zu opfern — er spielt hier
nur eine dufere Rolle. Dies tut er somit aus seiner Selbstsucht heraus,
aus dem Drang nach Anerkennung der anderen, nicht aus dem unmit-
telbaren sentiment de la sociabilité, das der Citoyen des Contrat Social

46 Vgl. Rousseau: Zweiter Diskurs, S. 195ff. Solche Selbstentfremdung hangt
nach Rousseau mit der Konstitution des Eigentums zusammen. Durch das
Eigentum wiirden sich die Menschen zu habgierigen Wesen wandeln, die vor
allem nach Macht strebten. Es scheine einen stetigen Kampf der Individuen
um Eigentum und Macht zu geben, was zu Deprivation fiithre. Mitgefiihl
und Giite wiirden so verschwinden.

47 Spaemann: Rousseau — Mensch oder Biirger, S. 76. Man konnte hier
durchaus Parallelen ziehen zum Entfremdungsbegriff Karl Marx, der
Entfremdung vor allem als Verhaltnislosigkeit versteht. Zum letzteren
sieche mehr in Joachim Israel (1985): Der Begriff der Entfremdung. Zur
Verdinglichung des Menschen in der biirokratischen Gesellschaft. Reinbek:
Rowohlt.

48 Spaemann: Rousseau — Mensch oder Biirger, S. 76.

I02

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

hat. Kurzum: Das Problem des Bourgeois ist, dass seine Entfremdung
nicht weit genug reicht. So kann Rousseau fordern, dass man entweder
ganz sich selbst oder ganz dem Staat gehort. In der Auffassung, dass die
negative Selbstentfremdung des Bourgeois vor allem aus diesem Kampf
um die volontés particulieres, den jeder fir sich kimpfen muss, resultiert,
eliminiert Rousseau dieses Ubel im Contrat Social. Die volonté particu-
liere findet so in dieser Staatskonzeption nicht nur keine institutionelle
Stellung, sie zu verfolgen wiirde nach Rousseau den Staat vernichten. So
wird es zur unmittelbaren moralischen Pflicht des Citoyen, seinen wirk-
lich wahren Willen in der volonté générale zu verfolgen.

Dieser korrumpierenden Entfremdung sollen Emile und der Citoyen
des Contrat Social entgehen. Wihrend das Mittel des Emile die soziale
Isolation ist, hat der Citoyen diese Moglichkeit nicht. Ihm bleibt nur die
aliénation totale, um der Unfreiheit des Bourgeois zu entgehen. Wih-
rend der gesellschaftliche Mensch des zweiten Diskurs also noch ver-
dorben, schlecht und unfrei ist, muss der Burger des Contrat Social die-
se Schlechtheit iiberwinden, er muss sein moralisches Dasein und seine
Freiheit als Mensch wiederempfangen und so sein natiirliches Dasein
im gesellschaftlichen Miteinander auf eine hohere Stufe erheben.+ Der
Citoyen des Contrat Social ist so gewissermaflen eine gesellschaftliche
Wiederkehr des homme naturel, der immer schon weifs, was er will, und
dies in der volonté générale findet, aber in einer transformierten hohe-
ren gesellschaftlichen Daseinsform,s° die er durch die aliénation tota-
le gewonnen hat.

Die aliénation totale als Ausgangspunkt des Gesellschaftsvertrages,
die fordert, dass sich »jeder ganz uibereignet«,’" verlangt so nicht nur
die Aufgabe der natiirlichen Freiheit. Entgegen der tiblichen Rezeptions-
geschichte des Entfremdungsbegriffs ist die aliénation totale bei Rous-
seau nicht nur im juristisch-6konomischen Bedeutungsaspekt gefordert.
Mit ihr geht vor allem zwingend einher, dass die Menschen sich ein voll-
kommen neues, moralisch integres Sein geben. Das Dasein als Biirger
verlangt also nicht nur »die vollstindige Uberduflerung eines jeden Mit-
glieds mit all seinen Rechten an die Gemeinschaft.«5* Die aliénation to-
tale ist so weitreichend, dass die sentiments de la nature zu sentiments de

49 Vgl. Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag, Buch I, Kap. 8, S. 78f. Diese Ver-
wandlung hat ein mystisches Moment, insofern der Citoyen sie gewisser-
mafSen empfingt, sich verwandelt. Diese Entfremdung hat, cum grano salis,
ein theologisches Motiv.

so Vgl Petersen: Subjektivitit und Politik.

51 Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag, Buch I, Kap.6, S. 73. Siehe hierzu auch
die einschligige Ubersetzung dieser Forderung von Hans Brockard, dass
»jeder sich voll und ganz gibt [...].« Jean-Jacques Rousseau (2011): Vom
Gesellschaftsvertrag, Stuttgart: Reclam, S.18.

52 Rousseau (1977): Vom Gesellschaftsvertrag., Buch 1, Kap. 8, S. 73.

103

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

la sociabilité werden. Rousseau fordert so mit der aliénation totale, dass
Biirgersein das neue »natiirliche« Selbst des Einzelnen ist, das durchaus
auch durch eine unmittelbare emotionale Bindung der Biirger an das
Gemeinwesen getragen ist, das sich nicht etwa erst entwickelt, sondern
als Moment der Verwandlung verstanden wird. Biirgersein wird so zum
existentiellen Sein des Einzelnen. Die Bindung des Citoyens an sein Ge-
meinwesen ist fiir Rousseau somit wesentlich unmittelbares Gefiithl oder
eben das unmittelbare Selbstgefiihl des Citoyens, das sich in der Uber-
einstimmung mit dem Gemeinwillen zeigt.s3

Mit dieser Uberduferung geht zwingend einher, dass auch jeder die
Wahrheit der volonté générale anerkennt, sich also mit ihr identifiziert
und diesen allgemeinen Willen als seinen eigenen Willen versteht. Die
volonté générale ist damit nicht ein fremder Wille, den die Biirger in
der Gesellschaft tibernehmen sollen. Er ist ihr eigener wabrer Wille, der
sich in allgemeinen Gesetzen zeigt. Die Spannung zwischen Fremd- und
Selbstbestimmung ist in dieser Identifikation von allgemeinem und in-
dividuellem Willen aufgelost, da der Wille des Gemeinwesens und jener
des Citoyens identisch sind.

Die aliénation totale des Citoyens unterscheidet sich so wesentlich von
der Selbstentfremdung des homme sociable. Sie fiihrt nicht etwa zu einer
Deformierung des Menschen. Vielmehr wird der Einzelne durch sie ganz
zu sich selbst und sie ermoglicht ihm eine ganz neue und allgemeine Aus-
richtung seines Selbstgefuhls, gerade durch die Mitgliedschaft in einem
politischen Gemeinwesen. Mit der Entfremdung des Einzelnen durch den
Gesellschaftsvertrag geht also »[d]ie natiirliche Unabhingigkeit des soli-
tiren Individuums im Naturzustand [...] iiber in die Freiheit unter selbst-
gegebenen Gesetzen der volonté générale.«5+ »Sichselbstgleichheit« des
Citoyens als das Gegenteil der Zerrissenheit des Bourgeois bedeutet in
dieser Deutung also voll und ganz, d. h. mit der ganzen Existenz, entwe-
der natiirliches oder eben politisches Subjekt zu sein. Sichselbstgleich-
heit fordert so die Aufthebung der Differenz zwischen Mensch und Staat,
das heifSt die Aufhebung der Spannung zwischen dem natiirlichen und

53 Vgl. ebd., Buch 4, Kap 8, S. 195-207. Diese Forderung zeigt sich gerade
darin, dass das Kapitel zur biirgerlichen Religion im Contrat Social vor
allem als eine Polemik gegen das Christentum gelesen werden kann.
Gerade das Christentum wiirde verhindern, dass es solch eine unmittelbare
Entsprechung von Staat und Biirger geben konnte, weil es eine gewissen
Distanz des Christen zum irdischen Leben fordere. Rousseau scheint hier
der Forderung Augustinus zu widersprechen, der fordert der irdische Staat
soll vom Biirger des Gottesstaates »die irdischen und zeitlichen Dinge
wie ein Fremdling« zu gebrauchen. Aurelius Augustinus (1979): Vom
Gottesstaat, Band 2, Buch XIX, hrsg. von Carl Johann Perl, Paderborn:
Schoéningh.

54 Schacht: Alienation, S. 2f.

104

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

dem politischen Menschen und somit zwischen seiner volonté particu-
liere und der volonté générale.

Rousseau erkennt zunichst zu Recht, dass diese Identifikation mit
der volonté générale eine neue Ausrichtung des Selbst des Einzelnen for-
dert. Der Citoyen handelt in diesem Zustand nach Grundsitzen, zu de-
nen er sich selbst verpflichtet hat — er hat sie also zu seinem sentiment
gemacht.ss

»Seine Fahigkeiten entwickeln sich, seine Ideen erweitern sich, seine Ge-
fithle ldutern sich und seine ganze Seele erhebt sich zu solcher Hohe, dafd
er — den Augenblick preisen miifite, der ihn fir immer erldst und aus
einem dummen beschrinkten Tier zu einem intelligenten Wesen und zu
einem Menschen gemacht hat. «5¢

Der Citoyen dndert also mit der Einwilligung in den Gesellschaftsver-
trag sein ganzes Sein. Seine sentiments zeigen sich als seine unmittelba-
ren » Gemeinschaftsgefiible«s7 oder biirgerlichen Haltungen zu seinem
Gemeinwesen, mit dem er uneingeschrinkt identifiziert ist.

3.1.2.1.2 Rousseau und die feblende Differenz

Rousseau nimmt in seinen Darlegungen zum état civil und zum Cont-
rat Social durchaus Momente moderner Staatlichkeit in den Blick. Er
erkennt zum einen richtigerweise, dass die soziale Integration eine ent-
fremdende Wirkung auf den Einzelnen haben kann. Die Gewohnung an
dulSere Strukturen,s® die Notwendigkeit, sich aus der Perspektive der An-
deren zu sehen und das Streben nach neuen Kategorien wie Macht und
Anerkennung unterscheiden sich wesentlich von einem nur natiirlichen
Dasein. Ein solches gesellschaftliches Leben erfordert eine gewisse An-
passung an die Welt und ihre Strukturen.

Staatlichkeit, wie sie Rousseau versteht, hat aufSerdem insofern mo-
derne Elemente, als sie mehr ist als eine Institution zum Schutz von Le-
ben und Eigentum im Tausch gegen Gehorsam. Rousseau versteht den
Staat als Form ethischen Zusammenlebens. Ahnlich wie Hegel nach ihm,
erkennt er so, dass der Staat der Gesinnung der Biirger bedarf. Er er-
kennt, dass diese Lebensweise eine bestimmte Ausrichtung des Selbst der

55 Vgl., Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag, Buch I, Kap. 8, S. 73: »Dieser
Ubergang vom Naturzustand zum biirgerlichen Stand erzeugt im Menschen
eine sehr bemerkenswerte Veranderung, weil dadurch in seinem Verhalten
die Gerechtigkeit an die Stelle des Instinkts tritt und seinen Handlungen die
Sittlichkeit verliehen wird, die ihnen zuvor mangelte. «

56 Ebd., Buch 1,Kap. 9, S. 79.

57 Ebd., Buch 4, Kap. 8, S. 206. Hervorhebung von A. A.

58 Vgl. TW VII, §268, aber auch TW IV, S. 348.

105

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Einzelnen und somit bestimmter Haltungen bedarf und, dass der erst
gesellschaftliche Status des Bourgeois noch nicht ausreicht, um Citoyen
sein zu sein und fordert gerade daher die aliénation totale.

Dennoch zeigt der rousseausche Entfremdungsbegriff eine Struktur,
die das Dilemma zwischen einer Existenz als Biirger und als Mensch
aufzeigt. Es stellt sich namlich die Frage nach dem Verhiltnis zwischen
dem Einzelnen als Individuum und seiner staatsbiirgerlichen Rolle. Mit
Rousseaus Begriff der aliénation totale wird diese Frage nicht ausrei-
chend erortert. Die Rolle als Citoyen ist sein ganzes Sein, gerade hie-
rin zeichnet er sich gegeniiber dem Bourgeois des ézat civil aus. Gera-
de deshalb erkennt er die volonté générale uneingeschrankt an - sie ist
sein besonderer Wille. Diese Anerkennung aber, so muss an dieser Stel-
le konstatiert werden, ist im Contrat Social durch die begriffliche Aus-
l6schung der volonté particuliere erkauft.

Diese volonté particuliere macht Rousseau verantwortlich fiir die Un-
freiheit des Bourgeois und erkennt nicht, dass die freie Anerkennung der
volonté générale nur gegeben sein kann, wenn auch die volonté parti-
culiere realisiert ist. Die volonté générale kann ihre Stellung als wahrer
und vor allem freier Wille der Citoyens namlich nur erhalten, wenn sie
bewusst und selbsteigen von den Biirgern angenommen wird. Das be-
deutet weiter, dass die volonté générale nur dann nicht zum Instrument
der staatlichen Kontrolle wird, wenn ihr die volonté particuliére als an-
erkannte und gesicherte Moglichkeit entgegengestellt ist.>> Anders ge-
sagt: In der freien Ubernahme der volonté générale muss der Biirger
immer auch die Moglichkeit haben, seiner volonté particuliere zu gehor-
chen und diese zu verfolgen. Er muss also selbst die Notwendigkeit der
Anerkennung des Gemeinwillens erkennen und ihn zu seinem eigenen
Zweck machen. Gerade in dieser Bewegung des besonderen Willens zu
einem allgemeinen Willen realisiert sich die Freiheit des Einzelnen; und
nur in dieser besonderen Freiheit kann der Staat, der Gemeinwesen sein

59 So stellt sich weiter die Frage, ob die réligion civile, die das sentiment der
sociabilité fordert, nicht zu einem Instrument der Gesinnungskontrolle
wird, wenn die volonté particuliere nicht bestehen bleibt. Die biirgerlichen
Glaubensbekenntnisse gewinnen so ihre Giiltigkeit nicht nur durch die
entwickelte Anerkennung der Einzelnen, firr die die Partikularinteressen
konstitutiv sind, sondern gegebenenfalls auch durch staatliche Zwangs-
mafinahmen, die dann dadurch legitimiert werden, dass sie zum Zwang
des Staates zur Freiheit erklirt werden. Siehe dazu Rousseau: Vom Gesell-
schaftsvertrag, Buch 1, Kap. 7, S. 77: »Damit dieser Gesellschaftsvertrag
keine leere Form bleibe, mufs er stillschweigend folgende Verpflichtung
beinhalten, die den andern Verpflichtungen allein Gewicht verleiht: Wer dem
Gemeinwillen den Gehorsam verweigert, mufs durch den ganzen Korper
dazu gezwungen werden. Das heif$t nicht anderes, als daf§ man ihn dazu
zwingt, frei zu sein. «

106

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

will, seine Legitimation und Wirklichkeit sichern — eben dies ist zentrales
Moment jedes modernen, freiheitlichen Staates, ohne den das Verfolgen
der volonté générale nur als Anpassung an ein Ideal eines Gemeinwesens
verstanden werden muss. Die allgemeine Anerkennung der volonté gé-
nérale muss also auf der Realisierung der Partikularinteressen griinden.
Staat und Biirger konnen so nur in einem freiheitlichen Verhiltnis zuein-
anderstehen, wenn die Spannung zwischen volonté générale und volonté
particuliere bestehen bleibt und nur vom Biirger selbst aufgehoben wird.
Anders gesagt: Nur dasjenige Verhiltnis zwischen volonté générale und
volonté particuliere, das beide Kategorien sichert, kann Grundlage ver-
wirklichter Freiheit sein.

Diese mangelnde Reflexion des Verhiltnisses zwischen volonté parti-
culiere und volonté générale ergibt sich aus Rousseaus problematischem
Begriff der Subjektivitit des Burgers, die sich durch die aliénation totale
als seine neue Natur einstellt und durch das sentiment de la sociabilité
vermittelt ist. Die diesem sentiment inhirente Idee der Unmittelbarkeit,
die im Zentrum der Anthropologie Rousseau steht und die Freiheit des
Menschen ausmacht, zeigt sich hier als begrifflich besonders problema-
tisch, insofern sie keine Entwicklung sein darf und sich somit der begriff-
liche Erorterung des Prozesses der Einsicht in die Anerkennungswiirdig-
keit des Gemeinwillens verschliefst.®® So muss die aliénation totale nach

6o Dies ist gewissermaflen auch die Problematik gegenwirtiger Entfrem-
dungsbegriffe, wie etwa bei Rahel Jaeggi oder Axel Honneth, die durchaus
Parallelen zur rousseauschen Bewertung der Selbstentfremdung zeigen. Die
Annahme einer Authentizitit durch diese Autoren, die sich durchaus als
unmittelbares Selbst zu zeigen scheint, verhindert die Einsicht in die Relevanz
einer solchen Entfremdung fiir die Entwicklung des Bewusstseins als Citoyen.
Diese Auseinandersetzungen um den Entfremdungsbegriff zeichnen sich
vor allem in der Forderung aus, im Einklang mit sich selbst zu handeln.
Autonomie zeigt sich hier als Sichselbstgleichbeit, als Authentizitdt, die vor
allem nach Honneth ganz in der Tradition Rousseaus und Marx durch das
AufSere, also durch die Welt gestort wird. Das Selbst scheint nach Honneth
also etwas zu sein, das in keiner Weise mit der Welt in Berithrung kommen
darf. Es darf nicht instrumentalisiert, oder mit Marx gesprochen, verdinglicht
werden. Passiert dies, sei Selbstentfremdung und Selbstverlust die Folge. Es
kann also kein Selbst geben, das authentisch ist, wenn es zugleich von der
Welt als vorteilhaft gesehen wird. Authentisch ist also einer, dessen Selbst
nicht in irgendeiner Weise durch ein AufSen geprigt oder gestort ist. Diese
beiden Autoren gegenwirtiger Entfremdungsdiskurse sehen jedoch zu Recht,
dass die reine Selbstentfremdung noch kein selbstkontrolliertes Dasein als
Citoyen erlaubt. Selbstentfremdung zeigt sich in diesem Stadium zunichst als
Verhaltnislosigkeit, die auch Marx mit Recht gesehen hatte. Vgl., Rahel Jaeggi
(2003): Entfremdung. Zur Aktualitit eines sozialphilosophischen Problems.
Frankfurt a. M.: Campus. Siehe auch etwa Axel Honneth (2021): Das Ich im
Wir. Studien zur Anerkennungstheorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

107

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Rousseau ein Momentum sein, das sich geradezu mystisch im Bewusst-
sein der Biirger durch die Einwilligung in den Gesellschaftsvertrag ein-
stellt. Rousseaus Begriff der aliénation totale bleibt so zu abstrakt und
somit unterbelichtet, weil er nicht erlautern kann, wie sich solch eine
Verinderung des sentiment oder des Bewusstseins entwickelt. Anders ge-
sagt, bleibt in diesem Begriff offen, warum solch eine Bewusstseinsverin-
derung vom Einzelnen vollzogen werden sollte oder worin der Mehrwert
der Anerkennung der volonté générale liegt. So muss man schliefSen, dass
Rousseaus Verherrlichung der Unmittelbarkeit nicht nur eine begriffli-
che Bestimmung des Bewusstseins des Citoyen verunmoglicht, sondern
zudem verhindert, dass der Staat Rousseaus die Freiheit zu seinem Prin-
zip hat, was sich gerade in der freien Ubernahme seiner Prinzipien durch
die Einzelnen zeigen miisste.

Trotz dieser recht weitreichenden Kritik zeigt Rousseau in seinen Ent-
fremdungsbegriffen wesentliche Bedeutungsaspekte dieses Begriffes. Er
sieht zu Recht, dass das Dasein in Gesellschaft und Staat das Bewusstsein
des Einzelnen verandert. Der Einzelne sowohl als Bourgeois als auch als
Citoyen muss sich samt seiner Vollztige nach einem AufSen ausrichten.
Dies kann, wie Rousseau richtig sieht, durchaus die Auswirkung haben,
dass das Selbstverhiltnis des Einzelnen verloren geht und er sein Selbst-
geftihl nur noch aus der Abhingigkeit zu dufleren Verhiltnissen schopft.
Rousseau sieht aber auch gerade im Begriff der aliénation totale, dass
Entfremdung im Sinne einer Veranderung des Bewusstseins zum Citoyen,
der um seine Freiheit weifd und diese im Staat realisiert sieht, des Staa-
tes als Sphire gemeinsamen Willens der Biirger bedarf, der diese Freiheit
ermoglicht. Die begriffliche Leerstelle zeigt sich hier jedoch in der man-
gelnden Erorterung gerade dieser Bewusstseinsveranderung.

3.1.2.2 Hegel: Die Entfremdung als mehrstufiger Prozess

Vor diesem Hintergrund der rousseauschen Entfremdungsbegriffe eror-
tert Hegel den Begriff der Entfremdung als einen mebrstufigen Prozess der
Entwicklung des Selbstbewusstseins, d.i. der Status der denkenden und
somit reflektierten Selbst- und Weltbezugnahme.®* In diesem Verstiand-

61 Fur die folgende Explikation des Entfremdungsbegriffes wird vor allem auf
die Phanomenologie des Geistes (TW III), Teil VI, Abschnitt B »Der sich
entfremdete Geist; Die Bildung« zuriickgegriffen. Gewiss hat die gesamte
Phinomenologie den Begriff des Selbstbewusstseins zu ihrem Gegenstande.
Da es hier aber darauf ankommt, den Begriff der Entfremdung in seinen
verschiedenen Momenten zu erfassen, werden keine weiteren Abschnitte
einbezogen. Da der Text in seiner Komplexitit in Inhalt und Sprache
nicht ohne weiteres zuginglich ist, wird hier wenig direkt zitiert. Vielmehr
greift die Ausarbeitung auf den dialogischen Kommentar von Pirmin

108

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

nis des Entfremdungsbegriffes erkennt Hegel nicht nur, dass Bildung im-
mer auch die Moglichkeit einer von sich selbst abstrahierenden Refle-
xion eroffnen muss, sondern zugleich, dass die umgebende Welt hierbei
eine entscheidende Rolle spielt. Die hegelsche Entfremdung als Prozess
fokussiert dann gerade jenes Moment, das schon Rousseau erkannt hat-
te: Die Welt hat eine entfremdende Wirkung auf uns. Wir verlieren uns
in ihr gewissermafSen, gewinnen eine Existenz auch fiir andere. Sie ist
uns nicht nur fremd, sie birgt auch die Gefahr, dass wir kein Selbstver-
hiltnis mehr haben und uns nur noch »mit den Augen der Anderen« se-
hen. Auch Hegel erkennt diese Gefahr durchaus, sieht aber gerade hier-
in produktives Potenzial fiir das Selbstverstindnis des Einzelnen. Gerade
durch diese Entfremdung erkenne sich der Einzelne nimlich als von der
Welt unterschieden, gewissermafSen als exklusives Ich, das nicht nur ein
anderes ist als die Welt, sondern eben auch als die anderen Einzelnen.
Hegel stellt aber gerade den Einzelnen in dieser ersten Entfremdung vor
die Herausforderung, diese fremde Welt kennenzulernen, sich diese an-
zueignen — er bleibt also bei der ersten rousseauschen Entfremdung nicht
stehen. Hegels Begriff der Entfremdung findet den Weg zur »Ent-Frem-
dung«®* oder der »aufgehobenen Entfremdung«® nicht in der Passivitit
des Einzelnen gegenuber einer Welt, die destruktive Tendenzen hat. Er
entwickelt diesen Prozess vielmehr als aktive reflektierte Aneignung die-
ser durch den gebildeten Einzelnen. Diesem Anspruch an den Einzelnen
setzt Hegel eine institutionelle Welt gegentiber, die solche reflektierte An-
eignung ihrer Praxisformen durch den Einzelnen fordert und die Bedin-
gungen dieser Reflexion im Status als Person’ gerade deshalb rechtlich
und institutionell erlauben und beférdern muss.

Stekeler-Weithofer zuriick, der den hegelschen Primirtext in Textabschnitten
»lbersetzt«. Vgl. Pirmin Stekeler-Weithofer (2014): Hegels Phdnomenologie
des Geistes. Ein dialogischer Kommentar, Bd. 2, Hamburg: Meiner.

62 Stekeler-Weithofer: Hegels Phanomenologie des Geistes, Band 2, S. 271.

63 Ebd., S. 264. Im Folgenden werden diese Begriffe der Deutung Stekelers
entlehnt.

64 Der Begriff der Person wird im hegelschen Sinne der substantiellen Person
(vgl. etwa TW VII, §264) verwendet. Hierzu siehe Stekeler-Weithofer,
Hegels Grundlinien der Philosopbie des Rechts, S. 49: »Hegels Ausdruck
»substantielle Person« bedeutet, dass die personalen Kompetenzen nach-
haltig sind und sich von einer bloff momentanen Willkiir ebenso wie von
blofS verhaltensformigen Dispositionen unterscheiden. « Zuvor heifit es ebd.,
S. 49: »Dabei tibersetze ich das Ich an sich als Person. Das Ich fiir sich hier
und jetzt ist das Subjekt. Das Ich fir sich in seinem ganzen Leben ist das
Individuum. Das Wort »Subjekt« steht also firr das empirische Fiirsichsein
des Ich im Vollzug hier und jetzt. Das Ich in seinem Leben von der Geburt bis
zum Tod ist das lebende Individuum. Dessen Identitit ist mit dem Leben des
Leibes, den man nicht teilen kann, logisch, d.h. materialbegrifflich, immer

109

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Solcher Begriff der Entfremdung hat nun zwei Bedingungen. Zum ei-
nen wird das Bewusstsein des Einzelnen gerade in seiner Rolle als Cizo-
yen,*s zu der die Entfremdung fiihren soll, nicht etwa als unmittelbarer
Status verstanden, der in irgendeiner Weise natiirlich gegeben ist. Zum
anderen steht der Einzelne in diesem Prozess nicht einer fremden Welt
einfach antagonistisch gegeniiber. Vielmehr stehen sich Welt und Ein-
zelne in einem Verhiltnis gegeniiber, das gerade deshalb durch die Ent-
fremdung verdandert wird, da die Einzelnen als geistige Wesen verstanden
werden, die tiber Verstand und Vernunft verfiigen und gerade deshalb
denkend ihre Selbst- und Weltverhiltnisse verandern konnen.

Im hegelschen Entfremdungsprozess steht der Einzelne so in einem
zweifachen Spannungsverhaltnis: zum einen zu seinem unmittelbaren
Bewusstsein und zum anderen zur Welt mit ihren objektiven Strukturen.
Diese Spannungsverhiltnisse sind durchaus konflikthaft. Der Einzelne
verliert sein bisheriges Wesen, muss sich von seinen Neigungen und Be-
gierden entfremden. Ebenso bewegt er sich in einer fremden Welt. Von
dieser muss er sich als unterschieden betrachten, darf also nicht vollends
in ihr aufgehen, soll zugleich aber ihre Praxisformen tibernehmen. Die
Pointe des hegelschen Entfremdungsbegriffes ist aber, dass gerade in der
Erhaltung dieser beiden Spannungsverbilinisse eine Ent-Fremdung mog-
lich ist,% d.h. eine Versohnung des Einzelnen sowohl mit sich als auch

schon mitgegeben. Wo Hegel vom Ich an und fiir sich spricht, spreche ich
von vornherein reflexionslogisch von mir als einem personalen Subjekt.«
Stekelers Personenbegriff umfasst den Biirger mit all seinen substantiellen
Haltungen und Urteilen, die er aus seinem Dasein in einem sittlichen
Gemeinwesen entwickelt und meint damit das Selbst, den inneren Status
des Biirgers. Wo Stekeler von Person spricht, spreche ich auch vom Biirger
als Citoyen, da Person als der Status der Biirgers verstanden wird und so
immer mehr ist als nur juristischer Status.

65 Mit dem Begriff des Citoyen ist nach Hegel immer die personale Rolle des
Einzelnen im Staat und somit ein selbstbewusster Einzelner angesprochen.
Vgl. GW 26,3, S. 1306. Was diesen Status ausmacht erldutert Hegel zudem
konkret beispielsweise in TW VII, §261 Anm., §268.

66 Dieser Begriffsaspekt heifSt bei Hegel ebenfalls Entfremdung, ist aber
ein entscheidender hoherstufiger Aspekt des Entfremdungsbegriffes.
Siehe hierzu TW II1, S. 361f: »Das Ganze ist daher wie jedes einzelne
Moment eine sich entfremdete Realitit; es zerfillt in ein Reich, worin das
Selbstbewuftsein wirklich sowohl es als sein Gegenstand ist, und in ein
anderes, das Reich des reinen BewufStseins, welches jenseits des Ersten nicht
wirkliche Gegenwart hat, sondern im Glauben ist. Wie nun die sittliche
Welt aus der Trennung des gottlichen und menschlichen Gesetzes und ihrer
Gestalten und ihr BewufStsein aus der Trennung in das Wissen und in die
Bewuftlosigkeit zuriick in sein Schicksal, in das Selbst als die negative
Macht dieses Gegensatzes geht, so werden auch diese beiden Reiche des sich
entfremdeten Geistes in das Selbst zuriickkehren; aber wenn jenes das erste

IIO

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

mit der Welt, indem beide Relationen im Entfremdungsprozess bewusst
und tiberhaupt erst nachhaltig entwickelt werden.

Mit seinem Entfremdungsbegriff, der seine Pointe in der Ent-Frem-
dung findet, zeigt Hegel durchaus Parallelen zu den Entfremdungs-
begriffen Rousseaus. Was Hegel jedoch mit der Explikation dieses
Begriffs dariiber hinaus leistet, ist die Vermittlung zwischen der dest-
ruktiven Entfremdung des homme sociable, der sein Selbstverhiltnis
verliert und der aliénation des Citoyens, die wesentliche Bedingung
der Moglichkeit des Verhiltnisses zwischen Biirger und Staat ist. He-
gel kann das Verhiltnis beider Momente der Entfremdung erarbei-
ten und zeigen, dass sie einander bedingen und gerade so mit diesem
Begriff der Entfremdung die Auswirkungen der Bildung auf das Be-
wusstsein des Einzelnen erortern. Er kann zugleich zeigen, dass solche
Entwicklung nur in der Welt als Sphire institutionalisierter intersub-
jektiver Verhiltnisse zu vollziehen ist. Einerseits ist die Welt so konsti-
tutive Bedingung des Entfremdungsprozesses und andererseits ist sol-
che Entwicklung des Bewusstseins nur moglich, weil die Einzelnen mit
Denkvermogen ausgestattet sind, als solche institutionell realisiert wer-
den und gerade deshalb durch ihr Weltverhiltnis ihr Selbstbewusstsein
entwickeln konnen.

3.1.2.2.1 Entfremdung und Welt

Hegel sieht zunichst, dass die geistigen Fahigkeiten der Person in einem
gewissen Spannungsfeld zu ihrem nur unmittelbaren Dasein als leibli-
ches Individuum stehen, von dem sich die Person im Bildungsprozess
entfremden muss. Im Begriff der Entfremdung findet sich die begriffli-
che Vermittlung dieser unterschiedlichen Konstitutionen des Menschen.
Der Prozess der Entfremdung namlich ist die stufenweise Entwicklung
des Bewusstseins zu einem handlungs- und urteilsfihigen Selbstbewusst-
sein. Sie erlaubt ein Selbst-Wissen als soziokulturelle Person in einer ge-
meinschaftlichen Welt. Durch Entfremdung von seinem unmittelbaren
Bewusstsein erlange der Einzelne ein reflektiertes Verbilinis zu seinem
Selbst und somit erst die Fahigkeit, personale Rollen zu tibernehmen. In
diesem Status wissen die Einzelnen von sich als einem handlungs- und

unmittelbar geltende Selbst, die einzelne Person war, so wird dies zweite,
das aus seiner EntdufSerung in sich zuriickkehrt, das allgemeine Selbst, das
den Begriff erfassende BewufStsein sein, und diese geistigen Welten, deren
alle Momente eine fixierte Wirklichkeit und ungeistiges Bestehen von sich
behaupten, werden sich in der reinen Einsicht auflosen. Sie als das sich selbst
erfassende Selbst vollendet die Bildung; sie faf3t nichts als das Selbst und alles
als das Selbst auf, das heifst, sie begreift alles, tilgt alle Gegenstandlichkeit
und verwandelt alles Ansichsein in ein Fiirsichsein.«

ITII

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

urteilsfahigem Subjekt (Selbst-Wissen) und sie wissen zugleich von ih-
rem Wissen von der Welt (Mit-Wissen). Es ist hier von einem Dasein als
einem wissenden und somit bewusstem Sein in der Welt zu sprechen.
Es bezeichnet also ein »Bewusstsein des Bewusstseins, Wissen des Wis-
sens«.

Die Bedingung solch zunichst formaler Vermittlung zwischen dem In-
dividuum und seiner personalen Rolle ist nach Hegel eine vom Einzel-
nen als fremd empfundene Welt, in der er sich nicht erkennt. Die wirk-
liche Welt erscheint dem Einzelnen zunichst als Willkiir eines Systems,
dem er sich unterwerfen und an das er sich dufSerlich anpassen muss. Er
muss sich an Rechtsformen, Wissen und Konventionen des gesellschaft-
lichen Lebens orientieren. Er tut dies zunichst, weil es dufSerlich von
ihm verlangt wird, nicht, weil er sie auch als richtig akzeptiert oder an-
erkennt. Die Welt als fremde Wirklichkeit zeigt sich ihm als das Ande-
re seines Seins, also als ein seinem natiirlichen Sein entgegenstehendes
AufSeres. In dieser Welt des Rechts ist der Finzelne in diesem ersten Ent-
fremdungsprozess nur duflerlich Person des Rechts, er bewegt sich in
der »geistlose[n] Allgemeinheit«,*® weil er sich hier noch nicht als Per-
son im Vollsinne, d.h. als aktives Mitglied des Gemeinwesens versteht.
Er kann sich nicht mit seiner Welt identifizieren, sie ist ihm fremd. Die
rechtliche Person agiert in diesem Bewusstseinszustand auf eine von der
AufSenwelt erwartete Weise, ohne die Einsicht der Notwendigkeit dieses
bestimmten Agierens zu haben. »In dieser Gegenuberstellung des eigen-
tiimlichen Seins des Sozialen, der Formen des Wir, erkennt sich das Ich
sozusagen noch nicht.«% Diese anfingliche Fremdheit der Welt ermog-
licht dem Einzelnen jedoch, sich als ein besonderes Einzelnes zu begrei-
fen. Er erkennt sich als vom Gemeinwesen Unterschiedenes.” Anders als
im hegelschen Konzept der Familie, in der die Einzelheit der Mitglieder
nicht zum Vorschein kommt, tritt der Einzelne in die dufSere Welt als ak-
tualisierte, konkrete Person, die sich zunichst nur selbst Zweck ist.”* Als

67 Stekeler-Weithofer: Hegels Phianomenologie des Geistes, Band 1, S. 123.

68 TWIIL.,S. 364.Die reine Zuschreibung des Personenstatus durch das Recht,
so konnte man Hegel verstehen, geniigt nicht um eine gesellschaftliche
Offentlichkeit zu schaffen, denn dieser Rechtsstatus ist erst einmal nur
»geistlose Allgemeinheit«, d.h. der Status hat sich noch nicht im Bewusstsein
des Einzelnen aktualisiert. Letztere miisse sich entwickeln und ist gerade
insofern wirklich. Vgl. ebd.

69 Stekeler-Weithofer: Hegels Phianomenologie des Geistes, Band 2, S. 263.

70 Anders als in der Familie, die als eine Einheit gilt.

71 Vgl. TW VII, §238: »Die biirgerliche Gesellschaft reifst aber das Individuum
aus diesem Bande heraus, entfremdet dessen Glieder [als Glieder der Familie,
A. A.] einander und anerkennt sie als selbstandige Personen; [...] So ist das
Individuum Sohn der biirgerlichen Gesellschaft, die ebensosehr Anspriiche
an ihm, als er Rechte auf sie hat.«

I12

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

solche konkrete Person zeigt er sich hier, als solche muss er handeln und
urteilen, aber zunachst muss er sich als solche begreifen. Die zunachst
unmittelbare Erfahrung des Ich als eines exklusiven Einzelnen ist dafir
notwendig.”*

»Doch freie Personen sind wir nur in der aufgehobenen Entfremdung,
der Anerkennung der Normativititen des Geistigen als eigene Richtig-
keiten.«73 Um freie, subjektive Person zu sein, muss sich der Einzelne die
Strukturen des Geistigen in Gesellschaft und Staat dispositionell aneig-
nen, er muss das zunichst empfundene Fremdsein der harten Wirklich-
keit aufheben.?+

Der hegelsche Begriff der Aufhebung ist hier in seinem Doppelsinn zu
verstehen, wie Hegel in seiner Wissenschaft der Logik”s erldutert. Aufhe-
bung hat Hegel zufolge eine ambige Wortbedeutung, zum einen als rela-
tivieren oder abschaffen (It. tollere), zum anderen aber auch als aufbe-
wahren (It. conservare).”¢ In diesem Doppelsinn meint die aufgehobene
Entfremdung zum einen die Relativierung der Fremdheit der Welt und
ihrer Unterschiedenheit vom Subjekt. Relativiert wird die Fremdheit der
Welt vom Subjekt selbst, indem es die Prinzipien der Welt als Haltungen
annimmt und somit reflektierend anerkennt. Als Haltungen sind diese
Prinzipien durch das Subjekt und seine geistigen Fihigkeiten tiberpruft
und reflektiert. Das Subjekt begreift, dass es Teil jenes Ganzen ist, das
es als Welt erfahrt. Es nimmt also die Welt und ihre Prinzipien auf und

72 Vgl. Schacht: Alienation, 1970.

73  Stekeler-Weithofer: Hegels Phianomenologie des Geistes, Band 2, S. 264.
Hervorhebung von A. A.

74 Siehe hierzu TW VII, §261, Anm.: »(...) das Individuum muf$ in seiner
Pflichterfiillung auf irgendeine Weise zugleich sein eigenes Interesse,
seine Befriedigung oder Rechnung finden, und ihm [muf§] aus seinem
Verhiltnis im Staat ein Recht erwachsen, wodurch die allgemeine Sache
seine eigene besondere Sache wird. Das besondere Interesse soll wahrhaft
nicht beiseite gesetzt oder gar unterdriickt, sondern mit dem Allgemeinen
in Ubereinstimmung gesetzt werden, wodurch es selbst und das Allgemeine
erhalten wird. Das Individuum, nach seinen Pflichten Untertan, findet
als Biirger in ihrer Erfiillung Schutz seiner Person und Eigentums, die
Beriicksichtigung seines besonderen Wohls und die Befriedigung seines
substantiellen Wesens, das BewufStsein und das Selbstgefiihl, Mitglied dieses
Ganzen zu sein, und in dieser Vollbringung der Pflichten als Leistungen und
Geschifte fiir den Staat hat dieser seine Erhaltung und sein Bestehen. «

75 TW VI, hier vor allem die objektive Logik, 2. Teil, 2. Abschnitt, ab S. 402.

76 Vgl. Hans-Friedrich Fulda (1971): Aufbeben. Joachim Ritter (Hrsg.):
Historisches Worterbuch der Philosophie. Band 1. Basel: Schwabe & Co, Sp.
618-620. Auflerdem kann Aufheben auch noch »hochheben« (lat. ebenfalls
tollere bzw. sublevare) bedeuten. Dieser Bedeutungsaspekt soll hier jedoch
keine Rolle spielen.

113

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

aktualisiert sich so als Person innerhalb einer Welt, dessen Begriff des
Richtigen und Wahren er versteht und anerkennt. Zu betonen ist, dass
der Einzelne nicht vollkommen in der dufSeren Welt aufgelost wird —
die Fremdheit oder auch Unterschiedenheit des Einzelnen von der Welt
bleibt bestehen. Der Einzelne erkennt in der aufgehobenen Entfremdung
seine Differenz zur Welt — gerade dies ist konstitutiv fiir die Entwicklung
seines Selbstbewusstseins als freie Person, die zu wirklich eigenen Urtei-
len und Handlungen fihig ist.

Das Subjekt erkennt in der aufgehobenen Entfremdung also, dass die
Welt zwar von ihm unterschieden ist, es also als besonderes Einzelnes in
ihr agiert. Es erkennt aber zugleich, dass es ein Teil dieser Welt ist. Als
dieser Teil, oder — hegelsch gesprochen — als »Glied[e] der Kette des Zu-
sammenhangs«”7 realisiert es sich, indem es die Prinzipien und Praxis-
formen der Welt als handlungs- und willensleitende Haltungen annimmt
und in seinen Handlungen verwirklicht.”® Konkret bedeutet das, dass das
Selbstbewusstsein als das reflektierte Bewusstsein der Person diese allge-
mein anerkannten Formen des Zusammenlebens fiir sich als eigene an-
erkennt, d. h. als richtig und vernunftig erkennt. Hier gilt es die Struk-
turen von Gesellschaft und Staat als eines Ganzen zu verstehen, welche
allgemein vermittelt sind und durch die Personen selbst realisiert werden.

»[D]as SelbstbewufStsein ist nur Etwas, es hat nur Realitdit, insofern es
sich selbst entfremdet; hiedurch setzt es sich als allgemeines, und diese
seine Allgemeinheit ist sein Gelten und Wirklichkeit. Diese Gleichheit
mit Allen ist daher nicht jene Gleichheit des Rechts, nicht jenes unmit-
telbare Anerkanntsein und Gelten des Selbstbewusstseins, darum weil
es ist; sondern dafS es gelte, ist durch die entfremdete Vermittlung, sich
dem Allgemeinen gemafS gemacht zu haben.«”

Als selbstbewusste Personen erkennen sich die Einzelnen als freie Ak-
teure innerhalb des Gemeinwesens. Nur in diesen Rollen ist ihr Denken
und Handeln nicht von ihrer Partikularitit bestimmt, sondern durch all-
gemeine Begriffe des Richtigen und Wahren. Eine solche allgemein Aus-
richtung des Selbst ist nun jedoch nicht mehr reine Anpassung aufgrund

77 TW VI, §187.

78  Siehe hierzu auch Stekeler-Weithofer: Hegels Wissenschaft der Logik, Band
LS. 556ff: »Jeder Mensch nimmt als Einzelperson an der allgemeinen Form
des Realitdtsbezugs im Wissen, auch in seiner praktischen Erfahrung, je blof§
unvollkommen teil. Die >Aufhebung« des dufSeren Seins, der Welt, wie sie ist,
besteht in einer Haltung zur Realitit, die wir als gut oder richtig beurteilen.
Die entsprechenden Aussagen oder Urteile bewerten wir als wahr. Die
Aufhebung selbst ist wissendes, das heifSt begrifflich gefasstes Erkennen. Es
ist damit die dufSere Welt ideell sozusagen in mich aufgenommen.« Siehe
hierzu auch Fulda: Aufheben.

79 TWIILS. 363.

114

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

dufSerer Erwartungen, sondern folgt der subjektiven Einsicht der Person
in die Anerkennungswiirdigkeit ihrer Prinzipien.

Diese Ent-Fremdung besteht so darin, die dufSeren Bedingungen in
reflektierter Weise anzunehmen. Diese Reflexion bedarf der Interakti-
on mit der Welt, um die Frage nach dem Wesen des Ich, des Wir und
der Verfassung des Gemeinwesens zu thematisieren. » Reflexion ist ohne
Selbstvergegenstindlichung nicht moglich. Selbstbewusstsein verlangt
eine entsprechende sich von sich entfremdende Abstraktion. «®* Der Ein-
zelne macht sich selbst in diesem Prozess der Ent-Fremdung zum Objekt
seines Denkens. Er befragt also seine Rolle und Existenzweise innerhalb
einer institutionell gegebenen Welt. Erst in dieser Auseinandersetzung
mit einer ihm zunichst fremden Welt kann es zu selbstbewussten Refle-
xion der eigenen Rolle als personales Subjekt kommen; zugleich ist eine
solche Auseinandersetzung die Grundlage jedes Gemeinwesens als jener
Sphire, die alle Personen miteinander teilen.

Entfremdung bezeichnet also den Prozess, in dem sich der Einzelne
selbst als Person und somit als selbstbewussten Teil einer Welt begreift
und hierin diese als gemeinsame, verniinftige Praxis selbstindiger Per-
sonen erfasst, zu der er sich verhalten kann. Hegels Begriff der Entfrem-
dung als Entwicklung des Einzelnen zur Person innerhalb einer von ihm
anerkannten Welt versohnt also gewissermafSen die Welt mit ihren objek-
tiven Bewertungsmaf$staiben und allgemeinen Strukturen mit dem selbst-
bewussten Dasein selbstindiger Personen. Durch die Entfremdung, so
konnte man mit Hans Friedrich Fulda schliefSen, gelingt die Reflexion
der Begriffe Person und Welt als »Entgegengesetzte[n, die] eine Einheit
miteinander bilden«.®

Im Begriff der Entfremdung als Prozess expliziert Hegel die aliéna-
tion totale Rousseaus, die eine Bewusstseinsverdnderung des Einzelnen
gerade in seiner Rolle als Biirger verlangt, jedoch entwickelt werden
muss. Hierbei nimmt Hegel — anders als Rousseau — an, dass dieser Be-
wusstseinszustand als Selbstbewusstsein sich jeder Unmittelbarkeit oder
Natirlichkeit entziehen muss. Diese Annahme geht mit dem Gedanken
einher, dass die dufSeren Bedingungen der Welt einerseits und die den-
kende Bezugnahme auf diese andererseits entscheidend sind fiir solche
Entwicklung. Die denkende Bezugnahme auf die Welt und somit die
Reflexionsfihigkeit des Einzelnen in der selbstbewussten Bewertung ist
Bedingung jeder Ent-Fremdung, wodurch sich dieser Prozess der nur
konformistischen Ubernahme von Praxisformen entzieht.

8o Stekeler-Weithofer: Hegels Phianomenologie des Geistes, Band 2, S. 260. Ge-
rade im Ausdruck der »entfremdenden Abstraktion« zeigt sich die Analogie
zur Wirkung von Wissensaneignung als Know-that auf den Einzelnen.

81 Fulda: Aufheben. Sp. 619.

115§

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS
3.1.2.2.2 Ent-Fremdung als Vermittlung des Biirgerbewusstseins

Hegel reflektiert in seinem doppelten Entfremdungsprozess zwei Ent-
fremdungsbegriffe, die schon Rousseau beschrieben hatte. In seiner Be-
zugnahme auf Rousseau entwickelt Hegel jedoch diese Entfremdungs-
begriffe in entscheidenden Aspekten weiter. Die Entwicklung zur Person
als mehrstufigen Entfremdungsprozess zu erkennen, bedeutet, die erste
Selbstentfremdung zur Bedingung der Ent-Fremdung zu machen. Hier
abstrahiert der Einzelne nicht nur von seiner subjektiven Unmittelbar-
keit, sondern erkennt sich auch als besonderer Einzelner, der als solcher
auch konkret realisiert ist. Die Relevanz solcher Selbsterfahrung zeigt
sich gerade darin, dass Hegel die Realisierung der Partikularinteressen
zur Bedingung der Anerkennung der volonté générale macht. Hegel eror-
tert in den Paragraphen zum inneren Staatsrecht’* der Grundlinien die-
ses Verhiltnis zwischen volonté générale und volonté particuliere, wenn
er fordert, dass nur durch die Realisierung der besonderen Zwecke auch
der allgemeine Zweck gewollt werden kann. Nicht nur, weil besonderer
und allgemeiner Zweck miteinander zusammenhingen, sondern vor al-
lem, weil die Biirger erst in der Aktualisierung ihrer besonderen Freiheit
den allgemeinen Zweck anerkennen koénnen.

Gerade durch die konkrete Realisierung ihrer Partikularinteressen
wiurden die Biirger erkennen, dass ihre konkrete Freiheit, das heifSt die
Moglichkeit ein eigenes Leben zu fithren, nur in einem Staat moglich ist,
der diese Freiheit zum Prinzip hat. Ein solches Gemeinwesen muss den
Biirger also gerade in seinen besonderen Interessen und Zwecken aner-
kennen. Erst durch diese Anerkennung der Partikularitit, oder, hegelsch
gesagt, der Besonderheit, kann gewihrleistet werden, dass die Einzelnen
ein Selbstwissen als Biirger entwickeln und so den Staat und seine Prin-
zipien als anerkennungswiirdig erkennen. Wenn diese Anerkennung der
Biirger Bedingung des sittlichen Staates ist, dann muss die Entwicklung
dieser Anerkennung moglich und erlaubt sein. Der Einzelne hat als Biir-
ger dann zwar Pflichten, in gleichem MafSe jedoch auch Rechte, die ihm
institutionell garantiert werden. Und so muss

»das Individuum [...] in seiner Pflichterfiillung auf irgendeine Weise zu-
gleich sein eigenes Interesse, seine Befriedigung oder Rechnung finden,
und ihm [muf§] aus seinem Verhaltnis im Staat ein Recht erwachsen,
wodurch die allgemeine Sache seine eigene besondere Sache wird. «%

In diesem reziproken Verhiltnis von Pflichten und Rechten erkennt He-
gel gerade das freiheitliche Spezifikum des modernen Staates. Dieser kon-
ne nicht nur einfach eine volonté générale fordern. Er missse vielmehr er-
moglichen, dass der allgemeine Zweck des Staates zum eigenen Zweck der

82 TW VII, §§260-329.
83 TW VI, §261, Anm.

116

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

Biirger wird, d. h. anerkannt wird. Hegel ist bei der Erorterung des Zu-
sammenhangs zwischen allgemeinem und besonderem Interesse begrifflich
konsequenter als Rousseau, wenn er erkennt, dass volonté générale und
volonté particuliere somit nicht nur einfach zwei voneinander getrennte
Variablen sind. »Das besondere Interesse soll wahrhaft nicht beiseite ge-
setzt oder unterdriickt, sondern mit dem Allgemeinen in Ubereinstimmung
gesetzt werden, wodurch es selbst und das Allgemeine erhalten wird. «%+

Die institutionelle Beriicksichtigung des besonderen Interesses ist
grundlegende Bedingung fur eine solche Forderung, der Hegel in seiner
Rechtsphilosophie insofern konsequent nachkommt, als er die burgerli-
che Gesellschaft zur Grundlage des Staates macht. Die biirgerliche Ge-
sellschaft ist jedoch in der hegelschen Staatskonzeption nicht nur insti-
tutionell Voraussetzung des Staates. Sie ist solche Grundlage vor allem,
weil sie Bedingung dafiir ist, dass die Einzelnen im Verfolgen der eigenen
Interessen ein Selbstbewusstsein als Citoyen entwickeln. Die burgerliche
Gesellschaft ist so wesentlich die Sphire von Bildung als Entfremdung,
nicht nur deshalb, weil hier auch die Schule als formelle Bildungsinstitu-
tion angesiedelt ist. Sie ist durchaus zu vergleichen mit Rousseaus ézat ci-
vil. Hegel erkennt, dass sie auch destruktive Tendenzen hat. Er begegnet
diesen jedoch mit regulierenden Institutionen, die die Freiheit des Einzel-
nen schitzen und zu ihrer Verwirklichung beitragen, indem sie bildende
Wirkung auf den Einzelnen haben, da sie zur Entwicklung des Selbstbe-
wusstseins als Citoyen betragen.

Diese aufgehobene Entfremdung meint dann nicht, alle Prinzipien
des Gemeinwesens uneingeschriankt und unmittelbar anzunehmen. Sie
meint, diese gerade zu erhalten und zu relativieren — dies ist geistige Leis-
tung des Biirgers. Die Einzelnen erkennen also eine Differenz zwischen
sich und dem Staat, verstehen aber zugleich, dass seine Prinzipien aner-
kennungswiirdig sind. Solch eine Abwagung kann freilich nur Resultat
eines Reflexionsvermogens sein, das Hegel mit seinem Begriff des Den-
kens zur Bedingung biirgerlichen, d.h. freien Daseins macht. So kann
man sagen, dass die aufgehobene Entfremdung wesentlich aus dem Re-
flexionsvermogen der Blirger entspringt, sie jedoch eines Lebens in staat-
lichen Institutionen bedarf, in denen die anerkennungswiirdigen Prinzi-
pien im Entfremdungsprozess aktualisiert werden kénnen.

Kurz gesagt macht Hegel gerade das besondere Interesse zur Grundlage
des sittlichen Staates, der ja vor allem durch das Gewissen der Biirger ge-
tragen ist. Dass dieses Gewissen weder erzwungen noch einfach vorauszu-
setzen ist, reflektiert er hierbei konkret in seinem Begriff der Entfremdung.
Das Gewissen, oder das Selbstwissen als Buirger oder eben das Buirger-
bewusstsein, wird nach Hegel somit erst Resultat des Entfremdungspro-
zesses. Hegel kann also erortern, was sich bei Rousseau als mystisches

84 Ebd.

117

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Momentum gezeigt hatte: Die Anerkennung der volonté générale als des
eigenen, wahren Willens, jedoch gerade in der Anerkennung und Aktuali-
sierung der volonté particuliere. Ist der Staat also nach Hegel »die Wirk-
lichkeit der konkreten Freiheit«®s und hat dieser Staat »an dem Selbst-
bewusstsein des Einzelnen, dem Wissen und Tatigkeit desselben, seine
vermittelte Existenz«,*® dann ist der Entfremdungsprozess als Entwick-
lung des buirgerlichen Selbstbewusstseins Bedingung des sittlichen Staates.
Ein solch enger Zusammenhang zwischen freiheitlichem Staat und gebil-
deten Biirger stellt dann nicht nur Anforderungen an den Biirger, der sei-
ne Selbstbildung realisieren muss. Auch die staatliche Konstitution, als die
Gesamtheit allen institutionellen Zusammenlebens, ist vor den Anspruch
gestellt, ihre Institutionen verniinftig zu gestalten, d.h. die Freiheit des Ein-
zelnen rechtlich und institutionell zu sichern und sich so als anerkennungs-
wirdig zu zeigen.

Der hegelsche Entfremdungsbegriff zeigt somit, dass Bildungsprozesse
den immanenten, d.h. den in ihnen selbst liegenden und nicht duflerlich
vorgegebenen Zweck haben, mittelbar das Selbstbewusstsein des Einzel-
nen zu entwickeln, um ihm so eine »eigenkontrollierte Teilnahme am ge-
meinsamen Wissen und an seiner Entwicklung«®” zu ermoglichen. Dies
fithrt zu der Einsicht, dass das Selbstbewusstsein des Einzelnen nie et-
was unmittelbar Gegebenes ist, sondern durch Bildung entwickelt wird.
Als entwickeltes Bewusstsein hat die Person in ihrem Selbst-Wissen und
Welt-Wissen eine reflektierte Distanz zu sich, aber auch zur Welt. Hegel
zeigt in diesem aufgehobenen Verhiltnis zu sich und zur Welt, dass von
einem selbstbewussten Dasein nur gesprochen werden kann, wenn der
Einzelne weder von eigenen unmittelbaren Neigungen noch von den rei-
nen duferen Anforderungen getrieben wird.

»Dies Tun und Werden [des Subjektes in der Welt, A. A.] aber, wodurch
die Substanz wirklich wird, ist die Entfremdung der Personlichkeit, denn
das unmittelbar, d. h. ohne Entfremdung an und fiir sich geltende Selbst
ist ohne Substanz, [d. h. nicht bleibend, A. A.], und das Spiel jener to-
benden Elemente [der dufSeren Welt] [...]«.5®

Das Selbstbewusstsein des Einzelnen ist bestimmt durch die Fahigkeit
der Reflexion uber seine eigene Rolle in der Welt und uber die Rolle
der Welt fir sein Personsein. Durch Reflexion werden die Prinzipien des

85 TW VII, §260.

86 Ebd., §257.

87 Stekeler-Weithofer: Hegels Phanomenologie des Geistes, Band 2, S. 20.

88 TWIIL,S. 360. Auch Heidegger verweist in seinen Vorlesungen Was heisst
Denken? (1951-1952) darauf, dass Denken immer Distanznahme bedeutet.
»Denken bedeutet auch, sich zu befreien, von dem, was man zuvor gedacht
hat. Das eigene finden, den eigenen Zugang.« Martin Heidegger (1954):
Was beisst Denken? Tiibingen: Niemeyer, S. 22.

118

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

Gemeinwesens zu ihren eigenen Haltungen. »Ziel von Bildung ist daher
zugleich die Verleiblichung von »geistigen< Lebensformen als Moglichkeit
an sich in der Ausbildung verniinftiger Fahigkeiten oder Haltungen (als
hexis oder habitus) der Einzelpersonen und die Ausbildung des geistigen
Wesens des Individuums, seine Verwandlung in eine soziokulturelle Per-
son.«* Stekeler betont mit seiner Rede von der »Verleiblichung geisti-
ger Lebensformen« nicht die blofle Ubernahme allgemeiner Formen und
Haltungen, sondern die Identifikation mit ihnen. Sie werden zum Teil der
Personlichkeit, an thnen misst er seine Urteile und Handlungen als ein
vermitteltes Ideal, das zwar in der sozialen Welt gegeben ist, vom Einzel-
nen jedoch ganz bewusst und selbsteigen angenommen wird.

Hegel vermeidet in diesem Begriff der Entfremdung die Verherrlichung
unmittelbarer Selbstkonzepte und erschliefSst so einen Begriff des Selbst,
das wesentlich auch durch die dufSere Welt vermittelt ist. Diese Einsicht
beruht auf der Annahme, dass die Einzelnen denkend auf die Welt bezo-
gen sind. Diese zentrale Fahigkeit ermoglicht ihnen Einsicht in die Pra-
xisformen der Welt, sie ermoglicht es ihnen, diese zu verstehen und sich
in diesen zu bewegen. Denkend haben die Einzelnen so Einsicht in die-
se Strukturen, konnen sich qua Selbstbewusstsein zu diesen verhalten.
Dies muss freilich bedeuten, dass Denken im vollen Sinne des Begriffes
zwar systematisch ist, d. h., dass durch dieses Vermogen zweckgerich-
tetes Wirken in allen Vollzuigen moglich wird. Dies aber bedeutet nicht
etwa, dass es hier nur um schematische Vollziige gehen muss. Es besagt
vielmehr, dass es auch darum geht, nach eigenem Urteil zu agieren, was
in der hegelschen Begrifflichkeit nichts anderes ist, als die eigenen Voll-
ziige zweckmdfSig auszurichten.

3.1.2.2.3 Entfremdung und das Selbst

Indem Hegel die ganz eigene Reflexion des Einzelnen zur Bedingung
der Anerkennung der Prinzipien des Zusammenlebens macht, die Hegel
Staat nennt, kann er etwas einlosen, was Jean-Jacques Rousseau sich im
Contrat Social vorgenommen hatte, aber woran er gescheitert war: Er
macht die Subjektivitit zum Prinzip solchen Staates. Anders gesagt: He-
gel gelingt die Erhaltung der Subjektivitit des Einzelnen innerhalb eines
Lebens als Biirger eines sittlichen Staates, indem er die geistigen Fahig-
keiten zur Bedingung des Weltverhiltnisses und der dazu gehérenden
sozialen Rollen macht.

Hegel zeigt in seinem Entfremdungsbegriff, dass diese Subjektivitat
des Einzelnen nicht einfach natiirlicherweise gegeben ist. Mit dem Be-
griff des Selbstbewusstseins entwickelt er begrifflich einen Selbstbezug

89  Stekeler-Weithofer: Hegels Phdnomenologie des Geistes, Band 2, S. 283.

119

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

als Voraussetzung jeder besonderen Subjektivitat, der immer geistiger
Voraussetzungen bedarf. Hegel bindet also die Subjektivitit an die geis-
tigen Fihigkeiten des Einzelnen. Er entwickelt in einem solchen Be-
griff der erst werdenden Subjektivitit ein Selbst des Einzelnen, das
wesentlich durch erworbene Haltungen und Urteile bestimmt ist. Ent-
wickelt wird solch ein Selbstbezug nicht in isolierter Einzelexistenz, wie
sie Jean-Jacques Rousseaus noch fiir seinen Emile vorsieht, sondern in
Wechselwirkung mit der Welt — also gewissermafSen aus dem Weltbe-
zug heraus. Dabei hat Hegel die zentrale Einsicht, dass erst durch Den-
ken und Entfremdung ein qualifizierter, d. i. reflektierter Zugang zu sich
und zur Welt ermoglicht wird — der Einzelne kann sich erst als Denken-
der und Entfremdeter tiberhaupt unterscheiden. Erst als solcher kann
er wissen, was er will und welches Leben er fithren mochte. Erst hier
hat er also tiberhaupt ein Selbst. Hegel wendet sich so explizit gegen
eine Verherrlichung der Unmittelbarkeit, die noch das Denken Rous-
seaus gepragt hatte.

»Der Vernunftzweck ist deswegen weder jene natiirliche Sitteneinfalt
noch in der Entwicklung der Besonderheit die Geniisse als solche, die
durch die Bildung erlangt werden, sondern daf$ die Natureinfalt, d.i.
teils die passive Selbstlosigkeit, teils die Rohheit des Wissens und Wil-
lens, d. 1. die Unmittelbarkeit und Einzelbeit, in die der Geist versenkt
ist, weggearbeitet werde und zunichst diese AufSerlichkeit die Verniinf-
tigkeit, der sie fdhig ist, erhalte, nimlich die Form der Allgemeinbeit,
die Verstindigkeit. «>°

Das hat die provokante Konsequenz, dass der Einzelne nur in einem
Leben als Citoyen, das heifst als gebildeter Biirger weif3, was er will
und folglich wer er ist. Er ist erst als Burger zu solch einer Selbstver-
gegenstandlichung imstande, denn erst hier hat er die dazu notwendi-
ge Bildung als Entfremdung erfahren. Dieser Status ist aber nicht zu
verstehen als eine reine, in gewisser Hinsicht dufSerlich angenommene
Maske, wie es die soziologische Betrachtungsweise annimmt.** Auch
ist er nicht nur ein juristischer Status. Hegel sieht vielmehr, dass das
Biirgersein wesentlich das Selbst des Einzelnen ist. Nun darf ein solcher

9o TW VII, §187, Anm.

91 Hier vor allem Ralf Dahrendorf (2010): Homo sociologicus. Versuch
zur Geschichte, Bedeutung und Kritik der Kategorie der sozialen Rolle.
Wiesbaden: Springer VS. Dahrendorf stellt die personale Rolle als von
aufen aufgezwungene Maske dar, die mit dem Einzelnen unabhingig ist.
Die inhaltliche Bestimmung der personalen Rolle wird nach Dahrendorf
von der Umwelt festgesetzt, wobei die Nichteinhaltung mit Sanktionen
korrigiert wird. Diese soziologische Betrachtungsweise reflektiert nicht
auf die Bezogenheit der Einzelnen auf die Welt, sondern betrachtet den
Einzelnen immer nur als vereinzeltes Individuum.

I20

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

Ansatz nicht missverstanden werden als die rein konformistische Uber-
nahme erwiinschter Eigenschaften, Haltungen und Urteile. Gerade die-
ser Gefahr entgeht Hegel begrifflich, indem er das Denkvermogen zur
Voraussetzung staatsbiirgerlicher Bildung macht, das sich im entwi-
ckelten Biirgerbewusstsein zeigt. Es kommt nach Hegel gerade darauf
an, dass der Einzelne die fiir ihn anerkennungswiirdigen Konstituen-
ten seines Seins jeweils fiir sich iiberpriift und im reflektierten Selbst-
und Weltverhaltnis als die ganz eigenen annimmt. Gerade hierin zeigt
sich die besondere Relevanz des Denkvermdgens, das solche Reflexi-
on ermoglicht. Das kann auch bedeuten, sich von bestehenden Praxis-
und Urteilsformen, also gewissermaflen Lebens- und Selbstkonzepten
zu distanzieren und diese neu zu bewerten — oder, hegelsch gespro-
chen: diese aufzuheben. Auch die Infragestellung bestehender Verhilt-
nisse ist gerade entscheidend fir einen qualifizierten Zugang zur dufSe-
ren Welt und zu sich.

Erst als Biirger hat der Einzelne somit die geistigen Voraussetzungen
fur substantielle Haltungen und Urteile. Die Voraussetzung jeder kon-
kret verwirklichten Personlichkeit als Individualitat ist so der Biirgersta-
tus, d. b. die verstindige und verniinftige Bezugnahme auf die Welt und
auf sich selbst. Fragt man so mit Hegel nach dem Selbst des Einzelnen,
fragt man ganz unvermeidlich nach dem Selbst des Biirgers, seinen Hal-
tungen und Urteilen.

»Nur als Person nehme ich teil an der Praxis des Wissens und der Be-
wertung der Wahrheit von Erkenntnisanspriichen. Nur als Mitglied des
Gemeinwesens, das als solches die Familien und die Gesellschaft um-
fasst, bin ich volle Person mit einer Sittlichkeit, die als solche das Ethos
des Personseins ist. «*

So muss diese Entwicklung zum Biirger als Selbstbildungsprozess®’ in-
nerhalb gemeinschaftlicher, formeller und informeller Institutionen in
einem gangzen staatsbiirgerlichen Leben verstanden werden.** Die Frage
nach dem Selbst des Einzelnen als der Gesamtheit der Krifte, Haltungen

92 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 799.

93 Selbstbildung ist hier in einem Doppelsinn zu verstehen: als Bildung oder
Herausbildung des Selbst, aber auch als Bildung, fiir die der Einzelne selbst
in seinem personalen Dasein verantwortlich ist. Er muss sich als solche
verwirklichen.

94 Siehe hierzu weiter Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosopbhie
des Rechts, S. 797: »»hochste Pflicht« der Individuen dagegen ist es, als
volle personale Biirger moglichst gute Mitglieder des Gemeinwesens zu
werden, zu sein oder post mortem gewesen zu sein. Man kann das als
dogmatische These vom Primat des Staates lesen, dem sich die Subjekte als
Untertanen unterzuordnen haben. Es ist aber als begriffliche Erlduterung
der inneren Werte eines vollen personalen Subjektes zu lesen, das im

I2T

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

und Urteile ist also immer in den Horizont gemeinschaftlicher Krafte,
Haltungen und Urteile zu stellen. Diese sind es, die das Selbst pragen,
ihm gewissermaflen den Rahmen der zunichst moglichen Haltungen,
Urteile und Handlungen aufzeigen.

Die besondere Pointe eines solchen Ansatzes der Selbstbildung liegt
gerade darin, dass das Gemeinwesen nicht einfach nur dem Einzelnen als
Fremdes entgegensteht. Hegel teilt hier nicht den pessimistischen Blick
Rousseaus oder Marx’ auf die Welt und ihre Anforderungen, obgleich
er diese durchaus als Herausforderung erkennt und gerade deshalb die
zentrale Bedeutung Bildung des Einzelnen als Entfremdungsprozess be-
tont, die solche Verhaltnislosigkeit wie sie Rousseau oder Marx beschrei-
ben, verhindert.*s

Dies ist durchaus ein hoher Anspruch an den Einzelnen, dem Hegel
eine institutionelle Welt gegeniibersetzt, die diese Entwicklung des Ein-
zelnen befordert. Die Welt, oder, hegelsch gesprochen, der Staat, ist nicht
nur reine Heteronomie oder eine duflere Macht, der sich der Einzelne
unterwerfen muss. Er ist vielmehr als politisches Gemeinwesen getragen
von einem gemeinschaftlichen Willen der Gemeinschaft der Personen,
der sich in den Institutionen zeigt und in dem sich die Einzelnen wieder-
erkennen, wie noch darzulegen sein wird. »Das politische Gemeinwesen
existiert als Einheit im allgemeinen und praktizierten Ethos des Staats-
volks. Real vermittelt und konkret wird es freilich nur durch die Sitt-
lichkeit der Einzelpersonen, also tiber ihr ethisches Selbstbewusstsein,
ihr Wissen, Wollen und Tun.«?¢ Die Personen und das Gemeinwesen
sind also notwendig aufeinander bezogen, durch einander gewisserma-
3en konstituiert.®” So wie die Welt mit ihren gemeinschaftlichen Normen
und Praxisformen den Einzelnen pragt und bildet, d. h. dessen Selbst-
bewusstsein entwickelt, spiegelt sich diese Selbstbildung in der aktiven
Teilhabe freier, reflektierender Personen als deren freie Anerkennung der
Prinzipien des Gemeinwesens.%®

Unterschied zu einem Tier ein politisches Leben fiihrt. Die volle Person ist
ein homo politicus; das aristotelische >zoon< oder >animal« ist unpassend. «

95 Zum Entfremdungsbegriff Marx siehe Israel: Der Begriff der Entfremdung.

96 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 795.

97 Auch wenn Hegel klar darstellt, dass es den Staat und seine Institutionen
schon unabhingig von je einzelnen Personen gibt, kann dieser Staat nur
durch Wollen, Handeln und Tun der Personen aktualisiert werden.

98 Gerade diese Bezogenheit der Personen und des Gemeinwesens erkennt Hegel
in seinem Begriff des Staates als einer gemeinschaftlich gelebten und somit
aktualisierten Sphire, die aber auf die Selbstbildung des Einzelnen zur Person
angewiesen ist. Staat ist dann nicht nur, wie er sagt, Not- und Verstandesstaat,
der Sicherheit gegen Gehorsam gewihrt, sondern eine normative Lebensweise.
Eben darauf zielt die Formulierung Hans-Friedrich Fuldas, dass der Staat

I22

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

So schafft Hegel einen Begriff des Selbst, der sich jeder Mystifizie-
rung entzieht. Er fasst das Selbst vielmehr radikal immanent, als Ergeb-
nis eines ganzen sozialen und politischen Lebens, in dem die Einzelnen
Haltungen und Urteile erwerben. Mit Hegel muss aber gesehen werden,
dass dies nicht einfach nur durch die Welt ermoglicht wird. Der Einzel-
ne ist bei Hegel nie einfach nur ein passives Wesen, auf das die Eindrii-
cke der Welt als Widerfahrnis einwirken. Hegel zeigt, dass sowohl das
eigene Selbst als auch das selbstandige, freie Leben immer auch von den
Einzelnen selbst abhingt, die sich als freie Wesen zeigen miissen, indem
sie als Burger aktiv sind.

Erfasst der Entfremdungsbegriff gerade in seiner historischen Genese
das Verhiltnis zwischen Staat und Biirger, so expliziert Hegel, dass sol-
ches Verhiltnis nicht einfach vorauszusetzen, sondern zu entwickeln ist.
In seinem Begriff der Entfremdung klirt er die Bedingungen der Mog-
lichkeit solchen Verhiltnisses und stellt klar heraus, dass solches Verhilt-
nis gerade deshalb existentiell ist, weil es tiberhaupt Selbstbezugnahmen
ermoglicht. In dieser recht weitreichenden Annahme stellt Hegel her-
aus, dass der Einzelne erst als entfremdeter zu einem Ich wird, d.h. erst
hier kann er wissen, wer er ist, was er will und wie er handeln moch-
te. Er kann sich also erst hier tiberhaupt unterscheiden und ist gerade
deshalb Vollzugssubjekt und somit fur die je eigenen Vollziige verant-
wortlich, denn er kann erst hier den hierzu notwendigen Bildungspro-
zess vollziehen.

3.1.2.2.4 Conclusio: Bildung als Denken und Entfremdung

Die Explikation der hegelschen Begriffe Denken und Entfremdung zeigt
auf, was Bildung im vollen Kompetenzsinn des Begriffes meinen muss.
Sie ist gegeniiber nur schematischen Vollziigen insofern qualifiziert, als
sie immer auch das Bewusstsein des Einzelnen betrifft — sie ist somit im-
mer auch Personlichkeitsbildung. Durch Bildung als Entfremdung er-
langt der Einzelne die Voraussetzung freier Selbstbezugnahmen und wird
erst hier zu einem Ich, samt seiner besonderen Denk-, Urteils- und Hand-
lungsvollziige und der diesen zugrunde liegenden Haltungen, da er sich
erst hier unterscheiden kann und nicht etwa seinen Trieben und Neigun-
gen oder den Strukturen der Welt ausgeliefert ist. Durch Entfremdung ist
der Einzelne auch deshalb dazu imstande, weil er sich in diesem Prozess
als einen erkennt, der zu solchen Vollziigen iiberhaupt in der Lage ist.
Der Preis solcher Entwicklung des Selbstbewusstseins, als des Bewusst-
seins von sich, ist jedoch der Verlust des unmittelbaren Bewusstseins, was

Status (=fester Stand) des Biirgers sei. Vgl. Hans Friedrich Fulda (2003):
Georg Wilbelm Friedrich Hegel. Miinchen: C.H. Beck, S. 223.

123

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

nach Hegel Bedingung bewusster und somit freier Selbstbezugnahmen
ist.?> Durch solche Entfremdung entwickelt der Einzelne niamlich eine
gewisse reflektierte Distanz zu seinen Begierden, die ihm erst erlaubrt,
diese zu verstehen, tiber sie zu verfigen und diese erst so in rechter Wei-
se zu befriedigen. Erst durch die Reflexion der Begierden, ihrer Inhalte
und der Weise ihrer Befriedigung hat der Einzelne tiberhaupt Zugriff auf
sie und erst in dieser Distanz kann der Einzelne iiberhaupt zweckmifSig
oder gerichtet und somit selbst oder selbstbestimmt agieren.

Diese Reflexion zeigt sich gerade dort als entscheidend, wo es dar-
um geht, das genuin »Selbsteigene« der Urteile oder Handlungen zu be-
stimmen, oder eben zu fragen, inwiefern sie »schliefSlich »die meinigen«
werden.«**° Mit dem Begriff des entwickelten Selbstbewusstseins wird
hierbei betont, dass das Subjekt solcher Urteile und Handlungen zu sein
nicht etwa meint, immer ganz neue oder in irgendeiner Weise originel-
le Einfille zu haben, sondern auf die Struktur je eigener Urteile und
Handlungen zu reflektieren. Das je »Eigene« wird also erst zur disposi-
tionellen Besonderheit des Subjektes, wenn dieses weifs, was es tut und
warum es es tut. Der Einzelne steht in dieser Abwigung in einer imma-
nenten reflektierten Selbstbeziehung, wihrend er in gleicher Weise in Be-
ziehung zu seiner Welt steht. Erst durch diese Reflexion findet, wie He-
gel in den Grundlinien der Philosophie des Rechts darlegen wird, das
»Setzen seiner Selbst als eines bestimmten [...] Ich in das Dasein iiber-
haupt [...]« statt.™"

Bedingung solcher Selbstbezugnahme ist jenes Vermogen, das He-
gel Denken nennt und das die Zurechnung der Vollziige zu solchem
Ich tberhaupt ermoglicht, insofern es sie erst denkend reflektiert und
somit zweckgerichtet ausfiihrt. Der Einzelne ist erst als Denkender in

99 Vgl.: TWIILS. 359: »Dies Gelten ist die allgemeine Wirklichkeit des Selbst,
aber sie ist auch unmittelbar eben so die Verkehrung; sie ist der Verlust
seines Wesens. «

100 Pippin, Die Verwirklichung der Freiheit, S. 69. Siehe hierzu ebd. weiter:
»Dass ich beim Handeln iiber jeder zufilligen Neigung und Begierde sowie
jedem zufilligen Interesse stehe, ist nicht strikt objektivistisch zu verstehen
und nicht blof$ eine Frage strategischer Befriedigung. Sie betrifft vielmehr
mein Vermogen, mich mit mir zu identifizieren — mit dem bestimmten,
individuellen Lebenslauf, den ich gewihlt habe, und mit meinen Neigungen,
die, wie Hegel sogar sagt, gereinigt sind, also auf eine Weise strukturiert
sind, die sie zu meinen gemacht hat, und in denen ich dadurch wahrhaft
oder wirklich das Subjekt dieser Handlungen werde. «

1o1 Vgl. TW VII, §6. Konkreter ebd., §7: »Ich bestimmt sich, insofern es die
Beziehung der Negativitdt auf sich selbst ist; als diese Beziehung auf sich ist
es eben so gleichgiiltig gegen diese Bestimmtheit, weifS sie als die seinige und
ideelle, als eine blofle Moglichkeit, durch die es nicht gebunden ist, sondern
in der es nur ist, weil es sich in derselben setzt.«

124

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

der Lage, die Welt und ihre Praxisformen, aber auch sich selbst zu ver-
stehen und somit iiberhaupt zu wissen, wer er ist und wie er agieren
mochte. Denkend erlangt der Einzelne also iiberhaupt Einblick in die
Strukturen der objektiven Welt, aber auch einen Zugang zu sich selber.
Erst hier hat das Ich die Moglichkeit, sich in seiner je besonderen Wei-
se zu erkennen und sich als solches in einer objektiven Welt zu zeigen,
die durchaus entfremdend im Sinne Rousseaus und Marx’ wirken kann.
Im Denken richtet der Einzelne somit sein Bewusstsein nach bestimm-
ten Begriffen oder GesetzmafSigkeiten funktionaler oder auch normati-
ver Art aus, er wird also i. w. S. entfremdet, was Voraussetzung weiterer
denkender und somit eigener Vollziige ist. Denken (als Entfremdung) ist
also Voraussetzung von Denken (als Selbstdenken) — die zentrale Ein-
sicht fur unsere spitere Diskussion der hegelschen Bildung innerhalb
der Institutionen.

In seinem Begriff der Entfremdung verkennt Hegel die destruktiven
Momente der dufSeren Welt nicht. Er nimmt vielmehr einerseits den Ein-
zelnen samt seiner verstandesmifSigen und verntinftigen Fahigkeiten in
die Pflicht und verlangt von diesem, sich innerhalb dieser Welt zu bilden.
Andererseits fordert er gerade in seinen Grundlinien eine institutionel-
le Struktur des Zusammenlebens, die vernunftig gestaltet und daher an-
erkennungswiirdig ist und gerade deshalb die Bildung des Einzelnen als
Ent-Fremdung ermoglicht.

Mit Denken und Entfremdung nimmt Hegel also zwei wesentliche Be-
griffsmomente der Bildung in den Blick. Denken zeigt sich als geistige
Tatigkeit, die zweckgerichtete Vollziige und gerade so freie Selbst- und
Weltbezugnahmen ermoglicht. Mit Entfremdung fasst Hegel begrifflich
diejenige Verdnderung, die Bildung im Bewusstsein des Einzelnen be-
wirkt.

3.1.3 Holistisches Wissen oder die Bildungsformen

Die Entwicklung des Selbstbewusstseins ist in der hegelschen Bil-
dungstheorie durch den Erwerb von Wissen vermittelt. Im Begriff des
Wissens wird konkret, was bisher als Denken und Entfremdung nur
abstrakt beschrieben worden ist, es ist die inhaltliche Ausgestaltung
dessen, was als Prozess der Entfremdung zu einem Selbstbewusstsein
dargelegt worden ist. Wissen erméglicht Einblick und Zugriff auf die
begriffliche Struktur der Welt und ermoglicht, sich gerade so als Teil
dieser Welt zu sehen.

Selbstbewusstsein wird nach Hegel entwickelt zum einen durch Wis-
sen, wie es etwa in unterschiedlichen Wissenschaften formuliert ist. Sol-
ches Wissen kann verstanden werden als die Gesamtheit kanonischer
Inhalte, die als richtig beurteilt werden und deren Infragestellung in der

12§

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Welt des Geistes als unwahre Aussage beurteilt wird. Die Einzelnen er-
werben mit seiner Aneignung Kenntnisse und Begriffe, mit denen sie Ein-
sicht in allgemeingiiltige Sachverhalte der dufSeren Welt gewinnen. Die-
se folgen einer eigenen, verstindigen Logik und sind weder willkiirlich,
nach subjektiven Meinungen zu bestimmen, noch auf ihre empirische
Erscheinung zu reduzieren.™>

Wissen beinhaltet aber auch die Kenntnis kontingenter Normen und
Regeln gesellschaftlichen Zusammenlebens, wie sie sich in angemesse-
nem Urteilen und Handeln zeigen. Inhalt solchen Wissens ist also ein
kontingentes soziales Wissen um Ordnung, um Regeln und um die Kon-
ventionen innerhalb der Institutionen der Offentlichkeit. Solches Wis-
sen ist nicht kausal ableitbar oder auf theoretische Prinzipien zuriickzu-
fithren. Es folgt keiner strengen Logik von Gesetzen oder Begriffen, die
theoretisch nachzuvollziehen sind. Es beschreibt vielmehr konkrete, als
richtig anerkannte Urteils- und Handlungsformen, die in der Praxis insti-
tutionell organisierter intersubjektiver Verhiltnisse »vorgezeichnet, aus-
gesprochen und bekannt«'*3 sind. In solchem Wissen sind die Bedingun-
gen intersubjektiver Verhiltnisse erfasst. Sein Erwerb bedeute zunichst
ein Bekanntwerden mit diesen kontingenten Umstianden, damit diese im
praktischen Bildungsprozess als richtig oder wahr, also als vernunftig er-
kannt werden konnen.

So verstanden kann man mit Hegel dieses Wissen als die Grundlage
jeder gemeinschaftlichen Lebensform verstehen, da in diesem Wissen die
Grundlagen und Prinzipien des Zusammenlebens erfasst sind. Oder, um
es mit Hegel zu sagen:

» Die Mannigfaltigkeit der Kenntnisse an und fiir sich gehort zur Bil-
dung, weil der Mensch dadurch aus dem partikuldren Wissen von un-
bedeutenden Dingen der Umgebung zu einem allgemeinen Wissen sich
erhebt, durch welches er eine groflere Gemeinschaftlichkeit der Kennt-
nisse mit anderen Menschen erreicht, in den Besitz allgemein interessan-
ter Gegenstinde kommt. « ™+

In der hegelschen Bildungstheorie kommt es zwar auch darauf an, tiber
solches Wissen zu verfiigen, Kenntnisse aus ihm zu ziehen und daraus die
eigenen Vollziige zu bestimmen. Gerade diese Kenntnisse zu haben, be-
deute aber die Einsicht in tradiertes, allgemeines oder auch gemeinsames
Wissen, das der Einzelne mit den Anderen teilt. Er bekomme Einsicht in
gemeinschaftliche Formen des Zusammenlebens, die innerhalb solchen

102 Siehe dazu TW X, §422ff. GW 25,2, S. 1072: »Die Gesetze sind die
Bestimmungen des in der Welt selber innenwohnenden Verstandes.; in ihnen
findet daher das verstindige BewufStsein seine eigene Natur wieder und wird
somit selber gegenstindlich.«

103 TW VII, §150, Anm.

104 TWIV,S. 259.

126

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

Zusammenlebens als anerkennungswiirdig beurteilt wiirden. Hierbei be-
greife der Einzelne, dass er gerade durch solches Wissen in einer Kon-
tinuitit mit anderen stehe. Er begreife sich selbst als Teil einer Lebens-
weise, in der er mit anderen gerade deshalb in Verbindung stehe, weil er
auf Grundlage verschiedener Praxisformen mit diesen im weiteren Sinne
kommunizieren oder kooperieren konne. Er begreife also, dass er kein
atomistisches Einzelwesen ist, sondern gerade durch das gemeinsame
Wissen in einer Lebensweise mit anderen verbunden sei.

In wissenden Vollziigen steht der Einzelne in einem Raum gemeinsa-
mer Beurteilungen und Handlungen, der solche Bewertungen erst mog-
lich macht. Das bedeutet, sich in einen Zusammenhang mit anderen zu
erkennen, sich ihren Bewertungen und reflektierten Meinungen zu stel-
len, ein wesentliches Moment des hegelschen Bildungsprozesses. Bildung
als Wissenserwerb im weitesten Sinne verlangt namlich nicht nur einfach
ein Dasein in isolierter Einzelexistenz. Nach Hegel ist holistische Bildung
so uberhaupt nicht moglich. Er verlangt in diesem Begriff auch immer
das Selbstverstandnis des Einzelnen als soziales und politisches Wesen,
was durch den Wissenserwerb vermittelt ist. Daher steht das

»freie Urteil der Einzelpersonen [...] damit sozusagen immer in der
Mitte zwischen einer verstindigen und das heifst immer auch sprach-
und sachtechnisch gentigend versierten Anwendung bewihrter Sche-
matisierungen im Unterscheiden und titigen Schlieffen einerseits, ei-
ner autonomen Neubestimmung verniinftiger Differenzierungen mit
reflektierender Urteilskraft im Blick auf den besonderen Fall anderer-
seits [...].«™°s

Selbstbewusstes Dasein ist also ein Dasein gemafS eines allgemeinen Wis-
sens, iiber das die Einzelnen verfugen und an dem sie partizipieren, d.h.
ihre Begriffe des Richtigen in ihren Urteilen und Handlungen finden.
Diese Begriffe des Richtigen teilen sie mit Anderen und sie leiten sie bei
den Entscheidungen fiir das personale Leben. Die geistigen Fahigkeiten
und Kompetenzen als Wissen zu haben ist so die Voraussetzung je eige-
ner Haltungen zur gemeinsamen Lebenswelt, »die als gut beurteilt ist
und daher arete heifst.«¢

Die angemessene Anwendung verstandigen Wissens ist die besondere
Leistung der Einzelnen, d. h. erst Resultat eines entwickelten Selbstbe-
wusstseins. Sie missen die richtigen Begriffe finden, diese in Zusammen-
hange bringen, als richtig oder falsch bewerten und schliefllich Handlun-
gen und Urteile hieraus ableiten. Nur aufgrund dieser Fihigkeiten kann
dann uberhaupt von eigenen Urteilen, Handlungen und eigener Teil-
habe gesprochen werden. Erst als Selbstbewusstsein kann der Einzelne

105 Stekeler-Weithofer: Hegels Phdnomenologie des Geistes, Band 2, S. 263.
106 Stekeler-Weithofer: Denken, S. 99.

127

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

also zum einen selbststindig denken und zum anderen verniinftig urtei-
len und handeln.

Wissen hat demnach fiir Hegel eine doppelte Funktion: einerseits bie-
tet es den begrifflichen Zugang zur Welt, andererseits die Einsicht, dass
wir mit anderen in diesem Wissen verbunden, auf sie verwiesen sind.
Die Einzelnen verstehen sich so in bestimmter Weise, verorten sich in
der Welt. Diese doppelte Entfremdung durch das Wissen ist in den he-
gelschen Bildungsformen angesprochen: theoretische und praktische Bil-
dung.

Die Trennung dieser beiden Bildungsformen ist freilich keine Erfin-
dung Hegels.'” Er ist jedoch der erste, der diese Begriffe in ihren Inhal-
ten, Methoden, Zielen und somit der durch die entwickelten geistigen
Vermogen differenziert und ihren Vollzug als Bildungsprozess innerhalb
gesellschaftlicher und politischer Institutionen operationalisiert.

Thr Erwerb bezweckt die Entfaltung jeweils unterschiedlicher Vermogen
des Menschen. Wihrend namlich durch die theoretische Bildung der Ver-
stand des Einzelnen ausgebildet wird, entwickelt der Einzelne durch prak-
tische Bildung seine vernunftigen Fahigkeiten, was das Selbstverstindnis
und so die genuin eigenen Selbst- und Weltbezugnahmen aller Art mog-
lich macht. Entscheidend und beiden Bildungsformen gemeinsam ist je-
doch, dass sie das Selbst- und das Weltverhaltnis des Einzelnen tiberhaupt
ermoglichen. Kurzum: Der Vollzug dieser beiden Bildungsformen hat den
Entfremdungsprozess zu seinem Resultat und gerade deshalb ist ihr Zu-
sammenspiel als Bildung im vollen Sinne des Begriffes zu verstehen.

3.1.3.1 Exkurs: Der Wissensbegriff und seine Differenzierung

Bevor nun der hegelsche Begriff der theoretischen und praktischen Bil-
dung expliziert wird, soll an dieser Stelle eine begriffliche Auseinander-
setzung mit Begriffen des Wissens geleistet werden, um zum Verstiand-
nis der hegelschen Bildungsformen beizutragen. Zum einen verbessert
dies das Verstandnis von Wissen im weitesten Sinne, wie es Hegel in der
theoretischen Bildung fordert. Zum anderen zeigt sich, dass der Begriff
des Wissens in seinem weitesten Sinne, d.h. auch als Handlungswissen,

107 Erste implizite Hinweise finden sich schon bei Platon, explizit wird der
Unterschied zwischen dispositionalem und propositionalem Wissen bei
Aristoteles im Begriff der Klugheit und durchzieht die politische Philosophie
immer dort, wo es um das Verhiltnis zwischen Einzelnem und politischer
Welt geht. Vgl., Wieland: Platon und die Formen des Wissens; Wilhelm
Hennis (1977): Politik und praktische Philosophie. Schriften zur politischen
Theorie, Stuttgart: Klett-Cotta; Vollrath: Grundlegung einer philosophischen
Theorie des Politischen; Michael Oakeshott (1966), Rationalism in Politics
and other Essays. New and Expanded Edition, Indianapolis: Liberty Fund.

128

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

voraussetzungsreich ist. Es soll namlich zu konkreten Handlungen fiih-
ren. Dass man diesen Zusammenhang zwischen Wissen und Handlung
nicht einfach begrifflich voraussetzen kann, expliziert Hegel in seinem
Begriff der praktischen Bildung.

3.1.3.1.1 Propositionales Wissen

Unter den Begriff des propositionalen Wissens kann jener Begriff des
Wissens gefasst werden, der in gegenwirtigen Auseinandersetzungen mit
Bildungsprozessen allzu oft vorherrschend ist. Bezuiglich der Inhalte die-
ser Wissensformen »vermittelt uns die Wissenschaft das Wissen um ihre
Griinde und macht dieses Wissen erst dadurch zu einem sicheren Wis-
sen.«*°% Sicher ist solches Wissen, weil seine Inhalte notwendig gegeben
sind. »Notwendig ist [...], was nicht anders sein kann, als es ist.«™®

Die Inhalte solchen Wissens sind so durch die Wissenschaften veri-
fiziert und in wahrheitsfihigen Sitzen mitteilbar. Sie geniefSen insofern
Anerkennung als faktische Richtigkeiten. Angesprochen ist jener Begriff
von Wissen, der ohne Zweifel als Wissen legitimiert werden kann, weil es
beispielsweise naturwissenschaftliche Gesetze formuliert, wie etwa »Die
Winkelsumme eines gleichschenkligen Dreiecks betragt 180.«* So ver-
standen, ist es ein Wissen um bestimmte Gegenstiande, das eindeutig in
wahrheitsfahigen Sdtzen ausgedriickt werden kann.*** Propositionales
Wissen ist in diesem Sinne gegenstandsbezogen.'** » Propositionales Wis-
sen bezieht sich immer auf ein identifizierbares Wissensobjekt.«''3 Das
heif$t weiter, dass solches Wissen einem eindeutigen BewertungsmafSstab
nach dem Muster richtig oder falsch unterliegt. Unter diesem Begriff ist
so zundchst ein technisches Wissen™™* oder ein Know-that'™s zusammen-
gefasst. Das propositionale Wissen ist demnach ein Wissen, das nur in
einer bestimmten rationalen Logik, nach festen Begriffen und Grund-
satzen, gefasst ist. Die Begriffe, Regeln und GesetzmaifSigkeiten gilt es
so nicht nur zu wissen, sondern auch schematisch aufeinander zu bezie-
hen, zu vergleichen und so richtige konsistente Schlussfolgerungen durch

108 Petersen, Subjektivitit und Politik, S. 152.

109 Ebd.,S. 158.

110 Beispiel entlehnt aus Thomas Petersen: Nachhaltigkeitspolitik, Wissenschaft
und Urteilskraft. Nicht publiziert.

111 Vgl. Wieland, Platon und die Formen des Wissens.

112 Vgl ebd.

113 Wieland, Platon und die Formen des Wissens, S. 23 1.

114 Vgl. Oakeshott, Rationalism in Politics and other Essays.

115 Vgl. Stekeler-Weithofer: Denken; Wieland: Platon und die Formen des
Wissens; Hennis: Politik und praktische Philosophie; Oakeshott: Rationalism
in Politics and other Essays.

129

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

deduktives Denken zu ziehen. So kann das propositionale Wissen als das
»deduktiv-nomologische Wissen der [positiven] Wissenschaft«'*¢ erfasst
werden, das der Wissende qua seines Verstandes intellektuell erfassen
und verstehen kann. Es ist ein Wissen, dass Kenntnisse prazise vermit-
telt und somit in unmittelbarer Weise lehrbar und lernbar ist."'7 Es ist in
diesem Sinne tiberprifbar, worin sich zugleich verstandesmifSige Fahig-
keiten des Wissenden zeigen.

Eine wesentliche Qualitdt solchen Wissens besteht gerade darin, dass
es personenunabhingig und in diesem Sinne objektiv ist. Die Erkennt-
nisse propositionalen Wissens gelten allgemein, unabhingig von perso-
nalen Haltungen und Uberzeugungen. Zwar bedarf solches Wissen ei-
nes Tragers, jedoch ist dieser nicht wesentlich bestimmt. » Deshalb kann
man von ihm abstrahieren. Man kann daher von einem Satz, seinem In-
halt und seiner Struktur reden, ohne zugleich von einem Subjekt reden
zu mussen, das diesen Satz ausspricht oder denkt.«'*® Der Trager muss
sich mit diesem Wissen nicht identifizieren; es ist firr ihn ein Gegenstand,
iiber den er objektiv sprechen kann, etwas, das er an andere weitergeben
kann. »Die Form der schriftlich fixierten Aussage manifestiert die hier
mafSgebliche Distanz, in der der Wissende zu diesem Wissen steht.«'™
Der Wissende kann also von solchem gegenstindlichen Wissen abstra-
hiert werden, d.h. es macht ihn nicht wesentlich oder personlich aus. So
bedarf das propositionale Wissen weder in seinen Inhalten noch in sei-
ner schematischen Anwendung einer subjektiven Einschatzung oder Be-
wertung der wissenden Person. Uber solches Wissen zu verfiigen, be-
deutet fur den Trager zunachst nur logisch-begriffliche Kenntnisse von
komplexen abstrakt-theoretischen Zusammenhingen zu haben und die-
se zundchst tiberhaupt zu verstehen.

Diesem Wissensbegriff scheint die politikdidaktische Diskussion ver-
pflichtet. Autoren wie Wilhelm Hennis und Michael Oakeshott, die sich
mit dem Begriff des Wissens im Rahmen von Politik auseinandersetzen,
weisen darauf hin, dass die Neuzeit seit Descartes diesem propositionalen
Wissen verpflichtet ist. So sei die Vorstellung vorherrschend, dass dieses
das einzig legitime wissenschaftliche Wissen sei, insofern es objektiv be-
weisbar ist. Hieraus werde auch die Forderung abgeleitet, dass jede Pra-
xis diesem Wissensbegriff verpflichtet sei.*>> Unterscheidet Kant also die
Urteilskraft von diesem Begriff des Wissens als einem Gegenstand des Ver-
standes, muss mit jener noch ein anderes Vermogen angesprochen sein.

116 Petersen: Nachhaltigkeitspolitik, Wissenschaft und Urteilskraft.

117 Vgl. Wieland: Platon und die Formen des Wissens.

118 Ebd., S. 232.

119 Ebd., S. 229.

120 Vgl.Hennis: Politik und praktische Philosophie, sowie Oakeshott: Rationalism
in Politics and other Essays.

130

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE
3.1.3.1.2 Dispositionales Wissen

Sowohl Oakeshott als auch Hennis schlagen in kritischer Auseinan-
dersetzung mit dem Vorrang propositionalen Wissens vor, einen wei-
teren Wissensbegriff zu erarbeiten. Ganz im Sinne der Aristotelischen
phronésis und der kantischen Urteilskraft soll ein Wissensbegriff gefun-
den werden, der den besonderen Anforderungen des Bereichs des Poli-
tischen entspricht. Diese Sphire menschlichen Zusammenlebens griinde
nicht nur auf nomologisch-deduktive Einsichten. Hier gehe es um Vollzii-
ge im Raum des Kontingenten.*** Kontingent sind die Bedingungen poli-
tischer und sozialer Vollziige nicht nur, weil sie einer gewissen dynami-
schen Entwicklung unterliegen, sich also verandern konnen. Kontingent
sind sie ferner, weil der Einzelne sich hier in einem Denk-, Urteils- und
Handlungsraum bewegt, der nicht einer rein rationalen Notwendigkeit
unterliegt. Vielmehr bewegt er sich innerhalb eines Spektrums von Ur-
teils- und Handlungsmoglichkeiten, die mehr oder weniger angemessen
sein konnen. Die besondere Qualifikation des Wissenden liegt dann ge-
rade darin, dass der Einzelne hier nach eigenem Urteil und somit nach
eigener Einschatzung selbstwirksam, d. h. absichtsvoll wirkt, unter Ein-
bezug der fur ihn relevanten Bedingungen der besonderen Situation. Das
heiflt, die Angemessenheit solcher Vollziige kann so oder auch anders
aussehen. Thre Richtigkeit kann also nicht in einer liickenlosen rational-
begrifflichen Begriindungslinie verifiziert werden.

Solch kontingentes Wissen ist weder in notwendig giiltigen und so-
mit immer gleich bestehenden Aussagen formulierbar, noch ist es gegen-
standsbezogen. Es bezeichnet nicht ein Wissen um abgrenzbare Gegen-
stinde und ihre Zusammenhinge. Vielmehr ist es ein Wissen, durch das
dem Trager » Welt und Wirklichkeit erschlossen«*** werden. Wirkungs-
bereich solchen Wissens sind »Fahigkeiten und Fertigkeiten, Kompeten-
zen und bewuf$tes Konnen, Urteilskraft, Gebrauchswissen und Erfah-
rung.«** Uber all diese Bereiche menschlichen Vermégens kann zwar
begrindet gesprochen werden, jedoch sind diese nicht notwendig objek-
tivierbar. Das bedeutet, worin der angemessene oder richtige Vollzug des
dispositionalen Wissens besteht, kann man nicht allgemeingtiltig und un-
abhingig von der besagten Situation und unabhingig von ihrem Subjekt
festlegen oder formulieren.

Hieraus ergibt sich, dass dispositionales Wissen und Wissenstrager
eng aufeinander bezogen sind und einander in besonderer Weise aus-
zeichnen. »Uber Fihigkeiten und Fertigkeiten verfiigt man nicht wie
iiber einen gegenstindlichen Besitz. Auch intendiert man sie nicht wie

121 Vgl. Petersen: Urteilskraft.
122 Wieland: Platon und die Formen des Wissens, S. 230.

123 Ebd.

I31

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Objekte, von denen man sich distanzieren kann. Auf sie hin versteht
man sich selbst.«'*# Dieses Begriffsmoment betont auch die aristoteli-
sche phronésis, wenn Aristoteles darlegt, dass diese eine konkrete Fahig-
keit des Klugen ist. Konkret ist die Fahigkeit des Klugen jedoch nicht,
insofern sich seine Qualifikation in allgemeinen Aussagen inhaltlich be-
stimmen lasst, sondern weil sie sich in konkreten Situationen als Dispo-
sition ihres Tragers zeigt. Aus dieser Bestimmung heraus wird fur diese
Wissensform im weiteren Verlauf der Begriff des dispositionalen Wissens
verwendet. »Was die Klugheit ist, konnen wir nur erfassen, indem wir
schauen, welche Menschen wir klug nennen.«'*s Méchte man also be-
stimmen, was die Klugheit ist, konne man dies nicht in allgemeinen, abs-
trakten Lehrsitzen, die den Begriff definierten, sondern nur in Ruckgriff
auf einen Trager solchen Wissens, der sich in kompetenter Weise in Wis-
sensfeld des dispositionalen Wissens bewegt, erfahren. Das dispositiona-
le Wissen bezeichnet so die Fihigkeit eines bestimmten Tragers, in einer
bestimmten Situation, unter Berticksichtigung gegebener Bedingungen
richtig oder angemessen zu handeln, wobei sich solche Bewertung der
rein »bivalenten Alternative «'*¢ nach dem Muster richtig/falsch entzieht.
Im Wissensfeld des dispositionalen Wissens kann nicht einfach vom Tra-
ger solchen Wissens abstrahiert werden — solches Wissen ist personenge-
bunden. Es pragt seinen Triger und zeichnet diesen aus. Solches Wissen,
so konnte man sagen, ist wesentlich Charakter oder auch Personenmerk-
mal oder eben Disposition seines Tragers, das auf der Ausrichtung eige-
ner Vollziige an faktischen und normativen Richtigkeiten beruht. Wolf-
gang Wieland macht — wie schon Aristoteles — darauf aufmerksam, dass
sich dieses Charakteristikum zeigt, »wenn man von einem erfahrenen
Arzt, einem erfahrenen Handwerker oder einem erfahrenen Kaufmann
spricht.«*>7 Die Subjekte solchen Wissens haben dieses Wissen nicht ein-
fach gegenstandlich. Die Trager solchen Wissens sind vielmehr person-
lich oder individuell durch das dispositionale Wissen in besonderer Wei-
se ausgezeichnet — der jeweils besondere Einzelne verfugt tiber es.™*
Dieses wesentliche Charakteristikum unterscheidet diese Wissens-
form vom propositionalen Wissen also wesentlich darin, dass es eines

124 Ebd.,S. 241.

125 Aristoteles (201 55): Nikomachische Ethik, hrsg. von Ursula Wolf. Hamburg:
Rowohlt, Buch VI, 5, S. 199.

126 Wieland: Platon und die Formen des Wissens, S. 233.

127 Ebd., S. 230.

128 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch VI, 8—9, S. 204ff. Aristoteles
stellt heraus, dass die Beurteilung, ob ein Vollzug phronetisch ist oder
nicht, der Analyse der konkreten Handlungssituation einerseits und des
Vollzugssubjektes andererseits bedarf. Ob eine Handlung beispielsweise
besonnen, tapfer oder auch gerecht ist, ist abhingig davon, wer sie vollzieht
und in welcher Situation sie vollzogen wird. Wihrend wir bei einem

132

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

besonderen Tragers bedarf, von dem man nicht abstrahieren kann.'*
Wer tiber diese Vermogen verfligt, kann sich in konkret gefragten Um-
stinden bewihren, ohne dass sich dieses Bewihren erstens in proposi-
tionalen Wissensobjekten materialisieren lasst und zweitens ohne dass
sich das ganze Wissens solcher Vollziige zeigt. Der besondere Charak-
ter des dispositionalen Wissens zeigt sich so im Unterscheid zum propo-
sitionalen Wissen darin, dass man es nicht etwa dadurch erwirbt, dass
man wissenschaftliche Aussagen kennt und versteht, sondern in »prak-
tische[r] Vertrautheit«'3° mit besonderen Situationen ist. Nach Hennis
bedeutet dies: »Alle Einsichten im Bereich des Ethisch-Politischen set-
zen ein gewisses MafS innerer Differenziertheit, d. h. Problemgefiihl und
Unterscheidungsvermogen voraus, Eigenschaften, die auf blof intellek-
tuellem Wege nicht erworben werden konnen.«*3* Wahrend Hennis bei
dieser durchaus vagen Diagnose bleibt und sich nicht weiter mit der ge-
fragten Wissensform auseinandersetzt, formuliert Oakeshott einen Wis-
sensbegriff, der diesen Anforderungen zu gentigen scheint. Er zeigt, dass
das gefragte Wissen sich in Inhalt und Form vom propositionalen Wis-
sen unterscheidet.

In kritischer Auseinandersetzung mit dem propositionalen Wissen
(technischen Wissen) formuliert Oakeshott einen Begriff des »prak-
tisches Wissens«."* Wahrend das technische Wissen in der oben dar-
gestellten Weise verstanden und um die Fahigkeit der Anwendung ge-
gebener Regeln erganzt wird, zeigt sich fur Oakeshott die notwendige
Einsicht, dass solches Wissen immer unvollstindig bleiben muss. Es zu
haben, bedeute noch nicht, dass man dariiber in der Weise verfiigen
kann, dass man es auch in rechter Weise anwenden kann. So sei das Le-
sen eines Kochbuchs noch kein Garant dafiir, dass man wirklich kochen
kann. Vielmehr ist zu erkennen, dass »[a] cookery book presupposes
somebody who already knows how to cook.«'33 Solche Anwendung er-
worbenen technischen oder propositionalen Wissens bediirfe also eines
praktischen Wissens oder eines Know-how. Erst mit diesem wisse man
um die Anwendung bestehender Regeln. Solches Wissen unterscheide
sich vom propositionalen Wissen gerade darin, dass es nicht in klar ab-
grenzbaren Aussagen oder Propositionen mitteilbar sei. Aufgrund seiner
kontingenten Inhalte, durch die es wesentlich ausgezeichnet sei, scheine
es weniger prazise und weniger greifbar. » And this gives it the appearan-
ce of imprecision and consequently of uncertainty, of being a matter of

Einzelnen eine Handlung als tapfer beurteilen wiirden, erscheint sie uns bei
einem anderen, in einer anderen Situation als tollkiihn.
129 Vgl. Wieland: Platon und die Formen des Wissens, S. 23 2.
130 Ebd., S. 231.
131 Hennis: Politik und praktische Philosophie, S. 40. Hervorhebung von A. A.
132 Vgl. Oakeshott: Rationalism in Politics and other Essays.
133 Ebd.,S. 52.

133

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

opinion, of probability rather than truth. It is, indeed, a knowledge that
is expressed in taste and connoisseurship.«'34

Bestimmt man das dispositionale Wissen als Know-how, betrifft es
den Bereich »bewufSten Tatigsein[s]«. In solchem Wissen »wird der
Mensch seiner Fahigkeit inne, sich die Welt auch dadurch zu erschlie-
Ben, dass er Sachverhalte hervorbringt oder gestaltet.«'3s Solches Wis-
sen ist Voraussetzung jeder Handlung. Es ist nicht nur wesentlich hand-
lungsleitend, insofern es dem Wissenden die notwendigen Inhalte in
besonderen Situationen als Know-how zur Verfiigung stellt, sondern
auch, insofern es dem Einzelnen erst als Wissendem ermdoglicht, iiber-
haupt seine Absicht zu erkennen und diese zur Grundlage seiner Hand-
lung zu machen. Das dispositionale Wissen bezeichnet nach diesem
Aspekt die Fahigkeit in einer bestimmten Situation, unter Berticksichti-
gung gegebener Bedingungen, richtig oder angemessen zu handeln. Die
Schwierigkeit solcher Einschiatzung liegt darin, dass das Wissensfeld der
Handlung das Konkrete, oder das Empirische, ist, also eine konkrete
Handlungssituation.3¢

Das dispositionale Wissen macht aufSerdem die Handlung im strengen
Sinne des Begriffes iberhaupt erst moglich, insofern es eine enge Relati-
on des Einzelnen zu seinen Handlungen betont.”s” Handlung muss nam-
lich seit Aristoteles in einem qualifizierten Sinne als praxis verstanden
werden. Die Handlung ist so immer intentional oder gerichtet, wird also
auf Grundlage eines Vorsatzes vollzogen. Thr liegt also eine besondere
oder eigene Absicht des Handelnden zu Grunde, die diesen erst dazu be-
wegt, in einer bestimmten Weise zu handeln, auch wenn andere Hand-
lungsoptionen moglich wiren — insofern sind Handlungen immer auch
enge Selbstbezugnahmen. Das sind sie gerade nicht nur, insofern in ih-
nen technische Fahigkeiten des Einzelnen sichtbar werden.

Die Handlung bedarf in ihrem Vollzug jedoch nicht nur der sachlichen
Richtigkeit ihres Vollzuges. Thr Gelingen hiangt auch, und das scharft
noch einmal die Relevanz dispositionalen Wissens, von ihrer norma-
tiven Ausrichtung ab. Dieser Aspekt des Handlungsbegriffes beleuch-
tet gerade die aristotelische phronesis. Der Kluge zeichnet sich namlich
nicht nur dadurch aus, dass er auf faktisch richtige Weise handelt und

134 Ebd., S.15.

135 Wieland: Platon und die Formen des Wissens, S. 252.

136 Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch V1, 8, S. 204. Auch hat die Klugheit
nicht nur mit dem Allgemeinen zu tun, vielmehr muss sie das Einzelne, die
besondere Situation erkennen. »Denn sie ist handlungsbezogen (praktike),
und das Handeln betrifft das Einzelne.« Ebd.

137 Vgl. Stekeler-Weithofer: Denken, S. 122: »Die Existenz freier Handlungen
zu behaupten, ist ohnehin nichts anderes, als darauf zu bestehen, dass
die Unterscheidung zwischen reinen Widerfahrnissen, bloff animalischem
Verhalten und bewusst kontrolliertem Handeln signifikant sind. «

134

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

sich hierbei ganz grundsatzlich darauf versteht, vom Konkreten auf ein
Allgemeines zu schlieflen.”® Der Vollzugsraum der Handlung ist nicht
einfach nur ein Ort disparater Handlungsvollziige. Die Handlungen sind
gerade in der aristotelischen Ethik eingebettet in einem Raum ethisch-
politischen Miteinanders oder eben in das gute Leben, das sich in den
Tugenden materialisiert. Jede Handlung wiirde so nicht nur nach fakti-
scher Richtigkeit streben, sondern intendiert vor allem eine gemeinsa-
me Lebensform, die als gut beurteilt, d.h. als tugendhaft anerkannt ist
- Handlungen haben so immer eine normative Perspektive. Die aristote-
lische phronésis bezeichnet in diesem Zusammenhang die Fahigkeit, je-
weils durch die eigene besondere Handlung das gefragte konkrete Gute
zu erstreben und sich hierbei am guten Leben als hochstes Ziel zu orien-
tieren. Anders als die Geschicklichkeit, sei die phronésis »wahre Dispo-
sition des Handelns [...], die sich auf das bezieht was fiir den Menschen
gut oder schlecht ist.«'3* Diese Giiter und Ubel kennt sie nicht nur »in
einer besonderen Hinsicht, zum Beispiel dariiber, was seiner Gesundheit
oder seiner Kraft zutraglich ist, sondern dartiber, was tiberhaupt dem gu-
ten Leben zutraglich ist.«™°

Gerade diese Orientierung am normativ Guten qualifiziert die
phroneésis gegentiber techné und somit die Handlung gegeniiber der rei-
nen Tatigkeit und es qualifiziert zugleich den Trager solcher Fahigkei-
ten.™! Ist die aristotelische Klugheit namlich habitus des Vollzugssub-
jektes, zeichnet sich auch dieser durch die Tugenden aus, die die kluge
Handlung erst ermoglichen. Der Handelnde weif$ nicht nur um die Exis-
tenz solch normativer Kategorien, sondern hat sie als eigene Wahrheiten
anerkannt. Zugespitzt konnte man sagen, dass sie in dieser Anwendung
den Charakter eines Bekenntnisses haben — eines impliziten Bekenntnis-
ses zu einer ethisch-politischen Lebensform, das in diesem Wissen ver-
mittelt ist und im Vollzug der Handlung gezeigt wird. Gerade in diesem
dispositionalen Charakter bestimmt es seinen Triger wesentlich. » Denn
die Person wird als das, was sie ist, auch auf ihre Beziehung zur Wahr-
heit her gedeutet. Was jemand isz, bestimmt sich auch daraus, als was
er sich selbst versteht. Als was er sich selbst versteht, hingt aber davon

138 Diese Fihigkeit nennt Aristoteles » Geschicklichkeit« (deinotés). Vgl.
Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch VI, 13, S. 214.

139 Ebd., Buch VI, 5, S. 200.

140 Ebd., Buch VI, 5, S. 199. Es ist daran zu erinnern, dass es hier ausreicht,
nur um die Tugenden zu wissen. Eine reine Kenntnis von Gerechtigkeit,
Tapferkeit etc. reicht nicht aus, um seine Handlungen normativ zu begriinden.
Entscheidend ist die Fahigkeit, diese Entscheidung in ausgewogener Weise
unter Beriicksichtigung der besonderen Situation und des besonderen
Vollzugssubjektes zu fallen. Buch 'V, 5.

141 Vgl. Hannah Arendt (2015*): Vita Activa oder vom titigen Leben. Miinchen:
Pieper.

135

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

ab, was er in letzter Instanz fiir wahr halt. «*+2 Die Klugheit oder das dis-
positionale Wissen als Handlungswissen meint so eine Ausrichtung des
Selbst nach allgemeinen Prinzipien einer Lebensform, die man fiir wahr
hilt und nach denen man sein Denken und seine Handlungen ausrich-
tet. Solche Ausrichtung verlangt zwar auch funktionale Kenntnisse und
Fahigkeiten. Entscheidend ist jedoch die normative Ausrichtung eige-
ner Vollzige.

Dieses enge Verhiltnis der Handlung zum Handelnden betont auch
Hannah Arendt. Handlungsfahigkeit als dispositionales Wissen des Han-
delnden zu verstehen und hierin den habituellen Charakter hervorzuhe-
ben, bedeutet nach Arendst, sie als die Vermittlung der besonderen Exis-
tenzweise des Menschen zu verstehen — die Existenz als Person.™3 Diese
sei vor allem von der Annahme getragen, dass der Mensch nicht etwa nur
Etwas, sondern Jemand ist. Diese Existenz der Person oder des Jemand,
als ein selbstandiges Dasein der Einzelnen unter anderen solchen Perso-
nen, sei namlich das Wesen genuin menschlichen Lebens.

Nach Arendt kommt es nun darauf an, als diese besondere Person in-
nerhalb eines Politischen zu wirken, und das heifSe zugleich, sich als sol-
che zu zeigen. In dieser (politischen) Welt der Personen miisse der Ein-
zelne in seiner vollen Wiirdigkeit realisiert sein, sich als das einzigartige
Wesen zeigen (konnen), das er sei. Dies geschehe nach Arendt im Vollzug
der Handlung, die die Antwort auf die Frage » Wer bist du?« sei und in-
sofern einen Offenbarungscharakter habe.*#+ Arendt expliziert in dieser
Annahme, dass die Handlung, getragen von personlichen handlungslei-
tenden (normativen) Absichten, insofern gegentiber der reinen Tatigkeit
qualifiziert sei, als sie eines Ichs oder eines Jemands bediirfe, der sie be-
wusst, auf Grundlage erworbener Dispositionen vollziehe. Denn anders
als in der reinen Herstellung, in der der Tétige anonym bleiben kon-
ne, zeige sich der Handelnde als ein Besonderes; nur dieses sei in dieser
spezifischen Weise, in dieser spezifischen Situation handelnd tdtig und
konne sich nicht etwa vertreten lassen. Er sei hier als Einzigartiger pra-
sent, der seine Haltungen und Absichten, die er sich selber setze, rea-
lisiere und dabei offenbare. Der Einzelne zeige sich hier also in seinen
ganz eigenen Kompetenzen als Person, insofern er zu solcher Selbstbe-
zugnahme Giberhaupt fihig sei. Er zeige sich aber so als Jemand, der das
Vermégen habe, das ihn zu einer solchen Bezugnahme befdhige: nam-
lich als Verstindiger und Verniinftiger, in einem sozialen Zusammen-
hang mit ebenso Verstandigen und Vernuinftigen, die sich innerhalb einer

142 Wieland: Platon und die Formen des Wissens, S. 238.

143 Personsein ist in diesem Zusammenhang nicht nur juristischer Status,
sondern eine besondere Existenzweise, die besonderer, zu erwerbender
Dispositionen bedarf.

144 Arendt: Vita Activa oder vom titigen Leben, S. 217.

136

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

Welt der gemeinschaftlichen Formen in ihrer Einzigartigkeit erst sicht-
bar wiirden.'#s

In der Handlung bewegt sich der Einzelne also in einer Mitwelt, die
zwar Formen hat, denen sich der Einzelne unterordnen muss, die aber
zugleich eine solche Subjektivitdt iiberhaupt erst zulisst. So zeigt sich,
dass sich diese besondere Subjektivitit nicht nur in den natiirlichen,
durch Begabungen, Talente und Charakterziige qua Geburt gegebenen
Pradikaten des Menschen erschopft, sondern in qualifizierter Weise in
den erworbenen Dispositionen zeigt, die sich erst auf der »Biihne der
Welt«4¢ iberhaupt erst entwickeln und zeigen konnen, was auf einen
Weltbezug hinweist. Arendt sieht namlich zurecht, dass die von ihr dar-
gelegte Offenbarung der Person in der Handlung mit der Voraussetzung
verbunden ist, dass sie die Relevanz des Gemeinwesens fiir ihre Existenz
erkennt und zugleich den Willen aufbringt, aktiver Teil dieser zu sein.
»Dies Risiko, als ein Jemand im Miteinander in Erscheinung zu treten,
kann nur auf sich nehmen, wer bereit ist, in diesem Miteinander auch
kiinftig zu existieren. Und das heifSt bereit ist, im Miteinander unter sei-
nesgleichen sich zu bewegen.«*+” Das Handeln im vollen Kompetenz-
sinn des Begriffes zeigt gerade in entscheidender Weise diese Bereitschaft.
Handlung ist so immer nicht nur enge Selbstbezugnahme, sondern im-
mer auch enge Weltbezugnahme.

Die Handlung bedarf somit in ihrer normativen Ausrichtung einerseits
und als besondere Form der personalen Selbstbezugnahme andererseits
eines Zusammenhanges, der solche Bezugnahmen ermoglicht. Sie bedarf
also einer Mitwelt, in der die Handlung innerhalb eines Bewertungsmaf3-
stabes steht. Zeigt sich die Handlung namlich als Ausdruck phroneti-
scher Lebensweise, muss sie in einem Raum eingebettet sein, der solche
Lebensweise zu ihrem Prinzip hat. Solcher Raum ist nach Aristoteles,
Arendt oder auch Hennis das Gemeinwesen, als Raum politischen und
nach diesen Autoren immer auch gemeinschaftlichen Zusammenlebens,
das sich in gemeinsamen faktischen, aber vor allem normativen Pra-
xisformen materialisiert.™* Dieses sind formelle und informelle Formen

145 Arendt betont hier zudem die Rolle der Sprache, die die Handlung immer
begleite. »Erst durch das gesprochene Wort fiigt sich die Tat in einen
Bedeutungszusammenhang, wobei aber die Funktion des Sprechens nicht etwa
die ist, zu erkldren, was getan wurde, sondern das Wort vielmehr den Tater
identifiziert und verkiindet, daf er es ist, der handelt, nimlich jemand, der sich
auf andere Taten und Entschliisse berufen kann und sagen, was er weiter zu
tun beabsichtigt.« Arendt: Vita Activa oder vom tdtigen Leben, S. 218.

146 Ebd.,S. 219.

147 Ebd., S. 220.

148 Diese formelle und informelle Praxis des Zusammenlebens eines Gemeinwesens
ist, wie schon Hegel oder etwa auch Ferdinand Tonnies darlegen, gerade
das gemeinschaftsstiftende Moment, das die Gemeinwesen von der

137

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

des Zusammenlebens, die sich in Sitten, Gebriuchen, Konventionen oder
auch normativen Prinzipien, also den formellen und informellen Insti-
tutionen des politischen Zusammenlebens, zeigen, auf die sich ihre Mit-
glieder implizit im aktualen Leben oder explizit in den Reflexionen der
Geisteswissenschaften geeinigt haben und deren Gesamtheit hier dispo-
sitionales Wissen heifst.

Diesem Begriff des dispositionalen Wissens liegt die Annahme zugrun-
de, dass die Mitglieder solcher Gemeinschaften durch dieses informel-
le Wissen Einsicht in die gemeinschaftlichen Formen des Zusammenle-
bens gewinnen und erst dadurch an den gemeinsamen Praxen teilhaben
konnen. Thren Status gewinnen solche Formen, da sie als anerkennungs-
wirdig gelten. Anerkennungswiirdig sind sie, weil sie sich in einer Welt
verstandiger und verniinftiger Wesen als wahr und gut bewahrt haben.
Das dispositionale Wissen ist also reflektiert und bewertet, aber eben
nicht mit den Mitteln und Methoden der nomologischen Wissenschaf-
ten und ihren begrifflich-logischen Verfahrensweisen. Im Wissensfeld des
dispositionalen Wissens kann es, da sein Einflussbereich das Kontingente
ist, nicht um solche logischen RegelmifSigkeiten gehen. Es bewegt sich
vielmehr im Bereich des ethisch-politischen Zusammenlebens und sei-
ner Prinzipien, das durch ein Gemeinwesen als eine richtige Lebensform
durch Reflexion anerkannt ist und das unter bestimmten Bedingungen
nur deshalb so und nicht anders gelebt wird.

Das Politische oder Soziale als Wissensfeld des dispositionalen Wis-
sens ist also nicht etwas notwendig Gegebenes, sondern eine Lebens-
form, die durch den freien Akt ihrer Akteure im Handeln verstindiger
und verniinftiger Wesen realisiert wird. Dass solche kontingenten Inhal-
te sich in einem dynamischen Prozess weiterentwickeln und verdndern
konnen, ist dem Begriff immanent, aber dennoch zu betonen.

Kann das dispositionale Wissen in seinen kontingenten Inhalten nur
aus der Praxis solchen Zusammenlebens vollzogen und zur Grundlage
von Handlungen gemacht werden, bedeutet das, dass dessen Anwen-
dung nicht nur einfach eine enge Selbst-, sondern auch eine besondere
Weltbezugnahme ist. Dies zeigt sich nicht nur darin, dass sie ihre Inhal-
te aus dem Bereich des ethisch-politischen Zusammenlebens zieht, son-
dern auch gerade darin, dass sie nur durch die Erfahrung konkreter Situ-
ationen entwickelt werden kann. Gerade insofern zeigt sich der Vollzug
dispositionalen Wissens als dynamischer Prozess der Aneignung seiner

rein formalen Gesellschaft unterscheidet. Vgl. Ferdinand Tonnies (2019):
Gemeinschaft und Gesellschaft. In: Gesamtausgabe, Band 2, hrsg. von Bettina
Clausen und Dieter Haselbach. Berlin, Boston: de Gruyter. Sowie Ferdinand
Tonnies (2012): Studien zu Gemeinschaft und Gesellschaft, hrsg. von Klaus
Lichtblau. Wiesbaden: Springer VS. Siehe auch Vollrath: Grundlegung einer
philosophischen Theorie des Politischen, S. 2.53ff.

138

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

kontingenten Inhalte. Solches Wissen unterliegt einem spontanen Be-
zug zur Mitwelt, deren Prinzipien nicht einfach verbal versichert werden
konnen oder gar statisch im Sinne einer konservativen Lebensform ak-
tualisiert wiirden. Gerade, weil das dispositionale Wissen nur durch Er-
fabrung vollzogen werden kann, bedarf es einer konkreten Lebensform,
die sich dem Einzelnen erschlief$t, wodurch die Relevanz des Weltbezu-
ges fur die Entwicklung eigener Selbstbezugnahmen durch die Vollzugs-
form solches Wissen betont wird.

Als Wissen um eine bestimmte Praxis ist das dispositionale Wissen
charakterisiert durch seine besondere Vollzugsform. Es ist nur in der
konkreten Praxis wirklich und somit auch nur hier zu erwerben, also
explizit nicht theoretisch oder nur rein intellektuell zu vermitteln. Es
kann nur durch praktische Ubung, man konnte auch sagen, durch Erfah-
rung erworben werden.*# Solche Erfahrung »kann man nicht von einem
anderen einfach ibernehmen. Man kann sie immer nur selbst erwer-
ben.«*s° Dies bedeutet zugleich, dass man sich bei ihrem Erwerb nicht
etwa vertreten lassen kann. Sie ist immer die subjektive Erfahrung einer
bestimmten Person. »Erfahrung ist kraft ihrer dispositionellen Struktur
eine Form des Wissens, das nur in der Weise existent sein kann, dass sich
sein Inhaber mit ihm identifiziert. [...] Man kann sich von ihr niemals
so distanzieren, wie man sich von einer Behauptung und ihrem Inhalt
distanzieren kann.«*s* Insofern wurde der Vollzug solch dispositionalen
Wissens durch Erfahrung den Einzelnen als jenen Besonderen auszeich-
nen, der er ist. »Erfahrung ist ein Resultat, zu dem der Weg, der zu ihm
gehort hat, als unverzichtbares Moment selbst hinzugehort. « 5>

Dass Erfahrung als Vollzugsform solchen Wissens nicht nur reine Per-
zeption, also rein sinnliches Gewahrsein meinen kann, zeigt schon Aris-
toteles in seinem Hinweis, dass es von der phronésis

»keine Wissenschaft, sondern nur Wahrnehmung (aisthesis) gibt — Wahr-
nehmung nicht derjenigen Dinge, die jeweils einem bestimmten Wahr-
nehmungssinn eigen sind, sondern so, wie wir wahrnehmen, dass das
Letzte in der mathematischen Analyse das Dreieck ist; [...] Aber dies ist
eher Wahrnehmung als Klugheit, jedoch eine andere Art Wahrnehmung
[als diejenige, die sich auf die Gegenstiande jeweiliger Sinne bezieht]. «s3

149 Vgl. Hennis: Politik und praktische Philosophie, S. 40.

150 Wieland: Platon und die Formen des Wissens, S. 232.

151 Ebd.

152 Ebd.

153 Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch VI, Kap. 9, S. 206f. Aber auch
Kant driickt das darin aus, dass das Prinzip der Urteilskraft darin besteht,
Anschauung oder Einbildungskraft und Begriff in eine Einheit zu bringen.
Vgl. Kant: Kritik der Urteilskraft.

139

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Erfahrung, soll sie als dispositionales Wissen verstanden werden, musste
Apperzeption sein.’s+ Apperzeption wiirde sich so von der reinen Perzep-
tion gerade darin unterscheiden, dass sie ein bewusstes Erkennen eines
bestimmten Subjektes sei und somit Riickschliisse auf dessen Selbst ha-
be.™ss Bei solchem begrifflichen Erkennen, im Unterschied zu blofs sinnli-
chem Gewahrwerden, wiirden Gegenstinde und Zusammenhinge nicht
nur erkannt und verstanden, sondern auch ins Bewusstsein des Voll-
zugssubjektes erhoben, d. h., dieses eignet sie sich an und stellt sie in ei-
nen Bewusstseinszusammenhang. Der Begriff der Erfahrung muss somit
als Apperzeption ein Moment der Reflexion einerseits und andererseits
der Verortung in die eigenen Erkenntnisanspriiche beinhalten. In die-
sem Vollzug wird so zwar auch das Wesentliche vom Unwesentlichen
getrennt, das Konkrete unter allgemeine Begriffe subsumiert. Wesent-
lich ist an der Apperzeption jedoch, dass in ihrem Vollzug das Erfahre-
ne in einen eigenen Bewusstseinszusammenhang gestellt und so bewer-
tet wird, sodass aus ihr Schliisse fur die eigenen Urteile und Handlungen
gezogen werden.'s¢ Solche Bewertung hat so Auswirkung nicht nur auf

154 Claudia Bickmann (2010): Apperzeption. In: Enzyklopadie Philosophie, hrsg.
von Hans Jorg Sandkiihler, Band I. Hamburg: Meiner, S. 137: » Apperzeption
[...] wird in in einem allgemeinen Sinne als die Aufnahme einer Vorstellung
in unser Selbstbewusstsein aufgefasst und wird als das aktive Denken von
der Rezeptivitit unserer Sinnlichkeit unterschieden. [...] In Abgrenzung
gegen den einfachen Akt der Perzeption begreift Leibniz die A. als Akt der
Reflexion unseres Bewusstseins «auf die vergangenen Handlungen». Das mit
sich einige Selbstbewusstsein, das der A. zugrunde liegt, wird als dasjenige
Selbige> aufgefasst, «das zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten
denkt.» Im einigen Selbst, [...] liegt fiir Leibniz zugleich die Ursache, dass
jeder das ist, «was er sein eigenes Ich nennt» und «wodurch er sich von jedem
anderen denkenden Dinge unterscheidet.» Die A. garantiert «die personliche
Identitdt oder das, wodurch ein verniinftiges Wesen immer dasselbe ist.«
Das dispositionale Wissen als Apperzeption betont die die Enge Bezogenheit
zwischen Vollzugssubjekt und dieser Wissensform, reflektiert aber auch das
Selbstwissen des Einzelnen als besonderes Ich. Siehe hierzu auch Hegels
Auseinandersetzung mit dem kantischen Begriff der transzendentalen
Apperzeption, die er zum wesentlichen Aspekt seines Erfahrungsbegriffes
macht. Zum ersteren vgl. TW VI, S. 255ff., zu Hegels Begriff der
Erfahrung siehe GW 25,2, S. 772f: »Durch Wahrnehmung machen wir
Erfahrung. Wahrnehmung ist eine Verbindung von Sinnlichem und reinen
Gedankenbestimmungen. Erfahrung muss unterschieden werden von blof$
sinnlichem Wahrnehmen [...]«

155 Stekeler-Weithofer: Denken, S. 71f, 126. Stekeler bezieht sich in seinem Begriff
der Apperzeption zugleich auf den kantischen Begriff der transzendentalen
Apperzeption.

156 Hier kann der Verweis auf Kants Begriff der Urteilskraft nicht ausbleiben.
Gerade dies sei die Leistung der Urteilskraft. Sie muss, auf einem Privatgefiihl

140

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

Erkenntnisanspriiche in Bezug auf die Mitwelt, sondern auch auf das ei-
gene Selbst. Hier kommt also der nicht sinnlich beobachtbare und ge-
rade insofern selbstbewusste Bezug des Einzelnen auf sich und die Welt
zur Geltung. Erfahrung im Sinne der Apperzeption meint so bewusstes
Wahrnebmen vor dem Horizont eigener Erkenntnisanspriiche an das,
was das Subjekt jeweils in Bezug auf sich und die Welt fiir wahr hilt,
und gerade hierin ist die personlichkeitsbildende Tendenz des Vollzuges
dispositionalen Wissens angesprochen. Zusammengefasst kann man so
mit Wieland sagen:

»In jedem Fall hat man es mit Gestalten eines Wissens zu tun, das im
strengen Sinne weder objektivierbar noch mitteilbar ist, das unmittel-
bar keinen Gegenstand intendiert und daher nicht irrtumsfahig ist, das
als Dispositionseigenschaft stets mit der Instanz eines Inhabers verbun-
den ist und das gerade deshalb seinem Inhaber auf unvertretbare Weise
Wirklichkeit erschlief3t.«*s7

So meinen Vollzug und Anwendung dispositionalen Wissens einen be-
wussten Selbst- und Weltbezug, der auf Wahrheits- und Erkenntnisan-
spriichen der Subjekte grundet. Diese Selbst- und Weltbezugnahmen
bauen auf den bewussten Akt des Erkennens auf, der in je unverwech-
selbarer Weise aufgrund bestimmter Wahrheitsannahmen des Vollzugs-
subjektes wirkt. Diese Annahmen zeigen ihren dispositionalen Charak-
ter darin, dass sie einen besonderen Standpunkt des je Einzelnen, sein
besonderes Selbst oder eben seine Individualitit ausdriicken — insofern
ist das dispositionale Wissen personengebunden. Solche Standpunkte als
Ausgangspunkt bewusster Vollziige oder auch Handlungen unterliegen
zwar nicht bivalenten MafSstiben einander ausschliefSender Alternativen.
Dennoch sind sie in Bezug auf Vollzugssituation und Vollzugssubjekt als
angemessen und unangemessen beurteilbar und bewegen sich insofern in
gesellschaftlichen und politischen BewertungsmafSstaben.

3.1.3.1.3 Holistisches Wissen als Zusammenspiel
beider Wissensformen

Die Strukturmerkmale dieser beiden Bildungsformen zeigen nach Oa-
keshott, dass beide Wissensformen Teile eines ganzen wirklichen Wis-
sens sind. Denn wihrend das propositionale Wissen reine Theorie blei-
ben muss, wenn unklar ist, wie es anzuwenden ist, kann dispositionales
Wissen ohne die propositionalen Begriffe und GesetzmafSigkeiten nicht
vollzogen werden — nicht nur deshalb, weil Handlungssituationen nicht

beruhend, von diesem abstrahieren und erkennen, was an ihm allgemein ist.

Vgl. Kant: Kritik der Urteilskraft, §22,S. 158f.
157 Wieland: Platon und die Formen des Wissens, S. 233.

141

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

analysiert werden konnten, sondern auch, weil der Akt der Abwigung
richtiger Handlungen durch den Einzelnen ohne propositionales Wissen
nicht moglich wire. Dieser bedarf namlich der Abwigung moglicher
Handlungsoptionen, was das Bedenken einzubeziehender normativer
und faktischer Bedingungen und daraus abzuleitender Folgen notwendig
macht. In Anlehnung an Aristoteles konnte man so sagen, dass der Wis-
sende jener ist, der gut iiberlegen kann. Gut zu iiberlegen, muss aus der
dargestellten Differenzierung der Wissensform zum einen bedeuten, dass
der Wissende sich im Bereich des Propositionalen bewegt und hierbei um
Begriffe, Gegenstinde und Zusammenhinge weifS. Gut zu tiberlegen, be-
deutet aber auch, Handlungswissen zu haben, das normative und fakti-
sche Zusammenhinge der Handlungssituationen erschlieft. Das sponta-
ne Zusammenspiel beider Aspekte von Wissen wiirde dann die phronésis
des Einzelnen in je besonderen Situationen bezeichnen.

Ein solches Verstandnis holistischen Wissens verschliefSt sich seiner
Engfiihrung auf rein propositionale Gegenstandsbereiche, wodurch
durchaus schon an dieser Stelle die schulischen Bildungsmafinahmen in
Bezug auf Formen des Wissens und in ihrem Zusammenhang mit Voll-
zugsformen reflektiert werden konnen. Es ist namlich, in Anbetracht der
hier vorgenommenen Diskussion der Wissensformen, in Frage zu stellen,
ob es moglich und richtig ist, solche Vollzuge, die hier dispositional hei-
fsen und das Selbst des Einzelnen in besonderer Weise betreffen, durch
curriculare Vermittlungsformen zu adressieren. Kann also curricular or-
ganisierte Wertevermittlung insofern gelingen, dass sie dem Anspruch
der dispositionalen Annahme durch den Einzelnen geniigt? Mit Blick auf
die dargestellte Besonderheit dispositionalen Wissens muss diese Frage
klar verneint werden, da solches Wissen nicht propositional mitteilbar,
nicht iibertragbar und somit nicht lehrbar ist. Das dispositionale Wissen
kann somit nicht direkt zu bezweckendes Ziel von Bildungsanstrengun-
gen sein, da seine Besonderheit darin liegt, dass der Wissende sich hier-
bei, auf seine je besondere oder individuelle Weise, auf sich und die Welt
bezieht. Das sich in diesen Vollziigen zeigende Vermdgen entzieht sich
nur schematischen Denkoperationen und scheint das hegelsche Selbst-
bewusstsein des Einzelnen anzusprechen.'s® Das dispositionale Wissen,
dass das Selbst des Einzelnen unmittelbar betrifft, d. h. sein Selbst-Wissen

158 Hieraus ergibt sich, dass die diagnostische Erfassung solch holistischen
Wissens durchaus in Frage zu stellen ist. Ein besonderer Handlungsvollzug
kann nach hiesigem Verstindnis nicht standardisiert beurteilt werden. Seine
Beurteilung nach dem Maf$stab des Anerkennungswiirdigen bedarf der
Betrachtung der besonderen Situation einerseits und des Vollzugssubjektes
andererseits und entzieht sich objektivistischen Messinstrumenten, die
immer auf schematische Vollziige zielen miissen. So konnte man folgern,
dass das reine Aufzeigen eines erwiinschten Vollzuges noch nicht bedeuten
muss, dass das Vermogen, das hier Urteilskraft oder phronésis heifSt, vorliegt.

142

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

ist, kann nicht curricular erworben werden, sondern bedarf einer Praxis
des Lebens als homo socialis et politicus. Dieser Bildungsprozess wird in
der hegelschen Bildungstheorie praktische Bildung genannt, womit der
begriffliche Ubergang vom Handlungsvermégen zum konkreten Han-
deln expliziert wird.

3.1.3.2 Theoretische Bildung

Unter dem Titel der theoretischen Bildung diskutiert Hegel den Erwerb
verstindigen Wissens im weitesten Sinne, ihr Zweck ist die Bildung des
Verstandes.*s* Diese Bildungsform ist in der hegelschen Bildungstheorie
der einzige Bereich, der auch durch formelle Bildung vollzogen wird und
somit eine unmittelbare, das heif$t beabsichtigte Wirkung zeigen kann —
sie ist jedoch nicht auf curriculare Wissensvermittlung beschrankt, son-
dern schliefSt auch Wissenserwerb in der Praxis des Lebens ein. Sie ist
Bildung von Theorie, nicht Bildung nur durch Theorie.*®

Hier komme es darauf an, zu einer » Mannigfaltigkeit der interessie-
renden Bestimmungen«*** zu kommen, diese Gegenstinde in ihrer beson-
deren Beschaffenheit zu kennen. Aus dieser » Mannigfaltigkeit der Kennt-
nisse«,"** d.i. des Wissens um sie, konnten die Lernenden tiberhaupt erst
ihr Unterscheidungsvermogen entwickeln. »Die Bestimmtbheit der Kennt-
nisse betrifft den wesentlichen Unterschied derselben, die Unterschiede,
die den Gegenstanden unter allen Umstanden zukommen.«*% Solches
Unterscheidungsvermogen zeigt sich dann als grundlegende Fahigkeit
des Gebildeten, weil erst durch sie die Analyse von Sachverhalten mog-
lich ist. Wissenserwerb bedeutet nach diesem Aspekt also, die Begriffe
und GesetzmafSigkeiten hinter den nur dufferen Phinomenen zu erken-
nen und zu verstehen, dass sie notwendig gelten. Solche Begriffe und Ge-
setzmifSigkeiten seien nicht sinnlich vermittelt, sondern bediirften der
»Beschiftigung mit der Sache«, wiirden »durch das Nachdenken tuber
ihren Zweck und Wesen und iiber die Mittel, wie weit dieselben reichen
oder nicht [...]« vermittelt.**

Hegel identifiziert mit solch theoretischer Bildung somit ganz konkrete Fi-
higkeiten, die fiir einen wissenden Weltbezug elementar sind. Die Einzelnen

159 TW VII, §197. Auch TW VIII, bspw. §8o.

160 Verstand ist bei Hegel im strengen Sinne nicht titig, sondern betrachtend
gefasst. Im hegelschen Sinne ist der Einzelne hier nicht selbst tatigt, dies ist er
erst in der Vernunft. Siehe auch seinen Begriff der theoretischen Intelligenz
in TW VII, §4, Anm.; TW X, §467.

161 TW VII, §197.

162 TWIV,S. 259.

163 Ebd.

164 Ebd.

143

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

sollen ihre Verstandeskrifte ausbilden und mit ihnen operieren. In dieser Bil-
dungsform wiirde der Einzelne zu einem »Reichtum der Bestimmungen «
kommen, d. i. Kenntnisse erwerben, die ihm erst ermoglichen, das Wahr-
genommene in rechter Weise, d. h. begrifflich zu kennen, zu analysieren
und zu richtigen Schliissen zu kommen, denn »zur Bildung gehort ein Ur-
teil iber die Verhiltnisse der Umstiande und Gegenstande der Wirklich-
keit.«*65 Solch ein Urteil zu fillen, bediirfe jedoch zunachst der Kenntnis
»der Natur und de[s] Zweck[s] einer Sache« und ihrer Verhiltnisse.'6¢

Das reine Verfuigen uber Kenntnisse dieser Begriffe sei aber noch nicht
genug. Die theoretische Bildung musse auch bedeuten, dass der Verstand
des Einzelnen uiber eine gewisse Flexibilitdt verfuge. Diese Fahigkeiten
miissen, nach Hegel, vom Einzelnen also auf solche Weise beherrscht
werden, dass ihnen ein flexibler Umgang mit diesen Denkstrukturen in
der zu analysierenden Welt moglich ist.*” Der Denkende musse eine ge-
wisse Schnelligkeit der Auffassungsgabe entwickeln, was ihm ermogli-
chen wiirde, schnell von einem Gegenstand zum anderen tiberzugehen.
Der theoretisch Gebildete muss sich also schnell und flexibel in vorge-
fundene oder veranderte Gegebenheiten einfinden, um kompetent im-
mer wieder neue Situation einschitzen zu kénnen. »Ungebildete Men-
schen, wenn sie ein Interesse gehabt haben, konnen davon nicht lange
fortkommen, sondern wiederkduen immer das Alte [...]«."*® Der flexi-
ble Umgang mit den zu analysierenden Situationen habe zur Folge, dass
die Lernenden eine Vorstellung von ihnen bekdmen, sie also durch ihre
Einbildungskraft reproduzieren konnten.*® Erst dieser »Reichthum der
Vorstellungen «*7° erlaube einen kompetenten Umgang des Einzelnen mit
den Objekten seiner denkenden Betrachtung. Er habe in dieser Vorstel-
lung schon verinnerlichtes Wissen iiber die Gegenstiande der Betrachtung
und konne sie in kompetenter Weise analysieren und somit verstehen.
Hierdurch erkenne er, dass die Gegenstande der Welt nicht seiner nur
partikularen Sichtweisen und Meinungen unterligen, sie nicht auf diese
partikulare Sichtweise beschriankt seien, sondern »daf es auch andere
und bessere Weisen des Verhaltens und Tuns gibt und die seinige nicht
die einzig notwendige ist.«7* Er entfremde sich also von seiner Unmit-
telbarkeit und komme gerade so zur »Unterscheidung des Wesentlichen
und Unwesentlichen«.*7*

165 Ebd.

166 Ebd.

167 TW VII, §197.
168 GW 26,2, S. 959.
169 Ebd.,S. 958.

170 Ebd., S. 959.

171 Ebd.

172 Ebd.

144

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

Solche theoretische Bildung sei ein wesentlicher Aspekt, jedoch nicht
volle Bildung. Auch wenn der Einzelne durch den Erwerb von Kennt-
nissen und die Eintibung in flexible Denkoperationen seinen Verstand
ausbildet, befihigt diese Bildungsform noch nicht zum angemessenen
Umgang mit solchem Know-that. Sie sagt also noch nichts tiber die kon-
krete Handlungsfihigkeit des Einzelnen aus. Letztere bedarf der prak-
tischen Bildung.

3.1.3.3 Praktische Bildung

Der Begriff der praktischen Bildung ist herausfordernd, insofern Hegel
diesen vor dem Hintergrund seiner sonst extensiven Begriffsarbeit auf-
fallend vage hilt. Dieser Begriff meint etwa in den Niirnberger Schriften
die Fihigkeit der »Besonnenheit und MafSigung«'73 in der Befriedigung
eigener Bediirfnisse und Triebe. Hierbei solle der Einzelne die » Grenzen
ihrer Notwendigkeit, nimlich der Selbsterhaltung«'7+ einerseits erken-
nen. Er soll sie also nur insofern befriedigen, als sie seiner existenziellen
Selbsterhaltung forderlich sind. Er soll sich jedoch andererseits durch
die praktische Bildung von diesen naturlichen Bediirfnissen und Trie-
ben befreien, sie einschranken und sie »auch hoheren Pflichten aufzu-
opfern fihig sein.«'75 Als MdfSigung und Besonnenbeit zeige sich solche
Bildung darin, dass der Mensch durch »seine Reflexion sich tiberschaut
und also diesem einzelnen Zustande nicht ganz hingegeben ist, sondern
offen bleibt fiir die Betrachtung von anderem, was auch noch notwendig
sein kann.«'7¢ Was wohl dieses Zusatzliche, »was auch noch notwendig
sein kann«, bleibt an dieser Stelle offen.

Erneut geht es also um die Entfremdung von der eigenen Unmittel-
barkeit, wobei an dieser Stelle unklar bleibt, was das Bildungsmittel
solch praktischer Bildung ist. Hierzu gibt Hegel explizite Hinweise in
den Grundlinien, genauer in seiner Auseinandersetzung mit der Art der
Arbeit innerhalb der biirgerlichen Gesellschaft. Die praktische Bildung
durch die Arbeit bestehe nun fir den Einzelnen

»in dem sich erzeugendem Bediirfnis und der Gewohnbheit der Beschiif-
tigung iberhaupt, dann der Beschrankung seines Tuns, teils nach Natur
des Materials, teils aber vornehmlich nach der Willkiir anderer, und ei-
ner durch diese Zucht sich erwerbende Gewohnheit objektiver Titigkeit
und allgemeingiiltiger Geschicklichkeiten.«*77

173 TWIV,S. 260.
174 Ebd., S. 261.
175 Ebd., S. 260.
176 Ebd.

177 TW VII, §197.

145

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Interessant ist hier zunachst, dass praktische Bildung nicht etwa die Be-
rufsausbildung selbst meint, sondern jene Wirkungen, die die Anforde-
rung der Arbeit auf das Bewusstsein des Einzelnen hat. Arbeit wird zu-
nichst verstanden als zweckmafSige Tiatigkeit, die die Ausrichtung oder
Beschriankung eigenen Tuns nach objektiven Gegebenheiten verlangt.
Diese sind gewissermafSen dufSerlich vorgegeben, sowohl durch das zu
verarbeitende Material jeglicher Art als auch durch die Arbeitsteilung
mit Anderen. Solche Bedingungen der eigenen Arbeit seien objektiv oder
allgemeingiiltig, was hier verstanden werden muss als die als objektiv
und allgemein als richtig anerkannte Form solcher Arbeiten, die dem
Einzelnen Mittel und Zweck vorgibt.

Durch die Arbeit erwerbe der Einzelne zwar auch Kenntnisse und Ge-
schicklichkeiten, d. h. im weitesten Sinne Begriffe zur Art seiner Arbeit
— all dies ist Inhalt theoretischer Bildung. Die praktische Bildung jedoch
bestiinde einerseits darin, das Bediirfnis zu entwickeln, iiberhaupt zu ar-
beiten und andererseits diese Arbeiten auf eine bestimmte, zweckmafsi-
ge Art zu verrichten. Dass Hegel hier von Bediirfnis spricht, ist im he-
gelschen Duktus durchaus signifikant. Er scheint ausdriicken zu wollen,
dass durch solches entwickeltes Bediirfnis der Einzelne gar nicht anders
konne, als in dieser Weise zu arbeiten oder zu wirken — solche Arbeit als
Bedurfnis soll ihm zur zweiten Natur werden, es ersetzt gewissermafsen
das unmittelbare Bediirfnis.”*

Die praktische Bildung bedarf der Gewohnung an solches zweck-
mafSiges Arbeiten, an die Beschiftigung uberhaupt — ihr Charakteris-
tikum zeigt sich darin, dass sie im tdtigen Tun selbst vollzogen wird
- Bildungsmittel sind die zu bewiltigenden Situationen selbst, sowohl
in der Arbeit als auch in sonstigen Kontexten. Praktische Bildung ist
vermittelt durch die allgemeine bzw. anerkannte Rahmenstruktur sol-
chen Tuns, an die sich der Einzelne gewdhnen miisse. Das zuvor frag-
liche » Zusitzliche «, »was auch noch notwendig sein kann« in eigenen
Vollziigen scheint hier angesprochen. Eigene Vollziige sind nicht nur
nach unmittelbaren Trieben und Bedurfnissen zu verrichten, sondern
gerade auch in Ausrichtung nach den Bedingungen einer gegeben Situ-
ation, in der der Einzelne angemessene Vollziige zeigen muss, um sei-
ne Zwecke zu erreichen.

Fasst man die praktische Bildung nun so abstrakt, zeigt sie sich als
wesentliche Bildungsform der Grundlinien. Auch wenn Hegel in den
Grundlinien die Bildung nicht als praktische Bildung (auflerhalb der
Arbeit) betitelt, zeigt die Analyse der Bildungsvollziige in der burgerli-
chen Gesellschaft und im Staat, dass es auch hier um eine Ausrichtung
eigenen Denkens, Urteilens und Handelns nach allgemeinen Struktu-
ren geht. Dies beinhaltet eine Ausrichtung des eigenen Tuns nach den

178 Vgl. GW 26,3, S. 1324f.

146

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

Anforderungen der rechtlichen und institutionellen Struktur dieser Spha-
ren menschlichen Zusammenlebens.

Solches Zusammenleben ist, wie er in seinem Begriff der Sittlichkeit
darlegt, durch informelle Normen ausgezeichnet. So sei die Sittlichkeit
»das lebendige Gute«, das er insofern von der rein abstrakten Moralitit
trennt, als hier die informellen Normen des Zusammenlebens einerseits
von den Einzelnen, in ihrem »Wissen, Wollen und durch [...] [ihr] Han-
deln«,'7? und andererseits in den Prinzipien der Institutionen von Gesell-
schaft und Staat realisiert sind. Als lebendiges Gutes meint Sittlichkeit
dann »das gute, freie, personale Leben im Vollzug selbst. «** Solches Le-
ben, das nach solchem Guten ausgerichtet ist, steht »auf der Grundlage
eines Wissens, das Bedingung der Moglichkeit freien Wollens und Han-
delns ist«,'®* also auf der Grundlage der unterschiedenen Wissensformen
einerseits und Freiheit stiftender und daher verniinftiger Institutionen,*s*
die solches Leben realisieren, andererseits. Sittlichkeit meint dann »so-
wohl subjektives als auch objektives Ethos [...]«**3 des Zusammenlebens.
Sie ist so »der zur vorhandenen Welt und zur Natur des Selbstbewusst-
seins gewordene Begriff der Freibeit«,'*+ die sich gerade in freien Hand-
lungen, die nicht nur aufleren Notwendigkeiten folgen, zeigt. » Die Voll-
zugsform der Freiheit und das Wesen der selbstbewussten Person sind
also wirklich — und gehen doch tiber alles hinaus, was in der nattirlichen
Welt einfach vorhanden ist oder von selbst wachst. « %5

Der Bildungsbegriff der Grundlinien zeigt sich nun als praktische Bil-
dung des Einzelnen in sittlichen Institutionen — praktische Bildung ist die

179 TW VII, §142.

180 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 561.

181 Ebd.

182 Vgl. ebd., S. 565: »Was sittlich ist, ist verniinftig, weil es zum System
der Konkretisierung der Freiheit der personalen Subjekte gehort. Es ist
wirklich in der allgemeinen Orientierung der Personen an den zugehorigen
Einrichtungen, ihren Formen des Zusammenlebens und Normen des Rechten
und sachlich Guten. Ausnahmen bestitigen die Regel, solange sie Ausnahmen
bleiben.« Und weiter ebd., S. 878: »Hegel versucht zu artikulieren, welches
Gemeinwesen mit welcher Verfassung (an sich, im Prinzip, also noch nicht
in allen Details) als verniinftig oder anerkennenswiirdig zu bewerten ist.
Diese Verntinftigkeit charakterisiert er — wie in seinem begriffsanalytischen
Vorgehen generell — zunichst rein formal so: Verntuinftig ist ein System
organisatorischer Teilinstitutionen des Staats, wenn das Gemeinwesen als
Ganzes sich in ihnen so gliedert, dass sein begrifflicher Gesamtzweck und
damit sein Sinn, nimlich als Rahmen des guten Lebens freier Personen, gut
erfillt wird.«

183 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 562.

184 TW VII, §142.

185 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 561.

147

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Bedingung der Moglichkeit des freien Lebens, also des subjektiven Ethos,
das sich darin zeigt, dass die Einzelnen sich an einem objektiven Ethos
orientieren, also an einer »volonté générale, wie sie sich aus der Sicht
des personalen Einzelsubjekits als verniinftige Selbstbeschrinkung seines
Willkiirwillens zugunsten eines allgemeinen Wollens und kooperativen
Handelns darstellt.«*%¢ Als solche Orientierung beinhaltet das subjektive
Ethos damit sowohl ein Wissen um die formellen und informellen Struk-
turen der sittlichen Welt, als auch das Wissen um sie als Bedingung freien
Lebens. Zudem meint es ein Selbstwissen um die eigene Konstitution als
freie Einzelne, die zu verstandigen und verniinftigen Vollziigen imstande
sind — all dies bewirke, dass der Einzelne »offen bleibt fur die Betrach-
tung von anderem, was auch noch notwendig sein kann«.

Diese Bildungsform bezweckt nach Hegel die Entwicklung der Ver-
nunft, d. h. anders als in der theoretischen Bildung meine sie, bestimm-
te kontingente Prinzipien in ihrer Anerkennungswiirdigkeit zu erkennen
und sie so als eigene Richtigkeiten zu begreifen und umzusetzen. Diese
Prinzipien werden in solcher Anerkennung zu personlichen Dispositio-
nen, man konnte auch sagen, zu dispositionalem Selbstwissen des Ein-
zelnen, das er zur Grundlage seiner besonderen Vollziige macht und die
gerade insofern die seinigen sind, zu seinem Bediirfnis werden.

3.1.3.3.1 Praktische Bildung durch Gewdhnung

Diese Bildungsform sei zunachst durch Gewobnbeit an bestehende Bedin-
gungen vermittelt, was man als Ausdruck einer konservativen oder reak-
tiondren Position verstehen konnte, im Sinne einer kritiklosen Verherrli-
chung des »Bestehenden «, wie sie eine — meist schlecht informierte — Kritik
Hegel vorgeworfen hat.®” Die Praxis unterliegt aber auch bei Hegel dyna-
mischen Entwicklungsprozessen und kann nie einfach nur ein statischer
Ist-Zustand sein.™® Dennoch gibt es in ihr (kontingente) Formen des an-

186 Ebd., S. 566.

187 Vgl. z.B., Karl Popper (1992): Die offene Gesellschaft und ihre Feinde.
Tiibingen: UTB fur Wissenschaft; Ernst Topitsch (1981): Die Sozialphilosophie
Hegels als Heilslehre und Herrschaftsideologie, Miunchen: Piper; Ernst
Tugendhat (1979): SelbstbewufStsein und Selbstbestimmung, Frankfurt a. ML.:
Suhrkamp.

188 Gerade dieses erkennt Hegel auch in seinem Begriff der Sittlichkeit (TW VII,
§142), der die Gesamtheit allgemeiner Praxisformen zum Gegenstand hat
und in dem er herausstellt, dass solche Formen »sowohl subjektives als auch
objektives Ethos« des Zusammenlebens sind. »Subjektiv ist Sittlichkeit in
der realen Vollzugsform der Freiheit im Leben und Handeln der personalen
Subjekte, nicht etwa in einem System unbewegt-ewiger Normen und Formen.
[...] Das objektive Ethos ist institutioneller Rahmen der Koordination und

148

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

erkennungswiirdigen Urteilens und Handelns.™ Solche Anerkennungs-
wiirdigkeit zeigt sich zum einen in der logischen Plausibilitat solcher
Vollziige. Zum anderen unterliegen solche Vollziige immer auch norma-
tiven Bedingungen, die zu bedenken sind.

Hegel driickt in der Betonung der Gewohnung die nur scheinbar trivia-
le Einsicht aus, dass zunichst ein Bekanntwerden mit den kontingenten
Umstinden notwendig ist, damit diese im Bildungsprozess als richtig
oder wahr, also als verntinftig, anerkannt werden konnen. Solches Be-
kanntwerden bedeute nichts anderes, als zu erkennen, dass man sich in-
nerhalb eines Denk- und Handlungsraumes befindet, der bestimmte An-
forderung an den je Einzelnen stellt, d. h. tiberhaupt erst ein Bewusstsein
von solchem Raum und seiner formellen und informellen Strukturen zu
entwickeln — dies ist der Zweck der Gewohnung. Daher versteht Hegel
den Gebildeten zunichst als jenen, der

»alles machen [kann], was andere tun, und [seine] Partikularitit nicht
herauskehr|[t], wahrend bei ungebildeten Menschen gerade diese sich
zeigt, indem das Benehmen sich nicht nach den allgemeinen Eigenschaf-
ten des Gegenstandes richtet. [...] Bildung also ist Glattung der Beson-
derheit, dafs sie sich nach der Natur der Sache benimmt. «*2°

Die hegelsche Bildung erschopft sich freilich nicht in solcher Glattung.
Aber diese ist Bedingung dafiir, dass die »Eigenschaften des Gegenstan-
des« der gesellschaftlichen und staatlichen Strukturen samt der in ihnen
geforderten Vollziige iiberhaupt erkannt werden, und da es sich in die-
sen Gegenstinden um Wissen im zuvor dargestellten Sinne handelt, ist
dies nur in der Praxis gesellschaftlichen und staatlichen Zusammenle-
bens moglich.

Der Einzelne ist vor die Herausforderung gestellt, seine Urteils- und
Handlungsvollziige anhand dieses BewertungsmafSstabes zu realisie-
ren, denn die besonderen Vollziige des Einzelnen stehen in einem Ver-
hiltnis zueinander.** Die Einzelnen sind also innerhalb dieses Rau-
mes politischer Intersubjektivitdt nicht nur einfach Individuen, die
Entscheidungen fiir sich treffen, sondern politische Wesen, die nicht

Kooperation des freien Handelns der Personen [...]« (Stekeler-Weithofer:
Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 561f.) innerhalb der
Institutionen von Gesellschaft und Staat. Praktische Bildung kann nun als
Vermittlung zwischen beiden Seiten der Sittlichkeit verstanden werden.

189 Insofern habe das »das Sittliche einen festen Inhalt [...], der fiir sich
notwendig und ein tiber das subjektive Meinen und Belieben erhabenes
Bestehen ist, die an und fiir sich seienden Gesetze und Einrichtungen.«
TW VII, §144. Solche Formen des Urteilens und Handelns sind nicht
alternativlos, sie folgen nicht bivalenten BewertungsmafSstiben.

190 GW 26,2, S. 952.

191 Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts.

149

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

nur von anderen beeinflusst, sondern auch nach verstandigen und ver-
nunftigen Maf$stiben beurteilt werden. Mit diesen Maf$stiben sind
alle Praxisformen und Normen, deren Gesamtheit Hegel Sittlichkeit
nennt, angesprochen, die intersubjektive Verhaltnisse tiberhaupt mog-
lich machen. Dies anzuerkennen und aus ihnen heraus zu agieren, be-
deutet nach Hegel zunichst, dass solche Vollziige »im gesamten Ge-
meinwesen (heute: >in der Gesellschaft<) ihre Anerkennung erhalten.
Das bedeutet nicht, das man einer populistischen Mehrheitsmeinung
das Wort zu reden hitte.«** Es bedeutet jedoch sehr wohl, dass die je
eigenen besonderen Vollziige eine bestimmte Offentlichkeit adressie-
ren und gerade hier auf » Anerkennungswiirdigkeit und Einwandfrei-
heit hin 6ffentlich«™3 beurteilt werden. Nicht aber ist verlangt, dass
die je eigenen Vollziige nur nach einem AufSen und dessen Bewertun-
gen ausgerichtet werden. Sie miissen frei bleiben in dem Sinne, dass der
Einzelne sie qua seines Wissens und einer Dispositionen selbststindig
und selbsttitig vollzieht.

Beruht die praktische Bildung aber auf einem Wissen um informel-
le funktionale und normative Praxisformen, was die Kenntnis um sie
ebenso einschliefst wie die Reflexion ihrer Anerkennungswiirdigkeit, und
kann sie nur in der Praxis solchen Zusammenlebens erworben werden,
missen diese Prinzipien im institutionellen Zusammenleben vermitteln
sein, d. h. die Institutionen von Gesellschaft und Staat mussen auf den ge-
forderten Prinzipien beruhen und diese konkret realisieren — diese Prin-
zipien miissen also objektives Ethos sein.

3.1.3.3.2 Institutionelle Bedingungen der praktischen Bildung

Mit dem Begriff der praktischen Bildung stellt Hegel damit sowohl An-
spriiche an den Einzelnen in Bezug auf seinen Bildungsprozess als auch
an die institutionelle Struktur der Welt. Wihrend sich die Einzelnen
in ihrer Besonderheit beschrinken und sich somit an ein institutionel-
les AufSeres zunichst nur gewohnen miissen und erst in einem zwei-
ten Schritt ihre Anerkennungswiirdigkeit erkennen, muss die Ordnung
der Institutionen sich auch als verniinftig, bzw. als anerkennungswiir-
dig erweisen, d. h. die Moglichkeit der nicht-Anerkennung dieser For-
men des Zusammenlebens ist dem Einzelnen immer gegeben, wenn sich
die Anerkennungswiirdigkeit der Welt und ihrer Prinzipien nicht zeigt.
Hegel expliziert so, dass das unmittelbare intersubjektive Verhiltnis
der Einzelnen zueinander innerhalb der Institutionen in entscheiden-
der Weise bildende Wirkung auf den Einzelnen hat. Er operiert hier mit

192 Ebd., S. 867.
193 Ebd.

150

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

Einzelnen, die uber Verstand verfugen und gerade deshalb ihre Ver-
nunft bilden kénnen, insofern der institutionelle Rahmen solche Ent-
wicklung zulasst. o+

Die entscheidende Wirkung solch verstandesmiifliger und verniinftiger
Vollziige zeigt sich darin, dass durch solches Tatigsein das Selbstverstind-
nis des Einzelnen verindert wird. Hier erfahre sich der Einzelne als ver-
stindiges und verniinftiges Wesen. Solches Selbstverstandnis macht Hegel
zur Voraussetzung aller freien Vollziige des Einzelnen, wie sie sich etwa
in Urteilen oder auch Handlungen zeigen. In diesen erkenne der Einzelne,
dass er nicht einfach passiver Konsument der institutionellen Strukturen,
sondern wesentlich freier Akteur ist, der innerhalb von Gesellschaft und
Staat tiber Rechte und Pflichten verfugt — er erkenne sich also als »kon-
krete Person«,'s die nicht nur die Fihigkeit, sondern auch die Moglichkeit
freier Vollziige habe. Bedingung solcher Selbstverstandnisse sei jedoch ein
in bestimmter Hinsicht institutionalisierter Rahmen intersubjektiver Ver-
haltnisse, die solche Selbstbezugnahmen erlaubten und ermoglichten. He-
gel betont so, dass fur Bildungsvollzige nicht nur der Erwerb von Wissen
entscheidend sei, sondern vor allem die damit zusammenhingende Ent-
wicklung besonderer Selbstverstindnisse, und zeigt auch hier, dass beide
Ebenen der Bildung miteinander in Zusammenhang stehen.*$

Praktische Bildung zeigt sich zusammengefasst als Bildung, da hier
das Selbstbewusstsein des Einzelnen in entscheidender Weise entwickelt
wird. Auch in dieser Bildung ist der Einzelne denkend, d.h. zweckgerich-
tet tatig, richtet sich hierbei nach einem allgemeinen Wissen aus, ent-
fremdet sich dabei von seiner Unmittelbarkeit und Partikularitit und
vollzieht gerade so das Selbstwissen als geistiges Wesen, was ihm be-
wusste Selbst- und Weltbezugnahmen tiberhaupt erst ermoglicht. Mehr
noch, er vollzieht gerade durch die praktische Bildung die entscheiden-
de Ent-Fremdung, da er sich im Vollzug der praktischen Bildung in we-
sentlicher Relation zur Welt erkennt und hierin konkret erfihrt, dass die
Welt auf anerkennungswiirdigen Prinzipien beruht, die Grundlage seines
selbstbewussten Daseins sind.

So kann Hegel mit dem Begriff der praktischen Bildung das Verhilt-
nis zwischen Einzelnem und Staat als Prozess der Bildung als Ent-Frem-
dung explizieren, was bei Rousseau noch mystisches Momentum war.
Hegel erkennt, dass sich ein solches Verhaltnis, das sich ganz konkret

194 »Kurz, die allseitig gebildete Person urteilt und handelt in der Familie, im
gesellschaftlichen Austausch und im Gemeinwesen nach den betreffenden
allgemeinen Bestimmungen, was eigene Urteilkraft ebenso notig macht,
wie sie erlaubt sein muss.« Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der
Philosophie des Rechts, S. 817.

195 Vgl. TW VIL

196 In der Phinomenologie des Geistes sind diese Selbstverstindnisse im Begriff
des »Selbstbewusstseins« angesprochen. Vgl. TW II1.

I51

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

in der Anerkennung der staatlichen Prinzipien, samt seiner funktiona-
len und normativen Praxisformen zeige, erst entwickeln miisse. Erst in
einem Leben in den Strukturen des Staates kann sich der Einzelne seiner
Anerkennungswiirdigkeit versichern. Dies zu tun, bedeute nun die Ent-
wicklung eigenen Verstandes und eigener Vernunft im Vollzug zu errei-
chen und gerade hierdurch zu reflektieren, ob der Staat solche Anerken-
nungswiirdigkeit zeige. Solche Reflexion wird dann zur Bedingung der
Anerkennung des Staates. Diese konne jedoch nicht einfach abstrakt ge-
fordert werden. Sie musse sich dem Einzelnen erschliefSen, was freilich
erfordert, dass der Staat die Wirklichkeit anerkennungswiirdiger Prinzi-
pien ist, d.h. diese in seinen Institutionen und den personalen Rollen re-
alisiert. Nur so organisierte Institutionen konnten eine bildende Wirkung
auf die Einzelnen haben, d.i. Selbst- und Weltbezugnahmen erméglichen.
»Wie schon in Platons Paideia der Politeia spiegeln sich daher in der
Selbstbildung der Person die Formen und Normen des freien Gemein-
wesens. Sie werden ja internalisiert,«*7 was Zweck praktischer Bildung
nach Hegel ist. Solche Internalisierung allgemeiner Praxen und Formen
bedeutet nach Hegel, sich zum Teil einer vernunftigen Praxis zu machen,
die man qua Verstand und Vernunft als anerkennungswurdig erkennt,™?
wodurch »das BewufStsein und das Selbstgefiihl, Mitglied dieses Ganzen
zu sein [...]«,"? entwickelt wiirde.

In dieser Bildungsform werden also weder konkrete Inhalte erworben,
noch kann ihr Resultat gegenstiandlich erfasst werden. Vielmehr zeigt
sich ihr Bildungscharakter in konkreten Situationen, d.h. die Bildung
nach diesem Aspekt kann nur aus der retrospektiven Analyse vorgenom-
men werden, worin sich dieser Begriff mit der aristotelischen phronesis
deckt. Die praktische Bildung bedarf so der Kenntnis um dufSere Struk-
turen, gegeben durch die theoretische Bildung, fiir die Fahigkeit, sich an
diesen auszurichten. Sie beinhaltet zugleich ein Selbstwissen von sich als
geistiges Wesen und die sittliche Welt als Bedingung solchen Daseins.
Sie wirde den Gebildeten in besonderer Weise charakterisieren, insofern
dieser durch sie in besonderer Weise ausgezeichnet ist. Die praktische
Bildung hat damit Parallelen zum Begriff des dispositionalen Wissens.

3.1.3.4 Zusammenspiel der Bildungsformen

Mit den Bildungsformen zeigt Hegel, dass holistische Bildung einerseits
Weltwissen um institutionalisierte Urteils- und Handlungspraxen und

197 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 799.

198 Dieser Vorgang ist nach Hegel der Prozess der Entfremdung. Siehe hierzu
vor allem TW III, S. 359—441.

199 TW VII, §2671.

I52

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

andererseits dispositionales Selbstwissen und damit die Kenntnis und Re-
flexion auch um die Bedingungen eigenen Urteilens und Handelns fordert.

Theoretische Bildung zeige ihre bildende Wirkung darin, dass der Ein-
zelne durch sie Wissen um Begriffe im weitesten Sinne erlange. Dies bein-
halte sowohl funktionales Wissen als auch den ganzen Bereich des sozialen
Wissens, was etwa Formen der respektvollen Begriifung, der Konversa-
tion oder sozialer Regeln wie Piinktlichkeit oder bestimmte Kleiderord-
nungen ebenso einschliefSe wie die Kenntnis sozialer Tugenden — also das
gesamte Spektrum intersubjektiver Interaktion. Diese Bildungsform sei
anteilig curricular zu vollziehen, bediirfe aber auflerdem der Praxis. Der
Einzelne erlange hier ein gewisses Allgemeinwissen, verstehe die begriffli-
chen Zusammenhinge der ihn umgebenden Welt und entwickele hierbei
sein verstandiges Denkvermogen. Solcher Wissenserwerb habe schon eni-
fremdende Wirkung auf den Einzelnen, insofern dieser begreife, dass die
Welt und ihre Gesetze nicht Sache je subjektiver Meinungen seien, son-
dern objektiven MafSstiben, Gesetzen und Ordnungen folgten.

Doch nach Hegel reicht die erworbene Theorie nicht fur dispositiona-
les Wissen. Solch dispositionales Wissen ist ausgezeichnet durch die Bin-
dung an seinen Trager, es bezeichnet den Einzelnen auf existentielle Art.
Das heifdt, es ist von diesem dispositional angenommen, weil er solches
Wissen als Selbst-Wissen und als Welt-Wissen nur etwa in seinen Hal-
tungen zeigt, wenn er sie als eigene Richtigkeiten anerkennt. Er erkennt
den Sinn der nach solchem Wissen strukturierten Praxis, d.h., dass er
versteht, warum er in dieser besonderen Weise denken, urteilen und han-
deln sollte. Solche Praxis zeigt sich ihm als verniinftig.

Dies kann nach Hegel jedoch nicht einfach dufSerlich gefordert oder
curricular vermittelt werden. Vielmehr bietet er die Erkenntnis, dass sol-
che Richtigkeiten nur aus eigener Erfahrung in einem Lebens als homo
socialis et politicus erschlossen werden konnen. Sie bediirfen also der
praktischen Bildung. Der Einzelne versteht in dieser zweiten Bildungs-
form, dass er zwar Wissen um diese Ordnungen haben muss, um sich
in ihnen bewegen zu kénnen. Was jedoch durch praktische Bildung zu-
stande kommit, ist nicht nur einfach Wissen, sondern schon die Erfah-
rung, dass es iiberhaupt ein objektives Aufleres auferhalb seiner selbst
gibt. An dessen Gesetze, Ordnungen und Praxisformen, die das Denken
und Handeln in bestimmter Weise beschrianken, muss sich der Einzel-
ne zunichst gewohnen. Bei solcher Gewohnbheit verbleibt die praktische
Bildung freilich nicht. Sie ist nur die Bedingung dafiir, dass der Einzelne
durch sein Denkvermdgen diese Formen reflektieren, d. h. auf ihre An-
erkennungswiirdigkeit hin bewerten kann.

Hieraus ergibt sich, dass Bildung im vollen Sinne also nur ein Zusam-
menspiel von theoretischer und praktischer Bildung sein kann. Die rei-
ne Gewohnheit als rein duferes Verhiltnis zur Welt kann nur durch den
Verstand zur reflektierten Erkenntnis werden, die dann in Anerkennung

153

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

miinden kann. Die Vermittelnde Instanz solchen Verhiltnisses zwischen
Selbst und Welt nennt Hegel praktische Bildung.

3.1.4 Conclusio und Ausblick

Die dargestellten Leitbegriffe sind zu verstehen als Teilanalysen der gan-
zen hegelschen Bildungstheorie. Hegel expliziert verschiedene Aspekte
des Bildungsbegriffes, leistet also fundierte Begriffsarbeit. Hierbei stellt
er heraus, dass die unterschiedlichen Aspekte wie etwa Bildungsziele,
Vollzugsformen, Wissenserwerb oder auch Bewusstseinsentwicklungen
(wie sie heute im Begriff der Personlichkeitsbildung diskutiert werden)
miteinander in engem Zusammenhang stehen und einander bedingen.

Er zeigt zugleich, dass Bildung nicht auf curriculare Wissensvermitt-
lung beschrankt ist, sondern des Lebens in sittlichen Institutionen bedarf.
Dies stellt freilich hohe Anforderungen zum einen an den Einzelnen, der
auch immer selbst fir seine Bildung verantwortlich ist, zum anderen
an die Institutionen. Diese miissen die Bildung ermoglichen — sie miis-
sen zum einen auf sittlichen Prinzipien beruhen und hierin vor allem die
Freiheit des Einzelnen realisieren. Zum anderen miissen sie dem Einzel-
nen Moglichkeiten der Partizipation bieten, wodurch erst die Erfahrung
des Einzelnen von sich selbst als geistigem und somit freiem Wesen und
von der Welt als Bedingung solchen Daseins moglich wird. Wie dies im
Einzelnen zu gestalten sei, zeigt Hegel in seinen Grundlinien der Philo-
sophie des Rechts.

In der Auseinandersetzung mit dem Bildungsbegriff der Grundlinien
kommt es nun darauf an, die Organisation und Prinzipien der Institutio-
nen von biirgerlicher Gesellschaft und Staat und die personalen Rollen der
Einzelnen in ihnen herauszuarbeiten. Letztere sind ndmlich nicht nur mit
unterschiedlichen Wissensinhalten, Fahigkeiten und Kompetenzen, son-
dern auch mit Selbst- und Weltverstandnissen identifiziert, die der Einzelne
im Vollzug seines Tatigseins innerhalb jener Strukturen erwirbt. Institutio-
nen und Personen sind nach Hegel also aufeinander bezogen, stehen mit-
einander in unmittelbarem Verhaltnis — nicht nur deshalb, weil ein Leben
in Gesellschaft und Staat immer auch institutionell gestaltet ist, sondern
weil der Einzelne in diesem Leben seine entscheidende Bildung vollzieht.

Als herausfordernd zeigt sich in diesem Bildungsprozess, dass er zu-
nichst gewissermaflen unbeabsichtigt, unbewusst vollzogen wird. Th-
ren Anfang nimmt solche Bildung in den Grundlinien nimlich durch
die Teilnahme an der gesellschaftlichen Welt und somit die reine Be-
waltigung von dufSeren Anforderungen. Aufgehoben wird dieses Dasein
schlieflich durch kommunitarisch verfasste Institutionen, die in einem
anderen Verhailtnis zum Einzelnen stehen. Im Folgenden werden die be-
nannten Institutionen in Struktur und Bildungsmomenten dargestellt.

154

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

Dabei zeigt sich die Schule als besondere Institution der burgerlichen Ge-
sellschaft, die jedoch nach den Prinzipien dieser gestaltet sein muss und
den Bildungsprozess in den Grundlinien vorbereitet.

3.2 Bildungsorte und ihre Bildungsmomente

3.2.1 Die Schule

Obwohl Hegel zur schulischen Bildung keine eigenstandige Theorie for-
muliert hat, ist es moglich, aus seinen propddeutischen Schriften, aber
auch aus seinen Gymnasialreden,>° die er als Rektor des Egidiengymna-
siums in Nirnberg jeweils zum Schuljahresabschluss gehalten hat, Ruck-
schliisse auf seine Bildungstheorie zu ziehen. In diesen Gymnasialreden
formuliert er Auftrag und Aufgaben der Schule, die er in den Begriffen
der theoretischen und praktischen Bildung erortert, seinen daraus ab-
geleiteten Begriff des Lernens, mogliche Inhalte und die dazu notigen
Methoden. Zugleich wird auch die institutionelle Stellung der Schule
zwischen dem familidren und gesellschaftlichen Dasein der Schiiler dar-
gelegt, was sich vor allem fir die Explikation der praktischen Bildung
als relevant zeigt. Zu den verstandesmifSigen Fihigkeiten, die es in der
Schulen zu erwerben gilt, duffert er sich zudem in Gutachten, zu denen er
von Immanuel Niethammer beauftragt wurde.>** Diese Schriften geben
einen Einblick in die konkrete Konzeption der schulischen Bildung, aber
auch zur Schule als Institution der biirgerlichen Gesellschaft. Sie zeigen
so, welche unterschiedlichen Ebenen schulischen Lernen beriicksichtigt
werden sollten, mochte man einen fundierten, in der biirgerlichen Ge-
sellschaft fortgesetzten Bildungsprozess formulieren.

3.2.1.1 Schule als Mittelsphare

Schule ist ein Ort institutionalisierter Bildung und die » Mittelsphdre «*°*
zwischen dem Leben in der Familie und in der biirgerlichen Gesellschaft.
Diese beiden Sphiaren menschlichen Daseins bilden in der hegelschen
Rechtsphilosophie ganz unterschiedliche Erscheinungsweisen der Sitt-
lichkeit und zeigen so ganz unterschiedliche Prinzipien des Zusammen-
lebens, die hier kurz differenziert werden, um die Struktur des hegelschen
Bildungsprozesses zu verdeutlichen.

200 TWIV.
201 Ebd.
202 Vgl. ebd., 348ff.

155



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

In der Familie beginnt das Leben der Einzelnen und die Mitglieder ha-
ben Pflichten gegeneinander und gegen die Institution der Familie. Diese
Pflichten ergeben sich jedoch aus der natiirlichen Bindung der Familien-
mitglieder zueinander, bestehen also aus personlicher Verpflichtung. Die
Pflichten sind nicht institutionell vermittelt, sondern durch die Empfin-
dung der Liebe und des Vertrauens natiirlicherweise gegeben. Die »Leis-
tungen« innerhalb der Familie werden nicht als strenges, dufSeres Recht
gefordert, sondern aus der Gesinnung der Liebe und des Zutrauens*>s.
»Das Kind«, so bestimmt Hegel den Unterschied zur Schule als 6ffent-
liche Institution, »gilt hier darum, weil es das Kind ist; es erfihrt ohne
Verdienst die Liebe seiner Eltern, so wie es ihren Zorn, ohne ein Recht
dagegen zu haben, zu ertragen hat.«**4 Diese personliche Verpflichtung
der Familienmitglieder gegeneinander konstituiert das Recht der Kinder,
»erndhrt und erzogen zu werden.«**s Erziehung bezeichne den ersten
Prozess, der notig sei, um den Menschen zu dem zu machen, der er sein
soll, jedoch in seiner urspriinglichen Natur nicht ist. Die Eltern durfen
aus dieser Verpflichtung tiber den Willen der Kinder bestimmen, jedoch
nur um deren Willen in seiner Naturlichkeit zu beschrianken. Sie sollen
diesem Willen eine Form geben, die dem Kind erlaubt, gesellschaftliche
Verhaltenskodizes einzuhalten. Die Eltern hatten die » Zucht der Sitten«
herzustellen: »ruhiges Verhalten, Gewohnung an fortdauernde Aufmerk-
samkeit, ein Gefiithl des Respekts und Gehorsams gegen die Lehrer, ein
gegen diese wie gegen Mitschiiler anstindiges, sittsames Betragen.«*°¢
Sie miissen den Kindern also ein Verhalten nach sozialen Konventionen
vermitteln, das in sozialer Interaktion gefordert ist.

In der Familie gebe es ein Kompetenzgefille zwischen Eltern und Kin-
dern. Das Kind hat hier noch nicht das Recht, selbst tiber seine Existenz
zu entscheiden. Es muss sich den erzieherischen Anstrengungen der El-
tern unterwerfen. Das Kind ist hier noch fremdbestimmt und hat noch

203 Vgl. TW VII, §213.

204 Ebd.

205 TW VII, §174. Siehe auch TW IV, S. 349ff.

206 TWIV,S. 334.Hegel stellt hier zudem heraus, dass diese Erziehungsaufgabe
da der Schule zufillt, wo Eltern nicht in der Lage sind, ihren Kindern
diese Fahigkeiten in der hiuslichen Erziehung zu vermitteln. Hegel sieht
durchaus, dass es Eltern gibt, die dieser Aufgabe nicht nachkommen
konnen. In diesem Fall sei die Schule auch fiir die Erziehung zustindig.
Vor allem in der Gymnasialrede von 1810 wird dieser Aspekt deutlich:
»Bei Kindern, in welche die hiusliche Erziehung diese Bedingungen nicht
pflanzen konnte, sollte unserer Anstalt das Geschaft anheimfallen, erst diese
Zucht zu bewirken [...]«, TW IV, S. 33 4. Schule als 6ffentliche Institution
miisse dann auch finanziell dafiir Sorge tragen, dass die betroffenen Kinder
versorgt wiirden, um die Moglichkeit der Bildung zu erhalten. Mehr dazu
sieche Gymnasialreden 1810 und 1811: TW IV, S. 327-359.

156

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

kein Mitspracherecht in Bezug auf sein Handeln. Seine urspriingliche,
naturliche Disposition wird von den Eltern im Sinne der gesellschaftli-
chen Norm beeinflusst. Es soll in die Lage versetzt werden, sein Verhalten
zu regulieren und jenes Betragen zu zeigen, das in der Schule das Lernen
erst ermoglicht. So ist die familidre Erziehung unverzichtbarer Bestand-
teil des sittlichen Lebens des Menschen. Sie erfahren die Erziehung, die
Voraussetzung fiir das Lernen der Schule ist. So ist der letzte Zweck der
Erziehung, dass »die Kinder aus der natiirlichen Unmittelbarkeit, in der
sie sich urspriinglich befinden, zur Selbstandigkeit und freien Personlich-
keit und damit zur Fihigkeit, aus der natiirlichen Einheit der Familie zu
treten, sich erheben. «*7 Dies seien erzieherische Bedingungen, auf die die
Schule angewiesen ist und die herzustellen nicht ihre Aufgabe sein kann.
Erziehung ist, anders als die Bildung, kein freiheitlicher Prozess. Auch
wenn die Kinder als freie Wesen betrachtet werden,>*® ist Erziehung als
passiver Vorgang skizziert, dem sich die Kinder fiigen miissen.>*®

Das Zusammenleben in der Familie ist also durch zwei wesentliche As-
pekte gekennzeichnet. Die Beziehung der Mitglieder ist zum einen durch
eine natiirliche Beziehung getragen. Die Bindung besteht aus personlicher
Beziehung des Zutrauens und der Liebe der Glieder und muss nicht erst
durch kompetente Mitwirkung hergestellt werden. Die Familie ist insofern
eine natiirliche, unmittelbare Gemeinschaft. Die Kinder sind in der Familie
zum anderen noch keine konkreten selbstandigen Personen, die sich auch
als solche zeigen. Sie unterstehen dem Willen der Eltern, dem sie sich fiigen
missen. Die Beziehung zwischen Eltern und Kindern ist gepragt durch ein
Kompetenzgefille, das notig ist, um den Kindern jene Erziehung zukom-
men zu lassen, die Voraussetzung fiir die schulische Bildung ist.

Das Zusammenleben in der biirgerlichen Gesellschaft folgt ganz ande-
ren Prinzipien. In der biirgerlichen Gesellschaft »gilt die Sache, nicht die
Empfindung und die besondere Person.«*™ Die Welt hat ihre ganz eige-
ne Ordnung, objektive MafSstibe, der die Lernenden entsprechen miis-
sen, mochten sie als Biirger agieren. Sie ist eine Gemeinschaft von Frem-
den, die miteinander kooperieren miissen; sie ist aber auch die Sphire,
in der die Einzelnen ihre ganz eigenen Zwecke verfolgen und ihre Sub-
sistenz sichern mussen. Fiir beide Anforderungen sind unterschiedliche
Fahigkeiten, Geschicklichkeiten und Haltungen notwendig, die sich der
Einzelne aneignen muss.

207 TW VI, §175.

208 Ebd., §174f.

209 Gerade hierin unterscheidet Hegel streng zwischen Erziehung und Bildung;:
Erziehung ist fir ihn immer direkte Einwirkung innerhalb einer hierarchischen
Beziehung.

210 TWIV,S. 349.

157

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

»Die wirkliche Welt ist ein festes, in sich zusammenhingendes Ganze[s]
von Gesetzen und das Allgemeine bezweckenden Einrichtungen; die Ein-
zelnen gelten nur, insoweit sie diesem Allgemeinen sich gemafs machen
und betragen, und es kiimmert sich nicht um die besonderen Zwecke,
Meinungen und Sinnesarten. «**

Zugleich seien die individuellen Zwecke der Einzelnen nur innerhalb die-
ses Gemeinsamen zu erreichen. Welt und Einzelne sind also aufeinander
bezogen. »[D]ie Welt ist das Schauspiel des Kampfes beider Seiten mitei-
nander. «** In diesem Schauspiel miissen die Einzelnen in der Lage sein,
ihre Rolle als private oder auch o6ffentliche Person wahrzunehmen. Auf
diese ganz andere Gemeinschaft, als es die Familie ist, muss die Schule
die Einzelnen vorbereiten. Sie muss die Schiilerschaft in eine ganz andere
sittliche Gemeinschaft iiberfithren, die ein anderes Bewusstsein von sich
und den anderen Mitgliedern der Gemeinschaft erfordert.

Schule als Institution der burgerlichen Gesellschaft zeigt sich in der
hegelschen Konzeption als bindendes Glied zwischen diesen beiden Da-
seinsformen der Kinder. Sie muss diese gewissermaflen aus der Sittlich-
keit der Familie in jene der buirgerlichen Gesellschaft, in der ihnen »we-
nig aus Liebe und der Liebe willen«*3 geschenkt wird, iiberfihren. Die
schulischen Bildungsziele sind somit Vorbereitung auf die Anforderun-
gen der biirgerlichen Gesellschaft, sie ist insofern auf diese ausgerichtet.
Schule ist der erste Bildungsort nach der familidren Erziehung. Hier be-
ginnt das gesellschaftliche Leben des Einzelnen. Sie ist eine Institution
der burgerlichen Gesellschaft und unterliegt somit ihrer Verantwortung.
Als »allgemeine Familie« muss die Gesellschaft fiir den Einzelnen Sorge
tragen, »seine Rechte verteidigen, so wie der Einzelne den Rechten der
biirgerlichen Gesellschaft verpflichtet ist.«*'4 Diese Rechte zu sichern,
miisse die Gesellschaft » Aufsicht und Einwirkung« auch tiber den Bil-
dungsprozess haben und mit »gemeinsamen Veranstaltungen« fiir des-
sen Realisierung sorgen.>'s Das iibergeordnete Ziel schulischer Bildung
sei so, jene Vermogen der Schiilerschaft zu bilden, die notwendig sind,
um als Mitglied der Gesellschaft agieren zu kénnen. »Was durch die

211 Ebd., S. 352.

212 Ebd., S. 352.

213 Ebd.

214 Mitglieder der biirgerlichen Gesellschaft unterliegen der Rechtsordnung des
Staates, die in der biirgerlichen Gesellschaft gilt. Die Gesellschaft hat das
Recht, gegen den Einzelnen vorzugehen, wenn er sich rechtswidrig verhalt.
Zugleich hat die biirgerliche Gesellschaft die Pflicht gegen den Einzelnen,
dessen Rechte zu schiitzen - so die liberale Rechtsordnung, in der die Rechte
des einen die Pflichten des anderen bestimmen. Gesellschaft muss diese
Ordnung im Falle eines Konflikts durchsetzen. TW VII, §238.

215 TWVIL,§ 239. Schule unterliegt der Kompetenz der Polizei in der biirgerlichen
Gesellschaft.

158

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

Bildung zustandekommit, die Bildung der Einzelnen, ist die Fahigkeit der-
selben, dem o6ffentlichen Leben anzugehoren. «*™¢ Schule hat nach Hegel
also einen Integrationsauftrag.

Was das konkret bedeutet, kann Hegel darlegen, indem er das schuli-
sche Lernen als den Erwerb der beiden dargelegten Bildungsformen ver-
steht. Er erkennt hierbei, dass Schule eine zweifache Aufgabe hat: sie
muss in ihrer unmittelbaren Bildungsarbeit fiir den Wissenserwerb und
somit fur die Entwicklung des Denkvermogens der Lernenden Sorge tra-
gen. Sie ist aber zugleich soziale Institution, in die die Lernenden ganz
praktisch hineinwachsen miuissen, indem sie sich an ihre organisatorische
und soziale Struktur gewohnen; sie bildet die Einzelnen also auch mittel-
bar durch ibre institutionelle Struktur. Schule sei nimlich »ein besonde-
rer sittlicher Zustand, in dem der Mensch verweilt und worin er durch Ge-
wohnung an wirkliche Verhiltnisse praktisch gebildet wird.«*'7 Schule ist
so Ort der theoretischen und der praktischen Bildung.

Die Bildungsziele der Schule miissten sich somit auf zwei Bildungsebe-
nen bewegen: Es gilt sowohl verstandesmifSige Fihigkeiten zu erwerben
als auch eine erste Bildung der Vernunft in den sozialen Strukturen zu
vollziehen. Schule hat »ein Verbdltnis zur wirklichen Welt, und ihr Ge-
schaft ist, die Jugend zu derselben zu vorzubereiten.«*'* Schulische Bil-
dungsziele wiirden so »ihren wesentlichen Zweck [erst] in ihrer aufSer
der Schule fallenden Anwendung [...]«** erreichen. Sie vermittelt also
Fihigkeiten, die erst in der wirklichen Welt, also in Gesellschaft und
Staat, voll entfaltet werden konnen. Erst dort werden sie in der Anwen-
dung realisiert. Schulische Bildung ist innerhalb der ganzen Entwicklung
der Einzelnen nur ein, wenn auch unverzichtbarer Entwicklungsschritt,
eine » Vorarbeit«, die es noch zu vollenden gilt. Was die Kinder in die-
sem Stadium ihrer Bildung erlangen, sind » Vorstellungen und Gedan-
ken«, das heifdt erstes propositionales und dispositionales Wissen und so-
mit die Bedingung der Moglichkeit verstandesmafSiger und verntinftiger
Fihigkeiten, die ihnen eine Bildung in der wirklichen Welt erst ermog-
lichen. Schule sei so eine »stille, innere Vorbereitung und Voriibung«>°
fiir ein Leben in der wirklichen Welt.

»Die Arbeiten der Schule haben nicht ihr vollstindiges Ende in sich
selbst, sondern legen nur den Grund zur Méglichkeit eines anderen, des
wesentlichen Werks [...]«.>** Das bedeutet konkret, dass die Bildung des

216 Ebd.

217 TW IV, S. 348.

218 Ebd., S. 352.

219 Ebd.

220 Ebd.

221 Ebd., S. 353. So seien auch ihre Urteile nur Vorurteile iiber die Lernenden,

die sich noch in ihrem weiteren Bildungsprozess zu kompetenten Personen
entwickeln konnen. Vgl.: TW IV, S. 352.

159

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Einzelnen in der Schule nicht abgeschlossen ist. Schule hat nicht die Auf-
gabe, die Schiiler zu vollen Biirgern zu bilden. Dies ist in der hegelschen
Bildungstheorie erst in der Praxis gesellschaftlichen und politischen Le-
bens moglich, da solche Bildung des Selbstbewusstseins ein Involviert-
sein in konkrete institutionelle Strukturen verlangt.

Der hegelsche Begriff des schulischen Lernens ist folglich zu verstehen
als die Vermittlung derjenigen Vermogen, die die Bildung in biirgerlicher
Gesellschaft und Staat erst ermoglicht. Konkret wird solche Forderung
darin, dass die Einzelnen hier zum einen das Denken als entscheidende
Fihigkeit lernen und zum anderen unmittelbar erfahren, dass sie sich in-
nerhalb objektiver Strukturen bewegen, die durch ganz besondere Prinzi-
pien des Zusammenlebens organisiert sind. Bezeichnet Hegel die Schule
so als Vorarbeit und ist ihr Zweck auf die burgerliche Gesellschaft aus-
gerichtet, bedeutet das nicht, dass sie konkrete Handlungsvollziige oder
Personlichkeitskonzepte zu vermitteln habe. Vielmehr soll sie jene Ver-
mogen schulen, die solche Bezugnahmen tiberhaupt ermoglichen.

3.2.1.2 Theoretische Bildung durch curricularen Unterricht

Hegel definiert fiir den Vollzug der theoretischen Bildung in der Schule
klare Bildungszwecke, Methoden und Inhalte. Zweck der theoretischen
Bildung ist das systematische, begriffliche Denken zu lernen. Methode
solchen Wissenserwerbs ist der curriculare Unterricht und als Inhalte
konnen Kenntnisse der Wissenschaften erfasst werden. Die Lernenden
erwerben in der formellen theoretischen Bildung Kenntnisse um unter-
schiedliche Begriffe und Gesetzmafigkeiten — sie erwerben propositio-
nales Wissen und bilden dabei ihr systematisches Denkvermogen aus.
Gerade in diesem Wissenserwerb mussen sie rationale Denkoperationen
kennenlernen und selbst vollziehen. Im letzteren kommt es vor allem da-
rauf an, gerade auch durch eigenstindige Ubung eine gewisse Flexibilitit
in diesen verstandesmafSigen Tatigkeiten zu erwerben und das erworbe-
ne Wissen zu festigen. Vermittelt wird dieser Lernprozess durch abstrak-
te Inhalte, die sich jeder nur sinnlichen Natur entziehen und gerade so
das Denken im hegelschen Sinne als die Fahigkeit der doppelten Abs-
traktion schulen. Hierbei wiirde der Lernende die Sphire der nur par-
tikularen Meinungen verlassen, wodurch sich ihm die Moglichkeit der
wissenden Weltbezugnahme er6ffnen wiirde. Die Lernenden sollen also
hierin ihren Verstand ausbilden, dies ist der Zweck curricularen Unter-
richts in der Schule.

160



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE
3.2.1.2.1 Lernen

Hegel skizziert das Lernen als einen Akt des selbstindigen Nachvoll-
zugs gegebener Inhalte, die den geordneten, systematischen Gedanken
erst ermoglichen. Schulisches Lernen konzentriere sich vor allem auf
»das Lernen einer bereits vorhandenen, ausgebildeten Wissenschaft.
Diese ist ein Schatz von erworbenem, herausgearbeitetem, gebildetem
Inhalt; dieses vorhandene Erbgut soll vom Einzelnen erworben, d.h.
gelernt werden.«*** Solches Lernen darf nach Hegel jedoch nicht etwa
als rein passives Empfangen eines Bildungsinhaltes verstanden werden.
In dieser Hinsicht wire es allzu unvollstindig und »als wenn wir Sit-
ze auf das Wasser schrieben; denn nicht das Empfangen, sondern die
Selbsttatigkeit des Ergreifens und die Kraft, sie wieder zu gebrauchen,
macht erst eine Kenntnis zu unserem Eigentum.«>*3 Es ist aber auch
nicht als allzu frithes eigenes »Reflektieren und Rasonnieren«** miss-
zuverstehen.

Erst der selbstindige Nachvollzug und die eigene Anwendung des
Gelernten wiirden »Zusammenhang und Konsequenz in die Erkennt-
nis«**s bringen und zu substantiellen, d.i. nachhaltigen verstandesma-
Bigen Fihigkeiten fithren. »Zum Empfangen muf$ daher notwendig die
eigene Bemiithung hinzukommen, nicht als ein erfundenes Hervorbrin-
gen, sondern als Anwendung des Gelernten, als Versuch, durch dassel-
be sogleich mit anderen einzelnen Fillen, mit anderem konkreten Stof-
fe zurechtzukommen. «**¢ Das Lernen sei so ein Akt des Insichgebens.**
Der Lernende muss sich selbstmotiviert mit dem Stoff auseinanderset-
zen, indem er das Gelernte in eigener Ubung anwendet. Durch eigene
Bemiihung, d.i. Ubung der Inhalte, verfestige sich der Stoff, wodurch
dem Einzelnen der nachhaltige Zugang zu ihnen moglich wird. Der
»PrivatfleifS« sei hierbei entscheidend und meine die selbstindige Be-
schiftigung der Lernenden mit dem Stoff des Unterrichts, was das er-
lernte Wissen erst nachhaltig sichere und zum geistigen Eigentum des
Einzelnen mache.>*

222 Ebd., S. 412.

223 Ebd., S. 332.

224 Ebd.

225 Ebd., S. 333.

226 Ebd.

227 Vgl. GW 26,2, S. 959. Hegel schreibt an dieser Stelle von Innerlichkeit oder
Fiirmichsein.

228 TWIV,S. 347.

161

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS
3.2.1.2.2 Inhalte

Hegel verwirft zunachst das »Missverstindnis«, dass solche »Geistesta-
tigkeit an jedem Stoffe geiibt werden konne [...].«** Vor allem die An-
nahmen, dass die Inhalte vor allem erstens nach ihrer reinen Nitzlichkeit
fiir die wirkliche Welt und zweitens aus der unmittelbaren Lebenswelt
der Kinder auszuwihlen seien, hilt er fiir falsch.>3°

»Nicht jeder sogenannte niitzliche Stoff, jene sinnliche Materiatur, wie
sie unmittelbar in die Vorstellungsweise des Kindes fillt, nur der geisti-
ge Inhalt, welcher Wert und Interesse in und fiir sich selbst hat, stirkt
die Seele und verschafft diesen unabhingigen Halt, diese substantielle
Innerlichkeit, welche die Mutter von Fassung, von Besonnenheit, von
Gegenwart und Wachen des Geistes ist [...]«.>3

Die unterrichtlich vermittelten Inhalte seien das Mittel, das dem Geist
des Einzelnen zum »selbstindigen Werte«** verhelfe. Rein nach Nutz-
lichkeit ausgewihlte Inhalte wiirden diesem Anspruch nicht gerecht. Sie
hitten nicht jene Tiefe und Innerlichkeit, die notig sei, um die geisti-
gen Fihigkeiten des Einzelnen auszubilden. Es sei vielmehr so, dass eine
substantielle Bildung des Einzelnen anhand wertvoller Inhalte Bedin-
gung zur Ausbildung niitzlicher Geschicklichkeiten sei. »Ein sonst gebil-
deter Mensch hat in der Tat seine Natur nicht zu etwas Besonderem be-
schriankt, sondern sie vielmehr zu allem fihig gemacht. «*33

Soll durch bestimmte Inhalte das abstrakte Denken gelernt werden,
gebe dies schon Auskunft zur Auswahl und Beschaffenheit der Inhal-
te. Sie sollten sich durch ihren abstrakten Charakter auszeichnen, denn

229 Ebd., S. 318. Siehe auch ebd., S. 321: »Fiir die Entfremdung, welche
Bedingung der theoretischen Bildung ist, fordert diese nicht diesen sittlichen
Schmerz, nicht das Leiden des Herzens, sondern den leichteren Schmerz
und Anstrengung der Vorstellung, sich mit einem Nicht-Unmittelbaren,
einem Fremdartigen, mit etwas der Erinnerung, dem Gedachtnisse und dem
Denken Angehorigem zu beschaftigen. «

230 Siehe hierzu auch den Hinweis Heideggers, dass nur bedenkenswerte Inhalte
den Menschen ins Denken ziehen. Heidegger: Was heifst Denken? S. 81f.
Die Inhalte miissen anspruchsvoll und anregend sein, damit das Denken
iiberhaupt angestoflen wird. Sie missen so substantiell sein, dass wir
dariiber nachdenken wollen, wie etwa gute Argumente, die wir wiederlegen
oder stiitzen wollen. Sie miissen uns essentiell erscheinen, wir miissen
erkennen, wie grundlegend das ist, was wir lernen. Das geht nur, wenn es
sich auch wirklich um solche Inhalte handelt. Wir konnen nicht nur die
Gemiitszustande wie » Motivation« lehren. Sie muss sich viel mehr aus dem
Begegneten schopfen, sein Resultat sein.

231 TWIV,S. 319.

232 Ebd.

233 Ebd., S.331.

162

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

»abstrakt lernt man denken durch abstraktes Denken [...]«,** anhand
abstrakter Inhalte verschiedener Wissenschaften. Die Inhalte dieses Lern-
prozesses seien dann daraufhin auszuwiahlen, inwiefern sie als verstan-
dige Sachverhalte den Denkprozess des Einzelnen anregten und entwi-
ckelten. Durch diese soll »[d]er Jugend zuerst das Sehen und Horen
vergehen, sie mufs vom konkreten Vorstellen abgezogen, in die innere
Nacht der Seele zuriickgezogen werden, auf diesem Boden sehen, Be-
stimmungen festhalten und unterscheiden lernen.«*35 So zeigt sich das
abstrakte Denken selbst als Methode, um diese Denkform zu erlernen.
Hegel geht hier von der Annahme aus, dass das Denken als Titigkeit des
Verstandes nicht etwa in der theoretischen Beschiftigung mit dessen Be-
griff erworben wird, sondern selbst vollzogen werden muss.>*¢ Die In-
halte solchen Lernens seien Inhalte der Wissenschaften und missten ih-
ren elementaren Teilen nachgedacht werden. Die Tauglichkeit der Inhalte
miisse sich daran messen lassen, ob sie den oben beschriebenen Lernpro-
zess ermoglichten.>s”

Die Bildungsinhalte als das Mittel, das die Entwicklung des Verstandes
ermogliche, miissten dem Kind auflerdem als »etwas Fremdartiges «*3*
entgegentreten. Es solle gerade durch dieses Fremdartige genotigt wer-
den, sich mit einem Sachverhalt anhand bewusster Denkbewegung aus-
einandersetzen. Lernen miisse somit die Arbeit an Inhalten sein, die der
Lebenswelt der Kinder nicht unmittelbar angehoren. Der Denk- und
Lernprozess sei als bewusster Vorgang zu vollziehen, was nur moglich
sei, wenn die Lernenden sich das Fremdartige aneigneten. Diese Ausein-
andersetzung mit einem fremden Stoff geschehe dann nicht aus der na-
tiirlichen Gewohnheit des Bekannten, sondern reflektiert und bewusst
nach festen Kriterien an einem fremden Stoffe.

Hegel sieht fiir schulischen Unterricht konkret all jene Inhalte vor,
die besondere Relevanz fiir das menschliche Miteinander haben oder
auch besondere Begriffe der menschlichen Welt vermitteln. Neben dem

234 Ebd.,S. 413.

235 Ebd.

236 Siehe hierzu auch die Ausfithrungen Heideggers in der er gerade dies hervor-
hebt. »Was z. B. das Schwimmen >heif$t, lernen wir nie durch eine Abhand-
lung tiber das Schwimmen kennen. Die Frage, was das Schwimmen >heift<
sagt uns nur der Sprung in den Strom. Die Frage >Was heifst Denken?« laf3t
sich niemals dadurch beantworten, daf§ wir eine Begriffsbestimmung iiber
das Denken, eine Definition, vorlegen und deren Inhalt fleif$ig ausbreiten.
Wir denken im folgenden nicht iiber das Denken. Wir bleiben auflerhalb der
blofSen Reflexion, die das Denken zu ihrem Gegenstand macht. GrofSe Den-
ker, Kant zuerst und dann Hegel, haben das Unfruchtbare dieser Reflexion
erkannt.« Heidegger: Was heifst Denken?, S. 9.

237 Vgl. TW IV, S. 344-359.

238 Ebd., S. 321.

163

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Studium der Antike und ibrer Schriften, das ein besonders substantielles
Bildungsmittel fiir ihn ist und das »soviel Vortreffliches, Bewunderungs-
wirdiges, Originelles, Vielseitiges und Lehrreiches vereinigt [...]«,* be-
trachtet er das grammatische Studium als »den Anfang der logischen
Bildung«.*+ Das »grammatische Studium« biete jene Abstraktion der
unmittelbaren Sprache, die das verstindige Denken verlange. »Die
Grammatik hat nimlich die Kategorien, die eigentiimlichen Erzeugnis-
se und Bestimmungen des Verstandes zu ihrem Inhalte; in ihr fingt der
Verstand selbst an, gelernt zu werden.«*#* Die Grammatik stellt Hegel
als einen Inhalt vor, der selbst schon verstindig, d.h. Produkt des Ver-
standes ist. Sie ist nichts Unmittelbares, nichts Empirisches, das in der
Welt erscheint. Sie ist die verstindige Kategorisierung und Ordnung der
Sprache durch geistige Begriffe. Sie strukturiert die Sprache also zu ei-
ner abstrakten Form, die anhand von GesetzmifSigkeiten nachvollzogen
werden kann. Insofern ist sie ein » Erzeugnis des Verstandes«, das somit
zugleich die »Bestimmungen des Verstandes zu ihrem Inhalt«*+* hat. Sie
gibt den Lernenden Begriffe vor, die sie sich aneignen und schliefSlich
anhand von Regeln zusammenfuhren mussen. Grammatische Begriffe
zu erfassen und sie zum Gegenstand des Bewusstseins zu machen wiir-
de insofern das Denken im Vollzug ausbilden. »Das strenge grammati-
sche Studium ergibt sich also als eines der allgemeinsten und edelsten
Bildungsmittel. «*43

Auch die philosophischen Vorbereitungswissenschaften haben in der
hegelschen Konzeption der Schule eine besondere Stellung. Diese Stel-
lung zeigt sich jedoch nicht etwa darin, dass die philosophischen Vor-
bereitungswissenschaften die Einzelnen zu moralischen Wesen mache.
Hegel betont, dass es hier nicht darauf ankomme, den Einzelnen schon
Haltungen zu vermitteln,*+ was in seiner Konzeption ohnehin nicht cur-
ricular und somit theoretisch zu erreichen wire. Sie zeigen ihre Rele-
vanz vielmehr in ihrer besonderen Form und ihrem besonderen Inhalt.

239 Ebd., S. 319.

240 Ebd., S. 322.

241 Ebd.

242 Ebd.

243 Ebd., S. 323. Hegel benennt noch weitere Bildungsinhalte, die an dieser Stelle
nicht alle weiter ausgefiihrt werden sollen. Mehr dazu in Gymnasialrede von
1809 und in Niirnberger Schriften zu den Inhalten: »Religionsunterricht,
deutsche Sprache nebst Bekanntmachung mit den vaterldndischen Klassikern,
Arithmetik, spaterhin Algebra, Geometrie, Geographie, Geschichte,
Physiographie, welche die Kosmografie, Naturgeschichte und Physik in sich
begreift, philosophische Vorbereitungswissenschaften; ferner franzosische,
auch fiir die kiinftige Theologien hebriische Sprache, Zeichnen und
Kalligraphie.« Ebd., S. 324.

244 Vgl. TW IV, S. 346.

164

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

In ihrer reflexiven Struktur verschliefe sie sich nicht nur jeder Unmittel-
barkeit und sei somit ein abstrakter Inhalt, sondern tibe zugleich vor al-
lem das reflexive Denken. »[D]enn er [der wissenschaftliche Unterricht
der Philosophie, A. A.] iibt den Sinn der Verhiltnisse und ist ein bestiandi-
ger Ubergang in der Erhebung des Einzelnen unter allgemeine Gesichts-
punkte und umgekehrt in der Anwendung des Allgemeinen auf das Ein-
zelne. «*45 Diese besondere Wissenschaft miisse aufSerdem den Menschen
und seine Konstitution als geistiges Wesen zum Gegenstand haben, wie
Hegel gerade in seinen eigenen Unterrichtsentwirfen zeigt. Er erortert in
diesen Ausarbeitungen etwa den Begriff des Willens, des Bewusstseins,
des Denkens und schlieflich die Realisierung dieser geistigen Kategorien
menschlichen Daseins innerhalb einer Staatstheorie — also all jene Ka-
tegorien, die die Einzelnen im Vollzug ihrer Bildung implizit erfahren.
Hierbei reflektierten die Lernenden nicht nur die Bedeutung dieser Be-
griffe, sondern machten zugleich sich selbst zum Gegenstand ihres Den-
kens. Sie erwerben in dieser Wissenschaft also Kategorien, die eine ent-
scheidende Bedeutung fiir ihre eigen Existenz als geistige Wesen haben.>+

3.2.1.3 Praktische Bildung durch institutionelle Organisation

Praktische Bildung entfaltet ihre wesentliche Wirkung zwar erst im Bil-
dungsprozess der Einzelnen in burgerlicher Gesellschaft und Staat, ihren
entscheidenden Anfang nimmt sie jedoch in der Schule als Institution der
burgerlichen Gesellschaft. Die formellen und informellen Prinzipien und
Formen des Miteinanders der burgerlichen Gesellschaft sind so schon in
der Schule realisiert.

Hier werden die Einzelnen schon als konkrete Personen anerkannt.
Als solche haben sie Rechie, aber auch Pflichten gegen andere Mitglie-
der, aber auch gegen die Institution Schule selbst. Mittelbares Ziel schu-
lischer Bildung ist, eben diese Rechte und Pflichten konkret zu erfahren,
zu verstehen und zu realisieren. Die Schule zeigt sich in zwei Momen-
ten als »ganz anderer sittlicher Zustand« als das Dasein in der Familie:
Wahrend Regeln und Gesetze der Schule die feste Struktur der wirkli-
chen Welt zeigen, eroffnet sich zugleich eine neue Existenzweise der Kin-
der. Sie werden als selbstindige Personen aufSerhalb der Familie aner-
kannt, die ein unabhangiges Dasein als konkrete Personen haben. Die
schulischen Bildungsziele sind so auf die Strukturen und Anforderun-
gen der biirgerlichen Gesellschaft ausgerichtet. Hegels Einsicht ist, dass
ein solches gesellschaftliches Leben ganz anders strukturiert ist als das
familidre Leben, woran der Einzelne zunichst gewohnt werden miisste.

245 Ebd., S. 348.
246 Vgl. TW IV, S. g10ff.

165

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

In dieser Zielsetzung hat die schulische Bildung also eine ganz ent-
scheidende Rolle innerhalb des gesamten Bildungsprozesses der Biirger.
Sie vermittele zwar auch faktisches Wissen und verstandesmafSige Fahig-
keiten, vor allem jedoch werde hier erstes Wissen um die Praxis des Mit-
einanders innerhalb dieser »eigentiimlichen Sphire«*#7 erworben. Die
Kinder erlebten hier ein soziales Gefiige, dem sie nicht natiirlicherwei-
se, das heifst bedingungslos, angehorten. Diese praktische Bildung befa-
hige den Schiiler durch Gewohnbeit an bestehende Bedingungen, sich
in der Schule zu bewihren. Die Bildung zur Selbstindigkeit, die erster
Zweck schulischer Bildung sei, erfordere einen institutionellen Rahmen,
der dies ermogliche. Hierzu gehore sowohl ein strenges Regelwerk, das
klare Anforderungen an die Schilerschaft stelle und fur alle Mitglieder
gleichermafSen gelte, als auch ein freiheitliches Klima, das den Umgang
mit den Kindern bestimmen solle. Schule ist so schon eine erste, aufSer-
halb der Familie liegende soziale Existenz der Kinder, in der sie ihre Selb-
standigkeit erfahren.

Die Schule bildet also iiber die curriculare Bildung hinaus auch prak-
tisch: Durch ihre institutionelle Struktur und die darin realisierte neue
Stellung des Kindes als Schiiler und die in ihr geltenden Tugenden.

3.2.1.3.1 Institutionelle Struktur

Die Schule hat in ihren Regeln, Gesetzen, Umgangsformen und Anfor-
derungen eine feste Struktur, die die Lernenden kennen und verstehen
missen und der sie verpflichtet sind. Als ganz anderer »sittlicher Zu-
stand« hat die Schule so eine eigentiimliche Ordnung. »Sie ist eine Spha-
re, die ihren eigenen Stoff und Gegenstand, ihr eigenes Recht und Ge-
setz, ihre Strafen und Belohnungen hat [...]«.*#® Diese Ordnung gilt fiir
alle Mitglieder dieser Gemeinschaft gleichermafSen. Diese miissen sich
an diese dufleren Regeln und Gesetze halten, nicht schon aus personli-
cher Verpflichtung gegentiber anderen, sondern aus Gehorsam gegen-
tiber einer »formellen Ordnung« tiberhaupt, die dem Einzelnen in dieser
Institution gegeben ist. Diese formelle Ordnung verlange von allen Mit-
gliedern, »dies zu tun und anderes zu unterlassen, was sonst dem Ein-
zelnen wohl gestattet werden konnte.«*# Der Einzelne muss sein Han-
deln und Betragen nach diesen Regeln richten, unabhingig von seinen
eigenen Neigungen. Diese formelle Ordnung formuliert nicht nur allge-
meingiiltige Regeln der Institution, die jedes Mitglied einhalten muss.
Sie bestimmt auch die Rechte und Pflichten, die die Mitglieder dieser

247 Ebd., S. 345.
248 Ebd., S. 348.
249 Ebd., S. 349.

166

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

Institution gegeneinander haben und die mit einer gewissen Strenge ein-
gehalten werden muss.

Diese formelle Ordnung und ihre strenge Verpflichtung fur alle Mit-
glieder der Institution hat fiir Hegel eine entscheidende Bedeutung. Sie
sei die erste allgemeine Struktur, an die sich die Lernenden innerhalb
dieser offentlichen Institutionen gewohnten und nach der sie sich rich-
ten mussten. Auch wenn diese Ausrichtung des Handelns und Betragens
nach gegebenen Regeln erst duflerlich notwendig ist, erkennt Hegel hie-
rin schon eine erste Ausrichtung des Selbst an allgemeinen Strukturen,
die sich im Bildungsprozess als Voraussetzung der Ent-Fremdung zeigen
wird. Dieses erste Moment fithrt schon zum Entfremdungsprozess, der
zundchst eine Entfremdung von den eigenen unmittelbaren Trieben und
Neigungen verlangt. Zu dieser ersten Entfremdung, die noch kein Mo-
ment der Reflexion aufzeigt, kommt es durch die duffere Ordnung der
Schule zunichst ganz unmittelbar. Die Lernenden sind schlicht gezwun-
gen, sich nach dieser zu richten.>s°

3.2.1.3.2 Die Stellung des Kindes als konkrete Person

Diese verpflichtende Ordnung der Schule ist ferner insofern relevant, als
die Schiler hier eine besondere soziale Rolle haben. Hier ist das Recht
des Einzelnen formuliert, er ist als Person anerkannt. Daher sind Regeln
und Gesetze des Verhaltens und des Umgangs im institutionellen Mit-
einander formuliert und gefordert. »Die Kinder sind an sich Freie, und
das Leben ist das unmittelbare Dasein nur dieser Freiheit, sie gehoren
daher weder anderen noch den Eltern als Sachen an.«*s* Als solche Freie
miissten sie in der Schule behandelt werden, was nach Hegel bedeuten
muss, dass auch das institutionelle Klima freiheitlich gestaltet werden
muss. Er begriifit es, dass das Bild der kindlichen Erziehung sich gein-
dert habe und »sie wesentlich mehr Unterstiitzung als Niederdriickung
des erwachenden Selbstgefiihls, eine Bildung zu Selbstandigkeit [...]«>5>
sein misse. Schule solle die Entwicklung dieses Selbstgefiihls der Kin-
der als selbstindige Mitglieder einer Gemeinschaft durch das » Gefiihl
der Liebe, der Achtung und des Ernstes der Sache«>53 befordern. Die-
se Haltung solle die gesamte Institution bestimmen. Zu verhindern sei
das »Gefiihl der Unterwiirfigkeit und Unfreiheit«,** welches man zu-
vor durch »leeren Gehorsam«>ss zu erreichen versuchte. Das Bild vom

250 Vgl. ebd., S. 348ff., 258ff.
251 TWVIL § 175.

252 TWIV,S. 350.

253 Vgl. ebd.

254 Ebd., S.351.

255 Ebd.

167

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Kinde als Person,*¢ die mit Rechten ausgestattet ist, erfordere, dass die
Kinder als freie und selbstandige Mitglieder der Institution gesehen und
behandelt werden.

Dies hitte Konsequenzen fiir den Ton innerhalb dieser Institution,
der frei sein miisse. »In der Geselligkeit des Studierens, in dem Umgan-
ge, dessen Band und Interesse die Wissenschaft und die Tatigkeit des
Geistes ist, pafst am wenigsten ein unfreier Ton.«*7 Die Welt des Geis-
tes, also die Welt der selbstandigen Personen, erfordere freiheitlich den-
kende, miindige Menschen. Diese konnten kaum aus einem unfreien und
unselbstindigen Bildungsprozess erwachsen. So miisse auch die dufSere
Gestaltung des Bildungsprozesses, der die Einzelnen zu solchen Perso-
nen macht, ein freiheitlicher sein.

Auch der Einflussbereich, den die Schule iiber die Schiilerschaft habe,
miisse begrenzt sein. Sie solle den Kindern Freirdume gewihren, wo sie
selbst tiber ihre Umgangsformen bestimmen konnten. Hier mussten sie
selbst dartuber entscheiden konnen, welchen Umgang sie untereinander
pflegten und so selbstiandig sittliches Betragen uben.

»Die Erziehung zur Selbstindigkeit erfordert, dafs die Jugend frith ge-
wohnt werde, das eigene Gefiihl von Schicklichkeit und den eigenen
Verstand zu Rate zu ziehen, und dafS ihr eine Sphare frei gelassen sei,
unter sich und im Verhiltnis zu ilteren Personen, worin sie ihr Betra-
gen selbst bestimme. «*58

Wichtig sei dabei, dass dieser Bereich der eigenen Verfiigungsgewalt
der Schilerschaft nicht durch das Eingreifen der Lehrerschaft gestort
werde. Hegel fordert also sanktionsfreie Raume, in denen die Kinder
ihr soziales Miteinander und ihre Rolle als Mitglieder dieser Gemein-
schaft tiben.

Die schulische Autoritit, so betont Hegel, erstrecke sich nicht tiber die
volle Existenz der Kinder. Sie hiatten noch einen »privaten« Bereich, auf
den die Schule keinen Zugriff haben diirfe. Zum einen, weil sie sich das
Leben der Kinder mit der Familie teile, zum anderen, weil die Jugend
Raume brauche, die ihrer »eigenen Willkiir und Bestimmung tiberlassen
ist, — so wie er [der Mensch, A. A.] damit zugleich eine durch das blo-
3¢ Familienleben nicht mehr bestimmte Seite und eine Art von eigenem

256 Vgl. TW VII, §175ff.

257 TWIV,S. 351.

258 Ebd., S. 3 51. Hegels Liberalitit ist an dieser Stelle bemerkenswert und zeigt
zugleich seine Auffassung, dass gesellschaftliche und staatliche Institutionen
niemals tiber den vollen Umfang menschlichen Lebens verfiigen diirfen.
Der Mensch hat nach ihm immer eine doppelte Existenz als private und
offentliche Person, die beide ihre Beachtung finden miissen. Offentliche

Institutionen diirfen nur eingreifen, wenn das Betragen des einzelnen die
Offentliche Ordnung beriihrt.

168

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

Dasein und besonderen Pflichten erhilt. «*5* Die erforderlichen Freiriu-
me sind also das erste Moment einer eigenstandigen, d.h. aufSerhalb der
Familie bestehenden Existenz der Einzelnen.

»Es tritt hiermit nunmehr fir den Menschen die zweifache Existenz ein,
in welche sein Leben iiberhaupt zerfillt und zwischen deren in Zukunft
hirteren Extremen er es zusammenzuhalten hat. Die erste Totalitit sei-
nes Lebensverhiltnisses verschwindet; er gehort jetzt zwei abgesonderten
Kreisen an, deren jeder nur eine seiner Existenz in Anspruch nimmt. «*%

Die Kinder bekommen hier einen anderen sozialen Status, sie haben ein
eigenes Dasein als Mitglieder einer Gemeinschaft und sollen sich auch
als solche erfahren, das heifst sie miissen als solche konkret realisiert sein.
Schule ist nach diesem praktischen Bildungsaspekt erste Vermittlerin des
Selbstwissens der Finzelnen als konkrete, freie Person.

3.2.1.3.3 Informelle Norm oder die sozialen Tugenden

Hegels Begriff der praktischen Bildung in der Schule zeigt sich gerade
in Bezug auf die Entwicklung sozialer Tugenden, als besonderer Formen
der Selbstbezugnahmen, als besonders herausfordernd. Diese seien nicht
durch Werteunterricht zu erreichen, wie er explizit darlegt — soziale Tu-
genden entwickeln sich nach Hegel also nicht etwa durch Ethikunter-
richt oder Wertevermittlung,** dieser Unterricht fallt nach Hegel in den
Bereich der theoretischen Bildung.

»Ferner ist eine andere Seite fast noch wichtiger, welche auch der Schule
in Riicksicht auf Grundsitze und Handlungsweisen zukommt, die Seite
namlich, nach welcher Grundsitze und Handlungsweisen nicht sowohl
in bewufSter Reflexion an den Geist gebracht werden, als wiefern sie ein
substanzielles Element sind, in welchen der Mensch lebt und wonach er
seine geistige Organisation bequemt und richtet, inwiefern die Grund-
satze mehr als Sitte an ihn kommen und Gewohnheiten werden. «*¢*

Tugenden sind als dispositionales Selbstwissen Resultat des streng gere-
gelten institutionellen Zusammenlebens in der Schule. Sie fordere »ruhi-
ges Verhalten, Gewohnung an fortdauernde Aufmerksambkeit, ein Gefiihl
des Respekts und Gehorsams gegen die Lehrer, ein gegen diese wie gegen
Mitschuler anstindiges, sittsames Betragen.«** Handlungen der Schiiler

259 Ebd., S. 350.

260 Ebd.

261 Vgl. TW IV, S. 346.

262 Ebd.

263 Ebd., S. 334. Hegel stellt hier zudem heraus, dass diese Erziehungsaufgabe
der Schule zufillt, wo Eltern nicht in der Lage sind, ihren Kindern diese
Fihigkeiten in der hauslichen Erziehung zu vermitteln.

169

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

sind im schulischen Leben nicht »mehr der Willkiir und dem Zufall, der
Lust und Neigung des Augenblicks anheim«*% zu stellen. Sie miissen sich
in die Gemeinschaft integrieren, indem sie sich »der Besonderheit abge-
tan und zum Sinne eines allgemeinen Seins und Handelns«*¢5 zeigen. Sie
miissen miteinander interagieren, einander respektieren, aber auch Ver-
trauen zu zueinander gewinnen, denn seinen »Wert« als kompetentes
Mitglied dieser gesellschaftlichen Institution hat der Einzelne so »nur,
insofern er ihn verdient [...]«,*% d.h., indem er solch ein anerkennungs-
wirdiges Verhalten zeigt.

Das Handeln des Kindes bekomme in diesem sozialen Dasein we-
sentliche Bedeutung fiir andere Akteure dieser Institution. Innerhalb der
Schule sei das Kind aber auch auf andere Menschen bezogen, die ihm
zunichst fremd seien. In der Interaktion mit diesen lerne das Kind, sich
nach diesen anderen zu richten, » Zutrauen zu anderen, [ihnen] zunachst
fremden Menschen und Zutrauen zu sich selbst in Beziehung auf sie er-
werben, und [Schule] macht darin den Anfang der Bildung und Aus-
iibung der sozialen Tugenden.«**” Es lerne, andere als Personen anzu-
erkennen und erfahre selbst ebenfalls diese Anerkennung als Teil einer
Gemeinschaft.

Hegel beschreibt hier jenen Prozess, der in heutigen Bildungskonzepti-
onen als Personlichkeitsbildung betitelt wird. Er vertritt die Ansicht, dass
dieser Bereich der Bildung nicht als unmittelbares Bildungsziel initiierter
Wissensvermittlung bezweckt werden kann. Die dufSeren Rahmenbedin-
gungen der Schule ermoglichen den Lernenden vielmehr in einem ersten
Schritt eine solche Personlichkeitsentwicklung. Gebildet werden sie da-
bei, da sie bei der Ausrichtung ihres Bewusstseins eine erweiterte Pers-
pektive erlangen, eine Perspektive aufserhalb ihrer nur eigenen Bedurf-
niswelt. Sie konnen sich nicht mehr nur ihren eigenen Neigungen gemafs
zeigen, sondern miissen sich und ihre Handlungen auf einen Zweck und
zugleich auf Andere ausrichten. Sie haben innerhalb dieser Existenzwei-
se Umgang mit anderen Personen, denen sie angemessen begegnen miis-
sen. Sie miissen sich diesen als kompetente Mitglieder der Gemeinschaft
der Schule zeigen: als gute Schiiler und/oder vertrauensvolle Mitschiiler.
Sie vollziehen also eine erste Entfremdung, was der Anfang der Ausbil-
dung des Verstandes und der Vernunft ist.

So initiiert die Schule den » Anfang der Bildung und Austibung der
sozialen Tugenden«,*%* das heifSt, dass diese Entwicklung hier eben
noch nicht abgeschlossen ist und nicht abgeschlossen werden kann.

264 Ebd.

265 Ebd.

266 Ebd., S. 349.

267 Ebd., S. 349f.

268 Ebd.,S. 350. Hrvh. v. A. A.

170

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

Tugenden sind vielmehr Produkt des Erwerbs dispositionalen Wissens,
der jedoch erst in einem ganzen gesellschaftlichen und politischen Le-
ben vollzogen werden kann. Schule legt in diesem Bildungsaspekt zu-
nichst nur den Grundstein zur weiteren Entwicklung der Einzelnen.
Schule sei so die erste Institution, die eine solche Ubung sozialer Tu-
genden erst ermogliche und miisse die Lernenden mit diesen beson-
deren sittlichen Formen und ihren Auswirkungen zunichst im prakti-
schen Miteinander bekannt machen, sodass ein »sittliches Gefithl«>%
entstehe, welches eine gewisse »Festigkeit in der Vorstellung des Ge-
miits erhalten« konne.>7

3.2.1.4 Conclusio

Hegels Begriff der schulischen Bildung erweist sich als herausfordernd,
weil Hegel erkennt, dass sie eben nur die erste Stufe der vollen Bildung
des Einzelnen ist. »Wenn aber der Inhalt der Sache, der in der Schule ge-
lernt wird, etwas langst Fertiges ist, so sind dagegen die Individuen, die
erst dazu gebildet werden, noch nicht etwas Fertiges; es kann diese Vor-
arbeit, die Bildung, nicht einmal vollendet, nur eine gewisse Stufe erreicht
werden.«*7* Sie ist eine, wenn auch wichtige Stufe der Bildung des Einzel-
nen. So sehr Hegel also die Relevanz der schulischen Bildung erkennt, so
sehr relativiert er zugleich ihre Rolle fur die ganze Bildung des Einzelnen.
Er sieht, dass sie nur begrenzte Moglichkeiten der Bildung des Einzelnen
hat, aber gerade hierin ihrer Kernaufgabe, der Bildung des Verstandes
und einer ersten Bildung der Vernunft, nachkommen sollte. Er pladiert
hier dafiir, das Urteil der Schule nicht als abgeschlossenes Urteil iiber den
Einzelnen zu werten, wodurch Hegel dem Einzelnen die Moglichkeit der
Bewihrung in Gesellschaft und Staat unabhingig des Urteils der Schu-
le eroffnet, was fur die gegenwartige Frage nach curricularer Wertever-
mittlung und des Anscheins, dass diese in der Schule abgeschlossen wer-
den miisse, interessant ist:

»Wie nun das, was im Kreise einer Familie vorgeht, vornehmlich nur
innerhalb derselben sein Interesse und seinen Wert hat, insofern es nur
der Wert und das Interesse dieser Individuen ist, so haben die Arbeiten
der Schule, auch ihre Urteile, ihre Auszeichnungen und Bestrafungen,
eine relative Wichtigkeit und ihre vornehmste Giiltigkeit innerhalb die-
ser Sphire. [...] [W]er in ihr zuruckbleibt, hat immer noch die allgemei-
ne Moglichkeit der Besserung vor sich; die Moglichkeit, daf§ er seinen
Standpunkt, sein eigentliches Interesse nur noch nicht gefunden oder

269 Ebd., S. 347.
270 Ebd.
271 Ebd., S. 353.

171

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

auch nur den Zeitmoment noch nicht erreicht hat, in welchem es mit

ihm durchbricht. [...]

Das Urteil, das die Schule fillt, kann daher so wenig etwas Fertiges
sein, als der Mensch in ihr fertig ist. [...] Denn wie die Arbeit der Schule
Voriibung und Vorbereitung ist, so ist auch ihr Urteil ein Vorurteil; eine
so wichtige Prasumtion es gibt, so ist es nicht schon etwas Letztes. «*7>

3.2.2 Bildung jenseits der Schule: Biirgerliche Gesellschaft
und Staat

In den Bildungsprozessen der biirgerlichen Gesellschaft und des Staates,
die als Teile holistischer Bildung des Einzelnen verstanden werden miis-
sen, operationalisiert Hegel die zuvor dargestellten Leitbegriffe seiner Bil-
dungstheorie: Hier wird nicht nur das Verhiltnis zwischen Verstand und
Vernunft dargelegt, sondern auch das damit zusammenhingende Verhalt-
nis zwischen Entfremdung und Ent-Fremdung. Die einander jeweils zu-
nichst entgegenstehenden Kategorien konnen freilich immer erst in einem
Zusammenspiel oder als ein ganzer Prozess holistische Bildung sein. Das
bedeutet, dass die Explikation dieser Bildungssphiren folgender Einsich-
ten bedarf: Die Bildung der biirgerlichen Gesellschaft ist keine holistische
Bildung. Sie ist eine, wenn auch entscheidende Bildungsstufe des Einzelnen
zur geistigen Person. Holistische Bildung wird erst im Staate vollzogen, in-
sofern der Einzelne erst hier in kommunitarischen Institutionen lebt und
erst daher seine Vernunft bilden kann. Bedingung dieses Bildungsprozes-
ses ist jedoch die in der burrgerlichen Gesellschaft vollzogene Bildungsstufe.

Dies zeigt sich gerade darin, dass Hegel die biirgerliche Gesellschaft
zur Sphdre des Verstandes erklart.>”> Der Verstand sei »wesentliche Be-
stimmung der freien Existenz der Individuen, obgleich [...] [er] der Ver-
nunft nachgesetzt wird. «*7# Der Bildungsprozess der biirgerlichen Gesell-
schaft sei so »schlechthin nothwendig [...]«.?”s Der Einzelne fasse sich in
seinen rein verstindigen Vollziigen als von der Welt unterschieden auf,
Ich und Welt stiinden sich als selbstandige, voneinander getrennte Gro-
Ben gegenuber, dies sei ihr unzuliangliches Moment gegeniiber der Ver-
nunft, die das Vermogen sei, beide Kategorien in aufgehobener Identitdt
zu denken. Der »Verstand hilt die unterschiedenen Prinzipe als selb-
standig auseinander, er setzt eine Bestimmung und sie soll fur sich gel-
ten, er betrachtet sie nicht als Moment einer hoheren Bestimmung. «27¢

272 Ebd., S. 353f.

273 Vgl.z.B. TW VII, §189.
274 GW 26,3, S.1313.

275 Ebd.

276 Ebd., S. 1307.

172

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

Der Einzelne erkenne sich hier nicht etwa schon als selbstandiger Teil
einer sittlichen Welt oder anerkenne gar das sittliche Gemeinwesen als
Bedingung der Moglichkeit freien Daseins.?”” Vielmehr zeichne sich die-
ser Status dadurch aus, dass der Einzelne der Welt als Fremdes gegen-
uberstehe, sie als rein notwendige Struktur seiner Partikularinteressen
betrachte. »Das eine Prinzip ist der selbstindige Zweck, das zweite das
Verflochtensein mit anderen, beides hilt er auseinander, so kann denn
nur eine Einheit zu Stande kommen, die eine Aussere ist, nicht eine ver-
niinftige [...]«.>”® Der Einzelne steht zur Gesellschaft in einem Verhalt-
nis der Differenz, insofern er nur verstindig auf diese bezogen ist.>”
Dieses Verhiltnis kennzeichne, dass die rechtlichen und institutionellen
Strukturen, aber auch die anderen Akteure dieser Sphire erstens nur als
Mittel zur eigenen Bediirfnisbefriedigung verstanden wiirden. Zweitens
erfahre sich der Einzelne als von diesen wesentlich getrennt. Die biirger-
liche Gesellschaft sei daher »die Sphare der Entfremdeten Sittlichkeit,
der Nothwendigkeit. «*%°

Aber gerade in diesem entfremdetem Verhiltnis zwischen Einzelnem
und Welt erfahre sich der Einzelne als konkrete Person, die nicht in ihrer
personalen Rolle aufgelost werde. Er erfahre, dass sein besonderes Inter-
esse hier realisiert sei, er als besonderer Einzelner im Ganzen des Staates
enthalten und verwirklicht sei — gerade dies macht Hegel zur notwendi-
gen Bedingung jeder Ent-Fremdung und somit der Bildung der Vernunft
im Staate. Solche Ent-Fremdung konne niamlich nur aus der Einsicht re-
sultieren, dass »durch das Allgemeine das Besondere erhalten und befrie-
digt werden kann.«*** Eine substantielle, d. h. nachhaltige Identifikation
mit dem Staat konne also nur bestehen, wenn die Besonderheit des Ein-
zelnen, materialisiert in seinen volontés particuliéres, rechtlich gesichert
und institutionell verwirklicht sei. Um es mit Hegel zu sagen:

»Indem nun in diesem dusseren Staat, in dieser Sphire der burgerlichen
Gesellschaft auch dief§ statt findet, daf§ die Subjektivitit fortgeht zur
Willkiihr, zum Gelten ihrer Besonderheit als solcher, so tritt die Ver-
kniipfung ein [sic!] daf die besondere Individualitit des Menschen mit
seinen besonderen Talenten, Plinen, mit seiner Selbstsucht nach dieser
Seite im Staate steht und er das BewufStsein hat, er nach dieser ganz be-
sonderen Subjektivitit kann diese nur befriedigen, nur existiren durch
die Erhaltung des Ganzen. Dies ist die tiefere Wurzel des Staates, daf§

277 Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts,
S. 659: Den Einzelnen ist so »nicht bewusst, und sie verspiiren auch kein
Interesse daran zu wissen, was ihre eigenen Formen subjektiver Sinnsuche
und Sinngebung und ihr Handelnkonnen allererst ermoglicht. «

278 GW 26,3, S. 1307.

279 Vgl.ebd., S. 1313.

280 GW 26,1, S. 454.

281 Ebd., S. 456.

173

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

der Zusammenhalt des Ganzen darin feststeht [sic!] dafs das besondere
Individuum sich darin als besonders befriedigt. «2*

Nicht also die Delegitimierung des Partikularinteresses ist nach Hegel
Bedingung der Anerkennung jeder volonté générale, sondern es ist gera-
de ihre Sicherung. Dies betont Hegel auch gerade in der kritischen Aus-
einandersetzung mit dem platonischen Staat, wenn er herausstellt, dass
dessen Schwiche darin zu sehen ist, dass in ihm die Besonderheit oder
eben das besondere Interesse aus dem sittlichen Staat verbannt wird.>%

»Das Prinzip der modernen Staaten hat diese ungeheure Stirke und
Tiefe, das Prinzip der Subjektivitdt sich zum selbstindigen Extreme
der personlichen Besonderheit vollenden zu lassen, und zugleich es in
die substantielle Einheit zuriickzufithren und so in ihm selbst diese zu
enthalten. «284

Hegel macht also gerade das »besondere Interesse eines Jeden«**s nicht
nur zur Grundlage seines Staatsbegriffes, er verortet dieses Interesse in-
stitutionell und rechtlich in der burgerlichen Gesellschaft, deren Insti-
tutionen darauf ausgelegt sind gerade diesen Zweck durch den in ihnen
verorteten Bildungsprozess zu erfiillen. Die besondere Relevanz des Bil-
dungsprozesses der buirgerlichen Gesellschaft zeigt sich hier ganz kon-
kret. Die Entwicklung in dieser ersten Sphire gesellschaftlichen Zusam-
menlebens schafft die Bildung des Verstandes, die die Anerkennung, die
Ent-Fremdung oder eben die Bildung der Vernunft ermoglicht.

Die Struktur der biirgerlichen Gesellschaft befordere so zwar die Bil-
dung des Einzelnen als »ProzefS, die Einzelheit und Natiirlichkeit der-
selben durch die Naturnotwendigkeit ebenso als durch die Willkiir der
Bedurfnisse zur formellen Freibeit und formellen Allgemeinbeit des
Wissens und Wollens zu erheben, die Subjektivitit in ihrer Besonder-
heit zu bilden.«**¢ Sie konne aber keine holistische Bildung sein, was

282 GW 26,3,S. 1312.

283 Dieser Mangel ist aber nicht nur darin zu sehen, dass ein solcher Staat kein
freiheitlicher sein kann, weil er die Besonderheit nicht achte. Ein solcher
Staat ist zugleich dem Untergang geweiht, denn Platon verkenne, dass
gerade diese Besonderheit der Personen seine substantielle Grundlage ist.
Siehe hierzu TW VII, §185, Anm.: »Dieser Mangel ist es, der auch die grofe
substantielle Wahrheit seines Staates verkennen und denselben gewohnlich
fiir eine Traumerei des abstrakten Gedankens, fiir das, was man oft gar
ein Ideal zu nennen pflegt, ansehen macht. Das Prinzip der selbstindigen
in sich unendlichen Personlichkeit des Einzelnen, der subjektiven Freiheit,
[...] kommt in jener nur substantiellen Form des wirklichen Geistes [d. i. der
Staat, A. A.] nicht zu seinem Rechte.«

284 TW VII, §260.

285 GW 26,3,S. 1312.

286 TW VII, §187.

174

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

sich auch gerade in der gesellschaftlichen Rolle des Einzelnen als einem
zweckrational bestimmten Bourgeois zeigt. Die Gesellschaft sei so nur
»das Scheinen der Vernunft [...] nicht die Verniinftigkeit selbst. Dieses
Scheinen der Vernunft ist der Verstand.«*%7 Die Vernunft ist hier zwar
schon angelegt, aber eben noch nicht in der Bildung des Einzelnen rea-
lisiert.

Daher muss kaum eigens betont werden, dass sich Hegel in seinem
Staatsbegriff nicht mit dieser Bildungsstufe zufriedengeben kann, wenn er
den Staat als die »Wirklichkeit der sittlichen Idee«, »des substantiellen
Willens« und somit der Bedingung der Moglichkeit der »substantiellen
Freiheit« bezeichnet. Diesen Staat als solche Bedingung eigenen verniingf-
tigen Dasein zu erkennen, zeigt sich hier als Pflicht eines jeden Biirgers.
Diese Pflicht aber kann weder, wie Hegel in den Reflexionen der biir-
gerlichen Gesellschaft und ihrer Bildungsmomente zeigt, abstrakt ge-
fordert, noch duflerlich erzwungen werden. Der Biirger selbst muss zu
der Erkenntnis gelangen, dass der Staat die Bedingung der Moglichkeit
seines freien Daseins ist. Das bedeutet nach Hegel einerseits, dass der
Staat sich als Wirklichkeit konkreter Freiheit zeigen muss, andererseits,
dass der Einzelne hier das Selbstverstindnis als freie Person erlangt. Die
Pflicht, Teil eines Staates zu sein, wird somit bei Hegel eine Pflicht des
Einzelnen gegen sich selbst insofern, als er hierin seiner Bestimmung als
geistige, d. i. freie Person gerecht wird. Der hegelsche Staatsbegriff zeigt
sich so nach seiner abstrakien Seite (Staat als solcher) als die aufgehobe-
ne Ubereinstimmung des Allgemeinen des Staates und der Besonderheit
des Einzelnen als Biirger — er zeigt als Sphare der Vernunft. Nach seiner
konkreten Seite (politischer Staat) zeigt der Staat sich als die institutio-
nelle Verwirklichung dieser Ubereinstimmung:

»[...] das Individuum muf$ in seiner Pflichterfiillung auf irgendeine Wei-
se zugleich sein eigenes Interesse, seine Befriedigung oder Rechnung fin-
den, und ihm [muf$] aus seinem Verhiltnis im Staat ein Recht erwachsen,
wodurch die allgemeine Sache seine eigene besondere Sache wird. Das
besondere Interesse soll wahrhaft nicht beiseite gesetzt oder gar unter-
driickt, sondern mit dem Allgemeinen in Ubereinstimmung gesetzt wer-
den, wodurch es selbst und das Allgemeine erhalten wird. Das Individu-
um, nach seinen Pflichten Untertan, findet als Biirger in ihrer Erfillung
den Schutz seiner Person und Eigentums, die Beriicksichtigung seines be-
sonderen Wohls und die Befriedigung seines substantiellen Wesens, das
BewufStsein und das Selbstgefiihl, Mitglied eines Ganzen zu sein [...]«*%®

Dieses Selbstverstandnis ist durch die Verwirklichung und Sicherung
der besonderen Interessen vermittelt und hierfur ist die burgerliche
Gesellschaft als zweite Erscheinungsform der Sittlichkeit samt ihres

287 GW 26,1, S. 454.
288 TW VII, §261, Anm.

175

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Bildungsprozesses entscheidend. Die burgerliche Gesellschaft ist nam-
lich die Sphire der ersten Entfremdung des Einzelnen, der sich hier so-
wohl aus seiner natiirlichen Unmittelbarkeit herausbildet, als auch, wie
zuvor dargelegt, als konkrete Person erfasst und realisiert, womit die
biirgerliche Gesellschaft auch institutionelle Bedingung der Moglichkeit
verniinftigen Dasein ist.>*

Die folgende Darstellung dieser Bildung des Biirgers folgt der Struk-
tur der hegelschen Grundlinien, da so die aufeinander aufbauenden Bil-
dungsstufen expliziert werden konnen.

»Aus diesem Gang unserer Betrachtung folgt jedoch nicht im mindesten,
daf$ wir [...] die Familie und die biirgerliche Gesellschaft fur etwas dem
Staate in der Wirklichkeit Vorangehendes erkliren wollen. Vielmehr
wissen wir sehr wohl, daf§ [...] die Familie und die biirgerliche Gesell-
schaft mit ihren wohlgeordneten Unterschieden schon das Vorhanden-
seyn des Staates voraussetzen. In der philosophischen Entwicklung kon-
nen wir jedoch nicht mit dem Stzaate beginnen, da in diesem jenes sich
zu seiner concretesten Form entfaltet, der Anfang dagegen nothwendi-
gerweise etwas Abstractes ist.«>°

Der Bildungsprozess der buirgerlichen Gesellschaft ist also stets einge-
bettet in den Staat und wird durch dessen Bildungsstufe im hegelschen
Sinne aufgehoben.

3.2.3 Die biirgerliche Gesellschaft und der Verstand

In der Konzeption der biirgerlichen Gesellschaft als zweiter Gestalt der
Sittlichkeit legt Hegel eine Sphare dar, die sich ganz wesentlich von der
Familie, aber auch vom Gemeinwesen unterscheidet. Wihrend sich Fa-
milie und Staat als genuin gemeinschaftliche Lebensformen zeigen, in de-
nen die Einzelnen aufgrund unterschiedlicher Prinzipien eine personliche
Verpflichtung zueinander empfinden, ist die burgerliche Gesellschaft die
Sphire, in der sie sich als Fremde begegnen.

»Die biirgerliche Gesellschaft reifst [...] das Individuum aus diesem [fa-
milidren, A. A.] Bande heraus, entfremdet dessen Glieder einander, und
anerkennt sie als selbststindige Personen; [...] So ist das Individuum
Sohn der biirgerlichen Gesellschaft geworden, die eben so sehr Anspri-
che an ihn, als er Rechte auf sie hat.«*"

289 TW VII, §238.

290 GW 25,2, S. 1043.

291 TW VII, §238. Hervorhebung von A. A. Die Rechte des Einzelnen gegen die
biirgerliche Gesellschaft zeigen sich auch als Recht auf Schutz, der in der
hegelschen Darlegung recht weit geht. So darf die biirgerliche Gesellschaft
beispielsweise die Schulpflicht gegen den Willen der Eltern erzwingen: »Sie

176

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

Anspriche und Rechte hat die burgerliche Gesellschaft jedoch nicht an
die je besonderen Individuen, sondern an diese in ihrer Rolle als Bour-
geois.** Die biirgerliche Gesellschaft als die Sphare der vertraglichen
Kooperation zeigt sich Hegel namlich vornehmlich als Sphire des wirt-
schaftlichen Zusammenlebens, die durchaus Strukturen des rousseau-
schen état civil zeigt. Hegel konstatiert, im Anschluss an Rousseaus
état civil, dass dieses » Verhiltnis auf andere [...] eine beziehung [sic!]
der Notwendigkeit [ist,] eben weil es nicht eine Beziehung der Freiheit
ist.«**3 Weder sind die Einzelnen hier also als Gemeinschaft begriffen,
noch handeln sie wirklich frei — beides ist erst in ihrem Status als Citoy-
ens im Staate gegeben. So scheint die biirgerliche Gesellschaft zunichst
»nicht nur mit der Theorie der Sittlichkeit, unter die [sie] [...] befafst ist,
sondern mit der Disposition des Rechtsbegriffs selbst im Widerspruch
zu stehen, wie ihn Hegel in der Einleitung zu seinem Werk angibt. «*94
Gerade in diesem Charakter ist die burgerliche Gesellschaft nicht mit
dem eigentlichen Gemeinwesen zu verwechseln. Die biirgerliche Gesell-
schaft »ist die ungeheure Macht, die [den Menschen] an sich reifst, von
ihm fordert, fiir sie zu arbeiten, alles durch sie zu sein, vermittelst ihrer
zu thun. «*9s

Das Prinzip des Zusammenlebens in diesem Noi- und Verstandes-
staat, der nicht mit dem eigentlichen Gemeinwesen zu verwechseln ist,
ist gewissermaflen rein funktional.**¢ Die Bourgeois erkennen diesen nur

hat in diesem Charakter der allgemeinen Familie die Pflicht und das Recht
gegen die Willkiir und Zufilligkeit der Eltern, auf die Erziehung, insofern sie
sich auf die Fahigkeit, Mitglied eines Staates zu werden, bezieht, vornehmlich
wenn sie nicht von den Eltern selbst, sondern von anderen zu vollenden
ist, Aufsicht und Einwirkung zu haben, — ingleichen, insofern gemeinsame
Veranstaltungen dafiir gemacht werden konnen, diese zu treffen.« TW VII,
§239.

292 Vgl. GW 26,3, S. 1306.

293 GW 26,1, S. 453. Zum Freiheitsbegriff heifit es ebd.: »Freiheit ist dies sich
im anderen zu sich selbst zu verhalten.« In der biirgerlichen Gesellschaft
erfahren sich die Bourgeois jedoch als voneinander getrennt, voneinander
abhingige Einzelne. Zum Freiheitsbegriff siehe Pippin, Verwirklichung der
Freiheit.

294 Manfred Riedel (1970): Biirgerliche Gesellschaft und Staat bei Hegel.
Miinchen: Luchterhand, S. 54.

295 GW 26,2, S. 993.

296 Die biirgerliche Gesellschaft zeigt sich so als der Staat der Kontraktualisten.
Siehe hierzu, Ludwig Siep (2010): Aktualitit und Grenzen der praktischen
Philosophie Hegels. Aufsdtze 1997-2009. Miinchen: Wilhelm Fink; Manfred
Riedel: Biirgerliche Gesellschaft und Staat bei Hegel; Petersen: Subjektivitdt
und Politik; Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des
Rechts; Fulda: Georg Wilbelm Friedrich Hegel.

177

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

als rechtliche Rahmenbedingung »blofser Koordination ich-zentrierter
Zweckverfolgung in der Okonomie«*7 an — die Anerkennung der For-
men der Gesellschaft beruht zunichst also auf der nur rationalen Ein-
sicht der Bourgeois als homines oeconomici, die ihn als Bedingung der
Befriedigung ihrer Partikularinteressen bendotigen.

»Der selbststichtige Zweck in seiner Verwirklichung [...] begriindet ein
System allseitiger Abhingigkeit, dafs die Subsistenz und das Wohl des
Finzelnen und sein rechtliches Dasein in die Subsistenz, das Wohl und
Recht aller verflochten, darauf gegriindet und nur in diesem Zusammen-
hang wirklich und gesichert ist. — Man kann dies System zunichst als
den dufleren Staat, — Not- und Verstandesstaat ansehen. «*%%

Mit Bezug auf die zeitgendssische Nationalokonomie*® und die Ver-
tragstheorie Rousseaus schreibt Hegel dieser 6konomischen Sphare zwei
Prinzipien zu: Zum einen »[D]ie konkrete Person, welche sich als beson-
dere Zweck ist« und zum anderen »die besondere Person als wesentlich
in Beziehung auf andere solche Besonderheit [...].«3°° Die biirgerliche
Gesellschaft scheint nun aber eine paradoxe Struktur zu zeigen. Denn
einerseits macht Hegel die konkrete Person samt ihrer besonderen Be-
diirfnisse zum ersten Prinzip und andererseits sollen die Einzelnen gera-
de ihre Besonderheit aufgeben und sich den Strukturen der Gesellschaft
anpassen. Gesteigert wird diese scheinbare Unstimmigkeit dadurch, dass
Hegel der Besonderheit nicht nur die Moglichkeit, sondern das Recht
zuspricht, verwirklicht zu werden. Vor dem Hintergrund der Reflexio-
nen Hegels zum sich erst entwickelnden Selbst einerseits und zu den Be-
dingungen der Verwirklichung solcher Besonderheit andererseits zeigt
sich jedoch, dass die Besonderheit des je Einzelnen erst in einer trans-
formierten Form verwirklicht werden kann — der Einzelne muss sich so
die »Form der Allgemeinheit«3°* geben. Er muss sich in diese Allgemein-
heit hineinbilden,>** sie verstehen und sie fiir sich nutzen. Erst so, in der
kompetenten Bezugnahme auf diese allgemeinen Formen, kann der Ein-
zelne seine Besonderheit verwirklichen — die Besonderheit des Einzelnen

297 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 187.

298 TW VII, §183.

299 Uber Hegels 6konomische Theorie siehe die fundierte Analyse Birger
Priddats (1990): Hegel als Okonom. Berlin: Duncker und Humblot.

300 TW VII, §182.

3or Ebd., §256.

302 Vgl. ebd. §187. Siehe auch GW, 26,3, S. 1313: »Durch die biirgerliche
Gesellschaft kommt im Allgemeinen die Bildung zustande. Bildung heif3t, eine
allgemeine Weise, in Riicksicht auf das Individuum, sich nach allgemeinen
Maximen, Formen zu bestimmen, sich nach allgemeiner Weise zu benehmen,
zu handeln.« Das Besondere wird also notwendigerweise in die Form der
Allgemeinheit umgewandelt.

178

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

muss also in gewissem Sinne ubersetzt werden in diese allgemeinen Pra-
xisformen und in ihre expliziten Erscheinungsweisen innerhalb der biir-
gerlichen Gesellschaft.3°s

Die biirgerliche Gesellschaft hat als wirtschaftliche Sphire eine ganz
eigene Funktionsweise, die Einzelnen als Bourgeois sind in bestimmter
Weise aufeinander bezogen, was wiederum eine bestimmte institutionel-
le Struktur verlangt, die Hegel im System der Bediirfnisse, der Rechts-
pflege und schlieSlich in der Darlegung von Polizei und Korporationen
expliziert.

3.2.3.1 Das System der Bedirfnisse

Die biirgerliche Gesellschaft ist die Sphare der Bourgeois und ihrer vo-
lontés particulieres, die sie zum Zweck ihrer Handlungen machen. Hier-
bei sind die Bourgeois jedoch nicht isoliert, denn das Erreichen ihrer
ganz eigenen Zwecke bedarf der Mittel, der Dienstleistungen und der Ar-
beit anderer. Diese Bediirfnisse konnen also nur in Kooperation mit an-
deren Einzelnen befriedigt werden, auf die sich die Einzelnen wiederum
in abstrakter Weise, namlich als Produzenten oder Konsumenten von
Produkten und Dienstleistungen, beziehen, also als in gewisser Weise ge-
neralisierte Andere.>** Der Bourgeois ist insofern in duflerer » Beziehung
auf andere solche Besonderheit«, denn ohne sie kann er seine Zwecke
nicht erreichen; er muss mit diesen kooperieren. Diesen Zusammenhang
der gegenseitigen Verflochtenheit der Personen nennt Hegel das System
der Bediirfnisse, welches den Vorgang der Bedurfnisbefriedigung in ge-
wisser Weise selbst reguliert.

Dieses System kann als der Zusammenhang der dynamischen Ver-
feinerung und Differenzierung der je besonderen Bedurfnisse und der
Miittel ihrer Befriedigung und der Abhingigkeit dieser besonderen Inte-
ressen voneinander verstanden werden. Die Bediirfnisse der Einzelnen
entwickelten sich, sie wiirden durch die Bediirfnisse der anderen, aber
auch durch den Markt der Mittel zu ihrer Befriedigung beeinflusst. Die
Bediirfnisse, aber auch die Mittel, die zu ihrer Befriedigung nétig sind,
wirden abstrakter, also unbestimmter. Sie wiirden so vervielfiltigt und
ausdifferenziert, folgen nun nicht mehr nur Kriterien der Notwendigkeit
ihres Gebrauchs. Durch diese Differenzierung und Vervielfaltigung zeige

303 Vgl. TW VII, §187, Anm.: In dieser Entwicklung habe der Geist
»seine Wirklichkeit nur dadurch, dafS er sich in sich selbst entzweit, in
den Naturbediirfnissen und in dem Zusammenhange dieser dufleren
Notwendigkeit sich diese Schranke und Endlichkeit gibt und eben damit,
dafS er sich in sie hineinbildet, sie iberwindet und darin sein objektives Dasein

gewinnt. «
304 Vgl. TW VII, §182.

179

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

der Mensch ein »Hinausgehen« aus seinen erst natiirlichen Anlagen. Es
ist nun nicht mehr nur der Bedarf an einem materiellen Mittel als sol-
chem, sondern die Meinung, die zum Objekt der Befriedigung wird. Die
Bediirfnisse werden also in ihre Bestandteile zerlegt, sie werden differen-
ziert. »Das Hervortreten des Luxus ist eine nothwendige Erscheinung;
er hat das Moment der Befreiung in sich, dafs der Mensch sich auf eine
allgemeine Weise und tiberdies nicht zur unmittelbaren Naturnothwen-
digkeit verhalt.«3°s

Zur Befriedigung solcher verfeinerter Bediirfnisse bediirfe es nun ei-
ner ganzen Anzahl von Mitteln und Arbeiten. Hieraus ergebe sich wie-
derum die Notwendigkeit der Rationalisierung der Arbeitsprozesse, die
die Arbeitsteilung notwendig macht.3*¢ Produktionsmittel und Produk-
tionsweisen passen sich dieser Vervielfiltigung der Bediirfnisse an. Be-
diirfnisse, die Mittel zu ihrer Befriedigung und somit die Produktionen
und Konsumtionen hingen also miteinander zusammen und prigen ei-
nander. Diesen Zusammenhang nennt Hegel allgemeines Vermdogen,>o7
an dem teilzuhaben existentiell sei, denn nur so konne der Einzelne seine
Subsistenz sichern. Gleichzeitig wiirde das allgemeine Vermogen gerade
durch das »besondere Vermogen «3°® der Einzelnen, also ihre Fahigkeiten,
Kompetenzen, Geschicklichkeiten und Arbeiten bedingt.

Ein solcher Zusammenhang der Bedurfnisse einerseits, Besorgung
ihrer Mittel und Arbeiten andererseits, sowie die dazu notwendigen
Fihigkeiten der Bourgeois ist, wie Hegel darlegt, »hochste Abhangig-
keit«3* der Einzelnen voneinander. Bediirfnisse und die Mittel zur Be-
friedigung, wie etwa bestimmte Arbeiten oder Giiter, miissten in einem
gewissen Sinne aufeinander ausgerichtet sein — sie mussen marktgdin-
gig sein. Mochten die Einzelnen in dieser Sphire also ihre Besonder-
heit realisieren, d.h. am allgemeinen Vermdgen teilhaben, sind sie ge-
zwungen sich iiber ihre natiirliche subjektive Partikularitit zu erheben
und sich »zu einem Gliede der Kette des Zusammenhangs [zu] ma-
chen [...]«,3™ denn »der selbstsiichtige Zweck kann nur erreicht, ge-
sichert werden in diesem Zusammenhange.«3'* Die Bourgeois miissen
folglich ihr »Wissen, Wollen und Tun auf allgemeine Weise bestimmen

305 Vgl. GW 26,1, S. 460. Und vgl. TW VII, §190. Eine solche Verfeinerung
kann es geben, weil hier »das Konkretum der Vorstellung, das man Mensch
nennt [,wirkt]; es ist also hier und eigentlich nur hier vom Menschen in
diesem Sinne die Rede (...)« Ebd.

306 Ebd., §190, Anm.

307 Ebd., §199f.

308 Ebd., §200.

309 GW 26,1, S. 456.

310 TW VII, §187.

311 GW 26,3, S. 1307.

180

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

[...]«,>™ also auf den Zweck der Bediirfnisbefriedigung im gegenseiti-
gen Leistungsaustausch ausrichten. Die Einzelnen miissen sich demnach
als Produzenten, Konsumenten, Dienstleister, etc. den Bedingungen des
Marktes anpassen, was freilich eine verstindige Bezugnahme auf die-
sen notwendig macht. Dies bedeutet aber zugleich, dass die Bediirfnis-
se hier schon ihre Unmittelbarkeit verloren haben, denn sie haben »ein
Dasein fiir andere«3*3 und sind insofern schon gerichtet, wie auch Rous-
seau richtig erkannte. Wihrend jedoch Rousseau gerade dieses Moment
der Abhangigkeit innerhalb der biirgerlichen Gesellschaft als destrukti-
ves Moment fiir die Freiheit des Biirgers aus dem Staat eliminiert hatte,
erkennt Hegel gerade in dieser gegenseitigen Abhangigkeit ein entschei-
dendes Bildungsmoment des Buirgers und versteht es somit geradezu als
Bedingung seiner konkreten Freiheit. Die hier dargestellte Abhdngigkeit
der Bourgeois verlangt niamlich die Ausrichtung des Selbst nach allge-
meinen Kriterien der Praxisformen.

3.2.3.1.1 Bildungsmoment: Perspektivwechsel

In dieser zweiten Gestalt der Sittlichkeit als dem »Kampfplatz des in-
dividuellen Privatinteresses«,’'# die zwischen Familie und Staat steht,
bestellt der Bourgeois sein »Privatleben und seine 6konomischen Ver-
haltnisse«,’'s benotigt aber hierzu zum einen eine gewisse Tauglichkeit,
genauer allgemeines Wissen oder auch bestimmte Kompetenzen. In sei-
ner Rolle als Bourgeois erwerbe der Einzelne Wissen tiber die Funktions-
und Verfahrensweisen der burrgerlichen Gesellschaft, die er benotigt, um
seine Bedurfnisse aller Art zu besorgen.

Die Sicherung ihrer Subsistenz, das Erreichen der jeweils eigenen Zwe-
cke ist zum anderen jedoch auch davon abhingig, dass die Bourgeois fiir-
einander als Vertragsparteien attraktiv sind. Es mischt sich »sofort die
Reflexion ein, in wie fern man den Andern gleich ist oder nicht.«3'¢ Der
jeweils andere muss ein Interesse entwickeln an den Produkten, den Ar-
beiten, den Bediirfnissen seiner Mitmenschen und »ich mufS sein was an-
deren wollen wenn ich meine Bediirfnifle befriedigen will. Ich muf3 [...]
mich setzen in eine Weise der Ubereinstimmung [...] Ich muf} mich fiir

312 TW VII, §187.

313 Ebd., §192.

314 Ebd., §289.

315 Walter Jaeschke (2016): Hegel-Handbuch. Leben — Werk — Schule. Stuttgart:
Metzler, S. 355.

316 GW 26,1, S. 459. Siehe hierzu auch GW 26,3, S. 1317, wo Hegel dieses
Bildungsmoment als » Gegenseitigkeit der Bildung«, die »Riicksicht auf die
Anderen«, bezeichnet.

181

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

die anderen zu etwas machen. «3*7 Um sich jedoch der Vorstellung des
Anderen fugen zu konnen, muss der Bourgeois die Fihigkeit des Per-
spektivwechsels erwerben. Er muss in der Lage sein, sich aus den Augen
der Anderen zu sehen, wie schon Rousseau gesehen hatte. Der Gebilde-
te »muf$ sich nach ihnen richten, [er] muss oft seinen besonderen Wil-
len aufgeben [...], [er] muf$ sich dem selbstischen Anderen gemafs ma-
chen«,3'® er kann hier demnach den Willen anderer zum »Gegenstand
seines Denkens machen. Er kann reflektieren »in wiefern man den an-
dern gleich ist oder nicht.«3* Er muss dadurch die Perspektive ande-
rer einnehmen und danach denken, urteilen und handeln, wenn er seine
Zwecke befordert. Diese zu erwerbende Fahigkeit des Perspektivwech-
sels unterscheidet hier den Gebildeten vom Ungebildeten, der in seiner
Natiirlichkeit nur seine eigene Partikularitat herauskehren kann und so-
mit in der birgerlichen Gesellschaft scheitern muss.3*

3.2.3.1.2 Bildungsmoment: Selbstwissen durch Teilhabe

Die Rationalisierung und Teilung der Arbeit auf der einen Seite und
die notwendige Teilhabe am allgemeinen Vermogen zur Sicherung der
je eigenen Subsistenz auf der anderen Seite bedinge nun differenzier-
te berufliche Bildung, die wichtige Bedingung solcher Teilhabe ist. Die
Bourgeois miissen auf dem Markt der Bedurfnisse, Produkte und Dienst-
leitungen bestehen konnen und sich hier als qualifizierte Partner zeigen,
auch durch ihre berufliche Qualifikation, deren Wahl ausdricklich beim
Einzelnen selbst liegt, sich jedoch auch immer nach einem Markt der be-
notigten Arbeit richtet, was wiederum die Berufswahl prige.3**

Die nicht zu unterschitzende Bedeutung der eigenen Arbeit liegt nach
Hegel vor allem darin, dass eine durch diese gewihrleistete Selbstsorge’**
entscheidend ist fiir die Bildung der Person.3*s Vermittelt durch die Teil-
habe am Markt um Bediirfnisse, Mittel und hier auch Arbeiten sei die-
se nicht nur unmittelbar Bedingung der Subsistenzsicherung. Die Selbst-
sorge durch eigene Arbeit sei auch notwendige Bedingung dafir, dass
der Einzelne selbstiandiger Teil des gesellschaftlichen Miteinanders wird
und dadurch ein Selbstwissen als handlungsfahige Person und somit als
Selbstbewusstsein erwirbt.>* In der Sicherung der Subsistenz durch eigene

317 GW 26,1, S. 453.

318 GW 26,3, S. 1313.

319 GW 26,1, S. 459.

320 Vgl. GW 26,3, S. 1312f; GW 26,1, S. 452f; GW 26,2, S. 951f.

321 Vgl. TW VII, §206.

322 Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 696.
323 Vgl. TW VII, §199ff.

324 Vgl. ebd., §207ff.

182

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

Arbeit wiirde sich der Einzelne so gerade durch die eigene Spezialisierung
im Beruf als Jemanden verstehen, der zum allgemeinen Vermogen beitragt
und gerade deswegen als volle Person, hier in seiner Rolle als Bourgeois,
anerkennungswiirdig ist.>*s Solches Selbstwissen bestehe darin, dass er
erfihrt, dass »das allgemeine, bleibende Vermogen |[...] fir ihn die Mog-
lichkeit enthilt, durch seine Bildung und Geschicklichkeiten daran teilzu-
nehmen, um fiir seine Subsistenz gesichert zu sein, — so wie dieser durch
seine Arbeit vermittelte Erwerb das allgemeine Vermégen erhilt und ver-
mehrt.«3¢ Das eigene Selbstverstindnis als Person ist hier also vermittelt
durch die Teilhabe am allgemeinen Vermogen durch die eigene Arbeit und
somit auch durch die Anerkennung anderer Marktteilnehmer.

In dieser Sphire des wirtschaftlichen Leistungsaustausches ist die A#n-
erkennung anderer von der eigenen Selbstsorge abhingig, d. h. man wird
anerkannt, wenn man sich als volle Person zeigt, sich also als solche ver-
steht. Beruicksichtigt man, dass von solcher Anerkennung der anderen
auch die Erfiillung der jeweils eigenen Zwecke abhingig ist, muss sich
der Einzelne um diese unbedingt bemiihen.

»Die sittliche Gesinnung in diesem Systeme ist daher die Rechtschaf-
fenbeit und die Standesehre, sich, und zwar aus eigener Bestimmung
durch seine Titigkeit, FleifS und Geschicklichkeit zum Gliede eines der
Momente der biirgerlichen Gesellschaft zu machen und als solches zu
erhalten, und nur durch diese Vermittlung mit dem Allgemeinen fiir sich
zu sorgen, so wie dadurch in seiner Vorstellung und der Vorstellung An-
derer anerkannt zu sein.«3*7

Erwerbstatigkeit vermittle den Bourgeois ein Ehrgefuhl, womit gesagt
ist, dass Erwerbstatigkeit weit mehr ist als reiner Broterwerb.3*

Die zentrale Bedeutung der eigenen Arbeit und der damit einherge-
henden Subsistenzsicherung fir die Entwicklung des Selbstbewusstseins,
wird nochmals betont durch Hegels Problematisierung der Armut. Ar-
mut ist in der Rechtsphilosophie dadurch gekennzeichnet, dass den Be-
troffenen die Moglichkeit der Entwicklung der Selbstsorge und des darin
vermittelten Selbstwissens und damit das »Gefiihl [...] von ihrer Selb-
stindigkeit und Ehre«3* genommen ist. Armut verhindere Teilhabe am
allgemeinen Vermogen und verunmogliche die Erfahrung des Selbst als
selbstwirksamer Person, was aus dem Mangel an »Erwerbsfahigkeit
von Geschicklichkeiten und Bildung tiberhaupt, auch der Rechtspflege,

325 Es ist an dieser Stelle zu betonen, dass diese Form der Anerkennung nicht
mehr nur den formellen Status des Einzelnen als Person und somit als Person
des Rechts meint. Dieser ist ohnehin durch die Rechtspflege gesichert.

326 TW VII, §199.

327 Ebd.

328 Vgl. ebd., §245.

329 Ebd., §245.

183

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Gesundheitssorge, selbst oft des Trostes der Religion [...]«33° herruhrt. In
der Armut fehlt also die Moglichkeit der Entwicklung des Selbstwissens
als anerkannte Person,?3* die, wie Hegel hier erneut betont, immer auch
von der Anerkennung anderer abhingt. »Das SelbstbewufStsein [des Ar-
men, A. A.] erscheint zu dieser Spitze getrieben, wo es keine Rechte mehr
hat, wo die Freiheit kein Dasein hat. «33* Kurzum: Armut verhindert die
Bildung des Einzelnen, da durch sie die »die Modifikationen des Selbst-
gefiihl tberhaupt verloren [gehen]«.333

Mit diesen sehr differenzierten Uberlegungen zur Wirkung der Armut
auf das personale Selbstverstindnis geht es Hegel also nicht etwa um die
Delegitimierung der Armen, oder einer gesellschaftlichen Menschengruppe,
die er P5bel nennt.33+ Anders als etwa Frank Ruda meint, wird hier die Teil-
nahme am allgemeinen Vermogen durch eigene Erwerbstatigkeit als Mittel
der personalen Bildung verstanden. Solche Teilnahme ist dann #icht har-
tes Kriterium oder Zugangsberechtigung, wie Ruda es darstellt. Sie ist viel-
mehr jener Prozess der Bildung als Durchgangspunkt, namlich der Wahr-
nehmung des eigenen Personenstatus durch die Einbindung des Einzelnen
ins allgemeine Vermogen durch die Arbeit. Ruda bemerkt kaum, dass He-
gel sich hier gerade in ironischer Weise gegen institutionalisierte Wohltd-
tigkeit und insbesondere gegen die Bettelei ausspricht, wie sie fiir ihn bei-
spielsweise in England kultiviert wurden.’3s So meint Ruda: »So scheint
Hegel die Bettelei als eine residuale und verminderte Art von Arbeit bestim-
men zu wollen und sie in dieser Bestimmung zugleich als Mittel zu denken,
die Entstehung des Pobels zu verhindern. In der Bettelei scheint so zunichst
ein Minimalmaf$ an Titigkeits-Gesinnung gesichert zu sein [...]«, was kei-
neswegs mit der eindeutigen Kritik solcher Praxis in den vorhergehenden
Paragrafen zu vereinbaren ist.33¢ So wiirde durch solche Wohltatigkeit »die

330 Ebd., §241.

331 Siehe auch Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts,
S. 768f.: »Das Wort »Gefiihl« steht hier nicht etwa fir eine Empfindung,
auch nicht fiir ein intentional oder propositional auf eine mogliche oder
wirkliche Sache gerichtetes Gefiihl wie Furcht oder Liebe. Hier steht es
fiir ein allgemeines »Ehrgefiihl«, die eine allgemeine Haltung zu sich und
den Anderen als Personen ist, so wie die Scham, die einen Mangel an Ehre,
also eine Privation der vollen Anerkennung als Person in der biirgerlichen
Gesellschaft anzeigt. Das subjektive Ehrgefiihl ist damit eine Art allgemeines,
aber latentes Selbst-Wissen um den Status als anerkannte Person.«

332 GW 26,1, S. 499.

333 GW 26,1, S. 499.

334 TW VII, §244.

335 Vgl.ebd., §245, Anm.

336 Vgl. Frank Ruda (2011): Hegels Pobel, Gottingen: Wallstein-Verlag, S.
39. Siehe eine Entgegnung Stekelers: »Hier zum Beispiel ist es keine reine
Feststellung und schon gar keine Behauptung, sondern purer Sarkasmus,

184

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

Subsistenz der Bediirftigen gesichert, ohne durch die Arbeit vermittelt zu
sein, was gegen das Prinzip der burgerlichen Gesellschaft und des Gefiihls
ihrer Individuen von ihrer Selbstandigkeit und Ehre wire. «337

Hier diskutiert Hegel also, inwiefern die biirgerlichen Gesellschaft ver-
pflichtet ist, die Teilnahme der Einzelnen an ihr zu ermoglichen, wenn
diese Teilnahme solch entscheidende Wirkung auf die personale Ent-
wicklung des Einzelnen hat. Das Fehlen solcher Entwicklung ist proble-
matisch und erfordert Sicherungssysteme, wie sie Hegel in den Korpo-
rationen findet. Dies lisst sich nicht nur daraus ableiten, dass er keine
Zugangsvoraussetzungen zur Teilhabe an der biirgerlichen Gesellschaft
fordert, sondern auch gerade aus seiner Forderung, die Teilnahme der
Einzelnen durch gesellschaftliche Sicherungssysteme zu gewahrleisten,
wenn diese Teilnahme Bedingung der personalen Entwicklung des Ein-
zelnen ist.33® Hegel erkennt also die mittelbare Wirkung der Erwerbslo-
sigkeit in der Verhinderung der Moglichkeit der Teilnahme was zu einer
Gesinnung fiihre, die der Person nicht angemessen ist.33

3.2.3.1.3 Die Art der Arbeit

Hegels starke Betonung der Selbstiandigkeit der Einzelnen verlangt in die-
sem Zusammenhang durch eigene Bemuhungen zu solcher Erwerbsta-
tigkeit zu kommen. Dies beinhaltet die Bemuhungen um berufliche Aus-
bildung und somit um den Erwerb beruflicher Kompetenzen. Neben
theoretischen Kenntnissen um die Beschaffenheit des Stoffes des je eigenen
Berufsstandes bedeuten diese immer auch eine praktische Bildung. Diese
zeige sich uberhaupt in der » Gewohnung der Beschdftigung tberhaupt«, 3+
also der konzentrierten Beschaftigung mit einer Materie, aber auch in der

jedenfalls nach den obigen Ausfithrungen, die sich ja klar genug gegen Bettelei
und Almosenvergabe etwa vor der Kirchentiir wenden, wenn er als das
»direkteste Mittel . . . gegen Armut« das Verfahren >lobt¢, »die Armen ihrem
Schicksal zu iiberlassen und sie auf den 6ffentlichen Bettel anzuweisen«.«
Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 771f.

337 TW VII, §245.

338 Die Pflicht und das Recht der biirgerlichen Gesellschaft, als allgemeine
Familie, den Einzelnen zu versorgen, geht im Einzelfall recht weit — so sei
sie verpflichtet, diejenigen, die »durch Verschwendung die Sicherheit ihrer
und ihrer Familie Subsistenz vernichten, [...] in Vormundschaft zu nehmen
und an ihrer Stelle den Zweck der Gesellschaft und ihrigen auszufiithren.«
TW VII, §240. Siehe auch vgl. ebd., §§239ff, wo Hegel fordert, dass die
biirgerliche Gesellschaft fiir Erziehung der Kinder zustindig ist, wenn die
Eltern dieser Aufgabe nicht nachkommen kénnen.

339 Vgl.ebd., §241, Anm.

340 Ebd., §197.

185

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Ubung im zweckmifligen Herstellen von beispielsweise Produkten. Diese
hitten eine bestimmte Giute, bestimmte Funktionen und miissten so in
bestimmter Weise beschaffen sein. Der Handwerker beispielsweise, der
solche Produkte herstellt, muss genau wissen, was er herstellt und wie
er es herstellt. Es kommt auf koordinierte Arbeitsprozesse an, die genau
jenes Produkt herzustellen erlauben, die auch hergestellt werden sollen.
Das bestimmte Material, die Beschaffenheit der Werkzeuge und Mittel
verlangen, dass der Einzelne sich auf diese einstellt und so kontrolliert
mit ihnen umgehen kann. In der arbeitsteiligen Gesellschaft ist der Ein-
zelne zudem auf die Arbeit anderer angewiesen, muss sich nach ihnen
richten und sich mit ihnen abstimmen. »Die widerstreitende Natur des
Materials, das Belieben anderer und ihre Willkiir notigen uns, das eige-
ne, natiirliche Wollen zu tiberwinden [...].«3#* All diese Arbeiten haben
fur Hegel nicht nur diese spezifische Wirkung auf die genuin berufliche
Arbeit, sondern pragen immer schon das ganze menschliche Denken,
das hier seine systematische Struktur entfaltet. Die bildende Wirkung
solcher Qualifikation kann dann darin gesehen werden, dass die Einzel-
nen auch hier lernen, sich zu beschrinken. Die entfremdende Wirkung
der beruflichen Bildung zeigt sich hier ganz konkret. Der Einzelne lernt
hier ganz konkret Zwecke zu verfolgen und dabei gegebene Bedingun-
gen zu bericksichtigen. Er muss dabei immer systematisch, d.h. zweck-
mifSig denken und tatig sein.

Die starke Abhangigkeit der Arbeitsschritte und somit der verschiede-
nen Arbeiten voneinander hat noch eine weitere Wirkung. Hegel betont,
dass gerade diese Abhangigkeit den Einzelnen die Moglichkeit eroffnet,
das Ganze, hier noch beschrankt auf den ganzen Arbeitsprozess, der sich
aus verschiedenen kleinen Arbeiten ergibt, zu betrachten. Es gibt also in
der Ausiibung des Berufes schon einen allgemeinen Aspekt, der sich den
Einzelnen in dieser spezifischen Form vermittelt.3+*

»Daher ist es gerade die abstrakte Arbeit, welche zu einem objektiven
Begreifen der Allgemeinheit der gesellschaftlichen Arbeits- und Rollen-
verteilungen fithrt und damit zu einer Perspektive auf das Ganze, welche
nicht an die blof erst lokale Sicht des bindren Tausches des Mein und
Dein von blof§ zwei Parteien gebunden bleibt. «343

341 GW 26,1, S. 462 und auch TW VII, §197.

342 Solche Bezogenheit zeigt sich zudem innerhalb der Berufsstinde, die die
»zweite Basis des Staates sind [...]. Das Particulire in der Nothwendigkeit
ist der Stand, die allgemeine Weise der Befriedigung der Bediirfnisse. Das
Nothwendige Particulire ist das Particulidre als ein allgemein Giiltiges. Diese
Stinde sind die Wurzel der Individualitit, nach der sie zugleich nach aufsen
gerichtet ist.« (GW 26,2, S. 965).

343 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 68o.

186

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE
3.2.3.2 Rechtspflege und Polizei

Eine solche, durch wirtschaftliche Interessen gepragte Sphire bedarf nun
einer formellen institutionellen Struktur,3+ die sich in der hegelschen
Konzeption als recht komplex zeigt. Die biirgerliche Gesellschaft ist re-
guliert durch die Rechtspflege, die den Schutz von Eigentum und Leben
sichert, aber auch Bedingung besonderer Vertrage zwischen den Bour-
geois ist, »wie sie spater im Buirgerlichen Gesetzbuch in Deutschland ih-
ren Kodex findet, das sich dann auch neben dem franzosischen Code Na-
poléon im frithen 19. Jahrhunderts durchaus sehen lassen kann [...]«.345
Die Bourgeois geniefSen Personlichkeitsrechte und sind durch diese in ih-
ren vertraglichen Kooperationen geschiitzt. Die Rechtspflege sichert also
die formelle biirgerliche Freiheit der Bourgeois. Ohne ein solches gelten-
des Recht kann es keinen Warenaustausch und somit kein System der Be-
diirfnisse geben. Hier ist der Einzelne als freie Rechtsperson anerkannt,
hier werden seine Rechte geschiitzt und seine Pflichten formuliert. Das
Recht ist hier positives Recht, es ist formuliert in Gesetzen und ist so-
mit nicht mit dem abstrakten Recht zu verwechseln. In solchen Gesetzen
werden die Rechtsformen Material, sie werden konkret und regulieren in
dieser Form das Leben der Personen. Sie miissen als solche bekannt und
nicht »in Biicher[n,] die unverstindlich sind, vergraben sein.«34¢ Solches
positive Recht habe seine Wirklichkeit darin, dass es »allgemein aner-
kanntes, gewufStes und gewolltes [sei]«, was durch das » GewufSt- und
Gewollt- seyn« der Personen vermittelt ist.347

Das Organ, das diese Rechtssicherheit garantiert, ist die Polizei, die
»Aufsicht und Vorsorge der offentlichen Macht«34® sichert. Zu verstehen
ist diese »Institution der Rechtspflege«3# als die Gesamtheit der Verwal-
tungsorgane, die die gesellschaftliche Infrastruktur bestellt.3s° Die Polizei

344 »Durch dieses System der Bediirfnisse ist erst tiberhaupt das unbestimmte
Bediirfnis des Rechts vorhanden. Wenn in einem Volke die Sorge fiir das
Bediirfnis erwacht, so liegt darin auch zugleich der Wille, daf§ das Erworbene
ein Gesichertes sey [...] Das System der Bediirfnisse ist so eine wesentliche
Bedingung zum Hervorgehen des Rechts« GW 26,1, S. 473.

345 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 666.

346 GW 26,2, S. 976. Die verstindliche und tibersichtliche Formulierung der
Gesetze in Gesetzesbiichern ist nach Hegel fundamental fiir ihre Legitimitat.
Die Moglichkeit, diese nachzuvollziehen und um sie zu wissen, »fordert
das Recht des subjektiven Wissens [...]«, da sich der Einzelne seiner
Anerkennungswiirdigkeit selbst versichern konnen muss. Ebd.

347 TW VII, §209.

348 Ebd., §235.

349 Petersen, Subjektivitit und Politik, S. 118.

350 Vgl., TW VII, §249. Polizei meint in der hegelschen Konzeption nicht die
Polizei nach heutigem Verstandnis.

187

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

reguliert alle »allgemeinen Geschafte«,3* die das politische Volk als Ge-
samtheit angehen, wie etwa die Besorgung der Bildungs-, Finanz- oder
Steuerwesen oder auch Fragen der offentlichen Infrastruktur oder der
Versorgungssicherheit, aber auch sozialer Sicherungssysteme. »Die Sorge
fiir das Allgemeine als solches kommt also der allgemeinen Regulierung
zu. Das Besondere soll also auf eine allgemeine Weise geschehen, d.h. das
Wohl aller Einzelnen soll zu einer Befriedigung kommen. «35* Die Polizei
besorgt so das Verhiltnis besonderer Interessen zur schon bestehenden
Gesamtheit des Staates und sichert hierin die infrastrukturelle Moglich-
keit aller Bourgeois, ihre Bediirfnisse zu verfolgen und zu befriedigen.

3.2.3.2.1 Bildungsmoment: Das Recht wissen

Die burgerliche Gesellschaft als Sphire des positiven Rechts, das durch
die Polizei bestellt wird, verlangt nun zunichst, dass die Gesetze » gewu/St
werden«.353 Konkret bedeutet solches Wissen des Rechts, dass die Ein-
zelnen die ihre vertragliche Kooperation betreffenden Gesetze kennen
miissen, um sich in deren Rahmen bewegen zu konnen. Auch miissen die
Verfahrensweisen bekannt sein, die innerhalb der Verwaltungsstruktu-
ren der Polizei gelten. Als solche kann man beispielsweise Wissen zu ver-
schiedenen biirokratischen Verfahren, wie etwa das Stellen von Antra-
gen, Wissen um Zustandigkeiten verschiedener Behorden etc. verstehen.
Solches Wissen zeigt sich in einem biirgerlichen Leben als fundamental,
wenn es darum geht, die eigenen Belange zu befordern oder die eigenen
Rechte durchzusetzen. All solches Wissen erlangen die Einzelnen ganz
praktisch und unmittelbar im Vollzug des Lebens als Bourgeois, sie er-
langen also Begrifflichkeiten und Kenntnisse um die Struktur der recht-
lich organisierten Welt. »Dief$ fordert die subjective Freiheit, dafs jeder
wisse was Rechtens, was sein recht sei.«354

3.2.3.2.2 Bildungsmoment: Sich selbst als Rechtsperson wissen

Der Einzelne verstehe in diesem Wissen um das Recht, dass er selbst Ak-
teur innerhalb dieses Rechtssystems ist. In seinem Wissen um das Recht
verstehe der Bourgeois, dass er dem Recht unterliege, die Rechtsnormen
einhalten miisse und im Gegenzug den Schutz seiner Personlichkeitsrechte

351 TW VI, §235.
352 GW 26,1, S. 492.

353 Ebd., S. 474.
354 GW 26,2, S. 976. Hieraus erklirt sich Hegels Forderung, dass die Gesetze

offentlich zu machen und verstindlich zu formulieren sind. Vgl., TW VII,
§§211-214.

188

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

geniefle — er erfahrt hier also, dass er Rechte und Pflichten hat, die sei-
ne Vollziige regulieren. Diese, dies verstehe er durch sein Wissen, unter-
lagen somit weder seiner eigenen Willkiir noch der Willkiir anderer — er
erkenne, dass seine Vollziige »einer genauen, verstindigen, abstracten
Bestimmung, einer Regel gehorchen.«355 Die Bourgeois miissen ihr Wis-
sen, Wollen und Tun nach diesen allgemeinen Normen ausrichten, sich
also in bestimmter Hinsicht einschrinken. Eine solche Ausrichtung des
Selbst nach den Strukturen des Rechts bedeute, dass der Einzelne hier
»den Gegenstinden die Form der Allgemeinheit anpassen und sich eben-
so im Willen nach einem Allgemeinen richten [...]«35¢ miisse.

Er erwerbe hier also Selbstwissen als Rechtsperson, das in der biirger-
lichen Gesellschaft zunichst nur Bedingung seiner Selbstsorge ist und
sich darauf beschrinkt, sich selbst als rechtliche Person tiberhaupt erst
zu erkennen. Der Einzelne erfabre sich in seiner gesellschaftlichen Rolle
unmittelbar als rechtliche Person, erkenne die Vorziige und die Notwen-
digkeit rechtschaffender Vollziige fiir sein eigenes Leben. » Als dieses par-
ticuldare BewufStsein, habe ich sinnliche particulare Anschauung, daf$ Ich
dieser fur das Allgemeine sei [...].«357 Solches Selbstwissen sei dadurch
vermittelt, dass die Einzelnen als Bourgeois durch die rechtliche Struktur
dieser Sphire zunachst unmittelbar, gerade in der Verfolgung eigener In-
teressen, dazu gezwungen wurden, sich nach diesen allgemeinsten Nor-
men auszurichten. Hiervon hinge die Sicherung ihres materiellen Lebens
ab; ohne diese Anpassung des eigenen Denkens und Handelns konnten
sie ihre Bedurfnisse jeglicher Art nicht befriedigen, sie wiirden rechtlich
und gesellschaftlich sanktioniert.3s®

In ihrem Wissen um das Recht erfahren die Bourgeois so, dass sie als
Rechtspersonen einerseits geschiitzt sind, sie sich aber andererseits als
solche zeigen, d.h. rechtschaffen agieren miissen. Hierzu gehort auch,
dass sie die anderen als Rechtspersonen anerkennen, d. h. die Einsicht
haben, dass alle Bourgeois in dieser Hinsicht gleich sind und jegliche
diskriminierende Unterscheidung und somit der Ausschluss bestimmter
Personen aus der vertraglichen Kooperation nicht zuléssig ist.3® Ein sol-
cher Ausschluss anderer jeglicher Art wiirde nicht nur rechtliche, son-
dern auch gesellschaftliche Sanktionen mit sich bringen, d. h. die Person
selbst diskreditieren und deren Teilhabe verhindern. Die Anerkennung
jeder Person als Rechtsperson ist somit noch nicht dadurch bedingt,
dass die Bourgeois um die Vernunft einer solchen Anerkennung und

355 GW 26,2, S. 975.

356 Ebd.,S. 972.Siehe auch TW VII, §209, Anm.: »Etwas als Allgemeines setzen
—d. i. es als Allgemeines zum Bewuftsein bringen, ist bekanntlich denken
( e ) «

357 GW 26,2, S. 972.

358 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 700.

359 Vgl. Stekler, Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 700ff.

189

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

somit ihre Selbstzweckhaftigkeit wissen. Diese, zunachst nur aus recht-
lichen und auch aus gesellschaftlichen Sanktionsandrohungen und eige-
nen Zweckkalkiilen vermittelte, gegenseitige formelle Anerkennung ist
vielmehr erst Bedingung dafiir, dass sie ganz konkret als vertrauenswiir-
dige Vertrauenspartner erscheinen. Die jeweils eigene Reputation und so-
mit die Moglichkeit der Befriedigung der eigenen Bediirfnisse hangt we-
sentlich von der eigenen Rechtschaffenheit ab. Der Bourgeois muss sich
als vertrauenswiirdiger, d.i. rechtschaffener Vertragspartner zeigen, was
freilich nur moglich ist, wenn er die Rechte der anderen nicht verletzt.
Zu solch gegenseitiger Anerkennung gehort die zu erwerbende Einsicht
der Bourgeois, dass in der biirgerlichen Gesellschaft der »Mensch gilt
[...], weil er Mensch ist, nicht weil er Jude, Katholik, Protestant, Deut-
scher, Italiener usf. ist.«3¢° Gefordert wird durch das Recht die zunachst
nur auflerliche Einsicht der Bourgeois in eine zunichst relative, rechtli-
che Gleichheit aller Personen. »Es gehort zur Bildung, dem Denken als
BewufStsein des Einzelnen in Form der Allgemeinheit, daf$ Ich als allge-
meine Person aufgefasst werde, worin Alle gleich sind.«3¢*

Das Recht zu wissen, bedeutet also zum einen die Kenntnis um die
Rechtsnormen und ihre Konkretion in Gesetzen. Solches Wissen bein-
haltet zugleich, zu erkennen, dass diese Normen das eigene Handeln
beschrianken und ihre Nichtbeachtung rechtliche und gesellschaftliche
Sanktionen mit sich bringt. Es bedeutet also die Erkenntnis, dass man
als rechtliche Person diesem Recht unterliegt, man folglich Rechte und
Pflichten hat und somit Rechtsperson ist. Das Wissen um das Recht be-
dingt hier, dass man erkennt, dass es zwar beschrinkende Wirkungen
hat, aber zugleich Bedingung der biirgerlichen Freiheit und damit des
Schutzes der Personlichkeitsrechte und der eigenen Vollziige ist, d.i. die
Erfahrung, dass der Einzelne nicht einfach der Willkiir anderer ausge-
setzt ist. Hierdurch wird vermittelt, dass die anderen Bourgeois ebenfalls
als rechtliche Personen erkannt und anerkannt werden.

In solcher Ausrichtung des eigenen Wollens nach einem Allgemeinen,
hier dem Rechtsrahmen und den darin enthaltenen Rechtsnormen, zei-
ge sich schon das bildende Moment des rechtlich organisierten Lebens.
Diese bildende Wirkung sei vermittelt durch die Erfahrung des zweck-
rationalen Bourgeois, dass seine Besonderheit in der Gesellschaft nicht
nur abstrakt anerkannt, sondern konkret rechtlich gesichert ist. Er er-
fahre sich hier als Rechtsperson samt den dazugehorigen Rechten und
Pflichten — er erfihrt also unmittelbar, dass seine buirgerliche Freiheit
gesichert ist. Hegel geht davon aus, dass gerade diese Erfabrung zu der

360 TW VII, §209, Anm. Hier wichtig die Anmerkung Stekelers, dass Hegel hier
zwar von Menschen spricht, aber der Bourgeois gemeint ist. Vgl. Stekeler-
Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 701.

361 TW VII, § 209, Anm.

190

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

Erkenntnis fiithre, dass das Recht trotz seiner auch beschrinkenden Ten-
denz anerkennungswiirdig sei.

Solche Erkenntnis, die nach Hegel im Wissen um das Recht enthalten
ist, ist wie Hegel betont, recht voraussetzungsreich und nicht unmittelbar
gegeben, d. h. man erlangt sie nicht aus der rein sinnlichen Anschauung.
Es bedarf des Denkens, denn ohne dieses konnte der Einzelne das Recht,
und somit dessen Rolle fir das je eigene Leben, gar nicht begreifen. Recht-
liche Normen wiirden sich ihm dann schlicht entziehen, er konne es im
strengen Sinne nicht wissen. »Die unmittelbare empirische Anschauung
betrachtet den Anderen nicht als rechtliche Person. Dies geschieht erst
durch das Denken.«3%* Und so muss das Ich als Einzelner »gebildet sein
zu denken, mufS nicht mehr gewohnt sein im sinnlichen [sic!] zu verwei-
len, sondern die Form der Allgemeinheit den Gegenstinden anzupassen
und ebenso meinen Willen nach einem Allgemeinen richten.«3¢ Der Ein-
zelne muss also in der Lage sein, die zunachst nur erfahrenen Strukturen
begrifflich zu verarbeiten. Durch das Denkvermdgen seien die Einzelnen
in der Lage, ihre sinnliche Erfahrung in Begriffen zu fassen, sie begrifflich
zu verstehen und aus ihnen Schlusse fur die eigenen Vollziige zu ziehen.

Erst denkend begreife der Bourgeois das Recht iiberhaupt erst und ver-
stehe es als Bedingung seiner besonderen zweckrationalen Vollziige und
whurde gerade deshalb sein Wollen und Tun nach den Normen des Rechts
auszurichten. »Das Denkende nur hat an sich Freiheit; daf§ ich die Freiheit
erfassen konne, dazu gehort also, dafS ich als Particulares zu denken ver-
moge, und nach einem allgemeinen [sic!] meinen Willen zu richten. «3¢ Der
Vorzug rechtlich gesicherter Strukturen wiirde von den Bourgeois erst den-
kend erkannt, wenn auch zunachst nur aus einem selbststichtigen Interes-
se heraus. »Und dief$ ist die Bildung, daf$ in dem particuldren BewufStsein
die Form der Allgemeinheit sich hineingebildet habe.«3% Aus dem Denk-
vermogen entwickle sich also die Erkenntnis des Bourgeois, dass er in den
allgemeinen Strukturen der Gesellschaft als Besonderer in seinen beson-
deren Rechten beriicksichtigt sei, wodurch sich die zunichst formelle An-
erkennung und notwendige Befolgung des Rechts ergebe.

Hegel betont an dieser Stelle erneut, dass solche Einsicht in die Anerken-
nungswiirdigkeit des Rechts des Einzelnen nur durch das je eigene Interes-
se vermittelt sein kann. Sie konne nicht einfach abstrakt gefordert werden,
sondern konne sich nur entwickeln, wenn das Recht sich gewissermafSen
als fiir das eigene Dasein vorteilhaft erweise. »Einerseits ist es durch das
System der Partikularitit, daf§ das Recht dufSerlich notwendig wird als
Schutz fur die Besonderheit. Wenn es auch aus dem Begriffe kommt, tritt

362 GW 26,1, S. 473.
363 GW 26,2, S. 972.
364 Ebd.
365 Ebd.

191

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

es doch nur in die Existenz, weil es niitzlich fiir die Bediirfnisse ist.«36¢
Solche Anerkennung verlange, »daf$ die Individuen als Particulare, Wis-
sende und Wollende des Allgemeinen tiberhaupt seien [...]«,3¢7 was nicht
nur die subjektive Freiheit des Einzelnen sichere, sondern den Begriff des
Rechts iiberhaupt ins Dasein setze. »Es ist [...] diese Sphire des relativen,
als Bildung, selbst, welche dem Rechte das Dasein gibt, als allgemein An-
erkanntes, GewufStes und Gewolltes zu sein, und vermittelt durch dies Ge-
wuft- und Gewolltseyn Gelten und objektive Wirklichkeit zu haben.«3¢

Ganz nach der Struktur aller zuvor dargestellter Bildungsmomente der
biirgerlichen Gesellschaft vollzieht der Einzelne durch die Struktur des
Rechts eine Bildungsstufe, die sich als rein dufSerliche Ausrichtung seines
Wissens, Wollens und Handelns nach allgemeinen Formen und Normen
zeigt. Seine Vollziige konnen und diirfen nicht nur seiner partikularen
Willkiir unterliegen. Der Bourgeois ist gezwungen, ein bestimmtes, recht-
schaffenes Verhalten zu zeigen. Er erkennt hierin, dass er das Recht wol-
len muss, es ist fur ihn als Mittel fiir die Befriedigung seiner besonderen
Zwecke erkannt. Es zwingt ihn, sich an einem AufSeren auszurichten, den
rechtlichen Regeln der Gesellschaft zu folgen, was nach Hegel den bil-
denden Charakter dieser Bildungsstufe schon auszeichnet. Das Denken
zeigt sich in diesem Aspekt der Bildung als entscheidende Fahigkeit der
Bourgeois; nicht nur in Bezug auf ihre Bediirfnisbefriedigung, sondern
auch in Hinblick auf die konkrete Realisierung des Rechts, das begriff-
lich vermittelt ist, sich der reinen Anschauung entzieht. »Indem [...] der
besondere Wille es ist, der das Allgemeine denkt, das Allgemeine will, so
erhilt er hiermit das Recht sein Dasein.«3%

3.2.3.3 Die Korporationen

Hegel erkennt recht eindeutig, dass das Marktgeschehen Wirkungen ent-
falten kann, die die Einzelnen an der Realisierung ihres besonderen Rechts
hindern. Er erkennt vor allem die extreme Armut und den extremen Reich-
tum als Probleme der buirgerlichen Gesellschaft. Die Armut versteht He-
gel, wie schon dargestellt, als eine konkrete Verhinderung an der Teilnahme
am allgemeinen Vermogen. Ist aber die biirgerliche Gesellschaft jene ent-
scheidende Sphire, der notwendige Durchgangspunkt zu der holistischen
Bildung des Einzelnen, in der dieser Kompetenzen und Geschicklichkeiten
erwirbt, sich als Freien erfihrt und somit formelle Einsicht in die Anerken-
nungswiirdigkeit der Strukturen von Gesellschaft und Staat erwirbt, hat

366 Ebd.,S. 971.

367 Ebd., S. 972.

368 TW VII, §209.
369 GW 26,1, S. 473.

192



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

die Armut noch eine andere wesentliche Wirkung: »[d]ie Abhdngigkeit und
Not [...] womit die Unfihigkeit der Empfindung und des Genusses der wei-
teren Freiheiten und besonders der geistigen Vorteile der biirgerlichen Ge-
sellschaft zusammenhangt. «37° Die Einzelnen werden also an ihrem jeweils
eigenen Bildungsprozess und somit an ihrer »substantiellen Freiheit«37* ge-
hindert, die sie nur aufgrund ihrer Bildung haben kénnen, denn erst als Ge-
bildete konnen diese Freiheit realisieren. Zudem habe die Armut Auswir-
kungen auf das Gemiit des Einzelnen. Der Ausschluss der Teilhabe an der
Gesellschaft befordere eine » Gesinnung«, die von »innere[r] Emporung ge-
gen die Reichen, gegen die Gesellschaft, die Regierung usw. «37> gepragt sei.
Nichtteilnahme verhindere, sich als selbststandiger Teil eines Ganzen, des
allgemeinen Vermogens zu verstehen und gerade hierdurch das dargelegte
Selbstverstiandnis als Teil eines Ganzen zu erwerben.

Hatte Hegel aber das Recht auf die Verwirklichung des besonderen In-
teresses zum Prinzip der burgerlichen Gesellschaft erklart und wird solch
ein Recht durch die freien Entwicklungen des Marktgeschehens be- oder
sogar verhindert, bedarf es einer Institution, die solche Wirkungen auf-
fangt. Eine solche Institution findet sich in der Korporation.

Zunachst zeigt sich in der Vorbereitung der Paragraphen zum Be-
griff und Auftrag der Korporation ein gewisser Bruch in der hegelschen
Darlegung der burgerlichen Gesellschaft. Nachdem die Sittlichkeit in
der burgerliche Gesellschaft zunachst in ihre Extreme verloren war,373
wird sie nun wieder vereint als die Gesamtheit subjektiven und objekti-
ven Ethos. Schon ab §238 der Rechtsphilosophie fuhrt Hegel die Bour-
geois zuriick in eine substantielle Einheit, die jener der Familie insofern
entspricht, als sie ihre Mitglieder schiitzt, vor allem gegen die negativen
Auswirkungen des Marktgeschehens.

Die Korporation ist eine berufsstindige Vereinigung, die mit dem Schutz
der Subsistenz ihrer Mitglieder im Falle der Not, wie beispielsweise einer
Erwerbslosigkeit der Einzelnen, aber auch mit méglichen beruflichen Wei-
terbildungen betraut ist. Sie vertritt zudem die Interessen ihrer Mitglieder
gegen Dritte und tibernimmt, als juristische Person, die Rolle der »zwei-
ten Familie«374 fir ihre Mitglieder, die sich in ihr organisieren. Hatte nam-
lich zunéchst der »viterliche Boden«375 der Familie die 6konomische Vor-
sorge tibernommen, fillt diese Funktion im gesellschaftlichen Dasein der
Einzelnen der Korporation zu. Der Einzelne ist so im Leistungsaustausch
nicht nur sich selbst und den spontanen, zufilligen Tendenzen des Marktes

370 TW VII, §243.
371 Ebd. §257.

372 GW 26,3, S. 1390.
373 Vgl. TW VII, §184.
374 Ebd., §252.

375 Ebd., §238.

193

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

uberlassen, sondern Teil einer Interessensgemeinschaft, die ihn schiitzt. Die
Korporation vertritt also die Rechte ihrer Mitglieder und sichert die Be-
dingungen ihrer Verwirklichung. Die Einzelnen und ihre besonderen Inte-
ressen sind hier ganz konkret vertreten und im gemeinsamen Willen oder
der volonté générale der Korporation organisiert. Die Mitglieder der Kor-
poration sind also nicht nur durch die Abhingigkeit des Systems der Be-
diirfnisse verbunden, sondern durch einen gemeinsamen Zweck dieser or-
ganisierten » Arbeitswesen der biirgerlichen Gesellschaft«.37¢

Die Korporation hat auch noch eine weitere, fiir die Person entschei-
dende Funktion: »So ist auch anerkannt, daf§ [das Mitglied] einem Gan-
zen, das selbst ein Glied der allgemeinen Gesellschaft ist, angehort und
fiir den uneigenniitzigen Zweck dieses Ganzen Interesse und Bemiihun-
gen hat; — es hat so in seinem Stande seine Ebre.«377 Die Mitglieder der
Korporation geniefSen Anerkennung des Berufsstandes als Mitglieder der
Vereinigung. Solche Anerkennung, die Hegel im Zusammenhang mit der
Korporation »Ehre« nennt, zeigt sich hier als » Berufsstolz und die Aner-
kennung in und durch die jeweilige Profession. Diese vermittelt als Stan-
desehre (als Ansehen des Berufsstands und als Ansehen im Berufsstand)
bis heute die gesellschaftliche Anerkennung der Einzelperson tiber die
blof§ formale des Geldverdienstes hinaus.«37® Dies bedingt jedoch, dass
die Mitglieder in ihrem Berufsstand nicht einfach nur nach zweckrati-
onalen Kalkiilen agieren diirfen, sondern etwa Satzung und Vorgaben
ihrer Korporation bedenken miissen, d.h. sie mussen diese allgemeinen
Bestimmungen in ihrer Arbeit realisieren.’”? Verlangt ist so, dass das je
eigene Denken, Urteilen und Handeln nicht mehr nur auf ihre subjekti-
ve Zweckrationalitit ausgerichtet sind, sondern dass das Interesse der
Korporation in solche Vollziige einbezogen wird. Die Korporation samt
ihrer Normen und Regeln verpflichtet ihre Mitglieder auf bestimmte
Regeln und zeichnet diese gerade so auf dem freien Markt als anerken-
nungswiirdig aus.3* Aufgrund dieser Verpflichtung zu bestimmten Stan-
dards gebiihrt den Korporationsmitgliedern besondere Anerkennung in
der Gesellschaft, sie geniefSen ein gewisses Vertrauen in die Qualitdt ih-
rer Arbeiten. Die Einzelnen sind also zunichst ganz konkret als Teile ei-
nes Berufsstandes anerkannt und erfahren die Korporation als Gemein-
schaft, die einen gemeinsamen Willen oder ein gemeinsames Interesse
hat — sie machen sich also zum »Gliede einer Kette des Zusammenhangs

376 Ebd., §251.

377 Ebd., §253.

378 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 781f.

379 Vgl. TW VII, §251.

380 So wiirde die eigene Arbeit »zur Verniinftigkeit bestimmt, nimlich von der
eigenen Meinung und Zufilligkeit, der eigenen Gefahr wie der Gefahr fiir
andere, befreit, anerkannt, gesichert und zugleich zur bewufSten Tatigkeit
fiir einen gemeinsamen Zweck erhoben wird.« TW VII, §254.

194

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

[...].«3** Gerade hierin unterscheiden sie sich in ihrer Anerkennung von
beispielsweise Tagelohnern,?®* die, da sie nicht genossenschaftlich orga-
nisiert sind, dem Treiben des Marktes ausgesetzt sind.

Griindet die Anerkennung auf der Korporationsmitgliedschaft, miissen
die Einzelnen ein gewisses Berufsethos zeigen. Sie miissen beispielsweise
Qualitdtsstandards in Bezug auf ihre Waren, ihre Ausbildung etc. einhal-
ten — hiervon hidngt ihre berufliche Reputation und somit ihre Subsistenz
ab. Dies wiirde nach Hegel bewirken, dass die bisher dargestellte egozen-
trische Seinsweise des Bourgeois, der nur am eigenen Zweckkalkiil interes-
siert war, aufgehoben wird. Die eigenen Vollziige miissten namlich an den
allgemeinen Normen und Regeln der Korporation ausgerichtet werden.

Als eine Organisation mit einem gemeinschaftlichen Zweck sei die Kor-
poration, neben der Familie, die »zweite sittliche [...] Wurzel des Staates
[...]«.?® Denn so wie die Familie »die Momente der subjektiven Besonder-
heit und der allgemeinen Allgemeinheit in substantieller Einheit [...]«3%
beinhalte, seien in der Korporation die zunachst in der burgerlichen Ge-
sellschaft »zur in sich reflektierenden Besonderheit des Bediirfnisses und
Genusses und zur abstrakten rechtlichen Allgemeinheit entzweit[en Mo-
mente der Sittlichkeit] auf innerliche Weise vereinigt [...]«.3*5 In der Kor-
poration vereinigen sich also der besondere und der allgemeine Zweck zu
einer Einheit. Der Bourgeois, der zunachst aus seinem besonderen Zweck
heraus Teil der Korporation wird, lernt hier ganz unmittelbar, einen ge-
meinschaftlichen Zweck zu verfolgen, er ist hierbei mit den anderen Mit-
gliedern verbunden und teilt mit ihnen einen gemeinschaftlichen Willen.
Dies sei notwendig, so meint Hegel, da dem »sittlichen Menschen aufser
seinem Privatzwecke eine allgemeine Tatigkeit zu gewihren sei«,3*¢ denn
in der vereinzelten Existenz des homo oeconomicus konne sich das Le-
ben des Menschen nicht erschopfen. »Zu Privatmenschen lassen sich die
Menschen allein nicht machen, sondern sie fithlen in sich eine Berechti-
gung fiir ein Allgemeines zu handeln. Darum weil sie Menschen, weil sie
Denkende sind. Dies Allgemeine aber finden sie in der Corporation. «3%7
Eben dies muss sich nach Hegel sowohl institutionell als auch als Selbst-
wissen realisieren.

381 Ebd., §187.

382 Siehe hierzu ebd., §253, Anm.: »Ohne Mitglied einer berechtigten Korporation
zu sein (und nur als berechtigt ist ein Gemeinsames eine Korporation) ist der
Einzelne ohne Standesebre, durch seine Isolierung auf die selbstsiichtige Seite
des Gewerbes reduziert, seine Subsistenz und GenufS nichts Stehendes. «

383 TW VII, §254.

384 Ebd., §255.

385 Ebd.

386 GW 26,2, S. 997.

387 Ebd. Dieses Bediirfnis des Menschen gerade in der Korporation zu
realisieren, sei von besonderer Relevanz, da der Einzelne im modernen Staat

195

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

3.2.3.3.1 Bildungsmoment:
Die Vermittlung des Allgemeinen durch das Besondere

In den Bildungsmomenten der Korporation, die sich aus ihrer instituti-
onellen Struktur ergeben, folgt Hegel dem schon dargestellten Struktur-
moment der Gewdéhnung, die hier jedoch gerade durch das Verfolgen des
allgemeinen Zwecks der Korporation eine sittliche, d.i. gemeinschaftli-
che Perspektive bekommt. »In einer (Berufs-) Genossenschaft wird auf
teils freie, teils sittlich sanktionierte Weise eine Koordination und Koope-
ration unter den Mitgliedern hergestellt.«3*® Die Bourgeois, die zunachst
aus ihrem besonderen Zweck heraus Teil der Korporation werden, ler-
nen hier — wie oben schon gesagt — ganz unmittelbar, den gemeinschaft-
lichen Zweck zu verfolgen. Sie sind hier in einer Gemeinschaft, konstitu-
iert durch einen gemeinsamen Willen, organisiert. Fiir diese Gemeinschaft
sind sie verantwortlich, erlangen aber den Schutz ihrer Rechte und ihrer
Subsistenz. Dieses besondere Verhaltnis zwischen Institution und Einzel-
nem erweist sich als entscheidend fiir die Bildung des Einzelnen, der hier
die Einsicht in die Notwendigkeit allgemeiner Vollziige erlange. Die Ein-
zelnen verstehen, dass das je eigene Dasein Institutionen benétigt, die die-
ses sichern und ermdéglichen und gerade deshalb anerkennungswiirdig und
schiitzenswert sind. Mit solcher Einsicht ist das Charakteristikum konkret
geistiger Vollziige angesprochen, die weder aus rein dufleren Notwendig-
keiten noch aus rein zweckrationalen Kalkiilen resultieren konnen. Sie be-
diirfen vielmehr der wissenden und bewufSten Selbst- und Weltbezugnah-
men, die Hegel verniinftig nennt und die hier erstmals realisiert sind.>*

Die Korporation unterscheidet sich in doppelter Hinsicht von den bis-
her dargelegten Strukturen der biirgerlichen Gesellschaft und ist insofern
institutionell, aber auch in Bezug auf das Bewusstsein der Biirger, mit dem
Staat identisch. Anders als die die Einzelnen isolierenden Tendenzen der
buirgerlichen Gesellschaft, ist sie namlich kommunitarisch verfasst. Sie ist
also wesentlich eine Gemeinschaft, was sich gerade darin zeigt, dass es hier
einen gemeinsamen Willen der Mitglieder gibt. Die Korporationen bilden
also »Einheiten, in denen die Individuen nicht, wie in beliebigen Mengen-
bildungen, vereinzelt sind«,*° sondern gemeinsam wirken. Die Einzelnen
sind Teil eines gemeinsamen Zwecks und verfolgen diesen gemeinsam mit
den anderen Mitgliedern ihrer Korporation, »denn nur das Gemeinsame
existiert in der burgerlichen Gesellschaft [...]«.3

nur beschrinkt Einfluss auf die allgemeinen Belange nehmen konne. Vgl.
ebd.
388 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 779.
389 Vgl. TW VII, §254.
390 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 787.
391 TW VII, §253.

196

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

Die biirgerliche Gesellschaft zeigt dies mit ihrer Tendenz, den Einzel-
nen zunachst zu vereinzeln und dann wieder in der Struktur der Korpo-
ration in eine substantielle familienihnliche Einheit zuriickzufiihren, in
besonderer Weise. Die Mitglieder sind hier aufgrund eines gemeinsamen
Interesses organisiert, sie sind also keine atomistischen Einzelnen mehr,
sie verstehen sich nicht mehr als solche. Sie verfolgen als Mitglieder der
Korporation nicht mehr nur ihre besonderen Zwecke. Sie verfolgen zu-
gleich einen gemeinschaftlichen Zweck oder eine (auf den Berufsstand
beschrinkte) volonté générale, wissend um die Gesamtheit auch ihrer
subjektiven berufsgenossenschaftlichen Interessen. Diese sind ganz auch
ihr eigenes konkretes Interesse und so hiangt vom Bestehen dieser Insti-
tution auch das je eigene Wohl ab, sie ist insofern »konkretes Allgemei-
nes«.’** Oder, anders gesagt, die Selbstsorge fiir das je eigene Wohl ist
durch die Sorge fiir die Korporation vermittelt. So sind die Einzelnen mit
diesem gemeinsamen Zweck unmittelbar identifiziert, bewegen sich in
der Allgemeinheit der Gesellschaft, jedoch nicht mehr nur in » bewufStlo-
se[r] Notwendigkeit« innerhalb des marktwirtschaftlichen Leistungsaus-
tausches, sondern als »bewufSte Tatigkeit fur einen gemeinsamen Zweck
[...].«3%3 Thre Vollziige sind bewusst auf diesen Zweck ausgerichtet und
sollen diesen befordern — »die je eigene Tatigkeit [wird] bewusst als Teil
der Arbeit an einem gemeinsamen Zweck verstanden. «3¢ Die Korpora-
tion hebt so den Einzelnen in seiner bisher atomistischen Seinsweise als
Bourgeois auf,3*s indem in ihr allgemeiner und subjektiver Zweck unmit-
telbar oder konkret miteinander im Zusammenhang stehen.

Die Bourgeois verfolgen also als Mitglieder der Korporation einen
gemeinschaftlichen Zweck wissend, d.h. sie wissen um ihn und verfol-
gen diesen bewusst, weil sie ihn als ihren Willen anerkennen. So »sind
sie einerseits fiir sich titig, und andererseits befordern sie in Zweck und
Absicht ein Allgemeines, die Genossenschaft. Dies ist die Riickkehr der
Einheit als gewufSter Zweck, und zwar innerhalb der biirgerlichen Ge-
sellschaft selbst.«3%¢ In dieser gemeinschaftlichen Téatigkeit verstehen sie
sich als konkrete Teile eines Ganzen, das ihre ganz konkreten Interes-
sen vertritt — sie entwickeln also ein Selbstbewusstsein als verantwortli-
che Mitglieder der Korporation, deren Bestehen auch von ihnen abhingt.
Solches Selbstbewusstsein wird sich im Staat als wesentliche Charakteris-
tik des Citoyen zeigen, wenn Hegel betont, dass das »Individuum [...] als
Biirger [in der Rolle des Citoyen, A. A.] [...] die Beriicksichtigung seines

392 Ebd., §250.

393 Ebd., §254.

394 Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S.
786.Vgl. auch GW 26,1, S. 506f und GW 26,2, S. 996f.

395 Vgl. Riedel, Biirgerliche Gesellschaft und Staat bei Hegel, S. 65.

396 GW 26,1, S. 505f.

197

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

besonderen Wohls und die Befriedigung seines substantiellen Wesens, das
BewufStsein und das Selbstgefiihl, Mitglied eines Ganzen zu sein [...]«3%7
erlangt. Hegel expliziert in richtiger Weise, dass solches Selbstgefiihl ent-
scheidend von der Anerkennung anderer abhangt. »[W/as ich bin, das bin
ich nicht fiir mich, sondern es hat seine Realitit wesentlich durch Ande-
re.«3*® Die Korporation zeigt sich fiir solch ein Selbstgefiihl als entschei-
dende Institution und ist insofern zentral fiir die Entwicklung eines all-
gemeinen Bewusstseins des Finzelnen — sie ist der Ubergang von einem
Dasein als einem Bourgeois zu dem als einem Citoyen. Die Korporation
ist so jene Institution der biirgerlichen Gesellschaft, die die Einzelnen aus
dem nur partikularen Bewusstsein herausfithrt, oder, hegelsch gespro-
chen: Hier »kehrt das Sittliche als ein Immanentes in die biirgerliche Ge-
sellschaft zurtick; dies macht die Bestimmung der Korporation aus. «3%°

Hatte Hegel so die Besonderheit des Einzelnen zum ersten Prinzip der
buirgerlichen Gesellschaft gemacht, und hat der Einzelne auflerdem das
Recht auf die Realisierung seiner Besonderheit, wird beides einerseits
durch Polizei und Recht duflerlich gesichert.

»Die allgemeine Polizei kann nur daran denken, dafs Handel und Gewer-
be tiberhaupt blithen, bei diesem aber wird nicht fiir die Besonderen der
Individuen gesorgt, obgleich gerade das Besondere hier der Zweck ist,
und das Individuum als Solches das Recht hat Versorgung zu finden. «4°

In der Korporation hingegen werden in konkreter Weise die Bediirfnisse
der Einzelnen, der Besonderen realisiert und geschiitzt, wodurch »jedes
Individuum an den Staat gebunden [ist], und es kntipft sich so das be-
sondere Interesse an das Allgemeine. «#°*

3.2.3.4 Conclusio

Als rein gesellschaftliches Zusammenleben der Einzelnen als homines
oeconomici, das sich aus der wirtschaftlichen Verflochtenheit der Men-
schen notwendig ergibt, zeigt sich die burgerliche Gesellschaft zunachst
als das »System der Atomistik.«4°* Die Einzelnen sind zunichst auf sich
selbst zuruickgeworfen, von destruktiven Wirkungen der wirtschaftlichen
Zusammenhinge bedroht. Sie mussen fur ihre Subsistenz sorgen, sich
hierzu als vertrauenswiirdig erweisen und sich somit einer aufSeren Welt
anpassen. In dieser Sphare kommt ihnen die Anerkennung anderer nicht

397 TW VII, §261.
398 GW 26,1, S. 507.
399 TW VII, §249.
400 GW 26,2,S. 996.
401 Ebd., S. 998.

402 TW X, §523.

198

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

etwa wegen ihrer besonderen Subjektivitit zu, sondern nur insofern sie
diese verdienen, d. h. insofern sie etwas leisten. Sie ist aber zugleich die
Sphire des besonderen Interesses, die Einzelnen haben hier die Moglich-
keit und das Recht ihre ganz privaten Zwecke zu verfolgen. Die biirgerli-
che Gesellschaft ist somit nach Hegel die Sphire der subjektiven Freibeit.
Der Preis dieser Freiheit ist der dargelegte Bildungsprozess, der nichts
anderes bezweckt als die Fahigkeit, die eigenen Bediirfnisse, Mittel und
Arbeiten, d.i. all jene Kategorien, in denen sich die subjektive Freiheit
materialisiert, in die Form der Allgemeinheit zu bringen und sie so sicht-
und realisierbar zu machen. In dieser bildenden Wirkung und als solche
Sphire hat sie entscheidende systematische Bedeutung fir die gesamte
hegelsche Rechtsphilosophie, da sie die Bedingung der Moglichkeit ist,
den Staat, der der Gesamtrahmen sittlichen Lebens in Familie und biir-
gerlicher Gesellschaft ist, als die Wirklichkeit der konkreten Freibeit zu
erkennen und ihn gerade deshalb anzuerkennen.

Die die Einzelnen umgebende rechtlich konstituierte Welt samt aller
Institutionen und Akteure dient den Einzelnen in diesem Status als blo-
3es Mittel zur Besorgung ihrer Zwecke. Die Allgemeinheit ist hier nicht
etwa als Selbstzweck gewollt, sondern reine Notwendigkeit. »Die Form
der Allgemeinheit wird nicht als solche erstrebt.«#3 Gerade in dieser
Daseinsform, die in der Tat verlangt, dass die Einzelnen sich in vielerlei
Hinsicht als kompetente Bourgeois zeigen und somit Kompetenzen und
Geschicklichkeiten erwerben, hierfiir sich beruflich bilden und um die
Formen des Zusammenlebens wissen und sich dieser unterwerfen, ex-
pliziert Hegel ein zentrales Bildungsmoment des Selbstbewusstseins des
Einzelnen. Die burgerliche Gesellschaft ist namlich die Sphare der ers-
ten Entfremdung des Einzelnen, der sich hier nicht nur aus seiner natiir-
lichen Unmittelbarkeit herausbildet, sondern auch, wie oben dargelegt,
als konkreter Einzelner erfasst. Er ist nun nicht mehr »nur« Mitglied
der Familie, deren Zweck als juristische Person im Vordergrund steht.

»Die biirgerliche Gesellschaft 16st in der Reduktion des gesellschaftlichen
Handelns auf das Verhiltnis von Natur und Arbeit die Einzelnen aus
den geschichtlichen Formen der Sittlichkeit, aus Herrschafts- und Abhin-
gigkeitsverhiltnissen heraus und stellt sie als Freie und Gleiche auf sich
selbst, auf das » Konkretum der Vorstellung, das man Mensch nennt«. «#4

Der Einzelne ist hier eine eigenstandige Person, als solche rechtlich an-
erkannt. Es ist zugleich verlangt, dass er als solche nicht nur von seiner

403 GW 26,1, S. 456 und TW VII, §229.

404 Riedel: Biirgerliche Gesellschaft und Staat bei Hegel, S. 56. In der Tat
kommt es Hegel immer wieder darauf an, die besondere Person der
biirgerlichen Gesellschaft vom Menschenbild des Patriachats, wie er es in
der Staatstheorie Platons erkennt, abzugrenzen. Vgl. auch TW VII, §185,
Anm., oder auch GW 26,1, S. 456.

199

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Unmittelbarkeit abstrahieren muss, sondern auch eine Distanz zu einer
Welt hat, mit der er gerade nicht in Identitit steht. Er erkennt sich hier
gerade von der Welt unterschieden. Der Bourgeois der biirgerlichen Ge-
sellschaft ist in Differenz auf die Gesellschaft bezogen und bewahrt sich
gerade hierin als konkrete Person, die nicht in ihrer personalen Rolle auf-
gelost wird. Anders als etwa Rousseau, erkennt Hegel in der Betonung
dieser nicht sittlichen Momente der burgerlichen Gesellschaft deren ent-
scheidende Bedeutung fiir jede Ent-Fremdung, d. i. der Identifikation mit
dem Gemeinwesen, und kann sie argumentativ sichern. Er erkennt hier-
bei, dass Bedingung einer nachhaltige Identifikation des Biirgers mit dem
Staat die Sicherung der subjektiven Freiheit ist.

Gleichwohl erkennt Hegel, dass die Ent-Fremdung des Einzelnen in-
stitutioneller Bedingungen bedarf. In der institutionellen Struktur der
Korporation findet Hegel eine erste, noch beschrankte Aufhebung der
Fremdheit der Gesellschaft. Hier findet Hegel die Versohnung zwischen
einem sittlichen Dasein als Citoyen eines Gemeinwesens und dem erst
auf die Partikularitat beschriankten Leben als Bourgeois, ohne die Be-
deutung beider Seiten zu relativieren. Wahrend niamlich Rechtspflege
und Polizei die Besonderheit formell und aufSerlich sichern, die Bedurf-
nisse des Einzelnen sich im System der Bediirfnisse formen und realisie-
ren, zeigt sich die Korporation als Institution, die die Partikularitit des
Einzelnen aufhebt.

Die Besonderheit der Korporation zeigt sich gerade darin, dass es in
ihr einen allgemeinen Willen gibt, auch wenn dieser noch das besonde-
re Interesse des Berufsstandes ist. Die Bourgeois erfahren sich hier, wie
schon dargestellt, als Mitglieder einer Institution, die nicht nur fiir ihre
Subsistenz sorgt, sondern auch die Verwirklichung ihrer Rechte garan-
tiert. Die Einzelnen sind hier nicht mehr vereinzelt, sondern in einer
Struktur organisiert, die sich als Gemeinschaft durch einen gemeinsamen
Willen konstituiert. Diesen gemeinsamen Willen oder die volonté géné-
rale sollen sich alle Mitglieder zu eigen machen, denn vom Bestehen die-
ser Institution hingt auch das je eigene Wohl ab. Anders gesagt: Die An-
erkennung der (erst noch besonderen) volonté générale hingt wesentlich
von der Moglichkeit der Realisierung der volonté particuliére ab. Dies zu
erkennen ist das entscheidende Bildungsmoment der Korporation, das
zugleich zum Staat tberleitet —in Bezug nicht nur auf die Bedingungen
der Anerkennungswiirdigkeit des Staates, sondern auch auf das Selbst-
verstandnis des Einzelnen als Teil eines Gemeinwesens.

Aus den Bildungsmomenten, die sich in den Formen des gesellschaft-
lichen Zusammenlebens der homines oeconomici zeigen, ist ersichtlich,
dass auf dieser Stufe der Bildung noch nicht von Bildung im vollen Sin-
ne des Begriffes gesprochen werden kann. Die Entwicklung in dieser ers-
ten Sphire gesellschaftlichen Zusammenlebens schafft vielmehr tiber-
haupt erst die Entfremdungsstufe des unmittelbaren Bewusstseins des

200

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

Einzelnen, die dadurch in gewisser Hinsicht erzwungen wird, dass der
Einzelne die dufSeren Strukturen zum Gegenstand seines Bewusstseins
macht. Der Bourgeois hat noch kein allgemeines Bewusstsein. Sein Den-
ken und die Absichten seines Handelns beziehen sich zunichst nur auf
seine Besonderheit, das heifst Denken und Handeln sind zunichst nur
individuell bestimmt.

3.2.4 Der Staat und die Vernunft

Bevor nun die konkreten Bildungsmomente innerhalb der Institutionen
des Staates erortert werden, ist es unerlasslich, die Struktur des hegel-
schen Staatsbegriffes darzulegen. Dieser Begriff zeigt sich gerade in Be-
zug auf die personale Bildung des Einzelnen als besonders relevant. Hier
zeigt Hegel, dass Bedingung solcher Bildung ein besonderes Verhiltnis
zwischen Biirger und Staat auf der einen Seite und eine solche Bildung
ermoglichende Institutionsstruktur auf der anderen Seite ist. Soll es nam-
lich ein solches Verhiltnis tiberhaupt geben, muss der Staat in bestimm-
ter Weise konstituiert sein.

Der komplexe Staatsbegriff kann zunichst in zweifacher Hinsicht dif-
ferenziert werden. Zum einen definiert Hegel den Staat als solchen.+s
In diesem erst abstrakten Begriff des Staates diskutiert er zunachst, was
Staatlichkeit im Gegensatz zum nur gesellschaftlichen Zusammenleben
begrifflich bedeuten muss. Nach Hegel muss dieser Begriff iiberhaupt
ein Verhaltnis zum Biirger zulassen und kann nur so Bedingung perso-
naler Bildung sein.#¢

Dieser abstrakte Begriff des Staates wird operationalisiert in seinem
Begriff des politischen Staates.*” Er meint vor allem einen Staat als In-
stitutionengefiige, ausgestattet mit Gewaltenteilung, Souveran, Verwal-
tung oder auch o6ffentlicher Meinung. Hier findet sich ein ganz konkre-
ter Vorschlag zur institutionellen Organisation des Staates, wie er von
Hegel als verntinftig definiert wird.

»Diese Vernuinftigkeit charakterisiert er — wie in seinem begriffsanaly-
tischen Vorgehen generell — zunichst rein formal so: Verniinftig ist ein
System organisatorischer Teilinstitutionen des Staats, wenn das Gemein-
wesen als Ganzes sich in ihnen so gliedert, dass sein begrifflicher Ge-
samtzweck und damit sein Sinn, namlich als Rahmen des guten Lebens
freier Personen, gut erfillt wird.«4*

405 TW VII, §257.

406 Ebd., §257-273.

407 Ebd., §273.

408 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 878.

201

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Eine Differenzierung, die der begrifflichen Klarheit dient, darf nicht dar-
uber hinwegtauschen, dass beide Begriffe miteinander zusammenhingen;
beide Begriffe sind Aspekte des hegelschen Staatsbegriffs in toto: Der Staat
als solcher muss sich im politischen Staat zeigen. Anders gesagt: Der he-
gelsche Staat ist zwar auch der Staat im engeren Sinne oder auch der Staat
als Institutionengefiige. Seine wesentliche Pointe liegt aber in seinem abs-
trakten Begriff, der gerade als Staatsform oder auch als Staatsprinzip die
begriffliche Rabmenbedingung fur die institutionelle Organisation gibt.

3.2.4.1 Der Staat als solcher

Der Staat als solcher wird direkt eingefihrt als » Vereinigung«,+? die sich
dadurch auszeichne, dass es in ihr eine volonté générale, oder, hegelsch
gesagt, einen »substantielle[n] Willen«4'° gibt, »der sich denkt und weif$
und das, was er weifd und insofern er es weif, vollfuhrt.«#* Diese recht
eigenartige Formulierung stellt den Unterschied zwischen der burgerli-
chen Gesellschaft und dem sittlichen Staat dar. Die buirgerliche Gesell-
schaft war noch der Kampfplatz privater Interessen. Die Bourgeois wirk-
ten in ihr auf Grundlage rein subjektiver Zweckrationalitdt und waren
in ihrem Denken und Handeln auf die Befriedigung ihrer je eigenen Be-
diirfnisse ausgerichtet. Hierbei waren sie zwar auch auf die Gesellschaft
als Ganze bezogen, jedoch zeigte sich ihnen diese Relation als Notwen-
digkeit oder auch als Mittel, denn ohne die dufere Struktur dieser Spha-
re konnen sie ihre partikularen Zwecke nicht erreichen. Diese Relation
war den Bourgeois durch die Struktur und den noch relativen Zweck
der biirgerlichen Gesellschaft selbst vermittelt. Der Staat habe aber »ein
ganz anderes Verhiltnis zum Individuum [...]«#* und ist als Staatsprin-
zip zum einen ganz anders konstituiert und verlangt auf der anderen Sei-
te ein anderes Selbstverstindnis des Biirgers.

Als Gemeinwesen ist der Staat eine Sphdre, in der es einen gemeinsa-
men Willen gibt, der von der Gemeinschaft der Citoyens verfolgt wird.
»Das Gemeinwesen besteht aus dem Handeln der einzelnen Individuen;
aber es ist als solche [sic!] eine Form gemeinsamen Handelns und nicht
das zufillige Gesamtergebnis des Verhaltens der Individuen.«4'3 Es geht
hier nicht mehr nur um die Summe einzelner Interessen, sondern um ge-
meinsame Absichten, die von den Citoyens nicht nur erkannt, sondern be-
wusst verfolgt werden. Der Staat ist also Vereinigung oder Gemeinwesen,

409 TW VII, §258, Anm.

410 Ebd., §257.

411 Ebd.

412 Ebd., §258, Anm.

413 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 809.

202

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

insofern es in ihm gemeinsames Wissen und daraus abgeleitet Formen
des gemeinsamen Handelns,*# also Praxisformen gibt, die den Biirgern
bekannt sind, und die von diesen als richtig oder wahr anerkannt wer-
den — es gibt hier eine volonté générale.

Der hegelsche Begriff des Staates als Staatsprinzip meint also in ge-
wisser Hinsicht eine gemeinsame Lebensform, in der Prinzipien wie etwa
subjektive Freibeit oder Rechtschaffenbeit in gemeinsamen Praxisformen
realisiert werden. Gerade in dieser Struktur unterscheidet sich nun der
Staat als Vereinigung oder auch Gemeinschaft von der Gesellschaft.*'s

414 Insofern muss man Hegels Kritik am Kontraktualismus Hobbes’ oder

415

auch Rousseaus verstehen, die den Staat als durch Vertragsschluss
konstituiert sehen, diesen nicht von einer gemeinsamen Handlungsweise
des gesamten Gemeinwesens als Gemeinschaft der Personen her verstehen.
Thre Staatsbegriffe sind »ideenlose Abstraktionen«, weil sie nicht erkennen,
dass jede Form bewusster gemeinsamer Handlungen immer schon Formen
vorstaatlicher Handlungsformen bedarf, wie Hegel sie etwa in seinem
Begriff der Sittlichkeit erfasst. Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien
der Philosophie des Rechts, S. 806: »Hegels Rede von den >ideenlosen
Abstraktionen< meint nicht etwa, dass in den Vertragstheorien und den
Vorstellungen von einem demokratischen Konsens keine Ideen in unserem
Sinn des Wortes enthalten wiren. Sie sagt vielmehr, dass diese sogenannten
Ideen noch keine praktizierten oder auch nur nachhaltig praktizierbaren
Formen des gemeinsamen Lebens sind. Die Orientierung an rein verbalen
Utopien fithrt dazu, dass sich aus dem Umsturz der bestehenden politischen
Verhiltnisse die fiirchterlichsten Folgen ergeben konnen. «

Vgl. etwa Tonnies: Studien zu Gemeinschaft und Gesellschaft. Wie in
der hegelschen Unterscheidung zwischen biirgerlicher Gesellschaft und
sittlichem Staat, die nicht miteinander verwechselt werden diirften,
grenzt Tonnies diese ganz unterschiedlichen Vereinigungen menschlichen
Miteinanders durch das Verhiltnis der Einzelnen aufeinander und zur
institutionellen Welt ab. Der Einzelne ist in der Gesellschaft vom auf reine
Zweckrationalitdt beruhenden »Kirwillen« geleitet.

»Der Kiirwille ist der rationale Wille, und der rationale Wille ist von dem
verninftigen Willen durchaus zu unterscheiden. Dieser vertragt sich wohl
mit den unbewufSten Motiven, die in seiner Tiefe dem Wesenwillen zugrunde
liegen; der rationale Wille schaltet dagegen solche als storende Elemente aus
und ist so sehr als moglich klar bewufSt«. Ebd., S. 242.

Ganz anders ist das Verhiltnis der Einzelnen in einer Gemeinschaft. »Das
Gemeinsame wire in diesem Fall z. B. gemeinsame Abstammung; es kann
aber auch ein gemeinsamer Zweck sein, z. B. die Griindung eines Hauswesens,
sofern diese nicht als Gegenstand zufillig zusammentreffen der Wiinsche,
sondern als gemeinsame Obliegenheit, als Pflicht und Notwendigkeit gedacht
wird. So sollen auch alle sozialen Werte, an denen der Einzelne einen Anteil
hat, sei es daf$ er sie ganz und gar als gehorig empfindet und denkt oder dafS er
nur eine Beziehung der Wertschitzung dazu hat, verschieden gedacht werden

203

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS
3.2.4.1.1 Das allgemeine Selbstbewusstsein — der Citoyen

Insofern der substantielle Wille oder die volonté générale von den Ein-
zelnen erst im Staat im Status des Citoyen erkannt und gewollt wird, ist
der Staat » Wirklichkeit des substantiellen Willens, die er in dem zu sei-
ner Allgemeinheit erhobenen besonderen Selbstbewusstsein hat, das an
und fiir sich Verniinftige.«4'¢ In dieser recht eigentumlichen Definition
des Staates zeigt sich, dass der Staatsbegriff gewissermafSen der Kulmina-
tionspunkt des bisher dargestellten Bildungsbegriffes Hegels samt seiner
Leitbegriffe ist, denn ist das besondere Selbstbewusstsein erhoben, muss
gerade dies als Bildungsprozess verstanden werden. Der anspruchsvol-
le Begriff des hegelschen Staatsbiirgers als Citoyen, der vom Begriff des
Bourgeois zu unterscheiden ist, ist ein Dasein als Selbstbewusstsein. Zu
einem solchen entwickelt sich der Einzelne durch den Vollzug theoreti-
scher und praktischer Bildung, also den Erwerb verschiedener Wissens-
formen. Er verfiigt so zum einen tiber Wissen im engeren Sinne und eig-
net sich funktionale Kenntnisse und Fahigkeiten an. Im Vollzug dieses
Lernens bildet er seinen Verstand aus. Zum anderen erwirbt er in sei-
nem Wirken in den Institutionen von Gesellschaft und Staat personale
Dispositionen, die durch unmittelbare Erfahrung des Selbst und der ins-
titutionellen Welt vermittelt wird — er entwickelt also seine Vernunft. Ist
Bildung so verstanden als das Zusammenspiel theoretischer und prakti-
scher Bildung, deren Resultat ein denkender und iiber personale Dispo-
sitionen verfiigender Einzelner ist, ist ihr konkreter Zweck ein Einzelner,
der kontrolliert auf seine verstandesmdafigen und verniinftigen Fahigkei-
ten zugreifen kann. Der Citoyen bezieht sich also wissend und wollend
auf die Welt und handelt in der hegelschen Terminologie selbstbestimmt,
weil er nur so die ihn umgebende Welt verstehen und beurteilen und nur
so in ihr handeln kann — er agiert also verstandig und verniinftig.

Innerhalb dieser Bildung vollzieht der Einzelne den Prozess der Ent-
fremdung. Hierbei gewinnt er tiberhaupt ein Weltverhiltnis und erkennt,
dass er nicht nur atomistischer Einzelner ist, sondern jemand, der Teil ei-
ner Welt ist, die mit ihm in bestimmter Weise identisch ist. Die Erhebung
des Selbstbewusstseins als Ent-Fremdung meint dann eine

»durchdringende Einheit der Allgemeinheit und der Einzelheit und
hier konkret dem Inhalte nach in der Einheit der objektiven Freiheit,

- namlich erstens als objektive, im vollkommenen Fall heilige Werte, an denen
der Teilhaber als Genosse einen Mitgenuf habe, die aber unabhingig von
ihm bestehen und dauern [...]«. (Ebd., S. 223) Diese Gemeinschaft stiftenden
Momente oder auch Prinzipien ganz unterschiedlicher Art wiirden dann den
Willen des Einzelnen bestimmen — dies ist der Begriff des Wesenswillens, der
jedoch auch nach Tonnies auf dem Kiirwillen beruhe.

416 Ebd., §258.

204

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

d. i. des allgemeinen substantiellen Willens und der subjektiven Frei-
heit als des individuellen Wissens und seines besonderen Zwecke su-
chenden Willens — und deswegen der Form nach in einem nach gedach-
ten, d. h. allgemeinen Gesetzen und Grundsitzen sich bestimmenden
Handeln. «+7

Der Citoyen versteht sich in dieser aufgehobenen Entfremdung nicht
mehr nur in Differenz zur Welt, sondern ist mit ihr in aufgehobener Wei-
se identifiziert — er agiert also verniinftig. Gerade in diesem Punkt war
der Bildungsprozess der biirgerlichen Gesellschaft trotz seiner entschei-
denden Wirkung noch unzureichend. Gefordert ist hier aber eine gewuss-
te Einheit von besonderem und allgemeinem Willen.

Als Selbstbewusstsein ist der Citoyen so ein Einzelner, der, anders als
der Bourgeois der burgerlichen Gesellschaft, in seinem Denken und Han-
deln nicht nur durch seine eigene Zweckbefriedigung geleitet und nur
notwendig auf die Gesellschaft bezogen ist, sondern der bewusst all-
gemeine Grundsitze und Prinzipien des Gemeinwesens zur Grundla-
ge seines Denkens und Handelns macht. Die Moglichkeit solcher an-
spruchsvoller eigener Willensbestimmunyg ist jedoch nach Hegel an die
Entwicklung geistiger Fihigkeiten gebunden und so muss sich, was an-
erkannt werden soll, dem gebildeten Biirger auch als anerkennungswiir-
dig zeigen. Bestimmt Hegel also den Staat durch seine besondere, noch
darzustellende Organisation als verniinftig, so kann man diesen verste-
hen als eine Organisation, in der sich der Einzelne mit seinen partikula-
ren Interessen wiedererkennt, d.h. diese realisiert sieht.

Der Staat ist die Sphire eines allgemeinen Willens des Gemeinwesens,
das nur wirklich ist, wenn in ihm Citoyens handeln und denken, die ge-
rade durch ihre holistische Bildung dieses Allgemeine iiberhaupt erst er-
kennen und nach seinen Grundsitzen handeln konnen und wollen. Dies
ist ihnen nur in ihrem Status als Selbstbewusstsein moglich. Dieses ist das
je besondere Selbstbewusstsein des Einzelnen als personales Subjekt, das
als solches nicht mehr nur in seinen subjektiven Interessen behaftet ist,
sondern sich als allgemeine Person und Mitglied des Staates begreift, fiir
dessen Bestehen er sich auch verantwortlich fiihlt. Insofern dieser Status
erst durch Bildung erworben wird, ist er als zur Allgemeinheit erbobe-
nes Selbstbewusstsein zu verstehen. Der Staat ist also »die Wirklichkeit
des substantiellen Willens, die er in dem zu seiner Allgemeinheit erhobe-
nen besonderen Selbstbewusstseins hat«,+® er ist diese Wirklichkeit des
substantiellen Willens im Bewusstsein des Citoyens.

Mit Bildung im vollen Kompetenzsinn bezeichnet Hegel so den Pro-
zess, in dem sich der Einzelne selbst als Person und somit als selbstbe-
wussten Teil einer Gemeinschaft begreift und hierin das Gemeinwesen

417 Ebd., Anm.
418 TW VII, §258.

205

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

als gemeinsame, verniinftige Praxis selbstindiger Personen realisiert.
Oder, um es mit Pirmin Stekeler zu sagen:

»Person bin ich blof§ in der Anerkennung von Rolle und Status, nach
Bildung meiner personalen Fihigkeiten. Die anderen anerkennen mich
nicht blofs als Individuum, sondern als Person. Es ergibt sich, dass mein
Herrsein blof$ als Teil der gemeinsamen Herrschaft und in einem ge-
meinsamen Leben, Wissen und Konnen moglich ist. «4%

Wesentlich erkennt Hegel die Relation zwischen Staat und Burger gera-
de in der »politische[n] Gesinnung«,+° oder, im gegenwartigen Sprach-
gebrauch gesagt, in der Identifikation des Biirgers mit dem Staat. Solche
Gesinnung ist zu verstehen als das Resultat des beschriebenen Selbst-
und Weltverstindnisses und somit durch die Austibung geistiger Fahig-
keiten der Citoyens eines Staates vermittelt.

Inhalt solcher Gesinnung ist so, dass »mein substantielles und beson-
deres Interesse im Interesse und Zwecke eines Anderen (hier des Staates)
als im Verhiltnis zu mir als Einzelnem bewahrt und erhalten ist, womit
eben dieser unmittelbar kein anderer fur mich ist und Ich in diesem Be-
wufStsein frei bin.«#' Anders gesagt: Der Inhalt solcher Gesinnung ist
die Einsicht, dass der Staat die Bedingung meines freien Daseins ist, ich
also erst in ihm freie Person bin. Solches Selbst- und Weltwissen steht in
einem Spannungsverhiltnis zu einer »blof§ subjektiven GewifSheit«, die
»nicht aus der Wahrheit hervor[geht] und [...] nur Meinung ist«#** und
kann als erhobenes (Selbst-)Bewusstsein nur Resultat eines Bildungs-
prozesses sein.

Der Vollzug solchen Wissens und Wollens bedinge aber, wie schon im
Bildungsprozess der buirgerlichen Gesellschaft gezeigt, dass sich die Ein-
zelnen ganz unmittelbar als rechtliche Personen des Staates, also als Ci-
toyens begreifen und, dass der Staat eben dieses Selbstverstindnis durch
seine institutionelle Struktur ermoglicht.

Im Bildungsprozess des Staates nun zeigt sich fiir Hegel, dass fur die-
sen Status das konkrete Lebens als Citoyens in einem Gemeinwesen und
hierin die Erfahrung der Moglichkeit der Verwirklichung der subjektiven
Freiheit entscheidend ist. Der Staat kann daher und nur daher die Wirk-
lichkeit der konkreten Freiheit sein.+*

419 Stekeler-Weithofer: Hegels Phinomenologie des Geistes, S. 256.
420 TW VII, §268.

421 Ebd., §268. Hervorhebung von A. A.

422 Ebd.

423 Vgl. ebd., §260.

206

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE
3.2.4.1.2 Verhdltnis von volonté générale und volonté particuliere

Der Staat als die Bedingung der Moglichkeit der konkreten Freiheit zeigt
sich in der hegelschen Staatstheorie ganz konkret im Prozess der Aner-
kennung des Gemeinwillens durch die Biirger — oder anders gesagt im
Verhiltnis zwischen volonté générale und volonté particuliere.

Die hegelsche volonté générale ist nicht etwa als mystischer Begriff des
wahren Willens aller bestimmt, wie ihn etwa Rousseau formuliert. Sie
meint vielmehr das durch politische Willensbildung sich herauskristalli-
sierende Interesse des Gemeinwesens. Sie kann so ganz unterschiedliche
Inhalte haben, die sich in einzelnen Politikbereichen zeigen konnen. Hegel
geht nun aus von der Annahme, dass die Anerkennung dieses Willens gera-
de davon abhingt, inwiefern der Biirger sein Partikularinteresse in diesem
aufgehoben sieht. Die Identifizierung mit dem Gemeinwillen des Gemein-
wesens hiangt so wesentlich davon ab, dass der Einzelne das Recht auf die
Realisierung seines Partikularinteresses behalt. Zugespitzt heifst das: Die
Realisierung des Partikularinteresses ist die Bedingung jeder freien und
nachhaltigen Ubernahme des Gemeinwillens. Als freies Gemeinwesen zeigt
sich dann jener Staat, der das besondere Interesse des Einzelnen nicht nur
beriicksichtigt, sondern diese konkrete Freiheit zu seinem Prinzip macht.

»Worauf es ankommt ist das Gesetz der Vernunft und dann die beson-
dere Freiheit, ich als dieses, das diese beiden [Biirger und Staat] sich
durchdringen, mein besonderer Zweck, Interesse, identisch ist mit dem
Allgemeinen, sonst steht der Staat in der Luft. Das Selbstgefiihl der In-
dividuen macht seine Wirklichkeit aus und seine Festigkeit ist die Iden-
titdt jener beiden Seiten. «#*+

Hegel erkennt so einerseits, dass die volonté générale nur zum Prinzip
des Denkens, Urteilens und Handelns des Einzelnen werden kann, wenn
dieser diesen allgemeinen Willen aus freier Erkenntnis anerkennt und
ihn so zu seinem eigenen Willen macht — soweit folgt er Rousseau und
lobt ihn gerade dafiir, dass er den Willen tiberhaupt, oder genauer das
Verhaltnis von allgemeinem und besonderen Willen, zur Grundlage des
Staates machte.

Hegel erkennt aber gerade in der Auseinandersetzung mit der Staats-
konzeption Rousseaus andererseits, dass gerade die Erbaltung und Ver-
wirklichung, nicht die Abschaffung der volonté particuliére die nachhal-
tige oder, wie er sagt, substantielle Anerkennung der volonté générale
sichert. Anders als Rousseau sieht er namlich, dass solche Anerkennung
des Gemeinwillens nicht etwa dadurch zu erkaufen ist, dass der besonde-
re Wille »beiseite gesetzt oder gar unterdrickt«#*s wiirde. Vielmehr muss
dieser besondere Wille »mit dem Allgemeinen in Ubereinstimmung gesetzt

424 GW 26,3,S. 1410.
425 TW VII, §261, Anm.

207

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

werden, wodurch es selbst und das Allgemeine erhalten wird. «+:6 Es musse
ein konkretes Verhaltnis zwischen Besonderem und Allgemeinem geben.
Dies meint das ganz konkrete Verhiltnis zwischen dem Biirger und sei-
nem Staat, das sich in der Realisierung privater Interessen materialisiert.
Auch im hegelschen Staat haben die Einzelnen so das Recht, ihr je beson-
deres Interesse zu verfolgen. »Den Biirgern muss es im Staat immer auch
um sich selbst gehen — wobei dann subjektiv immer die Frage ist, wie weit
dieses »ich selbst« blof$ erst das momentane Subjekt und das Individu-
um in seinem leiblichen Leben oder doch schon die ganze Person ist. «#7
In der Erfahrung der Verwirklichung je subjektiver Freiheiten kann
der Biirger den Staat als Bedingung seines freie Daseins erkennen, oder
anders gesagt: Nur so kann die allgemeine Sache, die Sache des Wir des
Gemeinwesens, zur Sache des Einzelnen oder zu seinem Zweck werden.
Die Ubereinstimmung von partikularem und allgemeinem Willen ist so-
mit nur dann nachhaltig gesichert, wenn das Partikularinteresse im Ge-
meinwillen ganz konkret enthalten ist und der Einzelnen in seinem Status
als Citoyens durch seine geistigen Fahigkeiten gerade dies erkennt. Diese
entwickelte Einsicht ist nach Hegel so substantiell und gewissermafSen
unmittelbar, dass er es als Zutrauen in die allgemeine Sache bezeichnet.

»Zutrauen habe ich zu jemanden [sic!] insofern ich weifs, daf§ mein In-
teresse, mein Wohl auch sein Zweck ist, dafs unsere Zwecke identisch
sind. Dief§ Zutrauen, diese GewifSheit ist die allgemeine Form der Ge-
sinnung und kann mehr oder weniger entwickelt sein.«#**

Nur so sei zu gewahrleisten, dass die » Vereinigung als solche [...] selbst
der wahrhafte Inhalt und Zweck «#* der Personen ist. Das bedeutet hier
zundchst erst ganz allgemein, dass die

»Willensintentionen Einzelner [...] auf den allgemeinen Zweck der Verei-
nigung in einem substantiell allgemeinen Willen so ausgerichtet [werden],
dafs sie dessen Zweck nicht blof§ aufler sich haben, sondern in sich ent-
halten als einen, der in ihnen gewufSt und gewollt wird [...].«.43°

Der Staat ist somit die Vermittlung des besonderen Interesses mit dem
allgemeinen Willen des Gemeinwesens. Das besondere Interesse muss be-
ricksichtigt sein, weil dieses konstitutiv fiir die Anerkennung des Staates
ist. Die Burger miissen sehen, dass ihr besonderes Interesse gesichert ist
und sie daher auch das allgemeine Interesse verfolgen sollten.

Fragt man also mit Hegel, wie der Einzelne an ein Gemeinwesen so ge-
bunden werden kann, dass er will, was das Gemeinwesen will, sich also

426 Ebd.

427 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 826.
428 GW 26,3,S. 1411.

429 TW VII, §258.

430 Fulda, Georg Wilbelm Friedrich Hegel, S. 223.

208

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

mit diesem identifiziert, muss man zweifacher Weise antworten: Das Ge-
meinwesen muss das Interesse des Einzelnen nicht nur rechtlich garan-
tieren, sondern auch die Moglichkeit seiner Verwirklichung sichern. Er
muss gerade dieses Interesse und seine Wirklichkeit, das sich als konkre-
te Freiheit zeigt, zum Prinzip seiner institutionellen Organisation machen
und ist nur insofern » Organisation des Begriffs der Freiheit«.+' Zugleich
muss der Einzelne die Bildung zur vollen Person in einem aktiven poli-
tischen Leben vollziehen. So finde das

»Individuum, nach seinen Pflichten Untertan, [...] als Burger in ihrer Erful-
lung Schutz seiner Person und Eigentums, die Berticksichtigung seines be-
sonderen Wohls und die Befriedigung seines substantiellen Wesens [als freie
Person, A. A.], das BewufStsein und das Selbstgefiihl, Mitglied eines Gan-
zen zu sein, und in dieser Vollbringung der Pflichten als Leistungen und
Geschifte fiir den Staat hat dieser seine Erhaltung und sein Bestehen. «#3>

Der Staatsbegriff ist somit »gerade darauf angelegt, Eigennutz, Ehrgeiz
und Prestigestreben der Individuen in geeignete Bahnen zu lenken. [...]
[A]uch hier soll das Selbstinteresse der einzelnen allen oder dem Ganzen
zugute kommen. «#33 Im Unterschied zum Wirken der Bourgeois ist die-
ses Verhiltnis den Citoyens jedoch bewusst und wird so von ihnen wil-
lentlich verfolgt — der Citoyen zeigt sich als Selbstbewusstsein im vollen
Kompetenzsinn des Begriffs.

Das Verhiltnis zwischen volonté générale und volonté particuliere ist
in der hegelschen Staatskonzeption entscheidend. Gerade hier erortert
Hegel, inwiefern der Staat »die Wirklichkeit der konkreten Freiheit«#34
ist. Hegel zeigt in der Formulierung seiner ganzen Staatskonzeption, dass
der Staat die wirkliche Moglichkeit der Verwirklichung dieser subjekti-
ven Freiheit ist, und dass das Partikularinteresse die Erscheinungsform
solcher Freiheit ist.

3.2.4.1.3 Die Wirklichkeit der konkreten Freibeit

Der Staat muss sich konkret als freies Gemeinwesen zeigen, er ist die
»Wirklichkeit der konkreten Freiheit. «435 Wirklich ist solche Freiheit nach
Hegel aber nur, wenn sie realisiert ist, wenn zwei Bedingungen erfiillt sind.

Die Subjektivitit des Einzelnen miisse sich nicht nur in der Familie
und in der biirgerlichen Gesellschaft voll entwickeln diirfen, sie miisse

431 GW 26,2, S. 1000.

432 TW VII, §261, Anm.

433 Thomas Petersen (1991): Volonté générale und volonté particuliere.
Konsens, Konflikt und Kompromiss in der Demokratie, Koln: Bachem, S. 46.

434 TW VII, §260.

435 Ebd.

209

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

auch zugleich »durch sich selbst in das Interesse des Allgemeinen [...]
ubergehen. «#3¢ Sie bedarf also auf der einen Seite eines Gemeinwesens,
das sie rechtlich sichert und institutionell ermoglicht. Familie und biir-
gerliche Gesellschaft stehen unter der rechtlichen Autoritit des Staates;
beide Institutionen haben Pflichten, denen sie sich unterordnen miissen,
aber auch Rechte gegen den Staat, und sie werden von ihm geschiitzt.
Der Staat ist so die Sphire des reziproken Verhiltnisses von Recht und
Pflicht und schon insofern die Sphire freier Personen.+7

Zugleich ist der immanente Zweck des Wirkens der Einzelnen inner-
halb der Institutionen des Staates die je eigene Bildung zur selbstbewuss-
ten Person. Entscheidend fiir die Aktualisierung der konkreten Freiheit
ist, dass der Einzelne sich selbst als freie Person erkennt, also ein Selbst-
wissen von sich als geistiges Wesen entwickelt, das zu solcher Freiheit
nicht nur bestimmt, sondern auch durch seine geistigen Fahigkeiten im
Stande ist.#3® Anders gesagt: Die Person muss erkennen, dass sie selbst
auch fiir das je eigene freie Leben verantwortlich ist. Sie muss sich selbst
als Burger erkennen, durch den das Gemeinwesen als Staatsprinzip tiber-
haupt erst konstituiert wird. Sie muss zudem erkennen, dass gerade das
Gemeinwesen dieses Dasein institutionell garantiert, insofern es einer-
seits die Sphare des Verhaltnisses von Recht und Pflicht und andererseits
die Moglichkeit des gemeinsamen Denkens und Handelns ist.

In diesem Status agieren sie als Selbstbewusstsein, d.h. als Personen,
die uber nachhaltige personale Kompetenzen verfigen, die sich unter-
scheiden »von einer blof§ momentanen Willkiir ebenso wie von blof ver-
haltensformigen Dispositionen [...].«# Sie agieren hier bewusst nach
Grundsitzen, die von ihnen selbst als eigene Richtigkeiten anerkannt
sind. Nur so konne es eine nachhaltige Anerkennung des Gemeinwesens
durch die Biirger geben — und gerade hier zeigt sich die zentrale Bedeu-
tung der Bildung des Einzelnen fiir ein Dasein als freie Person in der he-
gelschen Rechtsphilosophie.

Solche Erkenntnis kann der Einzelne aber nur gewinnen, wenn er ein
aktives gesellschaftliches und politisches Leben fihrt, d. h. in den Insti-
tutionen des gesamten Staates aktiv ist. Auch im Staat zeigt sich ndmlich
Bildung als » Gewohnheit gewordene[s] Wollen [...].«#° In dieser, in ge-
wisser Hinsicht osmotischen Entwicklung des Bewusstseins des Einzelnen

436 Ebd.

437 Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S.
818: »Es gibt also ein Geben und Nehmen zwischen Biirger und Staat in den
Pflichten gegen den Staat und in den Rechten, auch Wohltaten, die dieser
gewihrt. Das gilt zunichst natiirlich nur ganz allgemein. Konkret kann es
aufler Balance kommen.«

438 Vgl. TW VII, §260f.

439 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 830.

440 TW VII, §268.

210

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

durch Teilhabe, erlange dieser ein » Zutrauen«#4' in die seine Freiheit si-
chernden Strukturen des Staates.

»Dies Zutrauen haben die Menschen doch, dafd die Sache [der Staat] be-
stehen miisse, und in ihr nur das besondere Interesse konne zu Stande
kommen; die Gewohnheit nur macht es unsichtbar, worauf unsere gan-
ze Existenz beruht. Geht jemand zur Nacht sicher auf der Strafle fallt
es ihm nicht ein, daf$ dies anders sein konne. Diese Gewohnheit der Si-
cherheit ist zur anderen Natur geworden, und man denkt nicht nach,
wie dies Wirkung besonderer Institutionen sei.«#4*

Bedingung der Erfahrung solchen Zutrauens ist jedoch, »dass die perso-
nalen Individuen nicht blof fiir sich ein privates Leben leben, sondern als
politische Biirger sich zugleich als sowohl passive als auch aktive Subjek-
te im Gemeinwesen begreifen, also nicht etwa blof$ als Untertanen, son-
dern als Personen, ohne deren faktische und praktische Anerkennungen
es das Gemeinwesen gar nicht gibt, aber auch sie selbst nicht als Perso-
nen und Burger.«# Hierzu bedarf es freilich der Bildung, die das » Wis-
sen und Wollen«##+ zu solch freier Erkenntnis zur Verfigung stellt und
ermoglicht, dass die Einzelnen eine »dieses Zwecks bewufSte Wirksam-
keit haben«,#s5 d.h. bewusst nach Grundsitzen agieren, die ihre Frei-
heit realisieren und gerade darin das Gemeinwesen konstituieren, indem

»sie durch sich selbst in das Interesse des Allgemeinen teils sibergeben,
teils mit Wissen und Willen dasselbe und zwar als ihren eigenen sub-
stantiellen Geist anerkennen und fir dasselbe als ihren Endzweck tatig
sind, so daf§ weder das Allgemeine ohne das besondere Interesse, Wis-
sen und Wollen gelte und vollbracht werde, noch daf§ die Individuen
blof fiir das letztere als Privatpersonen leben, und nicht zugleich in und
fur das Allgemeine wollen und eine dieses Zwecks bewufSte Wirksam-
keit haben. «#46

In der Erorterung des Begriffs des Gemeinwesens erkennt Hegel so, dass
die Bewertung der realen Strukturen des Gemeinwesens der reflektierten
Bezugnahme seiner Biirger bedarf.

Durch diesen Begriff des Staates als solchen sind die Anforderungen
an den politischen Staat formuliert. Dieser ist nur anerkennungswiir-
dig, wenn die besonderen Interessen in ihrer allgemeinen Form in seiner
volonté générale aufgehoben sind. Institutionell wird dies sichergestellt
durch die Interessenvertretung in der Stindeversammlung, wo auch die
Korporationen vertreten sind. Hier werden die Interessen der Citoyens

441 Ebd., §268.

442 GW 26,2, S. 1002.

443 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 817.
444 TW VII, §260.

445 Ebd.

446 Ebd., vgl. auch GW 26,3, S. 1407.

21T

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

zur Staatsangelegenheit. Das ganze Institutionengefiige des politischen
Staates ist darauf ausgerichtet, die volonté générale der Volksgemein-
schaft herauszuarbeiten und so die Rickbindung zwischen Staat und
Volk zu erhalten. Die volonté générale ist somit kein mystischer wahrer
Wille, sondern kristallisiert sich in der politischen Willensbildung heraus.

Herausfordernd ist dieser Staatsbegriff, weil Hegel sich in ihm explizit
gegen Wahlen ausspricht,*7 wofiir wir ihn aus heutiger Sicht durchaus
kritisieren konnen.*#* Diese weisen fir ihn eine allzu starke Vereinzelung
und Willkiir auf. Wichtig ist fiir Hegels Staatsbegriff die korporative Or-
ganisation der Citoyens und das gemeinschaftliche Moment dieser. Da-
durch kann es scheinen, als ob der Einzelne oder der Biirger keine ent-
scheidende Rolle in der staatlichen Willensbildung spiele. Es ist aber
festzuhalten, dass der Biirger hier, organisiert in Interessensgemeinschaf-
ten, sehr wohl vertreten ist. Der politische Staat zeigt sich in zweifacher
Hinsicht als anerkennungswiirdig: zum einen muss er funktionsfihig
sein, zum anderen miissen die subjektiven Interessen institutionell ver-
ankert werden.

3.2.4.2 Der politische Staat

Der Staat als die Wirklichkeit gemeinsamer Prinzipien und der daraus
abgeleiteten Handlungs- und Praxisformen findet sein Realisierung in
der institutionellen Gestaltung des politischen Staates, wobei Hegel sich
betont gegen eine rein »kommunitarische Vorstellung vom Gemeinwe-
sen auf der Basis eines angeblich unmittelbar vernunftigen, heute auch
»demokratisch« genannten Konsenses als Ideologie«#+ wendet. Er for-
dert vielmehr, dass sich die Prinzipien, die er im Staat als solchen formu-
liert, einerseits darin zeigen, dass der Staat funktionsfahig ist, d. h. dass
seine Institutionen politisch handlungsfihig sind. Hierzu gehort auch die
Professionalisierung des politischen Personals, an das Hegel hohe An-
forderungen stellt. Andererseits muss sich hier ganz konkret zeigen, dass
das besondere Interesse, wenn auch in seiner allgemeinen Form, in die
Staatsangelegenheiten eingebunden ist. Insofern erkennt Hegel in den
Institutionen »die Grundsdulen der 6ffentlichen Freiheit«.45° Sie mach-
ten die Verfassung »im Besonderen aus und sind darum die feste Basis
des Staats [...]«.#" Diese sind sie jedoch nicht nur, insofern sie den Staat
organisieren und beispielsweise durch die Gewaltenteilung jede Art von

447 Vgl. TW VII, §311.

448 Eine recht explizite Kritik zu diesem Punkt findet sich z.B. bei Stekeler-
Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 93 2ff.

449 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 808.

450 TW VII, §265.

451 Ebd.

212

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

staatlicher Willkiir verhindern, sondern vor allem, weil durch ihre ver-
niinftige Funktionsweise, in der sich die konkrete Freiheit zeige, » Zu-
trauen und Gesinnung«#* der Einzelnen sich entwickeln konnten, »da
in ihnen die besondere Freiheit realisiert und verninftig, damit in ihnen
selbst an sich die Vereinigung der Freiheit und Notwendigkeit vorhan-
den ist.«453

So sei der politische Staat ein Organismus, er verfiigt als solcher tiber
eine Gewaltenteilung oder besser Gewaltenverschrinkung. Hegel defi-
niert die drei Gewalten seine politischen Staates als die fiirstliche Gewalt,
die Regierungsgewalt und die gesetzgebende Gewalt.+s* Die einzelnen
Gewalten als Elemente des Organismus seien jedoch auf den gemein-
samen Zweck ausgerichtet: Die Herausbildung der konkreten volonté
générale, die sich im BeschliefSen von Gesetzen oder im konkreten Re-
gierungshandeln zeigt. Sie seien nicht im einem Konfliktverhiltnis zuein-
ander, sondern Teile des ganzen Begriffs des Staates. Nur in diesem Zu-
sammenspiel garantieren sie die Funktionsfihigkeit des Staates, d.h. seine
Kompetenz, die volonté générale zu erkennen und zu beschliefSen und so
die konkrete Freiheit der Burger zu garantieren.*s »Die Staatsgewalten
bilden fiir Hegel also in ihrem Zusammenspiel einen Organismus, weil

452 Ebd.

453 Ebd.

454 Die firstliche Gewalt wird im Weiteren nicht niaher betrachtet. Der hegelsche
Frst ist nicht ein absolutistischer Herrscher, sondern es kommt Hegel bei
diesem Moment des Staatsbegriffes darauf an, das subjektive oder personale
Moment des Staates hervorzuheben. Der Monarch ist die formelle Spitze
des Staates. Siehe hierzu TW VII, §273: »Der politische Staat dirimiert sich
somit in die substantiellen Unterschiede, [...] Subjektivitit als der letzten
Willensentscheidung, die fiirstliche Gewalt, — in der die unterschiedenen
Gewalten zur individuellen Einheit zusammengefaf3t sind, die also die Spitze
und der Anfang des Ganzen — der konstitutionellen Monarchie, ist.« Pirmin
Stekeler etwa geht so weit zu sagen, dass der Monarch dem Bundesprasidenten
der Bundesrepublik Deutschland entspriche, man also das Moment des Fiirsten
als konstitutionelle Demokratie lesen konnte. Laut Stekeler hat der Monarch
in der hegelschen Staatstheorie dann etwa die Rolle des Bundesprisidenten der
BRD oder etwa auch die des Konigs Grof$britanniens. Beide sind nicht in den
konkreten Prozess politischer Willensbildung einbezogen, besiegeln jedoch
Gesetze formell durch ihre Unterschrift. Der hegelsche Staat entspriche,
zumindest in seinen Grundziigen so einer konstitutiven Monarchie oder
eben einer parlamentarischen Demokratie nach bundesdeutschem Muster
mit einem Bundesprisidenten an der Spitze. Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels
Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 806, 877.

455 Dies ist fiir Hegel von besonderer Relevanz, wie er in seiner Kritik der
Franzosischen Revolution und der Gewaltenteilungslehre Montesquieus
darlegt. TW VII, §272, Anm. Vgl. auch GW 26,3, S. 1418f. und GW 26,2,
S. 1008ff. Siehe auch Petersen, Subjektivitit und Politik, S. 13 8f.

213

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

sie zur Erhaltung und Weiterentwicklung des politischen Ganzen zusam-
menwirken. «45¢

3.2.4.2.1 Die Professionalisierung des politischen Personals

Das organische Zusammenwirken der Staatsgewalten zur Erarbeitung
des Gemeinwillens bediirfe der Professionalisierung des politischen
Personals, der Repridsentanten und der Beamten. Reprisentanten als
Mitglieder der Regierung und Abgeordnete des Parlaments bediirfen
»entsprechender Eigenschaften und der Gesinnung«, die sie »in ob-
rigkeitlichen oder Staatsimtern«+7 erworben haben. Nur durch sol-
che Erfahrung in der konkreten Politik hitte das politische Personal
»durch die Tat bewihrte Gesinnung, Geschicklichkeit und Kenntnis der
Einrichtungen und Interessen des Staats und der biirgerlichen Gesell-
schaft und den dadurch gebildeten und erprobten obrigkeitlichen Sinn
und Sinn des Staates.«#® Die Erfahrung und Kompetenz des politi-
schen Personales gewihrleiste, dass es tiberhaupt Wissen um die Belan-
ge der Bevolkerung und die Realisierungsmoglichkeiten dieser Belange
habe. Einen substantiellen oder allgemeinen politischen Willen zu er-
kennen, festzusetzen und zu beschliefSen, bedeute so, die realen Heraus-
forderungen der politischen Gemeinschaft zu kennen. So konne »dieser
Wille [...] insofern verniinftig [genannt werden], als in ihm die gesell-
schaftlichen Interessen und die Erfordernisse staatlichen Handelns —
die Regierung wirkt an der Gesetzgebung beratend mit — Berticksich-
tigung finden.«#5* Dies ist nach Hegel entscheidend, damit die Burger
das politische Personal als ihre Repriasentanten anerkennen konnen.
Die Bedeutung der Professionalisierung der Politik zeigt sich zudem
in der besonderen Rolle der Beamten. Sie sind Angehorige des allge-
meinen Standes und sollen durch fachliche und personliche Qualifika-
tion das Funktionieren der Verwaltung sicherstellen, denn sie sind mit
dem Besorgen der allgemeinen Angelegenheiten betraut und somit fur
die Herausbildung der volonté générale mitverantwortlich. Dies zu leis-
ten, bedeutet fiir Hegel ein ganz besonderes Verhiltnis des Beamten zu

456 Petersen: Volonté générale und volonté particuliere. S. 45.

457 TW VII, §310.

458 Ebd., §310.

459 Petersen: Volonté générale und volonté particuliere, S. 47. Sie auch TW
VII, §309: »Da die Abordnung zur Beratung und Beschlieffung iiber die
allgemeinen Angelegenheiten geschieht, hat sie den Sinn, daf§ durch das
Zutrauen solche Individuen dazu bestimmt werden, die sich besser auf diese
Angelegenheiten verstehen als die Abgeordneten, wie auch, daf§ sie nicht
das besondere Interesse einer Gemeinde, Korporation gegen das allgemeine
[sic!], sondern wesentlich dieses geltend machen. «

214

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

seinem Berufszweig; der Beamte befinde sich namlich nicht nur in ei-
nem reinen Anstellungsverhiltnis. »Der Staatsdienst fordert vielmehr
die Aufopferung selbstindiger und subjektiver Zwecke und gibt eben
damit das Recht, sie in der pflichtmifigen Leistung, aber nur in ihr zu
finden.«#% Das Dasein des Beamten erfordere so seine ganze Identifika-
tion mit dem Staat. Der Beamte brauche nicht nur die »griindlichste Bil-
dung«+¢* und konne so iiber »gebildete Intelligenz« verfiigen, er beno-
tige auch das »rechtliche BewufStsein«,+* die ihm als Qualifikationen
»Sitte sein« miussten.*®> Diese Qualitdten erlange die Beamtenschaft in
der Ausiibung der Staatsgeschifte und sei so »die Grundsiule des Staa-
tes in Betreff auf Rechtlichkeit und der Intelligenz«4¢+ oder, anders ge-
sagt, Trager politischer Tugend, da sie in der Lage sei, durch ihre Bildung
den allgemeinen Zweck des Staates zu wissen und zu wollen.+%5 Diese be-
sondere Qualifikation des Beamten sei insofern besonders relevant, als
gerade durch diese »die Zufriedenheit und das Zutrauen der Burger zur
Regierung«#¢ gestiftet werde. Die Anerkennung des Staates, die sich in
der hegelschen Terminologie auch als Zutrauen oder Vertrauen zeigt, ist
wesentlich durch die fachliche und personliche Qualifikation der Beam-
ten als politisches Personal bedingt. Diese besondere Rolle der Beamten
zeigt sich in einer Institution, die Hegel Regierungsgewalt nennt und die
die zentrale vermittelnde Instanz zwischen Staat und Burger ist.

3.2.4.2.2 Die Regierungsgewalt

Die Regierungsgewalt bezeichnet in der hegelschen Staatskonzeption zu-
ndchst die Rechtsprechung sowie die Verwaltung des Staates — das ist
nach Hegel die Exekutive.*®” Thr Kompetenzbereich beinhaltet also die
Polizei und die Rechtsprechung, wie sie bereits in der buirgerlichen Ge-
sellschaft dargestellt wurden.+% Hier findet die konkrete Vermittlung von
volonté générale des Staates und volonté particuliere der Einzelnen statt.
Die Aufgabe der Regierungsgewalt ist »die Subsumtion der besonderen

460 TW VII, §294 Anm.

461 GW 26,2,8S. 1023.

462 TW VII, §297.

463 GW 26,2, S. 1022 heifst es weiter: »In der Bildung des Beamtenstandes
iiberhaupt muf es liegen, der Pflicht getreu zu sein. Die dazu gehorenden
Qualitdten miissen Sitte sein, und konnen so nicht befohlen werden. «

464 Ebd., S. 1023, Siehe auch TW VII, §296.

465 Vgl. Petersen: Subjektivitit und Politik.

466 TW VII, §295.

467 Ebd., §287.

468 Nach heutigem Verstindnis wiirde man von Exekutive und Judikative
sprechen.

215

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Sphiren und einzelnen Falle unter das Allgemeine«,** das zuvor durch
die gesetzgebende Gewalt bestimmt und festgesetzt wurde. Hier werden
die Rechte und Pflichten von Staat und Einzelnen exekutiert. Dies bedeu-
tet wiederum, dass durch diese Gewalt zum einen die Leistungen der Ein-
zelnen gegen den Staat organisiert werden, zum anderen werden durch
sie die besonderen Interessen gesichert und erhalten.

»Gegen die besonderen Interessen bringt sie das Staatsinteresse zur Gel-
tung, sie organisiert darin die Geschifte und Leistungen der Individuen
fiir den Staat. Andererseits erhilt sie durch ihre Tatigkeit die Sphire des
besonderen Interesses, und schliefSlich soll diese besondere Sphire »in
das Allgemeine zuriick[ge]fithrt« werden.«47°

In dieser Ruckfiihrung des Besonderen in das Allgemeine des Staates er-
kennt Hegel die Moglichkeit der Entwicklung der staatsbiirgerlichen Ge-
sinnung. Hat die Regierungsgewalt namlich die Aufgabe, die staatlichen
Belange zu befordern und diesem Staat dabei » Tiefe und die Starke«#7*
zu verschaffen, muss er dazu notwendig die besonderen Interessen ga-
rantieren und sich so der Identifikation der Biirger, durch die Realisie-
rung ihrer konkreten Freiheit, versichern. Nur so konne sich der Staat
nachhaltig erhalten.

Die Regierungsgewalt schafft so die Vermittlung der politischen Gesin-
nung der Biirger, die nicht anderes meint als die Einsicht, dass der Staat
die je eigenen Interessen sichert und dass er deshalb anerkennungswiir-
dig ist. Dies zu stiften, ist Aufgabe der Regierungsgewalt, die durch die Si-
cherung und Realisierung der subjektiven Freiheit die Existenz des Staa-
tes garantiert. Hier treffen die besonderen Interessen der Korporationen
auf das gemeinschaftliche Interesse. Gerade hier wiirden die Einzelnen er-
kennen, dass ihre konkrete Freiheit, die sich in ihren besonderen Interes-
sen materialisiert, nicht nur abstrakt aufgehoben sind, sondern konkret
im Wirken der Regierung realisiert werden. Als Mitglieder der Korpora-
tionen erfithren die Einzelnen namlich, dass der Staat »das Mittel der Er-
haltung der besonderen Zwecke« ist.+7> Sie wiirden den Staat so als »ihre
Substanz wissen«,*3 oder, anders gesagt, ihn als Bedingung ihres freien
Daseins als Person erkennen — und hierin liege »das Geheimnis des Pat-
riotismus der Biirger«, das sei der Grund ihrer Identifikation mit ihm.474

Eine besondere Bedeutung kommt innerhalb der Bestimmung der
Kompetenz der Regierungsgewalt der Organisation der Behorden des
Staates zu. Diese zu gestalten sei besonders herausfordernd, da eine

469 TW VII, §273.

470 Petersen: Subjektivitit und Politik, S. 157.
471 TW VII, §289 Anm.

472 Ebd., §289 Anm.

473 Ebd.

474 Ebd.

216

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

zentralistische Struktur nach franzésischem Vorbild zu verhindern sei.+7s
Entscheidend an der Organisation der Behorden sei, dass »von unten, wo
das birgerliche Leben konkret ist, dasselbe auf konkrete Weise regiert
werde [...].«#7¢ Um dies zu sichern, spricht Hegel den Korporationen,
Genossenschaften und Kommunen das Recht auf eine gewisse Selbst-
verwaltung zu, wihrend er zugleich sieht, dass die Fahigkeit »hiufig un-
geschickt sein«#77 kann, da sie aufgrund ihres nur beschrankten Aufga-
benbereichen der Selbstverwaltung den Behorden des Staates unterlegen
ist. Die Selbstverwaltung sei so zwar gegeben und garantiert, jedoch »auf
Geschifte geringerer Bedeutung«+7® beschrankt.

Die besondere Bedeutung der Selbstverwaltung zeigt sich nach Hegel
zudem darin, dass sie die Macht der Staatsbeamten einschrankt. Gera-
de die »Korporationsrechte«+7° wiirden sicherstellen, dass die Beamten
»nicht die isolierte Stellung einer Aristokratie nehme und Bildung und
Geschicklichkeit nicht zu einem Mittel der Willkiir und einer Herrschaft
werde [...].«#% Die Selbstverwaltung verhindere also nach Hegel eine
Herrschaft »von oben herab«.#* Ein solcher Machtmissbrauch durch
Beamte wiirde namlich das Prinzip des Gemeinwesens zerstoren und das
wichtige Zutrauen der Buirger in dieses verhindern. Hier wirken die Kor-
porationen gewissermafSen disziplinierend auf die Beamtenschaft, »wo-
durch die Einmischung subjektiver Willkir in die den Beamten anver-
traute Gewalt fiir sich gchemmt und die in das einzelne Benehmen nicht
reichende Kontrolle von oben von unten erganzt wird. «#3*

Die Regierungsgewalt ist so zum einen in Bezug auf das Funktionsfa-
higkeit des Staates als Institutionengefiige relevant, denn sie besorgt nicht
nur die Bedingungen der fiir den Staat wichtigen Geschifte, sondern be-
fordert diese im Verhiltnis zu partikularen Interessen der Kommunen
und Korporationen. Sie bestellt also die Pflichten der Institutionen und
Biirger gegen den Staat, dessen Funktionsfihigkeit von den Leistungen
jener abhingt. Besonders relevant ist jedoch zum anderen, dass gerade
in der Sphire der Regierungsgewalt das organisierte besondere Interesse

475 Vgl. GW 26,3, S. 1442

476 TW VII, §290.

477 Ebd., §289 Anm.

478 Petersen: Subjektivitit und Politik, S. 158.

479 TW VII, §297.

480 Ebd.

481 TW VII, §297. An einem Beispiel expliziert Hegel diese Gefahr in
der Anmerkung des gleichen Paragraphen: »So hatte sich vormals die
Rechtspflege, deren Objekt das eigentiimliche Interesse aller Individuen ist,
dadurch, dafl die Kenntnis des Rechts sich in Gelehrsamkeit und fremde
Sprache und die Kenntnis des Rechtsganges in verwickelten Formalismus
verhiillte, in ein Instrument des Gewinns und der Beherrschung verwandelt. «

482 TW VII, §295.

217

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

institutionell garantiert wird. Das Besondere hat durch die Betonung der
wichtigen Stellung kommunaler Selbstverwaltung sein Recht gegen eine
Politik von oben und hat hierbei sogar korrektive Wirkung auf die Be-
amtenschaft, gegen die sie ihr Recht im Falle von Willkiir geltend ma-
chen kann. Dadurch méchte Hegel Bindung und Zutrauen der Biirger
an den Staat sicherstellen.

3.2.4.2.3 Die gesetzgebende Gewalt

Die gesetzgebende Gewalt bezeichnet in der hegelschen Staatstheorie die
Legislative. Hier werden Gesetze beraten und beschlossen und gerade in-
sofern ist hier die Sphire, wo der allgemeine Wille in seine allgemeins-
ten Form erkannt und formuliert wird. Da dieser Wille in der hegelschen
Staatstheorie nie nur ein abstrakter ist, sind die an diesem Prozess be-
teiligten Personengruppen entscheidend. Hegel zeigt hier erneut die Re-
levanz der Vermittlung des allgemeinen Willens des Gemeinwesens mit
dem organisierten Willen der Einzelnen, indem er etwa die Korporatio-
nen in diese Gewalt einbindet.

Die gesetzgebende Gewalt hat drei Momente. Erstens hat sie das mo-
narchische Moment. Die Entscheidungen des Monarchen sind immer
abstrakter Natur und bedurfen so der inhaltlichen Bestimmung. Zwei-
tens ist die Regierungsgewalt beratend an der Formulierung von Geset-
zen beteiligt. Sie habe »concrete Kenntnif$« von » Grundsitze[n] [...] und
Praxis«+% der Staatsangelegenheiten, d.h. sie wisse, ob zu beschliefSen-
de Gesetze bestimmten, schon bestehenden » Verfahrensweisen«#% oder
Praxisformen des Volkes entsprechen und somit Aussicht auf Anerken-
nung durch dieses haben. Die Regierungsgewalt wisse zudem um die
konkreten »Bediirfnisse des Staats«,**s wodurch ihre Beteiligung an For-
mulierung und Beschluss von Gesetzen notwendig wird. Vor allem das
dritte Moment zeigt sich aber als entscheidendes Kriterium fiir die Ver-
mittlung von Allgemeinheit und Besonderheit: Das stindische Element
ist die Zusammenfassung der gewahlten Vertreter der Korporationen
und somit Mitglieder »verschiedener politischer Stinde«.+*¢ Es gewihr-
leiste, dass die allgemeinen Staatsangelegenheiten nicht nur »an sich«,
sondern auch »fiir sich«,#7 realisiert werden. Sie sollen sich demnach
im Wissen und Wollen der Vielen des Volkes,** was Hegels bevorzugter
Begriff fiir die anzunehmende Gesamtheit einer Volksgemeinschaft ist,

483 GW 26,2,S. 1026.

484 Ebd.

485 Ebd.

486 Fulda: Georg Wilbelm Friedrich Hegel, S. 229. Vgl. TW VII, §301.
487 TW VII, §301.

488 Vgl. ebd., Anm.

218

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

widerspiegeln. Es sollen moglichst viele an der Herrschaft (reprasentiert)
beteiligt sein, wodurch »das Moment der subjektiven formellen Freibeit,
das offentliche BewufStsein als empirische Allgemeinbeit der Ansichten
und Gedanken der Vielen, darin zur Existenz komme[n].«#* Durch das
stindische Element werden also nicht nur die konkreten Interessen in die
gesetzgebende Gewalt eingeschlossen, hier zeigen sich auch konkrete In-
halte zu beschlieflender Gesetze. Das Verhiltnis zwischen dem Staat und
den Vielen des Volkes wird also gerade dadurch gestiftet, dass das » Wohl
des Staats [...] mit dem ndheren BewufStsein der Vielen«#° geschieht. Es
zeigt sich, dass Hegel Staat und Volk nicht etwa als einander entgegen-
stehende Instanzen versteht, sondern fordert, dass es ein konkretes Ver-
hiltnis zwischen ihnen gibt, d.h. »das Interesse des Staats ist das Inter-
esse der Biirger«#1, beide sind also als Teile eines Ganzen zu begreifen.

Organisiert sind die Reprisentanten der Korporationen in der Stidnde-
versammlung, die mit der Regierungsgewalt iiber Gesetze berit, die der
Monarch dann schlieSlich besiegelt, wodurch die Mitte zwischen beiden
Interessensgruppen gefunden werden soll. Hegel erkennt in dieser Struk-
tur gleichwohl die Gefahr, dass die drei Elemente ihre je eigenen Inter-
essen als das Ganze des Staates betrachten und sich isolieren konnten,
wodurch es entweder zu »Herrschergewalt und Willkiir« kime oder die
»besonderen Interessen der Gemeinden, Korporationen und der Indivi-
duen«#? zum Willen des Ganzen gemacht wiirden und somit als »Dar-
stellung einer Menge und eines Haufens, zu einem somit unorganischen
Meinen und Wollen, und zur blof§ massenhaften Gewalt gegen den or-
ganischen Staat kommen. «#3 Die gesetzgebende Gewalt stellt diesen ne-
gativen Tendenzen gegentiber eine gewisse Absicherung dar, indem sie
den Rahmen bietet, die Interessen der Elemente miteinander auszuglei-
chen. So spricht Hegel der Stindeversammlung eine »relative Selbstin-
digkeit und Unabhingigkeit [...]«#4 zu; zugleich sind Kompetenzberei-
che des Monarchen und der Regierung eingeschrinkt.

Das standische Element, das in zwei Kammern organisiert ist,+s
schrankt diese destruktiven Tendenzen zusitzlich ein. Die beiden Kam-
mern wirken an den Geschiften der Legislative beratend mit. Die erste
Kammer bilden die adligen Majoratsbesitzer,#¢ die nach Hegel »durch
harte Aufopferung fiir den politischen Zweck verkehr[en], womit die-
ser Stand wesentlich an die Tatigkeit fir diesen Zweck angewiesen und

489 TW VII, §301.

490 GW 26,2, S. 1026.

491 Ebd., S. 1027.

492 TW VII, §302.

493 Ebd.

494 Petersen: Subjektivitiat und Politik, S. 162.
495 TW VI, §312.

496 Petersen: Subjektivitiat und Politik, S. 162.

219

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

gleichfalls in Folge hiervon ohne die Zufilligkeit einer Wahl durch die
Geburt dazu berufen und berechtigt ist.«+7

Die »bewegliche Seite der biirgerlichen Gesellschaft«,+* d. s. die Ver-
treter des Gewerbestandes, also Abgeordnete oder Reprisentanten, sind
als Mitglieder der zweiten Kammer organisiert. Diese »umfasst alle Mit-
glieder der biirgerlichen Gesellschaft mit Ausnahme der Regierungsbe-
amten« und der ersten Kammer.#® Um auch in dieser Instanz sicherzu-
stellen, dass das Resultat der Beratung das allgemeine Interesse ist, haben
die Mitglieder der zweiten Kammer kein imperatives Mandats*® und diir-
fen so nicht »kommittierte oder Instruktionen iiberbringende Manda-
tarien [...] sein.«5°* Vielmehr soll es durch ihre Beteiligung zu »eine[r]
lebendige[n], sich gegenseitig unterrichtende[n] und tberzeugende[n],
gemeinsam beratende[n] Versammlung«5°> kommen.

Solche Qualitit kann die ganze Stindeversammlung haben, da sie ab-
gesichert sei gegen monarchische Willkiir und Einflussnahme der Regie-
rung auf der einen Seite und gegen Abhingigkeit ihrer Mitglieder von
den Abordnenden auf der anderen Seite. Sie kann so, nach Hegel, unab-
hingig beraten und zu Beschliissen kommen und so die volonté générale
erkennen und beschliefien. So hat die Stindeversammlung, auch wenn
sie nicht Teil der Regierung ist, korrektive Wirkung auf diese, insofern
sie die Regierung kontrolliert und zur 6ffentlichen Rechtfertigung ihres
Regierungshandelns notigt. 53

»In jedem Falle [...] garantiert diese Kontrolle, dass die Regierung wirk-
lich den allgemeinen Willen als den an und fiir sich verniinftigen voll-
fithrt. Zugleich macht sie darin diesen Willen und seine Vollfithrung als
verniinftig transparent, so dafS tatsichlich jeder sein SelbstbewufStsein
darin haben kann. «s°4

Diese zunichst institutionellen und insofern objektiven Garantien,
dass der Zweck der Stindeversammlung, nimlich das Erkennens und

497 TW VII, §307.

498 Ebd., §308.

499 Petersen: Subjektivitit und Politik, S. 162.

soo Vgl. ebd. Siehe auch Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philoso-
phie des Rechts, S. 995: »Hegel begriindet die Ablehnung eines imperativen
Mandats (und eben das sind »kommittierte oder Instruktionen iiberbrin-
gende Mandatarien«) damit, dass der Sinn der Versammlung der gewihlten
Reprisentanten auch darin besteht, Wissen zusammenzubringen und tiber-
zeugende Argumente zum Zug kommen zu lassen.«

sor TW VII, §309.

so2 Ebd.

503 Uber die Rolle der Minister in diesem Prozess, sowie des Verhiltnisses
zwischen erster und zweiter Kammer siehe Petersen: Subjektivitit und
Politik, S. 163f.

so4 Ebd.,S. 164. Vgl. auch TW VII, §312ff.

220

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

BeschliefSen des substantiellen Willens erreicht werde, verstarkt Hegel
noch durch ein weiteres Kriterium: Er fordert von den Mitgliedern nim-
lich nicht nur bestimmtes Fachwissen, sondern zugleich personale Dispo-
sitionen, also eine bestimmte » Gesinnung«.5°s Die Abgeordneten hitten
gerade durch ihre Berufserfahrung in der politischen Praxis eben diese
»Gesinnung, Geschicklichkeit und Kenntnis der Einrichtungen und In-
teressen des Staates und der biirgerlichen Gesellschaft und dem dadurch
gebildeten und erprobten obrigkeitlichen Sinn und Sinn des Staats«5°¢
entwickelt. Hier zeigt sich erneut die Relevanz der Professionalisierung
der Politik im hegelschen Staatsbegriff, die auch schon im Begriff der Re-
gierungsgewalt eingelost worden war.

Als solche Institution konne die Stindeversammlung nun ihrem
Zweck nachkommen und als vermittelnde Instanz zwischen Allgemein-
beit der Staatsangelegenheiten und Besonderbeit der Interessen der Vie-
len agieren. Sie konne zugleich gewahrleisten, dass es ein konkretes Ver-
haltnis zwischen Allgemeinheit und Besonderheit gebe, namlich insofern
die besonderen Interessen in ihrer allgemeinen Form ganz konkret Ein-
zug finden in das Wirken des Staates oder eben in das Staatsgeschehen
insgesamt — freilich in der Form der Reprisentation. Die allgemeinen
Interessen der Einzelnen sind hier ganz konkret realisiert, was sich, wie
Hegel darstellt, dem politischen Buirger als Citoyen vermittelt und ver-
mitteln muss, soll dieser anerkennen, dass das Interesse des Staates zu-
gleich sein eigenes Interesse ist. Um dies zu gewahrleisten, fordert Hegel,
dass die Staindeversammlungen offentlich abzuhalten seien. Das diene
dazu, dass auf der einen Seite die Mitglieder der Regierung ihr Han-
deln rechtfertigen und begriinden miissten, und auf der anderen Seite
die Birger informiert wiirden. So habe »das Moment der allgemeinen
Kenntnis durch die Offentlichkeit der Stindeverhandlungen seine Aus-
dehnung«.s°7

3.2.4.2.4 Bildungsmoment:
Offentliche Stindeversammlung und éffentliche Meinung

Die politische Willensfindung durch Beratung der Staatsangelegenhei-
ten in Sffentlichen Debatten der Stindeversammlung soll sie der Of-
fentlichkeit zuganglich machen. So wiirden die Citoyens ndmlich ganz
konkret Wissen um die Staatsangelegenheiten erwerben. Sie wiirden
nicht nur schlicht informiert, sondern wiirden auch ganz konkret erken-
nen, ob und inwiefern ihre partikularen Interessen mit den allgemeinen

sos Ebd., §310.
506 Ebd.
so7 Ebd., §314.

221

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

Staatsangelegenheiten zusammenhingen, inwiefern jene in diese tiber-
setzt sind.s*8 Die Offentlichkeit der Debatten sei »ein Bildungsmittel fiir
diese [die Burger, A.A.], und zwar eines der grofiten.«5* Hier wiirden
die Einzelnen nicht nur tiber die politischen Belange informiert, sondern
»es entwickeln sich dabei die Talente, Tugenden, Geschicklichkeiten«.5
Die Citoyens wiirden hier das politische Geschift von jenen lernen, die
dieses betrieben, und zugleich in der Beschiftigung mit den 6ffentlichen
Angelegenheiten in ein politisches Denken gewissermafSen hineingezogen
— sie wiirden hierin getibt. Sie verstiinden die Urteile der Regierung und
des Parlaments bzw. sie bekdmen Einblick in diese. In der Auseinander-
setzung mit den politischen Belangen erkennten sie, dass die Staatsange-
legenheiten sie etwas angingen, weil sie selbst unmittelbar und mittelbar
von den Entscheidungen betroffen seien.s'

Die Offentlichkeit der parlamentarischen Debatten zeige ihre Rele-
vanz auflerdem darin, dass sie eine Relation zur 6ffentlichen Meinung
habe. Sie ist ein wesentliches Element staatlichen Zusammenlebens in
der hegelschen Konzeption, hier sei namlich der Wille des Volkes vermit-
telt. Hier zeige sich die »formelle, subjektive Freiheit, dafd die Einzelnen
als solche ihr eigenes Urteilen, Meinen und Raten tiber die allgemeinen

508 Vgl. GW 26,2, S. 103 4.

so9 TW VI, §315.

s1o GW 26,3, S. 1463.

st1 Stekeler kritisiert Hegel fiir die allzu groffen Rolle, die er der Regierung
und den Beamten zuspricht. Zwar hat er mit seiner Kritik insofern recht,
dass Hegel hier die Regierung und den Monarchen und dabei die Beamten
zu stark akzentuiert und sein Staatskonzept den Anschein eines zu
zentralistischen Staates hat. Es muss aber an dieser Stelle gesehen werden,
dass Hegel, gerade in der Hervorhebung der 6ffentlichen Meinung, ganz
konkret aber auch in seinem Sittlichkeitskonzept, betont, dass diese
Reprisentanten nicht einfach im luftleeren Raum entscheiden konnen.
Sie miissen das Interesse der Gemeinschaft der Citoyens, die wir » Volk«
oder »Zivilgesellschaft« nennen, beriicksichtigen und das Interesse dieses
Volks realisieren. Aber sie tun dies eben nicht in der direkten Umsetzung
einzelner Willen, sondern in ihrer gewissermafSen tibersetzten allgemeinen
Form der Reprisentation. Gerade dies, so erkennt Hegel richtig, ist das
Grundelement jedes Begriffs der Reprisentation. Freilich ist das Problem
der Form der Qualifikation der Staatsbeamten hiermit nicht gelost.
Aber es zeigt sich, dass es in der politischen Entscheidungsfindung eine
direkte Riickwirkung zwischen Reprisentanten und Biirgern geben muss,
insofern diese Entscheidungen Bewilligung finden kénnen miissen. So
sind diese Entscheidungen »insofern verniinftig zu nennen, als in ihm die
gesellschaftlichen Interessen und die Erfordernisse staatlichen Handelns
[...] Beriicksichtigung finden.« Petersen: Volonté générale und volonté
particuliere, S. 47; vgl., Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der
Philosophie des Rechts, S. 947.

222

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

Angelegenheiten haben und dufSern [...].«5** Sie ist nicht misszuverstehen
als der nur in Medien artikulierte Wille, sondern kann auch in Debatten
oder auch Demonstrationen Ausdruck einer Absicht einer (Personen-) Ge-
meinschaft sein. Trotz der Betonung ihrer Relevanz idealisiert Hegel die
Offentliche Meinung nicht. Er erkennt vielmehr, dass sie zwar »die ewigen
substantiellen Prinzipien der Gerechtigkeit«s3 enthalte, diese aber auch
mit dem »Besonderen des Meinens«s*+ vermischt seien. Sie greift so An-
gelegenheiten nicht etwa systematisch, sondern gewissermaflen beliebig
auf und hat somit »keinen MafSstab fiir Wesentliches und Unwesentli-
ches«sts in sich.

Obwohl die 6ffentliche Meinung weder eine Institution des Staates im
engeren Sinne noch weisungsbefugt ist, kann sie dennoch durchaus Le-
gitimationsdruck auf die politischen Entscheidungstriger ausiiben und
so Einfluss auf die politische Willensbildung nehmen. Diese miissten sich
in ihrer Entscheidungsfindung auch nach diesem geduflertem Willen des
Volkes richten.

»Die offentliche Meinung ist zu allen Zeiten eine grofSe Macht, beson-
ders aber in unserer Zeit, wo das Prinzip der subjektiven Freiheit die-
se Wichtigkeit, diese Bedeutung hat. Was gelten soll, gilt nicht durch
Gewalt, weniger durch Gewohnbheit, Sitte, sondern durch Einsicht,
Griinde. «51¢

Gerade hier zeigt sich ihre Relevanz fiir die Citoyens, hier sind sie un-
mittelbar wirksam und gewissermafSen horbar, hier mussen sie sich mit
ihren Interessen zeigen. Zunachst miissen sie aber wissen, wie sie ihre je
besondere Stimme und damit ihr Interesse in der 6ffentlichen Meinung
zeigen konnen. Sie miissen Kenntnis um die Staatsangelegenheiten ha-
ben und in der Form der Allgemeinheit denken und handeln. Sie miissen
ihre Auflerungsformen und die Mittel ihrer Durchsetzung kennen und
zugleich verstehen, wie sie ihr besonderes Interesse so tibersetzen, dass
es zur Staatsangelegenheit wird — indem es Eingang in die 6ffentliche
Meinung bekommt. Die 6ffentliche Meinung ist so Artikulationsform
des politischen Streits, d. h. der Ort des Kampfes der besonderen Inter-
essen, und die Citoyens, bei Hegel immer verstanden als aktive Biirger,
tun gut daran, sich in ihr zu zeigen, mochten sie ihre Interessen durch-
setzen. Hierbei vollziehen sie eine Bildung, die ihnen sowohl Wissen
um Institutionen der politische Willensfindung und die Verortung ihrer
besonderen Interessen hierin verschafft, als auch ein Selbst-Wissen als
Teile einer Willensgemeinschaft, in der auch ihre Stimmen relevant und

s12 TW VII §316.

s13 Ebd., §317.

s14 Ebd., §316.

515 Petersen: Volonté générale und volonté particuliere, S. 48.
516 GW 26,3, S. 1464.

223

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

realisiert sind. Sie werden so unmittelbar gebildet durch die Institutio-
nen, in denen das je besondere Interesse mit den allgemeinen Staatsin-
teressen verflochten ist. Hegel ist dabei der Ansicht, dass die unmittel-
bare Beschiftigung und Auseinandersetzung der Einzelnen mit diesen
Angelegenheiten das politische Denken des Einzelnen schule. Es finde
gewissermafden eine Gewohnung an oder, besser, Ubung im politischen
Denken und Handeln statt, wodurch sich die politische Gesinnung des
Biirgers einstelle.

Auch im Staat ist diese Bildung nicht direkt intendiert, sondern er-
gibt sich aus der Relation zwischen volonté générale und volonté parti-
culiere, man konnte auch sagen, zwischen staatlichen Institutionen und
Citoyens. Eine solche Relation etabliert Hegel so in der institutionellen
Konzeption seines Staatsbegriffs, die vorsieht, dass Vertreter der Korpo-
rationen zu Staatsbeamten werden und so eine gewisse Qualifikation ha-
ben. Er etabliert sie auch dadurch, dass das besondere Interesse in diesen
Vertretern organisiert und reprasentiert ist.

Die Relation zwischen Volk und Staat wird auch gestiftet durch die 6f-
fentlichen Debatten der Staatsangelegenheiten, in denen sich Mitglieder
der Regierung fiir ihr Handeln rechtfertigen und dieses begriinden mus-
sen, auf der einen Seite und die offentliche Meinung auf der anderen Sei-
te. Beide hitten konkrete, bildende Wirkung auf das Selbstbewusstsein
des Citoyens und wiirden diesen gerade durch die Praxis eigenen politi-
schen Lebens bilden. Das Verhiltnis zwischen Reprisentierten und Re-
prasentanten wird also gerade dadurch gestiftet, dass beide Seiten sich
in einem politischen Raum bewegen, der von ihnen die Fahigkeit einfor-
dert, diesen politischen Raum nicht nur zu erkennen und zu verstehen,
sondern auch ihre Interessen in diesen zu tibersetzen — also zu ihrer All-
gemeinbeit zu erheben. Vollzogen wird diese Erhebung erneut praktisch,
denn die Einzelnen werden durch diese Institutionen geradezu in ein po-
litisches Denken hineingezogen oder eben hineingebildet.

So zeigen die offentlichen Debatten und die 6ffentliche Meinung ihre
Relevanz gerade darin, dass sie den Biirger des Staates zum spezifisch po-
litischen Biirger praktisch bilden. Hegel kehrt so, nach Darlegung seines
ganzen komplexen Staatsbegriffs, zurlick zu jener Instanz, die die kon-
stituierende Bedingung des Gemeinwesens ist: dem gebildeten Citoyen,
der nun jenen, auch institutionellen, Staat zur Verfiigung hat, der Bedin-
gung seiner Bildung zur freien Person sein kann, da er unmittelbar auf
ihn verwiesen ist. Hierin besteht die Gesinnung des politischen Buirgers,
der den Staat als Bedingung seines freien Daseins erkennt.

224

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE
3.2.4.3 Conclusio

Die detaillierte Darlegung des hegelschen Staatsbegriffes zeigt, was es
bedeutet, wenn Hegel den Staat als »die Wirklichkeit der konkreten
Freiheit« bestimmt. Die konkrete Freiheit des Einzelnen, die sich in der
Moglichkeit der Realisierung der partikularen Interessen zeige, habe ihre
Wirklichkeit in den Institutionen des Staates. Hier zeige sich die Wirk-
lichkeit dieser Freiheit in den Staatsgewalten, wo die Biirger einerseits
rechtlich geschiitzt, andererseits durch die Korporationen, Genossen-
schaften und Gemeinden vertreten seien, d.h. ihre Besonderheit ist in
der Allgemeinheit erhalten.

Das fiir den hegelschen Staatsbegriff wichtige Verhaltnis zwischen
Staat und Biirger als Spezifikum des Gemeinwesens uiberhaupt, das im
Begriff Staat als solcher dargelegt wird, wird im politischen Staat insti-
tutionell iibersetzt. Dort zeigt sich, dass das Verhiltnis zwischen Staat
und Burger kein unmittelbares ist. Es muss konkret hergestellt werden
in der Interaktion von vernunftigen Institutionen und gebildetem Biir-
ger, die beide aufeinander verwiesen sind.

Die Wirklichkeit des Gemeinwesens als Gemeinschaft hangt also da-
von ab, dass die Mitglieder dieser Gemeinschaft diese nach eigener, pri-
fender Reflexion als richtig anerkennen und in ihren Handlungen reali-
sieren. Anders gesagt: Das Gemeinwesen bedarf der Anerkennung dieser
Prinzipien durch seine Biirger. Hier zeigen sich » »das an und fiir sich Un-
endliche und Verniinftige im Staat«, also die nachhaltigen Formen und
Normen des gemeinsamen Lebens im Gemeinwesen, besonders aber die
>Spiegelungen« in den personalen Subjekten.«5'7 In seinen konkreten In-
stitutionen und der Moglichkeiten der Teilhabe des Einzelnen am Gan-
zen des Staates muss der Staat eine solche Entwicklung ermoglichen und
ist nur deshalb anerkennungswiirdig.

Hegel erkennt, dass fiir solche verniinftige Weltbezugnahme die Ein-
sicht des Einzelnen notwendig ist, fiir das Ganze mitverantwortlich zu
sein. Der Einzelne miisse das Bewusstsein haben, dass das Ganze ihn et-
was angehe, hierzu miisse er in die Belange des Staates einbezogen sein.
Dies zu erkennen, beruht aber wiederum auf der Fahigkeit des Biirgers
die Relation zwischen sich und seinem Gemeinwesen zu erkennen — es
bedarf also des mehrstufigen Bildungsprozesses der Rechtsphilosophie.
Als Sphire der Vernunft zeigt sich der Staat nun insofern, als hier die
Bestimmungen, das sind Besonderheit und Allgemeinheit, einander nicht
mehr entgegenstehen, sondern zusammengefuhrt werden.

In der Darlegung des Bildungsprozesses des Einzelnen im Staat folgt
Hegel dem Strukturmoment seines Bildungsbegriffes als praktischer Bil-
dung. Die Burger bilden sich in der konkreten Auseinandersetzung mit

517 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 809.

225

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

den politischen Belangen. Sie gewinnen hier nicht nur Kenntnisse, son-
dern zugleich die Fahigkeit, ihr je eigenes Interesse zu artikulieren und in
die politische Diskussion zu iibersetzen. Wie schon in den Bildungsmo-
menten der biirgerlichen Gesellschaft, ist jedoch mit diesen auch funk-
tionalen Fertigkeiten ein gewisses Selbstverstindnis des Einzelnen ver-
bunden. Hegel postuliert hier, dass durch die konkrete Teilnahme das
Selbstbewusstsein des Einzelnen als Teil eines Ganzen des Staates gestif-
tet wird. Die Einzelnen werden Teil des Gemeinwesens, insofern sie sei-
ne Prinzipien, Praxisformen, Denkungs- und Handlungsweisen beherr-
schen. Sie erwerben hier Welt-Wissen, das sie mit anderen Mitwissern
verbindet,s*® insofern es hier einen gemeinsamen Handlungsraum gibt.
Sie konnen sich selbst und ihre je eigenen Handlungen und Urteile in-
nerhalb gemeinschaftlicher Normen einordnen und fiihlen sich in die-
sen aufgehoben, insofern sie mit diesen in aufgehobener Identitdt stehen.
Dies zeige sich in ihrem Selbstgefiibl, welches bedinge, dass die Einzel-
nen sich nicht nur verstindig, sondern auch verniinftig auf die Welt be-
zogen, d. h. nicht nur aus zweckrationaler Abwigung, sondern gerade
auch beispielsweise aus normativen Grundsitzen heraus, in jedem Fall
aber auch im Sinne der Sittlichkeit des Gemeinwesens denken, urteilen
und handelten.

Durch diesen Bildungsprozess wird das fiir den Begriff des Gemeinwe-
sens wichtige Verhaltnis zwischen Biirger und Staat hergestellt, woraus
ersichtlich wird, dass Bildung ein Leitbegriff der hegelschen Rechtsphi-
losophie ist. Wird Bildung nimlich, nach Hegel, als die Entwicklung des
Selbstbewusstseins verstanden, sind burgerliche Gesellschaft und Staat
die Sphiren der Realisierung solcher Bildung. Hier findet sich der Voll-
zug der Bildung, die nicht in Bildungsinstitutionen im engeren Sinne
erworben, sondern in einem ganzen gesellschaftlichen und politischen
Leben als homo socialis et politicus entwickelt wird — die politische Exis-
tenz des Einzelnen ist so zentral fiir Bildung im Vollsinne. Beide Spharen
sind so zu verstehen als Teile eines ganzen Bildungsprozesses des Einzel-
nen zur freien Person und seiner Moglichkeit, Verstand und Vernunft zu
entfalten. Andersherum kann es den hegelschen Staat ohne solch gebil-
dete Citoyens nicht geben. Erst in deren Wissen, Wollen und Tun hat er
seine Wirklichkeit.

518 Vgl. Stekeler-Weithofer: Denken.

226

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Bildung und Staat

4.1 Hegel: Bildung und die Welt des Geistes

In der Auseinandersetzung mit dem hegelschen Bildungsbegriff zeigen
sich die drei dargestellten Werke als begriffliche Teilanalysen seiner gan-
zen Bildungstheorie, die in eine Existenz als selbstbewusste Person und
somit als Citoyen mundet. Dies ist die zentrale Einsicht Hegels, dass
holistische Bildung immer politische Bildung ist. Das fur Bildung not-
wendige Selbstgefiibl als freie Person sei erst durch die politische Exis-
tenz vermittelt, was wiederum des Freiheit sichernden Staates und sei-
ner Institutionen bedarf. Eben dies ist die Wirklichkeit der konkreten
Freiheit, dass die die Freiheit sichernde Institution des Staates und das
Selbstgefiihl des Citoyen einander spiegeln. Dies zu erkennen, ist wiede-
rum Zweck des ganzen Bildungsprozesses der hegelschen Bildungstheo-
rie und Inhalt politischer Gesinnung.

Hegel expliziert in der Phdnomenologie des Geistes seinen Begriff der
Konstitution des Menschen als eines geistigen Wesens, das iber Bewusst-
sein verfugt. Als solches Wesen ist der Einzelne unbedingt zu unterschei-
den von einem rein vegetativen System. Als solches geistiges Wesen, das
gerade durch diese Konstitution bildbar ist, wird der Mensch gerade
nicht als ein »(neuro)physiologische[s] System der Informationsverarbei-
tung und Perzeption [...]«* verstanden, dessen Selbst- und Weltvollziige
anhand diagnostischer Werkzeuge ganz nach dem Muster automatisier-
ter » Wenn-dann«-Prozesse nachvollzogen werden kénnten. Menschen
als bildbare Wesen zu verstehen und hierbei von ihrer potenziell immer
schon gegeben Moglichkeit, geistig zu wirken, auszugehen, meint viel-
mehr, ihnen die Moglichkeit eines Denkens, Urteilens und Handelns zu
unterstellen, das auf eigenen Argumenten, Einsichten und Uberzeugun-
gen griindet, die dispositionale Eigenschaften jedes Einzelnen sind. Der
in diesem Sinne gebildete Einzelne ist also auf Grundlage bestimmter
Prinzipien wirksam, weil er diese als richtig anerkennt. Solche Prinzi-
pien konnen sich entwickeln, in scheinbar gleichen Situationen in ganz
unterschiedlichen Vollziigen materialisieren, und sind nie einfach me-
chanisch abgerufen, sondern individuell bestimmt. Der Einzelne zeigt
in diesen Vollzugen die Fahigkeit eigenen Denkens als verstandesmiifSi-
ge und verniinftige Reflexion, dessen Resultat dann ein aus besonderen
Legitimationsgriinden erschlossenes und insofern eigenes Urteilen und
Handeln ist. Die Gesamtheit der Moglichkeit solcher Vollziige nennt He-
gel Selbstbewusstsein. Mit dem Begriff der Entfremdung als Prozess zeigt

1 Stekeler-Weithofer: Denken, S. 64.

227

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNG UND STAAT

Hegel, dass dieses potenziell zwar immer gegeben ist, jedoch in der Welt
des Geistes durch Bildung entwickelt werden muss und sich in konkre-
ten geistigen Vollziigen zeigt.

Wurde gezeigt, dass die Phinomenologie die abstrakten Leitbegriffe
der hegelschen Bildungstheorie diskutiert, so thematisieren die Niirnber-
ger Schriften Bedingungen des Vollzuges der Bildungsaspekte der Phd-
nomenologie. Dies darf nun nicht als blofSe Anwendungsebene der phi-
nomenologischen Leitbegriffe missverstanden werden. Vielmehr liefert
Hegel in den Niirnberger Schriften die Analyse des Begriffs des Denkens
einerseits und die Differenzierung der Bildungsformen andererseits und
schirft so seinen Bildungsbegriff in entscheidender Weise.> Vor allem
aber kann er in diesen Schriften den Prozess des Lernens des Denkens
innerhalb der Schule explizieren. Dies verschafft Einblick in den Begriff
des Denkens, der zentral in den Grundlinien ist, was zeigt, dass Hegel
in den Bildungsprozessen der burgerlichen Gesellschaft und des Staates
schon mit Einzelnen operiert, die tiber dieses Vermogen verfugen. Inso-
fern die Einzelnen in der Schule ihr Denkvermogen ausbilden, ist sie ent-
scheidende, aber nur erste Bildungsstufe. Weiterhin kann er gerade durch
den Begriff der Schule, den er in diesen Schriften darlegt, veranschau-
lichen, in welcher Weise die Organisation der Institutionen bildend auf
den Einzelnen wirken kann. Was in der Rechtsphilosophie recht allge-
mein dargelegt wird, ist hier also exemplifiziert.

Die Analyse der Grundlinien der Philosophie des Rechts erweist sich in-
sofern als ertragreich, als Hegel den Bildungsprozess in der gesamten Pra-
xis gesellschaftlichen und politischen Lebens verortet. Er betont hierbei
die fiir die Bildung notwendige Relation des Einzelnen zum Staat i. w. S.
Dieses entscheidende Verhiltnis zwischen Staat und Biirger ist dann gera-
de dort offenbar, wo Hegel zeigen kann, dass die Institutionen des Staates
darauf ausgerichtet sind, das Interesse des Biirgers zu verwirklichen, jene
also eine unmittelbare Relation zu diesem haben. Freilich handelt es sich
um ein reziprokes Verhiltnis; wiahrend namlich der Staat in bestimmter,
vernunftige Weise institutionalisiert sein muss, muss sich der Biirger des
Staates bilden, um in ihm seine Interessen und so sich als substantielle Per-
son zu verwirklichen. Nur dies kann Grundlage der freien Anerkennung
des Staates und Identifikation mit ihm sein. Solche Identifikation meint
dann den Staat als Grundlage einen freien Daseins zu erkennen, was das
Resultat des hegelschen Bildungsprozesses ist.

Gerade solches Zusammenleben, das Hegel in seinem »normativ
dichten Begriff des Gemeinwesens«3 darlegt, in das sich die Einzelnen

2 In diesen Schriften wird der Begriff des Denkens wesentlich zugianglicher
besprochen als in der Wissenschaft der Logik (TW V) oder den Grundlinien
(TW VII).

3 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 817.

228

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON BEGRIFFSARBEIT ZUR MODERNEN KONZEPTION POLITISCHER BILDUNG

durch Gewohnung hineinbilden und das sie dann durch ihre geisti-
gen Fahigkeiten als verniinftig anerkennen, stiftet das so entscheidende
»Selbstgefiihl«, Teil einer Gemeinschaft zu sein. Freilich ist Bedingung
solchen Prozesses ein auch offentliches Leben in gesellschaftlichen und
politischen Strukturen, da die Biirger erst hier ihre substantielle Freiheit
erfahren. Das heifSst, dass sie erkennen, dass ihre konkrete Freiheit erst
hier nachhaltig institutionell gesichert ist. Zudem erwerben die Einzel-
nen erst hier jene personalen Fihigkeiten, die sie zur Verwirklichung die-
ser Freiheit befihigt. Hierzu miissen sich die Einzelnen aber erst als Biir-
ger und ausdriicklich nicht nur als Untertanen begreifen. Der Prozess der
Entfremdung, der nur in der Praxis eines staatsbuirgerlichen Lebens i. w.
S. vollzogen werden kann, ist fiir solches Selbstverstandnis entscheidend.

In der Auseinandersetzung mit diesem Prozess der Identifikation soll-
te immer klar sein, dass es Hegel hier ausdrucklich um die aufgehobene
Entfremdung geht. Er erkennt, dass diese Identifikation nie total oder
absolut sein kann. Er sieht, dass das Verhiltnis zwischen Gemeinwesen
und Person immer auch ein Spannungsverhiltnis ist, das bestehen blei-
ben muss. Eben hierin sichert Hegel die Freiheit des Einzelnen, auch vor
dem Zugriff des Gemeinwesens mit seinen auch heteronomen Struktu-
ren. Hegels Begriff der Entfremdung findet also den Weg zur Ent-Frem-
dung resp. der aufgehobenen Entfremdung nicht in der Passivitit des
Einzelnen gegentiber einer Welt, die destruktive Tendenzen hat. Er ent-
wickelt diesen Prozess als aktive reflektierte Aneignung dieser Welt durch
den gebildeten Biirger, der so Macht tiber sich und die Welt erlangt. Die-
sem Anspruch an den Einzelnen setzt Hegel eine institutionelle Welt ge-
geniiber, die diese Integration des Einzelnen beférdert.

4.2 Von der Begriffsarbeit zu einer
modernen Konzeption politischer Bildung

Die Auseinandersetzung mit dem Bildungsbegriff Hegels birgt das Poten-
zial fundierter Begriffsarbeit. Die genuin philosophische Auseinanderset-
zung zeigt ihre Starke gerade darin, dass sie, als Grundlagenforschung,
die zu unterscheidenden Ebenen der Auseinandersetzung mit Bildung
und der mit ihr einhergehenden Begriffe explizieren kann. Solche Ausei-
nandersetzung ist ausdriicklich keine empirische Studie, sie untersucht
nicht etwa Bildungsvollziige auf Grundlage diagnostischer Evaluation ei-
nes Istzustandes — gerade hierin liegt ihre besondere Perspektive. Die vor-
liegende Studie will daher als Beitrag zur begrifflichen Explikation von
Bildung im Allgemeinen und politischer Bildung im Besonderen verstan-
den werden. Untersucht wurden begriffliche Vorbedingungen jener Pro-
zesse, die als Bildung bezeichnet werden konnen. Es geht also darum, den

229

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNG UND STAAT

Bildungsbegriff als philosophische Kategorie zu reflektieren und hierbei
seine Teilmomente zu beleuchten, um so konkrete Bildungsprozesse ziel-
gerichtet und zugleich unter Berticksichtigung ihres notwendigen frei-
heitlichen Moments zu konzipieren und gerade so den Einzelnen in den
Fokus der Betrachtung zu stellen. Solche philosophische Untersuchung
kann fiir den Bildungsdiskurs deshalb gerade insofern fruchtbar gemacht
werden, als sie explizit nicht als Beschreibung gegenwirtiger Umstinde
oder gar als Entwurf idealer Sollzustinde zu verstehen ist. Auch bietet
sie noch keine Politikdidaktik, diese zu formulieren obliegt der fachdi-
daktischen Forschung.

Diese Studie soll aber auch nicht verstanden werden als ein Pladoyer
fiir eine nur humanistische Bildung individueller Krafte, die fur keinen
dufSeren Zweck dienstbar gemacht werden kann. Auch wenn gerade der
humanistische Bildungsbegriff das unverzichtbare anthropozentrische
Moment jeder Bildung betont, scheint Bildung nach nur diesem Ver-
stindnis nicht nur nicht zeitgemafs, sondern auch wenig fruchtbar fur
die Reflexion heutiger Bildungsverstindnisse, die gerade in ihrer institu-
tionellen Form auf das je personale Leben in Gesellschaft und Staat aus-
gerichtet und nur insofern legitimiert sind.

Hegels Starke zeigt sich im Vergleich zu etwa Humboldt eben darin,
dass er die Anforderungen, die die Welt an den Einzelnen stellt, d.i. eine
gewisse Qualifikation in Kenntnissen, Fahigkeiten und Kompetenzen zu
haben, in seinen Bildungsbegriff nicht nur integriert, sondern diese zu
wichtigen Aspekten macht. Seine Bildungstheorie ist gerade auch deshalb
durchaus anschlussfihig an heutige Debatten. Sie kann aufgrund ihrer
Differenziertheit Reflexionsrahmen fur die Erarbeitung einer Politikdi-
daktik sein, da mit ihr konkrete Bildungsprozesse in Bezug auf Form,
Ort, Methode und Ziel reflektiert und gerade so das Potenzial und die
Grenzen schulischer Bildung beleuchtet werden konnen.

4.2.1 Bildung und Freibeit

Mit seinem weiten Bildungsbegriff kann Hegel zunachst die Frage beant-
worten, inwiefern politische Bildung das freiheitliche Moment des Bil-
dungsbegriffes einlosen und zugleich Identifikation mit dem Staat for-
dern kann. Hier kommt es darauf an, den direkten Zugriff des Staates
auf das Bewusstsein, auf die Gesinnung oder eben auch auf Haltungen
des Einzelnen zu verhindern. Fir heutige Bildungsverstandnisse bedeu-
tet das, dass Schule solche Identifikation nicht durch direkte Belehrung
leisten kann und darf.

Das freibeitliche Moment der Bildung kann Hegel einlosen, indem er
den wesentlichen Teil des Bildungsprozesses in biirgerlicher Gesellschaft
und Staat als praktischen Vollzug versteht. Dieser praktische Vollzug

230



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON BEGRIFFSARBEIT ZUR MODERNEN KONZEPTION POLITISCHER BILDUNG

entzieht sich dem direkten staatlichen Zugriff — man konnte also sa-
gen, dass diese Bildung dem Verdacht der Indoktrination entgeht. He-
gel bindet hierbei die Identifikation mit dem Staat an die geistigen, d. i.
verstandigen und verniinftigen Fahigkeiten des Einzelnen. Das bedeutet
wiederum, dass nur ein Anerkennungswiirdiges auch anerkannt werden
kann. Aus dieser Einsicht heraus wird jede rein verbale Beschworung
des Verniinftigen und jede Forderung des verniinftigen Wirkens aus nur
abstrakten Begriffen oder im Namen des Guten obsolet, wenn sich die-
ses Vernunftige und Gute nicht als solches zeigt. Als Forderung nur
abstrakter Anerkennung konne gerade eine arbitrire Werteerziehung
missbraucht werden und den Einzelnen fiir beliebige Zwecke, wie etwa
Herrschaftsinteressen, instrumentalisieren.* Solle sich der Einzelne zum
politischen Biirger entwickeln, miisse er die Moglichkeit haben, solches
Selbst- und Weltverstindnis anhand seiner eigenen geistigen Krafte aus
der Bewertung der realen Umstiande zu gewinnen. In der Rechisphilo-
sophie erkennt Hegel also gewissermafSen die Gefahren jeder abstrak-
ten Wertevermittlung und setzt diesen den gebildeten Burger entgegen,
dem er zutraut, gerade solchen destruktiven Tendenzen zu begegnen.

Zu dieser Forderung gehort auch die Moglichkeit solcher eigenen
Einsicht in die Vernunftigkeit des als verntunftig Anerkannten, die der
Einzelne im praktischen Bildungsprozess gewinnt. Es sei betont, dass
die Spannung zwischen besonderen Interessen und somit der beson-
deren Existenz des Biirgers einerseits und dem Allgemeinen des Staa-
tes und seiner volonté générale andererseits bei Hegel immer bestehen
bleibt und erst die Voraussetzung besagter Anerkennung bildet. Gleich-
zeitig werden Besonderheit und Allgemeinheit durcheinander vermit-
telt und erhalten, was der Einzelne durch seinen Bildungsprozess er-
kennen muss und wodurch er zur Identifikation mit dem Staat gelangt.
Die Freibeit des Einzelnen und seine Identifikation mit dem Staat sind
also aufeinander verwiesen, durch diese Beziehung im hegelschen Sin-
ne in bestimmter Weise aufgehoben und durch den Bildungsprozess
vermittelt.

4  Siehe hierzu Hegels Polemik gegen alldiejenigen, die das Volk beschworen
oder immer nur allzu abstrakt die Gemeinschaft beschworen. TW VII, §261,
§301. Siehe auch Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie
des Rechts, S. 968: »Wer »Volk« sagt, will betriigen — so kénnte man
nach einem bekannten bonmot von Friedrich August Hayek zu anderen
»Wieselwortern« wie z.B. »sozial« fast sagen. Hegel hilt es fiir unmoglich,
alle Fehldeutungen und Missbrauche der Worter »Volk« und »Nation« zu
diskutieren. «

231

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNG UND STAAT

4.2.2 Funktionale Bildung und Personlichkeitsbildung

Weiterhin kann man aus den hegelschen Ausfithrungen entnehmen, dass
Personlichkeitsbildung und Wissenserwerb im engeren Sinne miteinan-
der in einem Zusammenhang stehen, d.h., dass der Erwerb von Kennt-
nissen jeglicher Art erst Personlichkeitsbildung ermoglicht. Mit diesem
hegelschen Gedanken konnen Begriffe von Selbstkonzepten, wie etwa in
konstruktivistischen Theorien angelegt, reflektiert werden. Gehen diese
davon aus, dass der Einzelne ein Selbst im Sinne eines opaken Charak-
terkerns hat oder sich sein Selbst als rein kognitives Konzept erschliefSt,
kann man mit Hegel sagen, dass in diesem Fall jede Rede von Bildung im
Allgemeinen und Personlichkeitsbildung im Besonderen obsolet wiirde.
Gerade diesen Begriffen ist immer ein Verstindnis eines aus dem Welt-
verhiltnis entwickelten Selbst immanent. Eben dies zeichnet Bildung im
Gegensatz zu rein schematischen Vollziigen aus. Fiir heutige Bildungsver-
stindnisse bedeutet dies vor allem, dass Wissenserwerb und Personlich-
keitsbildung nicht als einander entgegenstehende Bildungsziele diskutiert
werden sollten, sondern als Aspekte eines integralen und integrieren-
den Prozesses. Entsprechend miissen die Bezugswissenschaften der po-
litischen Bildung durchaus weit gefasst und somit mannigfaltig sein.
Zugleich bedeutet dies, dass Personlichkeitsbildung nicht Ziel unmittel-
barer Bildung sein kann, sie ist Resultat eines komplexen Bildungspro-
zesses, der mit der Schule nicht abgeschlossen sein kann. Dies fuhrt auf
die wohl entscheidendste Einsicht, die man aus der hegelschen Bildungs-
theorie gewinnen kann: Politische Bildung ist nicht auf formelle politi-
sche Bildung zu verengen. Letztere kann und darf nicht bezwecken, volle
Biirger zu bilden. Sie kann hierzu eine Bildungsstufe sein, ihre Arbeit ist
jedoch, wie Hegel hellsichtig erkennt, in der Schule nicht abzuschliefSen,
ihr Zweck wird erst in einer Sphare erreicht, die aufSer ihr liegt.

Hegel eroffnet ein Bildungsverstindnis als Wissenserwerb im weites-
ten Sinne, das gleichzeitig Personlichkeitsbildung und Kompetenzerwerb
sein kann, insofern diese wichtigen Aspekte des Bildungsbegriffs in ei-
nem Zusammenhang miteinander stehen. Wissen ist dann nicht auf sei-
nen propositionalen Inhalt reduziert. Es meint Prinzipien, Grundsitze
und Uberzeugungen, aber auch Kompetenzen als Formen dispositiona-
len Wissens, die der Einzelne praktisch in den Institutionen von Gesell-
schaft und Staat erwirbt. Solcher Wissenserwerb ist wichtiger Bestandteil
der Personlichkeitsbildung, die sich als die Gesamtheit des Wissenser-
werbs auf der einen Seite und des Kompetenzerwerbs auf der anderen
Seite verstehen lasst. Der Vollzug solchen Wissens ist wesentlich Person-
lichkeitsbildung, insofern der Einzelne erst durch diesen zu dem wird,
der er ist. Das hier zugrunde gelegte Bildungsverstandnis geht also davon
aus, dass solcher Wissenserwerb Auswirkungen auf das Selbstbewusst-
sein des Einzelnen hat — er bestimmt nachhaltig das Selbst.

232

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON BEGRIFFSARBEIT ZUR MODERNEN KONZEPTION POLITISCHER BILDUNG

In der Diskussion der biirgerlichen Gesellschaft, als dem Staat vor-
geordnete institutionelle Bedingung der Bildung des Verstandes, zeigt
Hegel weiterhin, dass die verniinftige Weltbezugnahme zunichst funk-
tionaler und sozialer Kenntnisse und Kompetenzen bedarf. Denken als
Selbstdenken und somit als die Ausbildung der Vernunft kann folglich
nur vollzogen werden, wenn die Strukturen, in denen die Vernunft rea-
lisiert ist, bekannt sind und reflektiert werden. Zugleich muss der Ein-
zelne auch immer die eigenen geistigen Fahigkeiten kennenlernen, ihrer
kundig werden, d.h. er muss sich selbst als einen erkennen, der tiber sol-
che Fahigkeiten verfiigt. In der Uberordnung der Vernunft gegeniiber
dem Verstand zeigt sich, dass Personlichkeitsbildung das tibergeordne-
te Ziel des hegelschen Bildungsbegriffes ist, diese aber nicht ohne eine
funktionale Bildung, d.i. Bildung des Verstandes, gelingen kann — jene
ist durch diese bedingt.

4.2.3 Formelle und informelle Bildung

Mit dem hegelschen Bildungsverstindnis kann politische Bildung aufSer-
dem nicht auf formelle, curricular vermittelte Bildung verengt werden,
obgleich Hegel die Relevanz solcher Vermittlung insofern als wichtig er-
achtet, als sie den Einzelnen mit spezifischen Kategorien dieses Bildungs-
bereiches bekannt macht. Schule versteht er als Institution zunidchst the-
oretischer Bildung, d.h. sie kann den Lernenden zunichst mit Begriffen
vertraut machen, seinen Verstand ausbilden. Sie soll so die theoretische
Auseinandersetzung mit dem Staat samt seiner institutionellen Organi-
sation und mit der Rolle des Einzelnen in ihr ermoglichen. Hierzu gehort
auch eine Thematisierung der normativen Grundprinzipien demokrati-
scher Staatlichkeit, z.B. im Kontext der philosophischen Vorbereitungs-
wissenschaften. Politische Bildung im engeren, heutigen Verstiandnis gibt
es jedoch in der hegelschen Schultheorie nicht: Sein durchaus weitldu-
figer Lehrplan beruht darauf, moglichst mannigfaltige Kenntnisse der
Wissenschaften zu vermitteln, um daran Begriffe, also den Verstand, zu
bilden.

Was solche theoretische Bildung zudem nach Hegel nicht leisten kann,
ist die nachhaltige Anerkennung normativer Werte durch die in der The-
orie Gebildeten. Wie gezeigt, kann die Anerkennung demokratischer
Prinzipien namlich nur erfolgen, wenn der Einzelne in institutionellen
Strukturen lebt, in denen diese Prinzipien realisiert sind, sie ist also Re-
sultat praktischer Bildung in burgerlicher Gesellschaft und Staat.

Schule kann allerdings eine erste praktische Bildung anregen bzw. die
Einzelnen auf den praktischen Bildungsprozess von biirgerlicher Ge-
sellschaft und Staat vorbereiten — sie kann bereits die Bildung der Ver-
nunft anregen. Sie tragt durch ihre institutionelle Organisation dazu

233

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILDUNG UND STAAT

bei, soziale Kompetenzen im Umgang miteinander zu erwerben und sich
hierbei zugleich als freier Einzelner zu begreifen. Der Einzelne wird in
der Schule erstmals mit seinen Rechten und Pflichten konfrontiert, also
in die Strukturen der biirgerlichen Gesellschaft iiberfihrt. Als Instituti-
on der biirgerlichen Gesellschaft muss die Schule hierzu auf Grundlage
der staatlichen Prinzipien organisiert sein und diese auch im Umgang mit
der Schiilerschaft realisieren. Sie ist also nicht nur einfach eine neutrale
Institution, sondern hat ein direktes Verhiltnis zum Staat.

Schule ist so, als Sphare sowohl theoretischer als auch praktischer Bil-
dung, immer nur eine Voriibung; als solche Voriibung kann solche theo-
retische und praktische Bildung in der Schule jedoch nie abgeschlossen
sein. Anders gesagt: Die Absolventen schulischer Bildung sind keine Per-
sonen im vollen Kompetenzsinn des Begriffes, d.h. sie sind keine Citoy-
ens im hegelschen Sinne und konnen es auch gar nicht sein, was gerade
vor dem Hintergrund heutiger Konzepte politischer Bildung eine durch-
aus provokante Einsicht ist. Ein affirmatives Verhiltnis zum demokra-
tischen Gemeinwesen erlangt der Einzelne also nicht durch abstraktes
Lehren arbitrarer Werte oder durch politischen Unterricht in Institutio-
nenkunde, sondern durch die Erfahrung der Anerkennungswiirdigkeit
dieser Werte in einem Leben als Citoyen. Hegel postuliert infolge dieser
Einsicht, dass politische Bildung eines Raumes bedarf, der sich jeden Zu-
griffs formeller Bildungsinstitutionen entzieht.

Blickt man nun zuriick auf die dargestellten Probleme heutiger politi-
scher Bildung und auf die Bildungskonzeption Hegels und versucht man,
aus diesen Schliisse fur jene zu ziehen, so fallt auf, dass die begrifflichen
Unklarheiten vor allem daher rihren, dass politische Bildung auf ihre
schulische Vermittlungsform reduziert wird. Diese Engfithrung scheint
gerade dazu zu fithren, dass die wichtige Reflexion des Zusammenhangs
zwischen Vermittlungsformen und somit Bildungsorten und dem Zweck
von Bildungsanstrengungen nicht vorgenommen wird. Hier konnte die
hegelsche Relativierung der schulischen Rolle hilfreich sein. Man konnte
fragen, welche Ziele Schule durch die ihr zur Verfiugung stehenden Bil-
dungsmittel erreichen konnte. Schon dies wiirde eine begriffliche Klar-
heit in gegenwirtige Konzepte bringen.

In dieser Engfithrung versteht man aufSerdem Bildung als einen allzu
mechanischen Prozess, dessen Ergebnis man zuvor bestimmen und hin-
terher evaluieren kann. Man lauft hierbei Gefahr, nicht nur Entwick-
lungsraume fur die Schiiler zu verschlieflen, sondern auch die Schule als
Institution mit ihrem zurecht nur begrenzten Zugriff auf die Schiler-
schaft zu uberfordern.

Sowenig wie andere Bildungsbereiche in der Schule abgeschlossen wer-
den konnen, sowenig kann gerade politische Bildung hier abgeschlossen
werden. Gerade dieser Bildungsbereich erfordert das konkrete Leben in
demokratischen Strukturen. Man kommt besonders in der politischen

234



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON BEGRIFFSARBEIT ZUR MODERNEN KONZEPTION POLITISCHER BILDUNG

Bildung nicht umhin, auf die sich entwickelnde Einsicht des Einzelnen in
die Anerkennungswiirdigkeit des demokratischen Staates zu vertrauen.

Ein verntinftiger Staat, so konnte man mit Hegel schliefSen, muss sich
der affirmativen Gesinnung seiner Biirger nicht insofern versichern, als
er diese mit letzter Sicherheit herbeifiihrt. Er kann sich darauf verlassen,
dass seine verniinftigen und daher freien Institutionen zur Bildung der
staatsbiirgerlichen Gesinnung fithren, wenn er sich denn als solcher zeigt.

»Diese Gesinnung ist tiberhaupt das Zutrauen [...], das BewufStsein, daf$
mein substantielles und besonderes Interesse, im Interesse und Zwecke
eines Andern (hier des Staates) als im Verhiltnis zu mir als Einzelnem
bewahrt und enthalten ist, — womit eben dieser unmittelbar kein Ande-
rer fiir mich ist und Ich in diesem BewufStsein frei bin.«5

s TW VII, §268.

235

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

G. W. E. Hegel:

TW III

TW IV

WV

TW VI

TW VII

TW VIII

TW X

G. W. E. Hegel:

GW 23,1

GW 23,2

Siglen

Werke in zwanzig Banden. (Theorie Werkausgabe)
Hrsg. von Moldenhauer, Eva; Michel, Karl Markus.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Phdanomenologie des Geistes.
Werke in zwanzig Banden, Bd. 3.

Niirnberger und Heidelberger Schriften.
Werke in zwanzig Banden, Bd. 4.

Wissenschaft der Logik I.
Werke in zwanzig Banden, Bd. 5.

Wissenschaft der Logik I1.
Werke in zwanzig Banden, Bd. 6.

Grundlinien der Philosophie des Rechts oder
Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse.
Werke in zwanzig Bianden, Bd. 7.

Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im
Grundrisse I (1830). Werke in zwanzig Bianden, Bd. 8.

Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im
Grundprisse III (1830).
Werke in zwanzig Banden, Bd. 1o.

Gesammelte Werke. (Zweite Abteilung —
»Vorlesungsnachschriften«)

Hrsg. von Sell, Annette; Jaeschke, Walter;

Grotsch, Klaus; Bauer, Christopher; Felgenhauer, Dirk.
Hamburg: Meiner.

Vorlesungen iiber die Wissenschaft der Logik I.
Nachschriften zu den Kollegien der Jabre 1801/02,
1817, 1823, 1824, 1825 und 1826.

Gesammelte Werke, Band 23,1.

Vorlesungen iiber die Wissenschaft der Logik 11.
Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1828, 1829
und 1831.

Gesammelte Werke, Band 23,2.

236

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GW 23,3

GW 25,2

GW 26,1

GW 26,2

GW 26,3

SIGLEN

Vorlesungen iiber die Wissenschaft der Logik 111.
Sekundire Uberlieferung. Anbang.
Gesammelte Werke, Band 23,3.

Vorlesungen iiber die Philosophie des subjektiven
Geistes 11. Nachschriften zu dem Kolleg des
Wintersemesters 1827/28 und Zusditze.
Gesammelte Werke, Band 25,2.

Vorlesungen iiber die Philosophie des Rechis 1.
Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1817/18,
1818/19, 1819/20.

Gesammelte Werke, Band 26,1.

Vorlesungen iiber die Philosophie des Rechts I1.
Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1821/22
und 1822/23.

Gesammelte Werke, Band 26,2.

Vorlesungen iiber die Philosophie des Rechts 111.
Nachschriften zu den Kollegien der Jabre 1824/25

und 1831.
Gesammelte Werke, Band 26,3.

237

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Werke G. W. F. Hegels

Primadrtexte

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2020%5): Phdnomenologie des Geistes. Wer-
ke in zwanzig Bianden, Band 3 (=TW III). Herausgegeben von Moldenhau-
er, Eva; Michel, Karl Markus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2019®%): Niirnberger und Heidelberger
Schriften. Werke in zwanzig Bianden, Band 4 (=TW IV). Herausgegeben
von Moldenhauer, Eva; Michel, Karl Markus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2020'%): Wissenschaft der Logik I. Werke
in zwanzig Bianden, Band 5 (=TW V). Herausgegeben von Moldenhauer,
Eva; Michel, Karl Markus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (20202): Wissenschaft der Logik I11. Werke
in zwanzig Banden, Band 6 (=TW VI). Herausgegeben von Moldenhauer,
Eva; Michel, Karl Markus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2019%): Grundlinien der Philosophie des
Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. Werke in
zwanzig Banden, Band 7 (=TW VII). Herausgegeben von Moldenhauer,
Eva; Michel, Karl Markus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2021%3): Enzyklopddie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse I (1830). Werke in zwanzig Banden, Band
8 (=TW VIII). Herausgegeben von Moldenhauer, Eva; Michel, Karl Mar-
kus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2020%): Enzyklopddie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse 111 (1830). Werke in zwanzig Binden, Band
10 (=TW X). Herausgegeben von Moldenhauer, Eva; Michel, Karl Mar-
kus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Vorlesungen, Nachschriften, Zusdize

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2013): Vorlesungen iiber die Wissenschaft
der Logik I. Nachschriften zu den Kollegien der Jabre 1801/02, 1817,
1823, 1824, 1825 und 1826. Gesammelte Werke, Band 23,1 (=GW 23,1).
Herausgegeben von Sell, Annette. Hamburg: Meiner.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2015): Vorlesungen iiber die Wissenschaft
der Logik II. Nachschriften zu den Kollegien der Jabre 1828, 1829 und
1831. Gesammelte Werke, Band 23,2 (=GW 23,2). Herausgegeben von
Sell, Annette. Hamburg: Meiner.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2017): Vorlesungen iiber die Wissenschaft

238

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

der Logik 111. Sekundire Uberlieferung. Anbang. Gesammelte Werke,
Band 23,3 (=GW 23,3). Herausgegeben von Sell, Annette. Hamburg: Mei-
ner.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2012): Vorlesungen iiber die Philosophie
des subjektiven Geistes I1. Nachschriften zu dem Kolleg des Wintersemes-
ters 1827/28 und Zusitze. Gesammelte Werke, Band 25,2 (=GW 25,2).
Herausgegeben von Bauer, Christoph Johannes. Hamburg: Meiner.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2014): Vorlesungen iiber die Philosophie
des Rechts 1. Nachschriften zu den Kollegien der Jabre 1817/18, 1818/19,
1819/20. Gesammelte Werke, Band 26,1 (=GW 26,1). Herausgegeben von
Felgenhauer, Dirk. Hamburg: Meiner.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2015): Vorlesungen iiber die Philosophie
des Rechts II. Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1821/22 und
1822/23. Gesammelte Werke, Band 26,2 (=GW 26,2). Herausgegeben von
Grotsch, Klaus. Hamburg: Meiner.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2015): Vorlesungen iiber die Philosophie
des Rechts II1. Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1824/25 und
1831. Gesammelte Werke, Band 26,3 (=GW 26,3). Herausgegeben von
Grotsch, Klaus. Hamburg: Meiner.

Literatur

Anchour, Sabine; Gill, Thomas (2017): Was politische Bildung alles sein
kann. Schwalbach: Wochenschauverlag.

Arendt, Hannah (2012): Das Urteilen. Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah (2015%): Vita Activa oder vom tditigen Leben. Munchen:
Piper.

Aristoteles (20155): Nikomachische Ethik, hrsg. von Wolf, Ursula. Ham-
burg: Rowohlt.

Aristoteles (2019): Nikomachische Ethik. In: Philosophische Schriften in
sechs Binden, Band 3. Nach der Ubersetzung von Rolfes, Eugen, bearbei-
tet von Bien, Giinther. Hamburg: Meiner.

Augustinus, Aurelius (1979): Vom Gottesstaat. 2 Bande, hrsg. von Perl, Carl
Johann. Paderborn: Schoningh.

Autorengruppe Fachdidaktik (2011): Konzepte der politischen Bildung. Eine
Streitschrift. Frankfurt a. M.: Wochenschau-Verlag.

Baumert, Jirgen; Stanat, Petra; Demmrich, Anke (2001): PISA 2000: Un-
tersuchungsgegenstand, theoretische Grundlagen und Durchfiibrung der
Studie. In: J. Baumert et. al.: PISA 2000: Basiskompetenzen von Schiile-
rinnen und Schiilern im internationalen Vergleich, Opladen: VS Verlag fur
Sozialwissenschaften.

Baumert, Jiirgen (2016): Leistungen, Leistungsfahigkeit und Leistungsgren-
zen der empirischen Bildungsforschung. In: Baumert, Jurgen; Tillmann,
Klaus-Jurgen (Hrsg.): Empirische Bildungsforschung. Der kritische Blick

239

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

und die Antwort auf die Kritiker. Zeitschrift fir Erziehungswissenschalft,
2016, Sonderheft 31.

Beck, Johannes (1970): Erziehung in der Klassengesellschaft, Munchen: List.
Behrmann, Gunter C. (1972): Soziales System und politische Sozialisation.
Eine Kritik der neueren politischen Pidagogik. Stuttgart: Kohlhammer.
Behrmann, Guinter C. (1978): Politik — Zur Problematik des sozialkundlich-
politischen Unterrichts und seiner neueren Didaktik. In: Ders.; Jeiffmann,
Karl-Ernst; SiSmuth, Hans (Hrsg.), Geschichte und Politik. Didaktische

Grundlegung eines kooperativen Unterrichts. Paderborn: Schoningh.

Bickmann, Claudia (2010): Apperzeption. In: Enzyklopddie Philosophie,
hrsg. von Sandkiihler, Hans Jorg, Band I. Hamburg: Meiner.

Bollenbeck, Georg (1994): Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deut-
schen Deutungsmusters. Frankfurt a. M.: Insel.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (1976): Staat, Gesellschaft, Freibeit. Studien
zur Staatstheorie und Verfassungsrecht. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (1999): Staat, Nation, Europa. Studien zur
Staatstheorie, Verfassungstheorie und Rechtsphilosophie. Frankfurt a. M..:
Suhrkamp.

Brandom, Robert (2015): Wiedererinnerter Idealismus. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Brumlik, Micha (2004): Aus Katastrophen lernen? Grundlagen zeitgeschicht-
licher Bildung in menschlicher Absicht. Berlin: Philo & Philo Fine Arts.
Biittner, Stefan (2005): Hegels Bildungstheorie dargestellt anhand seiner
Niirnberger Gymnasialreden nebst einer Reflexion auf die Situation der
Bildung in der heutigen Weltgesellschaft. In: Heidelberger Jahrbiicher. Bd.

2005/49.

Dammer, Karl-Heinz (2015): Vermessene Bildungsforschung. Wissenschafts-
geschichtliche Hintergriinde zu einem neoliberalen Herrschaftsinstrument.
Baltmannsweiler: Schneider-Verlag Hohengehren.

Dahrendorf, Ralf (2010): Homo sociologicus. Versuch zur Geschichte, Be-
deutung und Kritik der Kategorie der sozialen Rolle. Wiesbaden: Sprin-
ger VS.

Detjen, Joachim (2007): Politische Bildung. Geschichte und Gegenwart in
Deutschland. Miinchen/Wien: Oldenbourg.

Detjen, Joachim et al. (2012): Politikkompetenz — ein Modell. Wiesbaden:
Springer VS.

Detjen, Joachim (2017): Biirgerleitbild. In: Lange, Dirk; Reinhardt, Volker:
Basiswissen politische Bildung. Handbuch fiir den sozialwissenschaftli-
chen Unterricht. Konzeptionen, Strategien und Inhaltsfelder politischer
Bildung, Band I. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren.

Dewey, John (1964): Demokratie und Erziehung. Braunschweig: Wester-
mann.

Gohler, Gerhard (1997): Institution-Macht-Reprisentation. Wofiir politische
Institutionen stehen und wie sie wirken. Baden-Baden: Nomos.

Fichte, Johann Gottlieb (2008): Reden an die deutsche Nation. Hrsg. von
Aichele, Alexander. Hamburg: Meiner.

240

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Fichte, Johann Gottlieb (1962): Die Grundziige des gegemwiirtigen Zeital-
ters. In: Ausgewdibhlte Werke in sechs Bianden, Band 4. Darmstadt: WBG.

Fischer, Kurt Gerhard (1973): Einfiibrung in die politische Bildung, Stutt-
gart: Metzler.

Foerster, Friedrich Wilhelm (19224): Politische Ethik und Politische Pidago-
gik. Minchen: Ernst Reinhardt.

Fulda, Hans-Friedrich (1971): Aufheben. In: Historisches Worterbuch der
Philosophie, Band 1, hrsg. von Ritter, Joachim. Basel: Schwabe & Co.
Fulda, Hans Friedrich (2003): Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Miinchen:

C.H. Beck.

Heidegger, Martin (1954): Was heisst Denken? Tubingen: Niemeyer.

Heller, Hermann (1983): Staatslehre. In der Bearbeitung von Gerhart Nie-
meyer. Tiibingen: Mohr-Siebeck.

Hennis, Wilhelm (1977): Politik und praktische Philosophie. Schriften zur
politischen Theorie. Stuttgart: Klett-Cotta.

Herder, Johann Gottfried (1966): Ideen zur Philosophie der Geschichte
der Menschheit. In: Werke in 11 Bdnden, Bd. 6. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Herder, Johann Gottfried (1994): Vom Erkennen und Empfinden der mensch-
lichen Seele. In: Werke in 11 Binden, Bd. 4, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Herder, Johann Gottfried (1997): Von Notwendigkeit und Nutzen der Schu-
len. Schulrede Juli 1783. In: Werke in 11 Bdnden, Bd. 9/2, Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Honneth, Axel (2021): Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Honneth, Axel (2013): Das Recht der Freibeit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Honneth, Axel (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Gramma-
tik sozialer Konflikte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Humboldt, Wilhelm von (1960): Uber den Geist der Menschheit. In: Werke
in fiinf Bianden, Bd. 1. Darmstadt: WBG.

Humboldt, Wilhelm von (1960): Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der
Wirksamkeit des Staates zu bestimmen. In: Werke in fiinf Binden, Bd. 1.
Darmstadt: WBG.

Humboldt, Wilhelm von (1964): Der konigsberger und der litauische Schul-
plan. In: Werke in fiinf Binden, Bd. 4. Darmstadt: WBG.

Israel, Joachim (1985): Der Begriff der Entfremdung. Zur Verdinglichung
des Menschen in der biirokratischen Gesellschaft. Reinbek: Rowohlt.
Jaeggi, Rahel (2003): Entfremdung. Zur Aktualitiit eines sozialphilosophi-

schen Problems. Frankfurt am Main: Campus.

Jaeggi, Rahel (2014): Kritik von Lebensformen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jaeschke, Walter (2016): Hegel-Handbuch. Leben — Werk — Schule. Stutt-
gart: Metzler.

Juchler, Ingo (2005): Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart. In:
Zeitschrift fiir Politik, 52. Jg., 1/2005.

Kabhlert, Joachim (1990): Alltagstheorien in der Umweltpddagogik. Wein-
heim: Dt. Studien-Verlag.

241

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Kant, Immanuel (2017?): Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe, Bd. X, hrsg.
von Weischedel, Wilhelm. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1982): Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphiloso-
phie, Politik und Pidagogik 2. Werkausgabe, Bd. XII, hrsg. von Weische-
del, Wilhelm. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kerschensteiner, Georg (19584): Der Begriff der Staatsbiirgerlichen Erzie-
hung. Miinchen: Oldenbourg.

Klein, Ansgar; Speth, Rudolf (2000): Demokratische Grundwerte in der plu-
ralistischen Gesellschaft. In: Breit, Gotthard; Schiele, Siegfried (Hrsg.):
Werte in der politischen Bildung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verlag.

Klieme, Eckhard; Leutner, Detlev (2006): Kompetenzmodelle zur Erfassung
individueller Lernergebnisse und zur Bilanzierung von Bildungsprozessen.
Beschreibung eines neu eingerichteten Schwerpunktprogramms der DFG.
In: Zeitschrift fiir Pidagogik 52 (2006) 6.

Krautz, Jochen (2007): Ware Bildung. Schule und Universitdt unter dem
Diktat der Okonomie. Kreuzlingen/Miinchen: Heinrich Hugendubel Ver-
lag.

Kriele, Martin (1977): Lernzielvorschlige fiir den politischen Unterricht. In:
Ders.: Legitimationsprobleme der Bundesrepublik. Miinchen: C. H. Beck.

Kuhn, Hans-Werner; Massing, Peter (1990): Politische Bildung seit 1945.
Konzeptionen, Kontroversen, Perspektiven. In: APuZ, B 52—53/1990, S.
28—4o0.

Lange, Dirk (2011): Konzepte als Grundlage der politischen Bildung. Lern-
theoretische und fachdidaktische Uberlegungen. In: Autorengruppe Fachdi-
daktik: Konzepte der politischen Bildung. Eine Streitschrift. Frankfurt a.M.:
Wochenschau-Verlag.

Lange, Dirk (2014): PISA und die Folgen — Schulische politische Bildung im
Prozess der Bildungsreform. In: Sander, Wolfgang; Steinbach, Peter: Poli-
tische Bildung in Deutschland. Profile, Personen, Institutionen. Bonn: bpb.

Liessman, Konrad Paul (2017): Ich weifd etwas, was du nicht weifit. Uber
den Mythos der Wissensgesellschaft. In: Zenkert, Georg (Hrsg.) (2017):
Bildungskonzepte und Bildungsorganisation. Zur Dramaturgie der Bil-
dungsgesellschaft. Heidelberg: Mattes.

Liessmann, Konrad Paul (2014): Geisterstunde. Die Praxis der Unbildung.
Eine Streitschrift. Wien: Zsolnay.

Litt, Theodor (193 1): Idee und Wirklichkeit des Staates in der staatsbiirger-
lichen Erziehung. Leipzig: Quelle & Meyer.

Litt, Theodor (1954): Die politische Selbsterziehung des deutschen Volkes.
In: APuZ, B 3/54,S. 25-34.

Litt, Theodor (1953): Die Freibeit des Menschen und der Staat. Berlin: Ge-
brider Weiss Verlag.

Luhmann, Niklas (2000): Die Politik der Gesellschaft, hrsg. von Kieserling,
André. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Maier, Hans (1980): Altere deutsche Staats- und Verwaltungslehre. Miin-
chen: Beck.

Massing, Peter (1995): Wege zum Politischen. In: Ders.; WeifSeno, Georg (Hrsg.):

242

19.01.2026, 23:35:58. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Politik als Kern der politischen Bildung. Wege zur Uberwindung des unpoliti-
schen Politikunterrichts. Wiesbaden: Springer VS.

Massing, Peter (1995): Was bheifSt und wie ermdégliche ich politische Ur-
teilsbildung? Ders.; WeifSeno, Georg (Hrsg.): Politik als Kern der politi-
schen Bildung. Wege zur Uberwindung des unpolitischen Politikunter-
richts. Wiesbaden: Springer VS.

Massing, Peter (1996): » Darmstddter Appell«. Aufruf zur Reform der Poli-
tischen Bildung in der Schule. In: APuZ, B 47/1996, S. 34—38.

Massing, Peter; WeiSeno, Georg (Hrsg.) (1997): Politische Urteilsbildung.
Zentrale Aufgabe fiir den Politikunterricht. Schwalbach/Ts.: Wochen-
schau-Verlag.

Massing, Peter (20137): Politische Bildung. In: Andersen, Uwe; Woyke,
Wichard (Hrsg.): Handwarterbuch des politischen Systems der Bundes-
republik Deutschland. Wiesbaden: Springer VS.

Menke, Christoph (2019): Autonomie und Befreiung. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Meyer, Kirsten (2011): Bildung. Berlin; Boston: De Gruyter.

Miiller-Riickwitt, Anne (2008): » Kompetenz«. Bildungstheoretische Unter-
suchungen zu einem aktuellen Begriff. Wiirzburg: Ergon.

Neuser, Wolfgang; Stekeler-Weithofer, Pirmin (Hrsg.) (2018): Idee, Geist,
Freibeit. Hegel und die zweite Natur. Wiirzburg: Konigshausen und Neu-
mann.

Nicolaus, Helmut (1995): Hegels Theorie der Entfremdung. Heidelberg:
Manutius Verlag.

Oakeshott, Michael (1966): Rationalism in Politics and other Essays. New
and Expanded Edition. Indianapolis: Liberty Fund.

Oberle, Monika (2017): Politikwissenschaft als Bezugsdisziplin der Politi-
schen Bildung. In: Dies.; WeifSeno, Georg (Hrsg.): Politikwissenschaft und
Politikdidaktik. Theorie und Empirie. Wiesbaden: Springer VS.

Oelkers, Jurgen (1998): Das Konzept der Bildung in Deutschland im 18.
Jabrbindert. In: Oelkers, Jiirgen; Osterwalder, Fritz; Rhyn, Heinz (Hrsg.):
Bildung, Offentlichkeit und Demokratie. Weinheim u.a.: Beltz.

Patzelt, Werner J. (2019): Politische Bildung fiir ein demokratisches Deutsch-
land. Ziele, Inhalte, Bilanzen. Wirzburg: Ergon.

Petersen, Thomas (1991): Volonté générale und volonté particuliere. Kon-
sens, Konflikt und Kompromiss in der Demokratie. Koln: Bachem.

Petersen, Thomas (1992): Subjektivitit und Politik. Frankfurt a.M.: Athe-
naum.

Petersen, Thomas: Nachhaltigkeitspolitik, Wissenschaft und Urteilskraft.
Nicht publiziert.

Petersen, Thomas et al. (2013): Urteilskraft. In: Dies.: Die Kunst langfristig
zu denken. Wege zur Nachhaltigkeit. Baden-Baden: Nomos.

Petersen, Thomas (2018): Die Macht des Volkes im Verfassungsstaat. Volks-
souverdnitit und neue Formen der Demokratie. In: Zenkert, Georg
(Hrsg.): Die Macht der Demokratie. Zur Organisation des Verfassungs-
staats. Baden-Baden: Nomos.

243

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Pfister, Jonas (2014): Fachdidaktik Philosophie. Bern: Haupt UTB.

Pleines, Jiirgen-Eckardt (Hrsg.) (1978): Bildungstheorien. Probleme und Po-
sitionen. Freiburg i. Br.: Herder.

Pleines, Jurgen-Eckardt (Hrsg.) (1986): Hegels Theorie der Bildung. 2 Bin-
de. Hildesheim: Olms.

Pippin, Robert (2005): Die Verwirklichung der Freibeit. Der 1dealismus als
Diskurs der Moderne. Frankfurt a. M.: Campus.

Pippin, Robert, B. (2016): Die Aktualitit des Deutschen Idealismus. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Popper, Karl (1992): Die offene Gesellschaft und ibre Feinde. Tubingen: UTB
fir Wissenschaft.

Priddats, Birger (1990): Hegel als Okonom. Berlin: Duncker und Humblot.

Rosenzweig, Franz (2010): Hegel und der Staat. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rawls, John (1994): Der Gedanke des iibergreifenden Konsenses. In: Ders.:
Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsdtze 1978-1989, hrsg. von
Hinsch, Wilfried. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rawls, John (2003): Politischer Liberalismus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Reinhardt, Sibylle (2017): Werte in der Politischen Bildung. In: Lange, Dirk;
Reinhardt, Volker: Basiswissen politische Bildung. Handbuch fiir den so-
zialwissenschaftlichen Unterricht. Konzeptionen, Strategien und Inbalts-
felder politischer Bildung, Band 1. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Ho-
hengehren.

Riedel, Manfred (1970): Biirgerliche Gesellschaft und Staat bei Hegel. Miin-
chen: Luchterhand.

Ritz, Eberhard (1972): Entfremdung In: Historisches Worterbuch der Philo-
sophie, Band 2, hrsg. von Ritter, Joachim. Basel: Schwabe & Co.

Rousseau, Jean-Jacques (2019): Diskurs iiber den Ursprung und die Grund-
lagen der Ungleichbeit unter den Menschen, hrsg. von Meier, Heinrich.
Paderborn: Brill Schoningh. (=Zweiter Diskurs).

Rousseau, Jean Jacques (2003): Emile oder iiber die Erziehung. Paderborn:
Brill Schoningh.

Rousseau, Jean-Jacques (1977): Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien
des Staatsrechts. Paderborn: Schoningh. (=Contrat Social).

Rousseau, Jean-Jacques (2011): Vom Gesellschaftsvertrag. Herausgegeben
von Hans Brockard. Stuttgart: Reclam.

Ruda, Frank (2011): Hegels Pobel. Eine Untersuchung der » Grundlinien der
Philosophie des Rechts«. Gottingen: Wallstein-Verlag.

Sander, Wolfgang (2013): Bildung durch Politikunterricht. Positionen zu ak-
tuellen Kontroversen im Fach — Antworten auf die Fragen der POLIS-Re-
daktion. In: polis 3/2013.

Schacht, Richard (1970): Alienation. Garden City, NY: Doubleday.

Schmitz, Hermann (1992): Die entfremdete Subjektivitit. Bonn: Bouvier.

Schrey, Heinz H. (1975): Entfremdung. Darmstadt: WBG.

Siep, Ludwig (2010): Aktualitit und Grenzen der praktischen Philosophie
Hegels. Aufsitze 1997—-2009. Miinchen: Wilhelm Fink.

Spaemann, Robert (1996): Personen. Stuttgart: Klett-Cotta.

244

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Spaemann, Robert (1980): Rousseau — Biirger obhne Vaterland. Miinchen:
Piper.

Spaemann, Robert (2008): Rousseau — Mensch oder Biirger. Das Dilemma
der Moderne. Stuttgart: Klett-Cotta.

Spranger, Eduard (1956): Gedanken zur staatsbiirgerlichen Erziebhung. In:
APuZ, B 48/1956, S. 749—760.

Stekeler-Weithofer, Pirmin (2012): Denken. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Stekeler-Weithofer, Pirmin (2014): Hegels Phinomenologie des Geistes. Ein
dialogischer Kommentar, 2 Binde. Hamburg: Meiner.

Stekeler-Weithofer, Pirmin (2019): Hegels Wissenschaft der Logik. Ein dia-
logischer Kommentar, 2 Binde. Hamburg: Meiner.

Stekeler-Weithofer, Pirmin (2021): Hegels Grundlinien der Philosophie des
Rechts. Ein dialogischer Kommentar. Hamburg: Meiner.

Stojanov, Krassimir (2020): Hegels Bildungsbegriff. Systematik und Ent-
wicklungsphasen. In: Thein, Christian (Hrsg.): Philosophische Bildung
und Didaktik. Dimensionen, Vermittlungen, Perspektiven. Wiesbaden:
Metzler.

Sutor, Bernhard (1977): Verfassung und Minimalkonsens. Die Rolle des
Grundgesetzes im Streit um die politische Bildung. In: Schiele, Siegfried,;
Schneider, Herbert (Hrsg.): Das Konsensproblem in der politischen Bil-
dung. Stuttgart: Klett.

Sutor, Bernhard (19843): Didaktik politischen Unterrichts. Theorie der poli-
tischen Bildung. Paderborn: Schoningh.

Sutor, Bernhard (1984): Neue Grundlegung politischer Bildung. Paderborn:
Schéningh.

Sutor, Bernhard (2002): Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle
Griindung« der Bundesrepublik Deutschland. Die Kontroversen der sieb-
ziger und achtziger Jahre. In: APuZ, B 45/2002,S. 17-27.

Tenorth, Heinz-Elmar (2016): Bildungstheorie und Bildungswissenschaft,
Bildung und kulturelle Basiskompetenzen-ein Kldrungsversuch, auch am
Beispiel der PISA-Studie. In: Baumert, Jirgen; Tillmann, Klaus-Jiirgen
(Hrsg.): Empirische Bildungsforschung. Der kritische Blick und die Ant-
wort auf die Kritiker. Zeitschrift fir Erziehungswissenschaft, Sonderheft
3T.

Tenorth, Heinz-Elmar (Hrsg.) (2003): Form der Bildung-Bildung der Form.
Weinheim, Basel, Berlin: Beltz.

Tillmann, Klaus-Jiirgen (2016): Empirische Bildungsforschung in der Kri-
tik- ein Uberblick iiber Themen und Kontroversen. In: Baumert, Jiirgen;
Tillmann, Klaus-Jiirgen (Hrsg.): Empirische Bildungsforschung. Der kri-
tische Blick und die Antwort auf die Kritiker. Zeitschrift fur Erziehungs-
wissenschaft, Sonderheft 31.

Theodor, Wilhelm (1973): Traktat iiber den Kompromif. Stuttgart: Metzler.

Theodor, Wilhelm (1975): Jenseits der Emanzipation. Stuttgart: Metzler.

Tonnies, Ferdinand (2012): Studien zu Gemeinschaft und Gesellschaft, hrsg.
von Lichtblau, Klaus. Wiesbaden: Springer VS.

Tonnies, Ferdinand (2019): Gemeinschaft und Gesellschaft. Achte Auflage.

245

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

In: Gesamtausgabe, Band 2, hrsg. von Clausen, Bettina; Haselbach, Die-
ter. Berlin, Boston: de Gruyter.

Topitsch, Ernst (1981): Die Sozialphilosophie Hegels als Heilslehre und
Herrschaftsideologie. Minchen: Piper.

Tugendhat, Ernst (1979): SelbstbewufStsein und Selbstbestimmung. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Vierhaus, Rudolf (1972): Bildung. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Histo-
risches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, 8 Binden,
Band 1, hrsg. von Brunner, Otto; Conze, Werner; Koselleck, Reinhard.
Stuttgart: Klett-Cotta.

Vollrath, Ernst (1987): Grundlegung einer philosophischen Theorie des Po-
litischen. Wurzburg: Konigshausen & Neumann.

Vollrath, Ernst (2003): Was ist das Politische? Eine Theorie des Politischen
und seiner Wabrnebmung. Wirzburg: Konighausen und Neumann.

Wahl, Rainer (2003): Verfassungsstaat, Europdisierung, Internationalisie-
rung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Weber, Max (19885): Politik als Beruf. In: Ders.: Gesammelte Politische
Schriften, hrsg. von Winckelmann, Johannes. Tuibingen: Mohr Siebeck.
Weinert, Franz E. (2001): Concept of competence — A conceptual Clarifica-
tion. In: Rychen, Dominique S.; Salganik, Laura H. (Hrsg.): Defining and

Selecting Key Competencies. Gottingen: Hogrefe & Huber.

Weifseno, Georg et al. (2010): Konzepte der Politik — ein Kompetenzmodell.
Schwalbach/Ts: Wochenschau-Verlag.

Weifseno, Georg et al. (2013): Politikkompetenz kurzgefasst — zur Arbeit mit
dem Kompetenzmodell. In: Frech, Siegfried; Richter, Dagmar (Hrsg.): Po-
litische Kompetenzen fordern. Schwalbach: Wochenschau Verlag.

Weifleno, Georg (2017): Politisches Lernen. In: Lange, Dirk; Reinhardt, Vol-
ker (Hrsg.): Basiswissen politische Bildung. Handbuch fiir den sozial-
wissenschaftlichen Unterricht. Konzeptionen, Strategien und Inbaltsfelder
politischer Bildung, 2 Biande, Band L. Baltmannsweiler: Schneider Verlag
Hohengehren.

Welter, Nicole (2003): Herders Bildungsphilosophie. Sankt Augustin: Gar-
dez.

Wieland, Wolfgang (1999): Platon und die Formen des Wissens. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Zenkert, Georg (2017): Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie als An-
thropologie. Pidagogische Rundschau, (5/2017).

Zenkert, Georg (2023): Was ist Erziehungsphilosophie? Pidagogische Rund-
schau, (4/2023).

Zenkert, Georg (2017): Bildung durch Wissenschaft? Die Transformation
eines Leitmotivs. In: Ders. (Hrsg.): Bildungskonzepte und Bildungsor-
ganisation. Zur Dramaturgie der Wissensgesellschaft. Heidelberg: Mat-
tes Verlag.

Zenkert, Georg (2018): Der Verfassungsstaat als Organisation reflexiver
Machzt. In. Ders. (Hrsg.): Die Macht der Demokratie. Zur Organisation
des Verfassungsstaats. Baden-Baden: Nomos.

246

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Dokumente

Die Bundesregierung (2016): Strategie der Bundesregierung zur Extremismus-
pravention und Demokratieforderung. Berlin. URL: https://www.bmfsfj.de/
resource/blob/to9002/5278d578ff8c59ar9d4befofesco3 4d8/strategie-der-
bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-
data.pdf (Stand 20.04.2024).

Bundeszentrale fiir politische Bildung (2003): Leitbild der Bundeszentrale
fiir politische Bildung. Bonn. URL: https://www.bpb.de/die-bpb/51248/
leitbild-der-bpb/ (Stand 20.04.2024).

Bundeszentrale fur politische Bildung (2022): Demokratie stirken — Zivil-
gesellschaft fordern. Die Bundeszentrale fiir politische Bildung: Aufga-
ben, Ziele, Aktivititen. Bonn. URL: https://www.bpb.de/die-bpb/ueber-
uns/auftrag/s1743/demokratie-staerken-zivilgesellschaft-foerdern/ (Stand
20.04.2024).

Deutscher Verein fiir Politische Bildung e.V.: Ziele & Aufbau. URL: http://
dvpb.de/wir-ueber-uns/ziele/ (Stand 20.04.2024).

Deutscher Verein fiir Politische Bildung e.V.: Politische Bildung fiir die De-
mokratie! Positionspapier der Deutschen Vereinigung fiir Politische Bil-
dung zum Verhilinis von Politischer Bildung, Demokratiepddagogik und
Priventionspddagogik. URL: http://dvpb.de/politische-bildung-fuer-die-
demokratie (Stand 20.04.2024).

Deutscher Verein fur Politische Bildung e.V. (2018): Appell der Deutschen Vereini-
gung fiir Politische Bildung (DVPB). Demokratie-Auftrag von Schule erfiillen,
Politische Bildung stirken! URL: http://dvpb.de/wp-content/uploads/2018/01/
d735erefbb8edasozca4356c1a894035.pdf (Stand 20.04.2024).

Kultusministerium Nordrhein-Westfalen (1974): Richtlinien fiir den Politik-
Unterricht. Dusseldorf: Hagemann.

Kultusministerium Hessen (1973 ): Rabmenrichtlinien Gesellschaftslebre Se-
kundarstufe I. Frankfurt a. M..: Diesterweg.

Verfassung des Deutschen Reiches (1919). Zitiert nach: Ernst Rudolf Huber
(19923): Dokumente zur deutschen Verfassungsgeschichte, Band 4: Deut-
sche Verfassungsdokumente 1919-1933. Stuttgart: Kohlhammer.

247

19.01.2026, 23:35:58. [ r—



https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bpb.de/die-bpb/51248/leitbild-der-bpb/
https://www.bpb.de/die-bpb/51248/leitbild-der-bpb/
https://www.bpb.de/die-bpb/ueber-uns/auftrag/51743/demokratie-staerken-zivilgesellschaft-foerdern/
https://www.bpb.de/die-bpb/ueber-uns/auftrag/51743/demokratie-staerken-zivilgesellschaft-foerdern/
http://dvpb.de/wir-ueber-uns/ziele/
http://dvpb.de/wir-ueber-uns/ziele/
http://dvpb.de/politische-bildung-fuer-die-demokratie
http://dvpb.de/politische-bildung-fuer-die-demokratie
http://dvpb.de/wp-content/uploads/2018/01/d735e1efbb8eda503c44356c1a894035.pdf
http://dvpb.de/wp-content/uploads/2018/01/d735e1efbb8eda503c44356c1a894035.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bpb.de/die-bpb/51248/leitbild-der-bpb/
https://www.bpb.de/die-bpb/51248/leitbild-der-bpb/
https://www.bpb.de/die-bpb/ueber-uns/auftrag/51743/demokratie-staerken-zivilgesellschaft-foerdern/
https://www.bpb.de/die-bpb/ueber-uns/auftrag/51743/demokratie-staerken-zivilgesellschaft-foerdern/
http://dvpb.de/wir-ueber-uns/ziele/
http://dvpb.de/wir-ueber-uns/ziele/
http://dvpb.de/politische-bildung-fuer-die-demokratie
http://dvpb.de/politische-bildung-fuer-die-demokratie
http://dvpb.de/wp-content/uploads/2018/01/d735e1efbb8eda503c44356c1a894035.pdf
http://dvpb.de/wp-content/uploads/2018/01/d735e1efbb8eda503c44356c1a894035.pdf

19.01.2026, 23:35:58.



https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	1. Einleitung
	1.1 Politische Bildung – Fundament der Demokratie?
	1.2 Problemaufriss

	2. Der Bildungsbegriff und seine historische Genese
	2.1 Der neuzeitliche Bildungsbegriff: Nation, Kultur, Individuum
	2.1.1 Johann Gottlieb Fichte
	2.1.2 Johann Gottfried Herder
	2.1.3 Wilhelm von Humboldt
	2.1.3.1 Bildung als normative Kategorie
	2.1.3.2 Individualität als Selbstbezug
	2.1.3.3 Individualität als das Erste im Weltbezug
	2.1.3.4 Grenzen staatlich institutionalisierter Bildung
	2.1.3.5 Schulische Bildung: Chancen und Grenzen


	2.2 Staatsbürgerliche Erziehung und politische Tugenden
	2.2.1 Georg Kerschensteiner und die Arbeit
	2.2.2 Friedrich Wilhelm Foerster und die Andersdenkenden
	2.2.3 Theodor Litt und der Begriff des Staates

	2.3 Die didaktische Wende und ihre Folgen
	2.3.1 Der Theoriestreit der 70er Jahre
	2.3.2 Nachkonzeptionelle Phase

	2.4 Politische Bildung als Politikdidaktik
	2.4.1 Politikkompetenz
	2.4.2 Gegenstimmen: Autorengruppe Fachdidaktik
	2.4.3 Weitere Aspekte politischer Bildung
	2.4.3.1 Werteerziehung
	2.4.3.2 Begriff der Urteilskraft?

	2.4.4 Conclusio

	2.5 Politische Bildung zwischen Humanismus und Politikdidaktik

	3. G. W. F. Hegel und der mehrstufige Bildungsprozess
	3.1 Leitbegriffe der hegelschen Bildungstheorie
	3.1.1 Denken
	3.1.1.1 Nachdenken
	3.1.1.2 Selbstdenken

	3.1.2 Entfremdung
	3.1.2.1 Der Entfremdungsbegriff im Diskurs
	3.1.2.1.1 Exkurs: Rousseau und das Problem der aliénation totale
	3.1.2.1.2 Rousseau und die fehlende Differenz

	3.1.2.2 Hegel: Die Entfremdung als mehrstufiger Prozess
	3.1.2.2.1 Entfremdung und Welt
	3.1.2.2.2 Ent-Fremdung als Vermittlung des Bürgerbewusstseins
	3.1.2.2.3 Entfremdung und das Selbst
	3.1.2.2.4 Conclusio: Bildung als Denken und Entfremdung


	3.1.3 Holistisches Wissen oder die Bildungsformen
	3.1.3.1 Exkurs: Der Wissensbegriff und seine Differenzierung
	3.1.3.1.1 Propositionales Wissen
	3.1.3.1.2 Dispositionales Wissen
	3.1.3.1.3 Holistisches Wissen als Zusammenspiel beider Wissensformen

	3.1.3.2 Theoretische Bildung
	3.1.3.3 Praktische Bildung
	3.1.3.3.1 Praktische Bildung durch Gewöhnung
	3.1.3.3.2 Institutionelle Bedingungen der praktischen Bildung

	3.1.3.4 Zusammenspiel der Bildungsformen

	3.1.4 Conclusio und Ausblick

	3.2 Bildungsorte und ihre Bildungsmomente
	3.2.1 Die Schule
	3.2.1.1 Schule als Mittelsphäre
	3.2.1.2 Theoretische Bildung durch curricularen Unterricht
	3.2.1.2.1 Lernen
	3.2.1.2.2 Inhalte

	3.2.1.3 Praktische Bildung durch institutionelle Organisation
	3.2.1.3.1 Institutionelle Struktur
	3.2.1.3.2 Die Stellung des Kindes als konkrete Person
	3.2.1.3.3 Informelle Norm oder die sozialen Tugenden

	3.2.1.4 Conclusio

	3.2.2 Bildung jenseits der Schule: Bürgerliche Gesellschaft und Staat
	3.2.3 Die bürgerliche Gesellschaft und der Verstand
	3.2.3.1 Das System der Bedürfnisse
	3.2.3.1.1 Bildungsmoment: Perspektivwechsel
	3.2.3.1.2 Bildungsmoment: Selbstwissen durch Teilhabe
	3.2.3.1.3 Die Art der Arbeit

	3.2.3.2 Rechtspflege und Polizei
	3.2.3.2.1 Bildungsmoment: Das Recht wissen
	3.2.3.2.2 Bildungsmoment: Sich selbst als Rechtsperson wissen

	3.2.3.3 Die Korporationen
	3.2.3.3.1 Bildungsmoment: Die Vermittlung des Allgemeinen durch das Besondere

	3.2.3.4 Conclusio

	3.2.4 Der Staat und die Vernunft
	3.2.4.1 Der Staat als solcher
	3.2.4.1.1 Das allgemeine Selbstbewusstsein – der Citoyen
	3.2.4.1.2 Verhältnis von volonté générale und volonté particulière
	3.2.4.1.3 Die Wirklichkeit der konkreten Freiheit

	3.2.4.2 Der politische Staat
	3.2.4.2.1 Die Professionalisierung des politischen Personals
	3.2.4.2.2 Die Regierungsgewalt
	3.2.4.2.3 Die gesetzgebende Gewalt
	3.2.4.2.4 Bildungsmoment: Öffentliche Ständeversammlung und öffentliche Meinung

	3.2.4.3 Conclusio



	4. Bildung und Staat
	4.1 Hegel: Bildung und die Welt des Geistes
	4.2 Von der Begriffsarbeit zu einer modernen Konzeption politischer Bildung
	4.2.1 Bildung und Freiheit
	4.2.2 Funktionale Bildung und Persönlichkeitsbildung
	4.2.3 Formelle und informelle Bildung


	Siglen
	Literatur

