
ISBN 978-3-95832-392-6

www.velbrueck-wissenschaft.de

V
EL

BR
Ü

CK
W

IS
SE

N
SC

H
A

FT

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

Politische Bildung ist von fundamentaler Bedeutung für de-
mokratische Staaten, nicht zuletzt um demokratiefeindlichen 
Tendenzen in der Gesellschaft entgegenzuwirken. Die Partizi-
pation aller Bürgerinnen und Bürger soll ermöglicht und ihre 
Urteilskraft und Handlungskompetenz gestärkt werden. Aber 
was meinen wir, wenn wir von politischer Bildung sprechen?

Anita Amiri legt zur Beantwortung dieser Frage erstmals eine 
systematische Analyse der Kategorien des breiten hegelschen 
Bildungsbegriffes vor. Sie zeigt, inwiefern Bildung bei Hegel 
immer die des Einzelnen ist, jedoch eines politischen Raumes 
bedarf, der sie zulässt und fördert. Bildung ist folglich immer 
auch politische Bildung. Die Autorin plädiert in der Explikation 
der hegelschen Begriffe zugleich dafür, dass der institutionel-
le Zugriff auf den Einzelnen immer begrenzt bleiben muss. Die 
Studie liefert einen wichtigen Beitrag zum aktuellen Diskurs 
der politischen Bildung und kritisiert die Reduzierung dieser 
auf ihre schulische Vermittlungsform.

Anita Amiri hat mit der vorliegenden Arbeit am Lehrstuhl für Prakti-
sche Philosophie der Pädagogischen Hochschule Heidelberg promo-
viert. Arbeitsschwerpunkte: Politische Philosophie, Bildungstheorie, 
Moralphilosophie sowie Rechtsphilosophie. A

m
iri

 •  
Bi

ld
un

g 
un

d 
St

aa
t Anita Amiri

Bildung und Staat
Eine Systematisierung des politischen  

Bildungsbegriffes bei G.W.F. Hegel 
und seine moderne Relevanz

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anita Amiri
Bildung und Staat

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anita Amiri

Bildung und Staat

Eine Systematisierung des politischen  
Bildungsbegriffes bei G.W.F. Hegel  

und seine moderne Relevanz

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses Werk ist im Open Access unter der Creative-Commons-Lizenz
CC BY 4.0 lizensiert.

Die Bestimmungen der Creative-Commons-Lizenz beziehen sich nur auf 
das Originalmaterial der Open-Access-Publikation, nicht aber auf die 

Weiterverwendung von Fremdmaterialien (z.B. Abbildungen, Schaubildern 
oder auch Textauszügen, jeweils gekennzeichnet durch Quellenangaben). 

Diese erfordert ggf. das Einverständnis der jeweiligen Rechteinhaber.

© Anita Amiri
Publikation: Velbrück Wissenschaft

Erste Auflage 2025
Velbrück Wissenschaft in der Velbrück GmbH Verlage, 2025

Meckenheimer Str. 47 · 53919 Weilerswist-Metternich
info@velbrueck.de
www.velbrueck.de

Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-392-6

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

mailto:info%40velbrueck.de?subject=
http://www.velbrueck.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:info%40velbrueck.de?subject=
http://www.velbrueck.de
http://dnb.d-nb.de


Inhalt

1.	 Einleitung  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 7
	 1.1	 Politische Bildung – Fundament der Demokratie? .   .  	 7
	 1.2	 Problemaufriss  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 9

2.	 Der Bildungsbegriff und seine historische Genese .    .    .    	 13
	 2.1	 Der neuzeitliche Bildungsbegriff: 
		  Nation, Kultur, Individuum .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 13
		  2.1.1	 Johann Gottlieb Fichte  .   .   .   .   .   .   .   .  	 15
		  2.1.2	 Johann Gottfried Herder  .    .    .    .    .    .    .    	 18
		  2.1.3	 Wilhelm von Humboldt .   .   .   .   .   .   .   .  	 21
	 2.2	 Staatsbürgerliche Erziehung und 
		  politische Tugenden .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 38
		  2.2.1	 Georg Kerschensteiner und die Arbeit  .    .    	 40
		  2.2.2	 Friedrich Wilhelm Foerster und 
			   die Andersdenkenden  .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 41
		  2.2.3	 Theodor Litt und der Begriff des Staates .   .  	 44
	 2.3	 Die didaktische Wende und ihre Folgen .   .   .   .   .  	 50
		  2.3.1	 Der Theoriestreit der 70er Jahre  .    .    .    .    . 	 50
		  2.3.2	 Nachkonzeptionelle Phase .   .   .   .   .   .   .  	 56
	 2.4	 Politische Bildung als Politikdidaktik  .    .    .    .    .    . 	 58
		  2.4.1 	 Politikkompetenz  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 60
		  2.4.2	 Gegenstimmen: 
			   Autorengruppe Fachdidaktik .   .   .   .   .   .  	 65
		  2.4.3	 Weitere Aspekte politischer Bildung  .   .   .  	 69
		  2.4.4	 Conclusio  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 79
	 2.5	 Politische Bildung zwischen Humanismus 
		  und Politikdidaktik  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 84

3.	 G. W. F. Hegel und der mehrstufige Bildungsprozess  .    .   	 88
	 3.1	 Leitbegriffe der hegelschen Bildungstheorie .    .    .    	 90
		  3.1.1	 Denken .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 93
		  3.1.2	 Entfremdung .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 98
		  3.1.3	 Holistisches Wissen oder 
			   die Bildungsformen  .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 125
		  3.1.4	 Conclusio und Ausblick .   .   .   .   .   .   .   .  	 154

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 3.2	 Bildungsorte und ihre Bildungsmomente  .    .    .    .    	 155
		  3.2.1	 Die Schule .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 155
		  3.2.2	 Bildung jenseits der Schule: 
			   Bürgerliche Gesellschaft und Staat .   .   .   .  	 172		
		  3.2.3	 Die bürgerliche Gesellschaft 
			   und der Verstand  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 176
		  3.2.4	 Der Staat und die Vernunft .    .    .    .    .    .    . 	 201

4.	 Bildung und Staat  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 227
	 4.1	 Hegel: Bildung und die Welt des Geistes .    .    .    .    . 	 227
	 4.2	 Von der Begriffsarbeit zu einer 
		  modernen Konzeption politischer Bildung .   .   .   .  	 229
		  4.2.1	 Bildung und Freiheit .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 230
		  4.2.2	 Funktionale Bildung 
			   und Persönlichkeitsbildung .    .    .    .    .    .    . 	 232
		  4.2.3	 Formelle und informelle Bildung  .    .    .    .    	 233

Siglen  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 236

Literatur .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 238
	 Werke G. W. F. Hegels .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 238
		  Primärtexte  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 238
		  Vorlesungen, Nachschriften, Zusätze .   .   .   .   .   .  	 238
	 Literatur  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 239
	 Dokumente .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    . 	 247

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7

1. Einleitung

1.1 Politische Bildung – Fundament der Demokratie?

Die Bedeutung politischer Bildung für demokratische Staaten ist kaum 
von der Hand zu weisen – ihre Forderung ist allgegenwärtig. Die Bun-
desregierung hat eine »Strategie zur Extremismusprävention und Demo-
kratieförderung« (Stand Juli 2016) und darin ihre Maßnahmen formu-
liert, um sich extremistischen oder demokratiefeindlichen Tendenzen in 
der Gesellschaft entgegenzustellen und diese zu hemmen. Beteiligungs-
strukturen für die Bürger1 sollen sichergestellt und somit die Partizi-
pation aller möglich werden. In diesem Prozess hofft man Urteilskraft 
und Handlungskompetenz der Bürger zu stärken und zu festigen. »Ei-
nen wichtigen Beitrag hierzu leistet ein diskursiver Demokratieschutz, 
der darauf beruht, dass gesellschaftliche und politische Akteure in einer 
Demokratie mit aufklärenden Argumenten ihre Werte darlegen und ver-
teidigen.«2 Nach Annahme der Autoren ist dies das Produkt eines Bil­
dungsprozesses, wenn es heißt: »Eine besondere Rolle spielt [bei der Ent-
wicklung der Fähigkeit aufgeklärt zu argumentieren, A. A.] die politische 
Bildung. Sie vermittelt das Grundgerüst der Demokratie und die Prinzi-
pien der demokratischen Entscheidungsfindung.«3 Das zu vermittelnde 
Grundgerüst, welches inhaltlich vor allem auf Extremismusprävention 
zielt, würde eine »aktive Beschäftigung [...] und Akzeptanz«4 demokra-
tischer Grundwerte beim Bürger bewirken. Dieser Bildungsprozess wird 
jedoch nicht näher ausgeführt. Was politische Bildung meint und wie sie 
zu all diesen Zielen führen soll, bedarf also einer genauen Untersuchung. 

Auch die Bundeszentrale für politische Bildung (BpB) bestimmt ihren 
Auftrag aus dem Ziel der Anerkennung demokratischer Werte heraus 
und konkretisiert ihn noch weiter. So soll durch die Arbeit der BpB nicht 
nur das Verständnis der politischen Zusammenhänge und Sachverhalte 
herbeigeführt und vertieft, sondern das »demokratische Bewusstsein«5 
gefördert werden. Die Bürger sollen demnach durch Bildungsangebote 

1	 Zur besseren Lesbarkeit wird in dieser Studie das generische Maskulinum 
verwendet. Die in dieser Arbeit verwendeten Personenbezeichnungen 
beziehen sich – sofern nicht anders kenntlich gemacht – auf alle Geschlechter.

2	 Die Bundesregierung (2016): Strategie der Bundesregierung zur Extre­
mismusprävention und Demokratieförderung. Berlin.

3	 Ebd.
4	 Ebd.
5	 Bundeszentrale für politische Bildung (2022): Demokratie stärken – 

Zivilgesellschaft fördern. Die Bundeszentrale für politische Bildung: 
Aufgaben, Ziele, Aktivitäten. Bonn.

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8

die Einsicht gewinnen, dass ihre Mitarbeit und Partizipation am demo-
kratischen Gemeinwesen unbedingt notwendig sind, um dieses zu er-
halten und zu stärken. Hierbei sollen Werte wie Toleranz und Plura­
lismus anerkannt und im kritischen Bewusstsein der Einzelnen in der 
Gesellschaft aktualisiert werden. Bildungsangebote sollen zu solchem 
Bürgerbewusstsein führen, indem sie »Einblick und Verständnis in ge-
schichtliche und gesellschaftliche Zusammenhänge politischer, sozia-
ler, kultureller, ökonomischer und ökologischer Prozesse«6 vermitteln. 
Durch diese Bildungsangebote möchte die BpB die »Basis für eine auf 
Toleranz, Pluralismus und Friedfertigkeit gründende Gesellschaft [...] 
schaffen und die Identifikation mit [...] unserer freiheitlich verfassten 
Demokratie fördern.«7 

Ziel der politischen Bildung soll also ein sachliches politisches Wissen 
über die Prozesse, Institutionen und Akteure einer politischen Gemein-
schaft sein. Die Bürger müssten befähigt werden, sich innerhalb der In-
stitutionen der Gesellschaft zu bewegen und in diesen zu agieren. Die-
ses Wissen sei mithin die fachliche Voraussetzung jeder Partizipation des 
Bürgers. Diese fachliche Kenntnis von Sachverhalten ist jedoch nicht aus-
reichend. Das übergeordnete normative Ziel der politischen Bildung ist, 
nach dem angeführten allgemeinen Verständnis, die bewusste Übernah­
me der demokratischen Werte durch den Bürger. Er muss überzeugt sein, 
dass er durch seine aktive Teilhabe an den gesellschaftlichen Strukturen 
im Sinne dieser Werte das Gemeinwesen schützt und bewahrt. 

Gefordert wird hier eine Persönlichkeitsentwicklung des Einzelnen 
zum Bürger als Citoyen durch Wissen und Partizipation. Die Identifi-
kation mit der Grundordnung sei in solch einem Prozess unausweich-
lich. Der Bürger bedürfe hierfür gezielter Bildungsangebote verschiede-
ner Institutionen, die ihm einen politischen Bildungsprozess und somit 
die Bildung zum Bürger einer demokratisch verfassten Gemeinschaft er-
möglichten. 

Man kann festhalten, dass die allgemeine Ansicht über politische Bil-
dung verschiedene Bildungsebenen umfasst. Die Bestimmung des demo-
kratischen Staates als freiheitliches Gemeinwesen erfordere demnach 
vom Bürger 

a.	 Kenntnis und Verständnis der Begriffe, der Regeln und der Prozesse 
der demokratischen Ordnung, 

b.	 Befürwortung der Werte des Gemeinwesens, somit Bürgerbewusst-
sein,

c.	 Einsicht, dass seine Mitwirkung an der gesellschaftlichen und poli-
tischen Ordnung gefordert und notwendig ist. 

6	 Bundeszentrale für Politische Bildung (2003): Leitbild der Bundeszentrale 
für politische Bildung. Bonn.

7	 Ebd.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9

Demzufolge ist seitens des Bürgers eine bestimmte Haltung, nach der 
BpB sogar eine Identifikation mit seinem Gemeinwesen, erforderlich. 
Die Bürger müssen also das Ganze einer Gemeinschaft um ihrer selbst 
willen wollen, sich selbst in bestimmter Weise als deren Teil verstehen. 

Somit wird der politischen Bildung durch den demokratischen Staat 
wesentliche Bedeutung für die Existenz des demokratischen Staates ein-
geräumt. Sie schafft, so die Annahme, erst jene Voraussetzungen, ohne 
die kein demokratischer Staat existieren kann: das Bürgerbewusstsein 
und hierin die Anerkennung demokratischer Lebensform. Offen bleibt 
an dieser Stelle, was politische Bildung, samt ihrer Begriffsaspekte, sei. 
Es bedarf hier fundierter Begriffsarbeit.

1.2 Problemaufriss

Was meinen wir, wenn wir von politischer Bildung sprechen? Um diese 
Frage beantworten zu können, muss zunächst gefragt werden, was wir 
unter Bildung verstehen. Handelt es sich um ein bloßes Training mit dem 
Ziel des schematischen Vollzuges bestimmter Tätigkeiten, oder um ei-
nen selbstgenügsamen Prozess zur Entfaltung individueller Anlagen und 
Kräfte? Oder meint Bildung vielleicht beides, sowohl den Erwerb funk­
tionalen Wissens und praktischer Fähigkeiten als auch persönliche Ent­
faltung? Letzteres verweist auf die weiterführende Frage nach dem We-
sen des Menschen und seiner Verortung in der Welt – gerade auch in der 
neuzeitlichen Bildungstheorie.

Diese Frage wiederum ist für den Begriff politischer Bildung entschei-
dend, da diese gerade einen Integrationsprozess des Menschen in eine 
politische Welt leisten will. In einem demokratisch-freiheitlichen Ge-
meinwesen sind diesem Prozess freilich Grenzen gesetzt. Der politische 
Bildungsprozess ist hier durch die Beantwortung der Frage nach dem 
Wesen des Menschen als eines freien Bürgers bestimmt. Dieser zeichnet 
sich dadurch aus, dass er nicht nur die Möglichkeit, sondern auch die 
Fähigkeit freier Vollzüge, das sind etwa Urteile und Handlungen, hat. 
Wenn schematische Momente also ein Teil demokratischer politischer 
Bildung sein sollten, so darf dennoch das freiheitliche Element nicht feh-
len, so dass solche politische Bildung nicht meinen kann, nur erwünsch-
te und somit zuvor festgelegte Vollzüge zu zeigen. Freie Vollzüge müssen 
vielmehr aus der freien Einsicht, nicht aus Konformismus, des Einzel-
nen erfolgen – das ist umso anspruchsvoller, als man als Ergebnis dieses 
Bildungsprozesses die Anerkennung des demokratischen Gemeinwesens 
durch den Bürger fordert. Es ist zu klären, worin das freiheitliche Mo-
ment politischer Bildung besteht, wenn sie zugleich Identifikation mit 
dem Gemeinwesen fordert.

PROBLEMAUFRISS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10

Als besonderer Aspekt von Bildung steht somit auch die politische Bil-
dung in einem Spannungsfeld möglicher Ziele: Einerseits funktionaler 
Wissenserwerb, d. i. Wissen im engeren Sinne um Begriffe und Funkti-
onsweisen des politischen Systems, also Institutionenkunde – anderer-
seits Persönlichkeitsbildung, d. i. Bildung eines Bürgerbewusstseins, der 
Identifikation mit freiheitlichen Werten, die zur Grundlage eigenen Ur-
teilens und Handelns gemacht werden sollen. Mit Bewusstseinsbildung 
ist schon impliziert, dass Bildung immer auch eine gewisse Veränderung 
des Selbst des Einzelnen bedeutet, er entwickelt sich in die Rolle des Bür-
gers hinein, bekommt ein neues, verändertes Sein, er entfremdet sich in 
gewisser Weise. Gerade diese Implikation macht die Frage nach dem zu-
lässigen Umfang und der Art des Zugriffs des staatlichen Bildungs- und 
Erziehungsauftrages virulent. 

Dies führt weiter zu der Frage nach der Form politischer Bildung, d. h. 
der Frage, wie diese Ziele zu erreichen seien, was zu einem analogen 
Spannungsfeld führt: sind direkte Vermittlungsformen wie etwa curri­
cularer Wissenserwerb geeignet, die skizzierten Ziele zu erreichen? Oder 
bedarf es informeller Bildungsprozesse innerhalb der politischen Welt? 
Was also ist der Bildungsort solch politischer Bildung, ist sie in Bildungs-
institutionen im engeren Sinne, wie etwa Schulen und Universitäten zu 
vollziehen, oder in den gesellschaftlichen und politischen Institutionen 
des demokratischen Gemeinwesens? Oder kann politische Bildung nur 
als das Zusammenspiel verschiedener Bildungsorte und somit formeller 
und informeller Bildung vollzogen werden? Was wären dann die Inhal-
te der politischen Bildung, handelt es sich dabei um dezidiert politische 
Stoffe oder berührt sie auch andere Wissensbereiche? 

Im Folgenden (Kap. 2) werden zunächst anhand der neuzeitlichen Bil-
dungstheorie und historischer sowie aktueller Ansätze politischer Bildung 
die Herausforderungen herausgearbeitet, vor denen politische Bildung 
steht. Die begrifflichen Koordinaten solcher politischen Bildung sollen so 
reflektiert und die Engführungen dieser Ansätze dargestellt werden. Eine 
erste Verengung zeigt sich schon im Bildungsbegriff des Neuhumanismus, 
der Bildung als reine Selbstentfaltung fasst und sich somit weltlichen resp. 
politischen Ansprüchen an Bildung entzieht. Dem gegenüber besteht die 
Engführung aktueller Ansätze zumeist darin, dass politische Bildung all-
zu sehr auf schulische Vermittlungsformen reduziert wird. Politische Bil-
dung, so wird sich zeigen, kann und darf sich jedoch nicht so verengen 
lassen, will sie demokratischen Ansprüchen genügen. 

Als theoretischer Referenzrahmen für eine Neuausrichtung politischer 
Bildung wird im Weiteren (Kap. 3) die Bildungstheorie Georg Wilhelm 
Friedrich Hegels herangezogen. Diese eignet sich für solche Reflexion, 
da Hegel alle zuvor aufgezeigten Spannungsmomente des Bildungsbe-
griffes im Allgemeinen und auch der freiheitlichen politischen Bildung 
im Besonderen reflektieren und begrifflich scharf erörtern kann. Er zeigt 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

hierbei, dass holistische Bildung immer nur politische Bildung sein kann, 
da erst letztere das Selbstverständnis des Einzelnen als freies Wesen be-
wirkt. Die besondere Pointe Hegels ist der enge Bezug zwischen solchem 
Selbstverständnis und der Praxis des Lebens in den Institutionen des frei-
heitlichen Gemeinwesens, was zur Anerkennung des freien Gemeinwe-
sens führe. In diesem Verhältnis kann Hegel zeigen, wie freie Vollzüge bei 
gleichzeitiger Identifikation mit dem Gemeinwesen begrifflich zu fassen 
sind. Diesen recht fundierten, da begrifflich differenzierten Bildungsbe-
griff Hegels herauszuarbeiten, bedarf einer systematischen Verknüpfung 
seiner Gedanken in der Phänomenologie des Geistes, den Grundlinien 
der Philosophie des Rechts und den Nürnberger Schriften, die in dieser 
Studie erstmalig vorgenommen wird. 

Den Zusammenhang zwischen diesen Werken zu systematisieren, ist 
durchaus anspruchsvoll: sie handeln nicht nur und nicht in erster Linie 
von Bildung, sondern von einer Vielzahl von anderen philosophischen 
Themen, von Selbstbewusstsein über Moralität bis hin zu Staats- und Ge-
schichtstheorien, die allesamt in seiner Philosophie des Geistes eingebet-
tet sind. Hierbei bietet Hegel immer wieder unterschiedliche Perspektiven 
auf seine Begriffe, die sich geradezu zu entwickeln scheinen. In der Exe-
gese kommt es daher darauf an, die von ihm unterschiedenen Begriffsmo-
mente zu erfassen und in einen Zusammenhang zu setzen – gerade auch in 
Bezug auf seinen Bildungsbegriff ist dies entscheidend.8 Hierbei zeigt sich, 
dass der Bildungsbegriff ein zentraler Leitbegriff seiner Philosophie des 
Geistes ist, da durch ihn der Mensch als geistiges Wesen bestimmt wird. 

Dennoch mag die Herangehensweise der folgenden Analyse durchaus 
gewagt erscheinen, da hier Werke systematisiert werden, die nicht nur in 
unterschiedlichen Schaffensphasen Hegels formuliert wurden, sondern 
jeweils ganz eigene Perspektiven aufweisen. Die Analyse ist aber bemüht, 
in einer gewissen begrifflichen Konsistenz zu zeigen, dass der Versuch, 
aus diesen drei Werken einen umfangreichen hegelschen Bildungsbegriff 
zu erarbeiten, durchaus fruchtbar sein kann.9 Freilich ist denkbar, auch 
andere Analysen Hegels, wie etwa die Wissenschaft der Logik, einzube-
ziehen.10 Die vorliegende Studie stellt nur einen ersten solchen Versuch 

8	 Freilich sind diese Begriffe zur analytischen Klarheit in künstlicher Trennung 
ihrer Momente erfasst; diese Momente bilden jedoch nur gemeinsam das 
Ganze des jeweiligen Begriffes.

9	 Wie auch etwa Krassimir Stojanov in seinen vorsichtigen Bezügen auf diese 
drei Werke zeigt. Vgl. Stojanov, Krassimir (2020): Hegels Bildungsbegriff. 
Systematik und Entwicklungsphasen. In: Thein, Christian (Hrsg.): Phi­
losophische Bildung und Didaktik. Dimensionen, Vermittlungen, Perspek­
tiven. Wiesbaden: Metzler. S. 37–49.

10	 Pirmin Stekeler meint etwa, dass die Grundlinien der Philosophie des Rechts 
ohne die Kenntnis der hegelschen Logik nicht lesbar sei. Vgl.: Pirmin Stekeler-
Weithofer (2021): Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts. Ein 

PROBLEMAUFRISS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

der Analyse eines systematischen Bildungsbegriffs Hegels dar und kon-
zentriert sich daher nur auf die drei benannten Werke.

Diese Studie ist in zwei große Teilabschnitte gegliedert. Ausgehend 
vom Bildungsbegriff der Humanisten, gilt es den Diskussionsrahmen 
der politischen Bildung in der ersten und zweiten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts zu erschließen. Diese Analyse, die zu einer recht weitreichen-
den Problematisierung, insbesondere gegenwärtiger Konzepte, führt, 
zeigt die begrifflichen Herausforderungen der politischen Bildung. Im 
zweiten Teil der Studie wird es zunächst darum gehen, Leitbegriffe der 
hegelschen Bildungsbegriffe herauszuarbeiten, um dann in einem zwei-
ten Schritt ihren konkreten Vollzug in den Institutionen der hegelschen 
Staatstheorie nachzuvollziehen, wozu freilich nötig ist, sich mit diesen 
Institutionen auseinanderzusetzen. Aus dieser Analyse sollen konkrete 
Vorschläge für eine Neuausrichtung des Begriffs politischer Bildung for-
muliert werden, die zur Reflexion gegenwärtiger Politikdidaktik dienen 
können. 

dialogischer Kommentar, Hamburg: Meiner. Siehe hierzu auch die Analyse der 
Staatstheorie Hegels als die Trias logischer Schlüsse durch Thomas Petersen 
(1992): Subjektivität und Politik. Frankfurt a. M.: Athenäum.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

2. Der Bildungsbegriff und  
seine historische Genese

2.1 Der neuzeitliche Bildungsbegriff:  
Nation, Kultur, Individuum

Die Besonderheit des neuzeitlichen Bildungsbegriffes ist darin zu sehen, 
dass er den Einzelnen, das Individuum oder eben auch das je besonde-
re Selbst des Einzelnen in den Mittelpunkt seiner Betrachtung stellt. Der 
Bildungsdiskurs des 18 und des 19. Jahrhunderts1 betont die besonde-
re Innerlichkeit des Einzelnen, versteht sich als »self-cultivation«2 und 
möchte die Selbsttätigkeit des Einzelnen zum Zweck jeder recht verstan-
denen Bildung machen. Solche Bildung der Innerlichkeit soll als Men-
schenbildung und somit in humanistischer Perspektive verstanden wer-
den. Der Mensch soll durch solche Bildung werden, was er qua seiner 
besonderen Potenzialität sein kann und soll. Das bedeutet zunächst ganz 
allgemein, dass er, aus seiner perfectibilité heraus, Kräfte ausbilden soll, 
die ihm potenziell zur Verfügung stehen. Der Begriff der perfectibilité, 
wie ihn Jean-Jacques Rousseau entwickelte und der von Autoren wie 
Herder oder auch Humboldt aufgegriffen wurde, ist der Kern dieses Be-
griffs, der bis heute Gültigkeit beansprucht.3 Gemeint ist damit die Ver-
vollkommnungsfähigkeit des Menschen, die hier Bildbarkeit heißt. 

Die auszubildenden Kräfte seien Fähigkeiten des Verstandes und der 
Vernunft und ermöglichten dem Menschen die je eigene Selbst- und 

1	 Freilich ist der Bildungsgedanke im 18. Jhd. noch christlich begründet. Der 
Mensch soll sich durch sie seiner Gottesebenbildlichkeit annähern. Er darf 
nicht nur, er muss sich als Freien, Bildbaren verstehen und gerade darin seine 
Ebenbildlichkeit realisieren. Diese christliche Genese der Bildbarkeit des 
Menschen im Sinne seiner Möglichkeit und Fähigkeit zur Vervollkommnung 
muss den neuzeitlichen Bildungsbegriff nicht der christlichen Theologie 
verpflichten. Solcher Bezug zeigt vielmehr den absoluten Wert der Bildung in 
Beziehung auf das Menschsein überhaupt, das zu normativen Lebensweisen 
und somit zu eigenem Selbstverständnis verpflichtet. Der Mensch hat also 
die Pflicht gegen sich selbst, sich als bildbares Wesen zu vervollkommnen, 
weil er dazu fähig ist, weil es gewissermaßen sein Schicksal ist. 

2	 Jürgen Oelkers (1998): Das Konzept der Bildung in Deutschland im 
18.  Jahrhundert. In: Oelkers, Jürgen; Osterwalder, Fritz; Rhyn, Heinz 
(Hrsg.): Bildung, Öffentlichkeit und Demokratie. Weinheim u.a.: Beltz, S. 51.

3	 Vgl. Jean-Jacques Rousseau (2019): Diskurs über den Ursprung und die 
Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen, hrsg. von Heinrich Meier. 
Paderborn: Brill Schöningh. Im Folgenden als zweiter Diskurs angegeben. 

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

Weltbezugnahme. Diese Kräfte sollen sich dem Einzelnen in Konfron-
tation zum einen mit der Welt, die als äußere Gegebenheit verstanden 
wird, und zum anderen mit sich selbst erschließen. Die Einzelnen sollen 
in diesem Prozess einen kontrollierten Zugang zu diesen Kräften erlan-
gen, was Voraussetzung der dem Bildungsbegriff wesentlichen Selbsttä-
tigkeit und der »selbstvollendeten Handlung«4 sei. Der Anspruch dieses 
Bildungsbegriffs ist, zu explizieren, worin die Bedingung der Möglich-
keit solcher Selbsttätigkeit liegt, die die Selbstzweckhaftigkeit des Men-
schen und seiner Bildung betont. 

Daher untersucht der Bildungsdiskurs seit seinen Anfängen im 
18. Jahrhundert die Möglichkeit eines solchen Bildungsprozesses im 
Spannungsfeld zwischen holistischer, selbstzweckhafter Bildung einer-
seits und ihrer Ausrichtung auch auf Funktionalität, d. h. funktionale 
Kompetenzen andererseits. Dieses Spannungsfeld bestimmt zugleich die 
Diskussion über die Notwendigkeit und den Zweck formeller Bildung. 
Holistische Bildung sei die wahre Bildung und vollziehe sich in freier, 
d. h. nicht-curricularer Form und vor allem in ästhetischer Weise. Sie be-
dinge die Auseinandersetzung mit dem Schönen der Kunst und Litera-
tur und betreffe gerade in dieser Form das Gefühl des Menschen und 
sei so in radikaler Weise innerlich. »Dieses Gefühl entsteht nicht durch 
Erziehung, also Gewöhnung an öffentliche Standards, sondern muß als 
eigener Sinn verstanden werden. Er versteht es, moralische und ästheti-
sche Proportionen verläßlich zu beurteilen, ohne dabei als pädagogische 
Größe zu erscheinen.«5 Dieser humanistische Bildungsbegriff entzieht 
sich einer möglichen gesellschaftlichen oder staatlichen »Brauchbarkeit« 
des Menschen. 

Jede formelle Bildung zu jener Zeit sieht sich dagegen dem Vorwurf 
ausgesetzt, den Einzelnen einzuschränken, in festen Grenzen zu formen 
und ihn gerade so zu einem Instrument gesellschaftlicher und staatlicher 
Macht zu machen, was freilich das Gegenteil von freier Entfaltung eige-
ner Individualität ist. Dieser Vorwurf scheint sich gerade da besonders zu 
bestätigen, wo die Bildungstheorie nicht nur die Notwendigkeit schuli-
scher Bildung betont, sondern zugleich die Anbindung dieser an die Na-
tion verlangt6 – was indes jedem Begriff politischer Bildung immanent 
sein müsste. Dass diese Befürchtung nicht von der Hand zu weisen ist, 
zeigt die Auseinandersetzung mit philosophischen Ansätzen des begin-
nenden 19. Jahrhunderts, hier besonders in J. G. Fichtes Reden an die 

4	 Johann Gottfried Herder (1966): Ideen zur Philosophie der Geschichte der 
Menschheit. Teil II, Buch 9. In: Werke in 11 Bänden, Bd. 6. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, S. 336. 

5	 Oelkers, Das Konzept der Bildung in Deutschland im 18. Jahrhindert, S. 54.
6	 Vgl. ebd. Oelkers setzt den deutschsprachigen Diskurs jener Zeit gerade 

diesem Vorwurf aus. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

deutsche Nation. Die zu Recht kontrovers diskutierten Reden werden 
hier herangezogen, weil Bildung in ihnen das zentrale Mittel ist, durch 
das die staatsbürgerliche Haltung des Einzelnen erlangt werden kann, 
was nach Fichte jedoch verlangt, den Einzelnen in seiner Besonderheit 
für diesen Zweck aufzuopfern.

2.1.1 Johann Gottlieb Fichte 

Johann Gottlieb Fichte formuliert einen Bildungsbegriff, der vielmehr als 
eine besondere Form der Erziehung zu verstehen ist. Er subordiniert die 
Bildung des Bürgers den Belangen der Nation und des Staates und erklärt 
eine Erziehung der Individuen zu künftigen Mitgliedern der Nation als un-
bedingte Pflicht des Staates, um seinen Erhalt zu sichern. In seinen politi-
schen Schriften, von der Besatzung Napoleons geprägt, plädiert Fichte für 
»Freiheit und Gleichheit in fortschreitender Annährung an eine Kultur- 
und Bildungsgesellschaft der Zukunft«7, die jedoch eine nationale deut-
sche Kultur sein müsse. In seinen Reden an die deutsche Nation8 formu-
liert er diesen Gedanken zu einer deutschen Nation, eingebettet in einem 
absoluten Staat,9 weiter und erklärt die Nationalerziehung als Werkzeug 
zur Erfüllung dieses dem menschlichen Sein übergeordneten Zwecks.10 

Fichte grenzt seinen Begriff der Nationalerziehung stark von zuvor 
formulierten Bildungsbegriffen und von der Pädagogik seiner Zeit ab 
und schlägt »[...] eine gänzliche Veränderung des bisherigen Erziehungs-
wesens [...] als das einzige Mittel die deutsche Nation im Dasein zu er-
halte[n] [...]«11 vor. Zugleich sieht er zwar den inflationären Gebrauch 
des Bildungsbegriffs, möchte aber herausstellen »was der neuen Erzie-
hung gefehlt habe«12 und fordert einen neuen Gehalt eines von ihm prä-
ferierten Erziehungskonzepts. 

»Die bisherige Erziehung«, so urteilt Fichte, »habe zur guten Ordnung 
und Sittlichkeit höchstens nur ermahnt, aber diese Ermahnungen sei-
en unfruchtbar gewesen [...]. Im Gegensatze mit dieser müsse die neue 

7	 Ebd.
8	 Johann Gottlieb Fichte (2008): Reden an die deutsche Nation. Hamburg: 

Meiner.
9	 Vgl. Alexander Aichele (Hrsg.) (2008): Einleitung. In: Fichte: Reden an 

die deutsche Nation, S. VII–LXXXIX. Nähere Erläuterungen Fichtes zum 
absoluten Staat, der zugleich vernünftiger Staat sei, finden sich in: Johann 
Gottlieb Fichte (1962): Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters, zehnte 
Vorlesung. In: Ausgewählte Werke in sechs Bänden. Band 4. Darmstadt: 
WBG, S. 537–550. 

10	 Vgl. Fichte: Reden an die deutsche Nation, S. 28–59. 
11	 Ebd., S. 21.
12	 Ebd., S. 28.

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

Erziehung die wirkliche Lebensregung und -bewegung ihrer Zöglinge, 
nach Regeln, sicher und ohnfehlbar bilden, und bestimmen können.«13 

Die neue Nationalerziehung solle insofern fruchtbar sein, als sie die Zög-
linge zu tätiger Aktivität im Staat bilde – eine Ermahnung zu dieser Ak-
tivität reiche also nicht aus. Bildung müsse zu bestimmter Handlungs-
praxis im Sinne der Nation führen. Hierzu sieht das Erziehungskonzept 
Fichtes vor, dass »die Freiheit des Willens gänzlich [vernichtet werde]«.14 
Der Wille müsse berechenbar und transparent werden und so seine Will-
kürlichkeit verlieren. 

Gerade der individuelle freie Wille der Zöglinge würde eine »Notwen-
digkeit der Entschließungen«15 verhindern, was die Wirklosigkeit bishe-
riger Bildung erklären würde. 

»Denn indem sie bekennt, daß nach ihrer kräftigsten Wirksamkeit der 
Wille immernoch frei, d. i. unentschieden schwankend zwischen Gutem 
und Bösem bleibe, bekennt sie, daß sie den Willen, und da dieser die ei-
gentliche Grundwurzel des Menschen selbst ist, den Menschen selbst zu 
bilden durchaus weder vermöge, noch wolle oder begehre, und daß sie 
dies überhaupt für unmöglich halte.«16 

Dagegen müsse die neue Nationalerziehung die »Unmöglichkeit des Ent-
gegengesetzten in dem Willen«17 hervorbringen, sodass dieser zu jedem 
Zeitpunkt das Vernünftige wolle. Dies gelinge dem Menschen jedoch nur 
in einem Dasein als Gattungswesen,18 wo er als Teil eines Ganzen zu sei-
ner wahren Identität finden könne. In diesem Zustand seines Seins sei es 
ihm dann auch möglich, seinen Willen vernünftig auszurichten.

»Das vernünftige Leben [besteht] darin, daß die Person in der Gattung 
sich vergesse, ihr Leben an das Leben des Ganzen setze und es ihm auf-
opfere [...]«.19 Die Aufopferung der je eigenen Subjektivität oder auch 
der Individualität samt der partikularen Zwecke sei also Pflicht eines je-
den, der ein vernünftiges Leben in der Gattung führen möchte.20

13	 Ebd. 
14	 Ebd., S. 29.
15	 Ebd.
16	 Ebd.
17	 Ebd.
18	 Den Begriff des Vernünftigen denkt Fichte nur im Zusammenhang 

mit einem Leben der Gattung, das der letzte Zweck des menschlichen 
Daseins sein müsse. Nur hierin könne der Einzelne zur vollen Entfaltung 
kommen und den Zustand der Vernunftlosigkeit, d. i. seinen Egoismus als 
reine Individualität, ablegen. Siehe mehr dazu in: Fichte: Grundzüge des 
gegenwärtigen Zeitalters, Dritte Vorlesung, S. 428–442. 

19	 Ebd., S. 429.
20	 Den Gattungsbegriff Fichtes legt Alexander Aichele in seiner Einleitung zu 

den Reden an die deutsche Nation mit Bezug auf Emil Lask (1902) dar: 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

Der Bildungsbegriff der Aufklärung habe diesen Zweck nicht zu errei-
chen vermocht, was auf die fehlende Ausrichtung des Willens und somit 
des Seins der Zöglinge auf ein Ganzes zurückzuführen sei.21 Die Natio­
nalerziehung Fichtes hingegen 

»führt die höhere Vaterlandsliebe, das Erfassen eines irdischen Lebens 
als eines ewigen, und des Vaterlandes, als des Trägers dieser Ewigkeit, 
und, falls er in Deutschen aufgebaut wird, die Liebe für das deutsche 
Vaterland, als einer seiner notwendigen Bestandteile unmittelbar in sich 
selber; und aus dieser Liebe folgt der mutige Vaterlandsverteidiger, und 
der ruhige und rechtliche Bürger von selbst.«22 

Der Zweck der Nationalerziehung bestehe also darin, die Nation zu er-
halten, indem die Zöglinge zu Bürgern samt einer die Nation erhaltenden 
Gesinnung ausgebildet werden. Sie sollen nach Fichte hierzu mit einer 
unumstößlichen, immer funktionierenden Tüchtigkeit ausgestattet wer-
den und sollen so jederzeit im Stande sein, im Sinne der Nation zu agie-
ren. Die Ausbildung ihrer Kräfte dient nur diesem einen Zweck, muss 
aber durch den Staat sichergestellt werden, damit dieser von jener profi-
tieren kann. Der Bürger soll anhand der Bildung eine Brauchbarkeit und 
Nützlichkeit für den Staat entwickeln. Der Einzelne als allgemeines Ge-
sellschaftswesen, das seine Individualität vollends ablegt und zum Staats-
bürger wird, steht in Fichtes Denken im Vordergrund.

Nicht nur fordert er eine Unterordnung des Individuums unter den Pri-
mat dessen, was er Gattung nennt. Er ist auch bereit, auf den Einzelnen in-
sofern einzuwirken, dass dieser nur in bestimmter, dem Staat förderlicher 
Weise agiere. Solches Wirken ist dann nicht etwa, wie vom Humanismus 
gefordert, durch die freie Einsicht des Einzelnen gegeben, sondern in einer 
bestimmten Form gefordert – der Einzelne soll zu bestimmter Denk- und 
Handlungsweise erzogen werden. Kurz: Zulässig sind nur jene Formen 
menschlichen Agierens, die für den Staat förderlich sind, und staatsbür-
gerliche Erziehung solle gerade dies sicherstellen. Die Nationalerziehung 
Fichtes macht dies jedoch nicht zum Resultat kritischer Reflexion des 
Staates und seiner Zwecke, sondern fordert rein affirmative Bezugnahme 
auf den Staat. Darüber hinaus zeigt sich hier die Schule als Ort der reinen 
Herstellung untertäniger Gesinnung, wodurch sie zum Instrument zur Re-
produktion jedes staatlichen Systems missbraucht werden kann. Es muss 
nicht eigens dargelegt werden, dass all dies mit den eingangs skizzierten 
demokratischen und freiheitlichen Bildungszielen nicht zu vereinbaren ist. 

»Demzufolge bezeichnet Fichtes Begriff der Gattung seiner Form nach ein 
Ganzes, dessen Teile erst durch die Zugehörigkeit zum Ganzen Identität 
besitzen und daher als solche nicht unabhängig vom Ganzen bestehen 
können.« (S. XXXVII)

21	 Fichte: Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters, Dritte Vorlesung, S. 429ff.
22	 Fichte: Reden an die deutsche Nation, S. 150.

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

2.1.2 Johann Gottfried Herder

Schon Johann Gottfried Herder, der gemeinhin als Begründer des 
deutschsprachigen neuzeitlichen Bildungsgedankens angesehen wird, 
reflektiert in seinen Schulreden die Relevanz formeller Bildung für die 
Kräfte des Einzelnen und erklärt diese für unverzichtbar für jede holisti-
sche Bildung.23 Herder erkennt die Relevanz der Schule vor allem darin, 
dass sie als Institution der sich weiterentwickelnden Wissenschaft das 
systematische Lernen der Einzelnen gewährleistet. Sie ist Medium der 
Aneignung humanistischer Traditionen, die sich zwar dem Nationenbe-
griff entziehen, die Herder aber durchaus als Prinzipien und Formen be-
stimmter Lebensweisen versteht. 

Er wendet sich hierbei explizit gegen jede Romantisierung der Bildung 
als eines durch eine unbestimmt-ästhetische Welt sich selbst vollziehen-
den Prozesses. Dies ist insofern beachtlich, als gerade Herder die ästhe-
tische Bildung durch die Künste als das höchste Gut zur holistischen Bil-
dung des Menschen erkennt. Durch sinnliche Erfahrung entwickele der 
Mensch Selbst- und Weltverhältnisse und bilde sich gerade so in huma-
nistischer Perspektive – Empfinden sei nach Herder schon entscheiden-
der Bestandteil von Erkennen und somit schon begriffliches Verstehen, 
das zunächst ausgebildet werden müsse. Hierin liegt der zentrale As-
pekt seiner Kritik gegen jenen romantischen Bildungsgedanken, der mit 
schon voraussetzungsreichen Annahmen agiere. Herder betont in all sei-
nen Schriften die Weltgebundenheit des Menschen, die Notwendigkeit 
der Anbindung des Einzelnen an andere Menschen sowie an tradierte 
Lebensformen. Die Auseinandersetzung mit diesen sei entscheidend für 
jede Selbstvergegenständlichung und somit zentral für Selbstverhältnisse. 
Hier verorte sich der Mensch in der Welt, was nicht weniger sei als die je 
eigene Deutung und Bewertung solcher gemeinsamer Formen.24 Solche 

23	 Freilich ist Herders ganzen Werk vom Bildungsgedanken durchzogen. 
Nicht nur wird der Bildungsbegriff als philosophische Kategorie mit seinen 
unterschiedlichen Aspekten beleuchtet, auch setzt sich Herder immer wieder 
explizit mit der schulischen Bildung und der Rolle der Schule überhaupt 
auseinander. An dieser Stelle wird nur Herder Gedankengang zur schulischen 
Bildung in seinen Schulreden besprochen, weil er hier reflektiert, inwiefern 
zweckgerichtete Bildung in der Schule zu einem ganzen Bildungsprozess 
beitragen kann. Eine herausragende Studie zu Herders Bildungstheorie 
liefert Nicole Welter (2003): Herders Bildungsphilosophie. Sankt Augustin: 
Gardez.

24	 Vgl. Johann Gottfried Herder (1994): Vom Erkennen und Empfinden der 
menschlichen Seele. In: Werke, Bd. IV, Frankfurt a. M.: Deutscher Klassiker 
Verlag, S. 327ff. Die Rede von der Seele muss so verstanden werden, dass 
all diese Prozesse im Inneren, also im Bewusstsein des Einzelnen vollzogen 
werden. Hierbei erfahre sich der Einzelne in bestimmter Weise, er erlange 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

Tradition sei nicht etwa auswählbar, sondern schon immer Lebenspra-
xis des Menschen und gerade so Inhalt dessen, was er Humanität nennt. 
Sie ist vermittlungsbedürftig, wird nicht nur durch die Schule, sondern 
auch gerade in anderen sozialen Kontexten unmittelbar und hierbei gera-
de durch Gewöhnung an Denk- und Handlungsvollzüge vollzogen. »So 
lernen wir Sprache und Lebensart, so bilden wir unsere Vernunft und 
gewöhnen uns zu Sitten und Künsten [...]«.25 Zu Traditionen gehörten 
neben Sitten oder bestimmten anerkannten Prinzipien auch gerade Wis-
senschaft und Künste, deren Anerkennungswürdigkeit sich als Tradition 
zeige und der Lehre bedürfe. 

»Aus heiler Haut können uns zwar Geschwüre, Kröpfe und Beulen 
wachsen; aber nicht Wissenschaften und Künste. Was wir wissen, wis-
sen wir durch andere; was wir gebrauchen und zu brauchen selbst ler-
nen müssen, haben andre erfunden; das ganze menschliche Geschlecht 
ist gewissermaßen eine durch alle Jahrhunderte fortgesetzte Schule, und 
ein neugebornes Kind, das plötzlich dieser Schule entnommen, das die-
ser Kette des Unterrichts entrissen, auf eine wüste Insel gesetzt würde, 
wäre mit allem seinem angebornen Genie ein armes Tier, ja in zehnfa-
chem Betracht elender als die Tiere.«26 

Kurz: Bestimmte Prinzipien der Praxis menschlichen Lebens und hierin 
gerade Kategorien wie Wissenschaft und Künste erschließen sich nicht 
ohne weiteres, sie sind vermittlungsbedürftig. Sie bedürften der Leh-
re durch kundige Lehrer, die jungen Menschen die Grundsätze und Be-
griffe nahebringen. Gerade hierbei würden diese Größen menschlichen 
Daseins durch die Schule erhalten und im Vollzug ihrer Thematisierung 
weiterentwickelt und »so dienen sie [die Schulen, A. A.] ferner zur Klar­
heit und Richtigkeit der Wissenschaft, zu ihrer Ausbildung und allmäh­
ligen Vervoll-Kommung.«27 

durch Bildung Wissen um seine Verfasstheit, erkenne, dass er es ist, der 
diese Bildung vollziehe. Zugleich erkenne er, dass er auf seine individuelle 
Art empfinde und erkenne, er erfährt also von sich als einem Ich. Hierzu 
erörtert Herder das Verhältnis von Erkennen und Wollen und erläutert: 
»Alle Empfindungen, die zu einer gewissen Helle steigen, […] werden 
Apperzeption, Gedanke; die Seele erkennet, daß sie empfinde. Was nun auch 
Gedanke sei, so ist in ihm die innigste Kraft, aus Vielem, das uns zuströmt, 
ein lichtes Eins zu machen, […] eine Art Rückführung merkbar, die am 
hellesten fühlet, daß sie ein Eins, ein Selbst ist.« Ebd., S. 354. Auf diesen 
entscheidenden Aspekt von Bildung weist auch Hegel in seinem Begriff der 
Entfremdung hin, erfasst diesen Prozess gerade in diesem Begriff weniger 
harmonisch als noch Herder. 

25	 Johann Gottfried Herder (1997): Von Notwendigkeit und Nutzen der 
Schulen. Schulrede Juli 1783. In: Werke, Bd. 9/2, S. 461. 

26	 Ebd., S. 461f.
27	 Ebd., S. 465.

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

In seiner Kritik gegen all jene, die die formale Bildung ablehnen, wen-
det sich Herder zudem gegen jede Rede von 

»Genie oder Original-Genie, das sich selbst hilft und keines Lehrers 
bedarf, von Selbsterfindung, von wunderbarer Ausbildung durch eigne 
Kraft und durch unmittelbare Begeisterung geredet und gerühmet, daß 
zu hoffen oder zu befürchten steht, die Genies oder vielmehr die Men-
schen selbst werden in kurzer Zeit wie Blumen und Bäume aus der Erde 
hervorwachsen, und sich bloß durch den Anblick der Sonne, durch Ge-
nuß des himmlischen Taues begeisternde Musen zu Wundergeschöpfen 
der Natur bilden, die uns jene glückliche Fabelzeit wiederbringen kön-
nen, in welchem alles von selbst erwuchs, und die Lebensschwangre 
Erde alles was wir sehen ohne Samen erzeugte.«28 

Herder scheint hingegen davon überzeugt, dass erstens jede Erschlie-
ßung von Selbst und Welt des Lernens und somit der direkten Lehre be-
darf. Gerade die zu erwerbenden Inhalte, die zu solcher Erschließung 
führen, folgten festen Grundsätzen – sie unterlägen Bewertungen und 
könnten so als richtig oder falsch beurteilt werden. Diese Standards zu 
vermitteln sei auch Sache der Schule und resultiere somit aus der Ausei-
nandersetzung mit verschiedenen wissenschaftlichen und somit als rich-
tig bewerteten Inhalten. Jede Ablehnung der Schule und somit der Vor-
rang romantischer Bildung würde auf Kosten von »Wissenschaft und 
Erfahrung«29 im engen Sinn der Begriffe, d. h. als begriffliche oder wie 
Herder sagt »mitgeteilte«30 und somit gemeinsam geteilter Verarbeitung 
von Welt und Welterschließung behauptet. Und so gehöre »[z]ur Fort­
pflanzung und Festhaltung alles Guten in der Menschheit, aller Wissen-
schaft, Kunst und Übung [...] also im weitläufigsten Verstande des Worts, 
Schule [...]«31 und man muss schließen, dass auch jede verständige und 
vernünftige Fähigkeit, die immer Zweck von Bildung sein will, des sys-
tematischen Lernens bedarf. Herder stellt in zahlreichen seiner Werke, 
auch in seinen Schulreden klar heraus, dass er die Romantisierung der 
Bildung als sich selbst vollziehenden Prozess weder als angemessen noch 
als zweckgemäß ansieht. Hierbei erkennt er die Relevanz von Schule als 
Institutionen der Forschung und Lehre und zugleich als Ort des syste-
matischen Lernens des Einzelnen, durch das ein kontrollierter und so-
mit bewusster Zugriff auf den eigenen Verstand und die eigene Vernunft 
zu gewährleisten ist. 

28	 Ebd., S. 459. 
29	 Ebd., S. 460.
30	 Ebd., S. 461.
31	 Ebd., S. 462. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

2.1.3 Wilhelm von Humboldt 

Die vielzitierte Bildungstheorie Wilhelm von Humboldts gibt den be-
grifflichen Maßstab der Auseinandersetzung mit dem Bildungsbegriff 
vor. Humboldt stellt das anthropozentrische Moment jeder Bildung ins 
Zentrum seiner bildungstheoretischen Studien und diskutiert all jene 
Stichworte, die für jede auch heutige Bildungstheorie unverzichtbar sind, 
wie etwa Individualität und Selbsttätigkeit, die Zwecke holistischer Bil-
dung sind. 

Für diese Untersuchung ist vor allem das Verhältnis zwischen holisti­
scher Bildung des Einzelnen und einer auch funktionalistischen Bildung, 
die der Integration der Einzelnen in die Welt dient, wichtig. Während ers-
tere sich jeder äußeren Zweckmäßigkeit entzieht, ist für letztere gerade 
diese Zweckmäßigkeit entscheidend. Humboldt erörtert dieses Verhältnis 
in seinen politischen Schriften, die stark mit den bildungstheoretischen 
Überlegungen verwandt sind. Er reflektiert hierin das Spannungsverhält-
nis zwischen diesen beiden Aspekten von Bildung und zieht daraus Kon-
sequenzen für seinen Begriff des staatlichen Bildungs- und Erziehungs-
auftrags. Staatlich institutionalisierte Bildung in der Schule habe ein 
direktes Verhältnis zum Staat, sie sei so auf diesen ausgerichtet. Sie solle 
den Einzelnen auf das Leben in Gesellschaft und Staat vorbereiten und 
müsse so auch funktionalistische Kompetenzen und Fähigkeiten vermit-
teln. Die Gefahr der rein instrumentellen Ausbildung des Einzelnen sei 
hier unweigerlich gegeben – dies sei bei staatlichen Bildungsanstrengun-
gen zu reflektieren. Humboldts eigener Schluss aus dieser Verwiesenheit 
von Schule und Staat ist, dass die schulische Bildung zu begrenzen sei, d. 
h. konkret, dass ihr Zweck eine allgemeine Bildung an mannigfaltigen 
Gegenständen sei, nicht eine Bildung des Einzelnen zum Bürger, die im-
mer eine gewisse Einförmigkeit zur Folge habe. 

2.1.3.1 Bildung als normative Kategorie

Bildung ist nach Humboldt eine entscheidende Kategorie menschlichen 
Daseins. Sie ist das wesentliche Spezifikum menschlicher Existenz, die, 
wie er sagt, insofern besondere Wertigkeit erfährt, als wir ihr »Würde«32 
zusprechen. Bildbarkeit mache die Menschen wesentlich aus – Hum-
boldt stellt mit seinem Bildungsbegriff die Frage nach den Bedingungen 
der Möglichkeit von »Menschenbildung«33 und setzt sich hierin mit der 

32	 Wilhelm von Humboldt (1960): Über den Geist der Menschheit. In: Werke 
in fünf Bänden, Bd. 1, Darmstadt: WBG, S. 507. 

33	 Wilhelm von Humboldt (1964): Der königsberger und der litauische 
Schulplan. In: Werke in fünf Bänden, Bd. 4, Darmstadt: WBG, S. 175. 

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

Frage auseinander, was das genuin Menschliche konkret sei. Er diskutiert 
Bildung so in humanistischer Perspektive, d. h. er fragt nach der Rolle 
dieser Kategorie für das Menschsein überhaupt. 

Als Spezifikum menschlicher Existenz sei Bildung auf das gute Leben 
ausgerichtet und somit eine normative Kategorie. Bildung meine, sein 
Wirken in der Welt nach einem höheren Ziel, oder einem »absoluten 
Maassstab«34 auszurichten, oder um es weniger radikal auszudrücken, 
sein Denken und Handeln überhaupt nach bestimmten, als richtig aner-
kannten Grundsätzen auszurichten. Für Humboldt ist solche Forderung 
an den Menschen nicht etwa nur äußeres Erfordernis, sondern inneres 
Bedürfnis. Der Mensch sei seiner Natur nach gerade so bestimmt, dass er 
nicht nur der Naturnotwendigkeit oder nur bedingten und somit relati-
ven Zwecken unterworfen sein möchte. Vielmehr gehe es darum, »einen 
einzigen Standpunkt zu finden, aus welchem sich alles vergleichen und 
alles beurtheilen lässt.«35 Solcher Standpunkt sei ebenfalls nicht Resultat 
von Naturnotwendigkeiten, sondern der freien Einsicht des Menschen, 
die sich durch Bildung entwickle. 

Dieser Standpunkt sei das Selbstverständnis des Menschen von sich 
als das, was Humboldt Geist nennt. In seiner zugegebenermaßen recht 
kurzen Auseinandersetzung mit diesem Begriff zeigt er, dass er hierun-
ter die menschliche Besonderheit versteht, in Auseinandersetzung mit 
Erkenntnisansprüchen, Sinn, Moral oder etwa auch Ästhetik sich selbst 
zu begreifen und in der Folge in der Welt zu agieren. Hierbei wirke der 
Mensch von einer bestimmten Warte aus, habe hierbei immer das Be-
dürfnis nach dem guten Leben zu streben, jenseits seiner auch wirken-
den triebhaften Natur auf der einen Seite und der funktionalen Rollen in 
der Welt auf der anderen Seite. Sich als Geistwesen zu begreifen, bedeu-
te seine Würde zu realisieren und sich die umgebende Welt zu eigen zu 
machen. Von dieser Warte der Selbsterkenntnis, die alle Menschen nach 
Humboldt vereinte und deshalb Humanität heiße, soll das menschliche 
Dasein im Vollzug der Bildung erkannt und beurteilt werden. Die Kon-
frontation des Einzelnen mit dem eigenen Wesen als Geist im Vollzug 
der Bildung, zeige diesem, 

»dass es [d. i.: der Geist] in allen, trotz der Verschiedenheit ihres Cha-
rakters, zugleich die allgemeine Menschheit erhöht und die besondere 
Eigenthümlichkeit stärkt [...]; er [der Mensch] erkennt daran, dass nur 
dies der gemeinsame Mittelpunkt ist, aus welchem die ganze Menschheit 
zugleich erkannt, beurtheilt und gebildet werden kann.«36

Sich zu bilden bedeutet in diesem humboldtschen Verständnis somit nicht 
weniger, als das eigene Menschsein zu realisieren, womit gleichzeitig die 

34	 Humboldt: Über den Geist der Menschheit, S. 507.
35	 Ebd., S. 511f. 
36	 Ebd., S. 514.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

Frage nach der Relevanz von Bildung für das menschliche Dasein beant-
wortet wäre. Sie bekommt in ihrer holistischen Form eine zentrale Stel-
lung, da sie nach Humboldt das einzig Absolute zu ihrem Zweck hat: 
Den Menschen und sein Dasein in Würde. Soll der Mensch im Vollzug 
seiner Bildung so 

»Etwas aufsuchen, dem er, als einem letzten Ziele, alles unterordnen, 
und nach dem er, als nach einem absoluten Maßstab, alles beurteilen 
kann [...], kann er [dies] nicht anders, als [es] in sich selbst finden, da in 
dem Inbegriff aller Wesen sich nur auf ihn allein alles bezieht.«37 

Mit diesem Bildungsverständnis stellt Humboldt in unmissverständlicher 
Weise heraus, dass es nicht etwa auf funktionalistische Lebenstüchtig-
keit oder Tauglichkeit für eine äußere Welt verengt werden dürfe. Durch 
sie soll der Mensch nicht etwa utilitaristischen Anforderungen angepasst 
werden. Bildung beziehe sich auf den ganzen Menschen, der sich in sei-
nem Menschsein »weder auf seinen augenblicklichen Genuss, noch auf 
sein Glück überhaupt [beziehe], da es vielmehr ein edler Vorzug seiner 
Natur ist, den Genuss verschmähen und das Glück entbehren zu kön-
nen [...]«.38 Sich als Wesen zu verstehen, dass zu solch auch normati-
ver Lebensweise imstande ist, bedeutet dann ein würdevolles Lebens als 
Mensch in humanistischer Perspektive zu führen – gerade diese Entwick-
lung des Selbstbezugs des Menschen »ist nichts anderes als der Prozess 
der Bildung, den Humboldt als schlechterdings grundlegende Existenz-
weise begreift.«39 

2.1.3.2 Individualität als Selbstbezug

Soll der Mensch aber »ein letztes Ziel, einen ersten und absoluten 
Maassstab aufsuchen, [...] muss dies Letzte [...] eng und unmittelbar 
mit seiner innern Natur verwandt seyn.«40 Die Ausrichtung des Selbst 
nach absoluten Maßstäben oder Prinzipien bedeutet auch nach Hum-
boldt, dass diese das Selbst des Einzelnen bestimmen, sie haben eine enge 
Bindung zum Vollzugssubjekt. Solche Ausrichtung des Selbst könne nicht 
von außen diktiert oder gefordert werden. Ihre Notwendigkeit müsse aus 
dem Einzelnen selbst entspringen und könne dem Menschen nicht etwa, 
als rein äußere Pflicht auferlegt werden. Sie müsse ihm zur zweiten Natur 
oder auch zur Disposition geworden sein, für ihn einen absoluten Wert 
haben und gerade deshalb verpflichte Wirkung auf den Einzelnen haben 

37	 Ebd., S. 507.
38	 Ebd.
39	 Georg Zenkert: Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie als Anthropologie, 

Pädagogische Rundschau, (5/2017), S.451–482.
40	 Humboldt: Über den Geist der Menschheit, S. 506. 

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

– eine Wirkung, die nur der Einzelne selbst diesen verleiht. »Es ist daher 
ein Irrtum, wenn man den einzelnen Gattungen menschlicher Thätigkeit 
besondre Gesetze vorschreibt, durch deren Befolgung sie zugleich der all-
gemeinen Würde der Menschheit getreu bleiben sollen.«41 Der Einzelne 
müsse im Bildungsprozess die Richtigkeit oder Anerkennungswürdigkeit 
solcher Maßstäbe erkennen, sie gerade aus dieser selbst gewonnen Ein-
sicht realisieren. Nur insofern gewinnen solch absolute Maßstäbe ihre 
Legitimität für den Einzelnen als Pflicht gegen sich selber. Die eigenen 
Vollzüge nach absoluten Maßstäben auszurichten, bedeutet so einen en-
gen Selbstbezug, insofern der Einzelne hierin mit solchen Maßstäben 
identifiziert ist und er sich diesen deshalb verpflichtet. »Was nicht von 
dem Menschen selbst gewählt, worin er auch nur eingeschränkt und ge-
leitet wird, das geht nicht in sein Wesen über, das bleibt ihm ewig fremd, 
das verrichtet er nicht eigentlich mit menschlicher Kraft, sondern mit 
mechanischer Fertigkeit.«42

Ein solches Ich, das die Anerkennungswürdigkeit erster Zwecke aus 
freier Erkenntnis begreifen und sich so in seinem Menschsein realisieren 
wolle, benötige »die Energie einer lebendigen Kraft [...]«.43 Im Begriff 
der Kraft expliziert Humboldt die Bedingung solcher Selbstbezugnahme, 
die sich im Streben nach absoluten Maßstäben zeige. Sie muss hier auch 
in empirischen Erscheinungsform als besondere Talente oder Fähigkei-
ten aufgefasst werden, die es individuell zu entfalten gilt. Diese Kräfte 
seien dem Einzelnen eigen, sie betreffen sein Selbst nicht nur unmittel-
bar, sie machen ihn als solches Selbst überhaupt aus. Diese Kräfte wer-
den gewissermaßen als Dispositionen entfaltet und sind gerade Inhalt je 
eigener Individualität – wie etwa moralisch-ethische Ansichten, ästheti-
sches Gefühl etc., die besondere Denk- und Handlungsvollzüge des In-
dividuums wesentlich bestimmen. Sie sind also konstitutive Formen der 
Individualität und gerade deshalb nicht von dieser abzutrennen, sie ma-
chen den besonderen Charakter des Einzelnen aus. Aus ihnen resultie-
rende Denk- und Handlungsvollzüge sind gerade dadurch gekennzeich-
net, dass sie aus dem engen Selbstverhältnis des Individuum entspringen. 
Das Individuum und die besondere Form seiner je eigenen Ausrichtung 
auf das Richtige oder das Gute qualifizieren solche Handlung als die je 
eigene Handlung. 

Humboldt erkennt aber gerade in seinem Begriff der Kraft als »po-
sitives Potenzial«,44 das den Charakter des Einzelnen auszeichnet, dass 

41	 Ebd., S. 512. 
42	 Wilhelm von Humboldt (1960): Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der 

Wirksamkeit des Staates zu bestimmen. In: Werke in fünf Bänden, Bd. 1, 
Darmstadt: WBG, S. 77.

43	 Humboldt: Über den Geist der Menschheit, S. 512.
44	 Zenkert: Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie als Anthropologie, S. 

473. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

solche Entfaltung des Selbst noch eine Bedingung hat. Soll der Einzelne 
sich nämlich bestimmte Prinzipien oder Grundsätze in freier Entfaltung 
dispositionell zu eigen machen und sollen gerade solche Dispositionen 
seinen individuellen Charakter auszeichnen, muss der Einzelne die Not­
wendigkeit dieser für sein individuelles Dasein erkennen. In seiner Skiz-
ze Über den Geist der Menschheit spricht Humboldt mit dem Begriff der 
Kraft gerade diesen Bedeutungsaspekt der Kraft als aristotelische enér­
geia an. Nach diesem Bedeutungsaspekt meint Kraft die potenzielle Fä-
higkeit, aus eigenem Antrieb oder eigenem Willen in bestimmter Weise 
zu wirken, auch wenn andere Vollzüge möglich wären. Solche lebendige 
Kraft im Einzelnen meint nach diesem Bedeutungsaspekt überhaupt die 
Voraussetzung je eigenen Handelns und ist so, nach Humboldt, die Be-
dingung geistiger Selbst-, aber auch Weltbezugnahme. Erst durch solche 
enérgeia gebe es überhaupt die entscheidende »Selbstthätigkeit«,45 die 
bedeute, dass es »nichts Früheres mehr giebt, von dem es abhienge, und 
woraus es also begriffen werden könnte.«46 Die notwendige Bedingung 
von Denk- und Handlungsvollzügen sei erst durch solche Kraft des In-
dividuums selbst gegeben. Solche selbsttätigen Vollzüge sind so »nichts 
bloss aus der äussern Natur Hergenommenes«,47 sondern Folge je eige-
ner Kraft oder eigenen Willens der Individuen, die diesen ihre Relevanz 
für ihr je besonderes Leben verleihen, d. h. diese bewusst realisieren. Erst 
solche lebendige Energie, die sich dadurch auszeichnet, dass der Einzel-
nen die Dringlichkeit seiner je eigenen Vollzüge verspürt, zeichne das je 
eigene, individuelle und somit selbsttätige Wirken in der Welt aus. 

Solche Selbsttätigkeit unterscheide sich nicht vom Individuum und ist 
gerade so gegen nur schematische Vollzüge abzugrenzen. Der Einzelne 
ist unmittelbar durch seine Selbsttätigkeit konstituiert, oder anders ge-
sagt, er ist wer er ist, und er denkt und handelt in der besonderen Wei-
se seiner Individualität durch diese besonderen Kräfte, die er innerhalb 
des holistischen Bildungsprozesses entfaltet – gerade hierin realisiert sich 
der Einzelne als Individuum und somit seine Humanität. Mit Humboldt 
kann man so sagen, dass der Einzelne qua eigener Kräfte selbst tätig ist – 
er zeigt sich gerade hierin als freies Individuum, da er sich selbst zu Voll-
zügen verpflichtet, die ihm notwendig erscheinen. Solche Selbsttätigkeit 
durch die eigenen Kräfte ist dann verstanden als selbst auferlegte Pflicht 
zu einer bestimmten Denk-, Urteils- und Handlungsweise. 

Nicht ein äußeres Urteil oder reine Naturnotwendigkeit entscheidet so 
im humboldtschen Begriff der Kraft über die Angemessenheit bestimm-
ten individuellen Soseins, sondern nur und ausschließlich das Individu-
um selbst qua seiner frei entwickelten Einsicht. Dies wiederum bedarf 

45	 Humboldt: Über den Geist der Menschheit, S. 510.
46	 Ebd., S. 510f.
47	 Ebd., S. 510.

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

nach Humboldt einer gewissen Lebensenergie und somit des Gefühls der 
Involviertheit, die freilich nur in Freiheit entfaltet werden kann. 

Die Relevanz des Begriffs der Kraft zeigt sich dort, wo das Individu-
um in der Welt wirksam ist. Es soll, in bestimmter Weise, in Übereinstim-
mung mit sich selbst agieren und gerade so durch je eigene oder eben 
individuelle Handlungsvollzüge in der Welt sichtbar sein und in diesem 
Vollzug seine vorrangige Stellung in der Welt begreifen. Der Einzelne er-
fahre sich in diesem Selbstverständnis, so meint Humboldt, nicht der 
Welt unterworfen, sondern als erster Zweck der Welt. Hier soll der Ein-
zelne aktiv wirken, d. h. selbsttätig sein und sich als ein besonderes Indi-
viduum mit je eigenen Denk- und Handlungsvollzügen zeigen. Vor dem 
Hintergrund des Menschseins als Potenzialität ist dieser Bedeutungsas-
pekt der Kraft entscheidend, da sich gerade hierin Humboldts Forderung 
nach freier Entfaltung der Individualität in ihrer ganzen Radikalität er-
öffnet. Eben dies zeigt sich im humboldtschen Ansatz als das wesentliche 
Moment des für die Bildung entscheidenden Weltbezugs.

2.1.3.3 Individualität als das Erste im Weltbezug 

Die humboldtsche Bildungstheorie reflektiert im Begriff der Individuali-
tät, die über ganz eigene Kräfte verfügt, das Wesen des Menschen als Po­
tenzialität, oder anders gesagt als Möglichkeit je eigenen Werdens oder 
Soseins in der Welt. Der Mensch zeichne sich gerade durch solches Po-
tenzial aus, könne ein eigenes Selbst entwickeln und sich hierbei allge-
meine Grundsätze dispositionell zu eigen machen. Solches Potenzial als 
wesentliches Merkmal bildbarer Wesen ist entscheidend, weil sich hier-
in gerade das zeigt, wodurch der Einzelne als Individuum jeweils selbst 
zum oben ausgeführten Selbstverhältnis als Mensch komme und erst als 
solcher selbsttätig sein könne. Erster Zweck von Bildung sei daher die 
Entfaltung der Individualität als je spezifische Besonderheit des Einzel-
nen. Die Betonung der Individualität darf jedoch nicht nur verstanden 
werden als die Erörterung eines noch opaken Charakterkerns, den es zu 
zeigen gilt. Auch wenn ein solcher Charakter Resultat jedes Bildungs-
prozesses sein müsse, entziehe sich ein solches Sosein der theoretischen 
Diskussion. In der humboldtschen Bildungstheorie geht es vielmehr um 
die Bildbarkeit des Menschen überhaupt, um die Möglichkeit der Ent-
wicklung eigener Individualität jenseits ihrer inhaltlichen Bestimmung. 
Im Vordergrund steht so der Mensch mit seiner Potenzialität zu werden, 
der er sein soll. 

Dieses Verständnis von Individualität sei gerade da relevant, wo der 
Einzelne in Relation zur Welt stehe. Für den Vollzug von Bildung als Ent-
faltung je eigener Kräfte sei der Weltbezug unverzichtbar – der Einzel-
ne müsse in Wechselwirkung mit der Welt treten. »Da jedoch die bloße 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

Kraft einen Gegenstand braucht, an dem sie sich üben, und die blosse 
Form, der blosse Gedanke, einen Stoff, in dem sie, sich darin ausprägend, 
fortdauern könne, so bedarf auch der Mensch einer Welt ausser sich.«48 

Diese äußere Welt sei jedoch keineswegs als ein Ort zu verstehen, an 
dem sich der Mensch in eine Gesellschaft oder in einen Staat integrie-
re. Die Welt ist vielmehr eine Summe mannigfaltiger Objekte,49 an de-
nen die Individualität entfaltet werden könne, d. h. der Mensch erlange 
an ihnen »innere Veredelung und Verbesserung« und werde so »in sich 
frei und unabhängig […]«.50 Die Welt gäbe dem Menschen die Gegen-
stände, die es braucht, um in ihrer geistigen Verarbeitung seine Kräfte 
herauszubilden – sie ist also Ort, Rahmenbedingung, in gewisser Hin-
sicht auch Mittel der Entfaltung der Individualität. Der Einzelne soll in 
seinem tätigen Wirken in ihr alle Formen menschlicher Erkenntnisvoll-
züge erfahren, denn 

»in ihm sind mehrere Fähigkeiten, ihm denselben Gegenstand in ver-
schiedenen Gestalten, bald als Begriff des Verstandes, bald als Bild der 
Einbildungskraft, bald als Anschauung der Sinne vor seine Betrachtung 
zu führen. Mit all diesen, wie mit ebensoviel verschiedenen Werkzeugen, 
muss er die Natur aufzufassen versuchen, nicht sowohl um sie von allen 
Seiten kennen zu lernen, als vielmehr um durch diese Mannigfaltigkeit 
der Ansichten die eigene innewohnende Kraft zu stärken, von der sie nur 
anders und anders gestaltete Wirkungen sind.«51 

Ziel solcher »Wechselwirkung« zwischen Welt und Individuum sei so 
»die höchste und proportionirlichste Bildung seiner Kräfte zu einem 
Ganzen.«52 Der sich bildende Einzelne soll sich also in Konfrontation 
mit der Welt begeben. Er soll aus ihr die Impulse seiner sich entwickeln-
den Kraft ziehen und diese zu eigenen geistigen Werkzeugen machen. 

»Auch wenn Humboldt hier ausdrücklich von einer Wechselwirkung 
spricht, ist diese Beziehung asymmetrisch angelegt.«53 Die Welt ist näm-
lich zu verstehen als reine Rahmenbedingung individueller Bildung – ihre 
Rolle ist somit in entscheidender Weise relativiert. Zweck von Bildung 
darf nämlich nicht sein, den Einzelnen an die Erfordernisse der Welt an-
zupassen, sondern die Welt gerade in Bezug auf die Bedingung der Mög-
lichkeit holistischer Bildung zu befragen. Nicht die Individuen müssen 
einer institutionellen Welt und ihren Anforderungen genügen und sich 

48	 Humboldt: Theorie der Bildung des Menschen, S. 235. 
49	 Vgl. ebd. 
50	 Ebd. 
51	 Ebd., S. 237.
52	 Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des 

Staates zu bestimmen, S. 64.
53	 Georg Zenkert: Was ist Erziehungsphilosophie? Pädagogische Rundschau, 

(4/2023), S. 476.

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

dieser tauglich machen. Das Verhältnis ist vielmehr umgekehrt: Die Welt 
und ihre Institutionen müssen sich daraufhin befragen lassen, ob sie dem 
Menschen und seiner freien Entfaltung genügen können. Nicht also die 
Tauglichkeit für eine institutionelle Welt ist erster Zweck von Bildung, 
sondern die Möglichkeit des Individuums, in der Welt holistische Bil-
dung zu vollziehen und gerade in diesem Vollzug der Welt »die Gestalt 
seines Geistes aufzudrücken [...].«54 Gerade hierin erklärt sich dann der 
Begriff der Wechselbeziehung: Ist die Welt Stimulans der geistigen Kräfte 
des Einzelnen und Bedingung individueller Bildung, ist der Einzelne vor 
die Herausforderung gestellt, dieser Welt seine geistige Eigenart zu zeigen 
und sie zu prägen. Die Einzelnen müssen sich in ihr als Individuen zeigen, 
in ihr gewissermaßen in ihrem Sosein erscheinen und sie gerade dadurch 
gestalten. Dies ist in der humboldtschen Bildungstheorie der Garant da-
für, dass der Einzelne in seiner Individualität als erster Zweck weltlicher 
Praxis realisiert wird. Der von ihm also zuvor erkannten Gefahr der Ins-
trumentalisierung des Einzelnen als reines Subjekt zugunsten der Struk-
turen der institutionellen Welt stellt Humboldt so ein Individuum ent-
gegen, dass sich durch seine Bildung als erster Zweck des Weltbezugs 
versteht und sich gerade so diesen weltlichen Tendenzen entgegenstellt. 

Freilich stellt solche Einsicht Anforderungen an den Einzelnen. Der 
humboldtsche Bildungsprozess fordert eine gewisse Entfremdung, was 
in den sehr allgemeinen humboldtschen Ausführungen besagt, die äuße-
ren Gegenstände der Welt in sich aufzunehmen, sich hierbei »nicht […] 
selber [zu] verliere[n], sondern vielmehr von allem, was er ausser sich 
vornimmt, immer das erhellende Licht und die wohltätige Wärme [der 
Welt, A. A.] in sein Innres […] zurückstrahle.«55

Der Einzelne entfalte also in der Auseinandersetzung mit einer ihm 
fremden Welt seine Individualität, indem er seine Kräfte entwickle. Er er-
lange hierbei zugleich ein Selbstverständnis als ersten Zweck jeden Weltbe-
zuges und präge gerade so die Welt und ihre Strukturen. Bedingung solcher 
Entwicklung des Einzelnen sei die Mannigfaltigkeit der zu verarbeitenden 
Gegenstände und somit ihrer unterschiedlichen Modi menschlicher Er-
kenntnismöglichkeiten. Zu verhindern sei die Einförmigkeit solch mensch-
licher Entwicklung, die nicht nur die Kräfte in ihrer besonderen Ausprä-
gung schwäche, sondern auch die Kraft als enérgeia – was Konsequenzen 
für die humboldtschen Reflexionen formeller, schulischer Bildung hat.

54	 Humboldt: Theorie der Bildung des Menschen, S. 237.
55	 Humboldt: Theorie der Bildung des Menschen, S. 237. In dieser allzu 

metaphorischen Formulierung scheint es Humboldt darum zu gehen, die 
äußeren Strukturen der Welt in einer Weise zu verarbeiten. »Denn nur die 
Welt umfasst alle nur denkbare Mannigfaltigkeit, und nur sie besitzt eine 
so unabhängige Selbständigkeit, dass sie dem Eigensinn unsres Willens die 
Gesetze der Natur und die Beschlüsse des Schicksals entgegenstellt.« Ebd.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

2.1.3.4 Grenzen staatlich institutionalisierter Bildung

Humboldts problematisierender Blick auf den Staat bezieht sich auf 
Staatsformen, wo sich der Staat nicht etwa, wie die antike Polis, als die 
Institutionalisierung von schon bestehenden »Sittengesetzen« des Vol-
kes zeigt. 

»Jene Staaten waren Republiken, ihre Anstalten dieser Art Stützen der 
freien Verfassung, welche die Bürger mit einem Enthusiasmus erfüll-
te, welcher den nachteiligen Einfluss der Einschränkung der Privatheit 
minder fühlen, und die Energie des Charakters minder schädlich wer-
den liess.«56 

In antiken Staaten habe es ein direktes, wahres Verhältnis zwischen Bür-
ger und staatlichen Institutionen gegeben. Letztere seien die Institutiona-
lisierung des Willens des Volkes und repräsentierten diesen in besonderer 
Weise – es gebe hier ein direktes Verhältnis zwischen Staat und Bürger, 
das diesen nicht zum Untertanen mache. Anders verhalte es sich jedoch 
in der Monarchie, in der es, nach Humboldt, ein solches Verhältnis jen-
seits der Rolle des Einzelnen als Untertan nicht giebt. Die Trennung zwi-
schen Staat und Bürger sei hier zu signifikant, wodurch die Gefahr be-
stehe, den Einzelnen nur zu Gunsten des Staates zu instrumentalisieren 
und ihn in seinem Menschsein zu degradieren.57 Der Bürger werde hier 
durch den Staates geformt, entweder 

»durch Zwang […] oder durch Ermunterung und Beispiel; oder mittel-
bar, indem er [der Staat] entweder der Lage der Bürger eine demselben 
günstige Gestalt giebt und sie gleichsam anders zu handeln hindert, oder 
endlich, indem er sogar, ihre Neigung mit demselben übereinstimmend 
zu machen, auf ihren Kopf oder ihr Herz zu wirken strebt.«58 

Kurzum: Der (monarchische) Staat neigt in seiner vollen Ausprägung 
dazu, den Bürger nach seinem staatlichen Bedarf anzupassen. Solch 
staatlicher Zugriff auf die Individuen würde diese zu »Untertanen« ma-
chen, die sich gerade darin auszeichnen, dass ihre Kräfte durch die staat-
liche Agenda bestimmt und somit gehemmt sind.59 Jede Form der Selbst-
tätigkeit würde hier verschwinden, nicht nur, da es nach humboldtschem 

56	 Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des 
Staates zu bestimmen, S. 104. 

57	 Siehe hierzu ebd., S. 104f: »In unseren, meistenteils monarchischen Staaten 
ist das alles ganz anders. Dann genossen sie auch übrigens eine größere 
Freiheit, als wir, und was sie aufopferten, opferten sie einer andern Tätigkeit, 
dem Anteil an der Regierung auf. Was die Alten von moralischen Mitteln 
anzuwenden mochten, Nationalerziehung, Religion, Sittengesetze, alles 
würde bei uns minder fruchten, und einen großen Schaden bringen.« 

58	 Ebd., S. 70.
59	 Ebd., S. 70f. 

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

Ansatz weder ein Selbst gäbe noch die Einzelnen im engeren Sinne tä-
tig wären. Die Kräfte des Menschen würden nämlich »nur durch eige-
ne Thätigkeit, eigene Empfindsamkeit, oder eigene Benutzung fremder 
Erfindungen gebildet [...]«,60 was durch staatlichen Eingriff verhindert 
würde. Gerade dies ist für Humboldt nicht weniger als ein Leben in Un-
freiheit,61 was die Menschen zu »Maschinen«62 machen und so ein men-
schenwürdiges Leben verhindern würde. 

Vom Staat vorgegebene fremde Lebensvollzüge hätten in der Konse-
quenz Auswirkungen auf das Selbstverständnis der Einzelnen. Ist solches 
im humboldtschen Sinne gerade durch die freie Entfaltung der Kräfte im 
Vollzug gegeben, würde die Ausrichtung eigener Kräfte nach fremden 
Vorgaben die »Energie des Handelns«63 des Einzelnen verhindern. Men-
schen, die solch fremden Denk- und Handlungsvollzügen untergeben 
sind, würden »den Überrest [ihrer] Selbstthätigkeit gleichsam freiwillig 
opfern.«64 Solche Einzelnen würden nicht jene Selbstverantwortung und 
Selbsttätigkeit, verstanden als die Einsicht in die Notwendigkeit eigenen 
Denkens und Handelns, entwickeln können. »Er glaubt sich der Sorge 
überhoben, die er in fremden Händen sieht, und genug zu tun, wenn er 
ihre Leitung erwartet und ihr folgt.«65 Dies hätte nach Humboldt die 
schwerwiegende Folge, dass der Einzelne keinen Begriff und kein Gefühl 
mehr von »Verdienst und Schuld«66 hätte. Diese beiden Koordinaten ei-
gener Verantwortung hätten keine regulierende Auswirkungen auf den 
Einzelnen, wodurch »nicht allein die Kraft, sondern auch die Güte des 
moralischen Willens [...]«,67 der den Einzelnen aus sich selbst heraus ver-
pflichte, erlösche. Jede Form eigens entwickelten Gefühls von Verdienst 
und Schuld, das als Korrektive moralischer Vollzüge fungierten, sei auf 
den Staat ausgelagert und der Einzelne empfinde so keine dispositionel-
le Bildung an moralische Grundsätze, er hat sie schlicht nicht entwickeln 
können, da er der Sorge um sie enthoben wurde. Es fehlt also die Erfah-
rung des Selbst als eines zur Selbsttätigkeit Fähigen. Gerade diese Erfah-
rung schaffe erst die Motivation des Einzelnen in individueller Weise zu 
wirken. Das heißt: nur Selbsttätigkeit führt nach Humboldt zu selbst-
tätigen Menschen.

Eine Schwächung des moralischen Charakters habe weiter Aus-
wirkungen auf das gemeinschaftliche Leben der Bürger, auf das auch 
jeder Staat angewiesen ist. Überall dort, wo sich der Einzelne nicht 

60	  Ebd., S. 73.
61	  Vgl. ebd., S. 64ff.
62	  Ebd., S. 72.
63	  Ebd., S. 74.
64	  Ebd. 
65	  Ebd.
66	  Ebd.
67	  Ebd. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

verantwortlich fühle, könne es keine »Teilnahme« geben und die »ge-
genseitige Hilfeleistung [würde] träger.«68 Die nach Humboldt zu be-
fürchtende Tendenz ist die Schwächung der Nation durch Vereinzelung 
ihrer Bürger, die sich weder für einander noch für ihre Familien oder an-
dere Bindungen verantwortlich fühlten. Das wünschenswerte Verhält-
nis des Einzelnen als Bürger zum Staat könne so nicht das eines passi-
ven Konsumenten sein. »Statt daß die Menschen in Gesellschaft treten, 
um ihre Kräfte zu schärfen, sollten sie auch dadurch an ausschliessen-
dem Besitz und Genuss verlieren, so erlangen sie Güter auf Kosten ih-
rer Kräfte.«69 

Der Staat bedürfe aber einer anderen Gesinnung des Bürgers. Die-
ser müsse in erster Linie Individuum sein und ein Selbstverhältnis als ei-
nes zu Selbsttätigkeit Fähigen haben; gerade so könne er im Sinne der 
Gemeinschaft agieren und zugleich ein würdevolles Leben führen und 
gerade so die Belange der Nation befördern – dies gilt es in der staat-
lichen Einflussnahme auf die Bildung des Einzelnen zu reflektieren. Ge-
rade dann nämlich, wenn der Einzelne ausschließlich zum Bürger erzo-
gen werden soll, zeige sich der Mangel solcher Bildung. Solche äußere 
Einwirkung würde die Einzelnen zur »Einförmigkeit«70 zugunsten staat-
licher Zwecke zwingen. Hieraus 

»würde sich unmittelbar [...] auch die nähere Bestimmung ergeben, daß 
jedes Bemühen des Staats verwerflich sei, sich in die Privatangelegen-
heiten der Bürger überall da einzumischen, wo dieselben nicht unmit-
telbaren Bezug auf die Kränkung der Rechte des einen durch den and-
ren haben.«71 

In der Auseinandersetzung mit den Grenzen staatlichen Einflusses auf 
das je besondere Leben des Einzelnen reflektiert Humboldt nicht nur, 
welche Rolle das Weltverhältnis für die Bildung des Einzelnen spielt. Er 
zieht aus der Beschaffenheit dieses Verhältnisses zugleich Konsequenzen 
für den staatlichen Bildungs- und Erziehungsauftrag und setzt diesem 
enge Grenzen. In dieser Grenzziehung betont Humboldt, dass Bildung 
auch in ihrer Institutionalisierung nicht die Integration des Einzelnen 
in die Strukturen von Gesellschaft und Staat bezweckt – die humboldt-
schen Begriffe entziehen sich gerade dieser von der Subjektivitätstheo-
rie seiner Zeit fokussierten Integration, woraus sich sein sehr bestimm-
ter Begriff der Schule ergibt.

68	  Ebd., S. 75.
69	  Ebd., S. 71. 
70	  Ebd.
71	  Ebd., S. 69.

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

2.1.3.5 Schulische Bildung: Chancen und Grenzen

Aus seiner dargestellten Bildungstheorie und seiner sich darauf abgeleite-
ten Forderung der Distanz zu den Zwecken des Staates diskutiert Hum-
boldt die Zwecke schulischer Bildung. Diese habe immer ein Verhältnis 
zur staatsbürgerlichen Rolle des Bürgers und somit den Anspruch, die 
Einzelnen zu guten Bürgern des Staates zu machen. Diesen Zweck zu er-
reichen, bedeute, dass solch formelle Bildung auch auf den Charakter 
des Einzelnen einwirken möchte, denn formelle Bildung als Ausführung 
des staatlichen Erziehungs- und Bildungsauftrages betreibe also immer 
auch Persönlichkeitsbildung. Humboldt, der dem Staat kritisch gegen-
übersteht, weist darauf hin, dass dies nicht bedeuten dürfe, dass »der 
Mensch dem Bürger geopfert wird.«72 Schule dürfe sich nicht als eine 
Institution nur staatsbürgerlicher Erziehung verstehen, insofern diese die 
Lernenden nur zu tauglichen Bürgern machen möchte, d. h. die Kräfte 
des Einzelnen nur in einförmiger Weise in Bezug auf staatliche Interes-
sen befördern vermöge. Sollte Schule die Einzelnen zu Bürgern eines in 
solcher Weise auf sie einwirkenden Staates machen wollen, seien ihre 
»vom Staat angeordnete oder geleitete Erziehung wenigstens von vielen 
Seiten bedenklich.«73 

Bedenklich sei solche einförmige Bildung nicht nur in Bezug auf die 
Natur des Menschen als Geistwesen und somit als Potenzialität, in deren 
Entfaltung der Einzelne seine Würde realisiere. Bedenklich sei sie auch 
gerade in Bezug auf die Zwecke schulischer Bildung. Humboldt weist 
darauf hin, dass eine Persönlichkeitsbildung, die auf die Gesinnung des 
Einzelnen Einfluss nehmen möchte, gerade die mannigfaltige Entfaltung 
aller Kräfte befördern müsse. Es sei nämlich ein Trugschluss zu meinen, 
dass man auf die Gesinnung des Einzelnen direkt einwirken könne, in-
dem man wünschenswerte Prinzipien vermittle. 

»Denn Tugend und Laster hängen nicht an dieser oder jener Art des 
Menschen zu sein, sind nicht mit dieser oder jener Charakterseite not-
wendig verbunden, sondern es kommt in Rücksicht auf sie weit mehr 
auf die Harmonie oder Disharmonie der verschiedenen Charakterzüge, 
auf das Verhältnis der Kraft zu der Summe der Neigungen usf. an.«74 

Die Gesinnung des Einzelnen unterliege nämlich dem spontanen Zusam-
menspiel der Kräfte oder der Charakterzüge des Einzelnen und könne so-
mit nicht Resultat direkter curricularer Belehrung sein. Zudem bedürfe 
die vom Staat angestrebte tugendhafte Gesinnung seiner Bürger gerade 
der Kraft, die sich durch solche einseitige Bildung gar nicht entwickeln 
könne und erlöschen würde. 

72	 Ebd., S. 106.
73	 Ebd., S. 105.
74	 Ebd., S. 109.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

Dieser Zusammenhang zwischen Bildung der Individualität und tu-
gendhaftem Wirken sei in formellen Bildungsanstrengungen zu reflek-
tieren. Ohne solche Reflexion der Bedingungen der Möglichkeit, auf die 
Gesinnung der Einzelnen direkt einzuwirken, würde die staatsbürgerli-
che Erziehung ihr Ziel verfehlen und so »erreicht auch die öffentliche 
Erziehung nicht einmal die Absicht, welche sie sich vorsetzt, nämlich die 
Umformung der Sitten nach dem Muster, welches der Staat für das ihm 
angemessenste hält.«75 

Es sei zu sehen, dass solche Bildung des Charakters auch der Praxis ei-
nes ganzen Lebens bedürfe.76 Diese äußeren Umstände bürgerlicher Exis-
tenz gelte es in angemessener Weise, nach Humboldt immer nach Vorbild 
der antiken Staatsformen in Bezug auf das Verhältnis zwischen Staat-
lichkeit und Bürger, zu gestalten. Ist ein solch enges Verhältnis zwischen 
Staat und Bürger, das durch gemeinsame Interessen, deren erster Grund 
immer die Entfaltung der Individualität des Einzelnen sein muss, nicht 
gegeben, »da vermag diese Erziehung allein nicht durchzudringen.«77

Dieses spontane Moment der Bildung des Einzelnen zur Individualität, 
d. h. seiner Persönlichkeitsbildung, ist in der humboldtschen Bildungs-
theorie entscheidend. Auch wenn er die Explikation solcher Vollzüge in 
seinen Schriften schuldig bleibt, erörtert er zwei wichtige Reflexionsmo-
mente schulischer Bildungsanstrengungen, indem er zum einen auf die 
notwendigen Grenzen staatlichen Einflusses auf die Bildung des Einzel-
nen hinweist und hierbei betont, dass der Mensch nicht nur der reinen 
Tauglichkeit unterworfen werden darf.78 Zum anderen weist Humboldt 
auf den Umstand hin, dass es äußerst fraglich ist, ob es ein direktes Ver-
hältnis zwischen curricular vermittelten Werten und tugendhafter Gesin­
nung gibt. Letztere entwickle sich nicht nach kausalen Bedingungen, also 
nach einem Muster schematischer »wenn-dann«-Verhältnisse. Hier sei 
das freie Zusammenspiel verschiedener Charakterzüge oder auch Kräf-
te des Einzelnen gefragt.

Aus diesen allgemeinen Ausführungen zu seiner Bildungstheorie leitet 
Humboldt seine konkreten Vorschläge zur formeller Bildung im Königs­
berger und Litauischen Schulplan79 ab. Humboldt setzt sich hier nicht 
nur mit der von ihm favorisierten dreigliedrigen Struktur80 der formellen 

75	 Ebd., S. 108.
76	 Ebd., S. 108f. 
77	 Ebd.
78	 Siehe hierzu Ebd., S. 109: »Endlich wirkt öffentliche Erziehung, wenn man 

ihr völlige Erreichung ihrer Absicht zugestehen will, zu viel. […] Öffentliche 
Erziehung scheint mir daher ganz außerhalb der Schranken zu liegen, in 
welchen der Staat seine Wirksamkeit halten kann.«

79	 Humboldt: Der königsberger und der litauische Schulplan.
80	 Diese besteht aus dem Elementar-, Schul-, und Universitätsunterricht. Der 

Elementarunterricht, der auf allgemeine Bildung aller gesellschaftlichen 

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Bildung auseinander. Er diskutiert vor dem Hintergrund der Grundsät-
ze seiner Bildungstheorie und der von ihm ausgemachten Gefahren des 
staatlichen Einflusses auf die Einzelnen die Bedingungen schulischen Ler-
nens. 

Bei diesen Reflexionen geht Humboldt von dem Umstand aus, dass 
Schule immer ein Verhältnis zum Staat hat. Dies kann nach Humboldt 
jedoch nicht bedeuten, den Einzelnen durch formelle Bildung zu Bür-
gern zu machen, insofern das bedeute, dass sie zu Tauglichkeit erzogen 
würden. Zwar sei schulische Bildung immer in bestimmter Weise auf die 
staatsbürgerliche Rolle des Einzelnen und der damit einhergehenden Fä-
higkeiten ausgerichtet. Dies sei nicht per se schädlich, sofern schulische 
Bildung »die natürliche Gestalt des Menschen, ohne etwas aufzuopfern, 
erhalten kann [...]«.81 Der Mensch würde in diesem Fall zur Einförmig­
keit verdammt und all die oben ausgeführten unfreien Wirkungen wür-
den sich in ihm verstärken. 

Gerade aus dieser Einsicht müssten formelle Bildungsanstrengungen 
in Bezug auf ihre Zwecke reflektiert werden. Humboldts Gedanken zu 
diesen Zwecken leiten sich aus der Einsicht ab, dass Schule nur ein Bil-
dungsort in der Entwicklung des Einzelnen zum Individuum ist. Auch die 
Praxis bürgerlichen Lebens habe bildende Wirkung auf den Einzelnen – 
erst hier würden die Einzelnen ihre speziellen staatsbürgerlichen Kom-
petenzen erwerben. Schule habe in diesem Bildungsprozess die Aufgabe, 
die Einzelnen darauf vorzubereiten, gerade diesen weiteren Bildungs-
prozess zu vollziehen. Dies ist im humboldtschen Ansatz in angemesse-
ner Form nur möglich, wenn schulische Bildung nach den Grundsätzen 

Gruppen ausgerichtet ist, solle die Lernenden so dazu befähigen »Gedanken 
zu vernehmen, auszusagen, zu fixieren, fixiert zu entziffern« und sich so 
auf die Vermittlung von »Sprach-, Zahl-, und Mengenverhältnissen« 
fokussieren. Zur Sicherstellung der Mannigfaltigkeit der zu vermittelnden 
Inhalte und der daraus zu entwickelnden Fähigkeiten könnten noch 
»geografische[r], geschichtliche[r] und naturhistorische[r] [Unterricht] 
hinzugefügt« werden. Solche Mannigfaltigkeit der zu vermittelnden 
Inhalte sei gerade für diejenigen Lernenden relevant, die aufgrund ihrer 
Lebensverhältnisse nicht den höheren Unterricht besuchen könnten. Gerade 
dieser Schülerschaft müsse der Unterricht so viel und so ausführlich wie 
möglich Wissen und Kenntnisse zu vermitteln und ihnen gerade so die 
Übung ihrer geistigen Kräfte zu ermöglichen. Im Schulunterricht, der vor 
allem auf den universitären Unterricht vorbereiten soll, komme es darauf 
an die eigenen verstandesmäßigen Fähigkeiten zu entwickeln und zu üben. 
Die zu erwerbenden Inhalte bestünden aus »linguistischen, historischen und 
mathematischen« Fachbereichen, in denen die Lernenden soweit geübt sein 
müssten, dass sie sich diese auch selbst erarbeiten könnten. Ebd., S. 169.

81	 Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des 
Staates zu bestimmen, S. 106.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

seiner Bildungstheorie organisiert ist. Jede schulische Bildung müsse die 
Mannigfaltigkeit der zu vermittelnden Inhalte zur Entfaltung je indivi-
dueller Kräfte sicherstellen. Jede nur auf Zweckmäßigkeit ausgerichtete 
Bildung oder gar eine direkt zu vermittelnde Persönlichkeitsbildung sei 
zu vermeiden und ohnehin der Praxis des bürgerlichen Lebens zu über-
lassen. 

Schule sei so Institution allgemeiner Bildung und unterscheide sich we-
sentlich von der speziellen Bildung.82 Durch erstere »sollen die Kräfte, d. 
h. der Mensch selbst gestärkt, geläutert und geregelt werden [...]«83 Die 
spezielle Bildung vermittle hingegen bestimmtes Know-how, d. i. »Fer-
tigkeiten zur Anwendung«,84 wie man sie etwa in der beruflichen Aus-
bildung vorfinde. Beide Bildungsformen sind in Bezug auf ihren Zweck 
zu unterscheiden. »Wird beides vermischt, so wird die Bildung unrein, 
und man erhält weder vollständige Menschen, noch vollständige Bürger 
einzelner Klassen.«85 Die erste Bildungsform sei nämlich auf den Men-
schen selbst ausgerichtet. Soll der Einzelne durch allgemeine Bildung 
erst zum Menschen in seiner ganzen Individualität wachsen, ist dafür 
»jede Kenntnis, jede Fertigkeit, die nicht durch vollständige Einsicht der 
streng aufgezählten Gründe, oder durch Erhebung zu einer allgemein-
gültigen Anschauung (wie die mathematische und ästhetische) die Denk- 
und Einbildungskraft, und durch beide das Gemüth erhöht, todt und un-
fruchtbar.«86 Die spezielle Bildung hingegen sei so bestimmt, dass auch 
die isolierte Fertigkeit ohne das ausgewiesene Verständnis der Gesamt-
sache ihr Resultat sein könnte. »So bei unwissenschaftlichen Chirurgen, 
vielen Fabrikanten usf.«87 

Schule solle die Lernenden aber nicht in bestimmten Kompetenzen 
ausbilden, sondern müsse sich darauf konzentrieren, die Lernenden zu 
befähigen, sich überhaupt weiter bilden zu können. Dies bedeutet in der 
humboldtschen Konzeption, dass ihr Zweck der Erwerb und die Übung 
des Verstandes sei – gerade dies sei Bedingung der Entfaltung individu-
eller Kräfte.88 Durch solchen recht schematischen Wissenserwerb sol-
len die Lernenden somit zum einen Wissen erwerben. Zum anderen sol-
len sie aber auch befähigt werden, sich selbst Wissen und Fähigkeiten 
zu erschließen. Humboldt nimmt an, dass die Einzelnen im Vollzug des 
Wissenserwerbs »intellektuell-mechanische Kräfte«89, die ihnen weite-
ren, tieferen Wissenserwerb überhaupt ermöglichen, entwickeln. Im 

82	 Vgl. Humboldt: Der königsberger und der litauische Schulplan, S. 188.
83	 Ebd.
84	 Ebd.
85	 Ebd., S. 187f. 
86	 Ebd.
87	 Ebd.
88	 Vgl. ebd., S. 170.
89	 Ebd. 

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

Vollzug des Erwerbs von Wissen und Kenntnissen würden die Lernen-
den nämlich Denkstrukturen entwickeln, die Voraussetzung jeden Wis­
senserwerbes und jeder Verarbeitung solchen Wissens sind. Humboldt 
weist darauf hin, dass die Entwicklung von Denkstrukturen mittelbar 
Zweck jeder Bildung sein müssten, insofern formelle Bildung die Ein-
zelnen dazu befähigen müsste, sich selbst Wissen und Kenntnisse zu er-
schließen. Ziel ist hier also, zunächst in recht schematischer Form Kennt-
nisse zu sammeln und diese intellektuell zu verarbeiten, was zugleich die 
Entwicklung von Denkstrukturen einschließt, die das Lernen selbst über-
haupt ermöglicht. »Er [der Lernende] ist also auf doppelte Weise, einmal 
mit dem Lernen selbst, dann mit dem Lernen des Lernens beschäftigt.«90 
Schulisches Lernen hat somit das Ziel, in der Vermittlung von Wissen die 
Übung verstandesmäßiger Kräfte sicherzustellen, die der Einzelne benö-
tigt, um sich neue Inhalte menschlicher Erkenntnishorizonte zu erschlie-
ßen und gerade hierin seine Individualität zu realisieren. »Der Schüler 
ist reif, wenn er so viel bei andern gelernt hat, dass er nun für sich selbst 
zu lernen im Stande ist.«91

Schule ist in der humboldtschen Bildungstheorie auf direkt zu ver-
mittelnde Bildungsinhalte ausgerichtet und soll sich so zunächst nur auf 
den schematischen Erwerb von Wissen und Kenntnissen beschränken. 
Sie soll also die Bedingung der Möglichkeit der Entfaltung der Kräfte 
sicherstellen, indem sie den Einzelnen umfangreiches Wissen vermittelt 
und diese bei ihrer individuellen Entfaltung unterstützt. 

Humboldt konzentriert das schulische Wirken so auf ihr Kernge-
schäft, d. i. die Wissensvermittlung und hierin die Bildung verstandes-
mäßiger Fähigkeiten. Er findet in der Unterscheidung von Wissenser-
werb und den dadurch zu erwerbenden intellektuellen Fähigkeiten nicht 
nur im Ansatz schon eine begriffliche Explikation eines Aspekts holisti-
scher Bildungsprozesse. Er findet in dieser Konzeption schulischer Bil-
dung auch einen Ausweg aus den von ihm befürchteten Gefahren staat-
lichen Einflusses auf die Entwicklung des Einzelnen. Schule dürfe ihren 
Bildungszweck nicht missverstehen als Schulung in lebenspraktischen 
Kenntnissen oder staatlich erwünschten Kompetenzen, sondern müsse 
immer in Bezug auf ihre (begrenzte) Rolle für die holistische Bildung des 
Einzelnen reflektiert werden. Die humboldtsche Kritik an staatlicher Bil-
dung richtet sich so nicht gegen diese als solche. Er erkennt durchaus die 
Relevanz solcher Bildung für die holistische Entwicklung des Einzelnen 
zum Individuum und sucht gerade in seinen politischen Schriften als Sek-
tionsleiter für Kultus und Unterricht im preußischen Innenministerium 
Formen schulischer Bildung, die der Gefahr der Einförmigkeit und des 
zu großen Übergriffs entgehen. Er relativiert ihre Rolle für die holistische 

90	 Ebd., S. 170.
91	 Ebd.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

Bildung des Einzelnen jedoch in entscheidender Weise, indem er sie als 
einen nur ersten Bildungsort fasst. 

Humboldts Verdienst ist darin zu sehen, dass er in recht knappen Aus-
führungen grundlegende Koordinaten des Bildungsbegriffes aufzeigt, die 
jeder bildungstheoretische Ansatz vorweisen sollte. Er stellt den Men-
schen in seiner Bildsamkeit, d. h. in je eigener Individualität ins Zent-
rum der Bildung. In dieser Explikation des zentralen anthropozentri-
schen Momentes des Bildungsbegriffes zeigt er unmissverständlich, dass 
nur dann von Bildung gesprochen werden kann, wenn der Mensch erster 
Zweck jeder Bildungsanstrengungen bleibt. Hierbei sei die Selbsttätig-
keit des Menschen entscheidend, diese auszubilden sei der erste Zweck 
von Bildung. Solche Selbsttätigkeit als Individualität, d. h. als je eigene 
besondere Vollzüge, zum zentralen Moment der Bildungstheorie zu ma-
chen, heißt zu fordern, dass Bildung abseits ihrer holistischen Vollzüge 
dem Menschen als mit Würde ausgestattetes Wesen nicht gerecht wer-
den kann. Es bedeutet zugleich, dass die freie Entfaltung des Einzelnen 
entscheidendes Spezifikum menschlichen Daseins bleiben muss, was vor 
allem durch die Mannigfaltigkeit der Bildungsmittel i. w. S. zu erreichen 
ist. Dies führt Humboldt zu dem Schluss, dass direkte äußere Einflüsse 
zu beschränken seien, vor allem wenn sie darauf zielen, den Menschen 
zu nur bestimmten sozialen oder politischen Rollen und somit zur Ein-
förmigkeit zu erziehen.

Aus dieser Einsicht reflektiert Humboldt bedenkenswerte Reflexions-
momente schulischer Bildung, deren Möglichkeiten und Grenzen er klar 
benennt. In diesem Zusammenhang kann seine recht kritische Ausein-
andersetzung mit den Gefahren staatlichen Einflusses auf den Einzel-
nen und seine Bildung explizieren, inwiefern Schule nicht der Ort sei, an 
dem man zum Bürger gebildet werden könne und dürfe. Einerseits sei 
die Gefahr der Instrumentalisierung der Einzelnen für staatliche Zwe-
cke gegeben und andererseits werde solche Bildung des Bürgers in spon-
tanen Bildungsvollzügen in der Praxis des Lebens vollzogen. Schulische 
Bildungsziele seien daher darauf zu beschränken, die verstandesmäßige 
Bildung der Lernenden zu bezwecken. 

Obgleich die Bildungstheorie Humboldts zweifelsohne wichtige Refle-
xionen zum Bildungsbegriff im Allgemeinen und zur schulischen Bildung 
im Besonderen aufweist, zeigen seine recht kurzen Ausführungen durch-
aus Leerstellen auf. Diese zeigen sich auf begrifflicher Ebene im Prozess 
der Bildung selbst. Gerade die von Ihm geforderte und wichtige Entfal-
tung der Individualität, die er durchaus als Prozess der Entfremdung auf-
fasst und die sich in der Konfrontation mit sich und der Welt vollzieht, 
wird nicht weiter begrifflich nicht ausgeführt. Dies wäre jedoch entschei-
dend, will man diesen Bildungsprozess, der durchaus schwerwiegende 
Auswirkungen auf den Einzelnen und sein Selbst hat, nicht als eine all-
zu versöhnliche und konfliktfreie Entwicklung des Einzelnen verstehen. 

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

Hier wäre zudem relevant, das Moment der spontan zusammenwirken-
den Kräfte zu explizieren und zu zeigen, wie es überhaupt zu solchen 
Kräften kommt, die den Einzelnen zu einem sehr bestimmten Selbst- und 
Weltverhältnis motivieren. Ein fundierter Bildungsbegriff kommt nicht 
umhin, gerade diesen Vollzug des sich bildenden Selbst des Einzelnen 
begrifflich zu explizieren und gerade hierin darzulegen, wie das rechte 
Selbstverständnis des Menschen durch Bildung zu Stande kommt und 
welche Rolle das Weltverhältnis hierbei spielt. Wie also in der Wechsel-
beziehung mit dem Äußeren aus reinen sinnlichen oder auch verstandes-
mäßigen Impulsen jener Prozess durchlaufen wird, den Humboldt Bil-
dung nennt, bleibt zuletzt begrifflich unscharf. 

Dass Humboldt den Staat als solchen kritisch sieht, hat einen weite-
ren Kritikpunkt zur Folge, der an dieser Stelle gerade in Bezug auf die 
politische Bildung entscheidend ist: Begrifflich unausgeführt bleibt die 
Rolle der Welt zwischen dem zu verhindernden Einfluss des Staates auf 
der einen Seite und der Relevanz des Weltverhältnisses auf der anderen 
Seite. Wie, muss man an dieser Stelle fragen, ist die Praxis gesellschaft-
lichen und politischen Lebens zu gestalten, sodass die Mitte zwischen 
diesen beiden Polen humboldtscher Bildungstheorie gelingt? Welche As-
pekte des Weltverhältnisses nun bildende Momente aufweisen, welche 
Rolle die Institutionen oder das gesellschaftliche Miteinander spielen, 
wird nicht ausgeführt. So werden die konkreten Bildungsvollzüge, die 
zu jenen staatsbürgerlichen Fähigkeiten und Kompetenzen führen, die 
auch in der humboldtschen Bildungstheorie entscheidend sind, allzu we-
nig erarbeitet.

Obwohl also Humboldt die so wichtigen Momente des Bildungsbe-
griffs in einer gewissen Abstraktion erfassen kann, bleiben auf der ei-
nen Seite seine Ausführungen in Bezug auf den Prozess selbst, der als 
Veränderung des Selbst- und Weltverständnisses und somit als Prozess 
im Inneren des Einzelnen verstanden wird, und auf der anderen Seite 
die bildenden Momente des Weltverhältnisses als Voraussetzung solcher 
Selbstvergegenständlichung begrifflich zu allgemein und zu abstrakt. 

2.2 Staatsbürgerliche Erziehung  
und politische Tugenden 

Von diesem historischen Referenzrahmen ausgehend, ist die politische 
Bildung und ihre begriffliche Genese zu Anfang des 20. Jahrhunderts in 
aller Kürze zu erörtern. Vor allem bei Autoren wie Georg Kerschenstei-
ner, Friedrich Wilhelm Foerster und Theodor Litt steht die staatsbürger­
liche Erziehung des mündigen Bürgers im Fokus. Als Pädagogen und 
Philosophen der Weimarer Republik rekurrieren alle drei Autoren auf 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

den ersten Artikel der Weimarer Reichsverfassung,92 wonach alle Staats-
gewalt vom Volke ausgeht – im Gegensatz zum eben untergegangenen 
Kaiserreich. Das Verhältnis zwischen den Staatsbürgern, organisiert als 
politisches Volk im Staate, ist hier verfassungsmäßig angesprochen und 
gefordert. Dieses Verhältnis ist getragen von Rechten und Pflichten der 
Einzelpersonen in ihrem Status als Bürger des Reiches und ihrer Reali-
sierung durch die Institutionen der Republik.93 Eine solche Institution 
ist die Schule, die insofern ein direktes Verhältnis zum Ganzen des Staa-
tes hat, als sie unter seiner rechtlichen Oberhoheit steht. Das Bildungs-
wesen wird also staatlich organisiert, nicht nur insofern seine rechtlich-
institutionellen Bedingungen geklärt werden. 

Das Verhältnis zwischen Staat und Schule zeigt sich gerade in der For-
mulierung des Zwecks schulischer Bildung: »In allen Schulen ist sittliche 
Bildung, staatsbürgerliche Gesinnung, persönliche und berufliche Tüch-
tigkeit im Geiste des deutschen Volkstums und der Völkerversöhnung 
zu erstreben.«94 Bildung bekommt hier also explizit eine politische Di­
mension, insofern ihre Aufgabe darin besteht, die staatsbürgerliche Ge-
sinnung zu entwickeln.95 Staatsbürgerliche Erziehung in formeller Form 
des staatlichen Bildungs- und Erziehungsauftrages wird so zum entschei-
denden Mittel der Genese des Verhältnisses zwischen Staat und Bürger. 
Durch sie sollen die Einzelnen staatsbürgerliche Tugenden im Geiste der 
Reichsverfassung gewinnen und gerade so als Bürger wirksam sein. Vor 
dieser Perspektive der verfassungsmäßigen Bestimmung des Bürgers als 
Teil des souveränen Volkes ist der Diskurs um die staatsbürgerliche Er-
ziehung zu sehen. 

Entscheidend an den Konzepten der genannten Autoren ist, dass sie al-
lesamt den Bürgerbegriff mit staatsbürgerlichen Tugenden konnotieren. 
Bürgersein habe eine ethische Implikation, die Grundlage des staatsbür-
gerlichen Wirkens sei. Die reine Befolgung äußerlich auferlegter Rechts-
normen genüge nicht. Dies soll nach den Autoren staatsbürgerlicher 
Erziehung jener Zeit entweder durch direkte Vermittlung staatsbür­
gerlicher Normen, einer als Arbeitspädagogik verstandenen schulische 

92	 Verfassung des Deutschen Reiches, Art. 1: »Das Deutsche Reich ist eine 
Republik. Die Staatsgewalt geht vom Volke aus.« Eine ausführliche Edition 
des Textes mit zahlreichen Anmerkungen und Kennzeichnungen späterer 
Ergänzung findet sich bei Ernst Rudolf Huber (1992): Dokumente zur 
deutschen Verfassungsgeschichte, Band 4: Deutsche Verfassungsdokumente 
1919–1933, 3. Aufl., Stuttgart: Kohlhammer, S. 151–179.

93	 Verfassung des Deutschen Reiches, Zweiter Hauptteil, Art. 109ff.
94	 Ebd., Art. 148. 
95	 Hierbei darf sich die Schule jedoch nicht jeglicher Mittel bedienen. Sie 

hat die Persönlichkeitsrechte des Einzelnen zu beachten. »Beim Unterricht 
in öffentlichen Schulen ist Bedacht zu nehmen, daß die Empfindungen 
Andersdenkender nicht verletzt werden.« Ebd., Art 148.

STAATSBÜRGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

Bildung oder auch durch Grundlagenwissen etwa der wirtschaftlichen 
Verhältnisse des Gemeinwesens vollzogen werden. Ziel der formellen Bil-
dung jener Zeit ist somit zum einen die Bildung personaler Qualitäten 
einerseits und der faktischen Fähigkeiten andererseits. 

2.2.1 Georg Kerschensteiner und die Arbeit

Die Souveränität des Volkes, so etwa Georg Kerschensteiner, bedinge 
das »Vorhandensein der Bürger«;96 er betont, dass nach seiner Theorie 
demokratischer Verfassungsstaat und Staatsbürgertum synonym zu ver-
wenden seien.97 Solches Staatsbürgertum sei durch bestimmte Tugen-
den getragen, die es durch die staatsbürgerliche Erziehung zu vollzie-
hen gelte. 

Das Verhältnis zwischen Bürger und Gemeinwesen fordere, dass alle 
Bürger »staatsbürgerlich empfinden«.98 Kerschensteiners Begriff der 
staatsbürgerlichen Erziehung basiert auf einem Begriff des Bürgers, der 
sich jenseits der Parteienlandschaft bewegen und den Rechts- und Kul-
turstaat als Staatsform anerkennen kann. Es geht hier also nicht nur 
einfach darum, eine bestimmte politische Position oder Meinung zu be-
ziehen, sondern die Anerkennungswürdigkeit des Verfassungsstaates als 
solchen einzusehen. 

Um diesen übergeordneten Zweck der staatsbürgerlichen Erziehung 
zu erreichen, müsse die gesamte öffentliche Erziehungsorganisation ver-
ändert werden. Im schulischen Alltag müssten schon die staatsbürger-
lichen Tugenden wie Rücksichtnahme, moralische Tapferkeit und Ver-
antwortlichkeit gelebt werden. Hierzu müsse die Schülerschaft eine 
Erziehung genießen, die zum einen ihre natürlichen Anlagen berück-
sichtige, ihnen zum anderen ein freies und selbständiges Dasein ermög-
liche. Das von Kerschensteiner hierzu vorgelegte reformpädagogische 
Konzept verlangt vor allem ein Lernen, das die Schüler handelnd in-
volviert. Sie sollen an konkreten Beispielen lernen, sich in Arbeitsge-
meinschaften organisieren und in solchen als Akteure auftreten. Nur so 
könnten die staatsbürgerlichen Tugenden geweckt, geübt und gefestigt 
werden. Staatsbürgerliche Erziehung wird so zu einem übergeordnetem 
Unterrichtsprinzip, das in jedem schulischen Handeln aktualisiert wer-
den soll. Der rechte Boden für solch ein Dasein sei das »sittliche Gemein-
wesen«,99 das nach Kerschensteiner ein Ideal ist. An diesem müssten sich 

96	 Georg Kerschensteiner (1958): Der Begriff der Staatsbürgerlichen Erziehung. 
München: Oldenbourg, S. 10.

97	 Vgl. ebd. 
98	 Ebd., S. 9. 
99	 Ebd., S. 40ff.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

die Bürger orientieren, um durch ihre Arbeit als Bürger dem Staat zu die-
sem Idealzustand zu verhelfen. 

2.2.2 Friedrich Wilhelm Foerster und die Andersdenkenden

Friedrich Wilhelm Foerster fordert in seiner Auseinandersetzung mit der 
staatbürgerlichen Erziehung einen engen Bezug zwischen der konkreten 
»staatlichen Kultur« und dem »Wesen des wahren Staatsbürgers«.100 
Während die rechte staatliche Kultur in einem Selbstverständnis als Ge-
meinschaft bestehe, zeige sich der wahre Staatsbürger durch seine be-
sondere Ethik, die auf die Prinzipien der Gemeinschaft ausgerichtet sei. 
Der Staat sei so »[w]ahre Gemeinschaft mit Andersdenkenden und An-
derswollenden, [...] heißt: Ohne selbstsüchtige Angst in ritterlicher Wei-
se auch der stärksten Opposition Spielraum und Existenzberechtigung 
gewähren.«101 Dies zu realisieren, zeichne den wahren Staatsbürger aus. 

Von dieser Bestimmung ausgehend, ist Foersters zentrale Zielsetzung 
jeder staatsbürgerlichen Erziehung, die Lernenden aus ihren nur parti-
kularen Ansichten herauszubilden. Der Einzelne soll sich aus dem nur 
egoistischen Interesse seiner besonderen Lebensumstände herausarbei-
ten und gerade vor dem Hintergrund des Wohls des Ganzen des Staates 
wirken. Dieses Ganze zeige sich im Pluralismus der Lebensumstände, die 
zu verstehen und anzuerkennen die zentrale Fähigkeit des Staatsbürgers 
sein müsse. So sollten »die sittlichen Grundkräfte, die den Staat in der 
menschlichen Seele fundamentieren, in planvoller Weise zu beleben, zu 
üben und geistig zu klären [...]«102 sein, wodurch zugleich die »Prinzipi-
enfragen«103 staatsbürgerlicher Erziehung diskutiert würden. 

Foerster erkennt die besondere Schwierigkeit staatsbürgerlicher Er-
ziehung gerade darin, dass sie nicht nur funktionale Kompetenzen ver-
mitteln will. Sie möchte auf die Seelenkräfte104 und somit auf den Cha-
rakter des Einzelnen zugreifen und in diesem gerade die staatstragenden 
Tugenden fest verankern. 

»Unsere staatsbürgerliche Belehrung sollte weit mehr auf die obersten 
Grundsätze politischer Ethik und politischer Noblesse ausgehen, als auf 
ein Übermaß stofflicher Information. Das Wort ›staatsbürgerlich‹ ent-
hält ja doch eine ganze latente Ethik in sich, die uns erst ganz zum 
Bewußtsein kommt, wenn wir uns das ganze Maß sozialer Unkultur 

100	 Friedrich Wilhelm Foerster (1922): Politische Ethik und Politische 
Pädagogik. 4. Auflage. München: Ernst Reinhardt, S. VIII. 

101	 Ebd., S. 7. 
102	 Ebd. 
103	 Ebd. 
104	 Vgl. ebd. 

STAATSBÜRGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

klarmachen, das in unsern Partei- Interessen- und Klassenkämpfen, so 
wie sie in unsern konfessionellen Auseinandersetzungen zum Ausdru-
cke kommt.«105 

Das Problem solcher »Unkultur« bestehe im Zerfall des staatlichen Zu-
sammenlebens in Interessengruppen, was seiner Bestimmung als Ge-
meinschaft widerspricht. Daher kritisiert er die Konzepte staatsbürger-
licher Erziehung seiner Zeitgenossen scharf. Gerade die Betonung von 
Arbeitsgemeinschaften in diesen Konzepten führe dazu, dass die Einzel-
nen sich nur innerhalb besonderen Interessen dieser Arbeitsgemeinschaf-
ten jeglicher Art bewegten. Sie seien in ihrem Bewusstsein nicht auf das 
Ganze des Staates ausgerichtet und somit der »Diktatur des Korpsgeis-
tes«106 unterworfen. Staatbürgerliches Dasein erfordere jedoch eine »ent-
schlossene Emanzipation des Individuums von der Tyrannei der eigenen 
sozialen Verbände und Interessen.«107 

In der Darstellung der Vermittlung staatsbürgerlicher Tugenden durch 
staatsbürgerliche Erziehung fordert Foerster daher ein intersubjektives 
Verhältnis, das sich jenseits solcher parteilicher Interessen bewegt. Sol-
ches Verhältnis soll von einem grundsätzlichen Verständnis füreinander 
getragen sein, das Grundlage seines Verständnisses von Gemeinschaft zu 
sein scheint. Dies erfordere zum einen die Abstraktion von unmittelba-
ren Leidenschaften einerseits und der besonderen Interessen andererseits, 
wodurch eine gewisse Festigkeit des Charakters möglich sei. 

»Um es zusammenzufassen: Der Triumph der staatlichen Idee [als Ge-
meinschaft, A. A.] über alles Egozentrische und über alle Sonderinter-
essen kann durch keine bloß sozialen und politischen Instinkte und Ge-
fühle wirksam begründet und gesichert werden. Es bedarf vielmehr einer 
tiefbegründeten und starkbefestigten Tendenz der Seele, ihr ganzes Ei-
genleben einem höchsten Gut zu unterwerfen. Erst diese ›Organisation 
der Seele‹, die sich dann auf das politische Denken und Fühlen überträgt, 
vermag den gewaltigen und mannigfaltigen zentrifugalen Tendenzen des 
Individuums, sowie der magnetischen Kraft des Gruppen und Korpora-
tionswesens das Gegengewicht zu halten.«108

Von diesen begrifflichen Vorbedingungen erklärt sich Foersters Auswahl 
derjenigen Tugenden, die er für entscheidend hält. Diese seien etwa das 
Mitfühlen oder auch die Verantwortlichkeit. Während erstere für die Le-
benssituationen anderer sensibilisiere, sei letztere Bedingung jeder Parti-
zipation der Bürger im Staat. 

Zu vermitteln seien diese Tugenden nicht durch Belehrung, sondern, 
ganz wie bei Kerschensteiner, im tätigen Vollzug. Hierbei sollen die 

105	 Ebd., S. 9. 
106	 Ebd., S. 388.
107	 Ebd.
108	 Ebd., S. 392.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

Schüler nicht nur ganz konkret in Tätigkeiten, in denen diese Tugenden 
implizit materialisiert sind, involviert werden; Foerster fordert darüber 
hinaus eine explizite Thematisierung dieser Tugenden und ihrer Rele-
vanz. Die Begleitung solch tätigen Lernens durch Lehrpersonal steht im 
Fokus der staatsbürgerlichen Erziehung nach Foerster. 

Vor allem das Verantwortungsbewusstsein, dass nach Foerster Bedin-
gung jeder freien Partizipation des Bürgers an den Strukturen des Staa-
tes ist, soll durch die besondere institutionelle Organisation der Schule 
vermittelt werden. Hier fordert Foerster, die Schule durch die Möglich-
keit der »Selbstregierung«109 der Schüler zu gestalten. Sie sollen hier ganz 
konkret in die Entscheidungen und Prozesse eingebunden werden und so 
ihre staatsbürgerliche Rolle früh »in würdiger Mitarbeit an der öffentli-
chen Ordnung [...] üben.«110 Ziel solcher Mitarbeit sei jedoch nicht nur, 
die staatlichen Strukturen kennenzulernen und so fähig zu werden, in 
ihnen zu wirken. Foerster betont vielmehr, dass die Schülerschaft durch 
solche Einbindung gerade zur Einsicht in die Notwendigkeit eigener Be-
schränkung zugunsten der politischen Ordnung komme. 

In dieses Konzept der Selbstregierung der Schülerschaft übersetzt Fo-
erster das für ihn entscheidende Verhältnis zwischen staatsbürgerlicher 
Gesinnung und politischer Kultur, das sich in der Praxis staatsbürgerli-
chen Daseins konstituiere. Solche Praxis fordert Foerster für das Gan-
ze des Staates genauso wie für das schulische Lernen. Er findet so einen 
Ansatz, der die Vollzugsform staatsbürgerlicher Erziehung in besonde-
rer, politisch ausgerichteter Weise in der Praxis genuin politischen Da-
sein betont. 

Mit Kerschensteiner und Foerster sind zwei Protagonisten der staats-
bürgerlichen Erziehung in ihren anfänglichen Ansätzen dargelegt, die 
als Wegbereiter dieses Forschungsfeldes gelten können. Beide erkennen 
den Zweck solcher Erziehung in der Vermittlung staatsbürgerlicher Tu­
genden, die sie als Voraussetzung des Verhältnisses zwischen Staat und 
Bürger verstehen. Solche Tugenden, hierin sind sich diese Autoren einig, 
seien praktisch und nicht theoretisch zu vollziehen. Es komme nicht so 
sehr auf Belehrung an, sondern auf institutionelle Strukturen sowie prak-
tische Arbeitsweisen, um diese zu entwickeln. Während Kerschensteiner 
hierzu die Schule zum Staat im Kleinen umorganisiert und durch gemein-
schaftliche Arbeitsformen das Verständnis für intersubjektive Relatio-
nen vermitteln möchte, kommt es Foerster darauf an, nicht nur gemein-
schaftliche Formen staatlichen Zusammenlebens zu explizieren, denn 
das Zusammenleben bestehe nicht darin, nur mit Gleichgesinnten sittlich 
leben zu können. Staatliches Zusammenleben bedeute gerade das Zu-
sammenleben mit Andersdenkenden, für die man ebenfalls Verständnis 

109	 Ebd., S. 406. 
110	 Ebd., S. 408.

STAATSBÜRGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

aufbringen müsse. Dies zu vermitteln, müssten die Lernenden mit sol-
chen Andersdenkenden und ihren Lebensumständen unmittelbar kon-
frontiert sein, wodurch der Egoismus zu vertreiben sei, den Foerster für 
das Übel jeder Staatlichkeit und jeden gemeinschaftlichen Lebens hält. 

Beide Autoren legen pädagogische Konzepte vor, die sowohl Zwecke 
als auch Inhalte und Methoden staatsbürgerlicher Erziehung explizie-
ren, und heben so für sie entscheidende Momente staatsbürgerlicher Er-
ziehung hervor. 

2.2.3 Theodor Litt und der Begriff des Staates

Die Auseinandersetzungen Theodor Litts unterscheiden sich von den 
oben dargelegten Konzepten. Mit seiner genuin philosophischen Pers-
pektive legt er kein pädagogisches Konzept staatsbürgerlicher Erziehung 
vor, vielmehr erörtert er vor allem in seinen späteren Schriften die be-
grifflichen Vorbedingungen der staatsbürgerlichen Erziehung.111 Litt be-
treibt philosophische Begriffsarbeit, deren Relevanz sich für ihn insofern 
zeigt, als gerade Deutschland nach 1945 nicht nur keine demokratische 
Tradition habe, sondern sich hier gerade vor dem Hintergrund des Na-
tionalsozialismus zu besinnen habe, was dieser Begriff meine. Seine Ar-
beiten hierzu müssen als Grundlagenforschung verstanden werden, die 
entscheidende Begriffsmomente dieses Forschungsbereiches reflektieren. 

Von dieser begrifflichen Perspektive aus wendet sich Litt in entschie-
dener Weise gegen Kerschensteiner und Foerster. Beide Autoren würden 
den Staat nicht in rechter Weise begreifen, insofern sie ihn zum reinen 
Ort intersubjektiven Zusammenlebens verklärten. Sie würden hierbei 
die Gesellschaft mit dem Staat verwechseln. Gerade Kerschensteiners 
Konzept der Arbeitsschule mit ihren Arbeitsgemeinschaften und ihrer 
Schüler-Selbstverwaltung müsse sich diesem Vorwurf stellen, insofern er 
gerade durch diese Institutionen mittelbar den Gemeinschaftssinn und 
die damit zusammenhängende Einsicht, dass die Einzelnen aufeinander 
angewiesen sind, bewirken möchte. So seien diese kommunitarischen 
Institutionen auf der einen Seite und die unmittelbare Erfahrung und 
Übung dieses Zusammenhangs auf der anderen Seite gemeinschaftsstif-
tend – nach Litt ein allzu idealistisches Bild sowohl des Staates als auch 
der staatsbürgerlichen Erziehung. Kerschensteiner gehe von einem allzu 
konfliktfreien Übergang zwischen der Praxis der Schule und dem staat-
lichen Leben aus. 

»Wider dies so überaus harmonische Staatsideal und die aus ihm gefol-
gerte Staatspädagogik hat schon Friedrich Wilhelm Foerster zu bedenken 

111	 Vgl. etwa Theodor Litt (1954): Die politische Selbsterziehung des deutschen 
Volkes. In: APuZ, B 3/54, S. 25–34. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

gegeben, daß die Tugenden, deren Pflege Kerschensteiner der Schule zur 
Pflicht mache, Tugenden des sozialen Zusammenlebens und -wirkens, 
nicht aber eigentlich Tugenden des politischen Menschen seien.«112 

Foerster sehe zwar anders als Kerschensteiner, dass gerade das politi-
sche Zusammenleben von konkurrierenden Interessen getragen und so-
mit nicht immer kommunitarisch verfasst sei. Er erkenne die Herausfor-
derung, durch staatsbürgerliche Erziehung nicht nur jene Menschen zu 
vereinen, die ohnehin ein gemeinsames Interesse haben, sondern gerade 
auch jene zu vereinen, »die durch ihre Abweichung in grundlegenden Le-
bensüberzeugungen nicht nur getrennt, sondern geradezu verfeindet«113 
seien. Aber auch dieses Konzept sei nicht überzeugend und Litt stellt her-
aus, dass gerade die Überwindung des Egoismus in der politischen Sphä-
re zu hinterfragen sei. Sicherlich gehöre »Überwindung des Egoismus 
zu den Aufgaben, deren sich die Erziehung anzunehmen hat. Es ist aber 
zu fragen, wie weit diese Forderung auch auf das Gebiet des Politischen 
ausgedehnt werden darf, ohne daß durch sie die Realität, die wir ›Po-
litik‹ nennen, nicht sowohl versittlicht als vielmehr verneint würde.«114 
Auch Foerster könne nicht einlösen, wofür er selbst Kerschensteiner kri-
tisiert hatte: die Bestimmung und Charakterisierung genuin politischer 
Tugenden, jenseits nur »allgemein-menschlicher Verpflichtungen«115 und 
die Vernichtung der staatlichen Sphäre, insofern sie mit der Gesellschaft 
verwechselt würde. Beide Autoren würden nicht erkennen, dass erst die 
Ordnungsmacht des Staates die Voraussetzung jener Lebensformen sei, 
die sie als Zweck staatsbürgerlicher Erziehung ansähen. Dies zu reflek-
tieren sei die Hauptaufgabe staatsbürgerlicher Erziehung und gerade 
dies zeigt sich als Resultat der begrifflichen Auseinandersetzung Litts. 

Litt fordert so, das genuin Politische im Begriff der staatsbürgerlichen 
Erziehung genauestens herauszuarbeiten und vom rein Gesellschaftli-
chen zu unterscheiden. Beide Lebensformen seien ganz unterschiedlich 
konstituiert, und sie miteinander zu verwechseln, müsse meinen, eine 
der beiden Seiten, die miteinander im funktionalen Zusammenhang ste-
hen, zu vernichten. Staatsbürgerliche Erziehung sei so nicht einfach ge-
sellschaftlich-sittliche Erziehung. Sie sei politisch, insofern sie ein politi­
sches Wissen um den Staat und politische Gesinnung zu vermitteln habe. 

Von dieser Kritik an die dargestellten Konzepte staatsbürgerlicher Bil-
dung ausgehend, macht Litt vor allem zwei Aspekte aus, die zu reflektie-
ren seien: zum einen gehe es darum, die Vollzugsform solcher Erziehung 
auszumachen, d. h. zu fragen, ob Wissen zu vermitteln oder der Wille 
des Einzelnen zu beeinflussen sei. Zum anderen sei es unumgänglich, den 

112	 Ebd., S. 28. 
113	 Ebd. 
114	 Ebd. 
115	 Ebd. 

STAATSBÜRGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

Bezug solcher Erziehung auf den Staat erstens zu erkennen und zweitens 
begrifflich zu bestimmen. Nach Litt kommt es darauf an, einen angemes-
senen Staatsbegriff zu vermitteln und hierbei der Gefahr zu entgehen, 
den Staat allzu sehr zu beschönigen oder zu idealisieren. 

Beim ersten Aspekt, nämlich der Frage nach der Vermittlungsform po-
litischer Erziehung, müsse die grundlegende Ansicht aller politischen Pä-
dagogen in Frage gestellt werden, dass staatsbürgerliche Gesinnung ohne 
Belehrung auskäme. Man stelle hierbei Wissen und Gesinnung und somit 
Erkenntnis und Wille einander gegenüber und habe hierbei die Annahme, 
dass diese Aspekte von Bildung einander ausschlössen. »[W]orauf kommt 
es in dieser Bemühung an, auf Erkenntnis oder auf Gesinnung, auf Wissen 
oder auf Charakter, auf Belehrung oder auf Bewährung? Ist es die rechte 
Einsicht oder ist es der rechte Wille, was den guten Staatsbürger macht?«116 
Die Frage in dieser Weise zu stellen, bedeute diese beiden Alternativen als 
einander ausschließende Gegensätze zu verstehen. Hierbei »versteht [es] 
sich von selbst, daß, ist diese Alternative erst einmal als zwingend und un-
umgehbar anerkannt, der Erzieher garnicht anders kann als für Gesinnung, 
Charakter, Wille votieren und der Einsicht jene Geringschätzung bezeigen, 
die ihr ob ihrer ›intellektualistischen‹ Unfruchtbarkeit gebührt.«117 

Die Konsequenz sei, dass Schule nur noch als »Staat im Kleinen«118 
verstanden werde und man sie zur Sphäre staatstragender Tugenden um-
organisiere, so dass die Lernenden durch Gewöhnung sich diese aneig-
nen. Das Ziel staatsbürgerlicher Erziehung sei jedoch, gerade wenn sie 
auf das Gewissen des Einzelne einwirken wolle, das Handeln des Ein-
zelnen in demokratischer Absicht zu bewirken. Dies begrifflich ernst zu 
nehmen, bedeutet nach Litt, zu fordern, dass der Einzelne eine Einsicht 
in die Anerkennungswürdigkeit bestimmter Handlungs- und Denkwei-
sen erlangen müsse. Dies müsse als Resultat theoretischer Bildung ver-
standen werden, insofern solche Einsicht erstens des Verständnisses und 
zweitens der freien Bewertung komplexer Handlungssituationen bedür-
fe. Eine Trennung zwischen Wissen und Bewährung lasse nicht erken-
nen, dass es einen systematischen Zusammenhang zwischen theoreti-
scher Einsicht und praktischem Handeln gebe, um sinnvollerweise von 
beiden Kategorien sprechen zu können. 

»Eine ›Einsicht‹, die sich nicht in das zugehörige Tun hinein fortsetzt, ist 
nicht das, was dieser Name besagt, sondern ein unverbindliches Spiel 
des Intellekts – ein ›Tun‹, das sich nicht aus der zugehörigen Einsicht 
herleitet, ist nicht das, was dieser Name besagt, sondern Abgleiten in 
leere Geschäftigkeit.«119 

116	 Ebd., S. 26.
117	 Ebd. 
118	 Ebd., S. 27.
119	 Ebd.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

Solch leere Geschäftigkeit könne nicht das Ziel solcher Erziehung sein, 
insofern diese unbestimmt und gerade deshalb nicht dem Einzelnen zu 
eigen sein könne. 

»Mit dieser Erkenntnis hebt jene Alternative sich auf, durch die der Er-
zieher zur Entscheidung entweder für eine nicht durch Einsicht erleuch-
tete Praxis oder eine nicht durch Taten sich bewährende Theorie ge-
zwungen zu sein vermeint. Der Deutsche muß recht eigentlich ›wissen‹ 
um den Staat, um ihm durch sein Tun gerecht werden zu können.«120

Was aber ist gemeint, wenn Litt fordert, um den Staat zu wissen? Was 
zeichnet solches Wissen aus? Was ist also der angemessene Staatsbegriff, 
wie oben erwähnt? 

In der staatsbürgerlichen Erziehung komme es darauf an, den Staat 
nicht nur als Institutionengefüge zu begreifen. Hierbei habe der Staat 
einfach eine eigene komplexe Systematik, mit der er das Staatsgesche-
hen ordne und verwalte. Den Staat nur so zu verstehen, bedeute nach 
Litt, dass der Einzelne diesen nur als fremde Apparatur versteht, die dem 
Einzelnen einfach nur entgegensteht. Dieser sei für diese Apparatur nicht 
verantwortlich, und streng genommen auch nicht verantwortbar, inso-
fern es hier kaum konkrete Handlungsmöglichkeiten gebe. Den Staat 
so zu verstehen, meint nach Litt, dass der Staat dem Einzelnen nur äu-
ßerlich wäre, ein reiner »Notbau, an dem seine Bewohner wenig Freu-
de haben«.121 Solches Staatsverständnis degradiere den Einzelnen zum 
passiven Zuschauer fremden Wirkens, woraus nur ein entfremdetes Ver-
hältnis zwischen beiden resultieren könne. Freilich kann ein solches Ver-
hältnis zwischen Staat und Bürger nicht das Ziel staatsbürgerlicher Er-
ziehung sein, die ja gerade bewirken soll, sich für das Gemeinwesen 
verantwortlich zu fühlen. 

Der rechte Staatsbegriff sei aus seinem Verhältnis zu den Bürgern zu 
bestimmen. Diese könnten sich nicht einfach von ihm abtrennen, er sei 
eine gemeinsame Lebensform, die Denken, Wollen und Handeln des Ein-
zelnen wesentlich bestimme122 und gerade so wesentlich menschliche Le-
bensform sei, die nicht einfach nur äußerlich sei. Der Staat gehöre zum 
»Menschsein des Menschen«, was sich gerade auch daraus entwick-
le »was er dem Staat an Regungen und Abneigungen, des Mißtrauens, 
des Widerwillen zukommen«123 lasse. Dies nicht zu erkennen und die 
Staatlichkeit oder eben das Politische vom Menschen abzutrennen, hei-
ße »nicht weniger sein Wesen verstümmeln, als wenn man aus ihm etwa 

120	 Ebd.
121	 Ebd., S. 25. Hervorhebung von A. A. Siehe dazu auch die Diskussion des Not- 

und Verstandesstaates im Abschnitt zu Hegels bürgerlicher Gesellschaft. 
122	 Vgl. Theodor Litt (1953): Die Freiheit des Menschen und der Staat. Berlin: 

Gebrüder Weiss Verlag.
123	 Ebd., S. 31. 

STAATSBÜRGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

die sprachbildende Fähigkeit ausscheiden wollte.«124 So verhelfe erst der 
Staat dem Menschen zu jener Lebensform, die ihm gebührt. Zugleich sei 
erst das Wirken des Menschen, sein Wollen, Denken und Handeln jene 
Ausdrucksform, die den Staat als jenen konstituiere, der er sei. Die Exis-
tenz des Staates »pulsiert in jedem Akt des Denkens, Wollens und Han-
delns«,125 gerade auch derjenigen, die sich dieses Verhältnisses nicht be-
wusst sind. 

In diesem Begriff des Staates im weiteren Sinne als wesentliche Lebens-
form des Menschen folgt Litt nicht nur dem hegelschen Staatsverständnis, 
wie noch zu zeigen sein wird, und zeigt sich gerade hierbei als Philosoph 
des Geistes. Sein Staatsbegriff hat noch eine weitere Wendung in Bezug 
auf seine Vermittlung in der staatsbürgerlichen Erziehung. In seiner Kritik 
an Kant und Humboldt zeigt Litt, dass diese Konzepte dem Staat einer-
seits eine »periphere Stellung«126 zuweisen und den Menschen gerade so 
zu passiven Konsumenten seiner Dienste machen. Andererseits würde ge-
rade das kantische Konzept dem Staat zugleich »nur einen Begriff eines im 
Sinne der vollkommenen Gerechtigkeit geordneten Staates bzw. Staaten-
systems«127 zuweisen. Ein solcher Anspruch an den Staat sei nur phantas-
tische Romantisierung jeder Staatlichkeit und somit wirklichkeitsfern, da 
er ein Ideal formuliere, das erst noch zu erreichen sei. Die Wirklichkeits-
fremdheit solcher Staatlichkeit suggeriere eine allzu optimistische Weiter-
entwicklung im Sinne einer wie auch immer gearteten Idee und ignorie-
re hierbei das zentrale Element jeder Staatlichkeit: Der Staat sei auch eine 
Sphäre von Macht und Kampf um politische Willensmächte, in der es da-
rauf ankomme, das je eigene Interesse voranzubringen.128 

Gerade auch der demokratische Staat sei bestimmt durch verschiede-
ne Spannungsverhältnisse, die weder zu banalisieren noch zu beschöni-
gen seien.129 Kategorien wie Macht oder auch Kampf seien entscheidende 
Momente von demokratischer Staatlichkeit. Er sei in seiner Grundform 
Sphäre der Macht und müsse somit auch mit seinen heteronomen Mo-
menten realistisch begriffen werden: Hier könnten und müssten Interes-
sen gegeneinander wirken oder einander ausschließen. Beide Kategorien 
sollten aber gerade in der Demokratie nicht als Mittel zur Vernichtung 
des entgegengesetzten Feindes verstanden werden, sondern als ordnen-
de Instanzen des demokratischen Zusammenlebens. Macht und Kampf 
als Element solcher Staatlichkeit zu verstehen, bedeute dann, einzusehen, 

124	 Ebd., S. 32.
125	 Ebd., S. 16. 
126	 Ebd., S. 11.
127	 Theodor Litt (1931): Idee und Wirklichkeit des Staates in der staatsbürgerlichen 

Erziehung, Leipzig: Quelle & Meyer, S. 23. 
128	 Ebd., S. 10ff. 
129	 Ebd., S. 28. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

»daß, damit überhaupt in den menschlichen Verhältnissen irgendeine 
dauerhafte Ordnung geschaffen werden könne, es einer Entscheidung 
über die Gestalt dieser Ordnung und die Auslese der sie vertretenden 
Personen bedarf – einer Entscheidung, die nur als Resultat eines Kamp-
fes zwischen den auf diesem Felde Konkurrierenden zu Stande kom-
men kann.«130 

Macht und Kampf sind also nicht Vernichtung des Gegenübers nach 
Muster von Freund-Feind-Verhältnissen, sondern die zentrale Aufgabe 
des Staates als ordnende Instanz in der Sphäre konkurrierender Bestre-
bungen, die nicht nur alle gleichermaßen legitim sind, sondern entschei-
dendes Merkmal dieser Staatsform. »Denn sie [die Demokratie, A. A.] 
habe zur Grundlage die Überzeugung, daß das Widereinander der Prin-
zipien und Gruppen dem Staat und den im Staate lebenden Menschen 
nicht nur keinen Schaden bringt, sondern, richtig ins Spiel gesetzt, zum 
Heile gereicht.«131 Hat so 

»der totalitäre Staat das Verdienst [...], die Bedenklichkeit einer Leh-
re ad oculos zu demonstrieren, die den politischen Kampf in die Zone 
des Nichtseinsollenden verweist, so gibt es andererseits eine Staatsform, 
zu deren Wesen es gehört, daß sie diesen Kampf nicht nur als nicht 
zu beseitigende Tatsache hinnimmt und anerkennt, sondern geradezu 
als stilbildendes Motiv in ihr Gefüge einbaut. Diese Staatsform ist die 
Demokratie.«132

Gerade insofern der Staat die Sphäre des Bestehens und der Ordnung 
solcher Gegenstände sei und diese durch seine Institutionen vermittle, 
sei er eine genuin politische Sphäre und somit der Ort des politischen 
Wirkens der Bürger.

Von diesem Staatsbegriff ausgehend, versteht es sich fast von selbst, 
dass Litts Begriff der staatsbürgerlichen Erziehung sich nicht auf Insti-
tutionenkunde beschränkt. Staatsbürgerliche Erziehung erschöpfe sich 
nicht etwa darin, dass man die Verfassung, die Rechtsordnung oder etwa 
den Verwaltungsapparat kenne. Auch wenn solches Wissen sicher wich-
tig sei, verfehle es doch das Ziel der staatsbürgerlichen Erziehung, d. i. 
die Stiftung des Verhältnisses zwischen Staat und Bürger. Recht verstan-
den sei solcher Inhalt nach Litt die Auseinandersetzung mit einem ange-
messenen Begriff des Staates, der sich nicht in der institutionellen Orga-
nisation erschöpfe. Ein solcher Staat folge durchaus einem besonderen 
Staatsprinzip, und in der staatsbürgerlichen Erziehung komme es darauf 
an, dieses demokratische Staatsprinzip zu vermitteln. 

Zusammengefasst kann der Verdienst Litts darin gesehen werden, dass 
er in seinen Auseinandersetzungen mit staatsbürgerlicher Erziehung zwei 

130	 Ebd., S. 31.
131	 Ebd.
132	 Ebd.

STAATSBÜRGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

wesentliche Aspekte reflektiert. Zum einen stellt er die entscheidende 
Frage nach der Vermittlungsform solcher Erziehung, versteht sie als das 
Zusammenspiel von Erkenntnis durch theoretische Bildung und zugleich 
der praktischen Bewährung innerhalb der Institutionen, auch wenn er 
die Explikation dieses Verhältnisses schuldig bleibt. Hierbei betont er 
die Relevanz der theoretischen Bildung als Wissensvermittlung und stellt 
heraus, dass Staatsbürgerliche Erziehung ohne diesen Aspekt nicht aus-
kommen kann. Reine Übung von Handlungspraxen genüge also nicht. 

Zum anderen stellt er die Frage nach dem genuin politischen Charak-
ter solcher Bildung und fordert hierin die Vermittlung eines realistischen 
Staatsbegriffs, der sich nicht in idealistischen Abstraktionen und Beschö-
nigungen verliert und zugleich unter Staat mehr versteht als seine nur in-
stitutionelle Organisation. Mit dem Hinweis auf den zugrunde zu legen-
den Staatsbegriff betont Litt, dass die staatsbürgerliche Erziehung nicht 
umhin kommt, ihren politischen Charakter zu erarbeiten und gerade so 
ihren Zweck, d. i. die Vermittlung des Verhältnisses zwischen Staat und 
Bürger, zu erreichen. 

Mit diesen Reflexionen bewegt sich Litt nicht auf der Ebene zu bestim-
mender Tugenden und der dafür notwendigen Methoden. Er reflektiert 
vielmehr die staatsbürgerliche Erziehung auf ihren Begriff hin und stellt 
heraus, was sie wesentlich ausmachen müsste. 

Mit Kerschensteiner, Foerster und Litt und ihren ganz unterschiedli-
chen Schwerpunkten können exemplarisch die Konzepte staatsbürger-
licher Erziehung in der Weimarer Periode und frühen Bundesrepublik 
dargestellt werden. Alle Autoren vereint die Erkenntnis, dass der demo-
kratische Staat nicht nur eines bestimmten Bewusstseins der Bürger be-
darf, sondern hierbei auch gerade bestimmter Tugenden. Der Bürger 
zeigt sich hier als jemand, der nicht nur über funktionale Fähigkeiten 
verfügt, sondern sich gerade als tugendhafter Einzelner zeigt, der die 
staatlichen Prinzipien in deinem Wollen, Denken und Handeln gerade 
deshalb realisiert, weil er sie anerkennt. Gerade so zeigt er sich als gebil-
deter Bürger, und eben dies ist der Zweck staatsbürgerlicher Erziehung, 
wobei durchaus Uneinigkeit darüber besteht, wie solche Erziehung zu 
vollziehen ist. 

2.3 Die didaktische Wende und ihre Folgen

2.3.1 Der Theoriestreit der 70er Jahre

Entscheidende Weiterentwicklung erfährt die staatsbürgerliche Erzie­
hung, die nun unter dem Titel politische Bildung diskutiert wird, in 
den 60er und 70er Jahren. Entscheidend wird in der Diskussion der 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

politischen Bildung die Herausforderung, politische Bildung sowohl als 
Bedingung der Möglichkeit der Identifikation der Bürger mit dem Staat 
herzustellen, zu verstehen, und dies zugleich in kritischer Auseinander-
setzung zu tun. Diese Spannung zeigt sich gerade in der formellen poli-
tischen Bildung als entscheidend, insofern die Schule als Institution des 
Staates ein direktes Verhältnis zu diesem hat. Dieses Verhältnis macht 
sie jedoch nicht etwa zum Spielball bestehender oder herzustellender 
Herrschaftsinteressen. Diese Verhältnis sagt vielmehr aus, dass schuli-
sche Bemühungen sich im Rahmen der Verfassung bewegen dürfen, d. h. 
bestimmten Prinzipien unterliegen, die die pädagogische Praxis grund-
sätzlich bestimmen, wie etwa im Beutelsbacher Konsens festgehalten. 
Welche Relevanz diese scheinbar banale Einsicht hat, zeigt gerade die 
Rekonstruktion des Theoriestreits der 70er Jahre. 

Die in dieser Zeit ausgearbeiteten Konzepte 

»überwanden – jedenfalls in der Theorie – die institutionenkundlich ver-
engte alte Staatsbürgerkunde und eine naiv harmonisierende Gemein-
schaftskunde, indem sie das Politische als Gegenstand politischer Bil-
dung in einer spezifisch didaktischen Weise zu erfassen sowie Ziele und 
Inhaltswahl kategorial zu bestimmen versuchten.«133 

Kurt Gerhard Fischer, Karl Herrmann und Hans Mahrenholz legen mit 
ihrem Werk »Der politische Unterricht« den theoretischen Grund für die 
didaktische Wende. Politische Bildung wird nun ausdrücklich als curri-
cularer Inhalt diskutiert, man fragt nach Inhalten, aber auch nach Me-
thoden. Ziel solchen Unterrichts sei die Entwicklung von politischen 
Einsichten, die nicht nur den Willen, sondern auch das Handeln des Ein-
zelnen beeinflussen – beides soll sich als politisch vernünftig zeigen.134 
Politisch vernünftiges Denken, Wollen und Handeln als Ziel jeder poli-
tischen Bildung wird jedoch im Verlauf der 70er Jahre zum Gegenstand 
des sogenannten Theoriestreits zwischen konservativen und progressi-
ven Denkern.135 Es geht hier nicht mehr nur um einen geeigneten Staats-
begriff, oder die Frage nach dem Spezifikum politischen Lebens, wie 
sie etwa Litt formuliert. Die politische Bildung wird hier vielmehr aus 

133	 Bernhard Sutor (2002): Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle 
Gründung« der Bundesrepublik Deutschland. Die Kontroversen der 
siebziger und achtziger Jahre. In: APuZ, B 45/2002, S. 18.

134	 Vgl. Peter Massing (20137): Politische Bildung. In: Uwe Andersen, 
Wichard Woyke (Hrsg.): Handwörterbuch des politischen Systems der 
Bundesrepublik Deutschland. Wiesbaden: Springer VS, S. 556.

135	 Sutor weist darauf hin, dass diese Unterscheidung allzu pauschal ist und 
die pädagogischen Konzepte durchaus vielfältig waren. Entscheidend zeigt 
sich jedoch der Streit der Gegensätze und der damit zusammenhängenden 
angestrebten Gesellschaftsordnungen. Vgl. Ders: Politische Bildung im Streit 
um die »intellektuelle Gründung« der Bundesrepublik Deutschland.

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

unterschiedlichen politischen und gesellschaftlichen Welt- und Wertan-
schauungen heraus diskutiert, wodurch sie zum Kampfplatz entgegen-
gesetzter politischer Theorien wird, die sich zwischen Erhalt und Auflö-
sung gegebener politischer Institutionen und Lebensweisen bewegen. In 
der Diskussion dieser beiden politischen Lager zeigt sich, dass politische 
Bildung immer vor der Frage steht, ob und inwiefern sie einer besonde-
re Welt- und Wertanschauung bedarf, die ihr als Grundlage diesen soll. 
Dieses zu problematisieren heißt, der Herausforderung zu begegnen, po-
litische Bildung nicht zum Instrument der Entwicklung wie auch immer 
gearteter favorisierter politisch-gesellschaftlicher Strukturen zu machen.

Die progressiven Denker waren vor allem an kritischer Theorie und 
Marx orientiert und forderten, Emanzipation von vorherrschenden, un-
terdrückenden gesellschaftlichen und politischen Systemen zum Ziel po-
litischer Bildung zu machen.136 Der formelle politische Unterricht, der 
aufgrund seines Verhältnisses zum Staat ohnehin im Verdacht stand, des-
sen unterdrückerische Tendenzen zu reproduzieren, sollte nun als Ort 
des Klassenkampfes gerade diese Tendenzen entlarven. Die Lernenden 
sollten im schulischen Rahmen lernen, solche Strukturen zu erkennen, 
und nicht etwa der Verschleierung oder Verblendung solch heterono-
mer Strukturen unter dem Deckmantel der Bildung unterliegen. »Ziele 
politischer Bildung seien Emanzipation und Demokratisierung, Ideolo­
giekritik und politische Praxis, vorbereitet durch Vermittlung gesell­
schaftlichen Bewusstseins und soziologischer Denkweise.«137 Formelle 
politische Bildung wird hier nicht nur durch eine weltanschaulich auf-
geladene Sprache geprägt, sondern gerade auch durch ein durchaus vor-
gefertigtes Gesellschaftsbild, das durch Bildung zu erreichen sei138 und 
das in seiner radikalsten Form forderte, durch solche Bildung den Staat 
überflüssig zu machen.139 Diese marxistischen Positionen forderten also 
nicht weniger, als durch politischen Unterricht die politische Ordnung 
in Frage zu stellen, wenn nicht gar abzuschaffen. 

Diese marxistischen Theorien der politischen Bildung waren 
durchaus wirkmächtig. Sie übernahmen in jener Zeit nicht nur die 

136	 Beispielsweise Klaus Peter Wallraven, Eckart Dietrich, Johannes Beck. Oder 
in weniger radikaler Weise Rolf Schmiederer. 

137	 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Gründung« der 
Bundesrepublik Deutschland. Hervorhebung A. A., S. 19f.

138	 Siehe beispielsweise Johannes Beck (1970): Erziehung in der Klassen­
gesellschaft, München: List, S. 151f.: »Emanzipatorische Erziehung ist kein 
pädagogischer Grundbegriff, sondern die sozialwissenschaftlich fundierte 
Theorie und Praxis des politischen Kampfes. Sie steht auf der Seite der 
Unterdrückten.« Ebd.: »Die »Pädagogen« haben die Pädagogik nur 
verschieden interpretiert, es kommt darauf an, sie abzuschaffen.«

139	 Vgl. Kurt Gerhard Fischer (1973): Einführung in die politische Bildung, 
Stuttgart: Metzler, S.124. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

Meinungsführerschaft, sondern hatten auch Einfluss auf neu formulier-
te Bildungspläne für den Unterrichtsbereich politische Bildung, wie etwa 
in der Hessischen Rahmenrichtlinie für Gesellschaftskunde 1968. Hier 
wird etwa der gesellschaftliche und politische Widerstand gegen Un-
gleichheit schaffende äußere Strukturen zum Ziel politischer Bildung. 
Das hier zugrunde gelegte Staatsverhältnis ist vor allem geprägt durch 
den Konflikt zwischen Staat und Bürger.140 Ähnliche Inhalte zeigte auch 
die im Jahre 1974 verfassten Richtlinien für den Politik-Unterricht des 
Kultusministeriums Nordrhein-Westfalen,141 wie ihre Kritiker hervor-
hoben. 

»Unschwer war in ihrer Begründung, in der Gedankenführung und im 
Wortlaut der Qualifikationen ihre Nähe zur emanzipatorisch-kritischen 
Erziehungswissenschaft zu erkennen, die sich mit einer unvoreingenom-
menen Wahrnehmung der pluralistischen Gesellschaft, der parteien-
staatlichen Demokratie und ihrer Institutionen schwer tat.«142 

Ganz grundsätzliche Kritik an diesen Richtlinien formulierten vor al-
lem Karl Dietrich Bracher, Erwin Faul oder auch Jürgen Gebhard. Sie 
erkannten vor allem Defizite auf begrifflicher Ebene, wie etwa dem Po-
litikverständnis und hierbei der Engführung von Kategorien wie Macht 
und Herrschaft auf reine Zwangsverhältnisse. Hierbei werde »verkannt, 
dass erst die Schaffung von Regeln und Institutionen Freiheit ermögli-
che, begründe und schütze.«143 Hiermit war für die Kritiker »exakt das 
politiktheoretische wie das politisch-pädagogische Defizit des Emanzi-
pationskonzepts politischer Bildung gekennzeichnet.«144 

Solche in den 70er Jahren als konservativ geltende Kritik störte 
sich vor allem an der Engführung des Begriffs des Politischen als rei-
nen Zwangs. Vor allem Autoren wie Theodor Wilhelm, Günter C. Behr-
mann, Dieter Grosser oder auch Bernhard Sutor forderten ein Politik- 
und Staatsverständnis, das intersubjektive Relationen auf der einen Seite 
und institutionelle Bedingungen auf der anderen Seite einschließe. Man 
wollte sich jenseits emanzipatorischer Welt- und Wertverständnisse auf 
die Erkenntnisse der Sozialwissenschaften wie etwa der Soziologie und 

140	 Vgl. Kultusministerium Hessen (1973): Rahmenrichtlinien Gesellschaftslehre 
Sekundarstufe I, Frankfurt: Diesterweg.

141	 Vgl. Kultusministerium Nordrhein-Westfalen (1974): Richtlinien für den 
Politik-Unterricht, Düsseldorf: Hagemann.

142	 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Gründung« der 
Bundesrepublik Deutschland, S. 23.

143	 Vgl. Martin Kriele (1977): Lernzielvorschläge für den politischen Unterricht. 
In: Ders., Legitimationsprobleme der Bundesrepublik, München: C. H. 
Beck, S. 107 ff.

144	 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Gründung« der 
Bundesrepublik Deutschland, S. 23.

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

Politikwissenschaft einerseits und der politischen Philosophie anderer-
seits stützen und gerade hieraus Ziele für politischer Bildung formulie-
ren. 

Wilhelm entwickelte seine Partnerschaftspädagogik zum Begriff des 
Kompromisses weiter und betonte die Notwendigkeit verantwortlicher 
Kommunikation. Er forderte einen Begriff des politischen Lernens als ei-
nes Lernens zur freiheitlichen Lebensführung und erkannte gerade in ge-
rade hierin den Zweck formeller politischer Bildung.145 

Behrmann hingegen unterzog das Emanzipationskonzept einer empi-
risch-systemtheoretischen Kritik. Behrmann band die politische Bildung 
an die Erkenntnisse der Sozialforschung und forderte in soziologisch 
strenger Weise die Ableitung der zu vermittelnden Inhalte aus diesen Er-
kenntnissen.146 Zu bedenken seien die Funktionsbedingungen von Staat 
und Gesellschaft und die darin möglichen Partizipationsvollzüge. Schu-
lische politische Bildung müsse so vor allem Kenntnisse über diese Funk-
tionszusammenhänge vermitteln. Zu vermitteln seien so nicht etwa nur 
Widerstand und Emanzipation, sondern personale Solidarität, Freiheit, 
Sicherheit, rationales Verstehen.147 

Solche Ansätze wurden durch Didaktiken von beispielsweise Dieter 
Grosser148 oder auch Bernhard Sutor149 um eine normative Dimension 
politischer Bildung ergänzt: Beide Autoren erkannten auch normative 
Ziele politischer Bildung und versuchten, Ansätze der Ethik oder auch 
der Anthropologie mit sozialwissenschaftlichen Erkenntnissen zu ver-
binden und gerade diese Relation für die politische Bildung fruchtbar 
zu machen. 

Insgesamt forderten all diese Autoren vor allem einen Abbau der 
Institutionenfeindlichkeit der Ansätze der Kritischen Theorie und des 

145	 Vgl. Wilhelm Theodor (1973): Traktat über den Kompromiß. Stuttgart: 
Metzler, oder auch Ders. (1975): Jenseits der Emanzipation, Stuttgart: Metz-
ler. 

146	 Vgl. Günter C. Behrmann (1972): Soziales System und politische 
Sozialisation. Eine Kritik der neueren politischen Pädagogik. Stuttgart et al.: 
Kohlhammer. Behrmann plädiert für einen empirisch-systemtheoretischen 
Ansatz der politischen Bildung. Aus seiner soziologischen Perspektive betont 
er vor allem die Funktionsbedingungen des politischen Systems jenseits 
ideologischer Ansätze. 

147	 Vgl. Ders. (1978): Politik – Zur Problematik des sozialkundlich-politischen 
Unterrichts und seiner neueren Didaktik. In: Ders./Karl-Ernst Jeißmann/
Hans Süßmuth (Hrsg.), Geschichte und Politik. Didaktische Grundlegung 
eines kooperativen Unterrichts, Paderborn: Schöningh, S. 219.

148	 Dieter Grosser (1977): Politische Bildung, München: Ehrenwirth.
149	 Bernhard Sutor (19843): Didaktik politischen Unterrichts. Theorie der 

politischen Bildung. Paderborn: Schöningh. Oder später auch Ders. (1984): 
Neue Grundlegung politischer Bildung. Paderborn: Schöningh.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

Marxismus. Es sollte die Einsicht gewonnen werden, dass gerade solche 
Institutionen die Bedingung der Möglichkeit jedes politischen Denkens, 
Urteilens und Handelns sind, insofern sie diese überhaupt rechtlich si-
chern, konkrete Räume für solche Vollzüge eröffnen. Die vorgeschlage-
nen Inhalte sollten als zu vermittelnder Minimalkonsens erkannt wer-
den, ohne die das politische Miteinander nicht bestehen könnte. Die zu 
entwickelnden Fähigkeiten sollten sich an den Ansprüchen solchen Mit-
einanders orientieren. Ziel der politischen Bildung in der Schule sollte 
so sein, dem Einzelnen zur Urteilsfähigkeit zu verhelfen, was personale 
Dispositionen genauso erforderte wie funktionales Wissen. Solche fun-
damentale Kritik der Emanzipationskonzepte sollte dazu verhelfen, ei-
nen pragmatischen Ansatz politischer Bildung zu finden, der sich außer-
halb besonderer Welt- und Wertvorstellungen bewegte, um gerade so 
einen fruchtbaren Austausch zu ermöglichen. 

Die Ideen dieser Periode sind in mehrerer Hinsicht ertragreich in Hin-
blick auf eine Neukonzeption politischer Bildung. Der Theoriestreit der 
70er Jahre zeigt sich als Kampf um Welt- und Wertvorstellungen, der auch 
innerhalb der Konzeptionen politischer Bildung ausgefochten wird. Hier 
geht es nicht mehr nur, wie etwa bei Litt, um einen Begriff des Politischen, 
sondern vielmehr um das besondere Verständnis zu erstrebender politi-
scher Wirklichkeiten. Anders gesagt: politische Bildung wird zum mächti-
gen Instrument, die politische Wirklichkeit zu reformieren und hierzu po-
litische Gesinnungen alternativlos zu vermitteln. In ihr soll es nicht mehr 
so sehr darum gehen, überhaupt ein Verhältnis zwischen Bürger und Staat 
herzustellen, indem man politische Vollzüge des Denkens, Urteilens und 
Handelns ermöglicht. Dieses Verhältnis soll vielmehr in besonderer Wei-
se bestimmt werden. Das bedeutet auf der Ebene subjektiver Vollzüge, 
dass politische Bildung nicht mehr als Voraussetzung eigener freier Urtei­
le über die politische Wirklichkeit dient. Stattdessen soll der Einzelne zu 
einen schon ausgemachten Urteil über die Wirklichkeit erzogen werden. 
Politische Bildung, gerade in diesem Begriff verliert ihren subjektbezoge-
nen Charakter, wie ihn etwa die Humanisten formulierten. Bildung kann 
so zum Werkzeug von Herrschaftsinteressen progressiver oder konservati-
ver Provenienz werden und verliert gerade hierbei ihren absoluten Zweck, 
der der Einzelne sein muss. 

Vor dem Hintergrund solcher Erkenntnisse muss der Beutelsbacher 
Konsens als große Errungenschaft politischer Bildung aufgefasst werden. 
In der Einigung auf diesen Minimalkonsens erkannten die Protagonis-
ten wissenschaftlicher politischer Bildung, dass sie sich in ihrer formellen 
Form jenseits besonderer Wert- und Weltvorstellungen entgegengesetzter 
politischen Lager bewegen muss. Ihre Legitimation hat formelle politi-
sche Bildung nur, insofern sie der Entfaltung eigener Denk-, Urteils- und 
Handlungsvollzüge dient, und gerade dies ist gefordert, wenn man diese 
Legitimation an die freiheitliche Verfassung bindet. 

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

»Der pädagogische Sinn ihrer [der politischen Bildung, A. A.] Orien-
tierung an der Verfassung heißt, die Prinzipien und Wertgrundlagen 
der Verfassung bei der Bearbeitung politischer Probleme als Poten-
zial der Urteilsbildung ins Spiel zu bringen, und zwar keineswegs als 
fraglos vorauszusetzende Größen, sondern auch als Gegenstände der 
Auseinandersetzung.«150

Die Diskussion um die grundsätzliche Ausrichtung der politischen Bil-
dung und ihrer daraus abgeleiteten Ziele und Inhalte ist wohl der Ver-
dienst des Theoriestreits der 70er Jahre. 

»Der intensive Streit der siebziger Jahre hätte in der Form gewiss 
manchmal anders geführt werden können, aber geführt werden musste 
er, da die Fragen nun einmal aufgebrochen waren. Er hat Klärungen ge-
bracht, die es bis heute ermöglicht haben, den wissenschaftlichen und 
politischen Pluralismus unserer Gesellschaft – auch in der politischen 
Bildung – im Rahmen der gemeinsamen freiheitlichen Verfassung aus-
zuhalten und auszutragen.«151 

Inwiefern politische Lagen und Stimmungen Einfluss auf die politische 
Bildung nehmen dürfen, muss von daher seit dem Beutelsbacher Kon-
sens genau reflektiert werden. 

 2.3.2 Nachkonzeptionelle Phase

Mit Walter Gagel lassen sich die 80er Jahre als nachkonzeptionelle Phase 
bezeichnen. Es geht hier nicht mehr um Grundsatzfragen der politischen 
Bildung als Gegenstandbereich der Wissenschaft, wie sie im Theoriestreit 
ausgefochten wurden.152 Vielmehr wendet man sich nun konkreten di-
daktischen Fragen zu, reflektiert Methoden und Inhalte, die in pädago-
gischen Kontexten zu erarbeiten sind. So werden zahlreiche Ansätze und 
Konzepte zur Didaktik politischer Bildung vorgelegt, die auf die politi-
schen Lagen insofern reagierten, als man aus ihnen neue Methoden und 
Inhalte für die pädagogische Praxis generierte.153 

150	 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Gründung« der 
Bundesrepublik Deutschland, S. 25. Vgl. außerdem Ders. (1977): Verfassung 
und Minimalkonsens. Die Rolle des Grundgesetzes im Streit um die politische 
Bildung. In: Siegfried Schiele/Herbert Schneider (Hrsg.): Das Konsensproblem 
in der politischen Bildung. Stuttgart: Klett, S. 152ff.

151	 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Gründung« der 
Bundesrepublik Deutschland, S. 27. 

152	 Vgl. Hans-Werner Kuhn, Peter Massing (1990): Politische Bildung seit 1945. 
Konzeptionen, Kontroversen, Perspektiven. In: APuZ, B 52–53/1990, S. 28–40.

153	 Vgl. Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Gründung« der 
Bundesrepublik Deutschland. Vgl. auch Kuhn, Massing: Politische Bildung 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

Diese Umorientierung zeigt sich nun gerade darin, dass man nach der 
Ausrichtung des politischen Unterrichts fragt, d. h. es werden Modelle 
diskutiert, die »nur noch in einer partiellen Sicht von »Orientierungen« 
entwickelt werden: Alltagsorientierung, Stadtteilorientierung, Bedürfnis-
orientierung, Erfahrungsorientierung, Handlungsorientierung usw.«154 
All diese Konzepte der Politikdidaktik diskutieren Möglichkeiten und 
Herausforderungen der Vermittlung politischer Inhalte. Der Fokus liegt 
hier vor allem auf der Verortung des lernenden Subjektes und seiner Vor-
annahmen und seines Vorwissens innerhalb solchen Lernens einerseits 
und der Vollzugsformen des Lernens als dem Erwerb von Einsichten an-
dererseits. Entscheidend scheint in jener Zeit zu sein, die Lebenswelt der 
Lernenden, ihre schon vorhandenen politischen Einsichten, ihre Erfah-
rungen zum Ausgangspunkt pädagogischer Praxis zu machen. Hieraus 
werden die Vermittlungsformen politischen Lernens erarbeitet. Dieses 
dürfe sich weniger auf reine Wissensvermittlung beschränken. Stattdes-
sen solle das ganze Lernen praxisnah geschehen und am Alltag orien-
tiert sein. In solchen »Ansätzen der politischen Bildung spielt das Sub-
jekt eine zentrale Rolle. Erfahrungsorientierung und Betroffenheit sind 
hier die Stichworte.«155 Man nähert sich dieser Subjektorientierung nun 
jedoch nicht mehr aus der Perspektive der philosophischen Anthropolo-
gie, sondern vielmehr psychologisch.156 

Der Anspruch solcher psychologischer Konzepte leitet sich aus der 
Einsicht ab, dass politischer Unterricht auf das Selbst- und Weltver-
ständnis zugreifen möchte. Die Lernenden sollen nicht nur Wissen 

seit 1945. Grundsätzlich ist man sich einig darüber, dass politische Bildung 
nicht zum Instrument politischer Gesinnungskämpfe werden durfte, sondern 
vielmehr als Gegenstandsbereich zu sehen war, der auf wissenschaftlichen 
Erkenntnissen und rationalen Abwägungen beruhte, und zwar allen 
Wert- und Weltverständnissen gegenüber. Vgl. Joachim Kahlert (1990): 
Alltagstheorien in der Umweltpädagogik, Weinheim: Dt. Studien-Verlag.

154	 Kuhn, Massing: Politische Bildung seit 1945. S. 37. Zur genauen Klärung 
dieser Begriffe siehe die kurze Darstellung Sutors: Politische Bildung im 
Streit um die »intellektuelle Gründung« der Bundesrepublik Deutschland, 
S. 27f.

155	 Kuhn, Massing: Politische Bildung seit 1945, S. 38.
156	 Vgl. Eduard Spranger (1956): Gedanken zur staatsbürgerlichen Erziehung. 

In: APuZ, B 48/1956, S. 749–760. Spranger befand schon Ende der 50er 
Jahre, dass die theoretische Didaktik in Deutschland sich viel zu wenig 
um »die psychologischen Vorbedingungen und Wege derjenigen Art von 
Verstehen gekümmert habe, die in allen Geisteswissenschaften erforderlich 
sei« (Ebd., S. 750). Siehe hierzu aber auch die wirkmächtigen Theorien 
etwa Piagets oder Kohlbergs, die auch das moralische Bewusstsein mit 
psychologischen Methoden zu analysieren und modellhaft darzustellen 
versuchen. 

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

erwerben, sondern sich auch von politischen Gegenständen, von der 
Praxis politischen Lebens berührt oder involviert fühlen. Hierzu, so 
scheint es, soll der Standpunkt der Lernenden zunächst diagnostisch 
eruiert werden, um weitere pädagogische Maßnahmen zu planen und 
durchzusetzen. 

In diesen Konzepten stellt sich hier also die grundsätzliche Frage, in-
wiefern politischer Unterricht auf Einsichten, Selbst- und Weltverständ­
nisse zugreifen kann. Schon an dieser Stelle muss jedoch festgehalten 
werden, dass den Konzepten der 80er Jahre die Frage entgeht, ob schu-
lische politische Bildung dies überhaupt leisten kann. Anders als noch bei 
den Konzepten der Weimarer Periode oder auch der Humanisten, zeigt 
sich hier eine fehlende Reflexion darüber, wo der Vollzug von Einsich-
ten, Dispositionen oder eben Haltungen zu verorten sind. Anzuschließen 
ist die Frage, ob schulische politische Bildung überhaupt den Anspruch 
haben sollte, Bürger im Vollsinne zu bilden. 

2.4 Politische Bildung als Politikdidaktik

Gegenwärtige Konzepte können im Anschluss an die 80er Jahre und 
ihre Konzentration auf psychologische Vorgänge im Vollzug des Ler-
nens als folgerichtige Weiterentwicklung verstanden werden. Die Ausei-
nandersetzung mit diesen Konzepten ist aus bildungstheoretischer Per-
spektive durchaus herausfordernd; nicht nur deshalb, weil man sich 
mit einer sehr pluralistischen Konzeptlandschaft der politischen Bil-
dung auseinandersetzen muss. Eine weitere Schwierigkeit ist darin zu 
sehen, dass es der Bildungstheorie nicht so sehr um Erklärungsmodelle 
in Lehr- und Lernprozessen geht als um die Reflexion der entscheiden-
den Begriffe von Bildung in einem ersten und der politischen Bildung in 
einem zweiten Schritt. Daher soll die folgende Auseinandersetzung nicht 
so sehr als Kritik gegen heutige Verständnisse der Didaktik politischer 
Bildung verstanden werden. Vielmehr geht es darum, dieser ein begriff-
liches Fundament zu geben und gerade hieraus neue Ansatzpunkte für 
eine differenziertere Reflexion ihre Konzepte zu finden. Hierzu soll die 
Grundstruktur gegenwärtiger Konzepte nachvollzogen werden, um die-
se dann zu reflektieren. 

Die gegenwärtige politikdidaktische Diskussion fordert zunächst 
einheitlich, dass politische Urteilskraft entscheidendes Bildungsziel cur­
ricular vermittelter politischer Bildung sein muss. Die Deutsche Ver-
einigung für Politische Bildung (DVPB), die sich als »maßgebliche[r] 
Fachverband für politische Bildung«157 versteht, formuliert in ihrem 
Positionspapier vom November 2014 die Legitimationsgrundlage für 

157	 Deutscher Verein für Politische Bildung e.V.: Ziele & Aufbau.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

die staatlich institutionalisierte politische Bildung für die Demokratie 
in drei Punkten. Die Demokratie setze erstens politische Bildung aller 
Bürger voraus. Ohne sie sei das Fundament der Demokratie gefährdet. 
Zweitens bedürften demokratische »Werte, Normen und Institutio-
nen fortlaufende[r] Praxis«158 und einer stetigen kritischen Überprü-
fung von »Anspruch und Wirklichkeit«159 durch die Bürger. Drittens 
betont die DVPB die Verantwortung des Staates für politische Bildung 
aller Bürger als »gesellschaftliche Allgemeinbildung«.160 Dies erforde-
re, dass sie über bestimmte Kenntnisse und Fähigkeiten verfügen, die 
ihnen Partizipation und Wahrnehmung ihrer Rechte erst ermöglichen. 
Ein Fehlen solcher »Bürgerkompetenzen« würde »die Demokratie be-
schädigen.«161 

Die Inhalte, so heißt es auf der Homepage der Gesellschaft, würden 
über ein Schulfach vermittelt werden, welches die politische Bildung zum 
Inhalt hat. Durch dieses würde zum einen der Demokratie-Auftrag der 
öffentlichen Schulen gewährleistet werden. Zum anderen kann die Schu-
le als Bildungsstätte aller Bürger »Lernende auf ihre Rolle als verant-
wortungsvoller Souverän«162 vorbereiten. Politische Bildung meint laut 
der DVPB also eine Qualifizierung der Schüler zu Bürgern eines demo-
kratischen Staates. 

Die DVPB betont in ihrem Positionspapier ausdrücklich, dass eine 
reine Kenntnis demokratietheoretischer Inhalte nicht genüge, um die 
beschriebene Qualifikation der Bürger zu garantieren. Die Lernenden 
müssten in die Lage versetzt werden, ihrer Rolle als Bürger aktiv ge-
recht zu werden. Dies sei nicht nur durch curricularen Wissenserwerb 
möglich, sondern bedürfe einer gewissen Übung und Praxis des politi-
schen Denkens. 

Zusätzlich scheint die Persönlichkeitsbildung als die Entwicklung de-
mokratischer Haltung durch Vermittlung von Werten entscheidend zu 
sein. Die Anforderungen an die schulische politische Bildung sind also 
hoch. Sie ist nicht weniger als die Bildung des Einzelnen zum urteils- und 
handlungsfähigen Bürger und somit entscheidend für die Rückbindung 
der Einzelnen an das demokratische Gemeinwesen. In diesem Anspruch 
folgt die gegenwärtige politische Bildung der Tradition der Autoren der 

158	 Deutscher Verein für Politische Bildung e.V.: Politische Bildung für die 
Demokratie! Positionspapier der Deutschen Vereinigung für Politische 
Bildung zum Verhältnis von Politischer Bildung, Demokratiepädagogik und 
Präventionspädagogik.

159	 Ebd.
160	 Ebd. 
161	 Deutscher Verein für Politische Bildung e.V.: Ziele & Aufbau.
162	 Deutscher Verein für Politische Bildung e.V. (2018): Appell der Deutschen 

Vereinigung für Politische Bildung (DVPB). Demokratie-Auftrag von Schule 
erfüllen, Politische Bildung stärken!

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

Weimarer Periode und ihrer Weiterentwicklung nach 1945. In ihren 
wissenschaftlichen Methoden zur Erarbeitung der Vollzüge politischen 
Lernens steht sie seit den 80er Jahren in der Tradition kognitionspsy-
chologischer und/oder konstruktivistischer Erklärungsversuche und ist 
Sammelbegriff für curricular organisierte und somit zielgerichtete Bil-
dung in politischen Inhalten. 

Daher versteht sich die gegenwärtige politische Bildung als wissen-
schaftliche Disziplin vor allem als Politikdidaktik – also als Disziplin, 
die sich mit der schulischen Vermittlung politischer Inhalte im engeren 
und weiteren Sinne auseinandersetzt.163 Als solche ist sie mit Lehr- und 
Lernmethoden befasst. »Im Lehr-Lernprozess kommt es darauf an, die 
entsprechenden kognitiven Fähigkeiten zu entwickeln und dabei die sub-
jektiven Aspekte der Aneignung zu berücksichtigen.«164 Grundlage der 
Konzepte dieses Fachgebiets ist die Kognitionspsychologie, aus der die-
se Lehr- und Lernmethoden abgeleitet werden und die den Begriff des 
Lernens prägen.

2.4.1 Politikkompetenz

Der kompetenzorientierte Ansatz von Weißeno et al. erarbeitet in der 
Publikation »Konzepte der Politik«165 einen Ansatz solcher Lehr- und 
Lerntheorie und entfachte die wohl stärkste Kontroverse der jungen 
Vergangenheit. Sie darzustellen kann exemplarisch aufzeigen, wie der 
wissenschaftliche Diskurs politischer Bildung geführt wird, um so An-
haltspunkte für eine Neuformulierung und Ergänzung des Begriffs zu 
geben. 

In dieser Schrift entwirft die Autorengruppe ein Konzept politischen 
Unterrichts, das den Paradigmen der Kognitionspsychologie folgt. Ler-
nen sei demnach als der Prozess der Aneignung von Wissen zu verste­
hen. Es 

»ist ein theoretisches Konstrukt, das mittels geeigneter Methoden der 
Beobachtung und des (Quasi-) Experiments erst zugänglich gemacht 

163	 Zum Begriff des politischen Lernens im engeren und weiteren Sinne siehe 
Peter Massing: Politische Bildung.

164	 Joachim Detjen et al. (2012): Politikkompetenz – ein Modell. Wiesbaden: 
Springer VS, S. 10. Weiter heißt es ebd., S. 13: »Während die vier Kom
petenzdimensionen zum Kern des Politiklernens gehören, gibt es weitere 
Kognitionen wie Intelligenz, Problemlösefähigkeit, Moralentwicklung, 
Selbstregulation und allgemeines Selbstkonzept. Mithin gibt es weitere soziale, 
pädagogische, metakognitive, volitionale (willentliche) und emotionale 
Aspekte, die für das Lernen in allen Fächern gelten.«

165	 Georg Weißeno et al. (2010): Konzepte der Politik – ein Kompetenzmodell. 
Schwalbach/Ts: Wochenschau-Verlag.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

werden muss. Wenn Lernen allgemein den graduellen Aufbau von Wis-
sen und das Verarbeiten von Informationen bezeichnet, dann gilt das 
auch für politisches Lernen.«166 

So unterschieden sich das politische Lernen, aber auch die erforderli-
chen »kognitiven Operationen«167 von Lernen in anderen Bereichen 
nicht strukturell, sondern nur in Bezug auf ihre Inhalte (Fachkonzepte). 
Es gebe demnach allgemeine Kompetenzen wie »Argumentieren, Pro
blemlösen, Modellieren, Verwenden von Darstellungen, Kommunizieren, 
Urteilen usw.«168 auf der einen und inhaltsbezogene Kompetenzen, die 
sich jeweils auf eine bestimmte Disziplin beziehen, auf der anderen Seite. 

Orientiert am Kompetenzmodell nach Weinert169 werden so durch die 
Fachdidaktik domänenspezifische, also fachbezogene Basis- und Fach-
konzepte festgelegt, die das Fach strukturieren. Als Paradigmen einer 
Domäne setzt die Fachdidaktik als Basiskonzepte zentrale Theorien, Be-
griffe und Modelle fest. Die Zerlegung der Basiskonzepte in Fachkon­
zepte bietet dann das zu erlernende Grundlagenwissen des Schulfachs, 
das die Themen des Unterrichts vorgibt.170 Als erfolgreich gilt dieser Pro-
zess des Wissenserwerbs, wenn die zuvor festgelegten Kompetenzen wie 
Handlungs- und Urteilsfähigkeit der Schüler in politischen Belangen mit 
Methoden empirischer Evaluation abgeprüft werden können. »Wenn 
ein/-e Schüler/-in konkrete Aufgaben lösen kann, verfügt er/sie über jene 
Kompetenz, die später als Bürger gefragt ist.«171 Hierbei stellt der Be-
griff der Kompetenz »die Verbindung von Motivation/Einstellung, Wis-
sen und Können im Handlungsvollzug her. Auf einer sehr konkreten Ebe-
ne kann angegeben werden, ob die individuelle Kompetenz zur Lösung 
von Aufgaben ausreicht.«172

166	 Georg Weißeno (2017): Politisches Lernen. In: Dirk Lange, Volker Reinhardt: 
Basiswissen politische Bildung. Handbuch für den sozialwissenschaftlichen 
Unterricht. Konzeptionen, Strategien und Inhaltsfelder politischer Bildung, 
Band I. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 511.

167	 Ebd.
168	 Weißeno et al.: Konzepte der Politik – ein Kompetenzmodell, S. 18. 
169	 Franz E. Weinert (2001): Concept of competence – A conceptual 

Clarification. In: Dominique S. Rychen, Laura H. Salganik (Hrsg.): Defining 
and Selecting Key Competencies. Göttingen: Hogrefe & Huber, S. 45–65.

170	 Weißeno et al. ordnen den Basiskonzepten Ordnung, Entscheidung und 
Gemeinwohl unter anderem Fachkonzepte wie Repräsentation, Parteien 
und Menschenwürde zu. Ausführlich siehe dazu Weißeno et al.: Konzepte 
der Politik – ein Kompetenzmodell und auch Weißeno: Politisches Lernen.

171	 Weißeno: Politisches Lernen, S. 513.
172	 Georg Weißeno et al. (2013): Politikkompetenz kurzgefasst – zur Arbeit 

mit dem Kompetenzmodell. In: Siegfried Frech, Dagmar Richter (Hrsg.): 
Politische Kompetenzen fördern. Schwalbach: Wochenschau Verlag, S. 246–
276.

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

Politisches Lernen sei dann das Erlangen von Kompetenzen, die zur Be-
wältigung und für den Umgang mit der Domäne Politik notwendig sind.173 
Politikdidaktik untersucht nach diesem Verständnis »Lernprozesse und 
Ergebnisse bei der Verarbeitung politischer Informationen im institutio-
nellen Kontext Politikunterricht«174 und beschäftigt sich nach dieser Auto-
rengruppe somit nicht nur mit kanonisierten Inhalten, ihrer Struktur und 
ihren Lernzielen, sondern auch mit lernpsychologischen Prozessen schu-
lischen Unterrichts.175 »Lernen bedeutet dann den Erwerb und Aufbau 
von politischen (nicht sozialen oder ökonomischen) Begriffen als seman-
tischen Klassen und deren Organisation im semantischen Gedächtnis.«176 
Denkstrukturen, die hierzu nötig sind, seien hier nicht domänenspezifisch 
und unterschieden sich somit nicht vom Lernen in anderen Disziplinen. 
Anders verhalte es sich mit der inhaltlichen Ausgestaltung des Schulfachs.

Politikkompetenz setze sich nach Weißeno et al.177 nach diesem Mus-
ter aus vier Kompetenzen zusammen: »Fachwissen, Politische Urteilsfä-
higkeit, Politische Handlungsfähigkeit sowie Politische Einstellung und 
Motivation.«178 Als Autoren der Politikkompetenz stellen Weißeno et al. 
heraus, dass die genannten Kompetenzen nicht etwa isoliert aufzufassen 
sind, sondern einander in bestimmter Hinsicht bedingen. So sei Politik-
kompetenz nicht auf Fachwissen zu beschränken, wobei jedoch zu be-
denken sei, dass gerade dieses im Zusammenhang mit Motivation, Ur-
teilsfähigkeit oder auch Einstellungen stünde.179 Fachwissen beeinflusse 
gerade diese weiteren Kompetenzen. Auch wenn Politikkompetenz sich 
nicht auf Fachwissen zu beschränke, sei gerade dessen Erwerb entschei-
dendes Ziel politischen Unterrichts. Solches Fachwissen setze sich zu-
sammen aus Faktenwissen und konzeptuellem Wissen, gerade 

»Faktenwissen besteht aus einzelnen Daten und Fakten. Es ist jeder-
zeit verfüg- und abrufbar und kann zu einem späteren Zeitpunkt in 

173	 Die Begriffe des Kompetenzmodells werden an dieser Stelle nicht weiter 
ausgeführt. Näheres dazu siehe Eckhard Klieme, Detlev Leutner (2006): 
Kompetenzmodelle zur Erfassung individueller Lernergebnisse und zur 
Bilanzierung von Bildungsprozessen. Beschreibung eines neu eingerichteten 
Schwerpunktprogramms der DFG. In: Zeitschrift für Pädagogik 52 (2006) 
6, S. 876–903. Siehe außerdem Weinert: Concept of competence – A 
conceptual Clarification. Eine differenzierte Analyse bietet Anne Müller-
Rückwitt (2008): »Kompetenz«. Bildungstheoretische Untersuchungen zu 
einem aktuellen Begriff. Würzburg: Ergon.

174	 Weißeno: Politisches Lernen, S. 511.
175	 Vgl. ebd.
176	 Ebd.
177	 Weißeno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst – zur Arbeit mit dem Kom­

petenzmodell. 
178	 Ebd., S. 248.
179	 Ebd. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

abstrahierter Form in das konzeptuelle Wissen einfließen. Konzeptuelles 
Wissen sieht von konkreten Erfahrungen ab und kategorisiert stattdes-
sen deren Merkmale und Kennzeichen.«180 

Letzteres zeigt seine Relevanz darin, dass es als Netz vorhandener Kon-
zepte verstanden wird, die in einer Anwendungssituation miteinander 
verknüpft werden. »Es aktualisiert sich eine Wissensstruktur, die umso 
differenzierter ist, je mehr Konzepte vorhanden sind.«181 Laut der Auto-
rengruppe verlangt das Verständnis politischer Gegenstände solch kon-
zeptuelles Strukturwissen, woraus sich die Relevanz der Vermittlung sol-
chen Wissens erklärt. 

»Lernende sollen daher im Politikunterricht systematisches und zugleich 
flexibles Wissen erwerben: Sie müssen kohärente kognitive Strukturen 
aufbauen, welche die politische Wirklichkeit modellhaft repräsentieren. 
Ziel des Unterrichts ist in diesem Sinne nicht die Vermittlung von Fak-
tenwissen oder eines bestimmten Weltbildes, sondern die Förderung und 
Strukturierung konzeptuellen Wissens der Lernenden.«182 

Solches Verständnis der politischen Bildung als Sammelbegriff für die 
curriculare Vermittlung politischer Kompetenzen aus empirischer Per
spektive verlangt von den Autoren durchaus eine Auseinandersetzung 
mit der Umsetzbarkeit der recht anspruchsvollen Ziele der schulischen 
politischen Bildung. Eine dieser Herausforderungen zeigt sich in der Fra-
ge, welches Bürgerleitbild bei schulischen Bemühungen der politischen 
Bildung herangezogen werden kann und nach dem Beutelsbacher Kon-
sens auch darf. Joachim Detjen etwa konstatiert, dass der demokratische 
Staat bei aller bildungspolitischen Anstrengung nicht befugt sei, die Bür-
ger zu politischer Partizipation zu zwingen; er kann also seine eigenen 
Voraussetzungen nicht garantieren, insofern er selbst von solcher Parti-
zipation und der Bereitschaft dazu abhängt. Aus dieser Einsicht heraus 
verweist Detjen auf Forschungsergebnisse der Sozialwissenschaften, die 
den Bürgern der Bundesrepublik eine unzureichende politische Partizipa-
tionsbereitschaft attestierten und rät der politischen Bildung daher, sich 
für ein »nüchternes Bürgerbild zu entscheiden.«183 Nach diesem Konzept 
gebe es dann neben dem favorisierten 

180	 Vgl. John R. Anderson (2001): Kognitive Psychologie. Deutsche Ausgabe, 
hrsg. von Joachim Funke. 3. Aufl., Heidelberg/Berlin: Springer VS. Zitiert 
nach Weißeno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst – zur Arbeit mit dem 
Kompetenzmodell.

181	 Weißeno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst – zur Arbeit mit dem Kom­
petenzmodell, S. 253. 

182	 Ebd. 
183	 Joachim Detjen (2017): Bürgerleitbild. In: Dirk Lange, Volker Reinhardt: 

Basiswissen politische Bildung. Handbuch für den sozialwissenschaftlichen 

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

•	 Aktivbürger 

auch 

•	 den differenziert-realistischen Bürger,
•	 den interventionsfähigen Bürger, 
•	 den reflektierten Zuschauer und schließlich den
•	 politisch desinteressierten Bürger

Der interventionsfähige Bürger sei bei politischer Bildungsarbeit als Mi­
nimalziel zu sehen, der Aktivbürger als Maximalziel. Gleichzeitig sei zu 
erkennen, dass nur wenige dieses Maximalziel erreichen können. 

Die Bürgerleitbilder Detjens unterscheiden sich im Maß der Fähig-
keit politischer Partizipation und müssten ihm zufolge alle diagnostiziert 
werden, um die Integration aller Bürgertypen in den Staat zu gewähr-
leisten. Es sei jedoch darauf hinzuweisen, dass Partizipationsfähigkeit 

»in Abhängigkeit von der prinzipiellen Partizipationswilligkeit und mit-
hin in der Entscheidungsfreiheit jeder Bürgerin und jedes Bürgers [ste-
he]. Die Partizipationswilligkeit kann schlechterdings nicht im Politik-
unterricht »vermittelt« werden, will dieser nicht die Schülerinnen und 
Schüler präformieren und ihre Entscheidungsfreiheit diesbezüglich in 
unzulässiger Weise einschränken.«184 

Weißeno et al. erachten solche begrifflichen Bemühungen zwar für wich-
tig, erklären sie jedoch für unfruchtbar für ihr Konzept politischer Bil-
dung. 

Die Autorengruppe betont in Ihrer Publikation die Relevanz der Ba-
sis- und Fachkonzepte, die das Fach Politik mit den jeweiligen Inhal-
ten strukturieren und systematisieren würden. Sie fokussiert in ihrem 
Ansatz vor allem die Vermittlung von Wissen als Faktenwissen und 
konzeptuelles Wissen und macht das Zusammenspiel beider Wissens-
formen zur Grundlage politischen Wirkens. Ziel solcher Bemühungen 
sei nicht weniger als die Erziehung der Einzelnen zu politisch mündi-
gen Bürgern, die über politische Urteilkraft verfügen – beides sei ent-
scheidend für die Erhaltung und Entwicklung der Demokratie. »Der 
Politikdidaktik als wissenschaftlicher Disziplin stellt sich deshalb u. a. 
die Aufgabe systematisch angelegter Reflexion derjenigen Anregungen, 
welche für die Ermöglichung gelingender politischer Praxis erforder-
lich sind.«185

Unterricht. Konzeptionen, Strategien und Inhaltsfelder politischer Bildung, 
Band I. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 288. 

184	 Weißeno et al.: Konzepte der Politik – ein Kompetenzmodell, S. 27.
185	 Ebd., S. 23. Siehe auch Joachim Detjen (2007): Politische Bildung. Geschichte 

und Gegenwart in Deutschland. München/Wien: Oldenbourg.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

2.4.2 Gegenstimmen: Autorengruppe Fachdidaktik

Vor allem die »Autorengruppe Fachdidaktik« rund um Dirk Lange und 
Wolfgang Sander hat auf diesen Entwurf mit einer Streitschrift186 re-
agiert. Sander et al kritisieren das oben dargestellte Konzept in erster Li-
nie in zwei zentralen Punkten: zum einen der Wissensbegriff und hiermit 
zusammenhängend zum anderen die Bezugsdisziplin politischer Bildung.

Der von Weißeno et al. dargelegte Wissensbegriff, der nur auf der 
Kenntnis von Fachbegriffen beruhe, könne nur in einem »instruktions-
orientierten Unterricht«187 vermittelt werden. Ein solch »objektivisti-
scher« Wissensbegriff der kategorialen Fachdidaktik, so meint Sander, 
sei nicht mehr subjektorientiert und beziehe die Erfahrungen der Schü-
ler nicht ausreichend ein. Guter politischer Unterricht müsse zwar auch 
Wissen vermitteln, seine Kernaufgabe sei aber, »dass er dabei die Vorstel-
lungen erreicht, mit denen die Schülerinnen und Schüler sich tatsächlich 
reale Politik erklären. Deshalb sollte es im Bereich des Wissens vorran-
gig um konzeptuelles Wissen gehen, das auch die Ebene grundlegender 
Vorstellungsbereiche berührt.«188 

Das Wissen der Schüler wird also von Sander et al. als Konzept er-
fasst, das sie sich durch eigene Erfahrungen angeeignet haben. Diese 
können nach Sander nicht richtig oder falsch sein; aus ihnen gewönnen 
die Lernenden vielmehr Konzepte über die wahrgenommene Realität. 
Diese Konzepte könne man nach Sander zwar ergänzen, nicht aber kor-
rigieren, da es sich bei ihnen um persönliche Vorstellungen der Schüler 
handle und sie sich somit der Bewertung nach dem Muster richtig/falsch 
entzögen. Nur über einen Zugriff auf »grundlegende Vorstellungsberei-
che«189 sei es den Lernenden auch bei unsicherer Wissenslage möglich, 
urteils- und handlungsfähig zu sein.190 Das Ziel eines solchen erkennt­
nisphilosophisch-konstruktivistischen Begriffs des Lernens sieht Sander 
in der politischen Mündigkeit, die die Lernenden in einem erwünschten 
»republikanischen Habitus« repräsentieren sollen. Ziel politischer Bil-
dung sei es also, eine bestimmte persönliche Haltung der Lernenden an-
zuregen. Mit einem objektivistischen Wissensbegriff, der die bloße Ver-
mittlung von Begriffen und Konzepten als Ziel politischer Bildung hat, 
sei dies nicht möglich. 

186	 Autorengruppe Fachdidaktik (2011): Konzepte der politischen Bildung. 
Eine Streitschrift. Frankfurt a. M.: Wochenschau-Verlag. 

187	 Wolfgang Sander (2013): Bildung durch Politikunterricht. Positionen zu 
aktuellen Kontroversen im Fach – Antworten auf die Fragen der POLIS-
Redaktion. In: polis 3/2013, S. 18ff.

188	 Ebd., S. 19.
189	 Ebd., S. 18f.
190	 Vgl. ebd.

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Diese Kritik des Wissensbegriffes hängt bei Sander et al. unmittel-
bar mit einem zweiten Einwand zusammen. Sander et al. fordern ein 
Konzept politischer Bildung, das alle sozialwissenschaftlichen Diszipli­
nen, hierin besonders die Soziologie, die Wirtschaftswissenschaften, aber 
auch die Kulturwissenschaften einbezieht, sie bestreiten, dass die Poli-
tikwissenschaft die einzige oder primäre Bezugswissenschaft der politi-
schen Bildung sein kann. Die geforderte Interdisziplinarität würde mehr 
didaktische Zugänge und ein umfassenderes Feld politischen und ge-
sellschaftlichen Zusammenlebens einschließen und eine Engführung des 
politischen Unterrichts auf die bloße Kenntnis politikwissenschaftlicher 
Basis- und Fachkonzepte verhindern. Professionalität in politischer Bil-
dung, so Sander, erfordere Interdisziplinarität und die Öffnung des Fachs 
für andere Disziplinen. Andersfalls drohe eine reine politikwissenschaft-
liche Qualifikation, die einem ganzheitlichen politischen Bildungsbegriff 
nicht genüge. Auf bildungstheoretischer Grundlage deuten Sander et al. 
das Kompetenzmodell in einer Weise um, die ihnen erlaubt, die Schüler 
als Subjekt ins Zentrum schulischen Lernens zu stellen, ihnen aber zu-
gleich diejenigen Kompetenzen zu vermitteln, die die politische Welt er-
fordert. Das Resultat einer solchen Bildung sei dann die politische Ur-
teils- und Handlungsfähigkeit der Schüler. 

Sander verweist auf die Notwendigkeit der Persönlichkeitsentwick-
lung im Sinne einer konstruktivistischen Lerntheorie und fordert, die 
subjektiven Vorstellungen der Schüler in den Vordergrund zu stellen. 
So verweist er auf die anthropozentrische Bildungstheorie Wilhelm von 
Humboldts, die aber »eine andere Fundierung in den modernen Wissen-
schaften [...]«191 brauche. Solche Fundierung sieht er in seinem Ansatz 
der »konstruktivistischen Bildungstheorie«,192 durch die Persönlichkeits-
bildung geleistet werden soll, die die Übernahme von Werten demokra-
tischer Gemeinwesen und somit die Integration des Einzelnen in dieses 
Gemeinwesen erlaubt. 

Sanders Bezug auf Humboldt erscheint vor dem Hintergrund seiner 
Kritik am »objektivistischen« Wissensbegriff von Weißeno et al. über-
raschend. Ein solcher »Objektivismus« ist zentrales Element humboldt-
scher Bildungstheorie. Die Welt, mit der der Einzelne in Wechselwirkung 
steht, die ihm als Mittel zur Entfaltung seiner individuellen Kräfte dient, 
ist eine objektive Welt »außerhalb« des Individuums. Sie ist ihm etwas 
Fremdes und nur als dieses Fremde kann sie ihm als Sphäre der Ent­
fremdung die Auseinandersetzung mit ihren Gegenständen erlauben. An 
diesen soll sich das Individuum aufreiben, sich an ihnen ausprobieren. 
Das Individuum geht in diesem Prozess der Entfremdung, des Prozesses 
der Distanznahme von den eigenen Vorstellungen über sich hinaus, es 

191	 Ebd., S. 20.
192	 Ebd.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

verlässt die eigene Vorstellungswelt und muss sich aktiv die Welt erschlie-
ßen, und zwar in Wechselbeziehung mit ihr. Für die Bildung des Einzel-
nen sind also die äußere Welt und ihre Gegenstände konstitutiv. Wie je-
doch soll diese äußere Welt der Bildung des Einzelnen im humboldtschen 
Sinne dienen, wenn ihre Lernobjekte nur aus der Sicht und Vorstellungs-
welt der Lernenden erörtert werden sollen? Die eben benannte Entfrem-
dung als Element der humboldtschen Bildung erfordert ja gerade dies: 
Die Begegnung mit Sachverhalten außerhalb des Selbst. Sander verfehlt 
aber gerade die Entfremdung als konstitutives Element des humboldt-
schen Bildungsprozesses, wenn er das humanistische Bildungsideal auf 
konstruktivistische Methoden reduziert. Anders als von Sander darge-
stellt, liegt gerade das anthropozentrische Moment des humboldtschen 
Bildungsideals nicht in der Erschließung der Welt anhand nur individu-
eller Vorstellungen. Es liegt in der Selbstzweckhaftigkeit der Bildung des 
Einzelnen, die bei Humboldt gerade ausschließt, dass sie einem äuße-
ren Zweck dient. Staatsbürgerliche Bildung, verstanden als Bildung des 
Einzelnen zu Bürger im Vollsinne ist bei Humboldt eben deshalb expli-
zit nicht vorgesehen, da dies ein unzulässiger Übergriff des Staates auf 
den Einzelnen wäre.

Wie ein durch konstruktivistische Lerntheorie untermauertes hu-
manistisches Bildungsideal den Einzelnen zum Bürger bilden kann, er-
schließt sich durch die Erörterungen Sanders nicht ohne weiteres. Er 
fordert ein konstruktivistisches Lernmodell, das sich an den Schülern 
bekannten Konzepten der Politik orientiert und diese ergänzt und mo-
difiziert. Resultat dieses Lernens soll dann ein normatives Ziel sein: De-
mokratisches Bürgerbewusstsein und eine »republikanische Haltung«.193 
Wie solches konzeptuelles Wissen zu persönlichen Haltungen führen 
soll, lässt also auch Sander offen.

Wie dieser Prozess der politischen Bildung zu vollziehen ist, legt ergän-
zend zu Sander Dirk Lange dar. Es komme darauf an, fachliche Fähig-
keiten der Lernenden diagnostisch zu erfassen und diese »durch entspre-
chend differenzierte Lernangebote in politische Bildungskompetenzen 
zu transformieren.«194 Schulische politische Bildung als wissenschaft-
liche Teildisziplin würde sich nach diesem Verständnis als empirische 
Wissenschaft begreifen und »die tatsächlichen Ausgangspunkte, Prozesse 
und Ergebnisse fachlichen Lernens zu ihrem disziplinären Kern erheben. 
Von Interesse sind die mentalen Modellierungen [der Lernenden A. A.] 
der politischen Wirklichkeit, die im Lernprozess aktiviert, modifiziert 

193	 Ebd.
194	 Dirk Lange (2011): Konzepte als Grundlage der politischen Bildung. 

Lerntheoretische und fachdidaktische Überlegungen. In: Autorengruppe 
Fachdidaktik: Konzepte der politischen Bildung. Eine Streitschrift. Frankfurt 
a. M.: Wochenschau-Verlag. S. 109.

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

und erweitert werden.«195 Die fachdidaktische Forschung hätte nach 
Lange die Aufgabe, diese Modellierungen, die auch »als konzeptuel-
les Deutungswissen [...] oder als Bürgerbewusstsein bezeichnet werden 
[können]«196, zu evaluieren. Nur durch die Diagnostik dieser subjektiven 
Modellierungen der Lernenden »als pädagogisch gedachte Vorstellungs-
diagnostik«197 könne dann der fachliche Unterricht sinnbildend wirken 
und an die Konzepte der Schüler anknüpfen. Die Methoden solcher Eva-
luation müssten durch die Fachdidaktik entwickelt werden, so Lange.198 

Lange entwirft also einen Ansatz politischen Lernens, der die Kon-
zepte der Schüler erweitern soll und möchte gerade in diesem Verhältnis 
zwischen bestehenden Vorstellungen und neu zu erwerbendem Wissen 
die Möglichkeit des sinnbildenden Politikunterricht eröffnen. Der Aus-
gangspunkt der politikdidaktischen Forschung läge in diesem Konzept 
auf der Diagnostik der Vorstellungen der Schüler, um ein darauf zuge-
schnittenes Lernangebot zu entwickeln, das wiederum ein gewünschtes 
Outcome als langfristiges Ergebnis bewirken soll. So spricht sich Lan-
ge für ein Konzept aus, das zum einen das politische Fachwissen betont, 
zum anderen aber auch die Vorstellungen der Schülerschaft erfassen 
und beeinflussen möchte. Politischer Unterricht soll also das konzeptu-
elle Wissen der Schüler beeinflussen und dadurch Haltungen erzeugen. 
Die Inhalte, die eine solche Verknüpfung von Wissen und Haltungen 
herbeiführen könnten, werden nicht nur nicht benannt, Lange erklärt 
sie für irrelevant für den politischen Bildungsprozess.199 Ob Haltungen 
durch diagnostische Verfahren evaluiert und durch gezielte Impulse be-
einflusst werden können ist schon vor dem Hintergrund der bisher ge-
leistet Diskussion fraglich – nicht nur in Bezug auf den Erfolg solchen 
Vorhabens, sondern auch auf die Frage hin, ob solche »Bildung« über-
haupt zulässig sei.

Die dargestellte Kontroverse ist geprägt von einer Diskussion um 
konstruktivistische (Sander, Lange) und kognitivistische (Weißeno, 
Massing) Lerntheorien, die freilich ganz unterschiedliche Standorte ha-
ben. Auch wenn beide Ansätze sich im Rahmen von psychologischen 
Lern- und Lehrtheorien bewegen, unterscheiden sie sich vor allem in 
den prozessualen Bedingungen des Lehrens und Lernens politischer Zu-
sammenhänge. Dennoch zeigt sich in Sanders Kritik ein entscheidender 
Aspekt politischer Bildung. Er erkennt in seinem konstruktivistischen 

195	 Ebd., S. 110.
196	 Ebd.
197	 Sander (2013): Bildung durch Politikunterricht, S. 19.
198	 Vgl. ebd.
199	 Vgl. Dirk Lange (2014): PISA und die Folgen – Schulische politische Bildung 

im Prozess der Bildungsreform. In: Wolfgang Sander, Peter Steinbach: 
Politische Bildung in Deutschland. Profile, Personen, Institutionen. Bonn: 
bpb. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

Ansatz, dass politische Bildung auch persönlicher Dispositionen be-
darf. Politische Bildung fordert gerade in der Zielsetzung der Urteils-
bildung und Handlungsfähigkeit der Bürger ein enges Verhältnis zwi-
schen den Lernobjekten und den Lernenden. Anders als Weißeno et al. 
fordern Sander et al. auch den Einsicht, dass politische Bildung auch 
immer Persönlichkeitsbildung sein muss, d. h. sie muss ein normatives 
Element haben und somit die Übernahme von Werten als Haltungen 
berücksichtigen. 

Es ist zunächst nur festzuhalten, dass Sander et al. auf die Persönlich-
keitsbildung als einen wichtigen Aspekt der politischen Bildung hinwei-
sen. Ob dies mit konstruktivistischen Methoden zu erreichen ist, soll an 
dieser Stelle nicht diskutiert werden. 

2.4.3 Weitere Aspekte politischer Bildung

2.4.3.1 Werteerziehung

Die Deutsche Vereinigung für Politische Bildung (DVPB) und die Bun-
deszentrale für politische Bildung (BpB) betonen in ihren Ausführun-
gen zu den Anforderungen an die politische Bildung, dass ein reiner 
Wissenserwerb nicht genüge, um die Schülerschaft auf ihre Aufgaben 
als Bürger vorzubereiten. Beide Institutionen betonen die Relevanz der 
Werte der Bürgergesellschaft. Diese müssten praktisch geübt werden 
(DVPB) und könnten so zur Identifikation mit dem Gemeinwesen füh-
ren (BpB). Politische Bildung habe auch ein normatives Element, das in 
der Übernahme und Repräsentation der gemeinschaftlicher Werte durch 
die Bürger gezeigt werden soll. Die Bürger sollen demokratische Werte 
nicht nur übernehmen, sie sollen sie laut DVPB auch in Anspruch und 
Wirklichkeit immerwährend überprüfen. Hierzu bedürfe es aber einer 
Orientierung innerhalb dieser Werte und der Mechanismen ihrer Be-
wertung. 

Sybille Reinhardt unternimmt den Versuch, den Stellenwert individu-
eller und gesellschaftlicher Werte und ihr Zusammenspiel für eine funkti-
onierende Gesellschaft auszumachen, resümiert aber, dass die »Hoffnung 
auf unmittelbare gesellschaftliche Integration und individuelle Identität 
durch gemeinsam geteilte Werte [...] vergeblich [...]«200 sei. Die durch 
die Verfassung festgesetzten Werte wie Gleichheit oder Freiheit seien 

200	 Sibylle Reinhardt (2017): Werte in der Politischen Bildung. In: Dirk 
Lange, Volker Reinhardt: Basiswissen politische Bildung. Handbuch für 
den sozialwissenschaftlichen Unterricht. Konzeptionen, Strategien und 
Inhaltsfelder politischer Bildung, Band I. Baltmannsweiler: Schneider Verlag 
Hohengehren, S. 166.

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

»nur ein abstraktes Gerüst von Werten, deren Verhältnis zueinander 
im demokratisch-deliberativen Diskurs erst bestimmt werden muss.«201 
Reinhardt plädiert dafür, dass dieses »abstrakte Gerüst« zunächst kon-
kretisiert wird, d. h. die unterschiedlichen Werte sollen in Anwendungs-
situationen geübt werden, sodass sie gegeneinander abgewogen werden 
können, wenn es zu Konfliktsituationen zwischen individuellen und ge-
sellschaftlichen Werten kommt. Sie weist darauf hin, dass Politik »ohne 
begründeten Bezug zu moralischen Gründen zynisch, [...] die Verabsolu-
tierung moralischer Überzeugungen ohne fachlich-sachliches politisches 
Denken und Analysieren [...] weltfremd [sei].«202 So schlägt Reinhardt 
ein recht mechanisches Kategorisieren von miteinander konkurrierenden 
Werten vor, das bei der moralischen Urteilsfindung in politischen Kon-
fliktsituationen helfen soll. Die Konfrontation und Analyse mit und von 
konkreten Situationen sollen die Schülerschaft dazu bewegen, das mo-
ralisch richtige Urteil in politischen Situationen zu treffen. Reinhardts 
Konzept versucht durch Konkretisierung, d. h. durch Übersetzen abs-
trakter Werte in konkrete Handlungssituationen, den Schülern eine Ori-
entierung innerhalb politischer Urteile zu geben.

Ihren lerntheoretischen Überlegungen legt Reinhardt dann die Moral-
stufen Kohlbergs zugrunde und schlägt die Übung der Schüler mit Di-
lemmageschichten vor, an denen der Prozess der moralischen Entschei-
dungsfindung geübt werden soll. Aus der Praxis der Philosophiedidaktik 
ist diese Methode gängig. Sie soll zur Reflexion über die Anwendbar-
keit, aber auch zur Abwägung von Werten anregen, dient somit als phi-
losophisches Gedankenspiel. Die Schüler sollen durch einen moralisch 
kaum lösbaren philosophischen Konflikt ihr Reflexions- und Argumen-
tationsvermögen üben. Es gilt, gesicherte Handlungsmuster und Über-
zeugungen zu überprüfen und diese in Frage zu stellen. Ziel philosophi-
scher Bildungsbemühungen müssen immer Bedeutungen grundlegender 
Begriffe und die Argumentation bestimmter Aussagen sein. Die Infrage-
stellung gerade von gewünschten Handlungs- und Denkmustern gehört 
zu Hauptaufgaben philosophischen Lernens.203 Der Wert solcher Übun-
gen ist freilich nicht von der Hand zu weisen, es stellt sich nur die Fra-
ge, ob sie zur Übernahme von Werten dienen oder nicht doch »nur« das 
philosophische Denken schulen.

201	 Ansgar Klein, Rudolf Speth (2000): Demokratische Grundwerte in der 
pluralistischen Gesellschaft. In: Gotthard Breit, Siegfried Schiele (Hrsg.): 
Werte in der politischen Bildung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verlag, 
S. 47f. Zitiert nach Reinhardt: Werte in der Politischen Bildung. 

202	 Reinhardt: Werte in der Politischen Bildung, S. 168. 
203	 Vgl. Jonas Pfister (2014): Fachdidaktik Philosophie. Bern: Haupt UTB. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

2.4.3.2 Begriff der Urteilskraft?

Relevant wird dieser normative Aspekt auch in Bezug auf das von der 
politischen Bildung ausgemachte Ziel ihrer Bildungsarbeit: die Urteils- 
und Handlungsfähigkeit der Bürger. Innerhalb der gegenwärtigen Kon-
zeptionen zur politischen Bildung ist vor allem der Begriff der Urteils­
kraft kaum fundiert ausgearbeitet. Als eine Fähigkeit des qualifizierten 
Bürgers soll politische Urteilsbildung die Bürger dazu befähigen, den An-
forderungen der Bürgergesellschaft zu genügen und in dieser als Souve-
rän wirksam zu werden. 

Es scheint in aktuellen Konzepten unstrittig, dass politische Bildung 
Zweck schulischer Vermittlung des Politischen sein muss. Hierbei bezie-
hen sich gerade Weißeno et al. auf Sutor204 und betonen, dass Urteilskraft 
gerade einer Rationalität, d. h. eine Wissens um Strukturen, Möglichkei-
ten und Grenzen des Politischen bedarf. Hierbei wird die »Kompetenz-
dimension Urteilskraft«205 und ihr Zusammenhang zu anderen Kompe-
tenzdimensionen hervorgehoben. 

»In kognitionspsychologischer Hinsicht ist das Urteilen ein Prozess, in 
dem eine Person einem bestimmten Urteilsobjekt einen Wert auf einer 
Urteilsdimension zuordnet. Urteilsobjekte sind Gegenstände, Situatio-
nen, Personen, Aussagen, Ideen wie auch innere Zustände. Urteilsdimen-
sionen klassifizieren oder skalieren die im Urteil getroffene Aussage.«206 

Aus dieser kognitionspsychologischen Sicht erkennt die Autorengruppe 
zwar, dass politische Urteile grundsätzlich normative Urteile sind, »da 
das Politische zur Bewertung bzw. Stellungnahme zwingt oder eine Ent-
scheidung bzw. eine inhaltliche Ausgestaltung verlangt.«207 Dennoch ver-
steht dieser Ansatz die Urteilskraft als verstandesmäßige Fähigkeit, die 
vor allem schematischen Denkprozessen folgt. Dieser Eindruck verhärtet 
sich gerade darin, dass Weißeno et al. neben dem Fachwissen vor allem 
die Urteilskraft zum Gegenstand der Benotung schulischer Leistungen 
machen möchten.208 »Politische Urteile sind hinsichtlich ihrer logischen 
und deskriptiven Richtigkeit objektivierbar. Unterscheidbar ist auch die 
Qualität der vorgetragenen Begründung bzw. Rechtfertigung.«209 

Hier zeigt sich durchaus eine Engführung dieser Fähigkeit, die zwar 
auch auf Rationalität beruht, ihren besonderen Charakter jedoch ge-
rade dadurch erhält, dass Urteile immer selbsteigene Bewertungen des 

204	 Sutor: Neue Grundlegung politische Bildung.
205	 Vgl. Weißeno et al.: Konzepte der Politik – ein Kompetenzmodell.
206	 Weißeno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst – zur Arbeit mit dem Kom­

petenzmodell, S. 260.
207	 Ebd. 
208	 Ebd. 
209	 Ebd.

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

Urteilenden darstellen, die nicht nur faktische, sondern auch normative 
Bezüge herstellen. Das bedeutet, dass Urteile neben faktischen Wissens 
auch schon bestehender Dispositionen bedürfen, also Haltungen der Ein-
zelnen. Urteile sind also Bewertungen oder Aussagen, die unübertragbar 
auf den besonderen Einzelnen bezogen sind.210 Gerade aus dieser kanti-
schen Einsicht erklärt sich die berechtigte Forderung Sanders, dass schu-
lische politische Bildung immer auch Persönlichkeitsbildung sein muss, 
d. h. dass die Lernenden Haltungen erwerben. 

Auf diese Engführung verweisend, differenziert Massing den Be-
griff der politischen Urteilskraft als das Zusammenspiel von Wert- und 
Zweckrationalität. Nach der auf Max Weber zurückgehenden Klassifi-
kation sozialen Handelns ließen sich solche Handlungen unter den Ka-
tegorien Effizienz und Legitimität subsumieren.211 Diese beiden Krite-
rien sollen rationale Abwägungen auf der einen Seite und wertbasierte 
Einschätzungen der Handlungen auf der anderen Seite gewährleisten. So 
verstanden sei das Urteil immer von der eingenommenen Perspektive ab-
hängig, von denen er drei ausmacht: Die der Repräsentanten, der Reprä-
sentierten und des politischen Systems.212 Juchler analysiert:

»›Jede Perspektive akzentuiere unterschiedliche Aspekte, die sich aber ge-
genseitig nicht ausschließen, sondern sich entweder ergänzen oder in ei-
nem Spannungsverhältnis zueinander stehen‹. Bezüglich der im Politikun-
terricht zu entwickelnden Fähigkeit zur politischen Urteilsbildung gelangt 
Massing deshalb zu dem Schluss: ›Je nach dem, auf welcher Dimension 
der politisch-gesellschaftlichen Rationalität Schülerinnen und Schüler ih-
ren Schwerpunkt setzen oder welche Perspektive der Betrachtung sie ein-
nehmen, werden sie auch bei Berücksichtigung der anderen Dimension 
und anderer Perspektiven zu unterschiedlichen Urteilen gelangen.‹«213 

So sei »[e]in politisches Urteil [...] die wertende Stellungnahme ei-
nes Individuums über einen politischen Akteur oder einen politischen 

210	 Auch Massing erkennt diesen entscheidenden Charakter der Urteilskraft in 
bestimmter Hinsicht an, wenn er feststellt, dass sie immer von der eingenommenen 
Perspektive abhängig ist. Es ist hinzuzufügen, dass diese Perspektive immer auch 
die eines Vollzugssubjektes bedarf. Vgl. Peter Massing (1996): »Darmstädter 
Appell«. Aufruf zur Reform der Politischen Bildung in der Schule. In: Aus 
Politik und Zeitgeschichte, B 47/1996, S. 34–38. Vgl. auch Peter Massing, Georg 
Weißeno (Hrsg.) (1997): Politische Urteilsbildung. Zentrale Aufgabe für den 
Politikunterricht. Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verlag.

211	 Vgl. Max Weber (19885): Politik als Beruf. In: Ders.: Gesammelte Politische 
Schriften, hrsg. v. Johannes Winckelmann, Tübingen: Mohr Siebeck.

212	 Vgl. Peter Massing (1995): Wege zum Politischen. In: Ders., Georg Weißeno 
(Hrsg.): Politik als Kern der politischen Bildung. Wege zur Überwindung des 
unpolitischen Politikunterrichts. Wiesbaden: Springer VS. 

213	 Ingo Juchler (2005): Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. In: 
ZfP, 52. Jg. 1/2005, S. 102f.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

Sachverhalt unter Berücksichtigung der Kategorien Effizienz und Legi-
timität mit der Bereitschaft, sich dafür öffentlich zu rechtfertigen.«214 

Juchler weist darauf hin, dass gegenwärtige Konzepte der politischen 
Urteilskraft in schulischen Kontexten »insbesondere auf die Vermittlung 
des Urteilsmaßstabes«215 abzielen. Ihnen komme es vor allem darauf an, 
die curriculare Vermittelbarkeit dieser Fähigkeit zu operationalisieren, 
wozu man sich der weberschen Differenzierung bediene. Juchler hinge-
gen weist darauf hin, dass bei »diesem Verfahren [...] die von den Indi-
viduen getroffenen politischen Urteile [...] wie Monaden unvermittelt 
nebeneinander stehen.«216 Zwar sei es richtig, dass Urteile, ganz gleich 
aus welcher Perspektive getroffen, eine gewisse Stimmigkeit verlangten. 

»Entscheidend für ein politisches Urteil sollte jedoch sein, dass es auf das 
politische Gemeinwesen gerichtet ist, welches sich in der Demokratie 
insbesondere durch das Vorhandensein einer Pluralität von Meinungen 
auszeichnet, die im Prozess der politischen Öffentlichkeit aufeinander 
treffen und verhandelt werden.«217 

Das bedeutet nach Juchler, dass das politische Urteil zum einen gera-
de dadurch bestimmt ist, dass es sich in einem politischen Raum plura-
ler Urteile anderer bewegt und dass gerade diese politische Öffentlich-
keit Adressat der Urteile ist. Hier wird es beurteilt – hier zeigt sich, ob 
und inwiefern das Urteil anerkennungswürdig ist oder eben auch nicht. 
»Der gesellschaftliche Pluralismus divergierender politischer Interessen 
und Wertvorstellungen bildet sowohl die Grundlage wie die Herausfor-
derung an eine politische Urteilskraft.«218 

Juchler führt die mangelnde begriffliche Differenzierung des politischen 
Urteils gerade auf den Bezug auf Weber zurück. Dieser hatte sein Konzept 
der Wert- und Zweckrationalität zum einen nicht etwa in Bezug auf ex-
plizit politische Urteile verfasst, sondern in Bezug auf soziale Handlungen 
überhaupt. Zum anderen würde Weber durchaus eine höhere Gewichtung 
des rationalen Urteils gegenüber dem Werturteil vornehmen. Nach Juchler 
sei das weberschere Konzept der Urteilskraft zum einen nur »durch kal-
kulierende Mittelwahl«219 bestimmt und zum anderen verbleibe es nur in 
einem subjektiven Ermessen subjektiver Interessenkalküle. 

214	 Peter Massing (1995): Was heißt und wie ermögliche ich politische 
Urteilsbildung? Ders., Georg Weißeno (Hrsg.): Politik als Kern der politischen 
Bildung. Wege zur Überwindung des unpolitischen Politikunterrichts. 
Wiesbaden: Springer VS, S. 223f. Zitiert nach Juchler: Rationalität, Vernunft 
und erweiterte Denkungsart, S. 102.

215	 Juchler: Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 102f.
216	 Ebd., S. 103.
217	 Ebd. 
218	 Ebd. 
219	 Ebd., S. 104. 

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

»Die entscheidende Frage der Vermittlung des eigenen Urteils mit demje-
nigen der anderen Mitglieder des pluralistischen Gemeinwesens bleibt da-
mit genauso unbeantwortet wie diejenige nach den Werten, welche auf der 
wertrationalen Seite Eingang in die Urteilsbildung finden sollten – die bei 
den Mitgliedern pluralistischer Gemeinwesen vorhandenen konkurrieren-
den Auffassungen vom Guten können bei der politischen Urteilsbildung 
nicht schlicht nach subjektivem Gusto miteinander verrechnet werden.«220 

Juchler betont den politischen Raum und somit die Relation der Urtei-
lenden aufeinander. Politischer Urteile beruhten auf gemeinsam geteil-
ten Wertvorstellungen innerhalb dieses Raumes und seien aufeinander 
bezogen. Er stellt so heraus, dass der gegenwärtige Begriff der Urteils-
kraft in den »von der politischen Pädagogik und der Politikdidaktik vor-
gelegten Konzeptionen«, gerade in ihren Bezügen auf Weber, »sich vor 
den Ansprüchen eines normativen politikdidaktischen Ansatzes [...] als 
defizitär«221 erweise. 

Juchler fordert so eine normative Grundlegung der Konzeption der 
Urteilskraft als Ziel politischer Bildungsprozesse, die die Relation des 
urteilenden Individuums zum pluralistischen Gemeinwesen reflektiert. 
Solcher Begriff der Urteilskraft würde gerade reflektieren, dass das Ur-
teil vor allem danach bewertet wird, ob es anerkennungswürdig ist oder 
nicht. Anders gesagt: Das politische Urteil ist nach Juchler nicht einfach 
eine subjektive Privatsache, sondern befindet sich in einer politischen 
Sphäre, in der es bestehen muss. Es muss also anerkennungswürdigen 
Prinzipien genügen, die zwar die Rationalität einschließen, vor allem 
aber normativer Natur sind. So sollen in das politische Urteil »neben 
dem kalkulierenden Eigeninteresse des Individuums auch die möglichen 
Interessen anderer sowie ein dem pluralistischen Gemeinwesen adäqua-
ter Wertgehalt einbezogen werden.«222

Juchler bezieht sich bei der Erarbeitung eines solchen Begriffes vor al-
lem auf Ansätze der politischen Philosophie, so etwa auf John Rawls und 
Immanuel Kant. Die Auseinandersetzung aus philosophischer, aber auch 
politikwissenschaftlicher Perspektive sei nicht nur eine isolierte Reflexion 
des Begriffes der Urteilskraft, sondern auch eine »Stellungnahme in der 
derzeit virulenten politikdidaktischen Debatte um die wissenschaftstheo-
retische Zuordnung der Disziplin«,223 d. h. Juchler möchte die politische 
Philosophie und Politikwissenschaft als Bezugsdisziplinen der politischen 
Bildung vorschlagen, worin sich seine besondere Perspektive zeigt.224 

220	 Ebd., S. 105. 
221	 Ebd., S. 98. 
222	 Ebd., S. 106. 
223	 Ebd., S. 95. 
224	 Weiter heißt es ebd.: »Gegen Tendenzen zur Vereinnahmung der politischen 

Bildung durch die Pädagogik orientieren sich die folgenden Überlegungen 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

Juchlers Auseinandersetzung mit Rawls zeigt sich zum einen als Aus-
einandersetzung mit Verstand und Vernunft und aus diesen für ihn ab-
leitbaren Prinzipien der Urteilskraft. Zum anderen scheint es darum zu 
gehen, mögliche Kandidaten für normative Prinzipien zu finden, die in 
einem Gemeinwesen anerkannt werden können. Rawls würde zunächst 
darauf hinweisen, dass das Vernünftige, in Gestalt normativer Prinzipi-
en, »Element der Idee der Gesellschaft als eines Systems fairer Koopera-
tion«225 sei. Das Verhältnis zwischen den Einzelnen innerhalb der Gesell-
schaft sei also getragen vom Prinzip der Fairness, das von allen Mitglieder 
anerkannt sei. Zu unterscheiden sei die Vernunft vom Verstand, insofern 
letzterer »sich auf ›einzelne, einheitliche Akteure (entweder Individuen 
oder Körperschaften) [bezieht], die in der Lage sind, zu urteilen und zu 
überlegen, welches ihre ureigensten Zwecke und Interessen sind‹.«226 Für 
einen normativen Begriff der Urteilskraft bedeutet diese Unterscheidung, 
dass die Einzelnen bei rationalen Urteilen durchaus ihre je eigenen Inte-
ressen verfolgen und befriedigen sollen. Bei vernünftigen Urteilen jedoch 
müssten sie sich im Verhältnis zu anderen verstehen und deren Interes-
sen ebenfalls bedenken und somit »lediglich die Werte des Politischen gel-
ten lassen.«227 Vor dem Hintergrund dieser rawlsschen Differenzierungen 
zwischen Vernunft und Verstand müsse zunächst auf begrifflicher Ebene 
festgehalten werden, dass das rationale Urteil erst einmal nur subjektive 
Interessenskalküle berücksichtigt. Das vernünftige Urteil hingegen »qua-
lifiziert sich [...] durch seine Berücksichtigung der Interessen anderer In-
dividuen sowie allgemein anerkannter politischer Werte.«228 Diese Werte 
seien etwa gleiche politische und bürgerliche Freiheiten, Chancengleich-
heit sowie wirtschaftliche Gegenseitigkeit und wären in demokratischen 
Staaten in der Verfassung manifestiert.229 

zur Konzeptualisierung politischer Urteilskraft an Ansätzen der politischen 
Philosophie sowie der Politikwissenschaft und damit an den althergebrachten 
zentralen Bezugsdisziplinen der Politikdidaktik.«

225	 John Rawls (1994): Der Gedanke des übergreifenden Konsenses. In: 
Ders.: Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsätze 1978–1989, hrsg. v. 
Wilfried Hinsch, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 298, zitiert nach Juchler: 
Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 106.

226	 John Rawls (2003): Politischer Liberalismus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 
122f, zitiert nach Juchler: Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart, 
S. 106.

227	 Juchler: Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 107. 
228	 Ebd., S. 107. 
229	 Juchler verweist hier auf Rawls: Die Vernunft politischer Urteile fordere 

»dass Bürger in der Lage sein sollen, unter vernünftiger Abwägung 
öffentlicher politischer Werte zu begründen, wofür sie in grundlegenden 
Angelegenheiten stimmen, wobei alle Beteiligten natürlich davon ausgehen, 
dass diese Werte in einer Pluralität vernünftiger Lehren, wie sie von Bürgern 

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

Es sei jedoch noch zu klären, in welchem Verhältnis rationale und ver-
nünftige Urteile zueinander stünden, wozu sich Juchler auf die kantische 
Konzeption der Urteilskraft bezieht: Die kantische Konzeption230 sei für 
die Politikdidaktik insofern wegweisend, als sie im Begriff der »erwei-
terten Denkungsart« das Verhältnis zwischen Einzelnen und dem sen­
sus communis auf der einen und das Verhältnis zwischen Verstand und 
Vernunft auf der anderen Seite herausstelle. Der Einzelne würde sich in 
dieser Reflexion die Urteile aller anderer vorstellen und gerade so, kraft 
seines Vorstellungsvermögens, von seiner nur partikularen Vorstellungs-
art abstrahieren. Hannah Arendt pointiere die kantische Auseinanderset-
zung noch in der Einsicht, dass solcher Bezug freilich immer einer exis-
tierenden politischen Öffentlichkeit bedürfe, in der potenzielle Urteile 
nicht nur vermittelt, sondern zugleich auch immer möglich sein müss-
ten.231 Es gebe so ein Verhältnis zwischen freier politischer Öffentlich-
keit und Möglichkeiten besonderer Urteile. 

Für das Verhältnis von Verstand und Vernunft sei nun die kanti-
sche Differenzierung von bestimmender und reflektierender Urteilskraft 
fruchtbar. Während erstere vor allem eine verstandesmäßige Fähigkeit 
sei, sei die reflektierende Urteilskraft das eigentliche »Beurteilungsver-
mögen (facultas diiudicandi)«.232 Gerade die reflektierende Urteilkraft, 
die durch die erweiterte Denkungsart zu vollziehen sei, stelle erst das so 
für Juchler so entscheidende interpersonale Verhältnis der Einzelnen un-
tereinander her. Durch dieses interpersonale Verhältnis, das sich im Voll-
zug des reflektierenden Urteils durch den je Einzelnen herstelle, würde 
das »urteilende Individuum [...] somit einen Standpunkt einnehmen, der 
weder dem des homo oeconomicus noch dem des Gesinnungsethikers 
entspricht.«233 Vielmehr würde der Einzelne sein Urteil anhand eines 
Bewertungsmaßstabes, der durch die politische Öffentlichkeit vermit-
telt ist, fällen. 

»Mit der Einbeziehung der politischen Urteile anderer im Sinne der er-
weiterten Denkungsart wird hier die Akkommodation des eigenen (Vor-) 

vertreten werden, eine tiefergehende und häufig transzendente Grundlage 
finden [...]« Rawls: Der Gedanke des übergreifenden Konsenses, S. 326, 
zitiert nach Juchler: Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 
107.

230	 Zum Begriff der kantischen Urteilskraft siehe: Thomas Petersen et al. 
(2013): Urteilskraft. In: Dies.: Die Kunst langfristig zu denken. Wege zur 
Nachhaltigkeit. Baden-Baden: Nomos, S. 149–176.

231	 Vgl. Juchler: Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart.
232	 Immanuel Kant (200015): Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe, Bd. X, hrsg. 

v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 24. 
233	 Juchler bezieht sich bei dieser Bewertung vor allem auf Ernst Vollrath (1987): 

Grundlegung einer philosophischen Theorie des Politischen. Würzburg: 
Königshausen & Neumann.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

Urteils an die politischen Urteile anderer in dem Sinne verstanden, dass 
diese für die eigene politische Urteilsbildung eine angemessene Berück-
sichtigung finden. Durch die Akkommodation des eigenen Urteils an 
diejenigen anderer bleibt jenes nicht länger subjektiv und zeichnet sich 
durch seine Gültigkeit im Prozess der politischen Öffentlichkeit aus.«234 

In seiner Auseinandersetzung mit Kant zieht Juchler den politikdidakti-
schen Schluss, dass der Perspektivwechsel entscheidendes Ziel politischer 
Bildung sein muss. Zugleich müsste die Unterscheidung von »Gut und 
Böse, die Verfolgung von Zielen, die Unterdrückung unmittelbarer Be-
dürfnisse, das Handeln im Rahmen eines bestimmten Kontextes«235 ver-
mittelt werden. Zu vollziehen seien solche Bildungsziele durch curricu­
laren politischen Unterricht, der zuvorderst eben diese Fähigkeiten üben 
müsse. Gerade neurobiologische Untersuchungen würden zeigen, dass 
solcher Unterricht durchaus Auswirkungen auf das Denken des Einzel-
nen habe, insofern hier Gehirnaktivitäten festgestellt werden könnten: 

»Zur Ausbildung politischer Urteilsfähigkeit ergibt sich aus diesen Un­
tersuchungsergebnissen der Neurobiologie für den Politikunterricht das 
Erfordernis zum Üben von exemplarischen Fällen, welche zum einen 
bedeutsame Inhalte der gegenwärtigen politischen Wirklichkeit wider-
spiegeln und auch prospektiv versprechen von politischer Relevanz zu 
sein. […] [So] sollten die Schülerinnen und Schüler auf der Grundla-
ge dieser exemplarischen Fälle dazu angeregt werden, eine möglichst 
vielfältige Struktur innerer Repräsentationen dieser politischen Inhalte 
und deren Bewertungen vorzunehmen. Die Varianz von Erfahrungen, 
welche eine spätere Einseitigkeit der Bewertungen zu vermeiden hilft 
und statt dessen Umsicht bei politischen Einschätzungen fördert, kann 
durch das Üben politischer Urteile erreicht werden, die sich durch das 
vernünftige Abwägen von Eigeninteressen und tatsächlichen oder vor-
gestellten Interessen anderer sowie die Einbeziehung politischer Werte 
auszeichnen.«236

Mit seinen Reflexionen zu Rawls und Kant kann Juchler durchaus wich-
tige Bezugspunkte des Begriffs der politischen Urteilskraft herausstellen. 
Er zeigt zunächst, dass es sich bei ihr nicht etwa nur um einen verstan­
desmäßige Fähigkeit handelt, sondern wesentlich um eine vernünfti­
ge. So bestimmt, sind ihr politische Werte zu Grunde gelegt, die durch 
das demokratische Gemeinwesen vermittelt werden. Im Vollzug des po-
litischen Urteiles seien die Urteilenden so, und auch dies ist entschei-
dend, auf ein Gemeinwesen bezogen, das nicht etwa nur Raum zweck-
rationalen Kalküls ist, sondern gerade eine normative Lebensweise, die 
Prinzipien wie etwa Freiheit oder Gleichheit nicht nur fordert, sondern 

234	 Juchler: Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 111. 
235	 Ebd., S. 120.
236	 Ebd., S. 120f. Hervorhebung von A. A.

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

verfassungsrechtlich manifestiert. Die Urteilskraft kann nach diesem 
Verständnis nicht nur rationalen »wenn – dann« Prozessen, und somit 
nur schematischen Denkvollzügen folgen. Sie ist nicht nur Gehirnfunk-
tion, die die Einzelnen in besonderen Situationen abrufen, wie Juchler 
zunächst richtig erkennt. So stellt gerade Hannah Arendt, auf die sich 
Juchler bezieht, heraus, dass es sich bei der Urteilskraft nicht um eine 
rein schematische Operationen des Denkens handelt. Gerade Kant zeige, 
dass die Urteilskraft gar nicht belehrt, sondern geübt sein will und gerade 
diese Einsicht ist Erkenntnis des ersten Teils der Kritik der Urteilskraft.237 

Es ist daher einigermaßen erstaunlich, welche politikdidaktischen 
Schlussfolgerungen Juchler aus diesen Einsichten zieht. Denn einerseits 
erkennt er die Relevanz der Praxis demokratischer Öffentlichkeit für die 
Entwicklung der Urteilskraft, andererseits soll sie durch theoretisches 
Üben im Rahmen curricularer Vermittlungsformen hergestellt werden. 
Es ist fraglich, ob gerade diese Vermittlungsform zur Urteilskraft führt, 
oder ob sie nicht nur verstandesmäßige Voraussetzungen der Urteilskraft 
herstellen kann. Gerade die Fähigkeit der Unterscheidung und der rein 
schematische Nachvollzug sich unterscheidender Urteile scheint doch 
nicht mehr zu sein als die Fähigkeit zu logischen Operationen wie jener 
des deduktiven Schlusses, was jedoch gerade nicht dem kantschen Begriff 
der Urteilskraft entspricht. Der Verdacht, dass es sich auch in den poli-
tikdidaktischen Vorschlägen Juchlers nur um verstandesmäßige Fähig-
keiten handelt, erhärtet sich gerade in seinem Bezug auf die Neurobio-
logie, die die Urteilsfähigkeit nachweisen soll. Soll Urteilskraft nicht nur 
reine Gehirnfunktion sein, sondern sich als Bezug auf normative Werte 
zeigen, der sich nur durch die freie Anerkennung dieser durch den Ein-
zelnen ergeben kann, kann sie wohl kaum neurobiologisch erfasst wer-
den. Urteilskraft müsste nach den Erörterungen Juchlers ein Resultat 
derjenigen Konstitution des Menschen sein, die Kant oder auch Hegel 
Geist nennen und die sich gerade nicht in schematischen Vollzügen zeigt. 

Es wird noch zu zeigen sein, inwiefern sich solcher Geist in mensch-
lichen Vollzügen zeigt und welche Rolle die politische Bildung für geis-
tige Vollzüge hat. An dieser Stelle kann aber festgehalten werden, dass 
selbst Juchler mit seinem differenzierten Bezug auf Rawls, Kant und 
Arendt und dem daraus gezogenen Schluss, dass Urteilskraft keine rein 
verstandesmäßiges Vermögen ist, diese dennoch durch Übung des Ver­
standes herstellen möchte. Fraglich ist also auch an Juchlers Ausein-
andersetzung, ob Bildungsziel und Bildungsform einander entsprechen, 
d. h. ob das Ziel durch solche curriculare Bildung zu erreichen ist oder 
ob nicht auch Juchler in seinen politikdidaktischen Überlegungen ratio-
nalistischen Mustern folgt und gerade hierin begrifflich inkonsistent ist.

237	 Vgl. Hannah Arendt (2012): Das Urteilen. München: Piper. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

2.4.4 Conclusio

In der Darstellung dieser verschiedenen Aspekte der gegenwärtigen poli-
tischen Bildung fällt zunächst auf, dass man der Hinwendung zum Rati-
onalen, auf die man sich in Beutelsbach geeinigt hatte, durchaus gerecht 
wird. Politische Bildung hat heute die Aufgabe gerade durch organisierte 
Vermittlung politischer Inhalte i. w. S. die Schüler zu urteilsfähigen Bür-
gern zu machen. Nicht nur politisches Wissen, sondern auch Handlungs-
praxen und die Anwendung richtiger Urteile soll durch den Unterricht 
geübt werden. Gerade letzteres verstehen die Autoren als Ergänzung zur 
bloßen Wissensvermittlung. Man scheint sich einig, dass gerade solcher 
Unterricht Dispositionen oder Haltungen herstellen kann. 

Hierbei bleibt unreflektiert, ob die Bildung solcher Haltungen oder die 
Übernahme von Werten nur durch curricularen Unterricht zu erreichen 
ist. Diese Frage zu beantworten würde bedeuten, nach verstandesmäßi­
gen und vernünftigen Fähigkeiten zu fragen und sich mit Vollzugsformen 
solch unterschiedlich konstituierter Fähigkeiten auseinanderzusetzen. 
Anders gesagt: Es bleibt unreflektiert, inwiefern vernünftige Vollzüge 
wie etwa die Entwicklung demokratischer Haltungen durch theoretische 
Bildung zu erreichen sei. Die Konzepte entwerfen hierzu entweder einen 
scheinbar unüberbrückbaren Gegensatz zwischen faktischem Fachwis-
sen (Weißeno et al.) und normativen Vorstellungen (Sander et al.) oder 
sie berücksichtigen beide Elemente politischer Bildung, setzen diese aber 
nicht miteinander in Relation. In jedem Fall scheint hier, auch wenn die 
Notwendigkeit von Persönlichkeitsbildung und hierin die Übernahme 
normativer Werte betont wird, ein rationalistischer Wissensbegriff vor-
zuherrschen. Die Autoren gehen von einer fast naturwüchsigen Bedingt-
heit zwischen diesen beiden Ebenen der Bildung aus, ohne diese begriff-
lich auszuführen, was dazu führt, dass unter dem Titel des Vernünftigen 
nur rationale Fähigkeiten subsumiert werden und die politische Bildung 
auf curriculare Vermittlung von Wissen i. w. S. enggeführt wird. Denken, 
Urteilen und Handeln zeigen sich hier als reine verstandesmäßige Fähig-
keit der Unterscheidung und schematischen Reproduktion, die Ziel schu-
lischer politischer Bildung wird. Ziel solcher Bildung sei dann der demo-
kratische Bürger, der bestenfalls über Urteilskraft verfügt. 

Der Rückgriff auf kognitionspsychologische Modelle erweist sich im 
Zusammenhang mit dem Vollzug freien und eigenen Urteilens, Denkens 
und Handels in einem weiterem Aspekt als besonders problematisch. 
Kognitionspsychologische Modelle unterstellen ein Verständnis des Be-
wusstseins als gewissermaßen organische Größe, die diagnostisch zu er-
fassen und anschließend zu beeinflussen ist. Eine solche Annahme lässt 
nicht nur den in der philosophischen Bildungstheorie vielfältig erörter-
ten Begriff des Bewusstseins, das mehr ist als nur Gehirnfunktion oder 
reine Kognition und daher ein enges Selbstverhältnis bedeuten muss, 

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

außer Acht. Zugleich bleibt hierin unreflektiert, dass der direkte Zugriff 
auf jene Qualität, die etwa Lange »Bürgerbewusstsein« nennt, ein un-
freiheitliches Moment aufweist. Könnte man direkt auf diese Konstitu-
tion zugreifen und sie nach Belieben beeinflussen, bliebe kein Raum für 
die Entwicklung eigenen freien Denkens und Urteilens, was conditio sine 
qua non jeder Bildung in Institutionen demokratischer Staaten sein muss 
– dies ist die entscheidende Einsicht des Beutelsbacher Konsens. Langes, 
aber auch Massings Verständnis der politischen Bildung als eines ko
gnitionspsychologischen Vorgangs fokussiert Bildung jedoch als Vorgang 
der Reproduktion »richtigen« Denkens und Handelns und bleibt so auf 
Zweckrationalität beschränkt – ganz nach der Struktur automatisierter 
Outputproduktion, resultierend aus dem richtigen Input.

Hierbei gerät aus dem Blick, was Bildung im Allgemeinen und poli-
tische Bildung im Besonderen bezwecken soll: Die Identifikation mit 
dem demokratischen Gemeinwesen und somit ein freies Urteilen, Den-
ken und Handeln, das auch allgemein anerkannte faktische und norma-
tive Grundsätze berücksichtigt. Frei ist solches Denken und Handeln, 
weil sie sich gerade nicht als schematische Vollzüge zeigt, die zuvor ex-
emplarisch geübt wurde. Frei ist solcher Vollzug ferner, weil der Einzelne 
selbst zu der Einsicht gekommen ist, dass bestimmtes Denken und Han-
deln in bestimmten Situationen richtig, angemessen oder anerkennungs­
würdig ist – der Einzelne agiert hier also aus Überzeugung, aus einem 
engen Selbst- und Weltverhältnis heraus. 

Es muss gesehen werden, dass bei solchen Bewertungen auch norma-
tive Maßstäbe angelegt werden, die nicht einfach schematischen und so-
mit immer in gleicher Weise vorzunehmenden »Wenn-dann-Prozessen« 
folgen können. Sollen sie als je eigene Vollzüge des Vollzugssubjektes le-
gitimiert sein und sollen sie ihren Wert aus der freien Einsicht des Ein-
zelnen gewinnen, können sie keinen rein äußerlich geforderten Pflichten 
oder Notwendigkeiten folgen, die nicht anders sein können und somit 
der Logik bivalenten Alternativen nach dem Muster »richtig-falsch« fol-
gen.238 Vielmehr muss man annehmen, dass der Einzelne im Bereich des 
Normativen in Vollzüge involviert ist, die sich in einem Raum unter-
schiedlicher Möglichkeiten bewegen. Anders gesagt: Der ganze Bereich 
normativer Vollzüge hat seine Legitimation nur insofern, als der Einzel-
ne die Möglichkeit hat, sich innerhalb verschiedener Urteile oder Hand-
lungen für ein ihm als anerkennungswürdig erscheinende Möglichkeit zu 
entscheiden. Als Bewertungen des je Einzelnen fordern so die Vollzugs-
situationen Entscheidungen, die kein klares, d. h. zuvor verifizierbares 
Ergebnis ohne Rückbindung auf die zu beurteilende Situation einerseits 
und des Vollzugssubjektes andererseits erlauben. 

238	 Vgl. Wolfgang Wieland (1999): Platon und die Formen des Wissens. Göt
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

So verstanden entzieht sich dieser Bildungsaspekt der nur theoreti-
schen, curricularen Übung, die nur schematische Anwendungen des Er-
lernten zu Folge haben kann. Aus dieser Einsicht folgert gerade Kant, 
dass die Urteilskraft »nicht belehrt, sondern nur geübt werden; daher 
ihr Wachstum Reife, und derjenige Verstand heißt, der nicht vor Jahren 
kommt.«239 Sie bedürfe der praktischen Übung und könne insofern nur 
durch Erfahrung entwickelt werden. Auf ähnliche Weise spricht etwa 
Aristoteles von seinem Begriff der phronēsis, dass »sie eben dem jun-
gen Manne fehlt, da sie nur die Frucht langer Jahre ist.«240 Zugleich ma-
chen diese Autoren jenes Vermögen, das sie Urteilskraft und phronēsis 
nennen, zur Grundlage richtigen (politischen) Handelns. Kant macht in 
seinen Ausführungen darauf aufmerksam, dass die Urteilskraft vom rei-
nen Verstand zu unterscheiden ist. Letzteres, so legt er in der Kritik der 
reinen Vernunft dar, sei »das Vermögen klare Begriffe zu bilden, Urteile 
zu formulieren und Schlussfolgerungen zu ziehen [...]«,241 was der Ziel-
setzung der gegenwärtigen Politikdidaktik entspricht. Insofern könne 
der Einzelne qua seines Verstandes »Erkenntnisse über die Wirklichkeit« 
haben, d. h. er könne Erfahrungen durch die vom Verstand vermittel-
ten »Grundsätze, Begriffe, Folgerungen«242 kontrolliert gewinnen. Solche 
Grundsätze zeigen sich in einer Wissensform, die einerseits um Gegen-
stände und andererseits von Zusammenhängen weiß. Mit dieser können 
gegenstandsbezogene Aussagen über einzelne Objekte, Gesetzmäßigkei-
ten und Zusammenhänge geäußert und vermittelt werden. Vermittelt 
und geäußert sind solche Aussagen oder Propositionen vornehmlich in 
verschiedenen Wissenschaften, vor allem wenn sie naturwissenschaftli-
chen Paradigmen folgen.243 

Hier wird noch die Frage zu stellen sein, inwiefern oder ob überhaupt 
politische Urteilskraft samt ihrer faktischen und normativen Grundlagen 
Ziel curricularer Vermittlung und somit direkter Lehre und des Lernens 

239	 Immanuel Kant (1982): Anthropologie in Praktischer Hinsicht. In: Ders.: 
Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik 
2. Werkausgabe, Bd. XII, hrsg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, §39.

240	 Aristoteles (2019): Nikomachische Ethik. In: Philosophische Schriften in 
sechs Bänden, Band 3. Nach der Übersetzung von Eugen Rolfes, bearbeitet 
von Günther Bien. Hamburg: Meiner, Buch 6, Kapitel 9, S. 151. 

241	 Thomas Petersen et al.: Urteilskraft, S. 152.
242	 Ebd. 
243	 Hier zur klaren Differenzierung und Begriffsarbeit als Wissenschaft 

verstanden, die an nachweisbaren Gesetzen orientiert ist, wie sie etwa in 
den Naturwissenschaften gegeben ist. Diese Engführung soll gewiss nicht 
darüber hinwegtäuschen, dass es sowohl in den Naturwissenschaften und 
wesentlich in Geistes- und Sozialwissenschaften auch andere Wissensbegriffe 
gibt, die noch zu erarbeiten sind. 

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

sein kann. Die Reflexion dieser Fragen erfordert, Schule als Ort ganz-
heitlicher politischer Bildung zu befragen. Ihre besondere institutionelle 
Konstitution und Verortung innerhalb der demokratischen Gesellschaft 
und Staates muss erörtert werden, um erreichbare Bildungsziele zu for-
mulieren, die sich weder auf eine reine Institutionenkunde noch auf ar-
biträre Wertebildung, die immer im Verdacht der Indoktrination stehen 
müssen, verengen lassen. 

Anstatt diese grundlegenden Fragen zu klären, scheint es in gegen-
wärtigen Konzepten allzu klar zu sein, dass schulische Bildung die von 
der DVPD formulierten Bildungsziele zu erreichen hat und gerade so das 
Fundament der Demokratie sei, wobei unreflektiert bleibt, was Mög-
lichkeiten, aber auch Grenzen schulischen politischen Unterrichts sind. 
So findet nicht nur eine Überforderung dieser Institution statt, was sich 
auch darin zeigt, dass die gegenwärtigen Konzepte kaum eine Antwort 
auf Herausforderungen politischer Bildung zwischen Wissensvermitt-
lung und Persönlichkeitsbildung finden. Man verschließt zugleich auch 
den Raum der freien Entwicklung der Einzelnen in Gesellschaft und 
Staat – ganz so, als gingen die Schüler als Bürger verloren, wenn sie nicht 
alle politischen Bildungsziele in der Schule erreichen. 

Diese Engführung ist sicherlich Resultat der Begrenzung der wis-
senschaftlichen politischen Bildung auf nur schulische Kontexte.244 Es 
scheint, als würde gerade dieses Selbstverständnis eine weitere Begriffs-
bildung der Disziplin verhindern. Gerade die Auseinandersetzung mit 
Juchlers Begriff der Urteilskraft zeigt, dass diese Engführung zu durchaus 
inkonsistenten Konzepten führt. Nicht nur, dass er aus der Betonung der 
Erfahrung der politischen Öffentlichkeit für die politische Urteilskraft 
schließt, dass ihre Entwicklung der reinen Belehrung oder Übung von Si-
tuationen bedarf, er reduziert sie letztlich doch nur auf eine rein schema-
tische Gehirnfunktion, die neurobiologisch nachzuweisen ist. 

Die Kontroverse zwischen Massing et al. und Sander et al. um die 
Konzeption der politischen Bildung im aktuellen fachdidaktischen Dis-
kurs zeigt exemplarisch, dass politische Bildung als Wissenschaft vom 
politischen Lehren und Lernen um verschiedene Ansätze der Lehr- und 
Lerntheorie bemüht ist und sich gerade hierbei in Detailfragen ver-
liert. Die Kontroverse ist geprägt von einer lagerhaften Diskussion um 

244	 Oberle weist darauf hin, dass politische Bildung als Politikdidaktik 
den gesamten Bereich außerschulischer politischer Bildung nicht in die 
Forschung einbeziehen würde. Zugleich wird jedoch die begrenzte Rolle der 
schulischen politischen Bildung nicht reflektiert. Vielmehr scheinen aktuelle 
Konzepte zu fordern, dass die politische Bildung in der Schule abgeschlossen 
werden müsste. Vgl. Monika Oberle (2017): Politikwissenschaft als 
Bezugsdisziplin der Politischen Bildung. In: Dies., Georg Weißeno (Hrsg.): 
Politikwissenschaft und Politikdidaktik. Theorie und Empirie. Wiesbaden: 
Springer VS, S. 17–30.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

konstruktivistische (Sander, Lange) und kognitivistische (Weißeno, Mas-
sing) Lerntheorien, die die Erarbeitung eines systematischen, d. h. auch 
immer differenzierten, Begriffs politischer Bildung verhindert. Die Kon-
troversen um den Wissensbegriff, die Bezugsdisziplin(en) oder auch die 
Rolle normativer Bildung und ihrer Verbindung zu rationalen Fähigkei-
ten zeigen auf, in welchen grundlegenden Kernbereichen der Konzeption 
der politischen Bildung Uneinigkeit besteht und warum es somit nicht zu 
einer substantiellen Fundierung des Begriffs politischer Bildung kommt. 
Die Konzepte der unterschiedlichen Autoren politischer Bildung sind so 
disparat, dass die Formulierung eines umfassenden Konzepts politischer 
Bildung unmöglich erscheint. Trotz einer Vielfalt an Publikation bleiben 
somit entscheidende Fragen zur Systematik politischer Bildung offen, 
was die Konzeptualisierung und somit auch die Operationalisierung der 
wissenschaftlichen politischen Bildung erschwert. 

Verglichen mit der hohen Zielsetzung und den Anforderungen an die 
politische Bildung, wie sie von der BpB und der DVPB formuliert sind, 
weisen die Konzepte der politischen Bildung als Politikdidaktik struktu-
relle Lücken auf und zeigen nur eine unausgereifte Systematik, die sich 
in der Reflexion des Zusammenhangs von Bildungszielen, Inhalten aber 
auch Fähigkeiten und ihren Vollzugsformen zeigen müsste. Die genann-
ten Institutionen bestimmen die Zwecke politischer Bildung recht klar 
und zielen somit auf den partizipierenden, mündigen Bürger, der den An-
forderungen demokratischer Bürgergesellschaften genügen kann. Anders 
als politische Bildung als Politikdidaktik reduzieren sie diesen Bildungs-
prozess nicht auf kognitionspsychologische Prozesse des Lernens und 
Lehrens. Freilich beschreiben jene Institutionen nicht den konkreten Bil-
dungsprozess; sie benennen jedoch die unterschiedlichen Ebenen politi-
scher Bildung: Das proportionale Wissen um die Strukturen des Staates 
als deskriptives Fachwissen, aber auch die Identifikation mit demokrati-
schen Werten durch normative Bildung, die die Politikdidaktik in ihren 
Konzepten differenziert erarbeiten müsste.

Die aktuellen Konzepte erweisen sich gerade in der Diskussion um 
den rechten Wissensbegriff als defizitär. Leider führt diese Diskussion 
nicht zur differenzierten Reflexion der zu vermittelnden Wissensformen, 
wie sie in faktischem Wissen und Persönlichkeitsbildung angesprochen 
sind, sondern lediglich zu einer lagerhaften Diskussion um kognitivis-
tische und konstruktivistische Modelle. Allen Akteuren entgeht in die-
ser wenig fruchtbaren Diskussion, dass sie, trotz vereinzelter Einsichten 
um die Relevanz normativen Wissens, einem nur rationalistischen Wis-
sensbegriff erliegen. Gerade die politische Bildung zielt auf Haltungen 
und Werturteile des Einzelnen und kann sich so nie nur auf verstandes­
mäßige Vollzüge verengen. Angesprochen ist mit solchen Bildungsas-
pekten vielmehr die Vernunft des Einzelnen, d. h. das Vermögen, Gegen-
stände nicht nur zu erkennen und zu verstehen, sondern sie innerhalb 

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

eines Bewertungsmaßstabes selbst zu bewerten. Hier bedarf es der fun-
dierten Begriffsarbeit, um Rückschlüsse für politikdidaktische Konzep-
te zu ziehen.

Dieser Untersuchung liegt die Vermutung zugrunde, dass politische 
Bildung zum Unbegriff zu werden droht, wenn ihr Inhalt auf die Initiie-
rung und Evaluation von Lehr- und Lernprozessen enggeführt wird, de-
nen ein rein rationalistischer Wissensbegriff zugrunde liegt. Hier gibt es 
weder eine begrifflich konsistente Konzeption der Wissensinhalte und 
Formen noch eine konsequente Erörterung der Vermittlung entscheiden-
der Bildungsaspekte. So können gegenwärtige Konzepte ihre Elemente 
in Bezug auf den übergeordneten Zweck politischer Bildung kaum er-
arbeiten, nämlich die Vermittlung von Kenntnissen und eine normative 
Orientierung in der Welt als öffentlicher politischer Sphäre und die Iden-
tifizierung mit dieser. 

2.5 Politische Bildung zwischen  
Humanismus und Politikdidaktik

Blickt man nun zurück auf die Entwicklung des neuzeitlichen Bildungs-
begriffs zeigen sich einige wesentliche Strukturmomente.

Zunächst wird deutlich, dass im Vordergrund des Verständnisses von 
Bildung die Selbsttätigkeit des Menschen steht. Es geht in Bildungspro-
zessen nicht einfach nur um die Fähigkeit, rein schematische Vollzüge 
zu leisten. Der gebildete Einzelne soll aus eigener Einsicht in seiner je 
besonderen Weise agieren und hierbei auch rationale Überlegungen an-
stellen. Vor allem aber soll er normative Bedingungen zur Grundlage sei-
ner Vollzüge machen, die ihm nicht, wie etwa äußere Gesetzmäßigkei-
ten, gegeben werden können. Vielmehr soll er durch die Einsicht in die 
Anerkennungswürdigkeit normativer Prinzipien diese zum Grund seines 
Denkens, Urteilens und Handelns machen. Der Anspruch an den neu-
zeitlichen Bildungsbegriff zeigt sich gerade darin, dass er nicht Vollzüge 
verlangt, die kausalen Bedingungen oder Naturnotwendigkeiten folgen 
und somit alternativlos erscheinen. Vielmehr zeigt sich solcher Anspruch 
darin, dass er den Einzelnen dazu befähigen soll, innerhalb eines freien 
Denk-, Urteils- und Handlungsraums nach eigenen Maßstäben und Be-
wertungen zu agieren. Vor allem die Humanisten erkennen in dieser Re-
flexion, dass letzteres durchaus bedeuten muss, dass Bildung zur Ent-
wicklung von Dispositionen und somit zu normativen Haltungen führt, 
die Grundlage vernünftiger Selbst- und Weltbezugnahme werden sollen. 

Der Bildungsbegriff wird – so zeigt sich – seit jeher im Spannungsfeld 
zwischen der Vermittlung nur funktionaler Kenntnisse und der Persön-
lichkeitsentwicklung diskutiert. Es zeigt sich, dass Bildung beide Aspekte 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

menschlicher Entwicklung berücksichtigen muss. Hierbei geht die Dif-
ferenzierung von Bildungsvollzügen als Kräfte des Verstandes und der 
Vernunft einher, wobei zugleich zu erkennen ist, dass beide Vermögen 
miteinander in Zusammenhang stehen. Daran anschließend erweist sich 
schon bei Humboldt die Frage nach den Bildungsorten dieser beiden 
Aspekte der Bildung als wesentlich. Bildung als holistischer Prozess, so 
stellt Humboldt klar heraus, kann sich nicht nur auf formelle Bildung 
begrenzen, während er zugleich, wie schon Herder, die Relevanz solcher 
Bildung für die Entwicklung des Verstandes betont. Er plädiert dafür, 
die Schule aufgrund ihrer Konstitution als staatliche Institution darauf 
zu konzentrieren, rein verstandesmäßige Fähigkeiten zu vermitteln, die 
Voraussetzung jeder holistischer Bildung seien, welche sich jedoch erst 
in der Praxis gesellschaftlichen und staatlichen Lebens vollziehen kön-
ne. Weiterhin ist an diesen Überlegungen bedenkenwert, dass Humboldt 
alles Politische aus der Schule ausschließen möchte. Die Schule könne 
und dürfe nicht die Bildung des Einzelnen zum Bürger bezwecken, da 
sie in der Gefahr stehe, den Kräfte des Einzelnen nach den Interessen des 
Staates auszurichten – sie ist also nicht Ort politischer Bildung. Für die 
hiesige Studie ist dieser Bildungsbegriff der Humanisten also nicht inso-
fern fruchtbar, als mit ihm explizit politische Bildung erarbeitet werden 
kann. Vielmehr besteht der Mehrwert seiner Diskussion zum einen da
rin, die Koordinaten von Bildung nach ihrem allgemeinen Begriff zu be-
stimmen. Zum andern betont er das freiheitliche Moment der Bildung 
und leitet gerade daraus die Grenzen staatlich institutionalisierter poli-
tischer Bildung ab, auch wenn er hierbei einen allzu pejorativen Staats-
begriff zugrunde legt. Zugegebenermaßen bleibt der Bildungsbegriff der 
Humanisten allzu abstrakt. Die Bildungsaspekte sind zwar angespro-
chen, jedoch nicht ausreichend systematisiert. 

Der politische Aspekt der Bildung und somit die Genese der formel-
len politischen Bildung ist Gegenstand der bildungstheoretischen Ausei-
nandersetzung der Autoren des beginnenden 20. Jahrhundert. Formelle 
Bildung hat hier eine eindeutig politische Dimension, was auch aus ih-
rer Berücksichtigung in der Reichverfassung der Weimarer Republik re-
sultiert. Hier wird politische Bildung zum zentralen Werkzeug zur Ent-
wicklung der politischen Gesinnung des Bürgers im Sinne der Verfassung 
und somit zur Konstitution des Verhältnisses zwischen Bürger und Staat. 
Der Zweck der formellen politischen Bildung scheint gerade aus dem di-
rekten Verhältnis zwischen Schule und Staat abgeleitet, denn die Bildung 
im Allgemeinen und politische Bildung der Jugend untersteht nun der 
staatlichen Aufsicht.245 

Zweck der staatsbürgerlichen Erziehung jener Zeit ist die Bildung 
staatsbürgerlicher Gesinnung. Hierbei scheinen nicht nur Kenntnisse um 

245	 Vgl. Verfassung des Deutschen Reiches, Art. 143 und Art. 148.

POLITISCHE BILDUNG ZWISCHEN HUMANISMUS UND POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

die Institutionen des Staates entscheidend, die etwa Kerschensteiner in 
der Verwaltung der Schule nachempfinden möchte, sondern vor allem 
die Entwicklung staatsbürgerlicher Tugenden. Die Autoren folgen hier 
ganz unterschiedlichen Methoden. Entscheidende Einsicht aller Ansät-
ze ist jedoch, dass solche Tugenden nicht durch direkte Belehrung zu 
entwickeln sind, sondern eines tätigen Vollzuges bedürfen, woraus man 
schießen könnte, dass sie so aus freier Einsicht in ihre Anerkennungs-
würdigkeit entwickelt werden sollen. Dies bleibt jedoch implizit. Wei-
terhin ist zu sehen, dass gerade Litt betont, dass staatsbürgerliche Erzie-
hung nicht als reine Bewährung in der Handlungspraxis zu verstehen sei, 
sondern auch der theoretischen Bildung und somit der Entwicklung des 
Verstandes bedürfe, auch wenn er die begriffliche Explikation dieser bei-
den Bildungsebenen schuldig bleibt. In dieser Diskussion wird politische 
Bildung erstmals in ihrer institutionalisierten Form und somit ihrem di-
rekten Verhältnis zum demokratischen Staat und seiner Verfassung dis-
kutiert. Die Autoren erörtern schon jene Bildungsaspekte, die auch heu-
te noch virulent sind: politische Bildung zwischen Wissensvermittlung 
und Persönlichkeitsbildung.

Vor diesen Verständnissen der Bildung im Allgemeinen und politischer 
Bildung im Besonderen erweisen sich die gegenwärtigen Konzepte politi-
scher Bildung durchaus als defizitär. Man begrenzt die politische Bildung 
allzu sehr auf formelle Bildung und ist bestrebt, innerhalb der Schule 
die Schüler zu vollen Bürgern zu machen, indem man die Vermittlung 
funktionalen Wissens und Persönlichkeitsbildung zum Zweck direkter 
Belehrung macht. Hierbei wird allzu wenig reflektiert, inwiefern Schu-
le solche Vollzüge leisten kann oder darf. Ihre Rolle für die Möglichkeit 
holistischer Bildung wird nicht befragt, sondern alternativlos behaup-
tet, wodurch übersehen wird, dass man hierdurch die Räume freier Ent-
wicklung der Schüler jenseits schulischer Bildungsprozesse verschließt. 

Trotz einiger offenen Fragen kann den Konzepten aktueller politi-
scher Bildung jedoch entnommen werden, dass politische Bildung so-
wohl normative Wertevermittlung als auch Fachwissen vermitteln muss, 
ohne jedoch Indoktrination oder reine Institutionenkunde zu sein. Sie 
unterscheidet sich von anderen Bereichen formeller Inhalte gerade da-
durch, dass sie direkt auf den demokratischen Staat ausgerichtet ist. Sie 
soll nicht einfach nur Wissen um Staatsformen vermitteln, sondern zu-
gleich die demokratische Gesinnung bewirken. 

Der aktuelle Diskurs möchte beide Aspekte vereinen, setzt aber eine 
nichtnormative Theorie einer (mehr oder minder willkürlichen) »Werte-
vermittlung« gegenüber. Durch die Engführung holistischer politischer 
Bildung auf formelle Bildung gelingt es den aktuellen Konzepten kaum, 
trotz vorhandener Bezüge zur politischen Philosophie, beide Elemente 
in ertragreicher Weise miteinander zu verknüpfen. Obwohl die Autoren 
durchaus um die unterschiedlichen Ebenen solcher Bildung zu wissen 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

scheinen, gelingt kaum eine angemessene Reflexion auf den Zusammen-
hang von Bildungszweck und Vermittlungsform. So macht man die poli-
tische Urteilsfähigkeit zum Ziel schulischer politischer Bildung, ohne zu 
fragen, ob diese überhaupt in der Schule zu erreichen ist bzw. was Auf-
gabe formeller Bildung für die Entwicklung solcher Fähigkeit sein kann. 
Vielmehr geht man selbstverständlich davon aus, dass curriculare Ver-
mittlung von Inhalten funktionaler und normativer Art die Lernenden zu 
urteils- und handlungsfähigen Bürgern macht. Die Autoren bleiben hier-
bei einer nur rationalistischen Anthropologie verhaftet und reduzieren 
Bildung auf rein verstandesmäßige und somit schematische Vollzüge. Die-
se Verengung jedoch resultiert aus einem unterkomplexen Wissensbegriff, 
der alle Wissensformen als rein propositional versteht und hierbei auch 
die Persönlichkeitsbildung als Gegenstand der direkten Lehre betrachtet. 

Im Anschluss an diese Standortbestimmung der politischen Bildung 
gilt es nun einen Bildungsbegriff zu finden, der Bildung als holistischen 
Prozess begreift und gerade hierbei wesentliche Strukturmomente reflek-
tiert. Hierbei wird es darauf ankommen, die wesentlichen Aspekte von 
Bildung auf ganz unterschiedlichen Ebenen begrifflicher Differenzierung 
zu untersuchen. Die Analyse der Autoren von Herder bis hin zu heutigen 
Ansätzen zeigt folgende Herausforderungen:

•	 Im humanistischen Bildungsbegriff besteht eine Spannung zwischen 
(auch institutionalisierter) Bildung einerseits und der Freiheit des 
Einzelnen andererseits. Wie kann politische Bildung konzeptuali-
siert werden, ohne den Einzelnen für staatliche Zwecke zu instru-
mentalisieren?

•	 Die Ansätze der staatsbürgerlichen Erziehung zeigen die Schwierig-
keit politischer Bildung zwischen funktionaler Bildung, d. i. Wissens-
vermittlung im weiteren Sinne, und Persönlichkeitsbildung, d. i. die 
Entwicklung demokratischer Gesinnung. Wie kann politische Bil-
dung beide Bildungsaspekte berücksichtigen?

•	 Aktuelle Ansätze werfen die Frage auf, inwiefern politische Bildung 
formell bzw. informell zu vollziehen ist. Zudem bleibt unreflektiert, 
welche Rolle Schule in der politischen Bildung haben kann. Wie 
kann politische Bildung in ihrer institutionellen Form konzipiert 
werden, ohne nur auf diese Form verengt zu werden?

Die vorliegende Untersuchung hat den Anspruch, diese wesentlichen Be-
griffsmomente von Bildung zu explizieren. Hierbei soll es nicht nur bei 
abstrakten Auseinandersetzungen bleiben. Vielmehr sind konkrete Bil-
dungsmomente, die hierin angesprochenen Fähigkeiten und die hierzu 
notwendigen institutionellen Strukturen in Auseinandersetzung mit dem 
Bildungskonzept G. W. F. Hegels erarbeitet werden.

POLITISCHE BILDUNG ZWISCHEN HUMANISMUS UND POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

3. G. W. F. Hegel und der  
mehrstufige Bildungsprozess

Anders als die bisher dargestellten Bildungs- und Erziehungskonzepte, 
expliziert Hegel die Konstitution des Menschen als geistiges und somit 
bildbares Wesen in seiner Phänomenologie des Geistes. Er erarbeitet Bil-
dung zunächst als einen mehrstufigen Prozess, der sich in einem ganzen 
menschlichen Leben vollzieht. So verortet er Bildungsprozesse nicht in 
nur formellen Bildungsinstitutionen, sondern in unterschiedlichen Sphä-
ren menschlichen Seins – in der Familie, der bürgerlichen Gesellschaft 
und im Staat, die alle jeweils ganz unterschiedliche Bildungsvollzüge auf-
weisen. Vor allem die je besondere Form intersubjektiven Miteinanders, 
sowie die Konstitution dieser Sphären werden sich als entscheidend für 
die Bildung des Einzelnen erweisen. 

Bezeichnend am hegelschen Konzept ist, dass er in seinem weiten Bil-
dungsbegriff sowohl die humanistischen Aspekte von Bildung betont als 
auch erkennt, dass Bildung durchaus auch konkrete Kompetenzen be-
zwecken muss. Sein Ansatz ist somit durchaus anschlussfähig an gegen-
wärtige kompetenzorientierte Konzepte, die auf eine konkrete Hand-
lungsfähigkeit in Gesellschaft und Staat abzielen. 

Das hegelsche Konzept wird hier dargestellt, indem seine Gedan-
ken in der Phänomenologie des Geistes, den pädagogischen Schriften 
sowie den Grundlinien systematisch in einen Zusammenhang gesetzt 
werden. Während die Phänomenologie des Geistes abstrakte begriff-
liche Vorannahmen diskutiert, zeigen sich die beiden anderen Schrif-
ten als Explikation konkreter Bildungsvollzüge. Hier zeigt Hegel nicht 
nur Bildungsmomente, die nur innerhalb gesellschaftlicher und staat-
licher Institutionen vollzogen werden können, welche ihrerseits ganz 
bestimmter Organisation bedürfen. In seinen pädagogischen Schriften 
schafft er außerdem einen differenzierten Begriff von Bildung, indem 
er sie als das Zusammenspiel unterschiedlicher Bildungsformen be-
greift, die ganz unterschiedliche Vollzugsformen fordern. Hierbei zeigt 
sich die differenzierte Auseinandersetzung mit Bildung, insofern He-
gel gerade in diesen Werken verschiedene Momente des Bildungsbe-
griffes expliziert.

In der Phänomenologie des Geistes leistet Hegel die Analyse systema-
tischer Leitbegriffe der geistigen Sphäre und somit auch der Bildung des 
Einzelnen zum geistigen Wesen. Er zeigt, dass Bildung immer im Kon-
text geistiger Strukturen zu vollziehen ist und insofern des Begriffes des 
sich erst entwickelnden Selbstbewusstseins bedarf. In diesem Werk fasst 
Hegel das Selbstbewusstseins als das entwickelte Bewusstsein der Per-
son auf und expliziert den Prozess seiner Entwicklung als Entfremdung. 

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

Der Entfremdungsbegriff zeigt sich daher als zentral für die Analyse des 
Bildungsbegriffes. In ihm erkennt Hegel nicht nur, dass Bildung immer 
auch die Möglichkeit einer von sich selbst abstrahierenden Reflexion 
eröffnen muss, sondern zugleich, dass die umgebende Welt hierbei eine 
entscheidende Rolle spielt.

Vor dem Hintergrund der begrifflichen Vorbedingungen von Bil-
dungsprozessen und ihres Verständnisses als Entwicklung des Selbst-
bewusstsein in der Phänomenologie des Geistes zeigen sich die Grund­
linien der Philosophie des Rechts als »Analyse der Bedingungen der 
Möglichkeit, ein geistiges Wesen bzw. Person im vollen Sinn zu sein.«1 
Hegel operiert in diesem Werk mit dem Einzelnen als geistigem Wesen, 
das sich durch Verstand und Vernunft auszeichnet und der sich gerade 
deshalb als Person zeigt. Die Person ist hier verstanden als der selbst-
bewusste Einzelne, der kontrollierten Zugriff auf seine geistigen Fähig-
keiten hat und gerade daher zu selbsteigenen Urteilen und Handlungen 
fähig ist. Entscheidend an den Grundlinien ist, dass Hegel solche Ent-
wicklung des Einzelnen in den institutionellen Rahmen des Staates i. w. 
S. einbettet. Wie noch gezeigt wird, kann das Selbstbewusstsein nach 
hegelschem Verständnis nur in der konkreten Relation des Einzelnen 
zum Staat entwickelt werden – nur hier kann der Einzelne holistische 
Bildung vollziehen. Die Pointe solcher Annahme liegt in der hegelschen 
Einsicht, dass die konkrete Erfahrung des Selbst als rechtliche und so-
mit nachhaltig freie Person die Bedingung jeder konkreten Freiheit ist. 
Frei zu sein meint dann nicht etwa nur die abstrakt-rechtliche Zusiche-
rung verschiedener Freiheiten, die in den hegelschen Grundlinien ohne-
hin gegeben sind. Nachhaltig frei ist der Einzelne nur, wenn er gerade 
aufgrund seines Selbstwissens diese Freiheit im institutionellen Rahmen 
von Gesellschaft und Staat realisiert. Solches Selbstwissen in der Praxis 
personalen Lebens zu entwickeln, ist der übergeordnete Zweck des he-
gelschen Bildungsprozesses – Bildung ist so Bedingung der Möglichkeit 
der verwirklichten Freiheit. 

Schon in der Analyse der Leitbegriffe der Phänomenologie und der 
Grundlinien ist erkennbar, dass Bildung als Entwicklung des Selbstbe-
wusstseins durch den Erwerb von Wissen bedingt ist. Durch den Ent-
fremdungsbegriff wird offenbar, dass Bildung sowohl den formellen 
Wissenserwerb meint als auch eine praktische Komponente hat. So gilt 
es Bildung, wie aus der Analyse und Systematisierung der Nürnber­
ger Schriften ersichtlich sein wird, als Zusammenspiel zweier Bildungs-
formen zu verstehen. Theoretische und praktische Bildung nach he-
gelschem Verständnis zu begreifen kann dann nicht nur ein besseres 
Verständnis der Grundlinien bieten. Mit diesen Begriffen kann gezeigt 
werden, dass Bildung dort in ihrer praktischen Perspektive expliziert ist, 

1	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 12.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

die jedoch schon denkfähiger, d. h. theoretisch gebildeter Einzelner be-
darf. Dies anzunehmen, bedeutet dann zugleich, dass Bildung der Ent-
faltung eigener verstandesmäßiger und vernünftiger Fähigkeiten bedarf 
und dass diese durch jene bedingt sind. Er kann zugleich zeigen, wie sich 
Bildung formell und informell in den Institutionen des Gemeinweisens 
vollzieht und daher als Zusammenspiel von theoretischer und prakti-
scher Bildung zu verstehen ist. In der Auseinandersetzung mit den Bil-
dungsformen zeigt sich außerdem der Begriff des Denkens als entschei-
dende Kategorie, mit der Hegel seinen Bildungsbegriff in entscheidender 
Weise schärft. Die Analyse der Nürnberger Schriften zeigt, dass es sich 
bei diesen keineswegs nur um Reflexionen schulischer Bildung handelt. 
Gerade in seinen propädeutischen Schriften, in denen Hegel Inhalte ei-
genen philosophischen Unterrichts formuliert, findet sich auch die Ana-
lyse derjenigen Begriffe, ohne die die hegelsche Bildungstheorie samt 
ihrer Teilanalysen in der Phänomenologie und der Rechtsphilosophie 
nicht zu begreifen sind. 

Im Folgenden werden zunächst Leitbegriffe der hegelschen Bildungs-
theorie dargelegt: Denken und Entfremdung. Diese Begriffe stehen in 
einem Zusammenhang zum einen mit der Vermittlung von Wissen und 
daraus abgeleitet zum anderen zu der theoretischen und der praktischen 
Bildung. Anschließend geht es im zweiten Teil der Auseinandersetzung 
mit Hegel, die Bildungsorte darzustellen und auf ihre Bildungsmomen-
te hin zu befragen. Diese sind die Schule, die bürgerliche Gesellschaft 
und der Staat.

3.1 Leitbegriffe der hegelschen Bildungstheorie

Die systematischen Leitbegriffe der hegelschen Bildungstheorie sind 
Denken und Entfremdung. Während das Denken als das zentrale, durch 
Bildung entwickelte, verständige und vernünftige Vermögen des Einzel-
nen betrachtet werden kann, bezeichnet Entfremdung die Entwicklung 
des Bewusstseins des Einzelnen zu einem Selbstbewusstsein. Beide Leit-
begriffe stehen in engem Verhältnis zueinander, sie bedingen einander. 

Denken ist für Hegel eine geistige Tätigkeit, die zunächst erwor-
ben oder wie er sagt gelernt werden muss.2 Als geistige Tätigkeit ist es 

2	 Hegels Primärquellen werden, sofern nicht anders vermerkt, nach der von 
Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel herausgegebenen Theorie 
Werkausgabe in 20 Bänden, Frankfurt am Main: Suhrkamp (=TW) zitiert. 
Angegeben werden römische Bandzahl und Paragrafen bzw. Seitenzahl. Seine 
Vorlesungen werden aus den u.a. von Walter Jaeschke herausgegebenen 
Gesammelten Werken, Hamburg: Meiner, (=GW) zitiert, hier nach Band- 
und Seitenzahl. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

als Zusammenspiel von Verstand und Vernunft zu verstehen. Denken 
schließt damit ein Wissen um die Welt ebenso ein wie ein Wissen um die 
eigene Konstitution als geistiges Wesen und damit auch der Verortung 
des Selbst in der geistigen Welt. 

Als Verstand ist das Denken zunächst nur der schematische Nach-
vollzug von Begriffen, Gesetzmäßigkeiten und Praxisformen, wie sie 
etwa in unterschiedlichen Wissenschaften formuliert oder in intersub-
jektiven Zusammenhängen in kontingenter Weise verwirklicht sind – 
also nach Hegel Nachdenken.3 »Nachdenken über etwas, […] enthält 
das Allgemeine als solches Produkt seiner Tätigkeit den Wert der Sa­
che, das Wesentliche, das Innere, das Wahre.«4 Es geht hier zunächst 
nur darum, Gegenstände wesentlich zu erfassen und sie aufgrund ihrer 
besonderen Charakteristika zu unterscheiden. Denken als Verstand ist 
dort entscheidend, wo der Einzelne Zwecke verfolgt, hierbei Mittel und 
Zusammenhänge i. w. S. kennen muss, um seine Ziele zu erreichen – 
dies gilt sowohl in funktionalen wie in normativen Zusammenhängen.5 
Dies gilt aber auch im Theoretischen wie im Praktischen; während es 
einsichtig erscheint, dass man etwa im theoretischen Studium um rele-
vante Begriffe und Gesetzmäßigkeiten wissen muss, gilt es beispielswei-
se auch imHandeln, bestimmte Zwecke zu haben und diese zielgerich-
tet zu verfolgen. 

Denken als Vernunft geht aber über solches rationale Denken hi
naus, insofern es diese Schemata bewertet.6 Das bedeutet konkret, dass 
es eines Subjektes bedarf, das solche Bewertung und, wenn man so 
will, eine vernünftige Kritik solcher Schematismen vornimmt.7 Ver­
nünftiges Denken ist immer Selbstdenken und meint angemessene Ur-
teils- und Handlungsvollzüge aus durch den Einzelnen anerkannten 
Begriffen des Richtigen. »Das Denken, als der freie Begriff, ist nun 
auch dem Inhalte nach frei. Die Intelligenz, sich wissend als das Be-
stimmende des Inhalts, der ebenso der Ihrige, als er als seiend bestimmt 
ist, ist Wille.«8

	 Hier vgl. TW IV, S. 403. Denken sei nur im Vollzug zu lernen. Die Einzelnen 
müssen also selber denken, um das Denken zu lernen.

3	 TW VIII, §23ff. 
4	 TW VIII, §21.
5	 Vgl. u.a. GW 23,2, S. 524.
6	 Vgl. GW 23,2, S. 524. Siehe auch TW VIII, §§ 21, 53, 80, 181; TW X, §§ 

437, 443, 468; TW VII, §4; siehe zudem TW III, S. 317.
7	 Pirmin Stekeler-Weithofer (2019): Hegels Wissenschaft der Logik. Ein 

dialogischer Kommentar, Band 1. Hamburg: Meiner, S. 109. Siehe auch 
GW 25,2, S. 1111: »[D]aß also im verständigen Denken der Inhalt gegen 
seine Form gleichgültig ist, während er im vernünftigen oder begreifenden 
Erkennen aus sich selber seine Form hervorbringt.« 

8	 TW X, §468.

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

Solche Vernunft zeichnet das genuin freie Subjekt aus, zugleich be-
darf die Verwirklichung der Vernunft der Freiheit des Subjekts, d. i. die 
Möglichkeit freier Vollzüge9 – beide sind untrennbar miteinander ver-
bunden.10 Vernünftiges Denken bestehe darin, dass das Bedachte zum ei-
nen einer begrifflichen Plausibilität und Korrektheit folgt, also verstän­
dig ist, und zum anderen »diese Formen auch bewusst bzw. explizit«11 
vom Denkenden anerkannt und nach eigenem Urteil angewandt wer-
den.12 Solche Anerkennung ist nur belastbar und somit nachhaltig gesi-
chert, wenn sie Resultat des Reflexionsprozesses des Einzelnen ist, d. h. 
aus der auch rationalen Einsicht erfolgt.13 Die Bedingungen der Aner-
kennung liegen nach Hegel immer nur in intersubjektiven Verhältnissen 
vor, in denen sie als kontingente Richtigkeiten in Praxisformen allgemein 
anerkannt und den Einzelnen vermittelt werden.14 

Denken nach beiden Aspekten bedürfe einer Entwicklung des Be-
wusstsein des Einzelnen, wie Hegel sie im Entfremdungsprozess disku-
tiert. Denken als Verstand bedarf der Entfremdung von der eigenen Un-
mittelbarkeit und somit der Einsicht, dass die Welt bestimmten Begriffen 
und Gesetzmäßigkeiten unterliegt, die sich subjektiven Meinungen und 
Neigungen entziehen. Solche Entfremdung ist der Zweck theoretischer 
Bildung. Theoretische Bildung heißt jedoch nicht, dass sie nur curricu-
lar oder nur theoretisch erworben wird. Vielmehr hebt theoretisch auf 

9	 Wie etwa im freien Willen oder im freien Handlungen ausgedrückt.
10	 Aus dieser Bedingtheit von Freiheit und Vernunft begründet sich Hegels 

Forderung, dass der Staat nicht auf das Gewissen oder, wie er sagt, das 
Innere des Einzelnen zugreifen dürfe. Seine Kompetenz erstreckt sich auf 
Gesetze, die äußerlich sind, bezieht sich hierbei auf Handlungen, »die 
wesentlich nicht ihrer Natur nach Innerliches sondern Äußerliches sind«. 
Er bezieht sich also nicht auf sittliche Gebote, sondern auf positive Gesetze. 
GW 26,2, S. 974.

11	 Pirmin Stekeler-Weithofer (2012): Denken. Tübingen: Mohr Siebeck, S. 149. 
12	 »Die Vernunft klammert alle gegebenen Schemata des bloß rationalen 

Denkens, des gegebenen Unterscheidens und Schließens ein.« Stekeler-
Weithofer: Hegels Wissenschaft der Logik, S.109.

13	 Vgl. GW 25,2, S. 1110f.
14	 So ist das hegelsche Diktum zu verstehen »[w]as vernünftig ist, das ist 

wirklich; und was wirklich ist, das ist vernünftig.« TW VII, S. 24. Das 
Vernünftige kann es nur in anerkannten Praxisformen normativer Selbst- 
und Weltbezugnahmen geben, an denen der Einzelne seine besonderen 
Vollzügen orientiert oder ausrichtet. Das Normative und Vernünftige 
gibt es so nicht einfach in einem isolierten Raum vereinzelter Individuen, 
sondern nur in gemeinschaftlichen Praxisformen, durch die die Einzelnen 
auf substantielle Art verbunden sind. Gerade insofern ist der hegelsche 
Staat als Institutionalisierung gemeinsamer Formen des Denkens, Urteilens 
und Handelns »das an und für sich Vernünftige« Ebd. §258, vgl. Stekeler-
Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

das auszubildende Vermögen des Verstandes ab, Gegenstände in ihrer 
besonderen Beschaffenheit zu erfassen und zu unterscheiden, d. i. Be-
griffe zu bilden.15 

Für die Vernunft wiederum bedarf es einer zweiten Entfremdung in 
Auseinandersetzung mit der Welt und ihren objektiven Strukturen, der 
Einsicht der eigenen Bezogenheit auf die Welt, im Folgenden wird dies in 
Anlehnung an Pirmin Stekeler »Ent-Fremdung« genannt. Den Zusam-
menhang zwischen sich und den eigenen Vollzügen auf der einen und der 
Welt und ihren objektiven Bewertungsmaßstäben auf der anderen Seite 
zu erkennen, ist Resultat solcher Ent-Fremdung. Sie wird vollzogen im 
konkreten Verhältnis zur Welt und der hierin institutionalisierten inter-
subjektiven Verhältnisse, also in der Praxis des Lebens als homo socialis 
et politicus.16 Die theoretische Bildung des Verstandes wird demnach er-
gänzt durch die praktische Bildung der Vernunft.

3.1.1 Denken

Das entwickelte Denkvermögen des Einzelnen ist nach Hegel ein begrei­
fendes oder auch begriffliches Erkennen.17 Solches begreifendes Erken-
nen unterscheide sich so von anderen Formen menschlicher Wahrneh-
mung, die sich zunächst nur als Perzeption noch in ihrer Unmittelbarkeit 
»Gefühl, Anschauung, [unmittelbarer, A. A.] Vorstellungen«18 sei. Hegels 
Begriff solchen begrifflichen Denkens ist vielmehr charakterisiert als sys­
tematisches Denken, nicht nur als »jene natürliche Eigentümlichkeit des 
Denkens«, die durch »Zufälligkeit, Willkür [...] [und] Besonderheit des 
Meinens«19 gekennzeichnet sei. 

3.1.1.1 Nachdenken

Solches begreifendes Denken beruhe auf der Kenntnis von Begriffen, 
der mentalen Vorstellung des Einzelnen von diesen und, darauf beru-
hend, der Unterscheidungsfähigkeit des Einzelnen, was dann das geisti-
ge Operieren, wie etwa deduktives oder induktives Denken, ermögliche. 
Im Vollzug des Denkens würden jene verstandesmäßigen Fähigkeiten 

15	 Wie etwa in der beruflichen Bildung. Vgl. TW VII, §197.
16	 Vgl. Stekeler-Weithofer: Denken, S. 98.
17	 TW VIII, §2. Das Denken hat nach hegelschem Verständnis auch noch 

andere Formen. Es sei abstrakt, aber auch dialektisch und spekulativ. Die 
schulische Bildung habe jedoch zunächst nur die abstrakte Form zu ihrem 
Zwecke. Vgl. TW IV, S. 412.

18	 Ebd.
19	 Ebd., S. 412.

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

ausgebildet, die ein selbständiges Denken erst ermöglichten: die Fähig-
keiten zu abstrahieren, zu vergleichen, zu unterscheiden, und zu reflek-
tieren.20 

Denkfähigkeit als begriffliches Erkennen sei so die Fähigkeit des Ein-
zelnen, von den empirischen Erscheinungen der Gegenstände zu abstra­
hieren und somit »das Zufällige vom Wesentlichen« zu unterscheiden.21 
Die Gegenstände der Welt zeigen sich zwar als empirische Erscheinun-
gen verschiedener Art, unterliegen jedoch Begriffen und Kausalitäten, die 
es zu erkennen gilt. Als Gedachtes sind die Gegenstände der Welt nicht 
mehr nur als unmittelbare Anschauungsobjekte bekannt, sondern immer 
schon begrifflich vermittelt. Das Denken sei so zu unterscheiden von der 
rein unmittelbaren Vorstellung, die die Dinge nur in ihrer äußeren Er-
scheinung, also als konkrete Gegenstände der nur sinnlichen Wahrneh-
mung, vor sich habe. »Wenn man sagt »Ding« so meint man wohl etwas 
Bestimmtes, aber man spricht von etwas Unbestimmtem, da es unser Ge-
danke ist, der ein wirkliches Ding zu dieser Abstraktion eines bloßen Din-
ges macht.«22 Als Gedachtes sind die Strukturen und Gegenstände durch 
die Verstandeskräfte der Einzelnen abstrakt erfasst, unterschieden und 
reflektiert. Der Denkende würde gerade so das Wesentliche oder Inne-
re23 der betrachteten Gegenstände begreifen, er würde über sie »[n]ach-
denken«,24 und nur so zur »wahrhaften Beschaffenheit des Gegenstan-
des […] gelangen«.25

Denkvermögen in diesem ersten Aspekt bedeute somit die Fähigkeit, 
die empirische Welt mit all ihren mannigfaltigen Erscheinungen anhand 
von Begriffen zu erfassen und zu kategorisieren. Es bedeute ein Ver-
ständnis für Gesetzmäßigkeiten und somit erwartbare Kausalitäten und 
ermögliche Schlussfolgerungen über schematische Regeln und Begrün-
dungen, die jenseits von nur empirischen Erscheinungen gälten. Der Ein-
zelne begreife im Vollzug des Denkens die Gegenstände als abstrakte 

20	 Vgl. ebd., S. 333: »In diesen erhält die Jugend sogleich etwas, das sie 
anwenden kann, sowie fortdauernd Stoff, worauf sie es anwenden kann, – 
Werkzeuge und Waffen, sich an dem Einzelnen zu versuchen, eine Macht, 
mit demselben fertig zu werden.« 

21	 GW 25,2, S. 1111. Siehe auch TW X, §467. Hegels Begriff des »Abstrakten 
Denkens« kann aus seiner etymologischen Wortherkunft verstanden 
werden. In der Abstraktion wird etwas abgezogen, ausgeschlossen oder 
weggelassen. Im hegelschen Begriff des abstrakten Denkens wird zum 
einen von den konkreten Gegenständen abstrahiert. »Läßt man nun die 
Bestimmungen von einem Gegenstand in der Vorstellung weg, so heißt man 
dies abstrahieren.« Siehe GW 25,2, S. 1111 oder auch TW IV, S. 208.

22	 TW IV, S. 208.
23	 Vgl. TW VIII, §21.
24	 Ebd. 
25	 Ebd. Anm. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

oder »allgemeine Vorstellungen«,26 nicht als konkrete einzelne Erschei-
nungen, und verstehe ihre Zusammenhänge gerade deshalb, was nach 
Hegel die Voraussetzung sei, überhaupt Zwecke verfolgen zu können. 

Zweckmäßige Ausrichtung eigener Vollzüge verlange ein Verständ-
nis für Zusammenhänge, erwartbare Folgen und die Auswahl der Mit-
tel, die nicht einfach nur willkürlich gesetzt, sondern auf den Zweck 
ausgerichtet sind. Dies gelte sowohl in allen funktionalen wie in nor-
mativen Vollzügen. Nachdenken würde in letzterer Kategorie meinen, 
sich nach normativen Regeln zu benehmen, sich also etwa moralischer 
Pflichten zu erinnern, nach denen der Einzelne seine besonderen Vollzü-
ge richtet.27 Im Denken richten sich die Einzelnen also nach allgemeinen 
Gesetzen und Ordnungen unterschiedlicher Art, was ihnen zweckmäßi-
ge oder auch planmäßige Vollzüge überhaupt ermöglicht. Hierbei müs-
sen sie verschiedene Begriffe kennen, Zusammenhänge herstellen und in 
rechter Weise Schlüsse ziehen. 

Das Denken ist nach diesem Aspekt zentrale Tätigkeit des Verstan­
des und somit rationale Regelbefolgung anhand bekannter Begriffe und 
Gesetzmäßigkeiten. Es ist vor allem ein Nachdenken und materialisiere 
sich in der Fähigkeit rationaler Denkoperationen wie etwa Deduktion, 
Induktion, Vergleich und Unterscheidung. Es wird vor allem vollzogen 
durch das Lernen von Begriffen, Gesetzmäßigkeiten und sonstigen Inhal-
ten theoretischer Wissenschaften. Denken ist so verstandesmäßiger Zu-
griff auf die Welt und ihre Strukturen. 

Nach diesem Aspekt habe das Denken eine mittelbare Wirkung, die 
sich in der Auswirkung solchen Denkens auf den Denkenden zeige. Die 
Relevanz des Denkvermögens erschöpfe sich nämlich nicht nur darin, 
dass die Einzelnen hier ihren Verstand ausbilden, sondern die Einzelnen 
würden im Gebrauchen ihres Verstandes erkennen, dass ihre Vollzüge 
objektiven Begriffen und Beurteilungsmaßstäben unterlägen, die nicht 
nur von ihren partikularen Meinungen und Neigungen abhängig sei-
en. Die Denkenden müssten also im Denkprozess von ihren subjektiven 
Ansichten zwangsläufig abstrahieren und im Denken erkennen, dass die 
Welt nach einer bestimmten Logik von Begriffen und normativen Be-
stimmungen geordnet ist, die, da sie etwa in Wissenschaften reflektiert 
und geprüft sind, allgemein anerkannt werden.

Das Denken ist also in zweifacher Hinsicht abstrakt. Zum einen abs-
trahiert der Denkende von der äußeren Erscheinungsweise der vielfäl-
tigen Phänomene: Er betrachtet nicht die konkreten Gegenstände als 
einzelne Gegebenheiten, sondern erkennt die abstrakten Zusammenhän-
ge hinter den Erscheinungen. Zum anderen abstrahiert er im Denken 
von seinen eigenen Meinungen und Neigungen: Was einen Gegenstand 

26	 TW IV, S. 214.
27	 Vgl. TW VIII, §21. 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

wesentlich ausmacht und welche Zusammenhänge bestehen, obliegt 
nicht dem subjektiven Belieben der Einzelnen. Die Gesetzmäßigkeiten 
sind ihnen als begrifflich (vor-)gegeben.

3.1.1.2 Selbstdenken

Dies habe weiterhin, und dies ist entscheidend, Auswirkung auf das 
Selbstverständnis des Einzelnen, was Voraussetzung vernünftiger Welt-
bezugnahmen sei. Im Denkprozess würden sich die Einzelnen als geis-
tige Wesen unmittelbar erfahren, die nicht nur triebhaft reagieren, son-
dern systematisch und somit zweckmäßig denken können. In denkenden 
Vollzügen würde der Einzelne erkennen, dass er weder der sinnlichen 
Welt und ihren äußeren Strukturen noch der eigenen Partikularität ein-
fach ausgeliefert, sondern durch je eigene Reflexion zu freien Vollzügen 
imstande sei. Diese seien deshalb frei, weil sie nicht einfach notwendi-
gen »Wenn-dann«-Prozessen unterliegen, sondern durch den Einzelnen 
selbst in denkender Abwägung erschlossen würden – er erkennte sich 
also als Einzelner, der Zugriff auf seine Vollzüge habe. 

Denken sei somit immer auch ein enges Selbstverhältnis, denn hier be-
ziehe der Einzelne ganz eigene Vorannahmen ein. Er agiere hier als be-
sonderer Einzelner in bestimmter Weise, im Lichte ganz eigener Moti-
vationen, die er aus selbstgewählten Lebensentwürfen oder Haltungen 
gewinne.28 Er erfahre sich als Denkender, der von seiner Partikularität, 
aber auch von der reinen Anschauung der Gegenstände abstrahieren und 
im Verständnis der Umstände urteilen und handeln könne. Als solches 
Selbst-Wissen meine diese Erfahrung das Wissen um die eigene Konstitu-
tion als geistiges Wesen, das die Möglichkeit der reflektierten Kontrolle 
über das Selbst (con-scientia)29 und eigener Vollzüge habe. Daher komme 

28	 Robert Pippin bezeichnet gerade dieses enge Selbstverhältnis als den Kern des 
Freiheitsbegriffs Hegels und betont, dass es Hegel gerade auf die konkrete 
Verwirklichung der Freiheit als der Möglichkeit auch eigene Urteile zu fällen 
und daraus eigene Handlungen abzuleiten, ankommt. Robert Pippin (2005): 
Die Verwirklichung der Freiheit. Der Idealismus als Diskurs der Moderne. 
Frankfurt a. M.: Campus, S. 68: »Frei (…) ist man nicht einfach durch die 
richtige Beziehung zum Guten oder durch Besitz des Wissens um das Gute. 
Beim Handeln geht es darum, wie ich zum Handeln bewegt werde, und dies 
erfordert nicht, dass ich wie jeder andere durch ein allgemeines Begehren 
des menschlichen Guten bewegt werde, sondern dass der Handlungsgrund, 
der sich aus irgendeiner Überlegung ergibt, ein Grund für mich und nicht 
allgemein »für irgend jemanden« sein muss.« Eben dies macht also das 
Denken zum Selbstdenken und somit zum qualifizierten Vermögen des je 
Einzelnen.

29	 Vgl. ebd.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

er in Abgrenzung zu Konventionen oder Traditionen der Welt einerseits 
und in Abstraktion von den eigenen Neigungen und Trieben andererseits 
zu Urteilen und Handlungen, die er als angemessen, anerkennungswür-
dig oder eben als vernünftig bewerte. Der Einzelne erkenne sich als das 
Subjekt dieser Vollzüge, er erkenne sich als besonderes Ich, was begriff-
liche Voraussetzung vernünftigen Urteilens und Handelns ist. 

Daher besteht das selbstständige Denken nach Hegel nicht darin, nach 
eigenem Belieben unsystematisch zu »[r]eflektieren und [r]äsonieren«30, 
sondern in der Fähigkeit, die Werkzeuge des Verstandes angemessen 
nach eigenem Urteil und gegebenen Umständen zu gebrauchen.31 Ei-
gene Gedanken werden so nicht verstanden als das Produzieren unmit-
telbarer Einfälle. Sie sind vielmehr Ergebnis eines Analysierens und Re-
flektierens der Sachverhalte durch eigenes systematisches Denken. Das 
genuin eigene Denken besteht nach Hegel also im eigenen Vollzug der 
Denkprozesse durch den Einzelnen selbst und in der damit einhergehen-
den Einsicht des Denkenden, dass er selbst die Gründe und Prinzipien 
seines Denkens bestimmt und ausrichtet. 

Das Denken als begreifendes Erkennen ist nach Hegel also nicht nur 
einfach ein intellektuelles Vermögen. Es ist zugleich die Voraussetzung 
des Selbstverständnisses des Einzelnen als geistiges Wesen: die Autono-
mie vernünftigen Denkens resultiert aus der Fähigkeit des verstandes­
mäßigen, schematischen Denkens. Hier zeigt Hegel ganz klar, dass jedes 
Selbstdenken und somit die freie Selbst- und Weltbezugnahme zunächst 
der Ausbildung des Verstandes bedarf. Im Denken als dem Verstehen und 
Befolgen von Regelschemata erwerbe der Einzelne gewissermaßen das 
Werkzeug, das ihm das Selbstdenken erst erlaube. Zu wissen, wie man 
etwas bewerten soll, verlange die Kenntnis um die Beschaffenheit des 
zu Bewertenden. Man muss gewissermaßen die Umstände kennen, ihre 
Funktionsweise verstehen und in der Lage sein, erwartbare Konsequen-
zen abzuschätzen. Hierzu muss man rationale Denkoperationen durch-
führen und hierbei immer Wissen um Begriffe und die Umstände haben. 
Dies gilt sowohl für rein funktionale wie für den ganzen Bereich mora-
lisch-ethischer Urteils- und Handlungsvollzüge. Solch verstandesmäßiger 
Zugriff auf die Urteils- und Handlungsvollzüge, der nichts anderes ist 
als rationale Abwägung, ist nach Hegel die Bedingung jedes Selbstden-
kens, das als Resultat der praktischen Erfahrung dieser Abwägung und 
der Bewertung ihrer Konsequenzen verstanden werden kann. Bedeutet 
solches Selbstdenken dann die ganz eigene Begegnung mit zu meistern-
den Situationen, ist solches Wirken als enges Selbstverhältnis verstanden. 

Gerade insofern der je Einzelne die Abwägung anhand eigener geis-
tiger Kräfte vollzieht, ist das Gedachte das je eigene. Dabei spielt auch 

30	 TW IV, S. 332.
31	 Vgl. TW III, S. 363f.

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

keine Rolle, dass ihm die Bedingungen dieser Abwägung durchaus äu-
ßerlich vermittelt sind und er dabei von äußerlichen Bestimmungen und 
Bewertungen beeinflusst ist, was nach Hegel ohnehin immer der Fall ist. 
Das je eigene Denken aus all diesen Bedingungen abzuleiten, meint die 
Autonomie des Selbstdenkens, wofür die rationale Bewertung unver-
zichtbar ist. 

Der Einzelne muss aber nicht nur die Welt und ihre Praxisformen ken-
nenlernen, sondern auch sich selbst. Er muss nach letzterem Aspekt um die 
eigene Identität, die eigenen Haltungen genauso wissen wie um eigene Fä-
higkeiten und Kompetenzen, bevor er zu der anspruchsvollen Forderung 
der Bewertung solcher Bedingungen übergehen kann. Schon der Prozess 
der Annahme von selbsteigenen Haltungen erweist sich als anspruchsvoll, 
insofern der Einzelne hier Normen als eigene Richtigkeiten erst anerken-
nen muss, was ihre Kenntnis genauso erfordert wie die Einsicht in ihre 
Richtigkeit. Erst die Fähigkeit, gerade solche Reflexion anhand der Ent-
wicklung immer erst potenziell gegebener geistiger Fähigkeiten vorzuneh-
men, qualifiziert das je eigene des Denkens des Einzelnen, das nach Hegel 
nicht einfach gegeben ist, sondern entwickelt werden muss. 

Im Begriff des Denkens ist also erstens die Kenntnis der Welt und ih-
rer Praxisformen gefordert und zweitens, dass der Einzelne sich selbst 
als geistiges Wesen erkennt. Voraussetzung dieser beiden Erkenntnisse ist 
die Fähigkeit der Reflexion, d. i. die Möglichkeit, beide Kategorien zum 
Gegenstand seines Denkens zu machen, was nach Hegel bedeuten muss, 
dass er sich vom Gegenstand dieser Denkvollzüge unterscheiden kann. 
Der Einzelne soll also sowohl auf sich als auch auf die Welt samt ihren 
Strukturen denkend, d. h. begrifflich, zugreifen können. Gefordert ist so-
mit die Fähigkeit der Unterscheidung. Solche Unterscheidung, oder die 
dargestellte doppelte Abstraktion des Denkens, hat nach Hegel Auswir-
kungen auf das Bewusstsein des Einzelnen – das Bewusstsein verändert 
sich in solchen Denkvollzügen, es wird entfremdet. Diese Denkvollzüge 
bedeuten eine veränderte, man könnte auch sagen reflektierte Bezugnah-
men auf sich und die Welt.

3.1.2 Entfremdung 

Im Begriff der Entfremdung wird nun durch Hegel diese Veränderung 
des Bewusstseins expliziert. Der mehrstufige Prozess der Entfremdung 
ermöglicht die angesprochene Reflexion und somit die Fähigkeit der Un-
terscheidung. Denken und Entfremdung sind aufeinander verwiesen und 
bezeichnen hier unterschiedliche Aspekte von Bildung: Denken ist das 
in der Bildung erworbene Vermögen, Entfremdung die Bewusstseinsver-
änderung, die jeden Begriff der Bildung von reinem Training oder Sche-
matismus unterscheidet.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

3.1.2.1 Der Entfremdungsbegriff im Diskurs 

Der Begriff der Entfremdung weist zunächst unterschiedliche Bedeu-
tungsaspekte auf. So bezeichnet er zunächst eine 

»zielgerichtete Tätigkeit des Fremdmachens oder den Vorgang des 
Fremdwerdens, durch die eine Person bzw. eine Sache aus dem Kon-
nex der Nähe, des Eigenen, Heimischen, Gemeinschaftlichen, Vertrau-
ten oder Gewohnten herausgenommen und einem anderwärtigen und 
anders ausgerichteten Zusammenhang zugeordnet wird [...].«32 

Fremdwerden kann in diesem Verständnis sowohl eine heimische Um-
welt, eine Religion in der Beziehung zu Gott, eine Gemeinschaft, eine an-
dere Person oder auch das eigene Sein. Nicht zu übersehen ist zudem die 
Bedeutung der Entfremdung als Entäußerung (alienation), die vor allem 
in der angelsächsischen Sprachtradition auftritt und auf das Eigentum 
bezogen ist. Hier bezeichnet eine Entäußerung den rechtlichen Übergang 
von Eigentum von einer Person zur anderen. Gemeinsam ist diesen un-
terschiedlichen Bedeutungsaspekten immer eine »Trennung, Entfernung, 
[ein] Verschwinden aus oder [eine] Entgegensetzung«33 von zuvor Eige-
nem oder einem Zugehörigem.34

Philosophische Relevanz gewinnt der Begriff der Entfremdung aus sei-
nem juristisch-ökonomischen Bedeutungsaspekt. Als alienatio meint der 
Begriff dann nicht nur die Entäußerung von Eigentum. Er beschreibt die 
Entäußerung oder Veräußerung unmittelbarer, natürlicher Rechte des 
Einzelnen im Sinne einer Übertragung dieser an einen Souverän. So fin-
det der Begriff Anwendung zunächst in kontraktualistischen Staatstheo-
rien, die das menschliche Zusammenleben in einer Gesellschaft unter der 
Bedingung einer konstituierten und institutionalisierten Gemeinschaft 
betrachten. So gewinnt der Begriff der alienatio Bedeutung, wo das Ver-
hältnis zwischen den Rechten der Einzelnen und den Erfordernissen 
und Befugnissen der Gesellschaft oder des Staates ausgehandelt wird.35 

32	 Eberhard Ritz (1972): Entfremdung. In: Joachim Ritter (Hrsg.): Historisches 
Wörterbuch der Philosophie. Band 2. Basel: Schwabe & Co, Sp. 509. 

33	 Ebd.
34	 Ein weiterer Bedeutungsaspekt ist jene des aliénatio mentis, die gemeinhin 

als psychiatrische Pathologie zu verstehen ist. Gemeint ist hier der Verlust 
oder die Störung der mentalen Kräfte, also eine Geistesstörung. Mehr dazu 
ebd., Sp. 510 und auch Richard Schacht (1970): Alienation, Garden City, 
NY: Doubleday, S. 2f. 

35	 Ritz: Entfremdung, Sp. 512f: »Für die Herausbildung der – bei Hegel zu-
erst begrifflich fixierten – Problematik der E. in den Begriffen des traditio-
nellen Natur- und Vertragsrechts ist Rousseaus Theorie der «aliénation» 
und «aliénation totale» repräsentativ. In genauer Entsprechung zur aristo-
telischen Definition: λέγω δὲ ἀπαλλοτρίωσιν δóσιν καὶ πρᾶσιν (Veräußerung 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

Staatlichkeit wird hierbei als ein fortgeschrittener Zustand menschli-
chen Daseins betrachtet, in dem, anders als im Naturzustand, ein ent-
wickelter Begriff von Kultur, Gesellschaft und Ökonomie vorausgesetzt 
wird. Paradigmatisch ist in dieser Anwendung des Begriffs der alienatio 
ein Grundproblem jeder Staatlichkeit angesprochen: Inwieweit muss der 
Einzelne seine unmittelbaren Rechte im Sinne einer Übertragung an ei-
nen Souverän veräußern, damit eine institutionalisierte Staatlichkeit die 
Rechte aller sichern kann? Wird hierbei auch die Freiheit des Einzelnen 
veräußert oder wird sie vielmehr in eine andere Form übersetzt und so 
sogar gesichert? 

3.1.2.1.1 Exkurs: Rousseau und das Problem der aliénation totale

Der Entfremdungsbegriff Jean-Jacques Rousseaus, der den Begriff erst-
malig philosophisch relevant macht, umreißt gerade dieses Verhältnis 
zwischen Einzelnem und Staat und zeigt damit die volle Ambiguität des 
Entfremdungsbegriffs. Zum einen im Diskurs über den Ursprung und 
die Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen36 und im Émile,37 
zum anderen im Contrat Social38 führt Rousseau zwei Entfremdungs-
begriffe auf, die paradigmatisch zeigen, dass der Entfremdungsbegriff 
als negative Selbstentfremdung und als aliénation totale eine Spannung 
zwischen dem Selbst des Einzelnen und seiner gesellschaftlichen Welt an-
spricht. Anders und mit Rousseau gesprochen, fragt der Entfremdungs-
begriff also nach der Möglichkeit eines Dasein als Mensch oder als Bür-
ger,39 das er sowohl im Émile als auch im zweiten Diskurs als einander 
ausschließende Daseinsformen ansieht. 

heißt geben oder verkaufen) bestimmt er «aliéner» als «donner ou vendre», 
um polemisch gegen Grotius am Maßstab des gerechten und gewinnbrin-
genden Tausches die Konstruktion des Unterwerfungsvertrages der Entäu-
ßerung natürlicher Freiheitsrechte zu unterlaufen. Der Begriff der «tota-
len Entäußerung», die im Gesellschaftsvertrag vollzogen wird («gänzliche 
Entäußerung jedes Gesellschaftsgliedes mit allen seinen Rechten an die Ge-
samtheit», «Entäußerung ohne Vorbehalt») formuliert paradox das Pro-
blem der politischen Institution als das der Aufgabe natürlicher Freiheit 
und der Konstitution einer ihr äquivalenten Freiheit eines gleichen und ge-
sicherten Rechts aller.«

36	 Rousseau: Zweiter Diskurs. 
37	 Jean Jacques Rousseau (2003): Émile oder über die Erziehung. Paderborn: 

Brill Schöningh. 
38	 Jean-Jacques Rousseau (1977): Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien 

des Staatsrechts. Paderborn: Schöningh.
39	 Vgl. Robert Spaemann (2008): Rousseau – Mensch oder Bürger. Das Dilemma 

der Moderne. Stuttgart: Klett-Cotta. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

Sowohl in den Ausführungen zur Erziehung der Figur des Émile als 
auch in seiner Staatskonzeption steht die Freiheit des Menschen im Zen-
trum des Denkens Rousseaus. Die Freiheit zeichne den Menschen we-
sentlich aus, weder darf noch kann der Mensch deshalb auf diese ver-
zichten.40 Worin diese existentielle Freiheit des Menschen besteht, zeigt 
Rousseau vor allem im zweiten Diskurs: In der Unabhängigkeit vom 
Willen anderer. Die Freiheit zeige sich in der »Übereinstimmung mit 
sich selber«41 gerade darin, dass der Mensch sich selbst gehorche, sei-
nem sentiment folge. Dieser rousseausche Begriff darf jedoch nicht nur 
als reines Gefühl verstanden werden. Es meint vielmehr eine innere Ge­
wissheit des Menschen, aus der heraus er in der Lage ist, nach eigenen 
Überzeugungen zu handeln, und spricht damit auch normative Haltun-
gen an.42 Dieses sentiment dürfe nach Rousseau jedoch nicht etwa von 
außen vermittelt sein, sondern gehe aus dem unmittelbaren Selbst des 
Einzelnen hervor. In dieser Unmittelbarkeit zeigt es sich in der Figur des 
Émile als sentiment de la nature, das er in seiner isolierten Existenz hat, 
und im Dasein als Citoyen als sentiment de la sociabilité, das sich infol-
ge seiner aliénation totale einstellt. So können beide aus diesem unmittel-
baren Gefühl jener Zerrissenheit und Unfreiheit entgehen, der der Bour­
geois des état civil unterworfen ist. 

Der Mensch ist im état civil nicht mehr bei sich, sondern sieht sich 
nur noch aus der Perspektive der Anderen. Er ist unfrei, weil er sich nur 
noch in Relation zu anderen weiß, sich über deren Urteil definiert und 
so nur noch in den anderen existiert. Die Gesellschaft fordere eine sol-
che Ausrichtung des eigenen Seins, weil sie der Schauplatz des Kamp-
fes um »Macht und Reputation«43 sei und der Einzelne im Konkur-
renzkampf um diese Güter bestehen müsse. Er sei hierbei getrieben von 
seiner amour propre, die als inneres Verlangen nach der Anerkennung 
der anderen zu verstehen sei und aus seiner äußeren Abhängigkeit von 
den anderen resultiere.44 So werde der Mensch zu einem »artifiziellen« 
Wesen mit »künstlichen Leidenschaften«,45 die ihren Ursprung nicht in 

40	 Vgl., beispielsweise Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien des 
Staatsrechts, Buch 1, Kapitel 4, S. 66–71.

41	 Spaemann: Rousseau – Mensch oder Bürger, S. 23.
42	 Vgl. Petersen: Subjektivität und Politik. 
43	 Rousseau: Zweiter Diskurs, S. 269. Macht und Reputation seien Produkte 

der Ungleichheit, die im gesellschaftlichen Zustand erstrebenswert wären. 
Zum konkreten Zusammenhang der menschlichen Entwicklung und der 
bürgerlichen Gesellschaft siehe Rousseau, ebd., S. 271: »Es genügt mir, 
bewiesen zu haben, daß dies nicht der ursprünglichen Zustand des Menschen 
ist und daß es allein der Geist der Gesellschaft ist und die Ungleichheit, welche 
sie gebiert, die alle unsere natürlichen Neigungen so verändern und entstellen.« 

44	 Vgl.: Petersen: Subjektivität und Politik, S. 45. 
45	 Rousseau: Zweiter Diskurs, S. 267.

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

den Einzelnen, sondern in der Gesellschaft hätten. Der gesellschaftliche 
Mensch des zweiten Diskurses ist nach Rousseau nicht mehr er selbst, 
er kennt sich nicht mehr und zeigt sich als Spielball der Gesellschaft und 
ihrer Akteure, deren Heteronomie er somit unterworfen ist – was seine 
Selbstentfremdung ausmacht.46 

Diese für Rousseau negative Entwicklung hängt stark mit den gesell-
schaftlichen Lebensumständen zusammen, die die Rolle des Menschen 
und seine gesellschaftlichen Beziehungen maßgeblich bestimmen. Vor al-
lem das Tauschverhältnis um die privaten Zwecke zwischen den Men-
schen in gesellschaftlichen Kontexten führe dazu, dass die Menschen 
voneinander abhingen, ihr wahres Wesen voreinander verbergen müs-
sen, um ihr egoistisches Eigeninteresse zu erreichen. So hätten sie kein 
gemeinsames Interesse mehr und entfremdeten sich, auch voneinander. 
Die Verfolgung ihrer volontés particulières mache so den état civil zu ei-
ner Sphäre des Scheins. Die Bourgeois seien nicht, was sie vorgäben zu 
sein. Sie handelten aus einem reflektierten Kalkül heraus, um ihre ganz 
privaten Zwecke zu erreichen, und verlören die für Rousseau so wich-
tige Unmittelbarkeit in ihrem Selbst- und Weltbezug. »Das Tauschprin-
zip ist [so] das Prinzip der Entfremdung [...]«,47 weil es in ihm vor allem 
um die Besorgung der volonté particulière gehe. Der Bourgeois sei hier-
bei zerrissen zwischen seinen natürlichen Neigungen und den sozialen 
Pflichten, die er gegen die künstliche Gesellschaft habe. Wie Robert Spae-
mann hellsichtig erkennt, hat der Bourgeois somit nicht das Problem, 
dass er nicht mehr homme naturel sei, »sondern er sei zu natürlich, um 
noch Citoyen sein zu können.«48 

Das Problem des Bourgeois ist also, dass er nicht voll und ganz Bürger 
ist. Er gibt hier nur vor, sich ganz dem état civil zu übergeben und sei-
ne eigenen Neigungen dem allgemeinen Zweck zu opfern – er spielt hier 
nur eine äußere Rolle. Dies tut er somit aus seiner Selbstsucht heraus, 
aus dem Drang nach Anerkennung der anderen, nicht aus dem unmit-
telbaren sentiment de la sociabilité, das der Citoyen des Contrat Social 

46	 Vgl. Rousseau: Zweiter Diskurs, S. 195ff. Solche Selbstentfremdung hängt 
nach Rousseau mit der Konstitution des Eigentums zusammen. Durch das 
Eigentum würden sich die Menschen zu habgierigen Wesen wandeln, die vor 
allem nach Macht strebten. Es scheine einen stetigen Kampf der Individuen 
um Eigentum und Macht zu geben, was zu Deprivation führe. Mitgefühl 
und Güte würden so verschwinden. 

47	 Spaemann: Rousseau – Mensch oder Bürger, S. 76. Man könnte hier 
durchaus Parallelen ziehen zum Entfremdungsbegriff Karl Marx, der 
Entfremdung vor allem als Verhältnislosigkeit versteht. Zum letzteren 
siehe mehr in Joachim Israel (1985): Der Begriff der Entfremdung. Zur 
Verdinglichung des Menschen in der bürokratischen Gesellschaft. Reinbek: 
Rowohlt. 

48	 Spaemann: Rousseau – Mensch oder Bürger, S. 76.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

hat. Kurzum: Das Problem des Bourgeois ist, dass seine Entfremdung 
nicht weit genug reicht. So kann Rousseau fordern, dass man entweder 
ganz sich selbst oder ganz dem Staat gehört. In der Auffassung, dass die 
negative Selbstentfremdung des Bourgeois vor allem aus diesem Kampf 
um die volontés particulières, den jeder für sich kämpfen muss, resultiert, 
eliminiert Rousseau dieses Übel im Contrat Social. Die volonté particu­
lière findet so in dieser Staatskonzeption nicht nur keine institutionelle 
Stellung, sie zu verfolgen würde nach Rousseau den Staat vernichten. So 
wird es zur unmittelbaren moralischen Pflicht des Citoyen, seinen wirk-
lich wahren Willen in der volonté générale zu verfolgen. 

Dieser korrumpierenden Entfremdung sollen Émile und der Citoyen 
des Contrat Social entgehen. Während das Mittel des Émile die soziale 
Isolation ist, hat der Citoyen diese Möglichkeit nicht. Ihm bleibt nur die 
aliénation totale, um der Unfreiheit des Bourgeois zu entgehen. Wäh-
rend der gesellschaftliche Mensch des zweiten Diskurs also noch ver-
dorben, schlecht und unfrei ist, muss der Bürger des Contrat Social die-
se Schlechtheit überwinden, er muss sein moralisches Dasein und seine 
Freiheit als Mensch wiederempfangen und so sein natürliches Dasein 
im gesellschaftlichen Miteinander auf eine höhere Stufe erheben.49 Der 
Citoyen des Contrat Social ist so gewissermaßen eine gesellschaftliche 
Wiederkehr des homme naturel, der immer schon weiß, was er will, und 
dies in der volonté générale findet, aber in einer transformierten höhe-
ren gesellschaftlichen Daseinsform,50 die er durch die aliénation tota­
le gewonnen hat.

Die aliénation totale als Ausgangspunkt des Gesellschaftsvertrages, 
die fordert, dass sich »jeder ganz übereignet«,51 verlangt so nicht nur 
die Aufgabe der natürlichen Freiheit. Entgegen der üblichen Rezeptions-
geschichte des Entfremdungsbegriffs ist die aliénation totale bei Rous-
seau nicht nur im juristisch-ökonomischen Bedeutungsaspekt gefordert. 
Mit ihr geht vor allem zwingend einher, dass die Menschen sich ein voll-
kommen neues, moralisch integres Sein geben. Das Dasein als Bürger 
verlangt also nicht nur »die vollständige Überäußerung eines jeden Mit-
glieds mit all seinen Rechten an die Gemeinschaft.«52 Die aliénation to­
tale ist so weitreichend, dass die sentiments de la nature zu sentiments de 

49	 Vgl. Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag, Buch I, Kap. 8, S. 78f. Diese Ver-
wandlung hat ein mystisches Moment, insofern der Citoyen sie gewisser-
maßen empfängt, sich verwandelt. Diese Entfremdung hat, cum grano salis, 
ein theologisches Motiv.

50	 Vgl. Petersen: Subjektivität und Politik.
51	 Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag, Buch I, Kap.6, S. 73. Siehe hierzu auch 

die einschlägige Übersetzung dieser Forderung von Hans Brockard, dass 
»jeder sich voll und ganz gibt […].« Jean-Jacques Rousseau (2011): Vom 
Gesellschaftsvertrag, Stuttgart: Reclam, S.18.

52	 Rousseau (1977): Vom Gesellschaftsvertrag., Buch I, Kap. 8, S. 73. 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

la sociabilité werden. Rousseau fordert so mit der aliénation totale, dass 
Bürgersein das neue »natürliche« Selbst des Einzelnen ist, das durchaus 
auch durch eine unmittelbare emotionale Bindung der Bürger an das 
Gemeinwesen getragen ist, das sich nicht etwa erst entwickelt, sondern 
als Moment der Verwandlung verstanden wird. Bürgersein wird so zum 
existentiellen Sein des Einzelnen. Die Bindung des Citoyens an sein Ge-
meinwesen ist für Rousseau somit wesentlich unmittelbares Gefühl oder 
eben das unmittelbare Selbstgefühl des Citoyens, das sich in der Über-
einstimmung mit dem Gemeinwillen zeigt.53 

Mit dieser Überäußerung geht zwingend einher, dass auch jeder die 
Wahrheit der volonté générale anerkennt, sich also mit ihr identifiziert 
und diesen allgemeinen Willen als seinen eigenen Willen versteht. Die 
volonté générale ist damit nicht ein fremder Wille, den die Bürger in 
der Gesellschaft übernehmen sollen. Er ist ihr eigener wahrer Wille, der 
sich in allgemeinen Gesetzen zeigt. Die Spannung zwischen Fremd- und 
Selbstbestimmung ist in dieser Identifikation von allgemeinem und in-
dividuellem Willen aufgelöst, da der Wille des Gemeinwesens und jener 
des Citoyens identisch sind.

Die aliénation totale des Citoyens unterscheidet sich so wesentlich von 
der Selbstentfremdung des homme sociable. Sie führt nicht etwa zu einer 
Deformierung des Menschen. Vielmehr wird der Einzelne durch sie ganz 
zu sich selbst und sie ermöglicht ihm eine ganz neue und allgemeine Aus-
richtung seines Selbstgefühls, gerade durch die Mitgliedschaft in einem 
politischen Gemeinwesen. Mit der Entfremdung des Einzelnen durch den 
Gesellschaftsvertrag geht also »[d]ie natürliche Unabhängigkeit des soli-
tären Individuums im Naturzustand [...] über in die Freiheit unter selbst-
gegebenen Gesetzen der volonté générale.«54 »Sichselbstgleichheit« des 
Citoyens als das Gegenteil der Zerrissenheit des Bourgeois bedeutet in 
dieser Deutung also voll und ganz, d. h. mit der ganzen Existenz, entwe-
der natürliches oder eben politisches Subjekt zu sein. Sichselbstgleich-
heit fordert so die Aufhebung der Differenz zwischen Mensch und Staat, 
das heißt die Aufhebung der Spannung zwischen dem natürlichen und 

53	 Vgl. ebd., Buch 4, Kap 8, S. 195–207. Diese Forderung zeigt sich gerade 
darin, dass das Kapitel zur bürgerlichen Religion im Contrat Social vor 
allem als eine Polemik gegen das Christentum gelesen werden kann. 
Gerade das Christentum würde verhindern, dass es solch eine unmittelbare 
Entsprechung von Staat und Bürger geben könnte, weil es eine gewissen 
Distanz des Christen zum irdischen Leben fordere. Rousseau scheint hier 
der Forderung Augustinus zu widersprechen, der fordert der irdische Staat 
soll vom Bürger des Gottesstaates »die irdischen und zeitlichen Dinge 
wie ein Fremdling« zu gebrauchen. Aurelius Augustinus (1979): Vom 
Gottesstaat, Band 2, Buch XIX, hrsg. von Carl Johann Perl, Paderborn: 
Schöningh.

54	 Schacht: Alienation, S. 2f. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

dem politischen Menschen und somit zwischen seiner volonté particu­
lière und der volonté générale.

Rousseau erkennt zunächst zu Recht, dass diese Identifikation mit 
der volonté générale eine neue Ausrichtung des Selbst des Einzelnen for-
dert. Der Citoyen handelt in diesem Zustand nach Grundsätzen, zu de-
nen er sich selbst verpflichtet hat – er hat sie also zu seinem sentiment 
gemacht.55 

»Seine Fähigkeiten entwickeln sich, seine Ideen erweitern sich, seine Ge-
fühle läutern sich und seine ganze Seele erhebt sich zu solcher Höhe, daß 
er – den Augenblick preisen müßte, der ihn für immer erlöst und aus 
einem dummen beschränkten Tier zu einem intelligenten Wesen und zu 
einem Menschen gemacht hat.«56 

Der Citoyen ändert also mit der Einwilligung in den Gesellschaftsver-
trag sein ganzes Sein. Seine sentiments zeigen sich als seine unmittelba­
ren »Gemeinschaftsgefühle«57 oder bürgerlichen Haltungen zu seinem 
Gemeinwesen, mit dem er uneingeschränkt identifiziert ist.

3.1.2.1.2 Rousseau und die fehlende Differenz

Rousseau nimmt in seinen Darlegungen zum état civil und zum Cont­
rat Social durchaus Momente moderner Staatlichkeit in den Blick. Er 
erkennt zum einen richtigerweise, dass die soziale Integration eine ent-
fremdende Wirkung auf den Einzelnen haben kann. Die Gewöhnung an 
äußere Strukturen,58 die Notwendigkeit, sich aus der Perspektive der An-
deren zu sehen und das Streben nach neuen Kategorien wie Macht und 
Anerkennung unterscheiden sich wesentlich von einem nur natürlichen 
Dasein. Ein solches gesellschaftliches Leben erfordert eine gewisse An-
passung an die Welt und ihre Strukturen.

Staatlichkeit, wie sie Rousseau versteht, hat außerdem insofern mo-
derne Elemente, als sie mehr ist als eine Institution zum Schutz von Le-
ben und Eigentum im Tausch gegen Gehorsam. Rousseau versteht den 
Staat als Form ethischen Zusammenlebens. Ähnlich wie Hegel nach ihm, 
erkennt er so, dass der Staat der Gesinnung der Bürger bedarf. Er er-
kennt, dass diese Lebensweise eine bestimmte Ausrichtung des Selbst der 

55	 Vgl., Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag, Buch I, Kap. 8, S. 73: »Dieser 
Übergang vom Naturzustand zum bürgerlichen Stand erzeugt im Menschen 
eine sehr bemerkenswerte Veränderung, weil dadurch in seinem Verhalten 
die Gerechtigkeit an die Stelle des Instinkts tritt und seinen Handlungen die 
Sittlichkeit verliehen wird, die ihnen zuvor mangelte.«

56	 Ebd., Buch 1, Kap. 9, S. 79. 
57	 Ebd., Buch 4, Kap. 8, S. 206. Hervorhebung von A. A. 
58	 Vgl. TW VII, §268, aber auch TW IV, S. 348.

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

Einzelnen und somit bestimmter Haltungen bedarf und, dass der erst 
gesellschaftliche Status des Bourgeois noch nicht ausreicht, um Citoyen 
sein zu sein und fordert gerade daher die aliénation totale. 

Dennoch zeigt der rousseausche Entfremdungsbegriff eine Struktur, 
die das Dilemma zwischen einer Existenz als Bürger und als Mensch 
aufzeigt. Es stellt sich nämlich die Frage nach dem Verhältnis zwischen 
dem Einzelnen als Individuum und seiner staatsbürgerlichen Rolle. Mit 
Rousseaus Begriff der aliénation totale wird diese Frage nicht ausrei-
chend erörtert. Die Rolle als Citoyen ist sein ganzes Sein, gerade hie-
rin zeichnet er sich gegenüber dem Bourgeois des état civil aus. Gera-
de deshalb erkennt er die volonté générale uneingeschränkt an – sie ist 
sein besonderer Wille. Diese Anerkennung aber, so muss an dieser Stel-
le konstatiert werden, ist im Contrat Social durch die begriffliche Aus-
löschung der volonté particulière erkauft. 

Diese volonté particulière macht Rousseau verantwortlich für die Un-
freiheit des Bourgeois und erkennt nicht, dass die freie Anerkennung der 
volonté générale nur gegeben sein kann, wenn auch die volonté parti­
culière realisiert ist. Die volonté générale kann ihre Stellung als wahrer 
und vor allem freier Wille der Citoyens nämlich nur erhalten, wenn sie 
bewusst und selbsteigen von den Bürgern angenommen wird. Das be-
deutet weiter, dass die volonté générale nur dann nicht zum Instrument 
der staatlichen Kontrolle wird, wenn ihr die volonté particulière als an-
erkannte und gesicherte Möglichkeit entgegengestellt ist.59 Anders ge-
sagt: In der freien Übernahme der volonté générale muss der Bürger 
immer auch die Möglichkeit haben, seiner volonté particulière zu gehor-
chen und diese zu verfolgen. Er muss also selbst die Notwendigkeit der 
Anerkennung des Gemeinwillens erkennen und ihn zu seinem eigenen 
Zweck machen. Gerade in dieser Bewegung des besonderen Willens zu 
einem allgemeinen Willen realisiert sich die Freiheit des Einzelnen; und 
nur in dieser besonderen Freiheit kann der Staat, der Gemeinwesen sein 

59	 So stellt sich weiter die Frage, ob die réligion civile, die das sentiment der 
sociabilité fordert, nicht zu einem Instrument der Gesinnungskontrolle 
wird, wenn die volonté particulière nicht bestehen bleibt. Die bürgerlichen 
Glaubensbekenntnisse gewinnen so ihre Gültigkeit nicht nur durch die 
entwickelte Anerkennung der Einzelnen, für die die Partikularinteressen 
konstitutiv sind, sondern gegebenenfalls auch durch staatliche Zwangs
maßnahmen, die dann dadurch legitimiert werden, dass sie zum Zwang 
des Staates zur Freiheit erklärt werden. Siehe dazu Rousseau: Vom Gesell­
schaftsvertrag, Buch 1, Kap. 7, S. 77: »Damit dieser Gesellschaftsvertrag 
keine leere Form bleibe, muß er stillschweigend folgende Verpflichtung 
beinhalten, die den andern Verpflichtungen allein Gewicht verleiht: Wer dem 
Gemeinwillen den Gehorsam verweigert, muß durch den ganzen Körper 
dazu gezwungen werden. Das heißt nicht anderes, als daß man ihn dazu 
zwingt, frei zu sein.« 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

will, seine Legitimation und Wirklichkeit sichern – eben dies ist zentrales 
Moment jedes modernen, freiheitlichen Staates, ohne den das Verfolgen 
der volonté générale nur als Anpassung an ein Ideal eines Gemeinwesens 
verstanden werden muss. Die allgemeine Anerkennung der volonté gé­
nérale muss also auf der Realisierung der Partikularinteressen gründen. 
Staat und Bürger können so nur in einem freiheitlichen Verhältnis zuein-
anderstehen, wenn die Spannung zwischen volonté générale und volonté 
particulière bestehen bleibt und nur vom Bürger selbst aufgehoben wird. 
Anders gesagt: Nur dasjenige Verhältnis zwischen volonté générale und 
volonté particulière, das beide Kategorien sichert, kann Grundlage ver-
wirklichter Freiheit sein.

Diese mangelnde Reflexion des Verhältnisses zwischen volonté parti­
culière und volonté générale ergibt sich aus Rousseaus problematischem 
Begriff der Subjektivität des Bürgers, die sich durch die aliénation totale 
als seine neue Natur einstellt und durch das sentiment de la sociabilité 
vermittelt ist. Die diesem sentiment inhärente Idee der Unmittelbarkeit, 
die im Zentrum der Anthropologie Rousseau steht und die Freiheit des 
Menschen ausmacht, zeigt sich hier als begrifflich besonders problema-
tisch, insofern sie keine Entwicklung sein darf und sich somit der begriff-
liche Erörterung des Prozesses der Einsicht in die Anerkennungswürdig-
keit des Gemeinwillens verschließt.60 So muss die aliénation totale nach 

60	 Dies ist gewissermaßen auch die Problematik gegenwärtiger Entfrem
dungsbegriffe, wie etwa bei Rahel Jaeggi oder Axel Honneth, die durchaus 
Parallelen zur rousseauschen Bewertung der Selbstentfremdung zeigen. Die 
Annahme einer Authentizität durch diese Autoren, die sich durchaus als 
unmittelbares Selbst zu zeigen scheint, verhindert die Einsicht in die Relevanz 
einer solchen Entfremdung für die Entwicklung des Bewusstseins als Citoyen. 
Diese Auseinandersetzungen um den Entfremdungsbegriff zeichnen sich 
vor allem in der Forderung aus, im Einklang mit sich selbst zu handeln. 
Autonomie zeigt sich hier als Sichselbstgleichheit, als Authentizität, die vor 
allem nach Honneth ganz in der Tradition Rousseaus und Marx durch das 
Äußere, also durch die Welt gestört wird. Das Selbst scheint nach Honneth 
also etwas zu sein, das in keiner Weise mit der Welt in Berührung kommen 
darf. Es darf nicht instrumentalisiert, oder mit Marx gesprochen, verdinglicht 
werden. Passiert dies, sei Selbstentfremdung und Selbstverlust die Folge. Es 
kann also kein Selbst geben, das authentisch ist, wenn es zugleich von der 
Welt als vorteilhaft gesehen wird. Authentisch ist also einer, dessen Selbst 
nicht in irgendeiner Weise durch ein Außen geprägt oder gestört ist. Diese 
beiden Autoren gegenwärtiger Entfremdungsdiskurse sehen jedoch zu Recht, 
dass die reine Selbstentfremdung noch kein selbstkontrolliertes Dasein als 
Citoyen erlaubt. Selbstentfremdung zeigt sich in diesem Stadium zunächst als 
Verhältnislosigkeit, die auch Marx mit Recht gesehen hatte. Vgl., Rahel Jaeggi 
(2003): Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen Problems. 
Frankfurt a. M.: Campus. Siehe auch etwa Axel Honneth (2021): Das Ich im 
Wir. Studien zur Anerkennungstheorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

Rousseau ein Momentum sein, das sich geradezu mystisch im Bewusst-
sein der Bürger durch die Einwilligung in den Gesellschaftsvertrag ein-
stellt. Rousseaus Begriff der aliénation totale bleibt so zu abstrakt und 
somit unterbelichtet, weil er nicht erläutern kann, wie sich solch eine 
Veränderung des sentiment oder des Bewusstseins entwickelt. Anders ge-
sagt, bleibt in diesem Begriff offen, warum solch eine Bewusstseinsverän-
derung vom Einzelnen vollzogen werden sollte oder worin der Mehrwert 
der Anerkennung der volonté générale liegt. So muss man schließen, dass 
Rousseaus Verherrlichung der Unmittelbarkeit nicht nur eine begriffli-
che Bestimmung des Bewusstseins des Citoyen verunmöglicht, sondern 
zudem verhindert, dass der Staat Rousseaus die Freiheit zu seinem Prin-
zip hat, was sich gerade in der freien Übernahme seiner Prinzipien durch 
die Einzelnen zeigen müsste. 

Trotz dieser recht weitreichenden Kritik zeigt Rousseau in seinen Ent-
fremdungsbegriffen wesentliche Bedeutungsaspekte dieses Begriffes. Er 
sieht zu Recht, dass das Dasein in Gesellschaft und Staat das Bewusstsein 
des Einzelnen verändert. Der Einzelne sowohl als Bourgeois als auch als 
Citoyen muss sich samt seiner Vollzüge nach einem Außen ausrichten. 
Dies kann, wie Rousseau richtig sieht, durchaus die Auswirkung haben, 
dass das Selbstverhältnis des Einzelnen verloren geht und er sein Selbst-
gefühl nur noch aus der Abhängigkeit zu äußeren Verhältnissen schöpft. 
Rousseau sieht aber auch gerade im Begriff der aliénation totale, dass 
Entfremdung im Sinne einer Veränderung des Bewusstseins zum Citoyen, 
der um seine Freiheit weiß und diese im Staat realisiert sieht, des Staa-
tes als Sphäre gemeinsamen Willens der Bürger bedarf, der diese Freiheit 
ermöglicht. Die begriffliche Leerstelle zeigt sich hier jedoch in der man-
gelnden Erörterung gerade dieser Bewusstseinsveränderung. 

3.1.2.2 Hegel: Die Entfremdung als mehrstufiger Prozess 

Vor diesem Hintergrund der rousseauschen Entfremdungsbegriffe erör-
tert Hegel den Begriff der Entfremdung als einen mehrstufigen Prozess der 
Entwicklung des Selbstbewusstseins, d. i. der Status der denkenden und 
somit reflektierten Selbst- und Weltbezugnahme.61 In diesem Verständ-

61	 Für die folgende Explikation des Entfremdungsbegriffes wird vor allem auf 
die Phänomenologie des Geistes (TW III), Teil VI, Abschnitt B »Der sich 
entfremdete Geist; Die Bildung« zurückgegriffen. Gewiss hat die gesamte 
Phänomenologie den Begriff des Selbstbewusstseins zu ihrem Gegenstande. 
Da es hier aber darauf ankommt, den Begriff der Entfremdung in seinen 
verschiedenen Momenten zu erfassen, werden keine weiteren Abschnitte 
einbezogen. Da der Text in seiner Komplexität in Inhalt und Sprache 
nicht ohne weiteres zugänglich ist, wird hier wenig direkt zitiert. Vielmehr 
greift die Ausarbeitung auf den dialogischen Kommentar von Pirmin 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

nis des Entfremdungsbegriffes erkennt Hegel nicht nur, dass Bildung im-
mer auch die Möglichkeit einer von sich selbst abstrahierenden Refle-
xion eröffnen muss, sondern zugleich, dass die umgebende Welt hierbei 
eine entscheidende Rolle spielt. Die hegelsche Entfremdung als Prozess 
fokussiert dann gerade jenes Moment, das schon Rousseau erkannt hat-
te: Die Welt hat eine entfremdende Wirkung auf uns. Wir verlieren uns 
in ihr gewissermaßen, gewinnen eine Existenz auch für andere. Sie ist 
uns nicht nur fremd, sie birgt auch die Gefahr, dass wir kein Selbstver-
hältnis mehr haben und uns nur noch »mit den Augen der Anderen« se-
hen. Auch Hegel erkennt diese Gefahr durchaus, sieht aber gerade hier-
in produktives Potenzial für das Selbstverständnis des Einzelnen. Gerade 
durch diese Entfremdung erkenne sich der Einzelne nämlich als von der 
Welt unterschieden, gewissermaßen als exklusives Ich, das nicht nur ein 
anderes ist als die Welt, sondern eben auch als die anderen Einzelnen. 
Hegel stellt aber gerade den Einzelnen in dieser ersten Entfremdung vor 
die Herausforderung, diese fremde Welt kennenzulernen, sich diese an-
zueignen – er bleibt also bei der ersten rousseauschen Entfremdung nicht 
stehen. Hegels Begriff der Entfremdung findet den Weg zur »Ent-Frem-
dung«62 oder der »aufgehobenen Entfremdung«63 nicht in der Passivität 
des Einzelnen gegenüber einer Welt, die destruktive Tendenzen hat. Er 
entwickelt diesen Prozess vielmehr als aktive reflektierte Aneignung die-
ser durch den gebildeten Einzelnen. Diesem Anspruch an den Einzelnen 
setzt Hegel eine institutionelle Welt gegenüber, die solche reflektierte An­
eignung ihrer Praxisformen durch den Einzelnen fordert und die Bedin-
gungen dieser Reflexion im Status als Person64 gerade deshalb rechtlich 
und institutionell erlauben und befördern muss. 

Stekeler-Weithofer zurück, der den hegelschen Primärtext in Textabschnitten 
»übersetzt«. Vgl. Pirmin Stekeler-Weithofer (2014): Hegels Phänomenologie 
des Geistes. Ein dialogischer Kommentar, Bd. 2, Hamburg: Meiner.

62	 Stekeler-Weithofer: Hegels Phänomenologie des Geistes, Band 2, S. 271.
63	 Ebd., S. 264. Im Folgenden werden diese Begriffe der Deutung Stekelers 

entlehnt. 
64	 Der Begriff der Person wird im hegelschen Sinne der substantiellen Person 

(vgl. etwa TW VII, §264) verwendet. Hierzu siehe Stekeler-Weithofer, 
Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 49: »Hegels Ausdruck 
»substantielle Person« bedeutet, dass die personalen Kompetenzen nach
haltig sind und sich von einer bloß momentanen Willkür ebenso wie von 
bloß verhaltensförmigen Dispositionen unterscheiden.« Zuvor heißt es ebd., 
S. 49: »Dabei übersetze ich das Ich an sich als Person. Das Ich für sich hier 
und jetzt ist das Subjekt. Das Ich für sich in seinem ganzen Leben ist das 
Individuum. Das Wort »Subjekt« steht also für das empirische Fürsichsein 
des Ich im Vollzug hier und jetzt. Das Ich in seinem Leben von der Geburt bis 
zum Tod ist das lebende Individuum. Dessen Identität ist mit dem Leben des 
Leibes, den man nicht teilen kann, logisch, d. h. materialbegrifflich, immer 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

Solcher Begriff der Entfremdung hat nun zwei Bedingungen. Zum ei-
nen wird das Bewusstsein des Einzelnen gerade in seiner Rolle als Cito­
yen,65 zu der die Entfremdung führen soll, nicht etwa als unmittelbarer 
Status verstanden, der in irgendeiner Weise natürlich gegeben ist. Zum 
anderen steht der Einzelne in diesem Prozess nicht einer fremden Welt 
einfach antagonistisch gegenüber. Vielmehr stehen sich Welt und Ein-
zelne in einem Verhältnis gegenüber, das gerade deshalb durch die Ent-
fremdung verändert wird, da die Einzelnen als geistige Wesen verstanden 
werden, die über Verstand und Vernunft verfügen und gerade deshalb 
denkend ihre Selbst- und Weltverhältnisse verändern können. 

Im hegelschen Entfremdungsprozess steht der Einzelne so in einem 
zweifachen Spannungsverhältnis: zum einen zu seinem unmittelbaren 
Bewusstsein und zum anderen zur Welt mit ihren objektiven Strukturen. 
Diese Spannungsverhältnisse sind durchaus konflikthaft. Der Einzelne 
verliert sein bisheriges Wesen, muss sich von seinen Neigungen und Be-
gierden entfremden. Ebenso bewegt er sich in einer fremden Welt. Von 
dieser muss er sich als unterschieden betrachten, darf also nicht vollends 
in ihr aufgehen, soll zugleich aber ihre Praxisformen übernehmen. Die 
Pointe des hegelschen Entfremdungsbegriffes ist aber, dass gerade in der 
Erhaltung dieser beiden Spannungsverhältnisse eine Ent-Fremdung mög-
lich ist,66 d. h. eine Versöhnung des Einzelnen sowohl mit sich als auch 

schon mitgegeben. Wo Hegel vom Ich an und für sich spricht, spreche ich 
von vornherein reflexionslogisch von mir als einem personalen Subjekt.« 

	 Stekelers Personenbegriff umfasst den Bürger mit all seinen substantiellen 
Haltungen und Urteilen, die er aus seinem Dasein in einem sittlichen 
Gemeinwesen entwickelt und meint damit das Selbst, den inneren Status 
des Bürgers. Wo Stekeler von Person spricht, spreche ich auch vom Bürger 
als Citoyen, da Person als der Status der Bürgers verstanden wird und so 
immer mehr ist als nur juristischer Status.

65	 Mit dem Begriff des Citoyen ist nach Hegel immer die personale Rolle des 
Einzelnen im Staat und somit ein selbstbewusster Einzelner angesprochen. 
Vgl. GW 26,3, S. 1306. Was diesen Status ausmacht erläutert Hegel zudem 
konkret beispielsweise in TW VII, §261 Anm., §268.

66	 Dieser Begriffsaspekt heißt bei Hegel ebenfalls Entfremdung, ist aber 
ein entscheidender höherstufiger Aspekt des Entfremdungsbegriffes. 
Siehe hierzu TW III, S. 361f: »Das Ganze ist daher wie jedes einzelne 
Moment eine sich entfremdete Realität; es zerfällt in ein Reich, worin das 
Selbstbewußtsein wirklich sowohl es als sein Gegenstand ist, und in ein 
anderes, das Reich des reinen Bewußtseins, welches jenseits des Ersten nicht 
wirkliche Gegenwart hat, sondern im Glauben ist. Wie nun die sittliche 
Welt aus der Trennung des göttlichen und menschlichen Gesetzes und ihrer 
Gestalten und ihr Bewußtsein aus der Trennung in das Wissen und in die 
Bewußtlosigkeit zurück in sein Schicksal, in das Selbst als die negative 
Macht dieses Gegensatzes geht, so werden auch diese beiden Reiche des sich 
entfremdeten Geistes in das Selbst zurückkehren; aber wenn jenes das erste 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

mit der Welt, indem beide Relationen im Entfremdungsprozess bewusst 
und überhaupt erst nachhaltig entwickelt werden.

Mit seinem Entfremdungsbegriff, der seine Pointe in der Ent-Frem-
dung findet, zeigt Hegel durchaus Parallelen zu den Entfremdungs-
begriffen Rousseaus. Was Hegel jedoch mit der Explikation dieses 
Begriffs darüber hinaus leistet, ist die Vermittlung zwischen der dest-
ruktiven Entfremdung des homme sociable, der sein Selbstverhältnis 
verliert und der aliénation des Citoyens, die wesentliche Bedingung 
der Möglichkeit des Verhältnisses zwischen Bürger und Staat ist. He-
gel kann das Verhältnis beider Momente der Entfremdung erarbei-
ten und zeigen, dass sie einander bedingen und gerade so mit diesem 
Begriff der Entfremdung die Auswirkungen der Bildung auf das Be-
wusstsein des Einzelnen erörtern. Er kann zugleich zeigen, dass solche 
Entwicklung nur in der Welt als Sphäre institutionalisierter intersub-
jektiver Verhältnisse zu vollziehen ist. Einerseits ist die Welt so konsti-
tutive Bedingung des Entfremdungsprozesses und andererseits ist sol-
che Entwicklung des Bewusstseins nur möglich, weil die Einzelnen mit 
Denkvermögen ausgestattet sind, als solche institutionell realisiert wer-
den und gerade deshalb durch ihr Weltverhältnis ihr Selbstbewusstsein 
entwickeln können. 

3.1.2.2.1 Entfremdung und Welt 

Hegel sieht zunächst, dass die geistigen Fähigkeiten der Person in einem 
gewissen Spannungsfeld zu ihrem nur unmittelbaren Dasein als leibli-
ches Individuum stehen, von dem sich die Person im Bildungsprozess 
entfremden muss. Im Begriff der Entfremdung findet sich die begriffli­
che Vermittlung dieser unterschiedlichen Konstitutionen des Menschen. 
Der Prozess der Entfremdung nämlich ist die stufenweise Entwicklung 
des Bewusstseins zu einem handlungs- und urteilsfähigen Selbstbewusst­
sein. Sie erlaubt ein Selbst-Wissen als soziokulturelle Person in einer ge-
meinschaftlichen Welt. Durch Entfremdung von seinem unmittelbaren 
Bewusstsein erlange der Einzelne ein reflektiertes Verhältnis zu seinem 
Selbst und somit erst die Fähigkeit, personale Rollen zu übernehmen. In 
diesem Status wissen die Einzelnen von sich als einem handlungs- und 

unmittelbar geltende Selbst, die einzelne Person war, so wird dies zweite, 
das aus seiner Entäußerung in sich zurückkehrt, das allgemeine Selbst, das 
den Begriff erfassende Bewußtsein sein, und diese geistigen Welten, deren 
alle Momente eine fixierte Wirklichkeit und ungeistiges Bestehen von sich 
behaupten, werden sich in der reinen Einsicht auflösen. Sie als das sich selbst 
erfassende Selbst vollendet die Bildung; sie faßt nichts als das Selbst und alles 
als das Selbst auf, das heißt, sie begreift alles, tilgt alle Gegenständlichkeit 
und verwandelt alles Ansichsein in ein Fürsichsein.«

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

urteilsfähigem Subjekt (Selbst-Wissen) und sie wissen zugleich von ih-
rem Wissen von der Welt (Mit-Wissen). Es ist hier von einem Dasein als 
einem wissenden und somit bewusstem Sein in der Welt zu sprechen. 
Es bezeichnet also ein »Bewusstsein des Bewusstseins, Wissen des Wis-
sens«.67

Die Bedingung solch zunächst formaler Vermittlung zwischen dem In-
dividuum und seiner personalen Rolle ist nach Hegel eine vom Einzel-
nen als fremd empfundene Welt, in der er sich nicht erkennt. Die wirk-
liche Welt erscheint dem Einzelnen zunächst als Willkür eines Systems, 
dem er sich unterwerfen und an das er sich äußerlich anpassen muss. Er 
muss sich an Rechtsformen, Wissen und Konventionen des gesellschaft-
lichen Lebens orientieren. Er tut dies zunächst, weil es äußerlich von 
ihm verlangt wird, nicht, weil er sie auch als richtig akzeptiert oder an-
erkennt. Die Welt als fremde Wirklichkeit zeigt sich ihm als das Ande-
re seines Seins, also als ein seinem natürlichen Sein entgegenstehendes 
Äußeres. In dieser Welt des Rechts ist der Einzelne in diesem ersten Ent-
fremdungsprozess nur äußerlich Person des Rechts, er bewegt sich in 
der »geistlose[n] Allgemeinheit«,68 weil er sich hier noch nicht als Per-
son im Vollsinne, d. h. als aktives Mitglied des Gemeinwesens versteht. 
Er kann sich nicht mit seiner Welt identifizieren, sie ist ihm fremd. Die 
rechtliche Person agiert in diesem Bewusstseinszustand auf eine von der 
Außenwelt erwartete Weise, ohne die Einsicht der Notwendigkeit dieses 
bestimmten Agierens zu haben. »In dieser Gegenüberstellung des eigen-
tümlichen Seins des Sozialen, der Formen des Wir, erkennt sich das Ich 
sozusagen noch nicht.«69 Diese anfängliche Fremdheit der Welt ermög-
licht dem Einzelnen jedoch, sich als ein besonderes Einzelnes zu begrei-
fen. Er erkennt sich als vom Gemeinwesen Unterschiedenes.70 Anders als 
im hegelschen Konzept der Familie, in der die Einzelheit der Mitglieder 
nicht zum Vorschein kommt, tritt der Einzelne in die äußere Welt als ak-
tualisierte, konkrete Person, die sich zunächst nur selbst Zweck ist.71 Als 

67	 Stekeler-Weithofer: Hegels Phänomenologie des Geistes, Band 1, S. 123.
68	 TW III., S. 364. Die reine Zuschreibung des Personenstatus durch das Recht, 

so könnte man Hegel verstehen, genügt nicht um eine gesellschaftliche 
Öffentlichkeit zu schaffen, denn dieser Rechtsstatus ist erst einmal nur 
»geistlose Allgemeinheit«, d.h. der Status hat sich noch nicht im Bewusstsein 
des Einzelnen aktualisiert. Letztere müsse sich entwickeln und ist gerade 
insofern wirklich. Vgl. ebd. 

69	 Stekeler-Weithofer: Hegels Phänomenologie des Geistes, Band 2, S. 263.
70	 Anders als in der Familie, die als eine Einheit gilt. 
71	 Vgl. TW VII, §238: »Die bürgerliche Gesellschaft reißt aber das Individuum 

aus diesem Bande heraus, entfremdet dessen Glieder [als Glieder der Familie, 
A. A.] einander und anerkennt sie als selbständige Personen; […] So ist das 
Individuum Sohn der bürgerlichen Gesellschaft, die ebensosehr Ansprüche 
an ihm, als er Rechte auf sie hat.«

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

solche konkrete Person zeigt er sich hier, als solche muss er handeln und 
urteilen, aber zunächst muss er sich als solche begreifen. Die zunächst 
unmittelbare Erfahrung des Ich als eines exklusiven Einzelnen ist dafür 
notwendig.72

»Doch freie Personen sind wir nur in der aufgehobenen Entfremdung, 
der Anerkennung der Normativitäten des Geistigen als eigene Richtig­
keiten.«73 Um freie, subjektive Person zu sein, muss sich der Einzelne die 
Strukturen des Geistigen in Gesellschaft und Staat dispositionell aneig-
nen, er muss das zunächst empfundene Fremdsein der harten Wirklich-
keit aufheben.74 

Der hegelsche Begriff der Aufhebung ist hier in seinem Doppelsinn zu 
verstehen, wie Hegel in seiner Wissenschaft der Logik75 erläutert. Aufhe-
bung hat Hegel zufolge eine ambige Wortbedeutung, zum einen als rela­
tivieren oder abschaffen (lt. tollere), zum anderen aber auch als aufbe­
wahren (lt. conservare).76 In diesem Doppelsinn meint die aufgehobene 
Entfremdung zum einen die Relativierung der Fremdheit der Welt und 
ihrer Unterschiedenheit vom Subjekt. Relativiert wird die Fremdheit der 
Welt vom Subjekt selbst, indem es die Prinzipien der Welt als Haltungen 
annimmt und somit reflektierend anerkennt. Als Haltungen sind diese 
Prinzipien durch das Subjekt und seine geistigen Fähigkeiten überprüft 
und reflektiert. Das Subjekt begreift, dass es Teil jenes Ganzen ist, das 
es als Welt erfährt. Es nimmt also die Welt und ihre Prinzipien auf und 

72	 Vgl. Schacht: Alienation, 1970.
73	 Stekeler-Weithofer: Hegels Phänomenologie des Geistes, Band 2, S. 264. 

Hervorhebung von A. A.
74	 Siehe hierzu TW VII, §261, Anm.: »(…) das Individuum muß in seiner 

Pflichterfüllung auf irgendeine Weise zugleich sein eigenes Interesse, 
seine Befriedigung oder Rechnung finden, und ihm [muß] aus seinem 
Verhältnis im Staat ein Recht erwachsen, wodurch die allgemeine Sache 
seine eigene besondere Sache wird. Das besondere Interesse soll wahrhaft 
nicht beiseite gesetzt oder gar unterdrückt, sondern mit dem Allgemeinen 
in Übereinstimmung gesetzt werden, wodurch es selbst und das Allgemeine 
erhalten wird. Das Individuum, nach seinen Pflichten Untertan, findet 
als Bürger in ihrer Erfüllung Schutz seiner Person und Eigentums, die 
Berücksichtigung seines besonderen Wohls und die Befriedigung seines 
substantiellen Wesens, das Bewußtsein und das Selbstgefühl, Mitglied dieses 
Ganzen zu sein, und in dieser Vollbringung der Pflichten als Leistungen und 
Geschäfte für den Staat hat dieser seine Erhaltung und sein Bestehen.« 

75	 TW VI, hier vor allem die objektive Logik, 2. Teil, 2. Abschnitt, ab S. 402. 
76	 Vgl. Hans-Friedrich Fulda (1971): Aufheben. Joachim Ritter (Hrsg.): 

Historisches Wörterbuch der Philosophie. Band 1. Basel: Schwabe & Co, Sp. 
618–620. Außerdem kann Aufheben auch noch »hochheben« (lat. ebenfalls 
tollere bzw. sublevare) bedeuten. Dieser Bedeutungsaspekt soll hier jedoch 
keine Rolle spielen.

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

aktualisiert sich so als Person innerhalb einer Welt, dessen Begriff des 
Richtigen und Wahren er versteht und anerkennt. Zu betonen ist, dass 
der Einzelne nicht vollkommen in der äußeren Welt aufgelöst wird – 
die Fremdheit oder auch Unterschiedenheit des Einzelnen von der Welt 
bleibt bestehen. Der Einzelne erkennt in der aufgehobenen Entfremdung 
seine Differenz zur Welt – gerade dies ist konstitutiv für die Entwicklung 
seines Selbstbewusstseins als freie Person, die zu wirklich eigenen Urtei-
len und Handlungen fähig ist. 

Das Subjekt erkennt in der aufgehobenen Entfremdung also, dass die 
Welt zwar von ihm unterschieden ist, es also als besonderes Einzelnes in 
ihr agiert. Es erkennt aber zugleich, dass es ein Teil dieser Welt ist. Als 
dieser Teil, oder – hegelsch gesprochen – als »Glied[e] der Kette des Zu-
sammenhangs«77 realisiert es sich, indem es die Prinzipien und Praxis-
formen der Welt als handlungs- und willensleitende Haltungen annimmt 
und in seinen Handlungen verwirklicht.78 Konkret bedeutet das, dass das 
Selbstbewusstsein als das reflektierte Bewusstsein der Person diese allge-
mein anerkannten Formen des Zusammenlebens für sich als eigene an­
erkennt, d. h. als richtig und vernünftig erkennt. Hier gilt es die Struk-
turen von Gesellschaft und Staat als eines Ganzen zu verstehen, welche 
allgemein vermittelt sind und durch die Personen selbst realisiert werden. 

»[D]as Selbstbewußtsein ist nur Etwas, es hat nur Realität, insofern es 
sich selbst entfremdet; hiedurch setzt es sich als allgemeines, und diese 
seine Allgemeinheit ist sein Gelten und Wirklichkeit. Diese Gleichheit 
mit Allen ist daher nicht jene Gleichheit des Rechts, nicht jenes unmit-
telbare Anerkanntsein und Gelten des Selbstbewusstseins, darum weil 
es ist; sondern daß es gelte, ist durch die entfremdete Vermittlung, sich 
dem Allgemeinen gemäß gemacht zu haben.«79

Als selbstbewusste Personen erkennen sich die Einzelnen als freie Ak­
teure innerhalb des Gemeinwesens. Nur in diesen Rollen ist ihr Denken 
und Handeln nicht von ihrer Partikularität bestimmt, sondern durch all-
gemeine Begriffe des Richtigen und Wahren. Eine solche allgemein Aus-
richtung des Selbst ist nun jedoch nicht mehr reine Anpassung aufgrund 

77	 TW VII, §187.
78	 Siehe hierzu auch Stekeler-Weithofer: Hegels Wissenschaft der Logik, Band 

I, S. 556ff: »Jeder Mensch nimmt als Einzelperson an der allgemeinen Form 
des Realitätsbezugs im Wissen, auch in seiner praktischen Erfahrung, je bloß 
unvollkommen teil. Die ›Aufhebung‹ des äußeren Seins, der Welt, wie sie ist, 
besteht in einer Haltung zur Realität, die wir als gut oder richtig beurteilen. 
Die entsprechenden Aussagen oder Urteile bewerten wir als wahr. Die 
Aufhebung selbst ist wissendes, das heißt begrifflich gefasstes Erkennen. Es 
ist damit die äußere Welt ideell sozusagen in mich aufgenommen.« Siehe 
hierzu auch Fulda: Aufheben. 

79	 TW III, S. 363.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

äußerer Erwartungen, sondern folgt der subjektiven Einsicht der Person 
in die Anerkennungswürdigkeit ihrer Prinzipien. 

Diese Ent-Fremdung besteht so darin, die äußeren Bedingungen in 
reflektierter Weise anzunehmen. Diese Reflexion bedarf der Interakti-
on mit der Welt, um die Frage nach dem Wesen des Ich, des Wir und 
der Verfassung des Gemeinwesens zu thematisieren. »Ref﻿lexion ist ohne 
Selbstvergegenständlichung nicht möglich. Selbstbewusstsein verlangt 
eine entsprechende sich von sich entfremdende Abstraktion.«80 Der Ein-
zelne macht sich selbst in diesem Prozess der Ent-Fremdung zum Objekt 
seines Denkens. Er befragt also seine Rolle und Existenzweise innerhalb 
einer institutionell gegebenen Welt. Erst in dieser Auseinandersetzung 
mit einer ihm zunächst fremden Welt kann es zu selbstbewussten Refle-
xion der eigenen Rolle als personales Subjekt kommen; zugleich ist eine 
solche Auseinandersetzung die Grundlage jedes Gemeinwesens als jener 
Sphäre, die alle Personen miteinander teilen. 

Entfremdung bezeichnet also den Prozess, in dem sich der Einzelne 
selbst als Person und somit als selbstbewussten Teil einer Welt begreift 
und hierin diese als gemeinsame, vernünftige Praxis selbständiger Per-
sonen erfasst, zu der er sich verhalten kann. Hegels Begriff der Entfrem-
dung als Entwicklung des Einzelnen zur Person innerhalb einer von ihm 
anerkannten Welt versöhnt also gewissermaßen die Welt mit ihren objek-
tiven Bewertungsmaßstäben und allgemeinen Strukturen mit dem selbst-
bewussten Dasein selbständiger Personen. Durch die Entfremdung, so 
könnte man mit Hans Friedrich Fulda schließen, gelingt die Reflexion 
der Begriffe Person und Welt als »Entgegengesetzte[n, die] eine Einheit 
miteinander bilden«.81 

Im Begriff der Entfremdung als Prozess expliziert Hegel die aliéna­
tion totale Rousseaus, die eine Bewusstseinsveränderung des Einzelnen 
gerade in seiner Rolle als Bürger verlangt, jedoch entwickelt werden 
muss. Hierbei nimmt Hegel – anders als Rousseau – an, dass dieser Be-
wusstseinszustand als Selbstbewusstsein sich jeder Unmittelbarkeit oder 
Natürlichkeit entziehen muss. Diese Annahme geht mit dem Gedanken 
einher, dass die äußeren Bedingungen der Welt einerseits und die den-
kende Bezugnahme auf diese andererseits entscheidend sind für solche 
Entwicklung. Die denkende Bezugnahme auf die Welt und somit die 
Reflexionsfähigkeit des Einzelnen in der selbstbewussten Bewertung ist 
Bedingung jeder Ent-Fremdung, wodurch sich dieser Prozess der nur 
konformistischen Übernahme von Praxisformen entzieht. 

80	 Stekeler-Weithofer: Hegels Phänomenologie des Geistes, Band 2, S. 260. Ge-
rade im Ausdruck der »entfremdenden Abstraktion« zeigt sich die Analogie 
zur Wirkung von Wissensaneignung als Know-that auf den Einzelnen.

81	 Fulda: Aufheben. Sp. 619.

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

3.1.2.2.2 Ent-Fremdung als Vermittlung des Bürgerbewusstseins

Hegel reflektiert in seinem doppelten Entfremdungsprozess zwei Ent-
fremdungsbegriffe, die schon Rousseau beschrieben hatte. In seiner Be-
zugnahme auf Rousseau entwickelt Hegel jedoch diese Entfremdungs-
begriffe in entscheidenden Aspekten weiter. Die Entwicklung zur Person 
als mehrstufigen Entfremdungsprozess zu erkennen, bedeutet, die erste 
Selbstentfremdung zur Bedingung der Ent-Fremdung zu machen. Hier 
abstrahiert der Einzelne nicht nur von seiner subjektiven Unmittelbar-
keit, sondern erkennt sich auch als besonderer Einzelner, der als solcher 
auch konkret realisiert ist. Die Relevanz solcher Selbsterfahrung zeigt 
sich gerade darin, dass Hegel die Realisierung der Partikularinteressen 
zur Bedingung der Anerkennung der volonté générale macht. Hegel erör-
tert in den Paragraphen zum inneren Staatsrecht82 der Grundlinien die-
ses Verhältnis zwischen volonté générale und volonté particulière, wenn 
er fordert, dass nur durch die Realisierung der besonderen Zwecke auch 
der allgemeine Zweck gewollt werden kann. Nicht nur, weil besonderer 
und allgemeiner Zweck miteinander zusammenhängen, sondern vor al-
lem, weil die Bürger erst in der Aktualisierung ihrer besonderen Freiheit 
den allgemeinen Zweck anerkennen können.

Gerade durch die konkrete Realisierung ihrer Partikularinteressen 
würden die Bürger erkennen, dass ihre konkrete Freiheit, das heißt die 
Möglichkeit ein eigenes Leben zu führen, nur in einem Staat möglich ist, 
der diese Freiheit zum Prinzip hat. Ein solches Gemeinwesen muss den 
Bürger also gerade in seinen besonderen Interessen und Zwecken aner-
kennen. Erst durch diese Anerkennung der Partikularität, oder, hegelsch 
gesagt, der Besonderheit, kann gewährleistet werden, dass die Einzelnen 
ein Selbstwissen als Bürger entwickeln und so den Staat und seine Prin-
zipien als anerkennungswürdig erkennen. Wenn diese Anerkennung der 
Bürger Bedingung des sittlichen Staates ist, dann muss die Entwicklung 
dieser Anerkennung möglich und erlaubt sein. Der Einzelne hat als Bür-
ger dann zwar Pflichten, in gleichem Maße jedoch auch Rechte, die ihm 
institutionell garantiert werden. Und so muss 

»das Individuum […] in seiner Pflichterfüllung auf irgendeine Weise zu-
gleich sein eigenes Interesse, seine Befriedigung oder Rechnung finden, 
und ihm [muß] aus seinem Verhältnis im Staat ein Recht erwachsen, 
wodurch die allgemeine Sache seine eigene besondere Sache wird.«83 

In diesem reziproken Verhältnis von Pflichten und Rechten erkennt He-
gel gerade das freiheitliche Spezifikum des modernen Staates. Dieser kön-
ne nicht nur einfach eine volonté générale fordern. Er müsse vielmehr er-
möglichen, dass der allgemeine Zweck des Staates zum eigenen Zweck der 

82	 TW VII, §§260–329.
83	 TW VII, §261, Anm.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

Bürger wird, d. h. anerkannt wird. Hegel ist bei der Erörterung des Zu-
sammenhangs zwischen allgemeinem und besonderem Interesse begrifflich 
konsequenter als Rousseau, wenn er erkennt, dass volonté générale und 
volonté particulière somit nicht nur einfach zwei voneinander getrennte 
Variablen sind. »Das besondere Interesse soll wahrhaft nicht beiseite ge-
setzt oder unterdrückt, sondern mit dem Allgemeinen in Übereinstimmung 
gesetzt werden, wodurch es selbst und das Allgemeine erhalten wird.«84

Die institutionelle Berücksichtigung des besonderen Interesses ist 
grundlegende Bedingung für eine solche Forderung, der Hegel in seiner 
Rechtsphilosophie insofern konsequent nachkommt, als er die bürgerli-
che Gesellschaft zur Grundlage des Staates macht. Die bürgerliche Ge-
sellschaft ist jedoch in der hegelschen Staatskonzeption nicht nur insti­
tutionell Voraussetzung des Staates. Sie ist solche Grundlage vor allem, 
weil sie Bedingung dafür ist, dass die Einzelnen im Verfolgen der eigenen 
Interessen ein Selbstbewusstsein als Citoyen entwickeln. Die bürgerliche 
Gesellschaft ist so wesentlich die Sphäre von Bildung als Entfremdung, 
nicht nur deshalb, weil hier auch die Schule als formelle Bildungsinstitu-
tion angesiedelt ist. Sie ist durchaus zu vergleichen mit Rousseaus état ci­
vil. Hegel erkennt, dass sie auch destruktive Tendenzen hat. Er begegnet 
diesen jedoch mit regulierenden Institutionen, die die Freiheit des Einzel-
nen schützen und zu ihrer Verwirklichung beitragen, indem sie bildende 
Wirkung auf den Einzelnen haben, da sie zur Entwicklung des Selbstbe-
wusstseins als Citoyen betragen.

Diese aufgehobene Entfremdung meint dann nicht, alle Prinzipien 
des Gemeinwesens uneingeschränkt und unmittelbar anzunehmen. Sie 
meint, diese gerade zu erhalten und zu relativieren – dies ist geistige Leis-
tung des Bürgers. Die Einzelnen erkennen also eine Differenz zwischen 
sich und dem Staat, verstehen aber zugleich, dass seine Prinzipien aner-
kennungswürdig sind. Solch eine Abwägung kann freilich nur Resultat 
eines Reflexionsvermögens sein, das Hegel mit seinem Begriff des Den-
kens zur Bedingung bürgerlichen, d. h. freien Daseins macht. So kann 
man sagen, dass die aufgehobene Entfremdung wesentlich aus dem Re-
flexionsvermögen der Bürger entspringt, sie jedoch eines Lebens in staat-
lichen Institutionen bedarf, in denen die anerkennungswürdigen Prinzi-
pien im Entfremdungsprozess aktualisiert werden können. 

Kurz gesagt macht Hegel gerade das besondere Interesse zur Grundlage 
des sittlichen Staates, der ja vor allem durch das Gewissen der Bürger ge-
tragen ist. Dass dieses Gewissen weder erzwungen noch einfach vorauszu-
setzen ist, reflektiert er hierbei konkret in seinem Begriff der Entfremdung. 
Das Gewissen, oder das Selbstwissen als Bürger oder eben das Bürger-
bewusstsein, wird nach Hegel somit erst Resultat des Entfremdungspro-
zesses. Hegel kann also erörtern, was sich bei Rousseau als mystisches 

84	 Ebd. 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

Momentum gezeigt hatte: Die Anerkennung der volonté générale als des 
eigenen, wahren Willens, jedoch gerade in der Anerkennung und Aktuali-
sierung der volonté particulière. Ist der Staat also nach Hegel »die Wirk-
lichkeit der konkreten Freiheit«85 und hat dieser Staat »an dem Selbst-
bewusstsein des Einzelnen, dem Wissen und Tätigkeit desselben, seine 
vermittelte Existenz«,86 dann ist der Entfremdungsprozess als Entwick-
lung des bürgerlichen Selbstbewusstseins Bedingung des sittlichen Staates. 
Ein solch enger Zusammenhang zwischen freiheitlichem Staat und gebil-
deten Bürger stellt dann nicht nur Anforderungen an den Bürger, der sei-
ne Selbstbildung realisieren muss. Auch die staatliche Konstitution, als die 
Gesamtheit allen institutionellen Zusammenlebens, ist vor den Anspruch 
gestellt, ihre Institutionen vernünftig zu gestalten, d. h. die Freiheit des Ein-
zelnen rechtlich und institutionell zu sichern und sich so als anerkennungs-
würdig zu zeigen.

Der hegelsche Entfremdungsbegriff zeigt somit, dass Bildungsprozesse 
den immanenten, d. h. den in ihnen selbst liegenden und nicht äußerlich 
vorgegebenen Zweck haben, mittelbar das Selbstbewusstsein des Einzel-
nen zu entwickeln, um ihm so eine »eigenkontrollierte Teilnahme am ge-
meinsamen Wissen und an seiner Entwicklung«87 zu ermöglichen. Dies 
führt zu der Einsicht, dass das Selbstbewusstsein des Einzelnen nie et-
was unmittelbar Gegebenes ist, sondern durch Bildung entwickelt wird. 
Als entwickeltes Bewusstsein hat die Person in ihrem Selbst-Wissen und 
Welt-Wissen eine reflektierte Distanz zu sich, aber auch zur Welt. Hegel 
zeigt in diesem aufgehobenen Verhältnis zu sich und zur Welt, dass von 
einem selbstbewussten Dasein nur gesprochen werden kann, wenn der 
Einzelne weder von eigenen unmittelbaren Neigungen noch von den rei-
nen äußeren Anforderungen getrieben wird. 

»Dies Tun und Werden [des Subjektes in der Welt, A. A.] aber, wodurch 
die Substanz wirklich wird, ist die Entfremdung der Persönlichkeit, denn 
das unmittelbar, d. h. ohne Entfremdung an und für sich geltende Selbst 
ist ohne Substanz, [d. h. nicht bleibend, A. A.], und das Spiel jener to-
benden Elemente [der äußeren Welt] [...]«.88 

Das Selbstbewusstsein des Einzelnen ist bestimmt durch die Fähigkeit 
der Reflexion über seine eigene Rolle in der Welt und über die Rolle 
der Welt für sein Personsein. Durch Reflexion werden die Prinzipien des 

85	 TW VII, §260.
86	 Ebd., §257.
87	 Stekeler-Weithofer: Hegels Phänomenologie des Geistes, Band 2, S. 20. 
88	 TW III, S. 360. Auch Heidegger verweist in seinen Vorlesungen Was heisst 

Denken? (1951–1952) darauf, dass Denken immer Distanznahme bedeutet. 
»Denken bedeutet auch, sich zu befreien, von dem, was man zuvor gedacht 
hat. Das eigene finden, den eigenen Zugang.« Martin Heidegger (1954): 
Was heisst Denken? Tübingen: Niemeyer, S. 22.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

Gemeinwesens zu ihren eigenen Haltungen. »Ziel von Bildung ist daher 
zugleich die Verleiblichung von ›geistigen‹ Lebensformen als Möglichkeit 
an sich in der Ausbildung vernünftiger Fähigkeiten oder Haltungen (als 
hexis oder habitus) der Einzelpersonen und die Ausbildung des geistigen 
Wesens des Individuums, seine Verwandlung in eine soziokulturelle Per-
son.«89 Stekeler betont mit seiner Rede von der »Verleiblichung geisti-
ger Lebensformen« nicht die bloße Übernahme allgemeiner Formen und 
Haltungen, sondern die Identifikation mit ihnen. Sie werden zum Teil der 
Persönlichkeit, an ihnen misst er seine Urteile und Handlungen als ein 
vermitteltes Ideal, das zwar in der sozialen Welt gegeben ist, vom Einzel-
nen jedoch ganz bewusst und selbsteigen angenommen wird. 

Hegel vermeidet in diesem Begriff der Entfremdung die Verherrlichung 
unmittelbarer Selbstkonzepte und erschließt so einen Begriff des Selbst, 
das wesentlich auch durch die äußere Welt vermittelt ist. Diese Einsicht 
beruht auf der Annahme, dass die Einzelnen denkend auf die Welt bezo-
gen sind. Diese zentrale Fähigkeit ermöglicht ihnen Einsicht in die Pra-
xisformen der Welt, sie ermöglicht es ihnen, diese zu verstehen und sich 
in diesen zu bewegen. Denkend haben die Einzelnen so Einsicht in die-
se Strukturen, können sich qua Selbstbewusstsein zu diesen verhalten. 
Dies muss freilich bedeuten, dass Denken im vollen Sinne des Begriffes 
zwar systematisch ist, d. h., dass durch dieses Vermögen zweckgerich-
tetes Wirken in allen Vollzügen möglich wird. Dies aber bedeutet nicht 
etwa, dass es hier nur um schematische Vollzüge gehen muss. Es besagt 
vielmehr, dass es auch darum geht, nach eigenem Urteil zu agieren, was 
in der hegelschen Begrifflichkeit nichts anderes ist, als die eigenen Voll-
züge zweckmäßig auszurichten. 

3.1.2.2.3 Entfremdung und das Selbst 

Indem Hegel die ganz eigene Reflexion des Einzelnen zur Bedingung 
der Anerkennung der Prinzipien des Zusammenlebens macht, die Hegel 
Staat nennt, kann er etwas einlösen, was Jean-Jacques Rousseau sich im 
Contrat Social vorgenommen hatte, aber woran er gescheitert war: Er 
macht die Subjektivität zum Prinzip solchen Staates. Anders gesagt: He-
gel gelingt die Erhaltung der Subjektivität des Einzelnen innerhalb eines 
Lebens als Bürger eines sittlichen Staates, indem er die geistigen Fähig-
keiten zur Bedingung des Weltverhältnisses und der dazu gehörenden 
sozialen Rollen macht.

Hegel zeigt in seinem Entfremdungsbegriff, dass diese Subjektivität 
des Einzelnen nicht einfach natürlicherweise gegeben ist. Mit dem Be-
griff des Selbstbewusstseins entwickelt er begrifflich einen Selbstbezug 

89	  Stekeler-Weithofer: Hegels Phänomenologie des Geistes, Band 2, S. 283.

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

als Voraussetzung jeder besonderen Subjektivität, der immer geistiger 
Voraussetzungen bedarf. Hegel bindet also die Subjektivität an die geis-
tigen Fähigkeiten des Einzelnen. Er entwickelt in einem solchen Be-
griff der erst werdenden Subjektivität ein Selbst des Einzelnen, das 
wesentlich durch erworbene Haltungen und Urteile bestimmt ist. Ent-
wickelt wird solch ein Selbstbezug nicht in isolierter Einzelexistenz, wie 
sie Jean-Jacques Rousseaus noch für seinen Émile vorsieht, sondern in 
Wechselwirkung mit der Welt – also gewissermaßen aus dem Weltbe-
zug heraus. Dabei hat Hegel die zentrale Einsicht, dass erst durch Den-
ken und Entfremdung ein qualifizierter, d. i. reflektierter Zugang zu sich 
und zur Welt ermöglicht wird – der Einzelne kann sich erst als Denken-
der und Entfremdeter überhaupt unterscheiden. Erst als solcher kann 
er wissen, was er will und welches Leben er führen möchte. Erst hier 
hat er also überhaupt ein Selbst. Hegel wendet sich so explizit gegen 
eine Verherrlichung der Unmittelbarkeit, die noch das Denken Rous-
seaus geprägt hatte. 

»Der Vernunftzweck ist deswegen weder jene natürliche Sitteneinfalt 
noch in der Entwicklung der Besonderheit die Genüsse als solche, die 
durch die Bildung erlangt werden, sondern daß die Natureinfalt, d. i. 
teils die passive Selbstlosigkeit, teils die Rohheit des Wissens und Wil-
lens, d. i. die Unmittelbarkeit und Einzelheit, in die der Geist versenkt 
ist, weggearbeitet werde und zunächst diese Äußerlichkeit die Vernünf-
tigkeit, der sie fähig ist, erhalte, nämlich die Form der Allgemeinheit, 
die Verständigkeit.«90

Das hat die provokante Konsequenz, dass der Einzelne nur in einem 
Leben als Citoyen, das heißt als gebildeter Bürger weiß, was er will 
und folglich wer er ist. Er ist erst als Bürger zu solch einer Selbstver-
gegenständlichung imstande, denn erst hier hat er die dazu notwendi-
ge Bildung als Entfremdung erfahren. Dieser Status ist aber nicht zu 
verstehen als eine reine, in gewisser Hinsicht äußerlich angenommene 
Maske, wie es die soziologische Betrachtungsweise annimmt.91 Auch 
ist er nicht nur ein juristischer Status. Hegel sieht vielmehr, dass das 
Bürgersein wesentlich das Selbst des Einzelnen ist. Nun darf ein solcher 

90	 TW VII, §187, Anm. 
91	 Hier vor allem Ralf Dahrendorf (2010): Homo sociologicus. Versuch 

zur Geschichte, Bedeutung und Kritik der Kategorie der sozialen Rolle. 
Wiesbaden: Springer VS. Dahrendorf stellt die personale Rolle als von 
außen aufgezwungene Maske dar, die mit dem Einzelnen unabhängig ist. 
Die inhaltliche Bestimmung der personalen Rolle wird nach Dahrendorf 
von der Umwelt festgesetzt, wobei die Nichteinhaltung mit Sanktionen 
korrigiert wird. Diese soziologische Betrachtungsweise reflektiert nicht 
auf die Bezogenheit der Einzelnen auf die Welt, sondern betrachtet den 
Einzelnen immer nur als vereinzeltes Individuum.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Ansatz nicht missverstanden werden als die rein konformistische Über-
nahme erwünschter Eigenschaften, Haltungen und Urteile. Gerade die-
ser Gefahr entgeht Hegel begrifflich, indem er das Denkvermögen zur 
Voraussetzung staatsbürgerlicher Bildung macht, das sich im entwi-
ckelten Bürgerbewusstsein zeigt. Es kommt nach Hegel gerade darauf 
an, dass der Einzelne die für ihn anerkennungswürdigen Konstituen-
ten seines Seins jeweils für sich überprüft und im reflektierten Selbst- 
und Weltverhältnis als die ganz eigenen annimmt. Gerade hierin zeigt 
sich die besondere Relevanz des Denkvermögens, das solche Reflexi-
on ermöglicht. Das kann auch bedeuten, sich von bestehenden Praxis- 
und Urteilsformen, also gewissermaßen Lebens- und Selbstkonzepten 
zu distanzieren und diese neu zu bewerten – oder, hegelsch gespro-
chen: diese aufzuheben. Auch die Infragestellung bestehender Verhält-
nisse ist gerade entscheidend für einen qualifizierten Zugang zur äuße-
ren Welt und zu sich. 

Erst als Bürger hat der Einzelne somit die geistigen Voraussetzungen 
für substantielle Haltungen und Urteile. Die Voraussetzung jeder kon-
kret verwirklichten Persönlichkeit als Individualität ist so der Bürgersta­
tus, d. h. die verständige und vernünftige Bezugnahme auf die Welt und 
auf sich selbst. Fragt man so mit Hegel nach dem Selbst des Einzelnen, 
fragt man ganz unvermeidlich nach dem Selbst des Bürgers, seinen Hal-
tungen und Urteilen. 

»Nur als Person nehme ich teil an der Praxis des Wissens und der Be-
wertung der Wahrheit von Erkenntnisansprüchen. Nur als Mitglied des 
Gemeinwesens, das als solches die Familien und die Gesellschaft um-
fasst, bin ich volle Person mit einer Sittlichkeit, die als solche das Ethos 
des Personseins ist.«92 

So muss diese Entwicklung zum Bürger als Selbstbildungsprozess93 in-
nerhalb gemeinschaftlicher, formeller und informeller Institutionen in 
einem ganzen staatsbürgerlichen Leben verstanden werden.94 Die Frage 
nach dem Selbst des Einzelnen als der Gesamtheit der Kräfte, Haltungen 

92	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 799. 
93	 Selbstbildung ist hier in einem Doppelsinn zu verstehen: als Bildung oder 

Herausbildung des Selbst, aber auch als Bildung, für die der Einzelne selbst 
in seinem personalen Dasein verantwortlich ist. Er muss sich als solche 
verwirklichen. 

94	 Siehe hierzu weiter Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie 
des Rechts, S. 797: »»höchste Pflicht« der Individuen dagegen ist es, als 
volle personale Bürger möglichst gute Mitglieder des Gemeinwesens zu 
werden, zu sein oder post mortem gewesen zu sein. Man kann das als 
dogmatische These vom Primat des Staates lesen, dem sich die Subjekte als 
Untertanen unterzuordnen haben. Es ist aber als begriffliche Erläuterung 
der inneren Werte eines vollen personalen Subjektes zu lesen, das im 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

und Urteile ist also immer in den Horizont gemeinschaftlicher Kräfte, 
Haltungen und Urteile zu stellen. Diese sind es, die das Selbst prägen, 
ihm gewissermaßen den Rahmen der zunächst möglichen Haltungen, 
Urteile und Handlungen aufzeigen. 

Die besondere Pointe eines solchen Ansatzes der Selbstbildung liegt 
gerade darin, dass das Gemeinwesen nicht einfach nur dem Einzelnen als 
Fremdes entgegensteht. Hegel teilt hier nicht den pessimistischen Blick 
Rousseaus oder Marx’ auf die Welt und ihre Anforderungen, obgleich 
er diese durchaus als Herausforderung erkennt und gerade deshalb die 
zentrale Bedeutung Bildung des Einzelnen als Entfremdungsprozess be-
tont, die solche Verhältnislosigkeit wie sie Rousseau oder Marx beschrei-
ben, verhindert.95 

Dies ist durchaus ein hoher Anspruch an den Einzelnen, dem Hegel 
eine institutionelle Welt gegenübersetzt, die diese Entwicklung des Ein-
zelnen befördert. Die Welt, oder, hegelsch gesprochen, der Staat, ist nicht 
nur reine Heteronomie oder eine äußere Macht, der sich der Einzelne 
unterwerfen muss. Er ist vielmehr als politisches Gemeinwesen getragen 
von einem gemeinschaftlichen Willen der Gemeinschaft der Personen, 
der sich in den Institutionen zeigt und in dem sich die Einzelnen wieder-
erkennen, wie noch darzulegen sein wird. »Das politische Gemeinwesen 
existiert als Einheit im allgemeinen und praktizierten Ethos des Staats-
volks. Real vermittelt und konkret wird es freilich nur durch die Sitt-
lichkeit der Einzelpersonen, also über ihr ethisches Selbstbewusstsein, 
ihr Wissen, Wollen und Tun.«96 Die Personen und das Gemeinwesen 
sind also notwendig aufeinander bezogen, durch einander gewisserma-
ßen konstituiert.97 So wie die Welt mit ihren gemeinschaftlichen Normen 
und Praxisformen den Einzelnen prägt und bildet, d. h. dessen Selbst-
bewusstsein entwickelt, spiegelt sich diese Selbstbildung in der aktiven 
Teilhabe freier, reflektierender Personen als deren freie Anerkennung der 
Prinzipien des Gemeinwesens.98 

Unterschied zu einem Tier ein politisches Leben führt. Die volle Person ist 
ein homo politicus; das aristotelische ›zoon‹ oder ›animal‹ ist unpassend.« 

95	 Zum Entfremdungsbegriff Marx siehe Israel: Der Begriff der Entfremdung. 
96	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 795. 
97	 Auch wenn Hegel klar darstellt, dass es den Staat und seine Institutionen 

schon unabhängig von je einzelnen Personen gibt, kann dieser Staat nur 
durch Wollen, Handeln und Tun der Personen aktualisiert werden. 

98	 Gerade diese Bezogenheit der Personen und des Gemeinwesens erkennt Hegel 
in seinem Begriff des Staates als einer gemeinschaftlich gelebten und somit 
aktualisierten Sphäre, die aber auf die Selbstbildung des Einzelnen zur Person 
angewiesen ist. Staat ist dann nicht nur, wie er sagt, Not- und Verstandesstaat, 
der Sicherheit gegen Gehorsam gewährt, sondern eine normative Lebensweise. 
Eben darauf zielt die Formulierung Hans-Friedrich Fuldas, dass der Staat 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

So schafft Hegel einen Begriff des Selbst, der sich jeder Mystifizie-
rung entzieht. Er fasst das Selbst vielmehr radikal immanent, als Ergeb-
nis eines ganzen sozialen und politischen Lebens, in dem die Einzelnen 
Haltungen und Urteile erwerben. Mit Hegel muss aber gesehen werden, 
dass dies nicht einfach nur durch die Welt ermöglicht wird. Der Einzel-
ne ist bei Hegel nie einfach nur ein passives Wesen, auf das die Eindrü-
cke der Welt als Widerfahrnis einwirken. Hegel zeigt, dass sowohl das 
eigene Selbst als auch das selbständige, freie Leben immer auch von den 
Einzelnen selbst abhängt, die sich als freie Wesen zeigen müssen, indem 
sie als Bürger aktiv sind. 

Erfasst der Entfremdungsbegriff gerade in seiner historischen Genese 
das Verhältnis zwischen Staat und Bürger, so expliziert Hegel, dass sol-
ches Verhältnis nicht einfach vorauszusetzen, sondern zu entwickeln ist. 
In seinem Begriff der Entfremdung klärt er die Bedingungen der Mög-
lichkeit solchen Verhältnisses und stellt klar heraus, dass solches Verhält-
nis gerade deshalb existentiell ist, weil es überhaupt Selbstbezugnahmen 
ermöglicht. In dieser recht weitreichenden Annahme stellt Hegel her-
aus, dass der Einzelne erst als entfremdeter zu einem Ich wird, d. h. erst 
hier kann er wissen, wer er ist, was er will und wie er handeln möch-
te. Er kann sich also erst hier überhaupt unterscheiden und ist gerade 
deshalb Vollzugssubjekt und somit für die je eigenen Vollzüge verant-
wortlich, denn er kann erst hier den hierzu notwendigen Bildungspro-
zess vollziehen.

3.1.2.2.4 Conclusio: Bildung als Denken und Entfremdung

Die Explikation der hegelschen Begriffe Denken und Entfremdung zeigt 
auf, was Bildung im vollen Kompetenzsinn des Begriffes meinen muss. 
Sie ist gegenüber nur schematischen Vollzügen insofern qualifiziert, als 
sie immer auch das Bewusstsein des Einzelnen betrifft – sie ist somit im-
mer auch Persönlichkeitsbildung. Durch Bildung als Entfremdung er-
langt der Einzelne die Voraussetzung freier Selbstbezugnahmen und wird 
erst hier zu einem Ich, samt seiner besonderen Denk-, Urteils- und Hand-
lungsvollzüge und der diesen zugrunde liegenden Haltungen, da er sich 
erst hier unterscheiden kann und nicht etwa seinen Trieben und Neigun-
gen oder den Strukturen der Welt ausgeliefert ist. Durch Entfremdung ist 
der Einzelne auch deshalb dazu imstande, weil er sich in diesem Prozess 
als einen erkennt, der zu solchen Vollzügen überhaupt in der Lage ist. 
Der Preis solcher Entwicklung des Selbstbewusstseins, als des Bewusst-
seins von sich, ist jedoch der Verlust des unmittelbaren Bewusstseins, was 

Status (=fester Stand) des Bürgers sei. Vgl. Hans Friedrich Fulda (2003): 
Georg Wilhelm Friedrich Hegel. München: C.H. Beck, S. 223. 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

nach Hegel Bedingung bewusster und somit freier Selbstbezugnahmen 
ist.99 Durch solche Entfremdung entwickelt der Einzelne nämlich eine 
gewisse reflektierte Distanz zu seinen Begierden, die ihm erst erlaubt, 
diese zu verstehen, über sie zu verfügen und diese erst so in rechter Wei-
se zu befriedigen. Erst durch die Reflexion der Begierden, ihrer Inhalte 
und der Weise ihrer Befriedigung hat der Einzelne überhaupt Zugriff auf 
sie und erst in dieser Distanz kann der Einzelne überhaupt zweckmäßig 
oder gerichtet und somit selbst oder selbstbestimmt agieren. 

Diese Reflexion zeigt sich gerade dort als entscheidend, wo es dar-
um geht, das genuin »Selbsteigene« der Urteile oder Handlungen zu be-
stimmen, oder eben zu fragen, inwiefern sie »schließlich »die meinigen« 
werden.«100 Mit dem Begriff des entwickelten Selbstbewusstseins wird 
hierbei betont, dass das Subjekt solcher Urteile und Handlungen zu sein 
nicht etwa meint, immer ganz neue oder in irgendeiner Weise originel-
le Einfälle zu haben, sondern auf die Struktur je eigener Urteile und 
Handlungen zu reflektieren. Das je »Eigene« wird also erst zur disposi-
tionellen Besonderheit des Subjektes, wenn dieses weiß, was es tut und 
warum es es tut. Der Einzelne steht in dieser Abwägung in einer imma-
nenten reflektierten Selbstbeziehung, während er in gleicher Weise in Be-
ziehung zu seiner Welt steht. Erst durch diese Reflexion findet, wie He-
gel in den Grundlinien der Philosophie des Rechts darlegen wird, das 
»Setzen seiner Selbst als eines bestimmten [...] Ich in das Dasein über-
haupt [...]« statt.101

Bedingung solcher Selbstbezugnahme ist jenes Vermögen, das He-
gel Denken nennt und das die Zurechnung der Vollzüge zu solchem 
Ich überhaupt ermöglicht, insofern es sie erst denkend reflektiert und 
somit zweckgerichtet ausführt. Der Einzelne ist erst als Denkender in 

99	 Vgl.: TW III, S. 359: »Dies Gelten ist die allgemeine Wirklichkeit des Selbst, 
aber sie ist auch unmittelbar eben so die Verkehrung; sie ist der Verlust 
seines Wesens.«

100	 Pippin, Die Verwirklichung der Freiheit, S. 69. Siehe hierzu ebd. weiter: 
»Dass ich beim Handeln über jeder zufälligen Neigung und Begierde sowie 
jedem zufälligen Interesse stehe, ist nicht strikt objektivistisch zu verstehen 
und nicht bloß eine Frage strategischer Befriedigung. Sie betrifft vielmehr 
mein Vermögen, mich mit mir zu identifizieren – mit dem bestimmten, 
individuellen Lebenslauf, den ich gewählt habe, und mit meinen Neigungen, 
die, wie Hegel sogar sagt, gereinigt sind, also auf eine Weise strukturiert 
sind, die sie zu meinen gemacht hat, und in denen ich dadurch wahrhaft 
oder wirklich das Subjekt dieser Handlungen werde.«

101	 Vgl. TW VII, §6. Konkreter ebd., §7: »Ich bestimmt sich, insofern es die 
Beziehung der Negativität auf sich selbst ist; als diese Beziehung auf sich ist 
es eben so gleichgültig gegen diese Bestimmtheit, weiß sie als die seinige und 
ideelle, als eine bloße Möglichkeit, durch die es nicht gebunden ist, sondern 
in der es nur ist, weil es sich in derselben setzt.«

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

der Lage, die Welt und ihre Praxisformen, aber auch sich selbst zu ver-
stehen und somit überhaupt zu wissen, wer er ist und wie er agieren 
möchte. Denkend erlangt der Einzelne also überhaupt Einblick in die 
Strukturen der objektiven Welt, aber auch einen Zugang zu sich selber. 
Erst hier hat das Ich die Möglichkeit, sich in seiner je besonderen Wei-
se zu erkennen und sich als solches in einer objektiven Welt zu zeigen, 
die durchaus entfremdend im Sinne Rousseaus und Marx’ wirken kann. 
Im Denken richtet der Einzelne somit sein Bewusstsein nach bestimm-
ten Begriffen oder Gesetzmäßigkeiten funktionaler oder auch normati-
ver Art aus, er wird also i. w. S. entfremdet, was Voraussetzung weiterer 
denkender und somit eigener Vollzüge ist. Denken (als Entfremdung) ist 
also Voraussetzung von Denken (als Selbstdenken) – die zentrale Ein-
sicht für unsere spätere Diskussion der hegelschen Bildung innerhalb 
der Institutionen. 

In seinem Begriff der Entfremdung verkennt Hegel die destruktiven 
Momente der äußeren Welt nicht. Er nimmt vielmehr einerseits den Ein-
zelnen samt seiner verstandesmäßigen und vernünftigen Fähigkeiten in 
die Pflicht und verlangt von diesem, sich innerhalb dieser Welt zu bilden. 
Andererseits fordert er gerade in seinen Grundlinien eine institutionel-
le Struktur des Zusammenlebens, die vernünftig gestaltet und daher an-
erkennungswürdig ist und gerade deshalb die Bildung des Einzelnen als 
Ent-Fremdung ermöglicht. 

Mit Denken und Entfremdung nimmt Hegel also zwei wesentliche Be-
griffsmomente der Bildung in den Blick. Denken zeigt sich als geistige 
Tätigkeit, die zweckgerichtete Vollzüge und gerade so freie Selbst- und 
Weltbezugnahmen ermöglicht. Mit Entfremdung fasst Hegel begrifflich 
diejenige Veränderung, die Bildung im Bewusstsein des Einzelnen be-
wirkt.

3.1.3 Holistisches Wissen oder die Bildungsformen

Die Entwicklung des Selbstbewusstseins ist in der hegelschen Bil-
dungstheorie durch den Erwerb von Wissen vermittelt. Im Begriff des 
Wissens wird konkret, was bisher als Denken und Entfremdung nur 
abstrakt beschrieben worden ist, es ist die inhaltliche Ausgestaltung 
dessen, was als Prozess der Entfremdung zu einem Selbstbewusstsein 
dargelegt worden ist. Wissen ermöglicht Einblick und Zugriff auf die 
begriffliche Struktur der Welt und ermöglicht, sich gerade so als Teil 
dieser Welt zu sehen. 

Selbstbewusstsein wird nach Hegel entwickelt zum einen durch Wis-
sen, wie es etwa in unterschiedlichen Wissenschaften formuliert ist. Sol-
ches Wissen kann verstanden werden als die Gesamtheit kanonischer 
Inhalte, die als richtig beurteilt werden und deren Infragestellung in der 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

Welt des Geistes als unwahre Aussage beurteilt wird. Die Einzelnen er-
werben mit seiner Aneignung Kenntnisse und Begriffe, mit denen sie Ein-
sicht in allgemeingültige Sachverhalte der äußeren Welt gewinnen. Die-
se folgen einer eigenen, verständigen Logik und sind weder willkürlich, 
nach subjektiven Meinungen zu bestimmen, noch auf ihre empirische 
Erscheinung zu reduzieren.102

Wissen beinhaltet aber auch die Kenntnis kontingenter Normen und 
Regeln gesellschaftlichen Zusammenlebens, wie sie sich in angemesse-
nem Urteilen und Handeln zeigen. Inhalt solchen Wissens ist also ein 
kontingentes soziales Wissen um Ordnung, um Regeln und um die Kon­
ventionen innerhalb der Institutionen der Öffentlichkeit. Solches Wis-
sen ist nicht kausal ableitbar oder auf theoretische Prinzipien zurückzu-
führen. Es folgt keiner strengen Logik von Gesetzen oder Begriffen, die 
theoretisch nachzuvollziehen sind. Es beschreibt vielmehr konkrete, als 
richtig anerkannte Urteils- und Handlungsformen, die in der Praxis insti-
tutionell organisierter intersubjektiver Verhältnisse »vorgezeichnet, aus-
gesprochen und bekannt«103 sind. In solchem Wissen sind die Bedingun-
gen intersubjektiver Verhältnisse erfasst. Sein Erwerb bedeute zunächst 
ein Bekanntwerden mit diesen kontingenten Umständen, damit diese im 
praktischen Bildungsprozess als richtig oder wahr, also als vernünftig er-
kannt werden können.

So verstanden kann man mit Hegel dieses Wissen als die Grundlage 
jeder gemeinschaftlichen Lebensform verstehen, da in diesem Wissen die 
Grundlagen und Prinzipien des Zusammenlebens erfasst sind. Oder, um 
es mit Hegel zu sagen: 

»Die Mannigfaltigkeit der Kenntnisse an und für sich gehört zur Bil-
dung, weil der Mensch dadurch aus dem partikulären Wissen von un-
bedeutenden Dingen der Umgebung zu einem allgemeinen Wissen sich 
erhebt, durch welches er eine größere Gemeinschaftlichkeit der Kennt-
nisse mit anderen Menschen erreicht, in den Besitz allgemein interessan­
ter Gegenstände kommt.«104 

In der hegelschen Bildungstheorie kommt es zwar auch darauf an, über 
solches Wissen zu verfügen, Kenntnisse aus ihm zu ziehen und daraus die 
eigenen Vollzüge zu bestimmen. Gerade diese Kenntnisse zu haben, be-
deute aber die Einsicht in tradiertes, allgemeines oder auch gemeinsames 
Wissen, das der Einzelne mit den Anderen teilt. Er bekomme Einsicht in 
gemeinschaftliche Formen des Zusammenlebens, die innerhalb solchen 

102	 Siehe dazu TW X, §422ff. GW 25,2, S. 1072: »Die Gesetze sind die 
Bestimmungen des in der Welt selber innenwohnenden Verstandes.; in ihnen 
findet daher das verständige Bewußtsein seine eigene Natur wieder und wird 
somit selber gegenständlich.«

103	 TW VII, §150, Anm.
104	 TW IV, S. 259.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

Zusammenlebens als anerkennungswürdig beurteilt würden. Hierbei be-
greife der Einzelne, dass er gerade durch solches Wissen in einer Kon-
tinuität mit anderen stehe. Er begreife sich selbst als Teil einer Lebens-
weise, in der er mit anderen gerade deshalb in Verbindung stehe, weil er 
auf Grundlage verschiedener Praxisformen mit diesen im weiteren Sinne 
kommunizieren oder kooperieren könne. Er begreife also, dass er kein 
atomistisches Einzelwesen ist, sondern gerade durch das gemeinsame 
Wissen in einer Lebensweise mit anderen verbunden sei.

In wissenden Vollzügen steht der Einzelne in einem Raum gemeinsa-
mer Beurteilungen und Handlungen, der solche Bewertungen erst mög-
lich macht. Das bedeutet, sich in einen Zusammenhang mit anderen zu 
erkennen, sich ihren Bewertungen und reflektierten Meinungen zu stel-
len, ein wesentliches Moment des hegelschen Bildungsprozesses. Bildung 
als Wissenserwerb im weitesten Sinne verlangt nämlich nicht nur einfach 
ein Dasein in isolierter Einzelexistenz. Nach Hegel ist holistische Bildung 
so überhaupt nicht möglich. Er verlangt in diesem Begriff auch immer 
das Selbstverständnis des Einzelnen als soziales und politisches Wesen, 
was durch den Wissenserwerb vermittelt ist. Daher steht das 

»freie Urteil der Einzelpersonen […] damit sozusagen immer in der 
Mitte zwischen einer verständigen und das heißt immer auch sprach- 
und sachtechnisch genügend versierten Anwendung bewährter Sche-
matisierungen im Unterscheiden und tätigen Schließen einerseits, ei-
ner autonomen Neubestimmung vernünftiger Differenzierungen mit 
reflektierender Urteilskraft im Blick auf den besonderen Fall anderer-
seits [...].«105 

Selbstbewusstes Dasein ist also ein Dasein gemäß eines allgemeinen Wis-
sens, über das die Einzelnen verfügen und an dem sie partizipieren, d. h. 
ihre Begriffe des Richtigen in ihren Urteilen und Handlungen finden. 
Diese Begriffe des Richtigen teilen sie mit Anderen und sie leiten sie bei 
den Entscheidungen für das personale Leben. Die geistigen Fähigkeiten 
und Kompetenzen als Wissen zu haben ist so die Voraussetzung je eige-
ner Haltungen zur gemeinsamen Lebenswelt, »die als gut beurteilt ist 
und daher arete heißt.«106 

Die angemessene Anwendung verständigen Wissens ist die besondere 
Leistung der Einzelnen, d. h. erst Resultat eines entwickelten Selbstbe-
wusstseins. Sie müssen die richtigen Begriffe finden, diese in Zusammen-
hänge bringen, als richtig oder falsch bewerten und schließlich Handlun-
gen und Urteile hieraus ableiten. Nur aufgrund dieser Fähigkeiten kann 
dann überhaupt von eigenen Urteilen, Handlungen und eigener Teil-
habe gesprochen werden. Erst als Selbstbewusstsein kann der Einzelne 

105	 Stekeler-Weithofer: Hegels Phänomenologie des Geistes, Band 2, S. 263.
106	 Stekeler-Weithofer: Denken, S. 99.

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

also zum einen selbstständig denken und zum anderen vernünftig urtei­
len und handeln. 

Wissen hat demnach für Hegel eine doppelte Funktion: einerseits bie-
tet es den begrifflichen Zugang zur Welt, andererseits die Einsicht, dass 
wir mit anderen in diesem Wissen verbunden, auf sie verwiesen sind. 
Die Einzelnen verstehen sich so in bestimmter Weise, verorten sich in 
der Welt. Diese doppelte Entfremdung durch das Wissen ist in den he-
gelschen Bildungsformen angesprochen: theoretische und praktische Bil­
dung.

Die Trennung dieser beiden Bildungsformen ist freilich keine Erfin-
dung Hegels.107 Er ist jedoch der erste, der diese Begriffe in ihren Inhal-
ten, Methoden, Zielen und somit der durch die entwickelten geistigen 
Vermögen differenziert und ihren Vollzug als Bildungsprozess innerhalb 
gesellschaftlicher und politischer Institutionen operationalisiert. 

Ihr Erwerb bezweckt die Entfaltung jeweils unterschiedlicher Vermögen 
des Menschen. Während nämlich durch die theoretische Bildung der Ver-
stand des Einzelnen ausgebildet wird, entwickelt der Einzelne durch prak-
tische Bildung seine vernünftigen Fähigkeiten, was das Selbstverständnis 
und so die genuin eigenen Selbst- und Weltbezugnahmen aller Art mög-
lich macht. Entscheidend und beiden Bildungsformen gemeinsam ist je-
doch, dass sie das Selbst- und das Weltverhältnis des Einzelnen überhaupt 
ermöglichen. Kurzum: Der Vollzug dieser beiden Bildungsformen hat den 
Entfremdungsprozess zu seinem Resultat und gerade deshalb ist ihr Zu-
sammenspiel als Bildung im vollen Sinne des Begriffes zu verstehen.

3.1.3.1 Exkurs: Der Wissensbegriff und seine Differenzierung 

Bevor nun der hegelsche Begriff der theoretischen und praktischen Bil-
dung expliziert wird, soll an dieser Stelle eine begriffliche Auseinander-
setzung mit Begriffen des Wissens geleistet werden, um zum Verständ-
nis der hegelschen Bildungsformen beizutragen. Zum einen verbessert 
dies das Verständnis von Wissen im weitesten Sinne, wie es Hegel in der 
theoretischen Bildung fordert. Zum anderen zeigt sich, dass der Begriff 
des Wissens in seinem weitesten Sinne, d. h. auch als Handlungswissen, 

107	 Erste implizite Hinweise finden sich schon bei Platon, explizit wird der 
Unterschied zwischen dispositionalem und propositionalem Wissen bei 
Aristoteles im Begriff der Klugheit und durchzieht die politische Philosophie 
immer dort, wo es um das Verhältnis zwischen Einzelnem und politischer 
Welt geht. Vgl., Wieland: Platon und die Formen des Wissens; Wilhelm 
Hennis (1977): Politik und praktische Philosophie. Schriften zur politischen 
Theorie, Stuttgart: Klett-Cotta; Vollrath: Grundlegung einer philosophischen 
Theorie des Politischen; Michael Oakeshott (1966), Rationalism in Politics 
and other Essays. New and Expanded Edition, Indianapolis: Liberty Fund. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

voraussetzungsreich ist. Es soll nämlich zu konkreten Handlungen füh-
ren. Dass man diesen Zusammenhang zwischen Wissen und Handlung 
nicht einfach begrifflich voraussetzen kann, expliziert Hegel in seinem 
Begriff der praktischen Bildung.

3.1.3.1.1 Propositionales Wissen 

Unter den Begriff des propositionalen Wissens kann jener Begriff des 
Wissens gefasst werden, der in gegenwärtigen Auseinandersetzungen mit 
Bildungsprozessen allzu oft vorherrschend ist. Bezüglich der Inhalte die-
ser Wissensformen »vermittelt uns die Wissenschaft das Wissen um ihre 
Gründe und macht dieses Wissen erst dadurch zu einem sicheren Wis-
sen.«108 Sicher ist solches Wissen, weil seine Inhalte notwendig gegeben 
sind. »Notwendig ist [...], was nicht anders sein kann, als es ist.«109

Die Inhalte solchen Wissens sind so durch die Wissenschaften veri-
fiziert und in wahrheitsfähigen Sätzen mitteilbar. Sie genießen insofern 
Anerkennung als faktische Richtigkeiten. Angesprochen ist jener Begriff 
von Wissen, der ohne Zweifel als Wissen legitimiert werden kann, weil es 
beispielsweise naturwissenschaftliche Gesetze formuliert, wie etwa »Die 
Winkelsumme eines gleichschenkligen Dreiecks beträgt 180.«110 So ver-
standen, ist es ein Wissen um bestimmte Gegenstände, das eindeutig in 
wahrheitsfähigen Sätzen ausgedrückt werden kann.111 Propositionales 
Wissen ist in diesem Sinne gegenstandsbezogen.112 »Propositionales Wis-
sen bezieht sich immer auf ein identifizierbares Wissensobjekt.«113 Das 
heißt weiter, dass solches Wissen einem eindeutigen Bewertungsmaßstab 
nach dem Muster richtig oder falsch unterliegt. Unter diesem Begriff ist 
so zunächst ein technisches Wissen114 oder ein Know-that115 zusammen-
gefasst. Das propositionale Wissen ist demnach ein Wissen, das nur in 
einer bestimmten rationalen Logik, nach festen Begriffen und Grund-
sätzen, gefasst ist. Die Begriffe, Regeln und Gesetzmäßigkeiten gilt es 
so nicht nur zu wissen, sondern auch schematisch aufeinander zu bezie-
hen, zu vergleichen und so richtige konsistente Schlussfolgerungen durch 

108	 Petersen, Subjektivität und Politik, S. 152. 
109	 Ebd., S. 158.
110	 Beispiel entlehnt aus Thomas Petersen: Nachhaltigkeitspolitik, Wissenschaft 

und Urteilskraft. Nicht publiziert.
111	 Vgl. Wieland, Platon und die Formen des Wissens. 
112	 Vgl. ebd.
113	 Wieland, Platon und die Formen des Wissens, S. 231. 
114	 Vgl. Oakeshott, Rationalism in Politics and other Essays. 
115	 Vgl. Stekeler-Weithofer: Denken; Wieland: Platon und die Formen des 

Wissens; Hennis: Politik und praktische Philosophie; Oakeshott: Rationalism 
in Politics and other Essays. 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

deduktives Denken zu ziehen. So kann das propositionale Wissen als das 
»deduktiv-nomologische Wissen der [positiven] Wissenschaft«116 erfasst 
werden, das der Wissende qua seines Verstandes intellektuell erfassen 
und verstehen kann. Es ist ein Wissen, dass Kenntnisse präzise vermit-
telt und somit in unmittelbarer Weise lehrbar und lernbar ist.117 Es ist in 
diesem Sinne überprüfbar, worin sich zugleich verstandesmäßige Fähig-
keiten des Wissenden zeigen.

Eine wesentliche Qualität solchen Wissens besteht gerade darin, dass 
es personenunabhängig und in diesem Sinne objektiv ist. Die Erkennt-
nisse propositionalen Wissens gelten allgemein, unabhängig von perso-
nalen Haltungen und Überzeugungen. Zwar bedarf solches Wissen ei-
nes Trägers, jedoch ist dieser nicht wesentlich bestimmt. »Deshalb kann 
man von ihm abstrahieren. Man kann daher von einem Satz, seinem In-
halt und seiner Struktur reden, ohne zugleich von einem Subjekt reden 
zu müssen, das diesen Satz ausspricht oder denkt.«118 Der Träger muss 
sich mit diesem Wissen nicht identifizieren; es ist für ihn ein Gegenstand, 
über den er objektiv sprechen kann, etwas, das er an andere weitergeben 
kann. »Die Form der schriftlich fixierten Aussage manifestiert die hier 
maßgebliche Distanz, in der der Wissende zu diesem Wissen steht.«119 
Der Wissende kann also von solchem gegenständlichen Wissen abstra-
hiert werden, d. h. es macht ihn nicht wesentlich oder persönlich aus. So 
bedarf das propositionale Wissen weder in seinen Inhalten noch in sei-
ner schematischen Anwendung einer subjektiven Einschätzung oder Be-
wertung der wissenden Person. Über solches Wissen zu verfügen, be-
deutet für den Träger zunächst nur logisch-begriffliche Kenntnisse von 
komplexen abstrakt-theoretischen Zusammenhängen zu haben und die-
se zunächst überhaupt zu verstehen. 

Diesem Wissensbegriff scheint die politikdidaktische Diskussion ver-
pflichtet. Autoren wie Wilhelm Hennis und Michael Oakeshott, die sich 
mit dem Begriff des Wissens im Rahmen von Politik auseinandersetzen, 
weisen darauf hin, dass die Neuzeit seit Descartes diesem propositionalen 
Wissen verpflichtet ist. So sei die Vorstellung vorherrschend, dass dieses 
das einzig legitime wissenschaftliche Wissen sei, insofern es objektiv be-
weisbar ist. Hieraus werde auch die Forderung abgeleitet, dass jede Pra-
xis diesem Wissensbegriff verpflichtet sei.120 Unterscheidet Kant also die 
Urteilskraft von diesem Begriff des Wissens als einem Gegenstand des Ver­
standes, muss mit jener noch ein anderes Vermögen angesprochen sein. 

116	 Petersen: Nachhaltigkeitspolitik, Wissenschaft und Urteilskraft.
117	 Vgl. Wieland: Platon und die Formen des Wissens. 
118	 Ebd., S. 232.
119	 Ebd., S. 229. 
120	 Vgl. Hennis: Politik und praktische Philosophie, sowie Oakeshott: Rationalism 

in Politics and other Essays.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

3.1.3.1.2 Dispositionales Wissen 

Sowohl Oakeshott als auch Hennis schlagen in kritischer Auseinan-
dersetzung mit dem Vorrang propositionalen Wissens vor, einen wei-
teren Wissensbegriff zu erarbeiten. Ganz im Sinne der Aristotelischen 
phronēsis und der kantischen Urteilskraft soll ein Wissensbegriff gefun-
den werden, der den besonderen Anforderungen des Bereichs des Poli-
tischen entspricht. Diese Sphäre menschlichen Zusammenlebens gründe 
nicht nur auf nomologisch-deduktive Einsichten. Hier gehe es um Vollzü-
ge im Raum des Kontingenten.121 Kontingent sind die Bedingungen poli-
tischer und sozialer Vollzüge nicht nur, weil sie einer gewissen dynami-
schen Entwicklung unterliegen, sich also verändern können. Kontingent 
sind sie ferner, weil der Einzelne sich hier in einem Denk‑, Urteils- und 
Handlungsraum bewegt, der nicht einer rein rationalen Notwendigkeit 
unterliegt. Vielmehr bewegt er sich innerhalb eines Spektrums von Ur-
teils- und Handlungsmöglichkeiten, die mehr oder weniger angemessen 
sein können. Die besondere Qualifikation des Wissenden liegt dann ge-
rade darin, dass der Einzelne hier nach eigenem Urteil und somit nach 
eigener Einschätzung selbstwirksam, d. h. absichtsvoll wirkt, unter Ein-
bezug der für ihn relevanten Bedingungen der besonderen Situation. Das 
heißt, die Angemessenheit solcher Vollzüge kann so oder auch anders 
aussehen. Ihre Richtigkeit kann also nicht in einer lückenlosen rational-
begrifflichen Begründungslinie verifiziert werden. 

Solch kontingentes Wissen ist weder in notwendig gültigen und so-
mit immer gleich bestehenden Aussagen formulierbar, noch ist es gegen-
standsbezogen. Es bezeichnet nicht ein Wissen um abgrenzbare Gegen-
stände und ihre Zusammenhänge. Vielmehr ist es ein Wissen, durch das 
dem Träger »Welt und Wirklichkeit erschlossen«122 werden. Wirkungs-
bereich solchen Wissens sind »Fähigkeiten und Fertigkeiten, Kompeten-
zen und bewußtes Können, Urteilskraft, Gebrauchswissen und Erfah-
rung.«123 Über all diese Bereiche menschlichen Vermögens kann zwar 
begründet gesprochen werden, jedoch sind diese nicht notwendig objek-
tivierbar. Das bedeutet, worin der angemessene oder richtige Vollzug des 
dispositionalen Wissens besteht, kann man nicht allgemeingültig und un-
abhängig von der besagten Situation und unabhängig von ihrem Subjekt 
festlegen oder formulieren. 

Hieraus ergibt sich, dass dispositionales Wissen und Wissensträger 
eng aufeinander bezogen sind und einander in besonderer Weise aus-
zeichnen. »Über Fähigkeiten und Fertigkeiten verfügt man nicht wie 
über einen gegenständlichen Besitz. Auch intendiert man sie nicht wie 

121	 Vgl. Petersen: Urteilskraft.
122	 Wieland: Platon und die Formen des Wissens, S. 230. 
123	 Ebd. 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

Objekte, von denen man sich distanzieren kann. Auf sie hin versteht 
man sich selbst.«124 Dieses Begriffsmoment betont auch die aristoteli-
sche phronēsis, wenn Aristoteles darlegt, dass diese eine konkrete Fähig-
keit des Klugen ist. Konkret ist die Fähigkeit des Klugen jedoch nicht, 
insofern sich seine Qualifikation in allgemeinen Aussagen inhaltlich be-
stimmen lässt, sondern weil sie sich in konkreten Situationen als Dispo-
sition ihres Trägers zeigt. Aus dieser Bestimmung heraus wird für diese 
Wissensform im weiteren Verlauf der Begriff des dispositionalen Wissens 
verwendet. »Was die Klugheit ist, können wir nur erfassen, indem wir 
schauen, welche Menschen wir klug nennen.«125 Möchte man also be-
stimmen, was die Klugheit ist, könne man dies nicht in allgemeinen, abs-
trakten Lehrsätzen, die den Begriff definierten, sondern nur in Rückgriff 
auf einen Träger solchen Wissens, der sich in kompetenter Weise in Wis-
sensfeld des dispositionalen Wissens bewegt, erfahren. Das dispositiona­
le Wissen bezeichnet so die Fähigkeit eines bestimmten Trägers, in einer 
bestimmten Situation, unter Berücksichtigung gegebener Bedingungen 
richtig oder angemessen zu handeln, wobei sich solche Bewertung der 
rein »bivalenten Alternative«126 nach dem Muster richtig/falsch entzieht. 
Im Wissensfeld des dispositionalen Wissens kann nicht einfach vom Trä-
ger solchen Wissens abstrahiert werden – solches Wissen ist personenge­
bunden. Es prägt seinen Träger und zeichnet diesen aus. Solches Wissen, 
so könnte man sagen, ist wesentlich Charakter oder auch Personenmerk-
mal oder eben Disposition seines Trägers, das auf der Ausrichtung eige-
ner Vollzüge an faktischen und normativen Richtigkeiten beruht. Wolf-
gang Wieland macht – wie schon Aristoteles – darauf aufmerksam, dass 
sich dieses Charakteristikum zeigt, »wenn man von einem erfahrenen 
Arzt, einem erfahrenen Handwerker oder einem erfahrenen Kaufmann 
spricht.«127 Die Subjekte solchen Wissens haben dieses Wissen nicht ein-
fach gegenständlich. Die Träger solchen Wissens sind vielmehr persön-
lich oder individuell durch das dispositionale Wissen in besonderer Wei-
se ausgezeichnet – der jeweils besondere Einzelne verfügt über es.128 

Dieses wesentliche Charakteristikum unterscheidet diese Wissens-
form vom propositionalen Wissen also wesentlich darin, dass es eines 

124	 Ebd., S. 241.
125	 Aristoteles (20155): Nikomachische Ethik, hrsg. von Ursula Wolf. Hamburg: 

Rowohlt, Buch VI, 5, S. 199. 
126	 Wieland: Platon und die Formen des Wissens, S. 233. 
127	 Ebd., S. 230. 
128	 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch VI, 8–9, S. 204ff. Aristoteles 

stellt heraus, dass die Beurteilung, ob ein Vollzug phronetisch ist oder 
nicht, der Analyse der konkreten Handlungssituation einerseits und des 
Vollzugssubjektes andererseits bedarf. Ob eine Handlung beispielsweise 
besonnen, tapfer oder auch gerecht ist, ist abhängig davon, wer sie vollzieht 
und in welcher Situation sie vollzogen wird. Während wir bei einem 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

besonderen Trägers bedarf, von dem man nicht abstrahieren kann.129 
Wer über diese Vermögen verfügt, kann sich in konkret gefragten Um-
ständen bewähren, ohne dass sich dieses Bewähren erstens in proposi-
tionalen Wissensobjekten materialisieren lässt und zweitens ohne dass 
sich das ganze Wissens solcher Vollzüge zeigt. Der besondere Charak-
ter des dispositionalen Wissens zeigt sich so im Unterscheid zum propo-
sitionalen Wissen darin, dass man es nicht etwa dadurch erwirbt, dass 
man wissenschaftliche Aussagen kennt und versteht, sondern in »prak-
tische[r] Vertrautheit«130 mit besonderen Situationen ist. Nach Hennis 
bedeutet dies: »Alle Einsichten im Bereich des Ethisch-Politischen set-
zen ein gewisses Maß innerer Differenziertheit, d. h. Problemgefühl und 
Unterscheidungsvermögen voraus, Eigenschaften, die auf bloß intellek-
tuellem Wege nicht erworben werden können.«131 Während Hennis bei 
dieser durchaus vagen Diagnose bleibt und sich nicht weiter mit der ge-
fragten Wissensform auseinandersetzt, formuliert Oakeshott einen Wis-
sensbegriff, der diesen Anforderungen zu genügen scheint. Er zeigt, dass 
das gefragte Wissen sich in Inhalt und Form vom propositionalen Wis-
sen unterscheidet. 

In kritischer Auseinandersetzung mit dem propositionalen Wissen 
(technischen Wissen) formuliert Oakeshott einen Begriff des »prak-
tisches Wissens«.132 Während das technische Wissen in der oben dar-
gestellten Weise verstanden und um die Fähigkeit der Anwendung ge-
gebener Regeln ergänzt wird, zeigt sich für Oakeshott die notwendige 
Einsicht, dass solches Wissen immer unvollständig bleiben muss. Es zu 
haben, bedeute noch nicht, dass man darüber in der Weise verfügen 
kann, dass man es auch in rechter Weise anwenden kann. So sei das Le-
sen eines Kochbuchs noch kein Garant dafür, dass man wirklich kochen 
kann. Vielmehr ist zu erkennen, dass »[a] cookery book presupposes 
somebody who already knows how to cook.«133 Solche Anwendung er-
worbenen technischen oder propositionalen Wissens bedürfe also eines 
praktischen Wissens oder eines Know-how. Erst mit diesem wisse man 
um die Anwendung bestehender Regeln. Solches Wissen unterscheide 
sich vom propositionalen Wissen gerade darin, dass es nicht in klar ab-
grenzbaren Aussagen oder Propositionen mitteilbar sei. Aufgrund seiner 
kontingenten Inhalte, durch die es wesentlich ausgezeichnet sei, scheine 
es weniger präzise und weniger greifbar. »And this gives it the appearan-
ce of imprecision and consequently of uncertainty, of being a matter of 

Einzelnen eine Handlung als tapfer beurteilen würden, erscheint sie uns bei 
einem anderen, in einer anderen Situation als tollkühn. 

129	 Vgl. Wieland: Platon und die Formen des Wissens, S. 232. 
130	 Ebd., S. 231. 
131	 Hennis: Politik und praktische Philosophie, S. 40. Hervorhebung von A. A. 
132	 Vgl. Oakeshott: Rationalism in Politics and other Essays.
133	 Ebd., S. 52. 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

opinion, of probability rather than truth. It is, indeed, a knowledge that 
is expressed in taste and connoisseurship.«134 

Bestimmt man das dispositionale Wissen als Know-how, betrifft es 
den Bereich »bewußten Tätigsein[s]«. In solchem Wissen »wird der 
Mensch seiner Fähigkeit inne, sich die Welt auch dadurch zu erschlie-
ßen, dass er Sachverhalte hervorbringt oder gestaltet.«135 Solches Wis-
sen ist Voraussetzung jeder Handlung. Es ist nicht nur wesentlich hand-
lungsleitend, insofern es dem Wissenden die notwendigen Inhalte in 
besonderen Situationen als Know-how zur Verfügung stellt, sondern 
auch, insofern es dem Einzelnen erst als Wissendem ermöglicht, über-
haupt seine Absicht zu erkennen und diese zur Grundlage seiner Hand-
lung zu machen. Das dispositionale Wissen bezeichnet nach diesem 
Aspekt die Fähigkeit in einer bestimmten Situation, unter Berücksichti-
gung gegebener Bedingungen, richtig oder angemessen zu handeln. Die 
Schwierigkeit solcher Einschätzung liegt darin, dass das Wissensfeld der 
Handlung das Konkrete, oder das Empirische, ist, also eine konkrete 
Handlungssituation.136

Das dispositionale Wissen macht außerdem die Handlung im strengen 
Sinne des Begriffes überhaupt erst möglich, insofern es eine enge Relati-
on des Einzelnen zu seinen Handlungen betont.137 Handlung muss näm-
lich seit Aristoteles in einem qualifizierten Sinne als praxis verstanden 
werden. Die Handlung ist so immer intentional oder gerichtet, wird also 
auf Grundlage eines Vorsatzes vollzogen. Ihr liegt also eine besondere 
oder eigene Absicht des Handelnden zu Grunde, die diesen erst dazu be-
wegt, in einer bestimmten Weise zu handeln, auch wenn andere Hand-
lungsoptionen möglich wären – insofern sind Handlungen immer auch 
enge Selbstbezugnahmen. Das sind sie gerade nicht nur, insofern in ih-
nen technische Fähigkeiten des Einzelnen sichtbar werden. 

Die Handlung bedarf in ihrem Vollzug jedoch nicht nur der sachlichen 
Richtigkeit ihres Vollzuges. Ihr Gelingen hängt auch, und das schärft 
noch einmal die Relevanz dispositionalen Wissens, von ihrer norma-
tiven Ausrichtung ab. Dieser Aspekt des Handlungsbegriffes beleuch-
tet gerade die aristotelische phronēsis. Der Kluge zeichnet sich nämlich 
nicht nur dadurch aus, dass er auf faktisch richtige Weise handelt und 

134	 Ebd., S.15.
135	 Wieland: Platon und die Formen des Wissens, S. 252. 
136	 Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch VI, 8, S. 204. Auch hat die Klugheit 

nicht nur mit dem Allgemeinen zu tun, vielmehr muss sie das Einzelne, die 
besondere Situation erkennen. »Denn sie ist handlungsbezogen (praktikē), 
und das Handeln betrifft das Einzelne.« Ebd. 

137	 Vgl. Stekeler-Weithofer: Denken, S. 122: »Die Existenz freier Handlungen 
zu behaupten, ist ohnehin nichts anderes, als darauf zu bestehen, dass 
die Unterscheidung zwischen reinen Widerfahrnissen, bloß animalischem 
Verhalten und bewusst kontrolliertem Handeln signifikant sind.«

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

sich hierbei ganz grundsätzlich darauf versteht, vom Konkreten auf ein 
Allgemeines zu schließen.138 Der Vollzugsraum der Handlung ist nicht 
einfach nur ein Ort disparater Handlungsvollzüge. Die Handlungen sind 
gerade in der aristotelischen Ethik eingebettet in einem Raum ethisch-
politischen Miteinanders oder eben in das gute Leben, das sich in den 
Tugenden materialisiert. Jede Handlung würde so nicht nur nach fakti-
scher Richtigkeit streben, sondern intendiert vor allem eine gemeinsa-
me Lebensform, die als gut beurteilt, d. h. als tugendhaft anerkannt ist 
– Handlungen haben so immer eine normative Perspektive. Die aristote-
lische phronēsis bezeichnet in diesem Zusammenhang die Fähigkeit, je-
weils durch die eigene besondere Handlung das gefragte konkrete Gute 
zu erstreben und sich hierbei am guten Leben als höchstes Ziel zu orien-
tieren. Anders als die Geschicklichkeit, sei die phronēsis »wahre Dispo-
sition des Handelns [...], die sich auf das bezieht was für den Menschen 
gut oder schlecht ist.«139 Diese Güter und Übel kennt sie nicht nur »in 
einer besonderen Hinsicht, zum Beispiel darüber, was seiner Gesundheit 
oder seiner Kraft zuträglich ist, sondern darüber, was überhaupt dem gu-
ten Leben zuträglich ist.«140 

Gerade diese Orientierung am normativ Guten qualifiziert die 
phronēsis gegenüber technē und somit die Handlung gegenüber der rei-
nen Tätigkeit und es qualifiziert zugleich den Träger solcher Fähigkei-
ten.141 Ist die aristotelische Klugheit nämlich habitus des Vollzugssub-
jektes, zeichnet sich auch dieser durch die Tugenden aus, die die kluge 
Handlung erst ermöglichen. Der Handelnde weiß nicht nur um die Exis-
tenz solch normativer Kategorien, sondern hat sie als eigene Wahrheiten 
anerkannt. Zugespitzt könnte man sagen, dass sie in dieser Anwendung 
den Charakter eines Bekenntnisses haben – eines impliziten Bekenntnis-
ses zu einer ethisch-politischen Lebensform, das in diesem Wissen ver-
mittelt ist und im Vollzug der Handlung gezeigt wird. Gerade in diesem 
dispositionalen Charakter bestimmt es seinen Träger wesentlich. »Denn 
die Person wird als das, was sie ist, auch auf ihre Beziehung zur Wahr-
heit her gedeutet. Was jemand ist, bestimmt sich auch daraus, als was 
er sich selbst versteht. Als was er sich selbst versteht, hängt aber davon 

138	 Diese Fähigkeit nennt Aristoteles »Geschicklichkeit« (deinotēs). Vgl. 
Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch VI, 13, S. 214.

139	 Ebd., Buch VI, 5, S. 200. 
140	 Ebd., Buch VI, 5, S. 199. Es ist daran zu erinnern, dass es hier ausreicht, 

nur um die Tugenden zu wissen. Eine reine Kenntnis von Gerechtigkeit, 
Tapferkeit etc. reicht nicht aus, um seine Handlungen normativ zu begründen. 
Entscheidend ist die Fähigkeit, diese Entscheidung in ausgewogener Weise 
unter Berücksichtigung der besonderen Situation und des besonderen 
Vollzugssubjektes zu fällen. Buch V, 5. 

141	 Vgl. Hannah Arendt (201516): Vita Activa oder vom tätigen Leben. München: 
Pieper. 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

ab, was er in letzter Instanz für wahr hält.«142 Die Klugheit oder das dis-
positionale Wissen als Handlungswissen meint so eine Ausrichtung des 
Selbst nach allgemeinen Prinzipien einer Lebensform, die man für wahr 
hält und nach denen man sein Denken und seine Handlungen ausrich-
tet. Solche Ausrichtung verlangt zwar auch funktionale Kenntnisse und 
Fähigkeiten. Entscheidend ist jedoch die normative Ausrichtung eige-
ner Vollzüge. 

Dieses enge Verhältnis der Handlung zum Handelnden betont auch 
Hannah Arendt. Handlungsfähigkeit als dispositionales Wissen des Han-
delnden zu verstehen und hierin den habituellen Charakter hervorzuhe-
ben, bedeutet nach Arendt, sie als die Vermittlung der besonderen Exis-
tenzweise des Menschen zu verstehen – die Existenz als Person.143 Diese 
sei vor allem von der Annahme getragen, dass der Mensch nicht etwa nur 
Etwas, sondern Jemand ist. Diese Existenz der Person oder des Jemand, 
als ein selbständiges Dasein der Einzelnen unter anderen solchen Perso-
nen, sei nämlich das Wesen genuin menschlichen Lebens. 

Nach Arendt kommt es nun darauf an, als diese besondere Person in-
nerhalb eines Politischen zu wirken, und das heiße zugleich, sich als sol-
che zu zeigen. In dieser (politischen) Welt der Personen müsse der Ein-
zelne in seiner vollen Würdigkeit realisiert sein, sich als das einzigartige 
Wesen zeigen (können), das er sei. Dies geschehe nach Arendt im Vollzug 
der Handlung, die die Antwort auf die Frage »Wer bist du?« sei und in-
sofern einen Offenbarungscharakter habe.144 Arendt expliziert in dieser 
Annahme, dass die Handlung, getragen von persönlichen handlungslei-
tenden (normativen) Absichten, insofern gegenüber der reinen Tätigkeit 
qualifiziert sei, als sie eines Ichs oder eines Jemands bedürfe, der sie be­
wusst, auf Grundlage erworbener Dispositionen vollziehe. Denn anders 
als in der reinen Herstellung, in der der Tätige anonym bleiben kön-
ne, zeige sich der Handelnde als ein Besonderes; nur dieses sei in dieser 
spezifischen Weise, in dieser spezifischen Situation handelnd tätig und 
könne sich nicht etwa vertreten lassen. Er sei hier als Einzigartiger prä-
sent, der seine Haltungen und Absichten, die er sich selber setze, rea-
lisiere und dabei offenbare. Der Einzelne zeige sich hier also in seinen 
ganz eigenen Kompetenzen als Person, insofern er zu solcher Selbstbe-
zugnahme überhaupt fähig sei. Er zeige sich aber so als Jemand, der das 
Vermögen habe, das ihn zu einer solchen Bezugnahme befähige: näm-
lich als Verständiger und Vernünftiger, in einem sozialen Zusammen-
hang mit ebenso Verständigen und Vernünftigen, die sich innerhalb einer 

142	 Wieland: Platon und die Formen des Wissens, S. 238. 
143	 Personsein ist in diesem Zusammenhang nicht nur juristischer Status, 

sondern eine besondere Existenzweise, die besonderer, zu erwerbender 
Dispositionen bedarf. 

144	 Arendt: Vita Activa oder vom tätigen Leben, S. 217. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

Welt der gemeinschaftlichen Formen in ihrer Einzigartigkeit erst sicht-
bar würden.145 

In der Handlung bewegt sich der Einzelne also in einer Mitwelt, die 
zwar Formen hat, denen sich der Einzelne unterordnen muss, die aber 
zugleich eine solche Subjektivität überhaupt erst zulässt. So zeigt sich, 
dass sich diese besondere Subjektivität nicht nur in den natürlichen, 
durch Begabungen, Talente und Charakterzüge qua Geburt gegebenen 
Prädikaten des Menschen erschöpft, sondern in qualifizierter Weise in 
den erworbenen Dispositionen zeigt, die sich erst auf der »Bühne der 
Welt«146 überhaupt erst entwickeln und zeigen können, was auf einen 
Weltbezug hinweist. Arendt sieht nämlich zurecht, dass die von ihr dar-
gelegte Offenbarung der Person in der Handlung mit der Voraussetzung 
verbunden ist, dass sie die Relevanz des Gemeinwesens für ihre Existenz 
erkennt und zugleich den Willen aufbringt, aktiver Teil dieser zu sein. 
»Dies Risiko, als ein Jemand im Miteinander in Erscheinung zu treten, 
kann nur auf sich nehmen, wer bereit ist, in diesem Miteinander auch 
künftig zu existieren. Und das heißt bereit ist, im Miteinander unter sei-
nesgleichen sich zu bewegen.«147 Das Handeln im vollen Kompetenz-
sinn des Begriffes zeigt gerade in entscheidender Weise diese Bereitschaft. 
Handlung ist so immer nicht nur enge Selbstbezugnahme, sondern im-
mer auch enge Weltbezugnahme. 

Die Handlung bedarf somit in ihrer normativen Ausrichtung einerseits 
und als besondere Form der personalen Selbstbezugnahme andererseits 
eines Zusammenhanges, der solche Bezugnahmen ermöglicht. Sie bedarf 
also einer Mitwelt, in der die Handlung innerhalb eines Bewertungsmaß-
stabes steht. Zeigt sich die Handlung nämlich als Ausdruck phroneti-
scher Lebensweise, muss sie in einem Raum eingebettet sein, der solche 
Lebensweise zu ihrem Prinzip hat. Solcher Raum ist nach Aristoteles, 
Arendt oder auch Hennis das Gemeinwesen, als Raum politischen und 
nach diesen Autoren immer auch gemeinschaftlichen Zusammenlebens, 
das sich in gemeinsamen faktischen, aber vor allem normativen Pra-
xisformen materialisiert.148 Dieses sind formelle und informelle Formen 

145	 Arendt betont hier zudem die Rolle der Sprache, die die Handlung immer 
begleite. »Erst durch das gesprochene Wort fügt sich die Tat in einen 
Bedeutungszusammenhang, wobei aber die Funktion des Sprechens nicht etwa 
die ist, zu erklären, was getan wurde, sondern das Wort vielmehr den Täter 
identifiziert und verkündet, daß er es ist, der handelt, nämlich jemand, der sich 
auf andere Taten und Entschlüsse berufen kann und sagen, was er weiter zu 
tun beabsichtigt.« Arendt: Vita Activa oder vom tätigen Leben, S. 218. 

146	 Ebd., S. 219.
147	 Ebd., S. 220. 
148	 Diese formelle und informelle Praxis des Zusammenlebens eines Gemeinwesens 

ist, wie schon Hegel oder etwa auch Ferdinand Tönnies darlegen, gerade 
das gemeinschaftsstiftende Moment, das die Gemeinwesen von der 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

des Zusammenlebens, die sich in Sitten, Gebräuchen, Konventionen oder 
auch normativen Prinzipien, also den formellen und informellen Insti-
tutionen des politischen Zusammenlebens, zeigen, auf die sich ihre Mit-
glieder implizit im aktualen Leben oder explizit in den Reflexionen der 
Geisteswissenschaften geeinigt haben und deren Gesamtheit hier dispo­
sitionales Wissen heißt. 

Diesem Begriff des dispositionalen Wissens liegt die Annahme zugrun-
de, dass die Mitglieder solcher Gemeinschaften durch dieses informel-
le Wissen Einsicht in die gemeinschaftlichen Formen des Zusammenle-
bens gewinnen und erst dadurch an den gemeinsamen Praxen teilhaben 
können. Ihren Status gewinnen solche Formen, da sie als anerkennungs-
würdig gelten. Anerkennungswürdig sind sie, weil sie sich in einer Welt 
verständiger und vernünftiger Wesen als wahr und gut bewährt haben. 
Das dispositionale Wissen ist also reflektiert und bewertet, aber eben 
nicht mit den Mitteln und Methoden der nomologischen Wissenschaf-
ten und ihren begrifflich-logischen Verfahrensweisen. Im Wissensfeld des 
dispositionalen Wissens kann es, da sein Einflussbereich das Kontingente 
ist, nicht um solche logischen Regelmäßigkeiten gehen. Es bewegt sich 
vielmehr im Bereich des ethisch-politischen Zusammenlebens und sei-
ner Prinzipien, das durch ein Gemeinwesen als eine richtige Lebensform 
durch Reflexion anerkannt ist und das unter bestimmten Bedingungen 
nur deshalb so und nicht anders gelebt wird. 

Das Politische oder Soziale als Wissensfeld des dispositionalen Wis-
sens ist also nicht etwas notwendig Gegebenes, sondern eine Lebens-
form, die durch den freien Akt ihrer Akteure im Handeln verständiger 
und vernünftiger Wesen realisiert wird. Dass solche kontingenten Inhal-
te sich in einem dynamischen Prozess weiterentwickeln und verändern 
können, ist dem Begriff immanent, aber dennoch zu betonen. 

Kann das dispositionale Wissen in seinen kontingenten Inhalten nur 
aus der Praxis solchen Zusammenlebens vollzogen und zur Grundlage 
von Handlungen gemacht werden, bedeutet das, dass dessen Anwen-
dung nicht nur einfach eine enge Selbst-, sondern auch eine besondere 
Weltbezugnahme ist. Dies zeigt sich nicht nur darin, dass sie ihre Inhal-
te aus dem Bereich des ethisch-politischen Zusammenlebens zieht, son-
dern auch gerade darin, dass sie nur durch die Erfahrung konkreter Situ-
ationen entwickelt werden kann. Gerade insofern zeigt sich der Vollzug 
dispositionalen Wissens als dynamischer Prozess der Aneignung seiner 

rein formalen Gesellschaft unterscheidet. Vgl. Ferdinand Tönnies (2019): 
Gemeinschaft und Gesellschaft. In: Gesamtausgabe, Band 2, hrsg. von Bettina 
Clausen und Dieter Haselbach. Berlin, Boston: de Gruyter. Sowie Ferdinand 
Tönnies (2012): Studien zu Gemeinschaft und Gesellschaft, hrsg. von Klaus 
Lichtblau. Wiesbaden: Springer VS. Siehe auch Vollrath: Grundlegung einer 
philosophischen Theorie des Politischen, S. 253ff.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

kontingenten Inhalte. Solches Wissen unterliegt einem spontanen Be-
zug zur Mitwelt, deren Prinzipien nicht einfach verbal versichert werden 
können oder gar statisch im Sinne einer konservativen Lebensform ak-
tualisiert würden. Gerade, weil das dispositionale Wissen nur durch Er­
fahrung vollzogen werden kann, bedarf es einer konkreten Lebensform, 
die sich dem Einzelnen erschließt, wodurch die Relevanz des Weltbezu-
ges für die Entwicklung eigener Selbstbezugnahmen durch die Vollzugs-
form solches Wissen betont wird. 

Als Wissen um eine bestimmte Praxis ist das dispositionale Wissen 
charakterisiert durch seine besondere Vollzugsform. Es ist nur in der 
konkreten Praxis wirklich und somit auch nur hier zu erwerben, also 
explizit nicht theoretisch oder nur rein intellektuell zu vermitteln. Es 
kann nur durch praktische Übung, man könnte auch sagen, durch Erfah­
rung erworben werden.149 Solche Erfahrung »kann man nicht von einem 
anderen einfach übernehmen. Man kann sie immer nur selbst erwer-
ben.«150 Dies bedeutet zugleich, dass man sich bei ihrem Erwerb nicht 
etwa vertreten lassen kann. Sie ist immer die subjektive Erfahrung einer 
bestimmten Person. »Erfahrung ist kraft ihrer dispositionellen Struktur 
eine Form des Wissens, das nur in der Weise existent sein kann, dass sich 
sein Inhaber mit ihm identifiziert. [...] Man kann sich von ihr niemals 
so distanzieren, wie man sich von einer Behauptung und ihrem Inhalt 
distanzieren kann.«151 Insofern würde der Vollzug solch dispositionalen 
Wissens durch Erfahrung den Einzelnen als jenen Besonderen auszeich-
nen, der er ist. »Erfahrung ist ein Resultat, zu dem der Weg, der zu ihm 
gehört hat, als unverzichtbares Moment selbst hinzugehört.«152 

Dass Erfahrung als Vollzugsform solchen Wissens nicht nur reine Per-
zeption, also rein sinnliches Gewahrsein meinen kann, zeigt schon Aris-
toteles in seinem Hinweis, dass es von der phronēsis 

»keine Wissenschaft, sondern nur Wahrnehmung (aisthesis) gibt – Wahr-
nehmung nicht derjenigen Dinge, die jeweils einem bestimmten Wahr-
nehmungssinn eigen sind, sondern so, wie wir wahrnehmen, dass das 
Letzte in der mathematischen Analyse das Dreieck ist; [...] Aber dies ist 
eher Wahrnehmung als Klugheit, jedoch eine andere Art Wahrnehmung 
[als diejenige, die sich auf die Gegenstände jeweiliger Sinne bezieht].«153 

149	 Vgl. Hennis: Politik und praktische Philosophie, S. 40. 
150	 Wieland: Platon und die Formen des Wissens, S. 232.
151	 Ebd. 
152	 Ebd. 
153	 Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch VI, Kap. 9, S. 206f. Aber auch 

Kant drückt das darin aus, dass das Prinzip der Urteilskraft darin besteht, 
Anschauung oder Einbildungskraft und Begriff in eine Einheit zu bringen. 
Vgl. Kant: Kritik der Urteilskraft.

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Erfahrung, soll sie als dispositionales Wissen verstanden werden, müsste 
Apperzeption sein.154 Apperzeption würde sich so von der reinen Perzep-
tion gerade darin unterscheiden, dass sie ein bewusstes Erkennen eines 
bestimmten Subjektes sei und somit Rückschlüsse auf dessen Selbst ha-
be.155 Bei solchem begrifflichen Erkennen, im Unterschied zu bloß sinnli-
chem Gewahrwerden, würden Gegenstände und Zusammenhänge nicht 
nur erkannt und verstanden, sondern auch ins Bewusstsein des Voll-
zugssubjektes erhoben, d. h., dieses eignet sie sich an und stellt sie in ei-
nen Bewusstseinszusammenhang. Der Begriff der Erfahrung muss somit 
als Apperzeption ein Moment der Reflexion einerseits und andererseits 
der Verortung in die eigenen Erkenntnisansprüche beinhalten. In die-
sem Vollzug wird so zwar auch das Wesentliche vom Unwesentlichen 
getrennt, das Konkrete unter allgemeine Begriffe subsumiert. Wesent-
lich ist an der Apperzeption jedoch, dass in ihrem Vollzug das Erfahre-
ne in einen eigenen Bewusstseinszusammenhang gestellt und so bewer-
tet wird, sodass aus ihr Schlüsse für die eigenen Urteile und Handlungen 
gezogen werden.156 Solche Bewertung hat so Auswirkung nicht nur auf 

154	 Claudia Bickmann (2010): Apperzeption. In: Enzyklopädie Philosophie, hrsg. 
von Hans Jörg Sandkühler, Band I. Hamburg: Meiner, S. 137: »Apperzeption 
[…] wird in in einem allgemeinen Sinne als die Aufnahme einer Vorstellung 
in unser Selbstbewusstsein aufgefasst und wird als das aktive Denken von 
der Rezeptivität unserer Sinnlichkeit unterschieden. […] In Abgrenzung 
gegen den einfachen Akt der Perzeption begreift Leibniz die A. als Akt der 
Reflexion unseres Bewusstseins «auf die vergangenen Handlungen». Das mit 
sich einige Selbstbewusstsein, das der A. zugrunde liegt, wird als dasjenige 
‹Selbige› aufgefasst, «das zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten 
denkt.» Im einigen Selbst, […] liegt für Leibniz zugleich die Ursache, dass 
jeder das ist, «was er sein eigenes Ich nennt» und «wodurch er sich von jedem 
anderen denkenden Dinge unterscheidet.» Die A. garantiert «die persönliche 
Identität oder das, wodurch ein vernünftiges Wesen immer dasselbe ist.«

	 Das dispositionale Wissen als Apperzeption betont die die Enge Bezogenheit 
zwischen Vollzugssubjekt und dieser Wissensform, reflektiert aber auch das 
Selbstwissen des Einzelnen als besonderes Ich. Siehe hierzu auch Hegels 
Auseinandersetzung mit dem kantischen Begriff der transzendentalen 
Apperzeption, die er zum wesentlichen Aspekt seines Erfahrungsbegriffes 
macht. Zum ersteren vgl. TW VI, S. 255ff., zu Hegels Begriff der 
Erfahrung siehe GW 25,2, S. 772f: »Durch Wahrnehmung machen wir 
Erfahrung. Wahrnehmung ist eine Verbindung von Sinnlichem und reinen 
Gedankenbestimmungen. Erfahrung muss unterschieden werden von bloß 
sinnlichem Wahrnehmen […]«

155	 Stekeler-Weithofer: Denken, S. 71ff, 126. Stekeler bezieht sich in seinem Begriff 
der Apperzeption zugleich auf den kantischen Begriff der transzendentalen 
Apperzeption.

156	 Hier kann der Verweis auf Kants Begriff der Urteilskraft nicht ausbleiben. 
Gerade dies sei die Leistung der Urteilskraft. Sie muss, auf einem Privatgefühl 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Erkenntnisansprüche in Bezug auf die Mitwelt, sondern auch auf das ei-
gene Selbst. Hier kommt also der nicht sinnlich beobachtbare und ge-
rade insofern selbstbewusste Bezug des Einzelnen auf sich und die Welt 
zur Geltung. Erfahrung im Sinne der Apperzeption meint so bewusstes 
Wahrnehmen vor dem Horizont eigener Erkenntnisansprüche an das, 
was das Subjekt jeweils in Bezug auf sich und die Welt für wahr hält, 
und gerade hierin ist die persönlichkeitsbildende Tendenz des Vollzuges 
dispositionalen Wissens angesprochen. Zusammengefasst kann man so 
mit Wieland sagen: 

»In jedem Fall hat man es mit Gestalten eines Wissens zu tun, das im 
strengen Sinne weder objektivierbar noch mitteilbar ist, das unmittel-
bar keinen Gegenstand intendiert und daher nicht irrtumsfähig ist, das 
als Dispositionseigenschaft stets mit der Instanz eines Inhabers verbun-
den ist und das gerade deshalb seinem Inhaber auf unvertretbare Weise 
Wirklichkeit erschließt.«157 

So meinen Vollzug und Anwendung dispositionalen Wissens einen be-
wussten Selbst- und Weltbezug, der auf Wahrheits- und Erkenntnisan-
sprüchen der Subjekte gründet. Diese Selbst- und Weltbezugnahmen 
bauen auf den bewussten Akt des Erkennens auf, der in je unverwech-
selbarer Weise aufgrund bestimmter Wahrheitsannahmen des Vollzugs-
subjektes wirkt. Diese Annahmen zeigen ihren dispositionalen Charak-
ter darin, dass sie einen besonderen Standpunkt des je Einzelnen, sein 
besonderes Selbst oder eben seine Individualität ausdrücken – insofern 
ist das dispositionale Wissen personengebunden. Solche Standpunkte als 
Ausgangspunkt bewusster Vollzüge oder auch Handlungen unterliegen 
zwar nicht bivalenten Maßstäben einander ausschließender Alternativen. 
Dennoch sind sie in Bezug auf Vollzugssituation und Vollzugssubjekt als 
angemessen und unangemessen beurteilbar und bewegen sich insofern in 
gesellschaftlichen und politischen Bewertungsmaßstäben. 

3.1.3.1.3 Holistisches Wissen als Zusammenspiel  
beider Wissensformen 

Die Strukturmerkmale dieser beiden Bildungsformen zeigen nach Oa-
keshott, dass beide Wissensformen Teile eines ganzen wirklichen Wis-
sens sind. Denn während das propositionale Wissen reine Theorie blei-
ben muss, wenn unklar ist, wie es anzuwenden ist, kann dispositionales 
Wissen ohne die propositionalen Begriffe und Gesetzmäßigkeiten nicht 
vollzogen werden – nicht nur deshalb, weil Handlungssituationen nicht 

beruhend, von diesem abstrahieren und erkennen, was an ihm allgemein ist. 
Vgl. Kant: Kritik der Urteilskraft, §22, S. 158f.

157	  Wieland: Platon und die Formen des Wissens, S. 233. 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

analysiert werden könnten, sondern auch, weil der Akt der Abwägung 
richtiger Handlungen durch den Einzelnen ohne propositionales Wissen 
nicht möglich wäre. Dieser bedarf nämlich der Abwägung möglicher 
Handlungsoptionen, was das Bedenken einzubeziehender normativer 
und faktischer Bedingungen und daraus abzuleitender Folgen notwendig 
macht. In Anlehnung an Aristoteles könnte man so sagen, dass der Wis-
sende jener ist, der gut überlegen kann. Gut zu überlegen, muss aus der 
dargestellten Differenzierung der Wissensform zum einen bedeuten, dass 
der Wissende sich im Bereich des Propositionalen bewegt und hierbei um 
Begriffe, Gegenstände und Zusammenhänge weiß. Gut zu überlegen, be-
deutet aber auch, Handlungswissen zu haben, das normative und fakti-
sche Zusammenhänge der Handlungssituationen erschließt. Das sponta-
ne Zusammenspiel beider Aspekte von Wissen würde dann die phronēsis 
des Einzelnen in je besonderen Situationen bezeichnen. 

Ein solches Verständnis holistischen Wissens verschließt sich seiner 
Engführung auf rein propositionale Gegenstandsbereiche, wodurch 
durchaus schon an dieser Stelle die schulischen Bildungsmaßnahmen in 
Bezug auf Formen des Wissens und in ihrem Zusammenhang mit Voll-
zugsformen reflektiert werden können. Es ist nämlich, in Anbetracht der 
hier vorgenommenen Diskussion der Wissensformen, in Frage zu stellen, 
ob es möglich und richtig ist, solche Vollzüge, die hier dispositional hei-
ßen und das Selbst des Einzelnen in besonderer Weise betreffen, durch 
curriculare Vermittlungsformen zu adressieren. Kann also curricular or-
ganisierte Wertevermittlung insofern gelingen, dass sie dem Anspruch 
der dispositionalen Annahme durch den Einzelnen genügt? Mit Blick auf 
die dargestellte Besonderheit dispositionalen Wissens muss diese Frage 
klar verneint werden, da solches Wissen nicht propositional mitteilbar, 
nicht übertragbar und somit nicht lehrbar ist. Das dispositionale Wissen 
kann somit nicht direkt zu bezweckendes Ziel von Bildungsanstrengun-
gen sein, da seine Besonderheit darin liegt, dass der Wissende sich hier-
bei, auf seine je besondere oder individuelle Weise, auf sich und die Welt 
bezieht. Das sich in diesen Vollzügen zeigende Vermögen entzieht sich 
nur schematischen Denkoperationen und scheint das hegelsche Selbst-
bewusstsein des Einzelnen anzusprechen.158 Das dispositionale Wissen, 
dass das Selbst des Einzelnen unmittelbar betrifft, d. h. sein Selbst-Wissen 

158	 Hieraus ergibt sich, dass die diagnostische Erfassung solch holistischen 
Wissens durchaus in Frage zu stellen ist. Ein besonderer Handlungsvollzug 
kann nach hiesigem Verständnis nicht standardisiert beurteilt werden. Seine 
Beurteilung nach dem Maßstab des Anerkennungswürdigen bedarf der 
Betrachtung der besonderen Situation einerseits und des Vollzugssubjektes 
andererseits und entzieht sich objektivistischen Messinstrumenten, die 
immer auf schematische Vollzüge zielen müssen. So könnte man folgern, 
dass das reine Aufzeigen eines erwünschten Vollzuges noch nicht bedeuten 
muss, dass das Vermögen, das hier Urteilskraft oder phronēsis heißt, vorliegt. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

ist, kann nicht curricular erworben werden, sondern bedarf einer Praxis 
des Lebens als homo socialis et politicus. Dieser Bildungsprozess wird in 
der hegelschen Bildungstheorie praktische Bildung genannt, womit der 
begriffliche Übergang vom Handlungsvermögen zum konkreten Han-
deln expliziert wird.

3.1.3.2 Theoretische Bildung

Unter dem Titel der theoretischen Bildung diskutiert Hegel den Erwerb 
verständigen Wissens im weitesten Sinne, ihr Zweck ist die Bildung des 
Verstandes.159 Diese Bildungsform ist in der hegelschen Bildungstheorie 
der einzige Bereich, der auch durch formelle Bildung vollzogen wird und 
somit eine unmittelbare, das heißt beabsichtigte Wirkung zeigen kann – 
sie ist jedoch nicht auf curriculare Wissensvermittlung beschränkt, son-
dern schließt auch Wissenserwerb in der Praxis des Lebens ein. Sie ist 
Bildung von Theorie, nicht Bildung nur durch Theorie.160

Hier komme es darauf an, zu einer »Mannigfaltigkeit der interessie-
renden Bestimmungen«161 zu kommen, diese Gegenstände in ihrer beson-
deren Beschaffenheit zu kennen. Aus dieser »Mannigfaltigkeit der Kennt­
nisse«,162 d. i. des Wissens um sie, könnten die Lernenden überhaupt erst 
ihr Unterscheidungsvermögen entwickeln. »Die Bestimmtheit der Kennt­
nisse betrifft den wesentlichen Unterschied derselben, die Unterschiede, 
die den Gegenständen unter allen Umständen zukommen.«163 Solches 
Unterscheidungsvermögen zeigt sich dann als grundlegende Fähigkeit 
des Gebildeten, weil erst durch sie die Analyse von Sachverhalten mög-
lich ist. Wissenserwerb bedeutet nach diesem Aspekt also, die Begriffe 
und Gesetzmäßigkeiten hinter den nur äußeren Phänomenen zu erken-
nen und zu verstehen, dass sie notwendig gelten. Solche Begriffe und Ge-
setzmäßigkeiten seien nicht sinnlich vermittelt, sondern bedürften der 
»Beschäftigung mit der Sache«, würden »durch das Nachdenken über 
ihren Zweck und Wesen und über die Mittel, wie weit dieselben reichen 
oder nicht […]« vermittelt.164

Hegel identifiziert mit solch theoretischer Bildung somit ganz konkrete Fä-
higkeiten, die für einen wissenden Weltbezug elementar sind. Die Einzelnen 

159	 TW VII, §197. Auch TW VIII, bspw. §80.
160	 Verstand ist bei Hegel im strengen Sinne nicht tätig, sondern betrachtend 

gefasst. Im hegelschen Sinne ist der Einzelne hier nicht selbst tätigt, dies ist er 
erst in der Vernunft. Siehe auch seinen Begriff der theoretischen Intelligenz 
in TW VII, §4, Anm.; TW X, §467.

161	 TW VII, §197.
162	 TW IV, S. 259.
163	 Ebd. 
164	 Ebd.

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

sollen ihre Verstandeskräfte ausbilden und mit ihnen operieren. In dieser Bil-
dungsform würde der Einzelne zu einem »Reichtum der Bestimmungen« 
kommen, d. i. Kenntnisse erwerben, die ihm erst ermöglichen, das Wahr-
genommene in rechter Weise, d. h. begrifflich zu kennen, zu analysieren 
und zu richtigen Schlüssen zu kommen, denn »zur Bildung gehört ein Ur-
teil über die Verhältnisse der Umstände und Gegenstände der Wirklich-
keit.«165 Solch ein Urteil zu fällen, bedürfe jedoch zunächst der Kenntnis 
»der Natur und de[s] Zweck[s] einer Sache« und ihrer Verhältnisse.166

Das reine Verfügen über Kenntnisse dieser Begriffe sei aber noch nicht 
genug. Die theoretische Bildung müsse auch bedeuten, dass der Verstand 
des Einzelnen über eine gewisse Flexibilität verfüge. Diese Fähigkeiten 
müssen, nach Hegel, vom Einzelnen also auf solche Weise beherrscht 
werden, dass ihnen ein flexibler Umgang mit diesen Denkstrukturen in 
der zu analysierenden Welt möglich ist.167 Der Denkende müsse eine ge-
wisse Schnelligkeit der Auffassungsgabe entwickeln, was ihm ermögli-
chen würde, schnell von einem Gegenstand zum anderen überzugehen. 
Der theoretisch Gebildete muss sich also schnell und flexibel in vorge-
fundene oder veränderte Gegebenheiten einfinden, um kompetent im-
mer wieder neue Situation einschätzen zu können. »Ungebildete Men-
schen, wenn sie ein Interesse gehabt haben, können davon nicht lange 
fortkommen, sondern wiederkäuen immer das Alte [...]«.168 Der flexi
ble Umgang mit den zu analysierenden Situationen habe zur Folge, dass 
die Lernenden eine Vorstellung von ihnen bekämen, sie also durch ihre 
Einbildungskraft reproduzieren könnten.169 Erst dieser »Reichthum der 
Vorstellungen«170 erlaube einen kompetenten Umgang des Einzelnen mit 
den Objekten seiner denkenden Betrachtung. Er habe in dieser Vorstel-
lung schon verinnerlichtes Wissen über die Gegenstände der Betrachtung 
und könne sie in kompetenter Weise analysieren und somit verstehen. 
Hierdurch erkenne er, dass die Gegenstände der Welt nicht seiner nur 
partikularen Sichtweisen und Meinungen unterlägen, sie nicht auf diese 
partikulare Sichtweise beschränkt seien, sondern »daß es auch andere 
und bessere Weisen des Verhaltens und Tuns gibt und die seinige nicht 
die einzig notwendige ist.«171 Er entfremde sich also von seiner Unmit-
telbarkeit und komme gerade so zur »Unterscheidung des Wesentlichen 
und Unwesentlichen«.172 

165	 Ebd.
166	 Ebd.
167	 TW VII, §197. 
168	 GW 26,2, S. 959.
169	 Ebd., S. 958.
170	 Ebd., S. 959.
171	 Ebd.
172	 Ebd. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

Solche theoretische Bildung sei ein wesentlicher Aspekt, jedoch nicht 
volle Bildung. Auch wenn der Einzelne durch den Erwerb von Kennt-
nissen und die Einübung in flexible Denkoperationen seinen Verstand 
ausbildet, befähigt diese Bildungsform noch nicht zum angemessenen 
Umgang mit solchem Know-that. Sie sagt also noch nichts über die kon-
krete Handlungsfähigkeit des Einzelnen aus. Letztere bedarf der prak­
tischen Bildung. 

3.1.3.3 Praktische Bildung

Der Begriff der praktischen Bildung ist herausfordernd, insofern Hegel 
diesen vor dem Hintergrund seiner sonst extensiven Begriffsarbeit auf-
fallend vage hält. Dieser Begriff meint etwa in den Nürnberger Schriften 
die Fähigkeit der »Besonnenheit und Mäßigung«173 in der Befriedigung 
eigener Bedürfnisse und Triebe. Hierbei solle der Einzelne die »Grenzen 
ihrer Notwendigkeit, nämlich der Selbsterhaltung«174 einerseits erken-
nen. Er soll sie also nur insofern befriedigen, als sie seiner existenziellen 
Selbsterhaltung förderlich sind. Er soll sich jedoch andererseits durch 
die praktische Bildung von diesen natürlichen Bedürfnissen und Trie-
ben befreien, sie einschränken und sie »auch höheren Pflichten aufzu-
opfern fähig sein.«175 Als Mäßigung und Besonnenheit zeige sich solche 
Bildung darin, dass der Mensch durch »seine Reflexion sich überschaut 
und also diesem einzelnen Zustande nicht ganz hingegeben ist, sondern 
offen bleibt für die Betrachtung von anderem, was auch noch notwendig 
sein kann.«176 Was wohl dieses Zusätzliche, »was auch noch notwendig 
sein kann«, bleibt an dieser Stelle offen. 

Erneut geht es also um die Entfremdung von der eigenen Unmittel­
barkeit, wobei an dieser Stelle unklar bleibt, was das Bildungsmittel 
solch praktischer Bildung ist. Hierzu gibt Hegel explizite Hinweise in 
den Grundlinien, genauer in seiner Auseinandersetzung mit der Art der 
Arbeit innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft. Die praktische Bildung 
durch die Arbeit bestehe nun für den Einzelnen 

»in dem sich erzeugendem Bedürfnis und der Gewohnheit der Beschäf­
tigung überhaupt, dann der Beschränkung seines Tuns, teils nach Natur 
des Materials, teils aber vornehmlich nach der Willkür anderer, und ei-
ner durch diese Zucht sich erwerbende Gewohnheit objektiver Tätigkeit 
und allgemeingültiger Geschicklichkeiten.«177 

173	 TW IV, S. 260. 
174	 Ebd., S. 261. 
175	 Ebd., S. 260. 
176	 Ebd. 
177	 TW VII, §197. 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

Interessant ist hier zunächst, dass praktische Bildung nicht etwa die Be-
rufsausbildung selbst meint, sondern jene Wirkungen, die die Anforde-
rung der Arbeit auf das Bewusstsein des Einzelnen hat. Arbeit wird zu-
nächst verstanden als zweckmäßige Tätigkeit, die die Ausrichtung oder 
Beschränkung eigenen Tuns nach objektiven Gegebenheiten verlangt. 
Diese sind gewissermaßen äußerlich vorgegeben, sowohl durch das zu 
verarbeitende Material jeglicher Art als auch durch die Arbeitsteilung 
mit Anderen. Solche Bedingungen der eigenen Arbeit seien objektiv oder 
allgemeingültig, was hier verstanden werden muss als die als objektiv 
und allgemein als richtig anerkannte Form solcher Arbeiten, die dem 
Einzelnen Mittel und Zweck vorgibt. 

Durch die Arbeit erwerbe der Einzelne zwar auch Kenntnisse und Ge-
schicklichkeiten, d. h. im weitesten Sinne Begriffe zur Art seiner Arbeit 
– all dies ist Inhalt theoretischer Bildung. Die praktische Bildung jedoch 
bestünde einerseits darin, das Bedürfnis zu entwickeln, überhaupt zu ar-
beiten und andererseits diese Arbeiten auf eine bestimmte, zweckmäßi-
ge Art zu verrichten. Dass Hegel hier von Bedürfnis spricht, ist im he-
gelschen Duktus durchaus signifikant. Er scheint ausdrücken zu wollen, 
dass durch solches entwickeltes Bedürfnis der Einzelne gar nicht anders 
könne, als in dieser Weise zu arbeiten oder zu wirken – solche Arbeit als 
Bedürfnis soll ihm zur zweiten Natur werden, es ersetzt gewissermaßen 
das unmittelbare Bedürfnis.178 

Die praktische Bildung bedarf der Gewöhnung an solches zweck-
mäßiges Arbeiten, an die Beschäftigung überhaupt – ihr Charakteris-
tikum zeigt sich darin, dass sie im tätigen Tun selbst vollzogen wird 
– Bildungsmittel sind die zu bewältigenden Situationen selbst, sowohl 
in der Arbeit als auch in sonstigen Kontexten. Praktische Bildung ist 
vermittelt durch die allgemeine bzw. anerkannte Rahmenstruktur sol-
chen Tuns, an die sich der Einzelne gewöhnen müsse. Das zuvor frag-
liche »Zusätzliche«, »was auch noch notwendig sein kann« in eigenen 
Vollzügen scheint hier angesprochen. Eigene Vollzüge sind nicht nur 
nach unmittelbaren Trieben und Bedürfnissen zu verrichten, sondern 
gerade auch in Ausrichtung nach den Bedingungen einer gegeben Situ-
ation, in der der Einzelne angemessene Vollzüge zeigen muss, um sei-
ne Zwecke zu erreichen. 

Fasst man die praktische Bildung nun so abstrakt, zeigt sie sich als 
wesentliche Bildungsform der Grundlinien. Auch wenn Hegel in den 
Grundlinien die Bildung nicht als praktische Bildung (außerhalb der 
Arbeit) betitelt, zeigt die Analyse der Bildungsvollzüge in der bürgerli-
chen Gesellschaft und im Staat, dass es auch hier um eine Ausrichtung 
eigenen Denkens, Urteilens und Handelns nach allgemeinen Struktu-
ren geht. Dies beinhaltet eine Ausrichtung des eigenen Tuns nach den 

178	 Vgl. GW 26,3, S. 1324f.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

Anforderungen der rechtlichen und institutionellen Struktur dieser Sphä-
ren menschlichen Zusammenlebens. 

Solches Zusammenleben ist, wie er in seinem Begriff der Sittlichkeit 
darlegt, durch informelle Normen ausgezeichnet. So sei die Sittlichkeit 
»das lebendige Gute«, das er insofern von der rein abstrakten Moralität 
trennt, als hier die informellen Normen des Zusammenlebens einerseits 
von den Einzelnen, in ihrem »Wissen, Wollen und durch [...] [ihr] Han-
deln«,179 und andererseits in den Prinzipien der Institutionen von Gesell-
schaft und Staat realisiert sind. Als lebendiges Gutes meint Sittlichkeit 
dann »das gute, freie, personale Leben im Vollzug selbst.«180 Solches Le-
ben, das nach solchem Guten ausgerichtet ist, steht »auf der Grundlage 
eines Wissens, das Bedingung der Möglichkeit freien Wollens und Han-
delns ist«,181 also auf der Grundlage der unterschiedenen Wissensformen 
einerseits und Freiheit stiftender und daher vernünftiger Institutionen,182 
die solches Leben realisieren, andererseits. Sittlichkeit meint dann »so-
wohl subjektives als auch objektives Ethos [...]«183 des Zusammenlebens. 
Sie ist so »der zur vorhandenen Welt und zur Natur des Selbstbewusst­
seins gewordene Begriff der Freiheit«,184 die sich gerade in freien Hand-
lungen, die nicht nur äußeren Notwendigkeiten folgen, zeigt. »Die Voll-
zugsform der Freiheit und das Wesen der selbstbewussten Person sind 
also wirklich – und gehen doch über alles hinaus, was in der natürlichen 
Welt einfach vorhanden ist oder von selbst wächst.«185 

Der Bildungsbegriff der Grundlinien zeigt sich nun als praktische Bil-
dung des Einzelnen in sittlichen Institutionen – praktische Bildung ist die 

179	 TW VII, §142.
180	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 561.
181	 Ebd.
182	 Vgl. ebd., S. 565: »Was sittlich ist, ist vernünftig, weil es zum System 

der Konkretisierung der Freiheit der personalen Subjekte gehört. Es ist 
wirklich in der allgemeinen Orientierung der Personen an den zugehörigen 
Einrichtungen, ihren Formen des Zusammenlebens und Normen des Rechten 
und sachlich Guten. Ausnahmen bestätigen die Regel, solange sie Ausnahmen 
bleiben.« Und weiter ebd., S. 878: »Hegel versucht zu artikulieren, welches 
Gemeinwesen mit welcher Verfassung (an sich, im Prinzip, also noch nicht 
in allen Details) als vernünftig oder anerkennenswürdig zu bewerten ist. 
Diese Vernünftigkeit charakterisiert er – wie in seinem begriffsanalytischen 
Vorgehen generell – zunächst rein formal so: Vernünftig ist ein System 
organisatorischer Teilinstitutionen des Staats, wenn das Gemeinwesen als 
Ganzes sich in ihnen so gliedert, dass sein begrifflicher Gesamtzweck und 
damit sein Sinn, nämlich als Rahmen des guten Lebens freier Personen, gut 
erfüllt wird.«

183	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 562.
184	 TW VII, §142. 
185	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 561. 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

Bedingung der Möglichkeit des freien Lebens, also des subjektiven Ethos, 
das sich darin zeigt, dass die Einzelnen sich an einem objektiven Ethos 
orientieren, also an einer »volonté générale, wie sie sich aus der Sicht 
des personalen Einzelsubjekts als vernünftige Selbstbeschränkung seines 
Willkürwillens zugunsten eines allgemeinen Wollens und kooperativen 
Handelns darstellt.«186 Als solche Orientierung beinhaltet das subjektive 
Ethos damit sowohl ein Wissen um die formellen und informellen Struk-
turen der sittlichen Welt, als auch das Wissen um sie als Bedingung freien 
Lebens. Zudem meint es ein Selbstwissen um die eigene Konstitution als 
freie Einzelne, die zu verständigen und vernünftigen Vollzügen imstande 
sind – all dies bewirke, dass der Einzelne »offen bleibt für die Betrach-
tung von anderem, was auch noch notwendig sein kann«.

Diese Bildungsform bezweckt nach Hegel die Entwicklung der Ver­
nunft, d. h. anders als in der theoretischen Bildung meine sie, bestimm-
te kontingente Prinzipien in ihrer Anerkennungswürdigkeit zu erkennen 
und sie so als eigene Richtigkeiten zu begreifen und umzusetzen. Diese 
Prinzipien werden in solcher Anerkennung zu persönlichen Dispositio-
nen, man könnte auch sagen, zu dispositionalem Selbstwissen des Ein-
zelnen, das er zur Grundlage seiner besonderen Vollzüge macht und die 
gerade insofern die seinigen sind, zu seinem Bedürfnis werden.

3.1.3.3.1 Praktische Bildung durch Gewöhnung

Diese Bildungsform sei zunächst durch Gewohnheit an bestehende Bedin­
gungen vermittelt, was man als Ausdruck einer konservativen oder reak-
tionären Position verstehen könnte, im Sinne einer kritiklosen Verherrli-
chung des »Bestehenden«, wie sie eine – meist schlecht informierte – Kritik 
Hegel vorgeworfen hat.187 Die Praxis unterliegt aber auch bei Hegel dyna-
mischen Entwicklungsprozessen und kann nie einfach nur ein statischer 
Ist-Zustand sein.188 Dennoch gibt es in ihr (kontingente) Formen des an-

186	 Ebd., S. 566.
187	 Vgl. z.B., Karl Popper (1992): Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. 

Tübingen: UTB für Wissenschaft; Ernst Topitsch (1981): Die Sozialphilosophie 
Hegels als Heilslehre und Herrschaftsideologie, München: Piper; Ernst 
Tugendhat (1979): Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

188	 Gerade dieses erkennt Hegel auch in seinem Begriff der Sittlichkeit (TW VII, 
§142), der die Gesamtheit allgemeiner Praxisformen zum Gegenstand hat 
und in dem er herausstellt, dass solche Formen »sowohl subjektives als auch 
objektives Ethos« des Zusammenlebens sind. »Subjektiv ist Sittlichkeit in 
der realen Vollzugsform der Freiheit im Leben und Handeln der personalen 
Subjekte, nicht etwa in einem System unbewegt-ewiger Normen und Formen. 
[…] Das objektive Ethos ist institutioneller Rahmen der Koordination und 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

erkennungswürdigen Urteilens und Handelns.189 Solche Anerkennungs-
würdigkeit zeigt sich zum einen in der logischen Plausibilität solcher 
Vollzüge. Zum anderen unterliegen solche Vollzüge immer auch norma-
tiven Bedingungen, die zu bedenken sind. 

Hegel drückt in der Betonung der Gewöhnung die nur scheinbar trivia-
le Einsicht aus, dass zunächst ein Bekanntwerden mit den kontingenten 
Umständen notwendig ist, damit diese im Bildungsprozess als richtig 
oder wahr, also als vernünftig, anerkannt werden können. Solches Be-
kanntwerden bedeute nichts anderes, als zu erkennen, dass man sich in-
nerhalb eines Denk- und Handlungsraumes befindet, der bestimmte An-
forderung an den je Einzelnen stellt, d. h. überhaupt erst ein Bewusstsein 
von solchem Raum und seiner formellen und informellen Strukturen zu 
entwickeln – dies ist der Zweck der Gewöhnung. Daher versteht Hegel 
den Gebildeten zunächst als jenen, der 

»alles machen [kann], was andere tun, und [seine] Partikularität nicht 
herauskehr[t], während bei ungebildeten Menschen gerade diese sich 
zeigt, indem das Benehmen sich nicht nach den allgemeinen Eigenschaf-
ten des Gegenstandes richtet. [...] Bildung also ist Glättung der Beson-
derheit, daß sie sich nach der Natur der Sache benimmt.«190 

Die hegelsche Bildung erschöpft sich freilich nicht in solcher Glättung. 
Aber diese ist Bedingung dafür, dass die »Eigenschaften des Gegenstan-
des« der gesellschaftlichen und staatlichen Strukturen samt der in ihnen 
geforderten Vollzüge überhaupt erkannt werden, und da es sich in die-
sen Gegenständen um Wissen im zuvor dargestellten Sinne handelt, ist 
dies nur in der Praxis gesellschaftlichen und staatlichen Zusammenle-
bens möglich. 

Der Einzelne ist vor die Herausforderung gestellt, seine Urteils- und 
Handlungsvollzüge anhand dieses Bewertungsmaßstabes zu realisie-
ren, denn die besonderen Vollzüge des Einzelnen stehen in einem Ver-
hältnis zueinander.191 Die Einzelnen sind also innerhalb dieses Rau-
mes politischer Intersubjektivität nicht nur einfach Individuen, die 
Entscheidungen für sich treffen, sondern politische Wesen, die nicht 

Kooperation des freien Handelns der Personen […]« (Stekeler-Weithofer: 
Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 561f.) innerhalb der 
Institutionen von Gesellschaft und Staat. Praktische Bildung kann nun als 
Vermittlung zwischen beiden Seiten der Sittlichkeit verstanden werden. 

189	 Insofern habe das »das Sittliche einen festen Inhalt […], der für sich 
notwendig und ein über das subjektive Meinen und Belieben erhabenes 
Bestehen ist, die an und für sich seienden Gesetze und Einrichtungen.« 
TW VII, §144. Solche Formen des Urteilens und Handelns sind nicht 
alternativlos, sie folgen nicht bivalenten Bewertungsmaßstäben. 

190	 GW 26,2, S. 952. 
191	 Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts.

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

nur von anderen beeinflusst, sondern auch nach verständigen und ver-
nünftigen Maßstäben beurteilt werden. Mit diesen Maßstäben sind 
alle Praxisformen und Normen, deren Gesamtheit Hegel Sittlichkeit 
nennt, angesprochen, die intersubjektive Verhältnisse überhaupt mög-
lich machen. Dies anzuerkennen und aus ihnen heraus zu agieren, be-
deutet nach Hegel zunächst, dass solche Vollzüge »im gesamten Ge-
meinwesen (heute: ›in der Gesellschaft‹) ihre Anerkennung erhalten. 
Das bedeutet nicht, das man einer populistischen Mehrheitsmeinung 
das Wort zu reden hätte.«192 Es bedeutet jedoch sehr wohl, dass die je 
eigenen besonderen Vollzüge eine bestimmte Öffentlichkeit adressie-
ren und gerade hier auf »Anerkennungswürdigkeit und Einwandfrei-
heit hin öffentlich«193 beurteilt werden. Nicht aber ist verlangt, dass 
die je eigenen Vollzüge nur nach einem Außen und dessen Bewertun-
gen ausgerichtet werden. Sie müssen frei bleiben in dem Sinne, dass der 
Einzelne sie qua seines Wissens und einer Dispositionen selbstständig 
und selbsttätig vollzieht.

Beruht die praktische Bildung aber auf einem Wissen um informel-
le funktionale und normative Praxisformen, was die Kenntnis um sie 
ebenso einschließt wie die Reflexion ihrer Anerkennungswürdigkeit, und 
kann sie nur in der Praxis solchen Zusammenlebens erworben werden, 
müssen diese Prinzipien im institutionellen Zusammenleben vermitteln 
sein, d. h. die Institutionen von Gesellschaft und Staat müssen auf den ge-
forderten Prinzipien beruhen und diese konkret realisieren – diese Prin-
zipien müssen also objektives Ethos sein.

3.1.3.3.2 Institutionelle Bedingungen der praktischen Bildung

Mit dem Begriff der praktischen Bildung stellt Hegel damit sowohl An-
sprüche an den Einzelnen in Bezug auf seinen Bildungsprozess als auch 
an die institutionelle Struktur der Welt. Während sich die Einzelnen 
in ihrer Besonderheit beschränken und sich somit an ein institutionel-
les Äußeres zunächst nur gewöhnen müssen und erst in einem zwei-
ten Schritt ihre Anerkennungswürdigkeit erkennen, muss die Ordnung 
der Institutionen sich auch als vernünftig, bzw. als anerkennungswür-
dig erweisen, d. h. die Möglichkeit der nicht-Anerkennung dieser For-
men des Zusammenlebens ist dem Einzelnen immer gegeben, wenn sich 
die Anerkennungswürdigkeit der Welt und ihrer Prinzipien nicht zeigt. 
Hegel expliziert so, dass das unmittelbare intersubjektive Verhältnis 
der Einzelnen zueinander innerhalb der Institutionen in entscheiden-
der Weise bildende Wirkung auf den Einzelnen hat. Er operiert hier mit 

192	 Ebd., S. 867.
193	 Ebd.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

Einzelnen, die über Verstand verfügen und gerade deshalb ihre Ver­
nunft bilden können, insofern der institutionelle Rahmen solche Ent-
wicklung zulässt.194 

Die entscheidende Wirkung solch verstandesmäßiger und vernünftiger 
Vollzüge zeigt sich darin, dass durch solches Tätigsein das Selbstverständ-
nis des Einzelnen verändert wird. Hier erfahre sich der Einzelne als ver­
ständiges und vernünftiges Wesen. Solches Selbstverständnis macht Hegel 
zur Voraussetzung aller freien Vollzüge des Einzelnen, wie sie sich etwa 
in Urteilen oder auch Handlungen zeigen. In diesen erkenne der Einzelne, 
dass er nicht einfach passiver Konsument der institutionellen Strukturen, 
sondern wesentlich freier Akteur ist, der innerhalb von Gesellschaft und 
Staat über Rechte und Pflichten verfügt – er erkenne sich also als »kon-
krete Person«,195 die nicht nur die Fähigkeit, sondern auch die Möglichkeit 
freier Vollzüge habe. Bedingung solcher Selbstverständnisse sei jedoch ein 
in bestimmter Hinsicht institutionalisierter Rahmen intersubjektiver Ver-
hältnisse, die solche Selbstbezugnahmen erlaubten und ermöglichten. He-
gel betont so, dass für Bildungsvollzüge nicht nur der Erwerb von Wissen 
entscheidend sei, sondern vor allem die damit zusammenhängende Ent-
wicklung besonderer Selbstverständnisse, und zeigt auch hier, dass beide 
Ebenen der Bildung miteinander in Zusammenhang stehen.196 

Praktische Bildung zeigt sich zusammengefasst als Bildung, da hier 
das Selbstbewusstsein des Einzelnen in entscheidender Weise entwickelt 
wird. Auch in dieser Bildung ist der Einzelne denkend, d. h. zweckgerich-
tet tätig, richtet sich hierbei nach einem allgemeinen Wissen aus, ent-
fremdet sich dabei von seiner Unmittelbarkeit und Partikularität und 
vollzieht gerade so das Selbstwissen als geistiges Wesen, was ihm be-
wusste Selbst- und Weltbezugnahmen überhaupt erst ermöglicht. Mehr 
noch, er vollzieht gerade durch die praktische Bildung die entscheiden-
de Ent-Fremdung, da er sich im Vollzug der praktischen Bildung in we-
sentlicher Relation zur Welt erkennt und hierin konkret erfährt, dass die 
Welt auf anerkennungswürdigen Prinzipien beruht, die Grundlage seines 
selbstbewussten Daseins sind. 

So kann Hegel mit dem Begriff der praktischen Bildung das Verhält-
nis zwischen Einzelnem und Staat als Prozess der Bildung als Ent-Frem-
dung explizieren, was bei Rousseau noch mystisches Momentum war. 
Hegel erkennt, dass sich ein solches Verhältnis, das sich ganz konkret 

194	 »Kurz, die allseitig gebildete Person urteilt und handelt in der Familie, im 
gesellschaftlichen Austausch und im Gemeinwesen nach den betreffenden 
allgemeinen Bestimmungen, was eigene Urteilkraft ebenso nötig macht, 
wie sie erlaubt sein muss.« Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der 
Philosophie des Rechts, S. 817.

195	 Vgl. TW VII.
196	 In der Phänomenologie des Geistes sind diese Selbstverständnisse im Begriff 

des »Selbstbewusstseins« angesprochen. Vgl. TW III. 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

in der Anerkennung der staatlichen Prinzipien, samt seiner funktiona-
len und normativen Praxisformen zeige, erst entwickeln müsse. Erst in 
einem Leben in den Strukturen des Staates kann sich der Einzelne seiner 
Anerkennungswürdigkeit versichern. Dies zu tun, bedeute nun die Ent-
wicklung eigenen Verstandes und eigener Vernunft im Vollzug zu errei-
chen und gerade hierdurch zu reflektieren, ob der Staat solche Anerken-
nungswürdigkeit zeige. Solche Reflexion wird dann zur Bedingung der 
Anerkennung des Staates. Diese könne jedoch nicht einfach abstrakt ge-
fordert werden. Sie müsse sich dem Einzelnen erschließen, was freilich 
erfordert, dass der Staat die Wirklichkeit anerkennungswürdiger Prinzi-
pien ist, d. h. diese in seinen Institutionen und den personalen Rollen re-
alisiert. Nur so organisierte Institutionen könnten eine bildende Wirkung 
auf die Einzelnen haben, d. i. Selbst- und Weltbezugnahmen ermöglichen. 
»Wie schon in Platons Paideia der Politeia spiegeln sich daher in der 
Selbstbildung der Person die Formen und Normen des freien Gemein-
wesens. Sie werden ja internalisiert,«197 was Zweck praktischer Bildung 
nach Hegel ist. Solche Internalisierung allgemeiner Praxen und Formen 
bedeutet nach Hegel, sich zum Teil einer vernünftigen Praxis zu machen, 
die man qua Verstand und Vernunft als anerkennungswürdig erkennt,198 
wodurch »das Bewußtsein und das Selbstgefühl, Mitglied dieses Ganzen 
zu sein […]«,199 entwickelt würde.

In dieser Bildungsform werden also weder konkrete Inhalte erworben, 
noch kann ihr Resultat gegenständlich erfasst werden. Vielmehr zeigt 
sich ihr Bildungscharakter in konkreten Situationen, d. h. die Bildung 
nach diesem Aspekt kann nur aus der retrospektiven Analyse vorgenom-
men werden, worin sich dieser Begriff mit der aristotelischen phronēsis 
deckt. Die praktische Bildung bedarf so der Kenntnis um äußere Struk-
turen, gegeben durch die theoretische Bildung, für die Fähigkeit, sich an 
diesen auszurichten. Sie beinhaltet zugleich ein Selbstwissen von sich als 
geistiges Wesen und die sittliche Welt als Bedingung solchen Daseins. 
Sie würde den Gebildeten in besonderer Weise charakterisieren, insofern 
dieser durch sie in besonderer Weise ausgezeichnet ist. Die praktische 
Bildung hat damit Parallelen zum Begriff des dispositionalen Wissens.

3.1.3.4 Zusammenspiel der Bildungsformen

Mit den Bildungsformen zeigt Hegel, dass holistische Bildung einerseits 
Weltwissen um institutionalisierte Urteils- und Handlungspraxen und 

197	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 799. 
198	 Dieser Vorgang ist nach Hegel der Prozess der Entfremdung. Siehe hierzu 

vor allem TW III, S. 359–441.
199	 TW VII, §261. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

andererseits dispositionales Selbstwissen und damit die Kenntnis und Re-
flexion auch um die Bedingungen eigenen Urteilens und Handelns fordert.

Theoretische Bildung zeige ihre bildende Wirkung darin, dass der Ein-
zelne durch sie Wissen um Begriffe im weitesten Sinne erlange. Dies bein-
halte sowohl funktionales Wissen als auch den ganzen Bereich des sozialen 
Wissens, was etwa Formen der respektvollen Begrüßung, der Konversa-
tion oder sozialer Regeln wie Pünktlichkeit oder bestimmte Kleiderord-
nungen ebenso einschließe wie die Kenntnis sozialer Tugenden – also das 
gesamte Spektrum intersubjektiver Interaktion. Diese Bildungsform sei 
anteilig curricular zu vollziehen, bedürfe aber außerdem der Praxis. Der 
Einzelne erlange hier ein gewisses Allgemeinwissen, verstehe die begriffli-
chen Zusammenhänge der ihn umgebenden Welt und entwickele hierbei 
sein verständiges Denkvermögen. Solcher Wissenserwerb habe schon ent­
fremdende Wirkung auf den Einzelnen, insofern dieser begreife, dass die 
Welt und ihre Gesetze nicht Sache je subjektiver Meinungen seien, son-
dern objektiven Maßstäben, Gesetzen und Ordnungen folgten. 

Doch nach Hegel reicht die erworbene Theorie nicht für dispositiona-
les Wissen. Solch dispositionales Wissen ist ausgezeichnet durch die Bin-
dung an seinen Träger, es bezeichnet den Einzelnen auf existentielle Art. 
Das heißt, es ist von diesem dispositional angenommen, weil er solches 
Wissen als Selbst-Wissen und als Welt-Wissen nur etwa in seinen Hal-
tungen zeigt, wenn er sie als eigene Richtigkeiten anerkennt. Er erkennt 
den Sinn der nach solchem Wissen strukturierten Praxis, d. h., dass er 
versteht, warum er in dieser besonderen Weise denken, urteilen und han-
deln sollte. Solche Praxis zeigt sich ihm als vernünftig. 

Dies kann nach Hegel jedoch nicht einfach äußerlich gefordert oder 
curricular vermittelt werden. Vielmehr bietet er die Erkenntnis, dass sol-
che Richtigkeiten nur aus eigener Erfahrung in einem Lebens als homo 
socialis et politicus erschlossen werden können. Sie bedürfen also der 
praktischen Bildung. Der Einzelne versteht in dieser zweiten Bildungs-
form, dass er zwar Wissen um diese Ordnungen haben muss, um sich 
in ihnen bewegen zu können. Was jedoch durch praktische Bildung zu-
stande kommt, ist nicht nur einfach Wissen, sondern schon die Erfah­
rung, dass es überhaupt ein objektives Äußeres außerhalb seiner selbst 
gibt. An dessen Gesetze, Ordnungen und Praxisformen, die das Denken 
und Handeln in bestimmter Weise beschränken, muss sich der Einzel-
ne zunächst gewöhnen. Bei solcher Gewohnheit verbleibt die praktische 
Bildung freilich nicht. Sie ist nur die Bedingung dafür, dass der Einzelne 
durch sein Denkvermögen diese Formen reflektieren, d. h. auf ihre An-
erkennungswürdigkeit hin bewerten kann. 

Hieraus ergibt sich, dass Bildung im vollen Sinne also nur ein Zusam-
menspiel von theoretischer und praktischer Bildung sein kann. Die rei-
ne Gewohnheit als rein äußeres Verhältnis zur Welt kann nur durch den 
Verstand zur reflektierten Erkenntnis werden, die dann in Anerkennung 

LEITBEGRIFFE DER HEGELSCHEN BILDUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

münden kann. Die Vermittelnde Instanz solchen Verhältnisses zwischen 
Selbst und Welt nennt Hegel praktische Bildung.

3.1.4 Conclusio und Ausblick

Die dargestellten Leitbegriffe sind zu verstehen als Teilanalysen der gan-
zen hegelschen Bildungstheorie. Hegel expliziert verschiedene Aspekte 
des Bildungsbegriffes, leistet also fundierte Begriffsarbeit. Hierbei stellt 
er heraus, dass die unterschiedlichen Aspekte wie etwa Bildungsziele, 
Vollzugsformen, Wissenserwerb oder auch Bewusstseinsentwicklungen 
(wie sie heute im Begriff der Persönlichkeitsbildung diskutiert werden) 
miteinander in engem Zusammenhang stehen und einander bedingen.

Er zeigt zugleich, dass Bildung nicht auf curriculare Wissensvermitt-
lung beschränkt ist, sondern des Lebens in sittlichen Institutionen bedarf. 
Dies stellt freilich hohe Anforderungen zum einen an den Einzelnen, der 
auch immer selbst für seine Bildung verantwortlich ist, zum anderen 
an die Institutionen. Diese müssen die Bildung ermöglichen – sie müs-
sen zum einen auf sittlichen Prinzipien beruhen und hierin vor allem die 
Freiheit des Einzelnen realisieren. Zum anderen müssen sie dem Einzel-
nen Möglichkeiten der Partizipation bieten, wodurch erst die Erfahrung 
des Einzelnen von sich selbst als geistigem und somit freiem Wesen und 
von der Welt als Bedingung solchen Daseins möglich wird. Wie dies im 
Einzelnen zu gestalten sei, zeigt Hegel in seinen Grundlinien der Philo­
sophie des Rechts. 

In der Auseinandersetzung mit dem Bildungsbegriff der Grundlinien 
kommt es nun darauf an, die Organisation und Prinzipien der Institutio-
nen von bürgerlicher Gesellschaft und Staat und die personalen Rollen der 
Einzelnen in ihnen herauszuarbeiten. Letztere sind nämlich nicht nur mit 
unterschiedlichen Wissensinhalten, Fähigkeiten und Kompetenzen, son-
dern auch mit Selbst- und Weltverständnissen identifiziert, die der Einzelne 
im Vollzug seines Tätigseins innerhalb jener Strukturen erwirbt. Institutio-
nen und Personen sind nach Hegel also aufeinander bezogen, stehen mit-
einander in unmittelbarem Verhältnis – nicht nur deshalb, weil ein Leben 
in Gesellschaft und Staat immer auch institutionell gestaltet ist, sondern 
weil der Einzelne in diesem Leben seine entscheidende Bildung vollzieht. 

Als herausfordernd zeigt sich in diesem Bildungsprozess, dass er zu-
nächst gewissermaßen unbeabsichtigt, unbewusst vollzogen wird. Ih-
ren Anfang nimmt solche Bildung in den Grundlinien nämlich durch 
die Teilnahme an der gesellschaftlichen Welt und somit die reine Be-
wältigung von äußeren Anforderungen. Aufgehoben wird dieses Dasein 
schließlich durch kommunitarisch verfasste Institutionen, die in einem 
anderen Verhältnis zum Einzelnen stehen. Im Folgenden werden die be-
nannten Institutionen in Struktur und Bildungsmomenten dargestellt. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

Dabei zeigt sich die Schule als besondere Institution der bürgerlichen Ge-
sellschaft, die jedoch nach den Prinzipien dieser gestaltet sein muss und 
den Bildungsprozess in den Grundlinien vorbereitet.

3.2 Bildungsorte und ihre Bildungsmomente

3.2.1 Die Schule

Obwohl Hegel zur schulischen Bildung keine eigenständige Theorie for-
muliert hat, ist es möglich, aus seinen propädeutischen Schriften, aber 
auch aus seinen Gymnasialreden,200 die er als Rektor des Egidiengymna-
siums in Nürnberg jeweils zum Schuljahresabschluss gehalten hat, Rück-
schlüsse auf seine Bildungstheorie zu ziehen. In diesen Gymnasialreden 
formuliert er Auftrag und Aufgaben der Schule, die er in den Begriffen 
der theoretischen und praktischen Bildung erörtert, seinen daraus ab-
geleiteten Begriff des Lernens, mögliche Inhalte und die dazu nötigen 
Methoden. Zugleich wird auch die institutionelle Stellung der Schule 
zwischen dem familiären und gesellschaftlichen Dasein der Schüler dar-
gelegt, was sich vor allem für die Explikation der praktischen Bildung 
als relevant zeigt. Zu den verstandesmäßigen Fähigkeiten, die es in der 
Schulen zu erwerben gilt, äußert er sich zudem in Gutachten, zu denen er 
von Immanuel Niethammer beauftragt wurde.201 Diese Schriften geben 
einen Einblick in die konkrete Konzeption der schulischen Bildung, aber 
auch zur Schule als Institution der bürgerlichen Gesellschaft. Sie zeigen 
so, welche unterschiedlichen Ebenen schulischen Lernen berücksichtigt 
werden sollten, möchte man einen fundierten, in der bürgerlichen Ge-
sellschaft fortgesetzten Bildungsprozess formulieren. 

3.2.1.1 Schule als Mittelsphäre

Schule ist ein Ort institutionalisierter Bildung und die »Mittelsphäre«202 
zwischen dem Leben in der Familie und in der bürgerlichen Gesellschaft. 
Diese beiden Sphären menschlichen Daseins bilden in der hegelschen 
Rechtsphilosophie ganz unterschiedliche Erscheinungsweisen der Sitt-
lichkeit und zeigen so ganz unterschiedliche Prinzipien des Zusammen-
lebens, die hier kurz differenziert werden, um die Struktur des hegelschen 
Bildungsprozesses zu verdeutlichen.

200	 TW IV.
201	 Ebd. 
202	 Vgl. ebd., 348ff.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

In der Familie beginnt das Leben der Einzelnen und die Mitglieder ha-
ben Pflichten gegeneinander und gegen die Institution der Familie. Diese 
Pflichten ergeben sich jedoch aus der natürlichen Bindung der Familien-
mitglieder zueinander, bestehen also aus persönlicher Verpflichtung. Die 
Pflichten sind nicht institutionell vermittelt, sondern durch die Empfin-
dung der Liebe und des Vertrauens natürlicherweise gegeben. Die »Leis-
tungen« innerhalb der Familie werden nicht als strenges, äußeres Recht 
gefordert, sondern aus der Gesinnung der Liebe und des Zutrauens203. 
»Das Kind«, so bestimmt Hegel den Unterschied zur Schule als öffent-
liche Institution, »gilt hier darum, weil es das Kind ist; es erfährt ohne 
Verdienst die Liebe seiner Eltern, so wie es ihren Zorn, ohne ein Recht 
dagegen zu haben, zu ertragen hat.«204 Diese persönliche Verpflichtung 
der Familienmitglieder gegeneinander konstituiert das Recht der Kinder, 
»ernährt und erzogen zu werden.«205 Erziehung bezeichne den ersten 
Prozess, der nötig sei, um den Menschen zu dem zu machen, der er sein 
soll, jedoch in seiner ursprünglichen Natur nicht ist. Die Eltern dürfen 
aus dieser Verpflichtung über den Willen der Kinder bestimmen, jedoch 
nur um deren Willen in seiner Natürlichkeit zu beschränken. Sie sollen 
diesem Willen eine Form geben, die dem Kind erlaubt, gesellschaftliche 
Verhaltenskodizes einzuhalten. Die Eltern hätten die »Zucht der Sitten« 
herzustellen: »ruhiges Verhalten, Gewöhnung an fortdauernde Aufmerk-
samkeit, ein Gefühl des Respekts und Gehorsams gegen die Lehrer, ein 
gegen diese wie gegen Mitschüler anständiges, sittsames Betragen.«206 
Sie müssen den Kindern also ein Verhalten nach sozialen Konventionen 
vermitteln, das in sozialer Interaktion gefordert ist. 

In der Familie gebe es ein Kompetenzgefälle zwischen Eltern und Kin-
dern. Das Kind hat hier noch nicht das Recht, selbst über seine Existenz 
zu entscheiden. Es muss sich den erzieherischen Anstrengungen der El-
tern unterwerfen. Das Kind ist hier noch fremdbestimmt und hat noch 

203	 Vgl. TW VII, §213.
204	 Ebd.
205	 TW VII, §174. Siehe auch TW IV, S. 349ff.
206	 TW IV, S. 334. Hegel stellt hier zudem heraus, dass diese Erziehungsaufgabe 

da der Schule zufällt, wo Eltern nicht in der Lage sind, ihren Kindern 
diese Fähigkeiten in der häuslichen Erziehung zu vermitteln. Hegel sieht 
durchaus, dass es Eltern gibt, die dieser Aufgabe nicht nachkommen 
können. In diesem Fall sei die Schule auch für die Erziehung zuständig. 
Vor allem in der Gymnasialrede von 1810 wird dieser Aspekt deutlich: 
»Bei Kindern, in welche die häusliche Erziehung diese Bedingungen nicht 
pflanzen konnte, sollte unserer Anstalt das Geschäft anheimfallen, erst diese 
Zucht zu bewirken […]«, TW IV, S. 334. Schule als öffentliche Institution 
müsse dann auch finanziell dafür Sorge tragen, dass die betroffenen Kinder 
versorgt würden, um die Möglichkeit der Bildung zu erhalten. Mehr dazu 
siehe Gymnasialreden 1810 und 1811: TW IV, S. 327–359.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

kein Mitspracherecht in Bezug auf sein Handeln. Seine ursprüngliche, 
natürliche Disposition wird von den Eltern im Sinne der gesellschaftli-
chen Norm beeinflusst. Es soll in die Lage versetzt werden, sein Verhalten 
zu regulieren und jenes Betragen zu zeigen, das in der Schule das Lernen 
erst ermöglicht. So ist die familiäre Erziehung unverzichtbarer Bestand-
teil des sittlichen Lebens des Menschen. Sie erfahren die Erziehung, die 
Voraussetzung für das Lernen der Schule ist. So ist der letzte Zweck der 
Erziehung, dass »die Kinder aus der natürlichen Unmittelbarkeit, in der 
sie sich ursprünglich befinden, zur Selbständigkeit und freien Persönlich-
keit und damit zur Fähigkeit, aus der natürlichen Einheit der Familie zu 
treten, sich erheben.«207 Dies seien erzieherische Bedingungen, auf die die 
Schule angewiesen ist und die herzustellen nicht ihre Aufgabe sein kann. 
Erziehung ist, anders als die Bildung, kein freiheitlicher Prozess. Auch 
wenn die Kinder als freie Wesen betrachtet werden,208 ist Erziehung als 
passiver Vorgang skizziert, dem sich die Kinder fügen müssen.209 

Das Zusammenleben in der Familie ist also durch zwei wesentliche As-
pekte gekennzeichnet. Die Beziehung der Mitglieder ist zum einen durch 
eine natürliche Beziehung getragen. Die Bindung besteht aus persönlicher 
Beziehung des Zutrauens und der Liebe der Glieder und muss nicht erst 
durch kompetente Mitwirkung hergestellt werden. Die Familie ist insofern 
eine natürliche, unmittelbare Gemeinschaft. Die Kinder sind in der Familie 
zum anderen noch keine konkreten selbständigen Personen, die sich auch 
als solche zeigen. Sie unterstehen dem Willen der Eltern, dem sie sich fügen 
müssen. Die Beziehung zwischen Eltern und Kindern ist geprägt durch ein 
Kompetenzgefälle, das nötig ist, um den Kindern jene Erziehung zukom-
men zu lassen, die Voraussetzung für die schulische Bildung ist. 

Das Zusammenleben in der bürgerlichen Gesellschaft folgt ganz ande-
ren Prinzipien. In der bürgerlichen Gesellschaft »gilt die Sache, nicht die 
Empfindung und die besondere Person.«210 Die Welt hat ihre ganz eige-
ne Ordnung, objektive Maßstäbe, der die Lernenden entsprechen müs-
sen, möchten sie als Bürger agieren. Sie ist eine Gemeinschaft von Frem-
den, die miteinander kooperieren müssen; sie ist aber auch die Sphäre, 
in der die Einzelnen ihre ganz eigenen Zwecke verfolgen und ihre Sub-
sistenz sichern müssen. Für beide Anforderungen sind unterschiedliche 
Fähigkeiten, Geschicklichkeiten und Haltungen notwendig, die sich der 
Einzelne aneignen muss. 

207	 TW VII, §175. 
208	 Ebd., §174f.
209	 Gerade hierin unterscheidet Hegel streng zwischen Erziehung und Bildung: 

Erziehung ist für ihn immer direkte Einwirkung innerhalb einer hierarchischen 
Beziehung. 

210	 TW IV, S. 349.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

»Die wirkliche Welt ist ein festes, in sich zusammenhängendes Ganze[s] 
von Gesetzen und das Allgemeine bezweckenden Einrichtungen; die Ein-
zelnen gelten nur, insoweit sie diesem Allgemeinen sich gemäß machen 
und betragen, und es kümmert sich nicht um die besonderen Zwecke, 
Meinungen und Sinnesarten.«211

Zugleich seien die individuellen Zwecke der Einzelnen nur innerhalb die-
ses Gemeinsamen zu erreichen. Welt und Einzelne sind also aufeinander 
bezogen. »[D]ie Welt ist das Schauspiel des Kampfes beider Seiten mitei-
nander.«212 In diesem Schauspiel müssen die Einzelnen in der Lage sein, 
ihre Rolle als private oder auch öffentliche Person wahrzunehmen. Auf 
diese ganz andere Gemeinschaft, als es die Familie ist, muss die Schule 
die Einzelnen vorbereiten. Sie muss die Schülerschaft in eine ganz andere 
sittliche Gemeinschaft überführen, die ein anderes Bewusstsein von sich 
und den anderen Mitgliedern der Gemeinschaft erfordert. 

Schule als Institution der bürgerlichen Gesellschaft zeigt sich in der 
hegelschen Konzeption als bindendes Glied zwischen diesen beiden Da-
seinsformen der Kinder. Sie muss diese gewissermaßen aus der Sittlich-
keit der Familie in jene der bürgerlichen Gesellschaft, in der ihnen »we-
nig aus Liebe und der Liebe willen«213 geschenkt wird, überführen. Die 
schulischen Bildungsziele sind somit Vorbereitung auf die Anforderun-
gen der bürgerlichen Gesellschaft, sie ist insofern auf diese ausgerichtet. 
Schule ist der erste Bildungsort nach der familiären Erziehung. Hier be-
ginnt das gesellschaftliche Leben des Einzelnen. Sie ist eine Institution 
der bürgerlichen Gesellschaft und unterliegt somit ihrer Verantwortung. 
Als »allgemeine Familie« muss die Gesellschaft für den Einzelnen Sorge 
tragen, »seine Rechte verteidigen, so wie der Einzelne den Rechten der 
bürgerlichen Gesellschaft verpflichtet ist.«214 Diese Rechte zu sichern, 
müsse die Gesellschaft »Aufsicht und Einwirkung« auch über den Bil-
dungsprozess haben und mit »gemeinsamen Veranstaltungen« für des-
sen Realisierung sorgen.215 Das übergeordnete Ziel schulischer Bildung 
sei so, jene Vermögen der Schülerschaft zu bilden, die notwendig sind, 
um als Mitglied der Gesellschaft agieren zu können. »Was durch die 

211	 Ebd., S. 352.
212	 Ebd., S. 352.
213	 Ebd.
214	 Mitglieder der bürgerlichen Gesellschaft unterliegen der Rechtsordnung des 

Staates, die in der bürgerlichen Gesellschaft gilt. Die Gesellschaft hat das 
Recht, gegen den Einzelnen vorzugehen, wenn er sich rechtswidrig verhält. 
Zugleich hat die bürgerliche Gesellschaft die Pflicht gegen den Einzelnen, 
dessen Rechte zu schützen – so die liberale Rechtsordnung, in der die Rechte 
des einen die Pflichten des anderen bestimmen. Gesellschaft muss diese 
Ordnung im Falle eines Konflikts durchsetzen. TW VII, §238.

215	 TW VII, § 239. Schule unterliegt der Kompetenz der Polizei in der bürgerlichen 
Gesellschaft.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

Bildung zustandekommt, die Bildung der Einzelnen, ist die Fähigkeit der-
selben, dem öffentlichen Leben anzugehören.«216 Schule hat nach Hegel 
also einen Integrationsauftrag.

Was das konkret bedeutet, kann Hegel darlegen, indem er das schuli-
sche Lernen als den Erwerb der beiden dargelegten Bildungsformen ver-
steht. Er erkennt hierbei, dass Schule eine zweifache Aufgabe hat: sie 
muss in ihrer unmittelbaren Bildungsarbeit für den Wissenserwerb und 
somit für die Entwicklung des Denkvermögens der Lernenden Sorge tra-
gen. Sie ist aber zugleich soziale Institution, in die die Lernenden ganz 
praktisch hineinwachsen müssen, indem sie sich an ihre organisatorische 
und soziale Struktur gewöhnen; sie bildet die Einzelnen also auch mittel-
bar durch ihre institutionelle Struktur. Schule sei nämlich »ein besonde-
rer sittlicher Zustand, in dem der Mensch verweilt und worin er durch Ge-
wöhnung an wirkliche Verhältnisse praktisch gebildet wird.«217 Schule ist 
so Ort der theoretischen und der praktischen Bildung.

Die Bildungsziele der Schule müssten sich somit auf zwei Bildungsebe-
nen bewegen: Es gilt sowohl verstandesmäßige Fähigkeiten zu erwerben 
als auch eine erste Bildung der Vernunft in den sozialen Strukturen zu 
vollziehen. Schule hat »ein Verhältnis zur wirklichen Welt, und ihr Ge-
schäft ist, die Jugend zu derselben zu vorzubereiten.«218 Schulische Bil-
dungsziele würden so »ihren wesentlichen Zweck [erst] in ihrer außer 
der Schule fallenden Anwendung [...]«219 erreichen. Sie vermittelt also 
Fähigkeiten, die erst in der wirklichen Welt, also in Gesellschaft und 
Staat, voll entfaltet werden können. Erst dort werden sie in der Anwen-
dung realisiert. Schulische Bildung ist innerhalb der ganzen Entwicklung 
der Einzelnen nur ein, wenn auch unverzichtbarer Entwicklungsschritt, 
eine »Vorarbeit«, die es noch zu vollenden gilt. Was die Kinder in die-
sem Stadium ihrer Bildung erlangen, sind »Vorstellungen und Gedan-
ken«, das heißt erstes propositionales und dispositionales Wissen und so-
mit die Bedingung der Möglichkeit verstandesmäßiger und vernünftiger 
Fähigkeiten, die ihnen eine Bildung in der wirklichen Welt erst ermög-
lichen. Schule sei so eine »stille, innere Vorbereitung und Vorübung«220 
für ein Leben in der wirklichen Welt. 

»Die Arbeiten der Schule haben nicht ihr vollständiges Ende in sich 
selbst, sondern legen nur den Grund zur Möglichkeit eines anderen, des 
wesentlichen Werks [...]«.221 Das bedeutet konkret, dass die Bildung des 

216	 Ebd.
217	 TW IV, S. 348.
218	 Ebd., S. 352.
219	 Ebd.
220	 Ebd.
221	 Ebd., S. 353. So seien auch ihre Urteile nur Vorurteile über die Lernenden, 

die sich noch in ihrem weiteren Bildungsprozess zu kompetenten Personen 
entwickeln können. Vgl.: TW IV, S. 352.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

Einzelnen in der Schule nicht abgeschlossen ist. Schule hat nicht die Auf-
gabe, die Schüler zu vollen Bürgern zu bilden. Dies ist in der hegelschen 
Bildungstheorie erst in der Praxis gesellschaftlichen und politischen Le-
bens möglich, da solche Bildung des Selbstbewusstseins ein Involviert­
sein in konkrete institutionelle Strukturen verlangt. 

Der hegelsche Begriff des schulischen Lernens ist folglich zu verstehen 
als die Vermittlung derjenigen Vermögen, die die Bildung in bürgerlicher 
Gesellschaft und Staat erst ermöglicht. Konkret wird solche Forderung 
darin, dass die Einzelnen hier zum einen das Denken als entscheidende 
Fähigkeit lernen und zum anderen unmittelbar erfahren, dass sie sich in-
nerhalb objektiver Strukturen bewegen, die durch ganz besondere Prinzi-
pien des Zusammenlebens organisiert sind. Bezeichnet Hegel die Schule 
so als Vorarbeit und ist ihr Zweck auf die bürgerliche Gesellschaft aus-
gerichtet, bedeutet das nicht, dass sie konkrete Handlungsvollzüge oder 
Persönlichkeitskonzepte zu vermitteln habe. Vielmehr soll sie jene Ver-
mögen schulen, die solche Bezugnahmen überhaupt ermöglichen. 

3.2.1.2 Theoretische Bildung durch curricularen Unterricht

Hegel definiert für den Vollzug der theoretischen Bildung in der Schule 
klare Bildungszwecke, Methoden und Inhalte. Zweck der theoretischen 
Bildung ist das systematische, begriffliche Denken zu lernen. Methode 
solchen Wissenserwerbs ist der curriculare Unterricht und als Inhalte 
können Kenntnisse der Wissenschaften erfasst werden. Die Lernenden 
erwerben in der formellen theoretischen Bildung Kenntnisse um unter-
schiedliche Begriffe und Gesetzmäßigkeiten – sie erwerben propositio-
nales Wissen und bilden dabei ihr systematisches Denkvermögen aus. 
Gerade in diesem Wissenserwerb müssen sie rationale Denkoperationen 
kennenlernen und selbst vollziehen. Im letzteren kommt es vor allem da-
rauf an, gerade auch durch eigenständige Übung eine gewisse Flexibilität 
in diesen verstandesmäßigen Tätigkeiten zu erwerben und das erworbe-
ne Wissen zu festigen. Vermittelt wird dieser Lernprozess durch abstrak-
te Inhalte, die sich jeder nur sinnlichen Natur entziehen und gerade so 
das Denken im hegelschen Sinne als die Fähigkeit der doppelten Abs-
traktion schulen. Hierbei würde der Lernende die Sphäre der nur par-
tikularen Meinungen verlassen, wodurch sich ihm die Möglichkeit der 
wissenden Weltbezugnahme eröffnen würde. Die Lernenden sollen also 
hierin ihren Verstand ausbilden, dies ist der Zweck curricularen Unter-
richts in der Schule. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

3.2.1.2.1 Lernen

Hegel skizziert das Lernen als einen Akt des selbständigen Nachvoll­
zugs gegebener Inhalte, die den geordneten, systematischen Gedanken 
erst ermöglichen. Schulisches Lernen konzentriere sich vor allem auf 
»das Lernen einer bereits vorhandenen, ausgebildeten Wissenschaft. 
Diese ist ein Schatz von erworbenem, herausgearbeitetem, gebildetem 
Inhalt; dieses vorhandene Erbgut soll vom Einzelnen erworben, d. h. 
gelernt werden.«222 Solches Lernen darf nach Hegel jedoch nicht etwa 
als rein passives Empfangen eines Bildungsinhaltes verstanden werden. 
In dieser Hinsicht wäre es allzu unvollständig und »als wenn wir Sät-
ze auf das Wasser schrieben; denn nicht das Empfangen, sondern die 
Selbsttätigkeit des Ergreifens und die Kraft, sie wieder zu gebrauchen, 
macht erst eine Kenntnis zu unserem Eigentum.«223 Es ist aber auch 
nicht als allzu frühes eigenes »Reflektieren und Räsonnieren«224 miss-
zuverstehen. 

Erst der selbständige Nachvollzug und die eigene Anwendung des 
Gelernten würden »Zusammenhang und Konsequenz in die Erkennt-
nis«225 bringen und zu substantiellen, d. i. nachhaltigen verstandesmä-
ßigen Fähigkeiten führen. »Zum Empfangen muß daher notwendig die 
eigene Bemühung hinzukommen, nicht als ein erfundenes Hervorbrin-
gen, sondern als Anwendung des Gelernten, als Versuch, durch dassel-
be sogleich mit anderen einzelnen Fällen, mit anderem konkreten Stof-
fe zurechtzukommen.«226 Das Lernen sei so ein Akt des Insichgehens.227 
Der Lernende muss sich selbstmotiviert mit dem Stoff auseinanderset-
zen, indem er das Gelernte in eigener Übung anwendet. Durch eigene 
Bemühung, d. i. Übung der Inhalte, verfestige sich der Stoff, wodurch 
dem Einzelnen der nachhaltige Zugang zu ihnen möglich wird. Der 
»Privatfleiß« sei hierbei entscheidend und meine die selbständige Be­
schäftigung der Lernenden mit dem Stoff des Unterrichts, was das er-
lernte Wissen erst nachhaltig sichere und zum geistigen Eigentum des 
Einzelnen mache.228 

222	 Ebd., S. 412.
223	 Ebd., S. 332.
224	 Ebd.
225	 Ebd., S. 333.
226	 Ebd.
227	 Vgl. GW 26,2, S. 959. Hegel schreibt an dieser Stelle von Innerlichkeit oder 

Fürmichsein. 
228	 TW IV, S. 347.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

3.2.1.2.2 Inhalte

Hegel verwirft zunächst das »Missverständnis«, dass solche »Geistestä-
tigkeit an jedem Stoffe geübt werden könne [...].«229 Vor allem die An-
nahmen, dass die Inhalte vor allem erstens nach ihrer reinen Nützlichkeit 
für die wirkliche Welt und zweitens aus der unmittelbaren Lebenswelt 
der Kinder auszuwählen seien, hält er für falsch.230 

»Nicht jeder sogenannte nützliche Stoff, jene sinnliche Materiatur, wie 
sie unmittelbar in die Vorstellungsweise des Kindes fällt, nur der geisti-
ge Inhalt, welcher Wert und Interesse in und für sich selbst hat, stärkt 
die Seele und verschafft diesen unabhängigen Halt, diese substantielle 
Innerlichkeit, welche die Mutter von Fassung, von Besonnenheit, von 
Gegenwart und Wachen des Geistes ist [...]«.231 

Die unterrichtlich vermittelten Inhalte seien das Mittel, das dem Geist 
des Einzelnen zum »selbständigen Werte«232 verhelfe. Rein nach Nütz-
lichkeit ausgewählte Inhalte würden diesem Anspruch nicht gerecht. Sie 
hätten nicht jene Tiefe und Innerlichkeit, die nötig sei, um die geisti-
gen Fähigkeiten des Einzelnen auszubilden. Es sei vielmehr so, dass eine 
substantielle Bildung des Einzelnen anhand wertvoller Inhalte Bedin­
gung zur Ausbildung nützlicher Geschicklichkeiten sei. »Ein sonst gebil-
deter Mensch hat in der Tat seine Natur nicht zu etwas Besonderem be-
schränkt, sondern sie vielmehr zu allem fähig gemacht.«233

Soll durch bestimmte Inhalte das abstrakte Denken gelernt werden, 
gebe dies schon Auskunft zur Auswahl und Beschaffenheit der Inhal-
te. Sie sollten sich durch ihren abstrakten Charakter auszeichnen, denn 

229	 Ebd., S. 318. Siehe auch ebd., S. 321: »Für die Entfremdung, welche 
Bedingung der theoretischen Bildung ist, fordert diese nicht diesen sittlichen 
Schmerz, nicht das Leiden des Herzens, sondern den leichteren Schmerz 
und Anstrengung der Vorstellung, sich mit einem Nicht-Unmittelbaren, 
einem Fremdartigen, mit etwas der Erinnerung, dem Gedächtnisse und dem 
Denken Angehörigem zu beschäftigen.« 

230	 Siehe hierzu auch den Hinweis Heideggers, dass nur bedenkenswerte Inhalte 
den Menschen ins Denken ziehen. Heidegger: Was heißt Denken? S. 81f. 
Die Inhalte müssen anspruchsvoll und anregend sein, damit das Denken 
überhaupt angestoßen wird. Sie müssen so substantiell sein, dass wir 
darüber nachdenken wollen, wie etwa gute Argumente, die wir wiederlegen 
oder stützen wollen. Sie müssen uns essentiell erscheinen, wir müssen 
erkennen, wie grundlegend das ist, was wir lernen. Das geht nur, wenn es 
sich auch wirklich um solche Inhalte handelt. Wir können nicht nur die 
Gemütszustände wie »Motivation« lehren. Sie muss sich viel mehr aus dem 
Begegneten schöpfen, sein Resultat sein.

231	 TW IV, S. 319.
232	 Ebd.
233	 Ebd., S. 331.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

»abstrakt lernt man denken durch abstraktes Denken [...]«,234 anhand 
abstrakter Inhalte verschiedener Wissenschaften. Die Inhalte dieses Lern-
prozesses seien dann daraufhin auszuwählen, inwiefern sie als verstän-
dige Sachverhalte den Denkprozess des Einzelnen anregten und entwi-
ckelten. Durch diese soll »[d]er Jugend zuerst das Sehen und Hören 
vergehen, sie muß vom konkreten Vorstellen abgezogen, in die innere 
Nacht der Seele zurückgezogen werden, auf diesem Boden sehen, Be-
stimmungen festhalten und unterscheiden lernen.«235 So zeigt sich das 
abstrakte Denken selbst als Methode, um diese Denkform zu erlernen. 
Hegel geht hier von der Annahme aus, dass das Denken als Tätigkeit des 
Verstandes nicht etwa in der theoretischen Beschäftigung mit dessen Be-
griff erworben wird, sondern selbst vollzogen werden muss.236 Die In-
halte solchen Lernens seien Inhalte der Wissenschaften und müssten ih-
ren elementaren Teilen nachgedacht werden. Die Tauglichkeit der Inhalte 
müsse sich daran messen lassen, ob sie den oben beschriebenen Lernpro-
zess ermöglichten.237

Die Bildungsinhalte als das Mittel, das die Entwicklung des Verstandes 
ermögliche, müssten dem Kind außerdem als »etwas Fremdartiges«238 
entgegentreten. Es solle gerade durch dieses Fremdartige genötigt wer-
den, sich mit einem Sachverhalt anhand bewusster Denkbewegung aus-
einandersetzen. Lernen müsse somit die Arbeit an Inhalten sein, die der 
Lebenswelt der Kinder nicht unmittelbar angehören. Der Denk- und 
Lernprozess sei als bewusster Vorgang zu vollziehen, was nur möglich 
sei, wenn die Lernenden sich das Fremdartige aneigneten. Diese Ausein-
andersetzung mit einem fremden Stoff geschehe dann nicht aus der na-
türlichen Gewohnheit des Bekannten, sondern reflektiert und bewusst 
nach festen Kriterien an einem fremden Stoffe.

Hegel sieht für schulischen Unterricht konkret all jene Inhalte vor, 
die besondere Relevanz für das menschliche Miteinander haben oder 
auch besondere Begriffe der menschlichen Welt vermitteln. Neben dem 

234	 Ebd., S. 413. 
235	 Ebd.
236	 Siehe hierzu auch die Ausführungen Heideggers in der er gerade dies hervor-

hebt. »Was z. B. das Schwimmen ›heißt‹, lernen wir nie durch eine Abhand-
lung über das Schwimmen kennen. Die Frage, was das Schwimmen ›heißt‹ 
sagt uns nur der Sprung in den Strom. Die Frage ›Was heißt Denken?‹ läßt 
sich niemals dadurch beantworten, daß wir eine Begriffsbestimmung über 
das Denken, eine Definition, vorlegen und deren Inhalt fleißig ausbreiten. 
Wir denken im folgenden nicht über das Denken. Wir bleiben außerhalb der 
bloßen Reflexion, die das Denken zu ihrem Gegenstand macht. Große Den-
ker, Kant zuerst und dann Hegel, haben das Unfruchtbare dieser Reflexion 
erkannt.« Heidegger: Was heißt Denken?, S. 9.

237	 Vgl. TW IV, S. 344–359..

238	 Ebd., S. 321.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

Studium der Antike und ihrer Schriften, das ein besonders substantielles 
Bildungsmittel für ihn ist und das »soviel Vortreffliches, Bewunderungs-
würdiges, Originelles, Vielseitiges und Lehrreiches vereinigt [...]«,239 be-
trachtet er das grammatische Studium als »den Anfang der logischen 
Bildung«.240 Das »grammatische Studium« biete jene Abstraktion der 
unmittelbaren Sprache, die das verständige Denken verlange. »Die 
Grammatik hat nämlich die Kategorien, die eigentümlichen Erzeugnis-
se und Bestimmungen des Verstandes zu ihrem Inhalte; in ihr fängt der 
Verstand selbst an, gelernt zu werden.«241 Die Grammatik stellt Hegel 
als einen Inhalt vor, der selbst schon verständig, d. h. Produkt des Ver-
standes ist. Sie ist nichts Unmittelbares, nichts Empirisches, das in der 
Welt erscheint. Sie ist die verständige Kategorisierung und Ordnung der 
Sprache durch geistige Begriffe. Sie strukturiert die Sprache also zu ei-
ner abstrakten Form, die anhand von Gesetzmäßigkeiten nachvollzogen 
werden kann. Insofern ist sie ein »Erzeugnis des Verstandes«, das somit 
zugleich die »Bestimmungen des Verstandes zu ihrem Inhalt«242 hat. Sie 
gibt den Lernenden Begriffe vor, die sie sich aneignen und schließlich 
anhand von Regeln zusammenführen müssen. Grammatische Begriffe 
zu erfassen und sie zum Gegenstand des Bewusstseins zu machen wür-
de insofern das Denken im Vollzug ausbilden. »Das strenge grammati-
sche Studium ergibt sich also als eines der allgemeinsten und edelsten 
Bildungsmittel.«243

Auch die philosophischen Vorbereitungswissenschaften haben in der 
hegelschen Konzeption der Schule eine besondere Stellung. Diese Stel-
lung zeigt sich jedoch nicht etwa darin, dass die philosophischen Vor-
bereitungswissenschaften die Einzelnen zu moralischen Wesen mache. 
Hegel betont, dass es hier nicht darauf ankomme, den Einzelnen schon 
Haltungen zu vermitteln,244 was in seiner Konzeption ohnehin nicht cur-
ricular und somit theoretisch zu erreichen wäre. Sie zeigen ihre Rele-
vanz vielmehr in ihrer besonderen Form und ihrem besonderen Inhalt. 

239	 Ebd., S. 319.
240	 Ebd., S. 322. 
241	 Ebd.
242	 Ebd.
243	 Ebd., S. 323. Hegel benennt noch weitere Bildungsinhalte, die an dieser Stelle 

nicht alle weiter ausgeführt werden sollen. Mehr dazu in Gymnasialrede von 
1809 und in Nürnberger Schriften zu den Inhalten: »Religionsunterricht, 
deutsche Sprache nebst Bekanntmachung mit den vaterländischen Klassikern, 
Arithmetik, späterhin Algebra, Geometrie, Geographie, Geschichte, 
Physiographie, welche die Kosmografie, Naturgeschichte und Physik in sich 
begreift, philosophische Vorbereitungswissenschaften; ferner französische, 
auch für die künftige Theologien hebräische Sprache, Zeichnen und 
Kalligraphie.« Ebd., S. 324. 

244	 Vgl. TW IV, S. 346.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

In ihrer reflexiven Struktur verschließe sie sich nicht nur jeder Unmittel-
barkeit und sei somit ein abstrakter Inhalt, sondern übe zugleich vor al-
lem das reflexive Denken. »[D]enn er [der wissenschaftliche Unterricht 
der Philosophie, A. A.] übt den Sinn der Verhältnisse und ist ein beständi-
ger Übergang in der Erhebung des Einzelnen unter allgemeine Gesichts-
punkte und umgekehrt in der Anwendung des Allgemeinen auf das Ein-
zelne.«245 Diese besondere Wissenschaft müsse außerdem den Menschen 
und seine Konstitution als geistiges Wesen zum Gegenstand haben, wie 
Hegel gerade in seinen eigenen Unterrichtsentwürfen zeigt. Er erörtert in 
diesen Ausarbeitungen etwa den Begriff des Willens, des Bewusstseins, 
des Denkens und schließlich die Realisierung dieser geistigen Kategorien 
menschlichen Daseins innerhalb einer Staatstheorie – also all jene Ka-
tegorien, die die Einzelnen im Vollzug ihrer Bildung implizit erfahren. 
Hierbei reflektierten die Lernenden nicht nur die Bedeutung dieser Be-
griffe, sondern machten zugleich sich selbst zum Gegenstand ihres Den-
kens. Sie erwerben in dieser Wissenschaft also Kategorien, die eine ent-
scheidende Bedeutung für ihre eigen Existenz als geistige Wesen haben.246 

3.2.1.3 Praktische Bildung durch institutionelle Organisation

Praktische Bildung entfaltet ihre wesentliche Wirkung zwar erst im Bil-
dungsprozess der Einzelnen in bürgerlicher Gesellschaft und Staat, ihren 
entscheidenden Anfang nimmt sie jedoch in der Schule als Institution der 
bürgerlichen Gesellschaft. Die formellen und informellen Prinzipien und 
Formen des Miteinanders der bürgerlichen Gesellschaft sind so schon in 
der Schule realisiert. 

Hier werden die Einzelnen schon als konkrete Personen anerkannt. 
Als solche haben sie Rechte, aber auch Pflichten gegen andere Mitglie-
der, aber auch gegen die Institution Schule selbst. Mittelbares Ziel schu-
lischer Bildung ist, eben diese Rechte und Pflichten konkret zu erfahren, 
zu verstehen und zu realisieren. Die Schule zeigt sich in zwei Momen-
ten als »ganz anderer sittlicher Zustand« als das Dasein in der Familie: 
Während Regeln und Gesetze der Schule die feste Struktur der wirkli-
chen Welt zeigen, eröffnet sich zugleich eine neue Existenzweise der Kin-
der. Sie werden als selbständige Personen außerhalb der Familie aner-
kannt, die ein unabhängiges Dasein als konkrete Personen haben. Die 
schulischen Bildungsziele sind so auf die Strukturen und Anforderun-
gen der bürgerlichen Gesellschaft ausgerichtet. Hegels Einsicht ist, dass 
ein solches gesellschaftliches Leben ganz anders strukturiert ist als das 
familiäre Leben, woran der Einzelne zunächst gewöhnt werden müsste. 

245	 Ebd., S. 348.
246	 Vgl. TW IV, S. 410ff.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

In dieser Zielsetzung hat die schulische Bildung also eine ganz ent-
scheidende Rolle innerhalb des gesamten Bildungsprozesses der Bürger. 
Sie vermittele zwar auch faktisches Wissen und verstandesmäßige Fähig-
keiten, vor allem jedoch werde hier erstes Wissen um die Praxis des Mit-
einanders innerhalb dieser »eigentümlichen Sphäre«247 erworben. Die 
Kinder erlebten hier ein soziales Gefüge, dem sie nicht natürlicherwei­
se, das heißt bedingungslos, angehörten. Diese praktische Bildung befä-
hige den Schüler durch Gewohnheit an bestehende Bedingungen, sich 
in der Schule zu bewähren. Die Bildung zur Selbständigkeit, die erster 
Zweck schulischer Bildung sei, erfordere einen institutionellen Rahmen, 
der dies ermögliche. Hierzu gehöre sowohl ein strenges Regelwerk, das 
klare Anforderungen an die Schülerschaft stelle und für alle Mitglieder 
gleichermaßen gelte, als auch ein freiheitliches Klima, das den Umgang 
mit den Kindern bestimmen solle. Schule ist so schon eine erste, außer-
halb der Familie liegende soziale Existenz der Kinder, in der sie ihre Selb-
ständigkeit erfahren. 

Die Schule bildet also über die curriculare Bildung hinaus auch prak-
tisch: Durch ihre institutionelle Struktur und die darin realisierte neue 
Stellung des Kindes als Schüler und die in ihr geltenden Tugenden.

3.2.1.3.1 Institutionelle Struktur 

Die Schule hat in ihren Regeln, Gesetzen, Umgangsformen und Anfor-
derungen eine feste Struktur, die die Lernenden kennen und verstehen 
müssen und der sie verpflichtet sind. Als ganz anderer »sittlicher Zu-
stand« hat die Schule so eine eigentümliche Ordnung. »Sie ist eine Sphä-
re, die ihren eigenen Stoff und Gegenstand, ihr eigenes Recht und Ge-
setz, ihre Strafen und Belohnungen hat [...]«.248 Diese Ordnung gilt für 
alle Mitglieder dieser Gemeinschaft gleichermaßen. Diese müssen sich 
an diese äußeren Regeln und Gesetze halten, nicht schon aus persönli-
cher Verpflichtung gegenüber anderen, sondern aus Gehorsam gegen-
über einer »formellen Ordnung« überhaupt, die dem Einzelnen in dieser 
Institution gegeben ist. Diese formelle Ordnung verlange von allen Mit-
gliedern, »dies zu tun und anderes zu unterlassen, was sonst dem Ein-
zelnen wohl gestattet werden könnte.«249 Der Einzelne muss sein Han-
deln und Betragen nach diesen Regeln richten, unabhängig von seinen 
eigenen Neigungen. Diese formelle Ordnung formuliert nicht nur allge-
meingültige Regeln der Institution, die jedes Mitglied einhalten muss. 
Sie bestimmt auch die Rechte und Pflichten, die die Mitglieder dieser 

247	 Ebd., S. 345.
248	 Ebd., S. 348.
249	 Ebd., S. 349.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

Institution gegeneinander haben und die mit einer gewissen Strenge ein-
gehalten werden muss. 

Diese formelle Ordnung und ihre strenge Verpflichtung für alle Mit-
glieder der Institution hat für Hegel eine entscheidende Bedeutung. Sie 
sei die erste allgemeine Struktur, an die sich die Lernenden innerhalb 
dieser öffentlichen Institutionen gewöhnten und nach der sie sich rich-
ten müssten. Auch wenn diese Ausrichtung des Handelns und Betragens 
nach gegebenen Regeln erst äußerlich notwendig ist, erkennt Hegel hie-
rin schon eine erste Ausrichtung des Selbst an allgemeinen Strukturen, 
die sich im Bildungsprozess als Voraussetzung der Ent-Fremdung zeigen 
wird. Dieses erste Moment führt schon zum Entfremdungsprozess, der 
zunächst eine Entfremdung von den eigenen unmittelbaren Trieben und 
Neigungen verlangt. Zu dieser ersten Entfremdung, die noch kein Mo-
ment der Reflexion aufzeigt, kommt es durch die äußere Ordnung der 
Schule zunächst ganz unmittelbar. Die Lernenden sind schlicht gezwun-
gen, sich nach dieser zu richten.250

3.2.1.3.2 Die Stellung des Kindes als konkrete Person 

Diese verpflichtende Ordnung der Schule ist ferner insofern relevant, als 
die Schüler hier eine besondere soziale Rolle haben. Hier ist das Recht 
des Einzelnen formuliert, er ist als Person anerkannt. Daher sind Regeln 
und Gesetze des Verhaltens und des Umgangs im institutionellen Mit-
einander formuliert und gefordert. »Die Kinder sind an sich Freie, und 
das Leben ist das unmittelbare Dasein nur dieser Freiheit, sie gehören 
daher weder anderen noch den Eltern als Sachen an.«251 Als solche Freie 
müssten sie in der Schule behandelt werden, was nach Hegel bedeuten 
muss, dass auch das institutionelle Klima freiheitlich gestaltet werden 
muss. Er begrüßt es, dass das Bild der kindlichen Erziehung sich geän-
dert habe und »sie wesentlich mehr Unterstützung als Niederdrückung 
des erwachenden Selbstgefühls, eine Bildung zu Selbständigkeit [...]«252 
sein müsse. Schule solle die Entwicklung dieses Selbstgefühls der Kin-
der als selbständige Mitglieder einer Gemeinschaft durch das »Gefühl 
der Liebe, der Achtung und des Ernstes der Sache«253 befördern. Die-
se Haltung solle die gesamte Institution bestimmen. Zu verhindern sei 
das »Gefühl der Unterwürfigkeit und Unfreiheit«,254 welches man zu-
vor durch »leeren Gehorsam«255 zu erreichen versuchte. Das Bild vom 

250	 Vgl. ebd., S. 348ff., 258ff. 
251	 TW VII, § 175.
252	 TW IV, S. 350. 
253	 Vgl. ebd.
254	 Ebd., S. 351.
255	 Ebd.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

Kinde als Person,256 die mit Rechten ausgestattet ist, erfordere, dass die 
Kinder als freie und selbständige Mitglieder der Institution gesehen und 
behandelt werden. 

Dies hätte Konsequenzen für den Ton innerhalb dieser Institution, 
der frei sein müsse. »In der Geselligkeit des Studierens, in dem Umgan-
ge, dessen Band und Interesse die Wissenschaft und die Tätigkeit des 
Geistes ist, paßt am wenigsten ein unfreier Ton.«257 Die Welt des Geis-
tes, also die Welt der selbständigen Personen, erfordere freiheitlich den-
kende, mündige Menschen. Diese könnten kaum aus einem unfreien und 
unselbständigen Bildungsprozess erwachsen. So müsse auch die äußere 
Gestaltung des Bildungsprozesses, der die Einzelnen zu solchen Perso-
nen macht, ein freiheitlicher sein. 

Auch der Einflussbereich, den die Schule über die Schülerschaft habe, 
müsse begrenzt sein. Sie solle den Kindern Freiräume gewähren, wo sie 
selbst über ihre Umgangsformen bestimmen könnten. Hier müssten sie 
selbst darüber entscheiden können, welchen Umgang sie untereinander 
pflegten und so selbständig sittliches Betragen üben. 

»Die Erziehung zur Selbständigkeit erfordert, daß die Jugend früh ge-
wöhnt werde, das eigene Gefühl von Schicklichkeit und den eigenen 
Verstand zu Rate zu ziehen, und daß ihr eine Sphäre frei gelassen sei, 
unter sich und im Verhältnis zu älteren Personen, worin sie ihr Betra-
gen selbst bestimme.«258 

Wichtig sei dabei, dass dieser Bereich der eigenen Verfügungsgewalt 
der Schülerschaft nicht durch das Eingreifen der Lehrerschaft gestört 
werde. Hegel fordert also sanktionsfreie Räume, in denen die Kinder 
ihr soziales Miteinander und ihre Rolle als Mitglieder dieser Gemein-
schaft üben. 

Die schulische Autorität, so betont Hegel, erstrecke sich nicht über die 
volle Existenz der Kinder. Sie hätten noch einen »privaten« Bereich, auf 
den die Schule keinen Zugriff haben dürfe. Zum einen, weil sie sich das 
Leben der Kinder mit der Familie teile, zum anderen, weil die Jugend 
Räume brauche, die ihrer »eigenen Willkür und Bestimmung überlassen 
ist, – so wie er [der Mensch, A. A.] damit zugleich eine durch das blo-
ße Familienleben nicht mehr bestimmte Seite und eine Art von eigenem 

256	 Vgl. TW VII, §175ff.
257	 TW IV, S. 351.
258	 Ebd., S. 351. Hegels Liberalität ist an dieser Stelle bemerkenswert und zeigt 

zugleich seine Auffassung, dass gesellschaftliche und staatliche Institutionen 
niemals über den vollen Umfang menschlichen Lebens verfügen dürfen. 
Der Mensch hat nach ihm immer eine doppelte Existenz als private und 
öffentliche Person, die beide ihre Beachtung finden müssen. Öffentliche 
Institutionen dürfen nur eingreifen, wenn das Betragen des einzelnen die 
Öffentliche Ordnung berührt.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

Dasein und besonderen Pflichten erhält.«259 Die erforderlichen Freiräu-
me sind also das erste Moment einer eigenständigen, d. h. außerhalb der 
Familie bestehenden Existenz der Einzelnen. 

»Es tritt hiermit nunmehr für den Menschen die zweifache Existenz ein, 
in welche sein Leben überhaupt zerfällt und zwischen deren in Zukunft 
härteren Extremen er es zusammenzuhalten hat. Die erste Totalität sei-
nes Lebensverhältnisses verschwindet; er gehört jetzt zwei abgesonderten 
Kreisen an, deren jeder nur eine seiner Existenz in Anspruch nimmt.«260 

Die Kinder bekommen hier einen anderen sozialen Status, sie haben ein 
eigenes Dasein als Mitglieder einer Gemeinschaft und sollen sich auch 
als solche erfahren, das heißt sie müssen als solche konkret realisiert sein. 
Schule ist nach diesem praktischen Bildungsaspekt erste Vermittlerin des 
Selbstwissens der Einzelnen als konkrete, freie Person. 

3.2.1.3.3 Informelle Norm oder die sozialen Tugenden

Hegels Begriff der praktischen Bildung in der Schule zeigt sich gerade 
in Bezug auf die Entwicklung sozialer Tugenden, als besonderer Formen 
der Selbstbezugnahmen, als besonders herausfordernd. Diese seien nicht 
durch Werteunterricht zu erreichen, wie er explizit darlegt – soziale Tu-
genden entwickeln sich nach Hegel also nicht etwa durch Ethikunter-
richt oder Wertevermittlung,261 dieser Unterricht fällt nach Hegel in den 
Bereich der theoretischen Bildung. 

»Ferner ist eine andere Seite fast noch wichtiger, welche auch der Schule 
in Rücksicht auf Grundsätze und Handlungsweisen zukommt, die Seite 
nämlich, nach welcher Grundsätze und Handlungsweisen nicht sowohl 
in bewußter Reflexion an den Geist gebracht werden, als wiefern sie ein 
substanzielles Element sind, in welchen der Mensch lebt und wonach er 
seine geistige Organisation bequemt und richtet, inwiefern die Grund-
sätze mehr als Sitte an ihn kommen und Gewohnheiten werden.«262 

Tugenden sind als dispositionales Selbstwissen Resultat des streng gere-
gelten institutionellen Zusammenlebens in der Schule. Sie fordere »ruhi-
ges Verhalten, Gewöhnung an fortdauernde Aufmerksamkeit, ein Gefühl 
des Respekts und Gehorsams gegen die Lehrer, ein gegen diese wie gegen 
Mitschüler anständiges, sittsames Betragen.«263 Handlungen der Schüler 

259	 Ebd., S. 350.
260	 Ebd.
261	 Vgl. TW IV, S. 346. 
262	 Ebd. 
263	 Ebd., S. 334. Hegel stellt hier zudem heraus, dass diese Erziehungsaufgabe 

der Schule zufällt, wo Eltern nicht in der Lage sind, ihren Kindern diese 
Fähigkeiten in der häuslichen Erziehung zu vermitteln. 

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

sind im schulischen Leben nicht »mehr der Willkür und dem Zufall, der 
Lust und Neigung des Augenblicks anheim«264 zu stellen. Sie müssen sich 
in die Gemeinschaft integrieren, indem sie sich »der Besonderheit abge-
tan und zum Sinne eines allgemeinen Seins und Handelns«265 zeigen. Sie 
müssen miteinander interagieren, einander respektieren, aber auch Ver-
trauen zu zueinander gewinnen, denn seinen »Wert« als kompetentes 
Mitglied dieser gesellschaftlichen Institution hat der Einzelne so »nur, 
insofern er ihn verdient [...]«,266 d. h., indem er solch ein anerkennungs-
würdiges Verhalten zeigt. 

Das Handeln des Kindes bekomme in diesem sozialen Dasein we-
sentliche Bedeutung für andere Akteure dieser Institution. Innerhalb der 
Schule sei das Kind aber auch auf andere Menschen bezogen, die ihm 
zunächst fremd seien. In der Interaktion mit diesen lerne das Kind, sich 
nach diesen anderen zu richten, »Zutrauen zu anderen, [ihnen] zunächst 
fremden Menschen und Zutrauen zu sich selbst in Beziehung auf sie er-
werben, und [Schule] macht darin den Anfang der Bildung und Aus-
übung der sozialen Tugenden.«267 Es lerne, andere als Personen anzu-
erkennen und erfahre selbst ebenfalls diese Anerkennung als Teil einer 
Gemeinschaft. 

Hegel beschreibt hier jenen Prozess, der in heutigen Bildungskonzepti-
onen als Persönlichkeitsbildung betitelt wird. Er vertritt die Ansicht, dass 
dieser Bereich der Bildung nicht als unmittelbares Bildungsziel initiierter 
Wissensvermittlung bezweckt werden kann. Die äußeren Rahmenbedin-
gungen der Schule ermöglichen den Lernenden vielmehr in einem ersten 
Schritt eine solche Persönlichkeitsentwicklung. Gebildet werden sie da-
bei, da sie bei der Ausrichtung ihres Bewusstseins eine erweiterte Pers-
pektive erlangen, eine Perspektive außerhalb ihrer nur eigenen Bedürf-
niswelt. Sie können sich nicht mehr nur ihren eigenen Neigungen gemäß 
zeigen, sondern müssen sich und ihre Handlungen auf einen Zweck und 
zugleich auf Andere ausrichten. Sie haben innerhalb dieser Existenzwei-
se Umgang mit anderen Personen, denen sie angemessen begegnen müs-
sen. Sie müssen sich diesen als kompetente Mitglieder der Gemeinschaft 
der Schule zeigen: als gute Schüler und/oder vertrauensvolle Mitschüler. 
Sie vollziehen also eine erste Entfremdung, was der Anfang der Ausbil-
dung des Verstandes und der Vernunft ist. 

So initiiert die Schule den »Anfang der Bildung und Ausübung der 
sozialen Tugenden«,268 das heißt, dass diese Entwicklung hier eben 
noch nicht abgeschlossen ist und nicht abgeschlossen werden kann. 

264	 Ebd.
265	 Ebd.
266	 Ebd., S. 349.
267	 Ebd., S. 349f.
268	 Ebd., S. 350. Hrvh. v. A. A.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

Tugenden sind vielmehr Produkt des Erwerbs dispositionalen Wissens, 
der jedoch erst in einem ganzen gesellschaftlichen und politischen Le-
ben vollzogen werden kann. Schule legt in diesem Bildungsaspekt zu-
nächst nur den Grundstein zur weiteren Entwicklung der Einzelnen. 
Schule sei so die erste Institution, die eine solche Übung sozialer Tu-
genden erst ermögliche und müsse die Lernenden mit diesen beson-
deren sittlichen Formen und ihren Auswirkungen zunächst im prakti-
schen Miteinander bekannt machen, sodass ein »sittliches Gefühl«269 
entstehe, welches eine gewisse »Festigkeit in der Vorstellung des Ge-
müts erhalten« könne.270

3.2.1.4 Conclusio

Hegels Begriff der schulischen Bildung erweist sich als herausfordernd, 
weil Hegel erkennt, dass sie eben nur die erste Stufe der vollen Bildung 
des Einzelnen ist. »Wenn aber der Inhalt der Sache, der in der Schule ge-
lernt wird, etwas längst Fertiges ist, so sind dagegen die Individuen, die 
erst dazu gebildet werden, noch nicht etwas Fertiges; es kann diese Vor-
arbeit, die Bildung, nicht einmal vollendet, nur eine gewisse Stufe erreicht 
werden.«271 Sie ist eine, wenn auch wichtige Stufe der Bildung des Einzel-
nen. So sehr Hegel also die Relevanz der schulischen Bildung erkennt, so 
sehr relativiert er zugleich ihre Rolle für die ganze Bildung des Einzelnen. 
Er sieht, dass sie nur begrenzte Möglichkeiten der Bildung des Einzelnen 
hat, aber gerade hierin ihrer Kernaufgabe, der Bildung des Verstandes 
und einer ersten Bildung der Vernunft, nachkommen sollte. Er plädiert 
hier dafür, das Urteil der Schule nicht als abgeschlossenes Urteil über den 
Einzelnen zu werten, wodurch Hegel dem Einzelnen die Möglichkeit der 
Bewährung in Gesellschaft und Staat unabhängig des Urteils der Schu-
le eröffnet, was für die gegenwärtige Frage nach curricularer Wertever-
mittlung und des Anscheins, dass diese in der Schule abgeschlossen wer-
den müsse, interessant ist: 

»Wie nun das, was im Kreise einer Familie vorgeht, vornehmlich nur 
innerhalb derselben sein Interesse und seinen Wert hat, insofern es nur 
der Wert und das Interesse dieser Individuen ist, so haben die Arbeiten 
der Schule, auch ihre Urteile, ihre Auszeichnungen und Bestrafungen, 
eine relative Wichtigkeit und ihre vornehmste Gültigkeit innerhalb die-
ser Sphäre. […] [W]er in ihr zurückbleibt, hat immer noch die allgemei-
ne Möglichkeit der Besserung vor sich; die Möglichkeit, daß er seinen 
Standpunkt, sein eigentliches Interesse nur noch nicht gefunden oder 

269	 Ebd., S. 347.
270	 Ebd.
271	 Ebd., S. 353.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

auch nur den Zeitmoment noch nicht erreicht hat, in welchem es mit 
ihm durchbricht. […]

Das Urteil, das die Schule fällt, kann daher so wenig etwas Fertiges 
sein, als der Mensch in ihr fertig ist. […] Denn wie die Arbeit der Schule 
Vorübung und Vorbereitung ist, so ist auch ihr Urteil ein Vorurteil; eine 
so wichtige Präsumtion es gibt, so ist es nicht schon etwas Letztes.«272

3.2.2 Bildung jenseits der Schule: Bürgerliche Gesellschaft  
und Staat

In den Bildungsprozessen der bürgerlichen Gesellschaft und des Staates, 
die als Teile holistischer Bildung des Einzelnen verstanden werden müs-
sen, operationalisiert Hegel die zuvor dargestellten Leitbegriffe seiner Bil-
dungstheorie: Hier wird nicht nur das Verhältnis zwischen Verstand und 
Vernunft dargelegt, sondern auch das damit zusammenhängende Verhält-
nis zwischen Entfremdung und Ent-Fremdung. Die einander jeweils zu-
nächst entgegenstehenden Kategorien können freilich immer erst in einem 
Zusammenspiel oder als ein ganzer Prozess holistische Bildung sein. Das 
bedeutet, dass die Explikation dieser Bildungssphären folgender Einsich-
ten bedarf: Die Bildung der bürgerlichen Gesellschaft ist keine holistische 
Bildung. Sie ist eine, wenn auch entscheidende Bildungsstufe des Einzelnen 
zur geistigen Person. Holistische Bildung wird erst im Staate vollzogen, in-
sofern der Einzelne erst hier in kommunitarischen Institutionen lebt und 
erst daher seine Vernunft bilden kann. Bedingung dieses Bildungsprozes-
ses ist jedoch die in der bürgerlichen Gesellschaft vollzogene Bildungsstufe. 

Dies zeigt sich gerade darin, dass Hegel die bürgerliche Gesellschaft 
zur Sphäre des Verstandes erklärt.273 Der Verstand sei »wesentliche Be-
stimmung der freien Existenz der Individuen, obgleich […] [er] der Ver-
nunft nachgesetzt wird.«274 Der Bildungsprozess der bürgerlichen Gesell-
schaft sei so »schlechthin nothwendig […]«.275 Der Einzelne fasse sich in 
seinen rein verständigen Vollzügen als von der Welt unterschieden auf, 
Ich und Welt stünden sich als selbständige, voneinander getrennte Grö-
ßen gegenüber, dies sei ihr unzulängliches Moment gegenüber der Ver­
nunft, die das Vermögen sei, beide Kategorien in aufgehobener Identität 
zu denken. Der »Verstand hält die unterschiedenen Prinzipe als selb-
ständig auseinander, er setzt eine Bestimmung und sie soll für sich gel-
ten, er betrachtet sie nicht als Moment einer höheren Bestimmung.«276 

272	 Ebd., S. 353f. 
273	 Vgl. z.B. TW VII, §189. 
274	 GW 26,3, S. 1313. 
275	 Ebd. 
276	 Ebd., S. 1307. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

Der Einzelne erkenne sich hier nicht etwa schon als selbständiger Teil 
einer sittlichen Welt oder anerkenne gar das sittliche Gemeinwesen als 
Bedingung der Möglichkeit freien Daseins.277 Vielmehr zeichne sich die-
ser Status dadurch aus, dass der Einzelne der Welt als Fremdes gegen-
überstehe, sie als rein notwendige Struktur seiner Partikularinteressen 
betrachte. »Das eine Prinzip ist der selbständige Zweck, das zweite das 
Verflochtensein mit anderen, beides hält er auseinander, so kann denn 
nur eine Einheit zu Stande kommen, die eine Äussere ist, nicht eine ver-
nünftige […]«.278 Der Einzelne steht zur Gesellschaft in einem Verhält-
nis der Differenz, insofern er nur verständig auf diese bezogen ist.279 
Dieses Verhältnis kennzeichne, dass die rechtlichen und institutionellen 
Strukturen, aber auch die anderen Akteure dieser Sphäre erstens nur als 
Mittel zur eigenen Bedürfnisbefriedigung verstanden würden. Zweitens 
erfahre sich der Einzelne als von diesen wesentlich getrennt. Die bürger-
liche Gesellschaft sei daher »die Sphäre der Entfremdeten Sittlichkeit, 
der Nothwendigkeit.«280 

Aber gerade in diesem entfremdetem Verhältnis zwischen Einzelnem 
und Welt erfahre sich der Einzelne als konkrete Person, die nicht in ihrer 
personalen Rolle aufgelöst werde. Er erfahre, dass sein besonderes Inter-
esse hier realisiert sei, er als besonderer Einzelner im Ganzen des Staates 
enthalten und verwirklicht sei – gerade dies macht Hegel zur notwendi-
gen Bedingung jeder Ent-Fremdung und somit der Bildung der Vernunft 
im Staate. Solche Ent-Fremdung könne nämlich nur aus der Einsicht re-
sultieren, dass »durch das Allgemeine das Besondere erhalten und befrie-
digt werden kann.«281 Eine substantielle, d. h. nachhaltige Identifikation 
mit dem Staat könne also nur bestehen, wenn die Besonderheit des Ein-
zelnen, materialisiert in seinen volontés particulières, rechtlich gesichert 
und institutionell verwirklicht sei. Um es mit Hegel zu sagen: 

»Indem nun in diesem äusseren Staat, in dieser Sphäre der bürgerlichen 
Gesellschaft auch dieß statt findet, daß die Subjektivität fortgeht zur 
Willkühr, zum Gelten ihrer Besonderheit als solcher, so tritt die Ver-
knüpfung ein [sic!] daß die besondere Individualität des Menschen mit 
seinen besonderen Talenten, Plänen, mit seiner Selbstsucht nach dieser 
Seite im Staate steht und er das Bewußtsein hat, er nach dieser ganz be-
sonderen Subjektivität kann diese nur befriedigen, nur existiren durch 
die Erhaltung des Ganzen. Dies ist die tiefere Wurzel des Staates, daß 

277	 Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, 
S. 659: Den Einzelnen ist so »nicht bewusst, und sie verspüren auch kein 
Interesse daran zu wissen, was ihre eigenen Formen subjektiver Sinnsuche 
und Sinngebung und ihr Handelnkönnen allererst ermöglicht.«

278	 GW 26,3, S. 1307. 
279	 Vgl. ebd., S. 1313.
280	 GW 26,1, S. 454.
281	 Ebd., S. 456.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

der Zusammenhalt des Ganzen darin feststeht [sic!] daß das besondere 
Individuum sich darin als besonders befriedigt.«282 

Nicht also die Delegitimierung des Partikularinteresses ist nach Hegel 
Bedingung der Anerkennung jeder volonté générale, sondern es ist gera-
de ihre Sicherung. Dies betont Hegel auch gerade in der kritischen Aus-
einandersetzung mit dem platonischen Staat, wenn er herausstellt, dass 
dessen Schwäche darin zu sehen ist, dass in ihm die Besonderheit oder 
eben das besondere Interesse aus dem sittlichen Staat verbannt wird.283 

»Das Prinzip der modernen Staaten hat diese ungeheure Stärke und 
Tiefe, das Prinzip der Subjektivität sich zum selbständigen Extreme 
der persönlichen Besonderheit vollenden zu lassen, und zugleich es in 
die substantielle Einheit zurückzuführen und so in ihm selbst diese zu 
enthalten.«284 

Hegel macht also gerade das »besondere Interesse eines Jeden«285 nicht 
nur zur Grundlage seines Staatsbegriffes, er verortet dieses Interesse in-
stitutionell und rechtlich in der bürgerlichen Gesellschaft, deren Insti-
tutionen darauf ausgelegt sind gerade diesen Zweck durch den in ihnen 
verorteten Bildungsprozess zu erfüllen. Die besondere Relevanz des Bil-
dungsprozesses der bürgerlichen Gesellschaft zeigt sich hier ganz kon-
kret. Die Entwicklung in dieser ersten Sphäre gesellschaftlichen Zusam-
menlebens schafft die Bildung des Verstandes, die die Anerkennung, die 
Ent-Fremdung oder eben die Bildung der Vernunft ermöglicht. 

Die Struktur der bürgerlichen Gesellschaft befördere so zwar die Bil-
dung des Einzelnen als »Prozeß, die Einzelheit und Natürlichkeit der-
selben durch die Naturnotwendigkeit ebenso als durch die Willkür der 
Bedürfnisse zur formellen Freiheit und formellen Allgemeinheit des 
Wissens und Wollens zu erheben, die Subjektivität in ihrer Besonder-
heit zu bilden.«286 Sie könne aber keine holistische Bildung sein, was 

282	 GW 26,3, S. 1312. 
283	 Dieser Mangel ist aber nicht nur darin zu sehen, dass ein solcher Staat kein 

freiheitlicher sein kann, weil er die Besonderheit nicht achte. Ein solcher 
Staat ist zugleich dem Untergang geweiht, denn Platon verkenne, dass 
gerade diese Besonderheit der Personen seine substantielle Grundlage ist. 
Siehe hierzu TW VII, §185, Anm.: »Dieser Mangel ist es, der auch die große 
substantielle Wahrheit seines Staates verkennen und denselben gewöhnlich 
für eine Träumerei des abstrakten Gedankens, für das, was man oft gar 
ein Ideal zu nennen pflegt, ansehen macht. Das Prinzip der selbständigen 
in sich unendlichen Persönlichkeit des Einzelnen, der subjektiven Freiheit, 
[…] kommt in jener nur substantiellen Form des wirklichen Geistes [d. i. der 
Staat, A. A.] nicht zu seinem Rechte.«

284	 TW VII, §260. 
285	 GW 26,3, S. 1312. 
286	 TW VII, §187.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

sich auch gerade in der gesellschaftlichen Rolle des Einzelnen als einem 
zweckrational bestimmten Bourgeois zeigt. Die Gesellschaft sei so nur 
»das Scheinen der Vernunft […] nicht die Vernünftigkeit selbst. Dieses 
Scheinen der Vernunft ist der Verstand.«287 Die Vernunft ist hier zwar 
schon angelegt, aber eben noch nicht in der Bildung des Einzelnen rea-
lisiert. 

Daher muss kaum eigens betont werden, dass sich Hegel in seinem 
Staatsbegriff nicht mit dieser Bildungsstufe zufriedengeben kann, wenn er 
den Staat als die »Wirklichkeit der sittlichen Idee«, »des substantiellen 
Willens« und somit der Bedingung der Möglichkeit der »substantiellen 
Freiheit« bezeichnet. Diesen Staat als solche Bedingung eigenen vernünf­
tigen Dasein zu erkennen, zeigt sich hier als Pflicht eines jeden Bürgers. 
Diese Pflicht aber kann weder, wie Hegel in den Reflexionen der bür-
gerlichen Gesellschaft und ihrer Bildungsmomente zeigt, abstrakt ge-
fordert, noch äußerlich erzwungen werden. Der Bürger selbst muss zu 
der Erkenntnis gelangen, dass der Staat die Bedingung der Möglichkeit 
seines freien Daseins ist. Das bedeutet nach Hegel einerseits, dass der 
Staat sich als Wirklichkeit konkreter Freiheit zeigen muss, andererseits, 
dass der Einzelne hier das Selbstverständnis als freie Person erlangt. Die 
Pflicht, Teil eines Staates zu sein, wird somit bei Hegel eine Pflicht des 
Einzelnen gegen sich selbst insofern, als er hierin seiner Bestimmung als 
geistige, d. i. freie Person gerecht wird. Der hegelsche Staatsbegriff zeigt 
sich so nach seiner abstrakten Seite (Staat als solcher) als die aufgehobe-
ne Übereinstimmung des Allgemeinen des Staates und der Besonderheit 
des Einzelnen als Bürger – er zeigt als Sphäre der Vernunft. Nach seiner 
konkreten Seite (politischer Staat) zeigt der Staat sich als die institutio-
nelle Verwirklichung dieser Übereinstimmung:

»[…] das Individuum muß in seiner Pflichterfüllung auf irgendeine Wei-
se zugleich sein eigenes Interesse, seine Befriedigung oder Rechnung fin-
den, und ihm [muß] aus seinem Verhältnis im Staat ein Recht erwachsen, 
wodurch die allgemeine Sache seine eigene besondere Sache wird. Das 
besondere Interesse soll wahrhaft nicht beiseite gesetzt oder gar unter-
drückt, sondern mit dem Allgemeinen in Übereinstimmung gesetzt wer-
den, wodurch es selbst und das Allgemeine erhalten wird. Das Individu-
um, nach seinen Pflichten Untertan, findet als Bürger in ihrer Erfüllung 
den Schutz seiner Person und Eigentums, die Berücksichtigung seines be-
sonderen Wohls und die Befriedigung seines substantiellen Wesens, das 
Bewußtsein und das Selbstgefühl, Mitglied eines Ganzen zu sein […]«288

Dieses Selbstverständnis ist durch die Verwirklichung und Sicherung 
der besonderen Interessen vermittelt und hierfür ist die bürgerliche 
Gesellschaft als zweite Erscheinungsform der Sittlichkeit samt ihres 

287	 GW 26,1, S. 454.
288	 TW VII, §261, Anm.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

Bildungsprozesses entscheidend. Die bürgerliche Gesellschaft ist näm-
lich die Sphäre der ersten Entfremdung des Einzelnen, der sich hier so-
wohl aus seiner natürlichen Unmittelbarkeit herausbildet, als auch, wie 
zuvor dargelegt, als konkrete Person erfasst und realisiert, womit die 
bürgerliche Gesellschaft auch institutionelle Bedingung der Möglichkeit 
vernünftigen Dasein ist.289 

Die folgende Darstellung dieser Bildung des Bürgers folgt der Struk-
tur der hegelschen Grundlinien, da so die aufeinander aufbauenden Bil-
dungsstufen expliziert werden können. 

»Aus diesem Gang unserer Betrachtung folgt jedoch nicht im mindesten, 
daß wir […] die Familie und die bürgerliche Gesellschaft für etwas dem 
Staate in der Wirklichkeit Vorangehendes erklären wollen. Vielmehr 
wissen wir sehr wohl, daß […] die Familie und die bürgerliche Gesell­
schaft mit ihren wohlgeordneten Unterschieden schon das Vorhanden-
seyn des Staates voraussetzen. In der philosophischen Entwicklung kön-
nen wir jedoch nicht mit dem Staate beginnen, da in diesem jenes sich 
zu seiner concretesten Form entfaltet, der Anfang dagegen nothwendi-
gerweise etwas Abstractes ist.«290 

Der Bildungsprozess der bürgerlichen Gesellschaft ist also stets einge-
bettet in den Staat und wird durch dessen Bildungsstufe im hegelschen 
Sinne aufgehoben. 

3.2.3 Die bürgerliche Gesellschaft und der Verstand

In der Konzeption der bürgerlichen Gesellschaft als zweiter Gestalt der 
Sittlichkeit legt Hegel eine Sphäre dar, die sich ganz wesentlich von der 
Familie, aber auch vom Gemeinwesen unterscheidet. Während sich Fa-
milie und Staat als genuin gemeinschaftliche Lebensformen zeigen, in de-
nen die Einzelnen aufgrund unterschiedlicher Prinzipien eine persönliche 
Verpflichtung zueinander empfinden, ist die bürgerliche Gesellschaft die 
Sphäre, in der sie sich als Fremde begegnen. 

»Die bürgerliche Gesellschaft reißt [...] das Individuum aus diesem [fa-
miliären, A. A.] Bande heraus, entfremdet dessen Glieder einander, und 
anerkennt sie als selbstständige Personen; [...] So ist das Individuum 
Sohn der bürgerlichen Gesellschaft geworden, die eben so sehr Ansprü-
che an ihn, als er Rechte auf sie hat.«291

289	 TW VII, §238. 
290	 GW 25,2, S. 1043.
291	 TW VII, §238. Hervorhebung von A. A. Die Rechte des Einzelnen gegen die 

bürgerliche Gesellschaft zeigen sich auch als Recht auf Schutz, der in der 
hegelschen Darlegung recht weit geht. So darf die bürgerliche Gesellschaft 
beispielsweise die Schulpflicht gegen den Willen der Eltern erzwingen: »Sie 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

Ansprüche und Rechte hat die bürgerliche Gesellschaft jedoch nicht an 
die je besonderen Individuen, sondern an diese in ihrer Rolle als Bour­
geois.292 Die bürgerliche Gesellschaft als die Sphäre der vertraglichen 
Kooperation zeigt sich Hegel nämlich vornehmlich als Sphäre des wirt-
schaftlichen Zusammenlebens, die durchaus Strukturen des rousseau-
schen état civil zeigt. Hegel konstatiert, im Anschluss an Rousseaus 
état civil, dass dieses »Verhältnis auf andere […] eine beziehung [sic!] 
der Notwendigkeit [ist,] eben weil es nicht eine Beziehung der Freiheit 
ist.«293 Weder sind die Einzelnen hier also als Gemeinschaft begriffen, 
noch handeln sie wirklich frei – beides ist erst in ihrem Status als Citoy-
ens im Staate gegeben. So scheint die bürgerliche Gesellschaft zunächst 
»nicht nur mit der Theorie der Sittlichkeit, unter die [sie] [...] befaßt ist, 
sondern mit der Disposition des Rechtsbegriffs selbst im Widerspruch 
zu stehen, wie ihn Hegel in der Einleitung zu seinem Werk angibt.«294 
Gerade in diesem Charakter ist die bürgerliche Gesellschaft nicht mit 
dem eigentlichen Gemeinwesen zu verwechseln. Die bürgerliche Gesell-
schaft »ist die ungeheure Macht, die [den Menschen] an sich reißt, von 
ihm fordert, für sie zu arbeiten, alles durch sie zu sein, vermittelst ihrer 
zu thun.«295

Das Prinzip des Zusammenlebens in diesem Not- und Verstandes­
staat, der nicht mit dem eigentlichen Gemeinwesen zu verwechseln ist, 
ist gewissermaßen rein funktional.296 Die Bourgeois erkennen diesen nur 

hat in diesem Charakter der allgemeinen Familie die Pflicht und das Recht 
gegen die Willkür und Zufälligkeit der Eltern, auf die Erziehung, insofern sie 
sich auf die Fähigkeit, Mitglied eines Staates zu werden, bezieht, vornehmlich 
wenn sie nicht von den Eltern selbst, sondern von anderen zu vollenden 
ist, Aufsicht und Einwirkung zu haben, – ingleichen, insofern gemeinsame 
Veranstaltungen dafür gemacht werden können, diese zu treffen.« TW VII, 
§239.

292	 Vgl. GW 26,3, S. 1306. 
293	 GW 26,1, S. 453. Zum Freiheitsbegriff heißt es ebd.: »Freiheit ist dies sich 

im anderen zu sich selbst zu verhalten.« In der bürgerlichen Gesellschaft 
erfahren sich die Bourgeois jedoch als voneinander getrennt, voneinander 
abhängige Einzelne. Zum Freiheitsbegriff siehe Pippin, Verwirklichung der 
Freiheit. 

294	 Manfred Riedel (1970): Bürgerliche Gesellschaft und Staat bei Hegel. 
München: Luchterhand, S. 54.

295	 GW 26,2, S. 993. 
296	 Die bürgerliche Gesellschaft zeigt sich so als der Staat der Kontraktualisten. 

Siehe hierzu, Ludwig Siep (2010): Aktualität und Grenzen der praktischen 
Philosophie Hegels. Aufsätze 1997–2009. München: Wilhelm Fink; Manfred 
Riedel: Bürgerliche Gesellschaft und Staat bei Hegel; Petersen: Subjektivität 
und Politik; Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des 
Rechts; Fulda: Georg Wilhelm Friedrich Hegel.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

als rechtliche Rahmenbedingung »bloßer Koordination ich-zentrierter 
Zweckverfolgung in der Ökonomie«297 an – die Anerkennung der For-
men der Gesellschaft beruht zunächst also auf der nur rationalen Ein-
sicht der Bourgeois als homines oeconomici, die ihn als Bedingung der 
Befriedigung ihrer Partikularinteressen benötigen. 

»Der selbstsüchtige Zweck in seiner Verwirklichung [...] begründet ein 
System allseitiger Abhängigkeit, daß die Subsistenz und das Wohl des 
Einzelnen und sein rechtliches Dasein in die Subsistenz, das Wohl und 
Recht aller verflochten, darauf gegründet und nur in diesem Zusammen-
hang wirklich und gesichert ist. – Man kann dies System zunächst als 
den äußeren Staat, – Not- und Verstandesstaat ansehen.«298

Mit Bezug auf die zeitgenössische Nationalökonomie299 und die Ver-
tragstheorie Rousseaus schreibt Hegel dieser ökonomischen Sphäre zwei 
Prinzipien zu: Zum einen »[D]ie konkrete Person, welche sich als beson-
dere Zweck ist« und zum anderen »die besondere Person als wesentlich 
in Beziehung auf andere solche Besonderheit [...].«300 Die bürgerliche 
Gesellschaft scheint nun aber eine paradoxe Struktur zu zeigen. Denn 
einerseits macht Hegel die konkrete Person samt ihrer besonderen Be-
dürfnisse zum ersten Prinzip und andererseits sollen die Einzelnen gera-
de ihre Besonderheit aufgeben und sich den Strukturen der Gesellschaft 
anpassen. Gesteigert wird diese scheinbare Unstimmigkeit dadurch, dass 
Hegel der Besonderheit nicht nur die Möglichkeit, sondern das Recht 
zuspricht, verwirklicht zu werden. Vor dem Hintergrund der Reflexio-
nen Hegels zum sich erst entwickelnden Selbst einerseits und zu den Be-
dingungen der Verwirklichung solcher Besonderheit andererseits zeigt 
sich jedoch, dass die Besonderheit des je Einzelnen erst in einer trans-
formierten Form verwirklicht werden kann – der Einzelne muss sich so 
die »Form der Allgemeinheit«301 geben. Er muss sich in diese Allgemein-
heit hineinbilden,302 sie verstehen und sie für sich nutzen. Erst so, in der 
kompetenten Bezugnahme auf diese allgemeinen Formen, kann der Ein-
zelne seine Besonderheit verwirklichen – die Besonderheit des Einzelnen 

297	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 187.
298	 TW VII, §183.
299	 Über Hegels ökonomische Theorie siehe die fundierte Analyse Birger 

Priddats (1990): Hegel als Ökonom. Berlin: Duncker und Humblot.
300	 TW VII, §182.
301	 Ebd., §256.
302	 Vgl. ebd. §187. Siehe auch GW, 26,3, S. 1313: »Durch die bürgerliche 

Gesellschaft kommt im Allgemeinen die Bildung zustande. Bildung heißt, eine 
allgemeine Weise, in Rücksicht auf das Individuum, sich nach allgemeinen 
Maximen, Formen zu bestimmen, sich nach allgemeiner Weise zu benehmen, 
zu handeln.« Das Besondere wird also notwendigerweise in die Form der 
Allgemeinheit umgewandelt. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

muss also in gewissem Sinne übersetzt werden in diese allgemeinen Pra-
xisformen und in ihre expliziten Erscheinungsweisen innerhalb der bür-
gerlichen Gesellschaft.303 

Die bürgerliche Gesellschaft hat als wirtschaftliche Sphäre eine ganz 
eigene Funktionsweise, die Einzelnen als Bourgeois sind in bestimmter 
Weise aufeinander bezogen, was wiederum eine bestimmte institutionel-
le Struktur verlangt, die Hegel im System der Bedürfnisse, der Rechts­
pflege und schließlich in der Darlegung von Polizei und Korporationen 
expliziert. 

3.2.3.1 Das System der Bedürfnisse 

Die bürgerliche Gesellschaft ist die Sphäre der Bourgeois und ihrer vo­
lontés particulières, die sie zum Zweck ihrer Handlungen machen. Hier-
bei sind die Bourgeois jedoch nicht isoliert, denn das Erreichen ihrer 
ganz eigenen Zwecke bedarf der Mittel, der Dienstleistungen und der Ar-
beit anderer. Diese Bedürfnisse können also nur in Kooperation mit an-
deren Einzelnen befriedigt werden, auf die sich die Einzelnen wiederum 
in abstrakter Weise, nämlich als Produzenten oder Konsumenten von 
Produkten und Dienstleistungen, beziehen, also als in gewisser Weise ge-
neralisierte Andere.304 Der Bourgeois ist insofern in äußerer »Beziehung 
auf andere solche Besonderheit«, denn ohne sie kann er seine Zwecke 
nicht erreichen; er muss mit diesen kooperieren. Diesen Zusammenhang 
der gegenseitigen Verflochtenheit der Personen nennt Hegel das System 
der Bedürfnisse, welches den Vorgang der Bedürfnisbefriedigung in ge-
wisser Weise selbst reguliert. 

Dieses System kann als der Zusammenhang der dynamischen Ver-
feinerung und Differenzierung der je besonderen Bedürfnisse und der 
Mittel ihrer Befriedigung und der Abhängigkeit dieser besonderen Inte-
ressen voneinander verstanden werden. Die Bedürfnisse der Einzelnen 
entwickelten sich, sie würden durch die Bedürfnisse der anderen, aber 
auch durch den Markt der Mittel zu ihrer Befriedigung beeinflusst. Die 
Bedürfnisse, aber auch die Mittel, die zu ihrer Befriedigung nötig sind, 
würden abstrakter, also unbestimmter. Sie würden so vervielfältigt und 
ausdifferenziert, folgen nun nicht mehr nur Kriterien der Notwendigkeit 
ihres Gebrauchs. Durch diese Differenzierung und Vervielfältigung zeige 

303	 Vgl. TW VII, §187, Anm.: In dieser Entwicklung habe der Geist 
»seine Wirklichkeit nur dadurch, daß er sich in sich selbst entzweit, in 
den Naturbedürfnissen und in dem Zusammenhange dieser äußeren 
Notwendigkeit sich diese Schranke und Endlichkeit gibt und eben damit, 
daß er sich in sie hineinbildet, sie überwindet und darin sein objektives Dasein 
gewinnt.«

304	 Vgl. TW VII, §182.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

der Mensch ein »Hinausgehen« aus seinen erst natürlichen Anlagen. Es 
ist nun nicht mehr nur der Bedarf an einem materiellen Mittel als sol-
chem, sondern die Meinung, die zum Objekt der Befriedigung wird. Die 
Bedürfnisse werden also in ihre Bestandteile zerlegt, sie werden differen-
ziert. »Das Hervortreten des Luxus ist eine nothwendige Erscheinung; 
er hat das Moment der Befreiung in sich, daß der Mensch sich auf eine 
allgemeine Weise und überdies nicht zur unmittelbaren Naturnothwen-
digkeit verhält.«305

Zur Befriedigung solcher verfeinerter Bedürfnisse bedürfe es nun ei-
ner ganzen Anzahl von Mitteln und Arbeiten. Hieraus ergebe sich wie-
derum die Notwendigkeit der Rationalisierung der Arbeitsprozesse, die 
die Arbeitsteilung notwendig macht.306 Produktionsmittel und Produk-
tionsweisen passen sich dieser Vervielfältigung der Bedürfnisse an. Be-
dürfnisse, die Mittel zu ihrer Befriedigung und somit die Produktionen 
und Konsumtionen hängen also miteinander zusammen und prägen ei-
nander. Diesen Zusammenhang nennt Hegel allgemeines Vermögen,307 
an dem teilzuhaben existentiell sei, denn nur so könne der Einzelne seine 
Subsistenz sichern. Gleichzeitig würde das allgemeine Vermögen gerade 
durch das »besondere Vermögen«308 der Einzelnen, also ihre Fähigkeiten, 
Kompetenzen, Geschicklichkeiten und Arbeiten bedingt. 

Ein solcher Zusammenhang der Bedürfnisse einerseits, Besorgung 
ihrer Mittel und Arbeiten andererseits, sowie die dazu notwendigen 
Fähigkeiten der Bourgeois ist, wie Hegel darlegt, »höchste Abhängig-
keit«309 der Einzelnen voneinander. Bedürfnisse und die Mittel zur Be-
friedigung, wie etwa bestimmte Arbeiten oder Güter, müssten in einem 
gewissen Sinne aufeinander ausgerichtet sein – sie müssen marktgän­
gig sein. Möchten die Einzelnen in dieser Sphäre also ihre Besonder-
heit realisieren, d. h. am allgemeinen Vermögen teilhaben, sind sie ge-
zwungen sich über ihre natürliche subjektive Partikularität zu erheben 
und sich »zu einem Gliede der Kette des Zusammenhangs [zu] ma-
chen [...]«,310 denn »der selbstsüchtige Zweck kann nur erreicht, ge-
sichert werden in diesem Zusammenhange.«311 Die Bourgeois müssen 
folglich ihr »Wissen, Wollen und Tun auf allgemeine Weise bestimmen 

305	 Vgl. GW 26,1, S. 460. Und vgl. TW VII, §190. Eine solche Verfeinerung 
kann es geben, weil hier »das Konkretum der Vorstellung, das man Mensch 
nennt [,wirkt]; es ist also hier und eigentlich nur hier vom Menschen in 
diesem Sinne die Rede (…)« Ebd.

306	 Ebd., §190, Anm. 
307	 Ebd., §199f. 
308	 Ebd., §200. 
309	 GW 26,1, S. 456. 
310	 TW VII, §187.
311	 GW 26,3, S. 1307.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

[...]«,312 also auf den Zweck der Bedürfnisbefriedigung im gegenseiti-
gen Leistungsaustausch ausrichten. Die Einzelnen müssen sich demnach 
als Produzenten, Konsumenten, Dienstleister, etc. den Bedingungen des 
Marktes anpassen, was freilich eine verständige Bezugnahme auf die-
sen notwendig macht. Dies bedeutet aber zugleich, dass die Bedürfnis-
se hier schon ihre Unmittelbarkeit verloren haben, denn sie haben »ein 
Dasein für andere«313 und sind insofern schon gerichtet, wie auch Rous-
seau richtig erkannte. Während jedoch Rousseau gerade dieses Moment 
der Abhängigkeit innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft als destrukti-
ves Moment für die Freiheit des Bürgers aus dem Staat eliminiert hatte, 
erkennt Hegel gerade in dieser gegenseitigen Abhängigkeit ein entschei-
dendes Bildungsmoment des Bürgers und versteht es somit geradezu als 
Bedingung seiner konkreten Freiheit. Die hier dargestellte Abhängigkeit 
der Bourgeois verlangt nämlich die Ausrichtung des Selbst nach allge-
meinen Kriterien der Praxisformen. 

3.2.3.1.1 Bildungsmoment: Perspektivwechsel

In dieser zweiten Gestalt der Sittlichkeit als dem »Kampfplatz des in-
dividuellen Privatinteresses«,314 die zwischen Familie und Staat steht, 
bestellt der Bourgeois sein »Privatleben und seine ökonomischen Ver-
hältnisse«,315 benötigt aber hierzu zum einen eine gewisse Tauglichkeit, 
genauer allgemeines Wissen oder auch bestimmte Kompetenzen. In sei-
ner Rolle als Bourgeois erwerbe der Einzelne Wissen über die Funktions- 
und Verfahrensweisen der bürgerlichen Gesellschaft, die er benötigt, um 
seine Bedürfnisse aller Art zu besorgen. 

Die Sicherung ihrer Subsistenz, das Erreichen der jeweils eigenen Zwe-
cke ist zum anderen jedoch auch davon abhängig, dass die Bourgeois für-
einander als Vertragsparteien attraktiv sind. Es mischt sich »sofort die 
Reflexion ein, in wie fern man den Andern gleich ist oder nicht.«316 Der 
jeweils andere muss ein Interesse entwickeln an den Produkten, den Ar-
beiten, den Bedürfnissen seiner Mitmenschen und »ich muß sein was an-
deren wollen wenn ich meine Bedürfniße befriedigen will. Ich muß […] 
mich setzen in eine Weise der Übereinstimmung […] Ich muß mich für 

312	 TW VII, §187.
313	 Ebd., §192.
314	 Ebd., §289.
315	 Walter Jaeschke (2016): Hegel-Handbuch. Leben – Werk – Schule. Stuttgart: 

Metzler, S. 355.
316	 GW 26,1, S. 459. Siehe hierzu auch GW 26,3, S. 1317, wo Hegel dieses 

Bildungsmoment als »Gegenseitigkeit der Bildung«, die »Rücksicht auf die 
Anderen«, bezeichnet.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

die anderen zu etwas machen. «317 Um sich jedoch der Vorstellung des 
Anderen fügen zu können, muss der Bourgeois die Fähigkeit des Per­
spektivwechsels erwerben. Er muss in der Lage sein, sich aus den Augen 
der Anderen zu sehen, wie schon Rousseau gesehen hatte. Der Gebilde-
te »muß sich nach ihnen richten, [er] muss oft seinen besonderen Wil-
len aufgeben […], [er] muß sich dem selbstischen Anderen gemäß ma-
chen«,318 er kann hier demnach den Willen anderer zum »Gegenstand 
seines Denkens machen. Er kann reflektieren »in wiefern man den an-
dern gleich ist oder nicht.«319 Er muss dadurch die Perspektive ande-
rer einnehmen und danach denken, urteilen und handeln, wenn er seine 
Zwecke befördert. Diese zu erwerbende Fähigkeit des Perspektivwech­
sels unterscheidet hier den Gebildeten vom Ungebildeten, der in seiner 
Natürlichkeit nur seine eigene Partikularität herauskehren kann und so-
mit in der bürgerlichen Gesellschaft scheitern muss.320 

3.2.3.1.2 Bildungsmoment: Selbstwissen durch Teilhabe

Die Rationalisierung und Teilung der Arbeit auf der einen Seite und 
die notwendige Teilhabe am allgemeinen Vermögen zur Sicherung der 
je eigenen Subsistenz auf der anderen Seite bedinge nun differenzier-
te berufliche Bildung, die wichtige Bedingung solcher Teilhabe ist. Die 
Bourgeois müssen auf dem Markt der Bedürfnisse, Produkte und Dienst-
leitungen bestehen können und sich hier als qualifizierte Partner zeigen, 
auch durch ihre berufliche Qualifikation, deren Wahl ausdrücklich beim 
Einzelnen selbst liegt, sich jedoch auch immer nach einem Markt der be-
nötigten Arbeit richtet, was wiederum die Berufswahl prägt.321

Die nicht zu unterschätzende Bedeutung der eigenen Arbeit liegt nach 
Hegel vor allem darin, dass eine durch diese gewährleistete Selbstsorge322 
entscheidend ist für die Bildung der Person.323 Vermittelt durch die Teil-
habe am Markt um Bedürfnisse, Mittel und hier auch Arbeiten sei die-
se nicht nur unmittelbar Bedingung der Subsistenzsicherung. Die Selbst-
sorge durch eigene Arbeit sei auch notwendige Bedingung dafür, dass 
der Einzelne selbständiger Teil des gesellschaftlichen Miteinanders wird 
und dadurch ein Selbstwissen als handlungsfähige Person und somit als 
Selbstbewusstsein erwirbt.324 In der Sicherung der Subsistenz durch eigene 

317	 GW 26,1, S. 453. 
318	 GW 26,3, S. 1313. 
319	 GW 26,1, S. 459.
320	 Vgl. GW 26,3, S. 1312f; GW 26,1, S. 452f; GW 26,2, S. 951f.
321	 Vgl. TW VII, §206.
322	 Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 696.
323	 Vgl. TW VII, §199ff. 
324	 Vgl. ebd., §207ff. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Arbeit würde sich der Einzelne so gerade durch die eigene Spezialisierung 
im Beruf als Jemanden verstehen, der zum allgemeinen Vermögen beiträgt 
und gerade deswegen als volle Person, hier in seiner Rolle als Bourgeois, 
anerkennungswürdig ist.325 Solches Selbstwissen bestehe darin, dass er 
erfährt, dass »das allgemeine, bleibende Vermögen […] für ihn die Mög-
lichkeit enthält, durch seine Bildung und Geschicklichkeiten daran teilzu-
nehmen, um für seine Subsistenz gesichert zu sein, – so wie dieser durch 
seine Arbeit vermittelte Erwerb das allgemeine Vermögen erhält und ver-
mehrt.«326 Das eigene Selbstverständnis als Person ist hier also vermittelt 
durch die Teilhabe am allgemeinen Vermögen durch die eigene Arbeit und 
somit auch durch die Anerkennung anderer Marktteilnehmer. 

In dieser Sphäre des wirtschaftlichen Leistungsaustausches ist die An­
erkennung anderer von der eigenen Selbstsorge abhängig, d. h. man wird 
anerkannt, wenn man sich als volle Person zeigt, sich also als solche ver-
steht. Berücksichtigt man, dass von solcher Anerkennung der anderen 
auch die Erfüllung der jeweils eigenen Zwecke abhängig ist, muss sich 
der Einzelne um diese unbedingt bemühen. 

»Die sittliche Gesinnung in diesem Systeme ist daher die Rechtschaf­
fenheit und die Standesehre, sich, und zwar aus eigener Bestimmung 
durch seine Tätigkeit, Fleiß und Geschicklichkeit zum Gliede eines der 
Momente der bürgerlichen Gesellschaft zu machen und als solches zu 
erhalten, und nur durch diese Vermittlung mit dem Allgemeinen für sich 
zu sorgen, so wie dadurch in seiner Vorstellung und der Vorstellung An-
derer anerkannt zu sein.«327 

Erwerbstätigkeit vermittle den Bourgeois ein Ehrgefühl, womit gesagt 
ist, dass Erwerbstätigkeit weit mehr ist als reiner Broterwerb.328

Die zentrale Bedeutung der eigenen Arbeit und der damit einherge-
henden Subsistenzsicherung für die Entwicklung des Selbstbewusstseins, 
wird nochmals betont durch Hegels Problematisierung der Armut. Ar-
mut ist in der Rechtsphilosophie dadurch gekennzeichnet, dass den Be-
troffenen die Möglichkeit der Entwicklung der Selbstsorge und des darin 
vermittelten Selbstwissens und damit das »Gefühl [...] von ihrer Selb-
ständigkeit und Ehre«329 genommen ist. Armut verhindere Teilhabe am 
allgemeinen Vermögen und verunmögliche die Erfahrung des Selbst als 
selbstwirksamer Person, was aus dem Mangel an »Erwerbsfähigkeit 
von Geschicklichkeiten und Bildung überhaupt, auch der Rechtspflege, 

325	 Es ist an dieser Stelle zu betonen, dass diese Form der Anerkennung nicht 
mehr nur den formellen Status des Einzelnen als Person und somit als Person 
des Rechts meint. Dieser ist ohnehin durch die Rechtspflege gesichert.

326	 TW VII, §199. 
327	 Ebd. 
328	 Vgl. ebd., §245.
329	 Ebd., §245.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Gesundheitssorge, selbst oft des Trostes der Religion [...]«330 herrührt. In 
der Armut fehlt also die Möglichkeit der Entwicklung des Selbstwissens 
als anerkannte Person,331 die, wie Hegel hier erneut betont, immer auch 
von der Anerkennung anderer abhängt. »Das Selbstbewußtsein [des Ar-
men, A. A.] erscheint zu dieser Spitze getrieben, wo es keine Rechte mehr 
hat, wo die Freiheit kein Dasein hat.«332 Kurzum: Armut verhindert die 
Bildung des Einzelnen, da durch sie die »die Modifikationen des Selbst-
gefühl überhaupt verloren [gehen]«.333

Mit diesen sehr differenzierten Überlegungen zur Wirkung der Armut 
auf das personale Selbstverständnis geht es Hegel also nicht etwa um die 
Delegitimierung der Armen, oder einer gesellschaftlichen Menschengruppe, 
die er Pöbel nennt.334 Anders als etwa Frank Ruda meint, wird hier die Teil-
nahme am allgemeinen Vermögen durch eigene Erwerbstätigkeit als Mittel 
der personalen Bildung verstanden. Solche Teilnahme ist dann nicht har-
tes Kriterium oder Zugangsberechtigung, wie Ruda es darstellt. Sie ist viel-
mehr jener Prozess der Bildung als Durchgangspunkt, nämlich der Wahr-
nehmung des eigenen Personenstatus durch die Einbindung des Einzelnen 
ins allgemeine Vermögen durch die Arbeit. Ruda bemerkt kaum, dass He-
gel sich hier gerade in ironischer Weise gegen institutionalisierte Wohltä-
tigkeit und insbesondere gegen die Bettelei ausspricht, wie sie für ihn bei-
spielsweise in England kultiviert wurden.335 So meint Ruda: »So scheint 
Hegel die Bettelei als eine residuale und verminderte Art von Arbeit bestim-
men zu wollen und sie in dieser Bestimmung zugleich als Mittel zu denken, 
die Entstehung des Pöbels zu verhindern. In der Bettelei scheint so zunächst 
ein Minimalmaß an Tätigkeits-Gesinnung gesichert zu sein [...]«, was kei-
neswegs mit der eindeutigen Kritik solcher Praxis in den vorhergehenden 
Paragrafen zu vereinbaren ist.336 So würde durch solche Wohltätigkeit »die 

330	 Ebd., §241.
331	 Siehe auch Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, 

S. 768f.: »Das Wort »Gefühl« steht hier nicht etwa für eine Empfindung, 
auch nicht für ein intentional oder propositional auf eine mögliche oder 
wirkliche Sache gerichtetes Gefühl wie Furcht oder Liebe. Hier steht es 
für ein allgemeines »Ehrgefühl«, die eine allgemeine Haltung zu sich und 
den Anderen als Personen ist, so wie die Scham, die einen Mangel an Ehre, 
also eine Privation der vollen Anerkennung als Person in der bürgerlichen 
Gesellschaft anzeigt. Das subjektive Ehrgefühl ist damit eine Art allgemeines, 
aber latentes Selbst-Wissen um den Status als anerkannte Person.«

332	 GW 26,1, S. 499. 
333	 GW 26,1, S. 499.
334	 TW VII, §244.
335	 Vgl. ebd., §245, Anm.
336	 Vgl. Frank Ruda (2011): Hegels Pöbel, Göttingen: Wallstein-Verlag, S. 

39. Siehe eine Entgegnung Stekelers: »Hier zum Beispiel ist es keine reine 
Feststellung und schon gar keine Behauptung, sondern purer Sarkasmus, 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

Subsistenz der Bedürftigen gesichert, ohne durch die Arbeit vermittelt zu 
sein, was gegen das Prinzip der bürgerlichen Gesellschaft und des Gefühls 
ihrer Individuen von ihrer Selbständigkeit und Ehre wäre.«337

Hier diskutiert Hegel also, inwiefern die bürgerlichen Gesellschaft ver-
pflichtet ist, die Teilnahme der Einzelnen an ihr zu ermöglichen, wenn 
diese Teilnahme solch entscheidende Wirkung auf die personale Ent-
wicklung des Einzelnen hat. Das Fehlen solcher Entwicklung ist proble-
matisch und erfordert Sicherungssysteme, wie sie Hegel in den Korpo-
rationen findet. Dies lässt sich nicht nur daraus ableiten, dass er keine 
Zugangsvoraussetzungen zur Teilhabe an der bürgerlichen Gesellschaft 
fordert, sondern auch gerade aus seiner Forderung, die Teilnahme der 
Einzelnen durch gesellschaftliche Sicherungssysteme zu gewährleisten, 
wenn diese Teilnahme Bedingung der personalen Entwicklung des Ein-
zelnen ist.338 Hegel erkennt also die mittelbare Wirkung der Erwerbslo-
sigkeit in der Verhinderung der Möglichkeit der Teilnahme was zu einer 
Gesinnung führe, die der Person nicht angemessen ist.339 

3.2.3.1.3 Die Art der Arbeit

Hegels starke Betonung der Selbständigkeit der Einzelnen verlangt in die-
sem Zusammenhang durch eigene Bemühungen zu solcher Erwerbstä-
tigkeit zu kommen. Dies beinhaltet die Bemühungen um berufliche Aus-
bildung und somit um den Erwerb beruflicher Kompetenzen. Neben 
theoretischen Kenntnissen um die Beschaffenheit des Stoffes des je eigenen 
Berufsstandes bedeuten diese immer auch eine praktische Bildung. Diese 
zeige sich überhaupt in der »Gewöhnung der Beschäftigung überhaupt«,340 
also der konzentrierten Beschäftigung mit einer Materie, aber auch in der 

jedenfalls nach den obigen Ausführungen, die sich ja klar genug gegen Bettelei 
und Almosenvergabe etwa vor der Kirchentür wenden, wenn er als das 
»direkteste Mittel . . . gegen Armut« das Verfahren ›lobt‹, »die Armen ihrem 
Schicksal zu überlassen und sie auf den öffentlichen Bettel anzuweisen«.« 
Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 771f.

337	 TW VII, §245. 
338	 Die Pflicht und das Recht der bürgerlichen Gesellschaft, als allgemeine 

Familie, den Einzelnen zu versorgen, geht im Einzelfall recht weit – so sei 
sie verpflichtet, diejenigen, die »durch Verschwendung die Sicherheit ihrer 
und ihrer Familie Subsistenz vernichten, […] in Vormundschaft zu nehmen 
und an ihrer Stelle den Zweck der Gesellschaft und ihrigen auszuführen.« 
TW VII, §240. Siehe auch vgl. ebd., §§239ff, wo Hegel fordert, dass die 
bürgerliche Gesellschaft für Erziehung der Kinder zuständig ist, wenn die 
Eltern dieser Aufgabe nicht nachkommen können. 

339	 Vgl. ebd., §241, Anm. 
340	 Ebd., §197.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

Übung im zweckmäßigen Herstellen von beispielsweise Produkten. Diese 
hätten eine bestimmte Güte, bestimmte Funktionen und müssten so in 
bestimmter Weise beschaffen sein. Der Handwerker beispielsweise, der 
solche Produkte herstellt, muss genau wissen, was er herstellt und wie 
er es herstellt. Es kommt auf koordinierte Arbeitsprozesse an, die genau 
jenes Produkt herzustellen erlauben, die auch hergestellt werden sollen. 
Das bestimmte Material, die Beschaffenheit der Werkzeuge und Mittel 
verlangen, dass der Einzelne sich auf diese einstellt und so kontrolliert 
mit ihnen umgehen kann. In der arbeitsteiligen Gesellschaft ist der Ein-
zelne zudem auf die Arbeit anderer angewiesen, muss sich nach ihnen 
richten und sich mit ihnen abstimmen. »Die widerstreitende Natur des 
Materials, das Belieben anderer und ihre Willkür nötigen uns, das eige-
ne, natürliche Wollen zu überwinden [...].«341 All diese Arbeiten haben 
für Hegel nicht nur diese spezifische Wirkung auf die genuin berufliche 
Arbeit, sondern prägen immer schon das ganze menschliche Denken, 
das hier seine systematische Struktur entfaltet. Die bildende Wirkung 
solcher Qualifikation kann dann darin gesehen werden, dass die Einzel-
nen auch hier lernen, sich zu beschränken. Die entfremdende Wirkung 
der beruflichen Bildung zeigt sich hier ganz konkret. Der Einzelne lernt 
hier ganz konkret Zwecke zu verfolgen und dabei gegebene Bedingun-
gen zu berücksichtigen. Er muss dabei immer systematisch, d. h. zweck-
mäßig denken und tätig sein. 

Die starke Abhängigkeit der Arbeitsschritte und somit der verschiede-
nen Arbeiten voneinander hat noch eine weitere Wirkung. Hegel betont, 
dass gerade diese Abhängigkeit den Einzelnen die Möglichkeit eröffnet, 
das Ganze, hier noch beschränkt auf den ganzen Arbeitsprozess, der sich 
aus verschiedenen kleinen Arbeiten ergibt, zu betrachten. Es gibt also in 
der Ausübung des Berufes schon einen allgemeinen Aspekt, der sich den 
Einzelnen in dieser spezifischen Form vermittelt.342 

»Daher ist es gerade die abstrakte Arbeit, welche zu einem objektiven 
Begreifen der Allgemeinheit der gesellschaftlichen Arbeits- und Rollen-
verteilungen führt und damit zu einer Perspektive auf das Ganze, welche 
nicht an die bloß erst lokale Sicht des binären Tausches des Mein und 
Dein von bloß zwei Parteien gebunden bleibt.«343

341	 GW 26,1, S. 462 und auch TW VII, §197.
342	 Solche Bezogenheit zeigt sich zudem innerhalb der Berufsstände, die die 

»zweite Basis des Staates sind […]. Das Particuläre in der Nothwendigkeit 
ist der Stand, die allgemeine Weise der Befriedigung der Bedürfnisse. Das 
Nothwendige Particuläre ist das Particuläre als ein allgemein Gültiges. Diese 
Stände sind die Wurzel der Individualität, nach der sie zugleich nach außen 
gerichtet ist.« (GW 26,2, S. 965).

343	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 680.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

3.2.3.2 Rechtspflege und Polizei 

Eine solche, durch wirtschaftliche Interessen geprägte Sphäre bedarf nun 
einer formellen institutionellen Struktur,344 die sich in der hegelschen 
Konzeption als recht komplex zeigt. Die bürgerliche Gesellschaft ist re-
guliert durch die Rechtspflege, die den Schutz von Eigentum und Leben 
sichert, aber auch Bedingung besonderer Verträge zwischen den Bour-
geois ist, »wie sie später im Bürgerlichen Gesetzbuch in Deutschland ih-
ren Kodex findet, das sich dann auch neben dem französischen Code Na-
poléon im frühen 19. Jahrhunderts durchaus sehen lassen kann [...]«.345 
Die Bourgeois genießen Persönlichkeitsrechte und sind durch diese in ih-
ren vertraglichen Kooperationen geschützt. Die Rechtspflege sichert also 
die formelle bürgerliche Freiheit der Bourgeois. Ohne ein solches gelten-
des Recht kann es keinen Warenaustausch und somit kein System der Be-
dürfnisse geben. Hier ist der Einzelne als freie Rechtsperson anerkannt, 
hier werden seine Rechte geschützt und seine Pflichten formuliert. Das 
Recht ist hier positives Recht, es ist formuliert in Gesetzen und ist so-
mit nicht mit dem abstrakten Recht zu verwechseln. In solchen Gesetzen 
werden die Rechtsformen Material, sie werden konkret und regulieren in 
dieser Form das Leben der Personen. Sie müssen als solche bekannt und 
nicht »in Bücher[n,] die unverständlich sind, vergraben sein.«346 Solches 
positive Recht habe seine Wirklichkeit darin, dass es »allgemein aner-
kanntes, gewußtes und gewolltes [sei]«, was durch das »Gewußt- und 
Gewollt- seyn« der Personen vermittelt ist.347 

Das Organ, das diese Rechtssicherheit garantiert, ist die Polizei, die 
»Aufsicht und Vorsorge der öffentlichen Macht«348 sichert. Zu verstehen 
ist diese »Institution der Rechtspflege«349 als die Gesamtheit der Verwal­
tungsorgane, die die gesellschaftliche Infrastruktur bestellt.350 Die Polizei 

344	 »Durch dieses System der Bedürfnisse ist erst überhaupt das unbestimmte 
Bedürfnis des Rechts vorhanden. Wenn in einem Volke die Sorge für das 
Bedürfnis erwacht, so liegt darin auch zugleich der Wille, daß das Erworbene 
ein Gesichertes sey […] Das System der Bedürfnisse ist so eine wesentliche 
Bedingung zum Hervorgehen des Rechts« GW 26,1, S. 473.

345	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 666.
346	 GW 26,2, S. 976. Die verständliche und übersichtliche Formulierung der 

Gesetze in Gesetzesbüchern ist nach Hegel fundamental für ihre Legitimität. 
Die Möglichkeit, diese nachzuvollziehen und um sie zu wissen, »fordert 
das Recht des subjektiven Wissens […]«, da sich der Einzelne seiner 
Anerkennungswürdigkeit selbst versichern können muss. Ebd.

347	 TW VII, §209. 
348	 Ebd., §235.
349	 Petersen, Subjektivität und Politik, S. 118. 
350	 Vgl., TW VII, §249. Polizei meint in der hegelschen Konzeption nicht die 

Polizei nach heutigem Verständnis.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

reguliert alle »allgemeinen Geschäfte«,351 die das politische Volk als Ge-
samtheit angehen, wie etwa die Besorgung der Bildungs-, Finanz- oder 
Steuerwesen oder auch Fragen der öffentlichen Infrastruktur oder der 
Versorgungssicherheit, aber auch sozialer Sicherungssysteme. »Die Sorge 
für das Allgemeine als solches kommt also der allgemeinen Regulierung 
zu. Das Besondere soll also auf eine allgemeine Weise geschehen, d. h. das 
Wohl aller Einzelnen soll zu einer Befriedigung kommen.«352 Die Polizei 
besorgt so das Verhältnis besonderer Interessen zur schon bestehenden 
Gesamtheit des Staates und sichert hierin die infrastrukturelle Möglich-
keit aller Bourgeois, ihre Bedürfnisse zu verfolgen und zu befriedigen.

3.2.3.2.1 Bildungsmoment: Das Recht wissen 

Die bürgerliche Gesellschaft als Sphäre des positiven Rechts, das durch 
die Polizei bestellt wird, verlangt nun zunächst, dass die Gesetze »gewußt 
werden«.353 Konkret bedeutet solches Wissen des Rechts, dass die Ein-
zelnen die ihre vertragliche Kooperation betreffenden Gesetze kennen 
müssen, um sich in deren Rahmen bewegen zu können. Auch müssen die 
Verfahrensweisen bekannt sein, die innerhalb der Verwaltungsstruktu-
ren der Polizei gelten. Als solche kann man beispielsweise Wissen zu ver-
schiedenen bürokratischen Verfahren, wie etwa das Stellen von Anträ-
gen, Wissen um Zuständigkeiten verschiedener Behörden etc. verstehen. 
Solches Wissen zeigt sich in einem bürgerlichen Leben als fundamental, 
wenn es darum geht, die eigenen Belange zu befördern oder die eigenen 
Rechte durchzusetzen. All solches Wissen erlangen die Einzelnen ganz 
praktisch und unmittelbar im Vollzug des Lebens als Bourgeois, sie er-
langen also Begrifflichkeiten und Kenntnisse um die Struktur der recht-
lich organisierten Welt. »Dieß fordert die subjective Freiheit, daß jeder 
wisse was Rechtens, was sein recht sei.«354

3.2.3.2.2 Bildungsmoment: Sich selbst als Rechtsperson wissen

Der Einzelne verstehe in diesem Wissen um das Recht, dass er selbst Ak-
teur innerhalb dieses Rechtssystems ist. In seinem Wissen um das Recht 
verstehe der Bourgeois, dass er dem Recht unterliege, die Rechtsnormen 
einhalten müsse und im Gegenzug den Schutz seiner Persönlichkeitsrechte 

351	 TW VII, §235.
352	 GW 26,1, S. 492.
353	 Ebd., S. 474.
354	 GW 26,2, S. 976. Hieraus erklärt sich Hegels Forderung, dass die Gesetze 

öffentlich zu machen und verständlich zu formulieren sind. Vgl., TW VII, 
§§211–214. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

genieße – er erfährt hier also, dass er Rechte und Pflichten hat, die sei-
ne Vollzüge regulieren. Diese, dies verstehe er durch sein Wissen, unter-
lägen somit weder seiner eigenen Willkür noch der Willkür anderer – er 
erkenne, dass seine Vollzüge »einer genauen, verständigen, abstracten 
Bestimmung, einer Regel gehorchen.«355 Die Bourgeois müssen ihr Wis-
sen, Wollen und Tun nach diesen allgemeinen Normen ausrichten, sich 
also in bestimmter Hinsicht einschränken. Eine solche Ausrichtung des 
Selbst nach den Strukturen des Rechts bedeute, dass der Einzelne hier 
»den Gegenständen die Form der Allgemeinheit anpassen und sich eben-
so im Willen nach einem Allgemeinen richten […]«356 müsse.

Er erwerbe hier also Selbstwissen als Rechtsperson, das in der bürger-
lichen Gesellschaft zunächst nur Bedingung seiner Selbstsorge ist und 
sich darauf beschränkt, sich selbst als rechtliche Person überhaupt erst 
zu erkennen. Der Einzelne erfahre sich in seiner gesellschaftlichen Rolle 
unmittelbar als rechtliche Person, erkenne die Vorzüge und die Notwen-
digkeit rechtschaffender Vollzüge für sein eigenes Leben. »Als dieses par-
ticuläre Bewußtsein, habe ich sinnliche particuläre Anschauung, daß Ich 
dieser für das Allgemeine sei […].«357 Solches Selbstwissen sei dadurch 
vermittelt, dass die Einzelnen als Bourgeois durch die rechtliche Struktur 
dieser Sphäre zunächst unmittelbar, gerade in der Verfolgung eigener In-
teressen, dazu gezwungen würden, sich nach diesen allgemeinsten Nor-
men auszurichten. Hiervon hänge die Sicherung ihres materiellen Lebens 
ab; ohne diese Anpassung des eigenen Denkens und Handelns könnten 
sie ihre Bedürfnisse jeglicher Art nicht befriedigen, sie würden rechtlich 
und gesellschaftlich sanktioniert.358

In ihrem Wissen um das Recht erfahren die Bourgeois so, dass sie als 
Rechtspersonen einerseits geschützt sind, sie sich aber andererseits als 
solche zeigen, d. h. rechtschaffen agieren müssen. Hierzu gehört auch, 
dass sie die anderen als Rechtspersonen anerkennen, d. h. die Einsicht 
haben, dass alle Bourgeois in dieser Hinsicht gleich sind und jegliche 
diskriminierende Unterscheidung und somit der Ausschluss bestimmter 
Personen aus der vertraglichen Kooperation nicht zulässig ist.359 Ein sol-
cher Ausschluss anderer jeglicher Art würde nicht nur rechtliche, son-
dern auch gesellschaftliche Sanktionen mit sich bringen, d. h. die Person 
selbst diskreditieren und deren Teilhabe verhindern. Die Anerkennung 
jeder Person als Rechtsperson ist somit noch nicht dadurch bedingt, 
dass die Bourgeois um die Vernunft einer solchen Anerkennung und 

355	 GW 26,2, S. 975.
356	 Ebd., S. 972. Siehe auch TW VII, §209, Anm.: »Etwas als Allgemeines setzen 

– d. i. es als Allgemeines zum Bewußtsein bringen, ist bekanntlich denken 
(…)«

357	 GW 26,2, S. 972. 
358	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 700.
359	 Vgl. Stekler, Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 700ff.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

somit ihre Selbstzweckhaftigkeit wissen. Diese, zunächst nur aus recht-
lichen und auch aus gesellschaftlichen Sanktionsandrohungen und eige-
nen Zweckkalkülen vermittelte, gegenseitige formelle Anerkennung ist 
vielmehr erst Bedingung dafür, dass sie ganz konkret als vertrauenswür-
dige Vertrauenspartner erscheinen. Die jeweils eigene Reputation und so-
mit die Möglichkeit der Befriedigung der eigenen Bedürfnisse hängt we-
sentlich von der eigenen Rechtschaffenheit ab. Der Bourgeois muss sich 
als vertrauenswürdiger, d. i. rechtschaffener Vertragspartner zeigen, was 
freilich nur möglich ist, wenn er die Rechte der anderen nicht verletzt. 
Zu solch gegenseitiger Anerkennung gehört die zu erwerbende Einsicht 
der Bourgeois, dass in der bürgerlichen Gesellschaft der »Mensch gilt 
[...], weil er Mensch ist, nicht weil er Jude, Katholik, Protestant, Deut-
scher, Italiener usf. ist.«360 Gefordert wird durch das Recht die zunächst 
nur äußerliche Einsicht der Bourgeois in eine zunächst relative, rechtli-
che Gleichheit aller Personen. »Es gehört zur Bildung, dem Denken als 
Bewußtsein des Einzelnen in Form der Allgemeinheit, daß Ich als allge­
meine Person aufgefasst werde, worin Alle gleich sind.«361

Das Recht zu wissen, bedeutet also zum einen die Kenntnis um die 
Rechtsnormen und ihre Konkretion in Gesetzen. Solches Wissen bein-
haltet zugleich, zu erkennen, dass diese Normen das eigene Handeln 
beschränken und ihre Nichtbeachtung rechtliche und gesellschaftliche 
Sanktionen mit sich bringt. Es bedeutet also die Erkenntnis, dass man 
als rechtliche Person diesem Recht unterliegt, man folglich Rechte und 
Pflichten hat und somit Rechtsperson ist. Das Wissen um das Recht be-
dingt hier, dass man erkennt, dass es zwar beschränkende Wirkungen 
hat, aber zugleich Bedingung der bürgerlichen Freiheit und damit des 
Schutzes der Persönlichkeitsrechte und der eigenen Vollzüge ist, d. i. die 
Erfahrung, dass der Einzelne nicht einfach der Willkür anderer ausge-
setzt ist. Hierdurch wird vermittelt, dass die anderen Bourgeois ebenfalls 
als rechtliche Personen erkannt und anerkannt werden.

In solcher Ausrichtung des eigenen Wollens nach einem Allgemeinen, 
hier dem Rechtsrahmen und den darin enthaltenen Rechtsnormen, zei-
ge sich schon das bildende Moment des rechtlich organisierten Lebens. 
Diese bildende Wirkung sei vermittelt durch die Erfahrung des zweck-
rationalen Bourgeois, dass seine Besonderheit in der Gesellschaft nicht 
nur abstrakt anerkannt, sondern konkret rechtlich gesichert ist. Er er-
fahre sich hier als Rechtsperson samt den dazugehörigen Rechten und 
Pflichten – er erfährt also unmittelbar, dass seine bürgerliche Freiheit 
gesichert ist. Hegel geht davon aus, dass gerade diese Erfahrung zu der 

360	 TW VII, §209, Anm. Hier wichtig die Anmerkung Stekelers, dass Hegel hier 
zwar von Menschen spricht, aber der Bourgeois gemeint ist. Vgl. Stekeler-
Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 701.

361	 TW VII, § 209, Anm. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

Erkenntnis führe, dass das Recht trotz seiner auch beschränkenden Ten-
denz anerkennungswürdig sei. 

Solche Erkenntnis, die nach Hegel im Wissen um das Recht enthalten 
ist, ist wie Hegel betont, recht voraussetzungsreich und nicht unmittelbar 
gegeben, d. h. man erlangt sie nicht aus der rein sinnlichen Anschauung. 
Es bedarf des Denkens, denn ohne dieses könnte der Einzelne das Recht, 
und somit dessen Rolle für das je eigene Leben, gar nicht begreifen. Recht-
liche Normen würden sich ihm dann schlicht entziehen, er könne es im 
strengen Sinne nicht wissen. »Die unmittelbare empirische Anschauung 
betrachtet den Anderen nicht als rechtliche Person. Dies geschieht erst 
durch das Denken.«362 Und so muss das Ich als Einzelner »gebildet sein 
zu denken, muß nicht mehr gewöhnt sein im sinnlichen [sic!] zu verwei-
len, sondern die Form der Allgemeinheit den Gegenständen anzupassen 
und ebenso meinen Willen nach einem Allgemeinen richten.«363 Der Ein-
zelne muss also in der Lage sein, die zunächst nur erfahrenen Strukturen 
begrifflich zu verarbeiten. Durch das Denkvermögen seien die Einzelnen 
in der Lage, ihre sinnliche Erfahrung in Begriffen zu fassen, sie begrifflich 
zu verstehen und aus ihnen Schlüsse für die eigenen Vollzüge zu ziehen. 

Erst denkend begreife der Bourgeois das Recht überhaupt erst und ver-
stehe es als Bedingung seiner besonderen zweckrationalen Vollzüge und 
würde gerade deshalb sein Wollen und Tun nach den Normen des Rechts 
auszurichten. »Das Denkende nur hat an sich Freiheit; daß ich die Freiheit 
erfassen könne, dazu gehört also, daß ich als Particuläres zu denken ver-
möge, und nach einem allgemeinen [sic!] meinen Willen zu richten.«364 Der 
Vorzug rechtlich gesicherter Strukturen würde von den Bourgeois erst den-
kend erkannt, wenn auch zunächst nur aus einem selbstsüchtigen Interes-
se heraus. »Und dieß ist die Bildung, daß in dem particulären Bewußtsein 
die Form der Allgemeinheit sich hineingebildet habe.«365 Aus dem Denk-
vermögen entwickle sich also die Erkenntnis des Bourgeois, dass er in den 
allgemeinen Strukturen der Gesellschaft als Besonderer in seinen beson-
deren Rechten berücksichtigt sei, wodurch sich die zunächst formelle An-
erkennung und notwendige Befolgung des Rechts ergebe. 

Hegel betont an dieser Stelle erneut, dass solche Einsicht in die Anerken-
nungswürdigkeit des Rechts des Einzelnen nur durch das je eigene Interes-
se vermittelt sein kann. Sie könne nicht einfach abstrakt gefordert werden, 
sondern könne sich nur entwickeln, wenn das Recht sich gewissermaßen 
als für das eigene Dasein vorteilhaft erweise. »Einerseits ist es durch das 
System der Partikularität, daß das Recht äußerlich notwendig wird als 
Schutz für die Besonderheit. Wenn es auch aus dem Begriffe kommt, tritt 

362	 GW 26,1, S. 473.
363	 GW 26,2, S. 972. 
364	 Ebd. 
365	 Ebd.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

es doch nur in die Existenz, weil es nützlich für die Bedürfnisse ist.«366 
Solche Anerkennung verlange, »daß die Individuen als Particuläre, Wis-
sende und Wollende des Allgemeinen überhaupt seien […]«,367 was nicht 
nur die subjektive Freiheit des Einzelnen sichere, sondern den Begriff des 
Rechts überhaupt ins Dasein setze. »Es ist […] diese Sphäre des relativen, 
als Bildung, selbst, welche dem Rechte das Dasein gibt, als allgemein An­
erkanntes, Gewußtes und Gewolltes zu sein, und vermittelt durch dies Ge-
wußt- und Gewolltseyn Gelten und objektive Wirklichkeit zu haben.«368

Ganz nach der Struktur aller zuvor dargestellter Bildungsmomente der 
bürgerlichen Gesellschaft vollzieht der Einzelne durch die Struktur des 
Rechts eine Bildungsstufe, die sich als rein äußerliche Ausrichtung seines 
Wissens, Wollens und Handelns nach allgemeinen Formen und Normen 
zeigt. Seine Vollzüge können und dürfen nicht nur seiner partikularen 
Willkür unterliegen. Der Bourgeois ist gezwungen, ein bestimmtes, recht-
schaffenes Verhalten zu zeigen. Er erkennt hierin, dass er das Recht wol-
len muss, es ist für ihn als Mittel für die Befriedigung seiner besonderen 
Zwecke erkannt. Es zwingt ihn, sich an einem Äußeren auszurichten, den 
rechtlichen Regeln der Gesellschaft zu folgen, was nach Hegel den bil-
denden Charakter dieser Bildungsstufe schon auszeichnet. Das Denken 
zeigt sich in diesem Aspekt der Bildung als entscheidende Fähigkeit der 
Bourgeois; nicht nur in Bezug auf ihre Bedürfnisbefriedigung, sondern 
auch in Hinblick auf die konkrete Realisierung des Rechts, das begriff-
lich vermittelt ist, sich der reinen Anschauung entzieht. »Indem [...] der 
besondere Wille es ist, der das Allgemeine denkt, das Allgemeine will, so 
erhält er hiermit das Recht sein Dasein.«369  

3.2.3.3 Die Korporationen

Hegel erkennt recht eindeutig, dass das Marktgeschehen Wirkungen ent-
falten kann, die die Einzelnen an der Realisierung ihres besonderen Rechts 
hindern. Er erkennt vor allem die extreme Armut und den extremen Reich-
tum als Probleme der bürgerlichen Gesellschaft. Die Armut versteht He-
gel, wie schon dargestellt, als eine konkrete Verhinderung an der Teilnahme 
am allgemeinen Vermögen. Ist aber die bürgerliche Gesellschaft jene ent-
scheidende Sphäre, der notwendige Durchgangspunkt zu der holistischen 
Bildung des Einzelnen, in der dieser Kompetenzen und Geschicklichkeiten 
erwirbt, sich als Freien erfährt und somit formelle Einsicht in die Anerken-
nungswürdigkeit der Strukturen von Gesellschaft und Staat erwirbt, hat 

366	 Ebd., S. 971. 
367	 Ebd., S. 972. 
368	 TW VII, §209. 
369	 GW 26,1, S. 473.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

die Armut noch eine andere wesentliche Wirkung: »[d]ie Abhängigkeit und 
Not [...] womit die Unfähigkeit der Empfindung und des Genusses der wei-
teren Freiheiten und besonders der geistigen Vorteile der bürgerlichen Ge-
sellschaft zusammenhängt.«370 Die Einzelnen werden also an ihrem jeweils 
eigenen Bildungsprozess und somit an ihrer »substantiellen Freiheit«371 ge-
hindert, die sie nur aufgrund ihrer Bildung haben können, denn erst als Ge-
bildete können diese Freiheit realisieren. Zudem habe die Armut Auswir-
kungen auf das Gemüt des Einzelnen. Der Ausschluss der Teilhabe an der 
Gesellschaft befördere eine »Gesinnung«, die von »innere[r] Empörung ge-
gen die Reichen, gegen die Gesellschaft, die Regierung usw.«372 geprägt sei. 
Nichtteilnahme verhindere, sich als selbstständiger Teil eines Ganzen, des 
allgemeinen Vermögens zu verstehen und gerade hierdurch das dargelegte 
Selbstverständnis als Teil eines Ganzen zu erwerben. 

Hatte Hegel aber das Recht auf die Verwirklichung des besonderen In-
teresses zum Prinzip der bürgerlichen Gesellschaft erklärt und wird solch 
ein Recht durch die freien Entwicklungen des Marktgeschehens be- oder 
sogar verhindert, bedarf es einer Institution, die solche Wirkungen auf-
fängt. Eine solche Institution findet sich in der Korporation. 

Zunächst zeigt sich in der Vorbereitung der Paragraphen zum Be-
griff und Auftrag der Korporation ein gewisser Bruch in der hegelschen 
Darlegung der bürgerlichen Gesellschaft. Nachdem die Sittlichkeit in 
der bürgerliche Gesellschaft zunächst in ihre Extreme verloren war,373 
wird sie nun wieder vereint als die Gesamtheit subjektiven und objekti-
ven Ethos. Schon ab §238 der Rechtsphilosophie führt Hegel die Bour-
geois zurück in eine substantielle Einheit, die jener der Familie insofern 
entspricht, als sie ihre Mitglieder schützt, vor allem gegen die negativen 
Auswirkungen des Marktgeschehens.

Die Korporation ist eine berufsständige Vereinigung, die mit dem Schutz 
der Subsistenz ihrer Mitglieder im Falle der Not, wie beispielsweise einer 
Erwerbslosigkeit der Einzelnen, aber auch mit möglichen beruflichen Wei-
terbildungen betraut ist. Sie vertritt zudem die Interessen ihrer Mitglieder 
gegen Dritte und übernimmt, als juristische Person, die Rolle der »zwei-
ten Familie«374 für ihre Mitglieder, die sich in ihr organisieren. Hatte näm-
lich zunächst der »väterliche Boden«375 der Familie die ökonomische Vor-
sorge übernommen, fällt diese Funktion im gesellschaftlichen Dasein der 
Einzelnen der Korporation zu. Der Einzelne ist so im Leistungsaustausch 
nicht nur sich selbst und den spontanen, zufälligen Tendenzen des Marktes 

370	 TW VII, §243. 
371	 Ebd. §257. 
372	 GW 26,3, S. 1390. 
373	 Vgl. TW VII, §184.
374	 Ebd., §252.
375	 Ebd., §238.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

überlassen, sondern Teil einer Interessensgemeinschaft, die ihn schützt. Die 
Korporation vertritt also die Rechte ihrer Mitglieder und sichert die Be-
dingungen ihrer Verwirklichung. Die Einzelnen und ihre besonderen Inte-
ressen sind hier ganz konkret vertreten und im gemeinsamen Willen oder 
der volonté générale der Korporation organisiert. Die Mitglieder der Kor-
poration sind also nicht nur durch die Abhängigkeit des Systems der Be-
dürfnisse verbunden, sondern durch einen gemeinsamen Zweck dieser or-
ganisierten »Arbeitswesen der bürgerlichen Gesellschaft«.376 

Die Korporation hat auch noch eine weitere, für die Person entschei-
dende Funktion: »So ist auch anerkannt, daß [das Mitglied] einem Gan-
zen, das selbst ein Glied der allgemeinen Gesellschaft ist, angehört und 
für den uneigennützigen Zweck dieses Ganzen Interesse und Bemühun-
gen hat; – es hat so in seinem Stande seine Ehre.«377 Die Mitglieder der 
Korporation genießen Anerkennung des Berufsstandes als Mitglieder der 
Vereinigung. Solche Anerkennung, die Hegel im Zusammenhang mit der 
Korporation »Ehre« nennt, zeigt sich hier als »Berufsstolz und die Aner-
kennung in und durch die jeweilige Profession. Diese vermittelt als Stan-
desehre (als Ansehen des Berufsstands und als Ansehen im Berufsstand) 
bis heute die gesellschaftliche Anerkennung der Einzelperson über die 
bloß formale des Geldverdienstes hinaus.«378 Dies bedingt jedoch, dass 
die Mitglieder in ihrem Berufsstand nicht einfach nur nach zweckrati-
onalen Kalkülen agieren dürfen, sondern etwa Satzung und Vorgaben 
ihrer Korporation bedenken müssen, d. h. sie müssen diese allgemeinen 
Bestimmungen in ihrer Arbeit realisieren.379 Verlangt ist so, dass das je 
eigene Denken, Urteilen und Handeln nicht mehr nur auf ihre subjekti-
ve Zweckrationalität ausgerichtet sind, sondern dass das Interesse der 
Korporation in solche Vollzüge einbezogen wird. Die Korporation samt 
ihrer Normen und Regeln verpflichtet ihre Mitglieder auf bestimmte 
Regeln und zeichnet diese gerade so auf dem freien Markt als anerken-
nungswürdig aus.380 Aufgrund dieser Verpflichtung zu bestimmten Stan-
dards gebührt den Korporationsmitgliedern besondere Anerkennung in 
der Gesellschaft, sie genießen ein gewisses Vertrauen in die Qualität ih-
rer Arbeiten. Die Einzelnen sind also zunächst ganz konkret als Teile ei-
nes Berufsstandes anerkannt und erfahren die Korporation als Gemein-
schaft, die einen gemeinsamen Willen oder ein gemeinsames Interesse 
hat – sie machen sich also zum »Gliede einer Kette des Zusammenhangs 

376	 Ebd., §251. 
377	 Ebd., §253.
378	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 781f. 
379	 Vgl. TW VII, §251. 
380	 So würde die eigene Arbeit »zur Vernünftigkeit bestimmt, nämlich von der 

eigenen Meinung und Zufälligkeit, der eigenen Gefahr wie der Gefahr für 
andere, befreit, anerkannt, gesichert und zugleich zur bewußten Tätigkeit 
für einen gemeinsamen Zweck erhoben wird.« TW VII, §254. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

[...].«381 Gerade hierin unterscheiden sie sich in ihrer Anerkennung von 
beispielsweise Tagelöhnern,382 die, da sie nicht genossenschaftlich orga-
nisiert sind, dem Treiben des Marktes ausgesetzt sind.

Gründet die Anerkennung auf der Korporationsmitgliedschaft, müssen 
die Einzelnen ein gewisses Berufsethos zeigen. Sie müssen beispielsweise 
Qualitätsstandards in Bezug auf ihre Waren, ihre Ausbildung etc. einhal-
ten – hiervon hängt ihre berufliche Reputation und somit ihre Subsistenz 
ab. Dies würde nach Hegel bewirken, dass die bisher dargestellte egozen
trische Seinsweise des Bourgeois, der nur am eigenen Zweckkalkül interes-
siert war, aufgehoben wird. Die eigenen Vollzüge müssten nämlich an den 
allgemeinen Normen und Regeln der Korporation ausgerichtet werden.

Als eine Organisation mit einem gemeinschaftlichen Zweck sei die Kor-
poration, neben der Familie, die »zweite sittliche [...] Wurzel des Staates 
[...]«.383 Denn so wie die Familie »die Momente der subjektiven Besonder-
heit und der allgemeinen Allgemeinheit in substantieller Einheit [...]«384 
beinhalte, seien in der Korporation die zunächst in der bürgerlichen Ge-
sellschaft »zur in sich reflektierenden Besonderheit des Bedürfnisses und 
Genusses und zur abstrakten rechtlichen Allgemeinheit entzweit[en Mo-
mente der Sittlichkeit] auf innerliche Weise vereinigt [...]«.385 In der Kor-
poration vereinigen sich also der besondere und der allgemeine Zweck zu 
einer Einheit. Der Bourgeois, der zunächst aus seinem besonderen Zweck 
heraus Teil der Korporation wird, lernt hier ganz unmittelbar, einen ge-
meinschaftlichen Zweck zu verfolgen, er ist hierbei mit den anderen Mit-
gliedern verbunden und teilt mit ihnen einen gemeinschaftlichen Willen. 
Dies sei notwendig, so meint Hegel, da dem »sittlichen Menschen außer 
seinem Privatzwecke eine allgemeine Tätigkeit zu gewähren sei«,386 denn 
in der vereinzelten Existenz des homo oeconomicus könne sich das Le-
ben des Menschen nicht erschöpfen. »Zu Privatmenschen lassen sich die 
Menschen allein nicht machen, sondern sie fühlen in sich eine Berechti-
gung für ein Allgemeines zu handeln. Darum weil sie Menschen, weil sie 
Denkende sind. Dies Allgemeine aber finden sie in der Corporation.«387 
Eben dies muss sich nach Hegel sowohl institutionell als auch als Selbst-
wissen realisieren. 

381	 Ebd., §187. 
382	 Siehe hierzu ebd., §253, Anm.: »Ohne Mitglied einer berechtigten Korporation 

zu sein (und nur als berechtigt ist ein Gemeinsames eine Korporation) ist der 
Einzelne ohne Standesehre, durch seine Isolierung auf die selbstsüchtige Seite 
des Gewerbes reduziert, seine Subsistenz und Genuß nichts Stehendes.« 

383	 TW VII, §254.
384	 Ebd., §255.
385	 Ebd.
386	 GW 26,2, S. 997.
387	 Ebd. Dieses Bedürfnis des Menschen gerade in der Korporation zu 

realisieren, sei von besonderer Relevanz, da der Einzelne im modernen Staat 

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

3.2.3.3.1 Bildungsmoment:  
Die Vermittlung des Allgemeinen durch das Besondere 

In den Bildungsmomenten der Korporation, die sich aus ihrer instituti-
onellen Struktur ergeben, folgt Hegel dem schon dargestellten Struktur-
moment der Gewöhnung, die hier jedoch gerade durch das Verfolgen des 
allgemeinen Zwecks der Korporation eine sittliche, d. i. gemeinschaftli-
che Perspektive bekommt. »In einer (Berufs-) Genossenschaft wird auf 
teils freie, teils sittlich sanktionierte Weise eine Koordination und Koope-
ration unter den Mitgliedern hergestellt.«388 Die Bourgeois, die zunächst 
aus ihrem besonderen Zweck heraus Teil der Korporation werden, ler-
nen hier – wie oben schon gesagt – ganz unmittelbar, den gemeinschaft-
lichen Zweck zu verfolgen. Sie sind hier in einer Gemeinschaft, konstitu-
iert durch einen gemeinsamen Willen, organisiert. Für diese Gemeinschaft 
sind sie verantwortlich, erlangen aber den Schutz ihrer Rechte und ihrer 
Subsistenz. Dieses besondere Verhältnis zwischen Institution und Einzel-
nem erweist sich als entscheidend für die Bildung des Einzelnen, der hier 
die Einsicht in die Notwendigkeit allgemeiner Vollzüge erlange. Die Ein-
zelnen verstehen, dass das je eigene Dasein Institutionen benötigt, die die-
ses sichern und ermöglichen und gerade deshalb anerkennungswürdig und 
schützenswert sind. Mit solcher Einsicht ist das Charakteristikum konkret 
geistiger Vollzüge angesprochen, die weder aus rein äußeren Notwendig-
keiten noch aus rein zweckrationalen Kalkülen resultieren können. Sie be-
dürfen vielmehr der wissenden und bewußten Selbst- und Weltbezugnah-
men, die Hegel vernünftig nennt und die hier erstmals realisiert sind.389 

Die Korporation unterscheidet sich in doppelter Hinsicht von den bis-
her dargelegten Strukturen der bürgerlichen Gesellschaft und ist insofern 
institutionell, aber auch in Bezug auf das Bewusstsein der Bürger, mit dem 
Staat identisch. Anders als die die Einzelnen isolierenden Tendenzen der 
bürgerlichen Gesellschaft, ist sie nämlich kommunitarisch verfasst. Sie ist 
also wesentlich eine Gemeinschaft, was sich gerade darin zeigt, dass es hier 
einen gemeinsamen Willen der Mitglieder gibt. Die Korporationen bilden 
also »Einheiten, in denen die Individuen nicht, wie in beliebigen Mengen-
bildungen, vereinzelt sind«,390 sondern gemeinsam wirken. Die Einzelnen 
sind Teil eines gemeinsamen Zwecks und verfolgen diesen gemeinsam mit 
den anderen Mitgliedern ihrer Korporation, »denn nur das Gemeinsame 
existiert in der bürgerlichen Gesellschaft […]«.391 

nur beschränkt Einfluss auf die allgemeinen Belange nehmen könne. Vgl. 
ebd. 

388	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 779.
389	 Vgl. TW VII, §254. 
390	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 787.
391	 TW VII, §253.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

Die bürgerliche Gesellschaft zeigt dies mit ihrer Tendenz, den Einzel-
nen zunächst zu vereinzeln und dann wieder in der Struktur der Korpo-
ration in eine substantielle familienähnliche Einheit zurückzuführen, in 
besonderer Weise. Die Mitglieder sind hier aufgrund eines gemeinsamen 
Interesses organisiert, sie sind also keine atomistischen Einzelnen mehr, 
sie verstehen sich nicht mehr als solche. Sie verfolgen als Mitglieder der 
Korporation nicht mehr nur ihre besonderen Zwecke. Sie verfolgen zu-
gleich einen gemeinschaftlichen Zweck oder eine (auf den Berufsstand 
beschränkte) volonté générale, wissend um die Gesamtheit auch ihrer 
subjektiven berufsgenossenschaftlichen Interessen. Diese sind ganz auch 
ihr eigenes konkretes Interesse und so hängt vom Bestehen dieser Insti-
tution auch das je eigene Wohl ab, sie ist insofern »konkretes Allgemei-
nes«.392 Oder, anders gesagt, die Selbstsorge für das je eigene Wohl ist 
durch die Sorge für die Korporation vermittelt. So sind die Einzelnen mit 
diesem gemeinsamen Zweck unmittelbar identifiziert, bewegen sich in 
der Allgemeinheit der Gesellschaft, jedoch nicht mehr nur in »bewußtlo-
se[r] Notwendigkeit« innerhalb des marktwirtschaftlichen Leistungsaus-
tausches, sondern als »bewußte Tätigkeit für einen gemeinsamen Zweck 
[…].«393 Ihre Vollzüge sind bewusst auf diesen Zweck ausgerichtet und 
sollen diesen befördern – »die je eigene Tätigkeit [wird] bewusst als Teil 
der Arbeit an einem gemeinsamen Zweck verstanden.«394 Die Korpora-
tion hebt so den Einzelnen in seiner bisher atomistischen Seinsweise als 
Bourgeois auf,395 indem in ihr allgemeiner und subjektiver Zweck unmit-
telbar oder konkret miteinander im Zusammenhang stehen. 

Die Bourgeois verfolgen also als Mitglieder der Korporation einen 
gemeinschaftlichen Zweck wissend, d. h. sie wissen um ihn und verfol-
gen diesen bewusst, weil sie ihn als ihren Willen anerkennen. So »sind 
sie einerseits für sich tätig, und andererseits befördern sie in Zweck und 
Absicht ein Allgemeines, die Genossenschaft. Dies ist die Rückkehr der 
Einheit als gewußter Zweck, und zwar innerhalb der bürgerlichen Ge-
sellschaft selbst.«396 In dieser gemeinschaftlichen Tätigkeit verstehen sie 
sich als konkrete Teile eines Ganzen, das ihre ganz konkreten Interes-
sen vertritt – sie entwickeln also ein Selbstbewusstsein als verantwortli-
che Mitglieder der Korporation, deren Bestehen auch von ihnen abhängt. 
Solches Selbstbewusstsein wird sich im Staat als wesentliche Charakteris-
tik des Citoyen zeigen, wenn Hegel betont, dass das »Individuum [...] als 
Bürger [in der Rolle des Citoyen, A. A.] [...] die Berücksichtigung seines 

392 	Ebd., §250.
393	 Ebd., §254.
394	 Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 

786. Vgl. auch GW 26,1, S. 506f und GW 26,2, S. 996f.
395	 Vgl. Riedel, Bürgerliche Gesellschaft und Staat bei Hegel, S. 65. 
396	 GW 26,1, S. 505f.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

besonderen Wohls und die Befriedigung seines substantiellen Wesens, das 
Bewußtsein und das Selbstgefühl, Mitglied eines Ganzen zu sein [...]«397 
erlangt. Hegel expliziert in richtiger Weise, dass solches Selbstgefühl ent-
scheidend von der Anerkennung anderer abhängt. »[W]as ich bin, das bin 
ich nicht für mich, sondern es hat seine Realität wesentlich durch Ande-
re.«398 Die Korporation zeigt sich für solch ein Selbstgefühl als entschei-
dende Institution und ist insofern zentral für die Entwicklung eines all-
gemeinen Bewusstseins des Einzelnen – sie ist der Übergang von einem 
Dasein als einem Bourgeois zu dem als einem Citoyen. Die Korporation 
ist so jene Institution der bürgerlichen Gesellschaft, die die Einzelnen aus 
dem nur partikularen Bewusstsein herausführt, oder, hegelsch gespro-
chen: Hier »kehrt das Sittliche als ein Immanentes in die bürgerliche Ge-
sellschaft zurück; dies macht die Bestimmung der Korporation aus.«399 

Hatte Hegel so die Besonderheit des Einzelnen zum ersten Prinzip der 
bürgerlichen Gesellschaft gemacht, und hat der Einzelne außerdem das 
Recht auf die Realisierung seiner Besonderheit, wird beides einerseits 
durch Polizei und Recht äußerlich gesichert. 

»Die allgemeine Polizei kann nur daran denken, daß Handel und Gewer-
be überhaupt blühen, bei diesem aber wird nicht für die Besonderen der 
Individuen gesorgt, obgleich gerade das Besondere hier der Zweck ist, 
und das Individuum als Solches das Recht hat Versorgung zu finden.«400 

In der Korporation hingegen werden in konkreter Weise die Bedürfnisse 
der Einzelnen, der Besonderen realisiert und geschützt, wodurch »jedes 
Individuum an den Staat gebunden [ist], und es knüpft sich so das be-
sondere Interesse an das Allgemeine.«401

3.2.3.4 Conclusio 

Als rein gesellschaftliches Zusammenleben der Einzelnen als homines 
oeconomici, das sich aus der wirtschaftlichen Verflochtenheit der Men-
schen notwendig ergibt, zeigt sich die bürgerliche Gesellschaft zunächst 
als das »System der Atomistik.«402 Die Einzelnen sind zunächst auf sich 
selbst zurückgeworfen, von destruktiven Wirkungen der wirtschaftlichen 
Zusammenhänge bedroht. Sie müssen für ihre Subsistenz sorgen, sich 
hierzu als vertrauenswürdig erweisen und sich somit einer äußeren Welt 
anpassen. In dieser Sphäre kommt ihnen die Anerkennung anderer nicht 

397	 TW VII, §261. 
398	 GW 26,1, S. 507. 
399	 TW VII, §249.
400	 GW 26,2, S. 996.
401	 Ebd., S. 998.
402	 TW X, §523. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

etwa wegen ihrer besonderen Subjektivität zu, sondern nur insofern sie 
diese verdienen, d. h. insofern sie etwas leisten. Sie ist aber zugleich die 
Sphäre des besonderen Interesses, die Einzelnen haben hier die Möglich-
keit und das Recht ihre ganz privaten Zwecke zu verfolgen. Die bürgerli-
che Gesellschaft ist somit nach Hegel die Sphäre der subjektiven Freiheit. 
Der Preis dieser Freiheit ist der dargelegte Bildungsprozess, der nichts 
anderes bezweckt als die Fähigkeit, die eigenen Bedürfnisse, Mittel und 
Arbeiten, d. i. all jene Kategorien, in denen sich die subjektive Freiheit 
materialisiert, in die Form der Allgemeinheit zu bringen und sie so sicht- 
und realisierbar zu machen. In dieser bildenden Wirkung und als solche 
Sphäre hat sie entscheidende systematische Bedeutung für die gesamte 
hegelsche Rechtsphilosophie, da sie die Bedingung der Möglichkeit ist, 
den Staat, der der Gesamtrahmen sittlichen Lebens in Familie und bür-
gerlicher Gesellschaft ist, als die Wirklichkeit der konkreten Freiheit zu 
erkennen und ihn gerade deshalb anzuerkennen. 

Die die Einzelnen umgebende rechtlich konstituierte Welt samt aller 
Institutionen und Akteure dient den Einzelnen in diesem Status als blo-
ßes Mittel zur Besorgung ihrer Zwecke. Die Allgemeinheit ist hier nicht 
etwa als Selbstzweck gewollt, sondern reine Notwendigkeit. »Die Form 
der Allgemeinheit wird nicht als solche erstrebt.«403 Gerade in dieser 
Daseinsform, die in der Tat verlangt, dass die Einzelnen sich in vielerlei 
Hinsicht als kompetente Bourgeois zeigen und somit Kompetenzen und 
Geschicklichkeiten erwerben, hierfür sich beruflich bilden und um die 
Formen des Zusammenlebens wissen und sich dieser unterwerfen, ex-
pliziert Hegel ein zentrales Bildungsmoment des Selbstbewusstseins des 
Einzelnen. Die bürgerliche Gesellschaft ist nämlich die Sphäre der ers-
ten Entfremdung des Einzelnen, der sich hier nicht nur aus seiner natür-
lichen Unmittelbarkeit herausbildet, sondern auch, wie oben dargelegt, 
als konkreter Einzelner erfasst. Er ist nun nicht mehr »nur« Mitglied 
der Familie, deren Zweck als juristische Person im Vordergrund steht. 

»Die bürgerliche Gesellschaft löst in der Reduktion des gesellschaftlichen 
Handelns auf das Verhältnis von Natur und Arbeit die Einzelnen aus 
den geschichtlichen Formen der Sittlichkeit, aus Herrschafts- und Abhän-
gigkeitsverhältnissen heraus und stellt sie als Freie und Gleiche auf sich 
selbst, auf das »Konkretum der Vorstellung, das man Mensch nennt«.«404 

Der Einzelne ist hier eine eigenständige Person, als solche rechtlich an-
erkannt. Es ist zugleich verlangt, dass er als solche nicht nur von seiner 

403	 GW 26,1, S. 456 und TW VII, §229.
404	 Riedel: Bürgerliche Gesellschaft und Staat bei Hegel, S. 56. In der Tat 

kommt es Hegel immer wieder darauf an, die besondere Person der 
bürgerlichen Gesellschaft vom Menschenbild des Patriachats, wie er es in 
der Staatstheorie Platons erkennt, abzugrenzen. Vgl. auch TW VII, §185, 
Anm., oder auch GW 26,1, S. 456.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

Unmittelbarkeit abstrahieren muss, sondern auch eine Distanz zu einer 
Welt hat, mit der er gerade nicht in Identität steht. Er erkennt sich hier 
gerade von der Welt unterschieden. Der Bourgeois der bürgerlichen Ge-
sellschaft ist in Differenz auf die Gesellschaft bezogen und bewahrt sich 
gerade hierin als konkrete Person, die nicht in ihrer personalen Rolle auf-
gelöst wird. Anders als etwa Rousseau, erkennt Hegel in der Betonung 
dieser nicht sittlichen Momente der bürgerlichen Gesellschaft deren ent-
scheidende Bedeutung für jede Ent-Fremdung, d. i. der Identifikation mit 
dem Gemeinwesen, und kann sie argumentativ sichern. Er erkennt hier-
bei, dass Bedingung einer nachhaltige Identifikation des Bürgers mit dem 
Staat die Sicherung der subjektiven Freiheit ist. 

Gleichwohl erkennt Hegel, dass die Ent-Fremdung des Einzelnen in-
stitutioneller Bedingungen bedarf. In der institutionellen Struktur der 
Korporation findet Hegel eine erste, noch beschränkte Aufhebung der 
Fremdheit der Gesellschaft. Hier findet Hegel die Versöhnung zwischen 
einem sittlichen Dasein als Citoyen eines Gemeinwesens und dem erst 
auf die Partikularität beschränkten Leben als Bourgeois, ohne die Be-
deutung beider Seiten zu relativieren. Während nämlich Rechtspflege 
und Polizei die Besonderheit formell und äußerlich sichern, die Bedürf-
nisse des Einzelnen sich im System der Bedürfnisse formen und realisie-
ren, zeigt sich die Korporation als Institution, die die Partikularität des 
Einzelnen aufhebt. 

Die Besonderheit der Korporation zeigt sich gerade darin, dass es in 
ihr einen allgemeinen Willen gibt, auch wenn dieser noch das besonde-
re Interesse des Berufsstandes ist. Die Bourgeois erfahren sich hier, wie 
schon dargestellt, als Mitglieder einer Institution, die nicht nur für ihre 
Subsistenz sorgt, sondern auch die Verwirklichung ihrer Rechte garan-
tiert. Die Einzelnen sind hier nicht mehr vereinzelt, sondern in einer 
Struktur organisiert, die sich als Gemeinschaft durch einen gemeinsamen 
Willen konstituiert. Diesen gemeinsamen Willen oder die volonté géné­
rale sollen sich alle Mitglieder zu eigen machen, denn vom Bestehen die-
ser Institution hängt auch das je eigene Wohl ab. Anders gesagt: Die An-
erkennung der (erst noch besonderen) volonté générale hängt wesentlich 
von der Möglichkeit der Realisierung der volonté particulière ab. Dies zu 
erkennen ist das entscheidende Bildungsmoment der Korporation, das 
zugleich zum Staat überleitet –in Bezug nicht nur auf die Bedingungen 
der Anerkennungswürdigkeit des Staates, sondern auch auf das Selbst-
verständnis des Einzelnen als Teil eines Gemeinwesens.

Aus den Bildungsmomenten, die sich in den Formen des gesellschaft-
lichen Zusammenlebens der homines oeconomici zeigen, ist ersichtlich, 
dass auf dieser Stufe der Bildung noch nicht von Bildung im vollen Sin-
ne des Begriffes gesprochen werden kann. Die Entwicklung in dieser ers-
ten Sphäre gesellschaftlichen Zusammenlebens schafft vielmehr über-
haupt erst die Entfremdungsstufe des unmittelbaren Bewusstseins des 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

Einzelnen, die dadurch in gewisser Hinsicht erzwungen wird, dass der 
Einzelne die äußeren Strukturen zum Gegenstand seines Bewusstseins 
macht. Der Bourgeois hat noch kein allgemeines Bewusstsein. Sein Den-
ken und die Absichten seines Handelns beziehen sich zunächst nur auf 
seine Besonderheit, das heißt Denken und Handeln sind zunächst nur 
individuell bestimmt. 

3.2.4 Der Staat und die Vernunft

Bevor nun die konkreten Bildungsmomente innerhalb der Institutionen 
des Staates erörtert werden, ist es unerlässlich, die Struktur des hegel-
schen Staatsbegriffes darzulegen. Dieser Begriff zeigt sich gerade in Be-
zug auf die personale Bildung des Einzelnen als besonders relevant. Hier 
zeigt Hegel, dass Bedingung solcher Bildung ein besonderes Verhältnis 
zwischen Bürger und Staat auf der einen Seite und eine solche Bildung 
ermöglichende Institutionsstruktur auf der anderen Seite ist. Soll es näm-
lich ein solches Verhältnis überhaupt geben, muss der Staat in bestimm-
ter Weise konstituiert sein.

Der komplexe Staatsbegriff kann zunächst in zweifacher Hinsicht dif-
ferenziert werden. Zum einen definiert Hegel den Staat als solchen.405 
In diesem erst abstrakten Begriff des Staates diskutiert er zunächst, was 
Staatlichkeit im Gegensatz zum nur gesellschaftlichen Zusammenleben 
begrifflich bedeuten muss. Nach Hegel muss dieser Begriff überhaupt 
ein Verhältnis zum Bürger zulassen und kann nur so Bedingung perso-
naler Bildung sein.406 

Dieser abstrakte Begriff des Staates wird operationalisiert in seinem 
Begriff des politischen Staates.407 Er meint vor allem einen Staat als In-
stitutionengefüge, ausgestattet mit Gewaltenteilung, Souverän, Verwal-
tung oder auch öffentlicher Meinung. Hier findet sich ein ganz konkre-
ter Vorschlag zur institutionellen Organisation des Staates, wie er von 
Hegel als vernünftig definiert wird. 

»Diese Vernünftigkeit charakterisiert er – wie in seinem begriffsanaly-
tischen Vorgehen generell – zunächst rein formal so: Vernünftig ist ein 
System organisatorischer Teilinstitutionen des Staats, wenn das Gemein-
wesen als Ganzes sich in ihnen so gliedert, dass sein begrifflicher Ge-
samtzweck und damit sein Sinn, nämlich als Rahmen des guten Lebens 
freier Personen, gut erfüllt wird.«408 

405	  TW VII, §257.
406	 Ebd., §257–273.
407	 Ebd., §273.
408	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 878. 

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

Eine Differenzierung, die der begrifflichen Klarheit dient, darf nicht dar-
über hinwegtäuschen, dass beide Begriffe miteinander zusammenhängen; 
beide Begriffe sind Aspekte des hegelschen Staatsbegriffs in toto: Der Staat 
als solcher muss sich im politischen Staat zeigen. Anders gesagt: Der he-
gelsche Staat ist zwar auch der Staat im engeren Sinne oder auch der Staat 
als Institutionengefüge. Seine wesentliche Pointe liegt aber in seinem abs-
trakten Begriff, der gerade als Staatsform oder auch als Staatsprinzip die 
begriffliche Rahmenbedingung für die institutionelle Organisation gibt. 

3.2.4.1 Der Staat als solcher 

Der Staat als solcher wird direkt eingeführt als »Vereinigung«,409 die sich 
dadurch auszeichne, dass es in ihr eine volonté générale, oder, hegelsch 
gesagt, einen »substantielle[n] Willen«410 gibt, »der sich denkt und weiß 
und das, was er weiß und insofern er es weiß, vollführt.«411 Diese recht 
eigenartige Formulierung stellt den Unterschied zwischen der bürgerli-
chen Gesellschaft und dem sittlichen Staat dar. Die bürgerliche Gesell-
schaft war noch der Kampfplatz privater Interessen. Die Bourgeois wirk-
ten in ihr auf Grundlage rein subjektiver Zweckrationalität und waren 
in ihrem Denken und Handeln auf die Befriedigung ihrer je eigenen Be-
dürfnisse ausgerichtet. Hierbei waren sie zwar auch auf die Gesellschaft 
als Ganze bezogen, jedoch zeigte sich ihnen diese Relation als Notwen­
digkeit oder auch als Mittel, denn ohne die äußere Struktur dieser Sphä-
re können sie ihre partikularen Zwecke nicht erreichen. Diese Relation 
war den Bourgeois durch die Struktur und den noch relativen Zweck 
der bürgerlichen Gesellschaft selbst vermittelt. Der Staat habe aber »ein 
ganz anderes Verhältnis zum Individuum [...]«412 und ist als Staatsprin-
zip zum einen ganz anders konstituiert und verlangt auf der anderen Sei-
te ein anderes Selbstverständnis des Bürgers. 

Als Gemeinwesen ist der Staat eine Sphäre, in der es einen gemeinsa­
men Willen gibt, der von der Gemeinschaft der Citoyens verfolgt wird. 
»Das Gemeinwesen besteht aus dem Handeln der einzelnen Individuen; 
aber es ist als solche [sic!] eine Form gemeinsamen Handelns und nicht 
das zufällige Gesamtergebnis des Verhaltens der Individuen.«413 Es geht 
hier nicht mehr nur um die Summe einzelner Interessen, sondern um ge­
meinsame Absichten, die von den Citoyens nicht nur erkannt, sondern be­
wusst verfolgt werden. Der Staat ist also Vereinigung oder Gemeinwesen, 

409	 TW VII, §258, Anm. 
410	 Ebd., §257.
411	 Ebd. 
412	 Ebd., §258, Anm. 
413	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 809. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

insofern es in ihm gemeinsames Wissen und daraus abgeleitet Formen 
des gemeinsamen Handelns,414 also Praxisformen gibt, die den Bürgern 
bekannt sind, und die von diesen als richtig oder wahr anerkannt wer-
den – es gibt hier eine volonté générale. 

Der hegelsche Begriff des Staates als Staatsprinzip meint also in ge-
wisser Hinsicht eine gemeinsame Lebensform, in der Prinzipien wie etwa 
subjektive Freiheit oder Rechtschaffenheit in gemeinsamen Praxisformen 
realisiert werden. Gerade in dieser Struktur unterscheidet sich nun der 
Staat als Vereinigung oder auch Gemeinschaft von der Gesellschaft.415 

414	 Insofern muss man Hegels Kritik am Kontraktualismus Hobbes’ oder 
auch Rousseaus verstehen, die den Staat als durch Vertragsschluss 
konstituiert sehen, diesen nicht von einer gemeinsamen Handlungsweise 
des gesamten Gemeinwesens als Gemeinschaft der Personen her verstehen. 
Ihre Staatsbegriffe sind »ideenlose Abstraktionen«, weil sie nicht erkennen, 
dass jede Form bewusster gemeinsamer Handlungen immer schon Formen 
vorstaatlicher Handlungsformen bedarf, wie Hegel sie etwa in seinem 
Begriff der Sittlichkeit erfasst. Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien 
der Philosophie des Rechts, S. 806: »Hegels Rede von den ›ideenlosen 
Abstraktionen‹ meint nicht etwa, dass in den Vertragstheorien und den 
Vorstellungen von einem demokratischen Konsens keine Ideen in unserem 
Sinn des Wortes enthalten wären. Sie sagt vielmehr, dass diese sogenannten 
Ideen noch keine praktizierten oder auch nur nachhaltig praktizierbaren 
Formen des gemeinsamen Lebens sind. Die Orientierung an rein verbalen 
Utopien führt dazu, dass sich aus dem Umsturz der bestehenden politischen 
Verhältnisse die fürchterlichsten Folgen ergeben können.«

415	 Vgl. etwa Tönnies: Studien zu Gemeinschaft und Gesellschaft. Wie in 
der hegelschen Unterscheidung zwischen bürgerlicher Gesellschaft und 
sittlichem Staat, die nicht miteinander verwechselt werden dürften, 
grenzt Tönnies diese ganz unterschiedlichen Vereinigungen menschlichen 
Miteinanders durch das Verhältnis der Einzelnen aufeinander und zur 
institutionellen Welt ab. Der Einzelne ist in der Gesellschaft vom auf reine 
Zweckrationalität beruhenden »Kürwillen« geleitet. 

	 »Der Kürwille ist der rationale Wille, und der rationale Wille ist von dem 
vernünftigen Willen durchaus zu unterscheiden. Dieser verträgt sich wohl 
mit den unbewußten Motiven, die in seiner Tiefe dem Wesenwillen zugrunde 
liegen; der rationale Wille schaltet dagegen solche als störende Elemente aus 
und ist so sehr als möglich klar bewußt«. Ebd., S. 242. 

	 Ganz anders ist das Verhältnis der Einzelnen in einer Gemeinschaft. »Das 
Gemeinsame wäre in diesem Fall z. B. gemeinsame Abstammung; es kann 
aber auch ein gemeinsamer Zweck sein, z. B. die Gründung eines Hauswesens, 
sofern diese nicht als Gegenstand zufällig zusammentreffen der Wünsche, 
sondern als gemeinsame Obliegenheit, als Pflicht und Notwendigkeit gedacht 
wird. So sollen auch alle sozialen Werte, an denen der Einzelne einen Anteil 
hat, sei es daß er sie ganz und gar als gehörig empfindet und denkt oder daß er 
nur eine Beziehung der Wertschätzung dazu hat, verschieden gedacht werden 

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

3.2.4.1.1 Das allgemeine Selbstbewusstsein – der Citoyen 

Insofern der substantielle Wille oder die volonté générale von den Ein-
zelnen erst im Staat im Status des Citoyen erkannt und gewollt wird, ist 
der Staat »Wirklichkeit des substantiellen Willens, die er in dem zu sei-
ner Allgemeinheit erhobenen besonderen Selbstbewusstsein hat, das an 
und für sich Vernünftige.«416 In dieser recht eigentümlichen Definition 
des Staates zeigt sich, dass der Staatsbegriff gewissermaßen der Kulmina-
tionspunkt des bisher dargestellten Bildungsbegriffes Hegels samt seiner 
Leitbegriffe ist, denn ist das besondere Selbstbewusstsein erhoben, muss 
gerade dies als Bildungsprozess verstanden werden. Der anspruchsvol-
le Begriff des hegelschen Staatsbürgers als Citoyen, der vom Begriff des 
Bourgeois zu unterscheiden ist, ist ein Dasein als Selbstbewusstsein. Zu 
einem solchen entwickelt sich der Einzelne durch den Vollzug theoreti­
scher und praktischer Bildung, also den Erwerb verschiedener Wissens-
formen. Er verfügt so zum einen über Wissen im engeren Sinne und eig-
net sich funktionale Kenntnisse und Fähigkeiten an. Im Vollzug dieses 
Lernens bildet er seinen Verstand aus. Zum anderen erwirbt er in sei-
nem Wirken in den Institutionen von Gesellschaft und Staat personale 
Dispositionen, die durch unmittelbare Erfahrung des Selbst und der ins-
titutionellen Welt vermittelt wird – er entwickelt also seine Vernunft. Ist 
Bildung so verstanden als das Zusammenspiel theoretischer und prakti-
scher Bildung, deren Resultat ein denkender und über personale Dispo-
sitionen verfügender Einzelner ist, ist ihr konkreter Zweck ein Einzelner, 
der kontrolliert auf seine verstandesmäßigen und vernünftigen Fähigkei-
ten zugreifen kann. Der Citoyen bezieht sich also wissend und wollend 
auf die Welt und handelt in der hegelschen Terminologie selbstbestimmt, 
weil er nur so die ihn umgebende Welt verstehen und beurteilen und nur 
so in ihr handeln kann – er agiert also verständig und vernünftig. 

Innerhalb dieser Bildung vollzieht der Einzelne den Prozess der Ent-
fremdung. Hierbei gewinnt er überhaupt ein Weltverhältnis und erkennt, 
dass er nicht nur atomistischer Einzelner ist, sondern jemand, der Teil ei-
ner Welt ist, die mit ihm in bestimmter Weise identisch ist. Die Erhebung 
des Selbstbewusstseins als Ent-Fremdung meint dann eine 

»durchdringende Einheit der Allgemeinheit und der Einzelheit und 
hier konkret dem Inhalte nach in der Einheit der objektiven Freiheit, 

- nämlich erstens als objektive, im vollkommenen Fall heilige Werte, an denen 
der Teilhaber als Genosse einen Mitgenuß habe, die aber unabhängig von 
ihm bestehen und dauern […]«. (Ebd., S. 223) Diese Gemeinschaft stiftenden 
Momente oder auch Prinzipien ganz unterschiedlicher Art würden dann den 
Willen des Einzelnen bestimmen – dies ist der Begriff des Wesenswillens, der 
jedoch auch nach Tönnies auf dem Kürwillen beruhe.

416	 Ebd., §258. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

d. i. des allgemeinen substantiellen Willens und der subjektiven Frei-
heit als des individuellen Wissens und seines besonderen Zwecke su-
chenden Willens – und deswegen der Form nach in einem nach gedach­
ten, d. h. allgemeinen Gesetzen und Grundsätzen sich bestimmenden 
Handeln.«417 

Der Citoyen versteht sich in dieser aufgehobenen Entfremdung nicht 
mehr nur in Differenz zur Welt, sondern ist mit ihr in aufgehobener Wei-
se identifiziert – er agiert also vernünftig. Gerade in diesem Punkt war 
der Bildungsprozess der bürgerlichen Gesellschaft trotz seiner entschei-
denden Wirkung noch unzureichend. Gefordert ist hier aber eine gewuss­
te Einheit von besonderem und allgemeinem Willen. 

Als Selbstbewusstsein ist der Citoyen so ein Einzelner, der, anders als 
der Bourgeois der bürgerlichen Gesellschaft, in seinem Denken und Han-
deln nicht nur durch seine eigene Zweckbefriedigung geleitet und nur 
notwendig auf die Gesellschaft bezogen ist, sondern der bewusst all-
gemeine Grundsätze und Prinzipien des Gemeinwesens zur Grundla-
ge seines Denkens und Handelns macht. Die Möglichkeit solcher an-
spruchsvoller eigener Willensbestimmung ist jedoch nach Hegel an die 
Entwicklung geistiger Fähigkeiten gebunden und so muss sich, was an-
erkannt werden soll, dem gebildeten Bürger auch als anerkennungswür-
dig zeigen. Bestimmt Hegel also den Staat durch seine besondere, noch 
darzustellende Organisation als vernünftig, so kann man diesen verste-
hen als eine Organisation, in der sich der Einzelne mit seinen partikula-
ren Interessen wiedererkennt, d. h. diese realisiert sieht. 

Der Staat ist die Sphäre eines allgemeinen Willens des Gemeinwesens, 
das nur wirklich ist, wenn in ihm Citoyens handeln und denken, die ge-
rade durch ihre holistische Bildung dieses Allgemeine überhaupt erst er-
kennen und nach seinen Grundsätzen handeln können und wollen. Dies 
ist ihnen nur in ihrem Status als Selbstbewusstsein möglich. Dieses ist das 
je besondere Selbstbewusstsein des Einzelnen als personales Subjekt, das 
als solches nicht mehr nur in seinen subjektiven Interessen behaftet ist, 
sondern sich als allgemeine Person und Mitglied des Staates begreift, für 
dessen Bestehen er sich auch verantwortlich fühlt. Insofern dieser Status 
erst durch Bildung erworben wird, ist er als zur Allgemeinheit erhobe­
nes Selbstbewusstsein zu verstehen. Der Staat ist also »die Wirklichkeit 
des substantiellen Willens, die er in dem zu seiner Allgemeinheit erhobe-
nen besonderen Selbstbewusstseins hat«,418 er ist diese Wirklichkeit des 
substantiellen Willens im Bewusstsein des Citoyens. 

Mit Bildung im vollen Kompetenzsinn bezeichnet Hegel so den Pro-
zess, in dem sich der Einzelne selbst als Person und somit als selbstbe­
wussten Teil einer Gemeinschaft begreift und hierin das Gemeinwesen 

417	 Ebd., Anm. 
418	 TW VII, §258.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

als gemeinsame, vernünftige Praxis selbständiger Personen realisiert. 
Oder, um es mit Pirmin Stekeler zu sagen: 

»Person bin ich bloß in der Anerkennung von Rolle und Status, nach 
Bildung meiner personalen Fähigkeiten. Die anderen anerkennen mich 
nicht bloß als Individuum, sondern als Person. Es ergibt sich, dass mein 
Herrsein bloß als Teil der gemeinsamen Herrschaft und in einem ge-
meinsamen Leben, Wissen und Können möglich ist.«419

Wesentlich erkennt Hegel die Relation zwischen Staat und Bürger gera-
de in der »politische[n] Gesinnung«,420 oder, im gegenwärtigen Sprach-
gebrauch gesagt, in der Identifikation des Bürgers mit dem Staat. Solche 
Gesinnung ist zu verstehen als das Resultat des beschriebenen Selbst- 
und Weltverständnisses und somit durch die Ausübung geistiger Fähig-
keiten der Citoyens eines Staates vermittelt. 

Inhalt solcher Gesinnung ist so, dass »mein substantielles und beson-
deres Interesse im Interesse und Zwecke eines Anderen (hier des Staates) 
als im Verhältnis zu mir als Einzelnem bewahrt und erhalten ist, womit 
eben dieser unmittelbar kein anderer für mich ist und Ich in diesem Be­
wußtsein frei bin.«421 Anders gesagt: Der Inhalt solcher Gesinnung ist 
die Einsicht, dass der Staat die Bedingung meines freien Daseins ist, ich 
also erst in ihm freie Person bin. Solches Selbst- und Weltwissen steht in 
einem Spannungsverhältnis zu einer »bloß subjektiven Gewißheit«, die 
»nicht aus der Wahrheit hervor[geht] und [...] nur Meinung ist«422 und 
kann als erhobenes (Selbst-)Bewusstsein nur Resultat eines Bildungs-
prozesses sein. 

Der Vollzug solchen Wissens und Wollens bedinge aber, wie schon im 
Bildungsprozess der bürgerlichen Gesellschaft gezeigt, dass sich die Ein-
zelnen ganz unmittelbar als rechtliche Personen des Staates, also als Ci­
toyens begreifen und, dass der Staat eben dieses Selbstverständnis durch 
seine institutionelle Struktur ermöglicht. 

Im Bildungsprozess des Staates nun zeigt sich für Hegel, dass für die-
sen Status das konkrete Lebens als Citoyens in einem Gemeinwesen und 
hierin die Erfahrung der Möglichkeit der Verwirklichung der subjektiven 
Freiheit entscheidend ist. Der Staat kann daher und nur daher die Wirk­
lichkeit der konkreten Freiheit sein.423

419	 Stekeler-Weithofer: Hegels Phänomenologie des Geistes, S. 256.
420	 TW VII, §268. 
421	 Ebd., §268. Hervorhebung von A. A.
422	 Ebd. 
423	 Vgl. ebd., §260.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

3.2.4.1.2 Verhältnis von volonté générale und volonté particulière 

Der Staat als die Bedingung der Möglichkeit der konkreten Freiheit zeigt 
sich in der hegelschen Staatstheorie ganz konkret im Prozess der Aner-
kennung des Gemeinwillens durch die Bürger – oder anders gesagt im 
Verhältnis zwischen volonté générale und volonté particulière. 

Die hegelsche volonté générale ist nicht etwa als mystischer Begriff des 
wahren Willens aller bestimmt, wie ihn etwa Rousseau formuliert. Sie 
meint vielmehr das durch politische Willensbildung sich herauskristalli-
sierende Interesse des Gemeinwesens. Sie kann so ganz unterschiedliche 
Inhalte haben, die sich in einzelnen Politikbereichen zeigen können. Hegel 
geht nun aus von der Annahme, dass die Anerkennung dieses Willens gera-
de davon abhängt, inwiefern der Bürger sein Partikularinteresse in diesem 
aufgehoben sieht. Die Identifizierung mit dem Gemeinwillen des Gemein-
wesens hängt so wesentlich davon ab, dass der Einzelne das Recht auf die 
Realisierung seines Partikularinteresses behält. Zugespitzt heißt das: Die 
Realisierung des Partikularinteresses ist die Bedingung jeder freien und 
nachhaltigen Übernahme des Gemeinwillens. Als freies Gemeinwesen zeigt 
sich dann jener Staat, der das besondere Interesse des Einzelnen nicht nur 
berücksichtigt, sondern diese konkrete Freiheit zu seinem Prinzip macht. 

»Worauf es ankommt ist das Gesetz der Vernunft und dann die beson-
dere Freiheit, ich als dieses, das diese beiden [Bürger und Staat] sich 
durchdringen, mein besonderer Zweck, Interesse, identisch ist mit dem 
Allgemeinen, sonst steht der Staat in der Luft. Das Selbstgefühl der In-
dividuen macht seine Wirklichkeit aus und seine Festigkeit ist die Iden-
tität jener beiden Seiten.«424

Hegel erkennt so einerseits, dass die volonté générale nur zum Prinzip 
des Denkens, Urteilens und Handelns des Einzelnen werden kann, wenn 
dieser diesen allgemeinen Willen aus freier Erkenntnis anerkennt und 
ihn so zu seinem eigenen Willen macht – soweit folgt er Rousseau und 
lobt ihn gerade dafür, dass er den Willen überhaupt, oder genauer das 
Verhältnis von allgemeinem und besonderen Willen, zur Grundlage des 
Staates machte. 

Hegel erkennt aber gerade in der Auseinandersetzung mit der Staats-
konzeption Rousseaus andererseits, dass gerade die Erhaltung und Ver­
wirklichung, nicht die Abschaffung der volonté particulière die nachhal-
tige oder, wie er sagt, substantielle Anerkennung der volonté générale 
sichert. Anders als Rousseau sieht er nämlich, dass solche Anerkennung 
des Gemeinwillens nicht etwa dadurch zu erkaufen ist, dass der besonde-
re Wille »beiseite gesetzt oder gar unterdrückt«425 würde. Vielmehr muss 
dieser besondere Wille »mit dem Allgemeinen in Übereinstimmung gesetzt 

424	 GW 26,3, S. 1410. 
425	 TW VII, §261, Anm.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

werden, wodurch es selbst und das Allgemeine erhalten wird.«426 Es müsse 
ein konkretes Verhältnis zwischen Besonderem und Allgemeinem geben. 
Dies meint das ganz konkrete Verhältnis zwischen dem Bürger und sei-
nem Staat, das sich in der Realisierung privater Interessen materialisiert. 
Auch im hegelschen Staat haben die Einzelnen so das Recht, ihr je beson-
deres Interesse zu verfolgen. »Den Bürgern muss es im Staat immer auch 
um sich selbst gehen – wobei dann subjektiv immer die Frage ist, wie weit 
dieses »ich selbst« bloß erst das momentane Subjekt und das Individu-
um in seinem leiblichen Leben oder doch schon die ganze Person ist.«427 

In der Erfahrung der Verwirklichung je subjektiver Freiheiten kann 
der Bürger den Staat als Bedingung seines freie Daseins erkennen, oder 
anders gesagt: Nur so kann die allgemeine Sache, die Sache des Wir des 
Gemeinwesens, zur Sache des Einzelnen oder zu seinem Zweck werden. 
Die Übereinstimmung von partikularem und allgemeinem Willen ist so-
mit nur dann nachhaltig gesichert, wenn das Partikularinteresse im Ge-
meinwillen ganz konkret enthalten ist und der Einzelnen in seinem Status 
als Citoyens durch seine geistigen Fähigkeiten gerade dies erkennt. Diese 
entwickelte Einsicht ist nach Hegel so substantiell und gewissermaßen 
unmittelbar, dass er es als Zutrauen in die allgemeine Sache bezeichnet. 

»Zutrauen habe ich zu jemanden [sic!] insofern ich weiß, daß mein In-
teresse, mein Wohl auch sein Zweck ist, daß unsere Zwecke identisch 
sind. Dieß Zutrauen, diese Gewißheit ist die allgemeine Form der Ge-
sinnung und kann mehr oder weniger entwickelt sein.«428

Nur so sei zu gewährleisten, dass die »Vereinigung als solche [...] selbst 
der wahrhafte Inhalt und Zweck«429 der Personen ist. Das bedeutet hier 
zunächst erst ganz allgemein, dass die 

»Willensintentionen Einzelner [...] auf den allgemeinen Zweck der Verei­
nigung in einem substantiell allgemeinen Willen so ausgerichtet [werden], 
daß sie dessen Zweck nicht bloß außer sich haben, sondern in sich ent-
halten als einen, der in ihnen gewußt und gewollt wird [...].«.430 

Der Staat ist somit die Vermittlung des besonderen Interesses mit dem 
allgemeinen Willen des Gemeinwesens. Das besondere Interesse muss be-
rücksichtigt sein, weil dieses konstitutiv für die Anerkennung des Staates 
ist. Die Bürger müssen sehen, dass ihr besonderes Interesse gesichert ist 
und sie daher auch das allgemeine Interesse verfolgen sollten. 

Fragt man also mit Hegel, wie der Einzelne an ein Gemeinwesen so ge-
bunden werden kann, dass er will, was das Gemeinwesen will, sich also 

426	 Ebd.
427	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 826. 
428	 GW 26,3, S. 1411. 
429	 TW VII, §258.
430	 Fulda, Georg Wilhelm Friedrich Hegel, S. 223. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

mit diesem identifiziert, muss man zweifacher Weise antworten: Das Ge-
meinwesen muss das Interesse des Einzelnen nicht nur rechtlich garan-
tieren, sondern auch die Möglichkeit seiner Verwirklichung sichern. Er 
muss gerade dieses Interesse und seine Wirklichkeit, das sich als konkre-
te Freiheit zeigt, zum Prinzip seiner institutionellen Organisation machen 
und ist nur insofern »Organisation des Begriffs der Freiheit«.431 Zugleich 
muss der Einzelne die Bildung zur vollen Person in einem aktiven poli-
tischen Leben vollziehen. So finde das 

»Individuum, nach seinen Pflichten Untertan, [...] als Bürger in ihrer Erfül-
lung Schutz seiner Person und Eigentums, die Berücksichtigung seines be-
sonderen Wohls und die Befriedigung seines substantiellen Wesens [als freie 
Person, A. A.], das Bewußtsein und das Selbstgefühl, Mitglied eines Gan-
zen zu sein, und in dieser Vollbringung der Pflichten als Leistungen und 
Geschäfte für den Staat hat dieser seine Erhaltung und sein Bestehen.«432 

Der Staatsbegriff ist somit »gerade darauf angelegt, Eigennutz, Ehrgeiz 
und Prestigestreben der Individuen in geeignete Bahnen zu lenken. [...] 
[A]uch hier soll das Selbstinteresse der einzelnen allen oder dem Ganzen 
zugute kommen.«433 Im Unterschied zum Wirken der Bourgeois ist die-
ses Verhältnis den Citoyens jedoch bewusst und wird so von ihnen wil-
lentlich verfolgt – der Citoyen zeigt sich als Selbstbewusstsein im vollen 
Kompetenzsinn des Begriffs. 

Das Verhältnis zwischen volonté générale und volonté particulière ist 
in der hegelschen Staatskonzeption entscheidend. Gerade hier erörtert 
Hegel, inwiefern der Staat »die Wirklichkeit der konkreten Freiheit«434 
ist. Hegel zeigt in der Formulierung seiner ganzen Staatskonzeption, dass 
der Staat die wirkliche Möglichkeit der Verwirklichung dieser subjekti-
ven Freiheit ist, und dass das Partikularinteresse die Erscheinungsform 
solcher Freiheit ist. 

3.2.4.1.3 Die Wirklichkeit der konkreten Freiheit

Der Staat muss sich konkret als freies Gemeinwesen zeigen, er ist die 
»Wirklichkeit der konkreten Freiheit.«435 Wirklich ist solche Freiheit nach 
Hegel aber nur, wenn sie realisiert ist, wenn zwei Bedingungen erfüllt sind. 

Die Subjektivität des Einzelnen müsse sich nicht nur in der Familie 
und in der bürgerlichen Gesellschaft voll entwickeln dürfen, sie müsse 

431	 GW 26,2, S. 1000.
432	 TW VII, §261, Anm. 
433	 Thomas Petersen (1991): Volonté générale und volonté particulière. 

Konsens, Konflikt und Kompromiss in der Demokratie, Köln: Bachem, S. 46.
434	 TW VII, §260.
435	 Ebd. 

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

auch zugleich »durch sich selbst in das Interesse des Allgemeinen [...] 
übergehen.«436 Sie bedarf also auf der einen Seite eines Gemeinwesens, 
das sie rechtlich sichert und institutionell ermöglicht. Familie und bür­
gerliche Gesellschaft stehen unter der rechtlichen Autorität des Staates; 
beide Institutionen haben Pflichten, denen sie sich unterordnen müssen, 
aber auch Rechte gegen den Staat, und sie werden von ihm geschützt. 
Der Staat ist so die Sphäre des reziproken Verhältnisses von Recht und 
Pflicht und schon insofern die Sphäre freier Personen.437 

Zugleich ist der immanente Zweck des Wirkens der Einzelnen inner-
halb der Institutionen des Staates die je eigene Bildung zur selbstbewuss­
ten Person. Entscheidend für die Aktualisierung der konkreten Freiheit 
ist, dass der Einzelne sich selbst als freie Person erkennt, also ein Selbst­
wissen von sich als geistiges Wesen entwickelt, das zu solcher Freiheit 
nicht nur bestimmt, sondern auch durch seine geistigen Fähigkeiten im 
Stande ist.438 Anders gesagt: Die Person muss erkennen, dass sie selbst 
auch für das je eigene freie Leben verantwortlich ist. Sie muss sich selbst 
als Bürger erkennen, durch den das Gemeinwesen als Staatsprinzip über-
haupt erst konstituiert wird. Sie muss zudem erkennen, dass gerade das 
Gemeinwesen dieses Dasein institutionell garantiert, insofern es einer-
seits die Sphäre des Verhältnisses von Recht und Pflicht und andererseits 
die Möglichkeit des gemeinsamen Denkens und Handelns ist. 

In diesem Status agieren sie als Selbstbewusstsein, d. h. als Personen, 
die über nachhaltige personale Kompetenzen verfügen, die sich unter-
scheiden »von einer bloß momentanen Willkür ebenso wie von bloß ver-
haltensförmigen Dispositionen [...].«439 Sie agieren hier bewusst nach 
Grundsätzen, die von ihnen selbst als eigene Richtigkeiten anerkannt 
sind. Nur so könne es eine nachhaltige Anerkennung des Gemeinwesens 
durch die Bürger geben – und gerade hier zeigt sich die zentrale Bedeu-
tung der Bildung des Einzelnen für ein Dasein als freie Person in der he-
gelschen Rechtsphilosophie. 

Solche Erkenntnis kann der Einzelne aber nur gewinnen, wenn er ein 
aktives gesellschaftliches und politisches Leben führt, d. h. in den Insti-
tutionen des gesamten Staates aktiv ist. Auch im Staat zeigt sich nämlich 
Bildung als »Gewohnheit gewordene[s] Wollen [...].«440 In dieser, in ge-
wisser Hinsicht osmotischen Entwicklung des Bewusstseins des Einzelnen 

436	 Ebd. 
437	 Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 

818: »Es gibt also ein Geben und Nehmen zwischen Bürger und Staat in den 
Pflichten gegen den Staat und in den Rechten, auch Wohltaten, die dieser 
gewährt. Das gilt zunächst natürlich nur ganz allgemein. Konkret kann es 
außer Balance kommen.«

438	 Vgl. TW VII, §260f.
439	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 830.
440	 TW VII, §268.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

durch Teilhabe, erlange dieser ein »Zutrauen«441 in die seine Freiheit si-
chernden Strukturen des Staates. 

»Dies Zutrauen haben die Menschen doch, daß die Sache [der Staat] be-
stehen müsse, und in ihr nur das besondere Interesse könne zu Stande 
kommen; die Gewohnheit nur macht es unsichtbar, worauf unsere gan-
ze Existenz beruht. Geht jemand zur Nacht sicher auf der Straße fällt 
es ihm nicht ein, daß dies anders sein könne. Diese Gewohnheit der Si-
cherheit ist zur anderen Natur geworden, und man denkt nicht nach, 
wie dies Wirkung besonderer Institutionen sei.«442

Bedingung der Erfahrung solchen Zutrauens ist jedoch, »dass die perso-
nalen Individuen nicht bloß für sich ein privates Leben leben, sondern als 
politische Bürger sich zugleich als sowohl passive als auch aktive Subjek-
te im Gemeinwesen begreifen, also nicht etwa bloß als Untertanen, son-
dern als Personen, ohne deren faktische und praktische Anerkennungen 
es das Gemeinwesen gar nicht gibt, aber auch sie selbst nicht als Perso-
nen und Bürger.«443 Hierzu bedarf es freilich der Bildung, die das »Wis-
sen und Wollen«444 zu solch freier Erkenntnis zur Verfügung stellt und 
ermöglicht, dass die Einzelnen eine »dieses Zwecks bewußte Wirksam-
keit haben«,445 d. h. bewusst nach Grundsätzen agieren, die ihre Frei-
heit realisieren und gerade darin das Gemeinwesen konstituieren, indem 

»sie durch sich selbst in das Interesse des Allgemeinen teils übergehen, 
teils mit Wissen und Willen dasselbe und zwar als ihren eigenen sub­
stantiellen Geist anerkennen und für dasselbe als ihren Endzweck tätig 
sind, so daß weder das Allgemeine ohne das besondere Interesse, Wis-
sen und Wollen gelte und vollbracht werde, noch daß die Individuen 
bloß für das letztere als Privatpersonen leben, und nicht zugleich in und 
für das Allgemeine wollen und eine dieses Zwecks bewußte Wirksam-
keit haben.«446

In der Erörterung des Begriffs des Gemeinwesens erkennt Hegel so, dass 
die Bewertung der realen Strukturen des Gemeinwesens der reflektierten 
Bezugnahme seiner Bürger bedarf.

Durch diesen Begriff des Staates als solchen sind die Anforderungen 
an den politischen Staat formuliert. Dieser ist nur anerkennungswür-
dig, wenn die besonderen Interessen in ihrer allgemeinen Form in seiner 
volonté générale aufgehoben sind. Institutionell wird dies sichergestellt 
durch die Interessenvertretung in der Ständeversammlung, wo auch die 
Korporationen vertreten sind. Hier werden die Interessen der Citoyens 

441	 Ebd., §268.
442	 GW 26,2, S. 1002.
443	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 817. 
444	 TW VII, §260. 
445	 Ebd. 
446	 Ebd., vgl. auch GW 26,3, S. 1407.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

zur Staatsangelegenheit. Das ganze Institutionengefüge des politischen 
Staates ist darauf ausgerichtet, die volonté générale der Volksgemein-
schaft herauszuarbeiten und so die Rückbindung zwischen Staat und 
Volk zu erhalten. Die volonté générale ist somit kein mystischer wahrer 
Wille, sondern kristallisiert sich in der politischen Willensbildung heraus.

Herausfordernd ist dieser Staatsbegriff, weil Hegel sich in ihm explizit 
gegen Wahlen ausspricht,447 wofür wir ihn aus heutiger Sicht durchaus 
kritisieren können.448 Diese weisen für ihn eine allzu starke Vereinzelung 
und Willkür auf. Wichtig ist für Hegels Staatsbegriff die korporative Or-
ganisation der Citoyens und das gemeinschaftliche Moment dieser. Da-
durch kann es scheinen, als ob der Einzelne oder der Bürger keine ent-
scheidende Rolle in der staatlichen Willensbildung spiele. Es ist aber 
festzuhalten, dass der Bürger hier, organisiert in Interessensgemeinschaf-
ten, sehr wohl vertreten ist. Der politische Staat zeigt sich in zweifacher 
Hinsicht als anerkennungswürdig: zum einen muss er funktionsfähig 
sein, zum anderen müssen die subjektiven Interessen institutionell ver-
ankert werden. 

3.2.4.2 Der politische Staat 

Der Staat als die Wirklichkeit gemeinsamer Prinzipien und der daraus 
abgeleiteten Handlungs- und Praxisformen findet sein Realisierung in 
der institutionellen Gestaltung des politischen Staates, wobei Hegel sich 
betont gegen eine rein »kommunitarische Vorstellung vom Gemeinwe-
sen auf der Basis eines angeblich unmittelbar vernünftigen, heute auch 
»demokratisch« genannten Konsenses als Ideologie«449 wendet. Er for-
dert vielmehr, dass sich die Prinzipien, die er im Staat als solchen formu-
liert, einerseits darin zeigen, dass der Staat funktionsfähig ist, d. h. dass 
seine Institutionen politisch handlungsfähig sind. Hierzu gehört auch die 
Professionalisierung des politischen Personals, an das Hegel hohe An-
forderungen stellt. Andererseits muss sich hier ganz konkret zeigen, dass 
das besondere Interesse, wenn auch in seiner allgemeinen Form, in die 
Staatsangelegenheiten eingebunden ist. Insofern erkennt Hegel in den 
Institutionen »die Grundsäulen der öffentlichen Freiheit«.450 Sie mach-
ten die Verfassung »im Besonderen aus und sind darum die feste Basis 
des Staats […]«.451 Diese sind sie jedoch nicht nur, insofern sie den Staat 
organisieren und beispielsweise durch die Gewaltenteilung jede Art von 

447	 Vgl. TW VII, §311.
448	 Eine recht explizite Kritik zu diesem Punkt findet sich z.B. bei Stekeler-

Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 932ff.
449	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 808.
450	 TW VII, §265.
451	 Ebd. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

staatlicher Willkür verhindern, sondern vor allem, weil durch ihre ver-
nünftige Funktionsweise, in der sich die konkrete Freiheit zeige, »Zu-
trauen und Gesinnung«452 der Einzelnen sich entwickeln könnten, »da 
in ihnen die besondere Freiheit realisiert und vernünftig, damit in ihnen 
selbst an sich die Vereinigung der Freiheit und Notwendigkeit vorhan-
den ist.«453 

So sei der politische Staat ein Organismus, er verfügt als solcher über 
eine Gewaltenteilung oder besser Gewaltenverschränkung. Hegel defi-
niert die drei Gewalten seine politischen Staates als die fürstliche Gewalt, 
die Regierungsgewalt und die gesetzgebende Gewalt.454 Die einzelnen 
Gewalten als Elemente des Organismus seien jedoch auf den gemein-
samen Zweck ausgerichtet: Die Herausbildung der konkreten volonté 
générale, die sich im Beschließen von Gesetzen oder im konkreten Re-
gierungshandeln zeigt. Sie seien nicht im einem Konfliktverhältnis zuein-
ander, sondern Teile des ganzen Begriffs des Staates. Nur in diesem Zu-
sammenspiel garantieren sie die Funktionsfähigkeit des Staates, d. h. seine 
Kompetenz, die volonté générale zu erkennen und zu beschließen und so 
die konkrete Freiheit der Bürger zu garantieren.455 »Die Staatsgewalten 
bilden für Hegel also in ihrem Zusammenspiel einen Organismus, weil 

452	 Ebd.
453	 Ebd. 
454	 Die fürstliche Gewalt wird im Weiteren nicht näher betrachtet. Der hegelsche 

Fürst ist nicht ein absolutistischer Herrscher, sondern es kommt Hegel bei 
diesem Moment des Staatsbegriffes darauf an, das subjektive oder personale 
Moment des Staates hervorzuheben. Der Monarch ist die formelle Spitze 
des Staates. Siehe hierzu TW VII, §273: »Der politische Staat dirimiert sich 
somit in die substantiellen Unterschiede, […] Subjektivität als der letzten 
Willensentscheidung, die fürstliche Gewalt, – in der die unterschiedenen 
Gewalten zur individuellen Einheit zusammengefaßt sind, die also die Spitze 
und der Anfang des Ganzen – der konstitutionellen Monarchie, ist.« Pirmin 
Stekeler etwa geht so weit zu sagen, dass der Monarch dem Bundespräsidenten 
der Bundesrepublik Deutschland entspräche, man also das Moment des Fürsten 
als konstitutionelle Demokratie lesen könnte. Laut Stekeler hat der Monarch 
in der hegelschen Staatstheorie dann etwa die Rolle des Bundespräsidenten der 
BRD oder etwa auch die des Königs Großbritanniens. Beide sind nicht in den 
konkreten Prozess politischer Willensbildung einbezogen, besiegeln jedoch 
Gesetze formell durch ihre Unterschrift. Der hegelsche Staat entspräche, 
zumindest in seinen Grundzügen so einer konstitutiven Monarchie oder 
eben einer parlamentarischen Demokratie nach bundesdeutschem Muster 
mit einem Bundespräsidenten an der Spitze. Vgl. Stekeler-Weithofer: Hegels 
Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 806, 877. 

455	 Dies ist für Hegel von besonderer Relevanz, wie er in seiner Kritik der 
Französischen Revolution und der Gewaltenteilungslehre Montesquieus 
darlegt. TW VII, §272, Anm. Vgl. auch GW 26,3, S. 1418f. und GW 26,2, 
S. 1008ff. Siehe auch Petersen, Subjektivität und Politik, S. 138f.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

sie zur Erhaltung und Weiterentwicklung des politischen Ganzen zusam-
menwirken.«456

3.2.4.2.1 Die Professionalisierung des politischen Personals 

Das organische Zusammenwirken der Staatsgewalten zur Erarbeitung 
des Gemeinwillens bedürfe der Professionalisierung des politischen 
Personals, der Repräsentanten und der Beamten. Repräsentanten als 
Mitglieder der Regierung und Abgeordnete des Parlaments bedürfen 
»entsprechender Eigenschaften und der Gesinnung«, die sie »in ob­
rigkeitlichen oder Staatsämtern«457 erworben haben. Nur durch sol-
che Erfahrung in der konkreten Politik hätte das politische Personal 
»durch die Tat bewährte Gesinnung, Geschicklichkeit und Kenntnis der 
Einrichtungen und Interessen des Staats und der bürgerlichen Gesell-
schaft und den dadurch gebildeten und erprobten obrigkeitlichen Sinn 
und Sinn des Staates.«458 Die Erfahrung und Kompetenz des politi-
schen Personales gewährleiste, dass es überhaupt Wissen um die Belan-
ge der Bevölkerung und die Realisierungsmöglichkeiten dieser Belange 
habe. Einen substantiellen oder allgemeinen politischen Willen zu er-
kennen, festzusetzen und zu beschließen, bedeute so, die realen Heraus-
forderungen der politischen Gemeinschaft zu kennen. So könne »dieser 
Wille [...] insofern vernünftig [genannt werden], als in ihm die gesell-
schaftlichen Interessen und die Erfordernisse staatlichen Handelns – 
die Regierung wirkt an der Gesetzgebung beratend mit – Berücksich-
tigung finden.«459 Dies ist nach Hegel entscheidend, damit die Bürger 
das politische Personal als ihre Repräsentanten anerkennen können.

Die Bedeutung der Professionalisierung der Politik zeigt sich zudem 
in der besonderen Rolle der Beamten. Sie sind Angehörige des allge­
meinen Standes und sollen durch fachliche und persönliche Qualifika-
tion das Funktionieren der Verwaltung sicherstellen, denn sie sind mit 
dem Besorgen der allgemeinen Angelegenheiten betraut und somit für 
die Herausbildung der volonté générale mitverantwortlich. Dies zu leis-
ten, bedeutet für Hegel ein ganz besonderes Verhältnis des Beamten zu 

456	 Petersen: Volonté générale und volonté particulière. S. 45.
457	 TW VII, §310.
458	 Ebd., §310.
459	 Petersen: Volonté générale und volonté particulière, S. 47. Sie auch TW 

VII, §309: »Da die Abordnung zur Beratung und Beschließung über die 
allgemeinen Angelegenheiten geschieht, hat sie den Sinn, daß durch das 
Zutrauen solche Individuen dazu bestimmt werden, die sich besser auf diese 
Angelegenheiten verstehen als die Abgeordneten, wie auch, daß sie nicht 
das besondere Interesse einer Gemeinde, Korporation gegen das allgemeine 
[sic!], sondern wesentlich dieses geltend machen.«

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

seinem Berufszweig; der Beamte befinde sich nämlich nicht nur in ei-
nem reinen Anstellungsverhältnis. »Der Staatsdienst fordert vielmehr 
die Aufopferung selbständiger und subjektiver Zwecke und gibt eben 
damit das Recht, sie in der pflichtmäßigen Leistung, aber nur in ihr zu 
finden.«460 Das Dasein des Beamten erfordere so seine ganze Identifika-
tion mit dem Staat. Der Beamte brauche nicht nur die »gründlichste Bil-
dung«461 und könne so über »gebildete Intelligenz« verfügen, er benö-
tige auch das »rechtliche Bewußtsein«,462 die ihm als Qualifikationen 
»Sitte sein« müssten.463 Diese Qualitäten erlange die Beamtenschaft in 
der Ausübung der Staatsgeschäfte und sei so »die Grundsäule des Staa-
tes in Betreff auf Rechtlichkeit und der Intelligenz«464 oder, anders ge-
sagt, Träger politischer Tugend, da sie in der Lage sei, durch ihre Bildung 
den allgemeinen Zweck des Staates zu wissen und zu wollen.465 Diese be-
sondere Qualifikation des Beamten sei insofern besonders relevant, als 
gerade durch diese »die Zufriedenheit und das Zutrauen der Bürger zur 
Regierung«466 gestiftet werde. Die Anerkennung des Staates, die sich in 
der hegelschen Terminologie auch als Zutrauen oder Vertrauen zeigt, ist 
wesentlich durch die fachliche und persönliche Qualifikation der Beam-
ten als politisches Personal bedingt. Diese besondere Rolle der Beamten 
zeigt sich in einer Institution, die Hegel Regierungsgewalt nennt und die 
die zentrale vermittelnde Instanz zwischen Staat und Bürger ist. 

3.2.4.2.2 Die Regierungsgewalt

Die Regierungsgewalt bezeichnet in der hegelschen Staatskonzeption zu-
nächst die Rechtsprechung sowie die Verwaltung des Staates – das ist 
nach Hegel die Exekutive.467 Ihr Kompetenzbereich beinhaltet also die 
Polizei und die Rechtsprechung, wie sie bereits in der bürgerlichen Ge-
sellschaft dargestellt wurden.468 Hier findet die konkrete Vermittlung von 
volonté générale des Staates und volonté particulière der Einzelnen statt. 
Die Aufgabe der Regierungsgewalt ist »die Subsumtion der besonderen 

460	 TW VII, §294 Anm. 
461	 GW 26,2, S. 1023. 
462	 TW VII, §297.
463	 GW 26,2, S. 1022 heißt es weiter: »In der Bildung des Beamtenstandes 

überhaupt muß es liegen, der Pflicht getreu zu sein. Die dazu gehörenden 
Qualitäten müssen Sitte sein, und können so nicht befohlen werden.«

464	 Ebd., S. 1023, Siehe auch TW VII, §296. 
465	 Vgl. Petersen: Subjektivität und Politik. 
466	 TW VII, §295.
467	 Ebd., §287.
468	 Nach heutigem Verständnis würde man von Exekutive und Judikative 

sprechen.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

Sphären und einzelnen Fälle unter das Allgemeine«,469 das zuvor durch 
die gesetzgebende Gewalt bestimmt und festgesetzt wurde. Hier werden 
die Rechte und Pflichten von Staat und Einzelnen exekutiert. Dies bedeu-
tet wiederum, dass durch diese Gewalt zum einen die Leistungen der Ein-
zelnen gegen den Staat organisiert werden, zum anderen werden durch 
sie die besonderen Interessen gesichert und erhalten. 

»Gegen die besonderen Interessen bringt sie das Staatsinteresse zur Gel-
tung, sie organisiert darin die Geschäfte und Leistungen der Individuen 
für den Staat. Andererseits erhält sie durch ihre Tätigkeit die Sphäre des 
besonderen Interesses, und schließlich soll diese besondere Sphäre »in 
das Allgemeine zurück[ge]führt« werden.«470 

In dieser Rückführung des Besonderen in das Allgemeine des Staates er-
kennt Hegel die Möglichkeit der Entwicklung der staatsbürgerlichen Ge­
sinnung. Hat die Regierungsgewalt nämlich die Aufgabe, die staatlichen 
Belange zu befördern und diesem Staat dabei »Tiefe und die Stärke«471 
zu verschaffen, muss er dazu notwendig die besonderen Interessen ga-
rantieren und sich so der Identifikation der Bürger, durch die Realisie-
rung ihrer konkreten Freiheit, versichern. Nur so könne sich der Staat 
nachhaltig erhalten. 

Die Regierungsgewalt schafft so die Vermittlung der politischen Gesin-
nung der Bürger, die nicht anderes meint als die Einsicht, dass der Staat 
die je eigenen Interessen sichert und dass er deshalb anerkennungswür-
dig ist. Dies zu stiften, ist Aufgabe der Regierungsgewalt, die durch die Si-
cherung und Realisierung der subjektiven Freiheit die Existenz des Staa-
tes garantiert. Hier treffen die besonderen Interessen der Korporationen 
auf das gemeinschaftliche Interesse. Gerade hier würden die Einzelnen er-
kennen, dass ihre konkrete Freiheit, die sich in ihren besonderen Interes-
sen materialisiert, nicht nur abstrakt aufgehoben sind, sondern konkret 
im Wirken der Regierung realisiert werden. Als Mitglieder der Korpora-
tionen erführen die Einzelnen nämlich, dass der Staat »das Mittel der Er-
haltung der besonderen Zwecke« ist.472 Sie würden den Staat so als »ihre 
Substanz wissen«,473 oder, anders gesagt, ihn als Bedingung ihres freien 
Daseins als Person erkennen – und hierin liege »das Geheimnis des Pat-
riotismus der Bürger«, das sei der Grund ihrer Identifikation mit ihm.474 

Eine besondere Bedeutung kommt innerhalb der Bestimmung der 
Kompetenz der Regierungsgewalt der Organisation der Behörden des 
Staates zu. Diese zu gestalten sei besonders herausfordernd, da eine 

469	 TW VII, §273.
470	 Petersen: Subjektivität und Politik, S. 157.
471	 TW VII, §289 Anm.
472	 Ebd., §289 Anm.
473	 Ebd.
474	 Ebd.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

zentralistische Struktur nach französischem Vorbild zu verhindern sei.475 
Entscheidend an der Organisation der Behörden sei, dass »von unten, wo 
das bürgerliche Leben konkret ist, dasselbe auf konkrete Weise regiert 
werde [...].«476 Um dies zu sichern, spricht Hegel den Korporationen, 
Genossenschaften und Kommunen das Recht auf eine gewisse Selbst-
verwaltung zu, während er zugleich sieht, dass die Fähigkeit »häufig un-
geschickt sein«477 kann, da sie aufgrund ihres nur beschränkten Aufga-
benbereichen der Selbstverwaltung den Behörden des Staates unterlegen 
ist. Die Selbstverwaltung sei so zwar gegeben und garantiert, jedoch »auf 
Geschäfte geringerer Bedeutung«478 beschränkt. 

Die besondere Bedeutung der Selbstverwaltung zeigt sich nach Hegel 
zudem darin, dass sie die Macht der Staatsbeamten einschränkt. Gera-
de die »Korporationsrechte«479 würden sicherstellen, dass die Beamten 
»nicht die isolierte Stellung einer Aristokratie nehme und Bildung und 
Geschicklichkeit nicht zu einem Mittel der Willkür und einer Herrschaft 
werde [...].«480 Die Selbstverwaltung verhindere also nach Hegel eine 
Herrschaft »von oben herab«.481 Ein solcher Machtmissbrauch durch 
Beamte würde nämlich das Prinzip des Gemeinwesens zerstören und das 
wichtige Zutrauen der Bürger in dieses verhindern. Hier wirken die Kor-
porationen gewissermaßen disziplinierend auf die Beamtenschaft, »wo-
durch die Einmischung subjektiver Willkür in die den Beamten anver-
traute Gewalt für sich gehemmt und die in das einzelne Benehmen nicht 
reichende Kontrolle von oben von unten ergänzt wird.«482

Die Regierungsgewalt ist so zum einen in Bezug auf das Funktionsfä-
higkeit des Staates als Institutionengefüge relevant, denn sie besorgt nicht 
nur die Bedingungen der für den Staat wichtigen Geschäfte, sondern be-
fördert diese im Verhältnis zu partikularen Interessen der Kommunen 
und Korporationen. Sie bestellt also die Pflichten der Institutionen und 
Bürger gegen den Staat, dessen Funktionsfähigkeit von den Leistungen 
jener abhängt. Besonders relevant ist jedoch zum anderen, dass gerade 
in der Sphäre der Regierungsgewalt das organisierte besondere Interesse 

475	 Vgl. GW 26,3, S. 1442
476	 TW VII, §290.
477	 Ebd., §289 Anm. 
478	 Petersen: Subjektivität und Politik, S. 158.
479	 TW VII, §297.
480	 Ebd. 
481	 TW VII, §297. An einem Beispiel expliziert Hegel diese Gefahr in 

der Anmerkung des gleichen Paragraphen: »So hatte sich vormals die 
Rechtspflege, deren Objekt das eigentümliche Interesse aller Individuen ist, 
dadurch, daß die Kenntnis des Rechts sich in Gelehrsamkeit und fremde 
Sprache und die Kenntnis des Rechtsganges in verwickelten Formalismus 
verhüllte, in ein Instrument des Gewinns und der Beherrschung verwandelt.«

482	 TW VII, §295. 

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

institutionell garantiert wird. Das Besondere hat durch die Betonung der 
wichtigen Stellung kommunaler Selbstverwaltung sein Recht gegen eine 
Politik von oben und hat hierbei sogar korrektive Wirkung auf die Be-
amtenschaft, gegen die sie ihr Recht im Falle von Willkür geltend ma-
chen kann. Dadurch möchte Hegel Bindung und Zutrauen der Bürger 
an den Staat sicherstellen.

3.2.4.2.3 Die gesetzgebende Gewalt 

Die gesetzgebende Gewalt bezeichnet in der hegelschen Staatstheorie die 
Legislative. Hier werden Gesetze beraten und beschlossen und gerade in-
sofern ist hier die Sphäre, wo der allgemeine Wille in seine allgemeins-
ten Form erkannt und formuliert wird. Da dieser Wille in der hegelschen 
Staatstheorie nie nur ein abstrakter ist, sind die an diesem Prozess be-
teiligten Personengruppen entscheidend. Hegel zeigt hier erneut die Re-
levanz der Vermittlung des allgemeinen Willens des Gemeinwesens mit 
dem organisierten Willen der Einzelnen, indem er etwa die Korporatio-
nen in diese Gewalt einbindet.

Die gesetzgebende Gewalt hat drei Momente. Erstens hat sie das mo­
narchische Moment. Die Entscheidungen des Monarchen sind immer 
abstrakter Natur und bedürfen so der inhaltlichen Bestimmung. Zwei-
tens ist die Regierungsgewalt beratend an der Formulierung von Geset-
zen beteiligt. Sie habe »concrete Kenntniß« von »Grundsätze[n] [...] und 
Praxis«483 der Staatsangelegenheiten, d. h. sie wisse, ob zu beschließen-
de Gesetze bestimmten, schon bestehenden »Verfahrensweisen«484 oder 
Praxisformen des Volkes entsprechen und somit Aussicht auf Anerken-
nung durch dieses haben. Die Regierungsgewalt wisse zudem um die 
konkreten »Bedürfnisse des Staats«,485 wodurch ihre Beteiligung an For-
mulierung und Beschluss von Gesetzen notwendig wird. Vor allem das 
dritte Moment zeigt sich aber als entscheidendes Kriterium für die Ver-
mittlung von Allgemeinheit und Besonderheit: Das ständische Element 
ist die Zusammenfassung der gewählten Vertreter der Korporationen 
und somit Mitglieder »verschiedener politischer Stände«.486 Es gewähr-
leiste, dass die allgemeinen Staatsangelegenheiten nicht nur »an sich«, 
sondern auch »für sich«,487 realisiert werden. Sie sollen sich demnach 
im Wissen und Wollen der Vielen des Volkes,488 was Hegels bevorzugter 
Begriff für die anzunehmende Gesamtheit einer Volksgemeinschaft ist, 

483	 GW 26,2, S. 1026. 
484	 Ebd. 
485	 Ebd. 
486	 Fulda: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, S. 229. Vgl. TW VII, §301. 
487	 TW VII, §301.
488	 Vgl. ebd., Anm.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

widerspiegeln. Es sollen möglichst viele an der Herrschaft (repräsentiert) 
beteiligt sein, wodurch »das Moment der subjektiven formellen Freiheit, 
das öffentliche Bewußtsein als empirische Allgemeinheit der Ansichten 
und Gedanken der Vielen, darin zur Existenz komme[n].«489 Durch das 
ständische Element werden also nicht nur die konkreten Interessen in die 
gesetzgebende Gewalt eingeschlossen, hier zeigen sich auch konkrete In-
halte zu beschließender Gesetze. Das Verhältnis zwischen dem Staat und 
den Vielen des Volkes wird also gerade dadurch gestiftet, dass das »Wohl 
des Staats [...] mit dem näheren Bewußtsein der Vielen«490 geschieht. Es 
zeigt sich, dass Hegel Staat und Volk nicht etwa als einander entgegen-
stehende Instanzen versteht, sondern fordert, dass es ein konkretes Ver-
hältnis zwischen ihnen gibt, d. h. »das Interesse des Staats ist das Inter-
esse der Bürger«491, beide sind also als Teile eines Ganzen zu begreifen. 

Organisiert sind die Repräsentanten der Korporationen in der Stände­
versammlung, die mit der Regierungsgewalt über Gesetze berät, die der 
Monarch dann schließlich besiegelt, wodurch die Mitte zwischen beiden 
Interessensgruppen gefunden werden soll. Hegel erkennt in dieser Struk-
tur gleichwohl die Gefahr, dass die drei Elemente ihre je eigenen Inter-
essen als das Ganze des Staates betrachten und sich isolieren könnten, 
wodurch es entweder zu »Herrschergewalt und Willkür« käme oder die 
»besonderen Interessen der Gemeinden, Korporationen und der Indivi-
duen«492 zum Willen des Ganzen gemacht würden und somit als »Dar-
stellung einer Menge und eines Haufens, zu einem somit unorganischen 
Meinen und Wollen, und zur bloß massenhaften Gewalt gegen den or-
ganischen Staat kommen.«493 Die gesetzgebende Gewalt stellt diesen ne-
gativen Tendenzen gegenüber eine gewisse Absicherung dar, indem sie 
den Rahmen bietet, die Interessen der Elemente miteinander auszuglei-
chen. So spricht Hegel der Ständeversammlung eine »relative Selbstän-
digkeit und Unabhängigkeit [...]«494 zu; zugleich sind Kompetenzberei-
che des Monarchen und der Regierung eingeschränkt. 

Das ständische Element, das in zwei Kammern organisiert ist,495 
schränkt diese destruktiven Tendenzen zusätzlich ein. Die beiden Kam-
mern wirken an den Geschäften der Legislative beratend mit. Die erste 
Kammer bilden die adligen Majoratsbesitzer,496 die nach Hegel »durch 
harte Aufopferung für den politischen Zweck verkehr[en], womit die-
ser Stand wesentlich an die Tätigkeit für diesen Zweck angewiesen und 

489	 TW VII, §301.
490	 GW 26,2, S. 1026. 
491	 Ebd., S. 1027.
492	 TW VII, §302.
493	 Ebd. 
494	 Petersen: Subjektivität und Politik, S. 162. 
495	 TW VII, §312.
496	 Petersen: Subjektivität und Politik, S. 162.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

gleichfalls in Folge hiervon ohne die Zufälligkeit einer Wahl durch die 
Geburt dazu berufen und berechtigt ist.«497

Die »bewegliche Seite der bürgerlichen Gesellschaft«,498 d. s. die Ver-
treter des Gewerbestandes, also Abgeordnete oder Repräsentanten, sind 
als Mitglieder der zweiten Kammer organisiert. Diese »umfasst alle Mit-
glieder der bürgerlichen Gesellschaft mit Ausnahme der Regierungsbe-
amten« und der ersten Kammer.499 Um auch in dieser Instanz sicherzu-
stellen, dass das Resultat der Beratung das allgemeine Interesse ist, haben 
die Mitglieder der zweiten Kammer kein imperatives Mandat500 und dür-
fen so nicht »kommittierte oder Instruktionen überbringende Manda-
tarien [...] sein.«501 Vielmehr soll es durch ihre Beteiligung zu »eine[r] 
lebendige[n], sich gegenseitig unterrichtende[n] und überzeugende[n], 
gemeinsam beratende[n] Versammlung«502 kommen. 

Solche Qualität kann die ganze Ständeversammlung haben, da sie ab-
gesichert sei gegen monarchische Willkür und Einflussnahme der Regie-
rung auf der einen Seite und gegen Abhängigkeit ihrer Mitglieder von 
den Abordnenden auf der anderen Seite. Sie kann so, nach Hegel, unab-
hängig beraten und zu Beschlüssen kommen und so die volonté générale 
erkennen und beschließen. So hat die Ständeversammlung, auch wenn 
sie nicht Teil der Regierung ist, korrektive Wirkung auf diese, insofern 
sie die Regierung kontrolliert und zur öffentlichen Rechtfertigung ihres 
Regierungshandelns nötigt.503 

»In jedem Falle [...] garantiert diese Kontrolle, dass die Regierung wirk-
lich den allgemeinen Willen als den an und für sich vernünftigen voll-
führt. Zugleich macht sie darin diesen Willen und seine Vollführung als 
vernünftig transparent, so daß tatsächlich jeder sein Selbstbewußtsein 
darin haben kann.«504

Diese zunächst institutionellen und insofern objektiven Garantien, 
dass der Zweck der Ständeversammlung, nämlich das Erkennens und 

497	 TW VII, §307.
498	 Ebd., §308. 
499	 Petersen: Subjektivität und Politik, S. 162. 
500	 Vgl. ebd. Siehe auch Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philoso­

phie des Rechts, S. 995: »Hegel begründet die Ablehnung eines imperativen 
Mandats (und eben das sind »kommittierte oder Instruktionen überbrin-
gende Mandatarien«) damit, dass der Sinn der Versammlung der gewählten 
Repräsentanten auch darin besteht, Wissen zusammenzubringen und über-
zeugende Argumente zum Zug kommen zu lassen.«

501	 TW VII, §309. 
502	 Ebd. 
503	 Über die Rolle der Minister in diesem Prozess, sowie des Verhältnisses 

zwischen erster und zweiter Kammer siehe Petersen: Subjektivität und 
Politik, S. 163f. 

504	 Ebd., S. 164. Vgl. auch TW VII, §312ff.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

Beschließen des substantiellen Willens erreicht werde, verstärkt Hegel 
noch durch ein weiteres Kriterium: Er fordert von den Mitgliedern näm-
lich nicht nur bestimmtes Fachwissen, sondern zugleich personale Dispo-
sitionen, also eine bestimmte »Gesinnung«.505 Die Abgeordneten hätten 
gerade durch ihre Berufserfahrung in der politischen Praxis eben diese 
»Gesinnung, Geschicklichkeit und Kenntnis der Einrichtungen und In-
teressen des Staates und der bürgerlichen Gesellschaft und dem dadurch 
gebildeten und erprobten obrigkeitlichen Sinn und Sinn des Staats«506 
entwickelt. Hier zeigt sich erneut die Relevanz der Professionalisierung 
der Politik im hegelschen Staatsbegriff, die auch schon im Begriff der Re-
gierungsgewalt eingelöst worden war. 

Als solche Institution könne die Ständeversammlung nun ihrem 
Zweck nachkommen und als vermittelnde Instanz zwischen Allgemein­
heit der Staatsangelegenheiten und Besonderheit der Interessen der Vie-
len agieren. Sie könne zugleich gewährleisten, dass es ein konkretes Ver-
hältnis zwischen Allgemeinheit und Besonderheit gebe, nämlich insofern 
die besonderen Interessen in ihrer allgemeinen Form ganz konkret Ein-
zug finden in das Wirken des Staates oder eben in das Staatsgeschehen 
insgesamt – freilich in der Form der Repräsentation. Die allgemeinen 
Interessen der Einzelnen sind hier ganz konkret realisiert, was sich, wie 
Hegel darstellt, dem politischen Bürger als Citoyen vermittelt und ver-
mitteln muss, soll dieser anerkennen, dass das Interesse des Staates zu-
gleich sein eigenes Interesse ist. Um dies zu gewährleisten, fordert Hegel, 
dass die Ständeversammlungen öffentlich abzuhalten seien. Das diene 
dazu, dass auf der einen Seite die Mitglieder der Regierung ihr Han-
deln rechtfertigen und begründen müssten, und auf der anderen Seite 
die Bürger informiert würden. So habe »das Moment der allgemeinen 
Kenntnis durch die Öffentlichkeit der Ständeverhandlungen seine Aus-
dehnung«.507 

3.2.4.2.4 Bildungsmoment:  
Öffentliche Ständeversammlung und öffentliche Meinung

Die politische Willensfindung durch Beratung der Staatsangelegenhei-
ten in öffentlichen Debatten der Ständeversammlung soll sie der Öf-
fentlichkeit zugänglich machen. So würden die Citoyens nämlich ganz 
konkret Wissen um die Staatsangelegenheiten erwerben. Sie würden 
nicht nur schlicht informiert, sondern würden auch ganz konkret erken-
nen, ob und inwiefern ihre partikularen Interessen mit den allgemeinen 

505	 Ebd., §310. 
506	 Ebd.
507	 Ebd., §314.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

Staatsangelegenheiten zusammenhängen, inwiefern jene in diese über-
setzt sind.508 Die Öffentlichkeit der Debatten sei »ein Bildungsmittel für 
diese [die Bürger, A. A.], und zwar eines der größten.«509 Hier würden 
die Einzelnen nicht nur über die politischen Belange informiert, sondern 
»es entwickeln sich dabei die Talente, Tugenden, Geschicklichkeiten«.510 
Die Citoyens würden hier das politische Geschäft von jenen lernen, die 
dieses betrieben, und zugleich in der Beschäftigung mit den öffentlichen 
Angelegenheiten in ein politisches Denken gewissermaßen hineingezogen 
– sie würden hierin geübt. Sie verstünden die Urteile der Regierung und 
des Parlaments bzw. sie bekämen Einblick in diese. In der Auseinander-
setzung mit den politischen Belangen erkennten sie, dass die Staatsange-
legenheiten sie etwas angingen, weil sie selbst unmittelbar und mittelbar 
von den Entscheidungen betroffen seien.511 

Die Öffentlichkeit der parlamentarischen Debatten zeige ihre Rele-
vanz außerdem darin, dass sie eine Relation zur öffentlichen Meinung 
habe. Sie ist ein wesentliches Element staatlichen Zusammenlebens in 
der hegelschen Konzeption, hier sei nämlich der Wille des Volkes vermit-
telt. Hier zeige sich die »formelle, subjektive Freiheit, daß die Einzelnen 
als solche ihr eigenes Urteilen, Meinen und Raten über die allgemeinen 

508	 Vgl. GW 26,2, S. 1034.
509	 TW VII, §315.
510	 GW 26,3, S. 1463.
511	 Stekeler kritisiert Hegel für die allzu großen Rolle, die er der Regierung 

und den Beamten zuspricht. Zwar hat er mit seiner Kritik insofern recht, 
dass Hegel hier die Regierung und den Monarchen und dabei die Beamten 
zu stark akzentuiert und sein Staatskonzept den Anschein eines zu 
zentralistischen Staates hat. Es muss aber an dieser Stelle gesehen werden, 
dass Hegel, gerade in der Hervorhebung der öffentlichen Meinung, ganz 
konkret aber auch in seinem Sittlichkeitskonzept, betont, dass diese 
Repräsentanten nicht einfach im luftleeren Raum entscheiden können. 
Sie müssen das Interesse der Gemeinschaft der Citoyens, die wir »Volk« 
oder »Zivilgesellschaft« nennen, berücksichtigen und das Interesse dieses 
Volks realisieren. Aber sie tun dies eben nicht in der direkten Umsetzung 
einzelner Willen, sondern in ihrer gewissermaßen übersetzten allgemeinen 
Form der Repräsentation. Gerade dies, so erkennt Hegel richtig, ist das 
Grundelement jedes Begriffs der Repräsentation. Freilich ist das Problem 
der Form der Qualifikation der Staatsbeamten hiermit nicht gelöst. 
Aber es zeigt sich, dass es in der politischen Entscheidungsfindung eine 
direkte Rückwirkung zwischen Repräsentanten und Bürgern geben muss, 
insofern diese Entscheidungen Bewilligung finden können müssen. So 
sind diese Entscheidungen »insofern vernünftig zu nennen, als in ihm die 
gesellschaftlichen Interessen und die Erfordernisse staatlichen Handelns 
[…] Berücksichtigung finden.« Petersen: Volonté générale und volonté 
particulière, S. 47; vgl., Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der 
Philosophie des Rechts, S. 947. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

Angelegenheiten haben und äußern [...].«512 Sie ist nicht misszuverstehen 
als der nur in Medien artikulierte Wille, sondern kann auch in Debatten 
oder auch Demonstrationen Ausdruck einer Absicht einer (Personen-) Ge-
meinschaft sein. Trotz der Betonung ihrer Relevanz idealisiert Hegel die 
öffentliche Meinung nicht. Er erkennt vielmehr, dass sie zwar »die ewigen 
substantiellen Prinzipien der Gerechtigkeit«513 enthalte, diese aber auch 
mit dem »Besonderen des Meinens«514 vermischt seien. Sie greift so An-
gelegenheiten nicht etwa systematisch, sondern gewissermaßen beliebig 
auf und hat somit »keinen Maßstab für Wesentliches und Unwesentli-
ches«515 in sich. 

Obwohl die öffentliche Meinung weder eine Institution des Staates im 
engeren Sinne noch weisungsbefugt ist, kann sie dennoch durchaus Le-
gitimationsdruck auf die politischen Entscheidungsträger ausüben und 
so Einfluss auf die politische Willensbildung nehmen. Diese müssten sich 
in ihrer Entscheidungsfindung auch nach diesem geäußertem Willen des 
Volkes richten. 

»Die öffentliche Meinung ist zu allen Zeiten eine große Macht, beson-
ders aber in unserer Zeit, wo das Prinzip der subjektiven Freiheit die-
se Wichtigkeit, diese Bedeutung hat. Was gelten soll, gilt nicht durch 
Gewalt, weniger durch Gewohnheit, Sitte, sondern durch Einsicht, 
Gründe.«516 

Gerade hier zeigt sich ihre Relevanz für die Citoyens, hier sind sie un-
mittelbar wirksam und gewissermaßen hörbar, hier müssen sie sich mit 
ihren Interessen zeigen. Zunächst müssen sie aber wissen, wie sie ihre je 
besondere Stimme und damit ihr Interesse in der öffentlichen Meinung 
zeigen können. Sie müssen Kenntnis um die Staatsangelegenheiten ha-
ben und in der Form der Allgemeinheit denken und handeln. Sie müssen 
ihre Äußerungsformen und die Mittel ihrer Durchsetzung kennen und 
zugleich verstehen, wie sie ihr besonderes Interesse so übersetzen, dass 
es zur Staatsangelegenheit wird – indem es Eingang in die öffentliche 
Meinung bekommt. Die öffentliche Meinung ist so Artikulationsform 
des politischen Streits, d. h. der Ort des Kampfes der besonderen Inter-
essen, und die Citoyens, bei Hegel immer verstanden als aktive Bürger, 
tun gut daran, sich in ihr zu zeigen, möchten sie ihre Interessen durch-
setzen. Hierbei vollziehen sie eine Bildung, die ihnen sowohl Wissen 
um Institutionen der politische Willensfindung und die Verortung ihrer 
besonderen Interessen hierin verschafft, als auch ein Selbst-Wissen als 
Teile einer Willensgemeinschaft, in der auch ihre Stimmen relevant und 

512	 TW VII §316. 
513	 Ebd., §317.
514	 Ebd., §316. 
515	 Petersen: Volonté générale und volonté particulière, S. 48. 
516	 GW 26,3, S. 1464.

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

realisiert sind. Sie werden so unmittelbar gebildet durch die Institutio-
nen, in denen das je besondere Interesse mit den allgemeinen Staatsin-
teressen verflochten ist. Hegel ist dabei der Ansicht, dass die unmittel-
bare Beschäftigung und Auseinandersetzung der Einzelnen mit diesen 
Angelegenheiten das politische Denken des Einzelnen schule. Es finde 
gewissermaßen eine Gewöhnung an oder, besser, Übung im politischen 
Denken und Handeln statt, wodurch sich die politische Gesinnung des 
Bürgers einstelle. 

Auch im Staat ist diese Bildung nicht direkt intendiert, sondern er-
gibt sich aus der Relation zwischen volonté générale und volonté parti­
culière, man könnte auch sagen, zwischen staatlichen Institutionen und 
Citoyens. Eine solche Relation etabliert Hegel so in der institutionellen 
Konzeption seines Staatsbegriffs, die vorsieht, dass Vertreter der Korpo-
rationen zu Staatsbeamten werden und so eine gewisse Qualifikation ha-
ben. Er etabliert sie auch dadurch, dass das besondere Interesse in diesen 
Vertretern organisiert und repräsentiert ist. 

Die Relation zwischen Volk und Staat wird auch gestiftet durch die öf­
fentlichen Debatten der Staatsangelegenheiten, in denen sich Mitglieder 
der Regierung für ihr Handeln rechtfertigen und dieses begründen müs-
sen, auf der einen Seite und die öffentliche Meinung auf der anderen Sei-
te. Beide hätten konkrete, bildende Wirkung auf das Selbstbewusstsein 
des Citoyens und würden diesen gerade durch die Praxis eigenen politi-
schen Lebens bilden. Das Verhältnis zwischen Repräsentierten und Re-
präsentanten wird also gerade dadurch gestiftet, dass beide Seiten sich 
in einem politischen Raum bewegen, der von ihnen die Fähigkeit einfor-
dert, diesen politischen Raum nicht nur zu erkennen und zu verstehen, 
sondern auch ihre Interessen in diesen zu übersetzen – also zu ihrer All­
gemeinheit zu erheben. Vollzogen wird diese Erhebung erneut praktisch, 
denn die Einzelnen werden durch diese Institutionen geradezu in ein po-
litisches Denken hineingezogen oder eben hineingebildet. 

So zeigen die öffentlichen Debatten und die öffentliche Meinung ihre 
Relevanz gerade darin, dass sie den Bürger des Staates zum spezifisch po-
litischen Bürger praktisch bilden. Hegel kehrt so, nach Darlegung seines 
ganzen komplexen Staatsbegriffs, zurück zu jener Instanz, die die kon-
stituierende Bedingung des Gemeinwesens ist: dem gebildeten Citoyen, 
der nun jenen, auch institutionellen, Staat zur Verfügung hat, der Bedin-
gung seiner Bildung zur freien Person sein kann, da er unmittelbar auf 
ihn verwiesen ist. Hierin besteht die Gesinnung des politischen Bürgers, 
der den Staat als Bedingung seines freien Daseins erkennt.

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

3.2.4.3 Conclusio

Die detaillierte Darlegung des hegelschen Staatsbegriffes zeigt, was es 
bedeutet, wenn Hegel den Staat als »die Wirklichkeit der konkreten 
Freiheit« bestimmt. Die konkrete Freiheit des Einzelnen, die sich in der 
Möglichkeit der Realisierung der partikularen Interessen zeige, habe ihre 
Wirklichkeit in den Institutionen des Staates. Hier zeige sich die Wirk-
lichkeit dieser Freiheit in den Staatsgewalten, wo die Bürger einerseits 
rechtlich geschützt, andererseits durch die Korporationen, Genossen-
schaften und Gemeinden vertreten seien, d. h. ihre Besonderheit ist in 
der Allgemeinheit erhalten. 

Das für den hegelschen Staatsbegriff wichtige Verhältnis zwischen 
Staat und Bürger als Spezifikum des Gemeinwesens überhaupt, das im 
Begriff Staat als solcher dargelegt wird, wird im politischen Staat insti-
tutionell übersetzt. Dort zeigt sich, dass das Verhältnis zwischen Staat 
und Bürger kein unmittelbares ist. Es muss konkret hergestellt werden 
in der Interaktion von vernünftigen Institutionen und gebildetem Bür-
ger, die beide aufeinander verwiesen sind. 

Die Wirklichkeit des Gemeinwesens als Gemeinschaft hängt also da-
von ab, dass die Mitglieder dieser Gemeinschaft diese nach eigener, prü-
fender Reflexion als richtig anerkennen und in ihren Handlungen reali-
sieren. Anders gesagt: Das Gemeinwesen bedarf der Anerkennung dieser 
Prinzipien durch seine Bürger. Hier zeigen sich »»das an und für sich Un-
endliche und Vernünftige im Staat«, also die nachhaltigen Formen und 
Normen des gemeinsamen Lebens im Gemeinwesen, besonders aber die 
›Spiegelungen‹ in den personalen Subjekten.«517 In seinen konkreten In-
stitutionen und der Möglichkeiten der Teilhabe des Einzelnen am Gan-
zen des Staates muss der Staat eine solche Entwicklung ermöglichen und 
ist nur deshalb anerkennungswürdig. 

Hegel erkennt, dass für solche vernünftige Weltbezugnahme die Ein-
sicht des Einzelnen notwendig ist, für das Ganze mitverantwortlich zu 
sein. Der Einzelne müsse das Bewusstsein haben, dass das Ganze ihn et-
was angehe, hierzu müsse er in die Belange des Staates einbezogen sein. 
Dies zu erkennen, beruht aber wiederum auf der Fähigkeit des Bürgers 
die Relation zwischen sich und seinem Gemeinwesen zu erkennen – es 
bedarf also des mehrstufigen Bildungsprozesses der Rechtsphilosophie. 
Als Sphäre der Vernunft zeigt sich der Staat nun insofern, als hier die 
Bestimmungen, das sind Besonderheit und Allgemeinheit, einander nicht 
mehr entgegenstehen, sondern zusammengeführt werden.

In der Darlegung des Bildungsprozesses des Einzelnen im Staat folgt 
Hegel dem Strukturmoment seines Bildungsbegriffes als praktischer Bil-
dung. Die Bürger bilden sich in der konkreten Auseinandersetzung mit 

517	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 809. 

BILDUNGSORTE UND IHRE BILDUNGSMOMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

den politischen Belangen. Sie gewinnen hier nicht nur Kenntnisse, son-
dern zugleich die Fähigkeit, ihr je eigenes Interesse zu artikulieren und in 
die politische Diskussion zu übersetzen. Wie schon in den Bildungsmo-
menten der bürgerlichen Gesellschaft, ist jedoch mit diesen auch funk-
tionalen Fertigkeiten ein gewisses Selbstverständnis des Einzelnen ver-
bunden. Hegel postuliert hier, dass durch die konkrete Teilnahme das 
Selbstbewusstsein des Einzelnen als Teil eines Ganzen des Staates gestif-
tet wird. Die Einzelnen werden Teil des Gemeinwesens, insofern sie sei-
ne Prinzipien, Praxisformen, Denkungs- und Handlungsweisen beherr-
schen. Sie erwerben hier Welt-Wissen, das sie mit anderen Mitwissern 
verbindet,518 insofern es hier einen gemeinsamen Handlungsraum gibt. 
Sie können sich selbst und ihre je eigenen Handlungen und Urteile in-
nerhalb gemeinschaftlicher Normen einordnen und fühlen sich in die-
sen aufgehoben, insofern sie mit diesen in aufgehobener Identität stehen. 
Dies zeige sich in ihrem Selbstgefühl, welches bedinge, dass die Einzel-
nen sich nicht nur verständig, sondern auch vernünftig auf die Welt be-
zögen, d. h. nicht nur aus zweckrationaler Abwägung, sondern gerade 
auch beispielsweise aus normativen Grundsätzen heraus, in jedem Fall 
aber auch im Sinne der Sittlichkeit des Gemeinwesens denken, urteilen 
und handelten.

Durch diesen Bildungsprozess wird das für den Begriff des Gemeinwe-
sens wichtige Verhältnis zwischen Bürger und Staat hergestellt, woraus 
ersichtlich wird, dass Bildung ein Leitbegriff der hegelschen Rechtsphi-
losophie ist. Wird Bildung nämlich, nach Hegel, als die Entwicklung des 
Selbstbewusstseins verstanden, sind bürgerliche Gesellschaft und Staat 
die Sphären der Realisierung solcher Bildung. Hier findet sich der Voll-
zug der Bildung, die nicht in Bildungsinstitutionen im engeren Sinne 
erworben, sondern in einem ganzen gesellschaftlichen und politischen 
Leben als homo socialis et politicus entwickelt wird – die politische Exis-
tenz des Einzelnen ist so zentral für Bildung im Vollsinne. Beide Sphären 
sind so zu verstehen als Teile eines ganzen Bildungsprozesses des Einzel-
nen zur freien Person und seiner Möglichkeit, Verstand und Vernunft zu 
entfalten. Andersherum kann es den hegelschen Staat ohne solch gebil-
dete Citoyens nicht geben. Erst in deren Wissen, Wollen und Tun hat er 
seine Wirklichkeit.

518	 Vgl. Stekeler-Weithofer: Denken. 

G. W. F. HEGEL UND DER MEHRSTUFIGE BILDUNGSPROZESS

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

4. Bildung und Staat

4.1 Hegel: Bildung und die Welt des Geistes

In der Auseinandersetzung mit dem hegelschen Bildungsbegriff zeigen 
sich die drei dargestellten Werke als begriffliche Teilanalysen seiner gan-
zen Bildungstheorie, die in eine Existenz als selbstbewusste Person und 
somit als Citoyen mündet. Dies ist die zentrale Einsicht Hegels, dass 
holistische Bildung immer politische Bildung ist. Das für Bildung not-
wendige Selbstgefühl als freie Person sei erst durch die politische Exis-
tenz vermittelt, was wiederum des Freiheit sichernden Staates und sei-
ner Institutionen bedarf. Eben dies ist die Wirklichkeit der konkreten 
Freiheit, dass die die Freiheit sichernde Institution des Staates und das 
Selbstgefühl des Citoyen einander spiegeln. Dies zu erkennen, ist wiede-
rum Zweck des ganzen Bildungsprozesses der hegelschen Bildungstheo-
rie und Inhalt politischer Gesinnung.

Hegel expliziert in der Phänomenologie des Geistes seinen Begriff der 
Konstitution des Menschen als eines geistigen Wesens, das über Bewusst-
sein verfügt. Als solches Wesen ist der Einzelne unbedingt zu unterschei-
den von einem rein vegetativen System. Als solches geistiges Wesen, das 
gerade durch diese Konstitution bildbar ist, wird der Mensch gerade 
nicht als ein »(neuro)physiologische[s] System der Informationsverarbei-
tung und Perzeption [...]«1 verstanden, dessen Selbst- und Weltvollzüge 
anhand diagnostischer Werkzeuge ganz nach dem Muster automatisier-
ter »Wenn-dann«-Prozesse nachvollzogen werden könnten. Menschen 
als bildbare Wesen zu verstehen und hierbei von ihrer potenziell immer 
schon gegeben Möglichkeit, geistig zu wirken, auszugehen, meint viel-
mehr, ihnen die Möglichkeit eines Denkens, Urteilens und Handelns zu 
unterstellen, das auf eigenen Argumenten, Einsichten und Überzeugun-
gen gründet, die dispositionale Eigenschaften jedes Einzelnen sind. Der 
in diesem Sinne gebildete Einzelne ist also auf Grundlage bestimmter 
Prinzipien wirksam, weil er diese als richtig anerkennt. Solche Prinzi-
pien können sich entwickeln, in scheinbar gleichen Situationen in ganz 
unterschiedlichen Vollzügen materialisieren, und sind nie einfach me-
chanisch abgerufen, sondern individuell bestimmt. Der Einzelne zeigt 
in diesen Vollzügen die Fähigkeit eigenen Denkens als verstandesmäßi­
ge und vernünftige Reflexion, dessen Resultat dann ein aus besonderen 
Legitimationsgründen erschlossenes und insofern eigenes Urteilen und 
Handeln ist. Die Gesamtheit der Möglichkeit solcher Vollzüge nennt He-
gel Selbstbewusstsein. Mit dem Begriff der Entfremdung als Prozess zeigt 

1	 Stekeler-Weithofer: Denken, S. 64. 

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

Hegel, dass dieses potenziell zwar immer gegeben ist, jedoch in der Welt 
des Geistes durch Bildung entwickelt werden muss und sich in konkre-
ten geistigen Vollzügen zeigt.

Wurde gezeigt, dass die Phänomenologie die abstrakten Leitbegriffe 
der hegelschen Bildungstheorie diskutiert, so thematisieren die Nürnber­
ger Schriften Bedingungen des Vollzuges der Bildungsaspekte der Phä­
nomenologie. Dies darf nun nicht als bloße Anwendungsebene der phä-
nomenologischen Leitbegriffe missverstanden werden. Vielmehr liefert 
Hegel in den Nürnberger Schriften die Analyse des Begriffs des Denkens 
einerseits und die Differenzierung der Bildungsformen andererseits und 
schärft so seinen Bildungsbegriff in entscheidender Weise.2 Vor allem 
aber kann er in diesen Schriften den Prozess des Lernens des Denkens 
innerhalb der Schule explizieren. Dies verschafft Einblick in den Begriff 
des Denkens, der zentral in den Grundlinien ist, was zeigt, dass Hegel 
in den Bildungsprozessen der bürgerlichen Gesellschaft und des Staates 
schon mit Einzelnen operiert, die über dieses Vermögen verfügen. Inso-
fern die Einzelnen in der Schule ihr Denkvermögen ausbilden, ist sie ent-
scheidende, aber nur erste Bildungsstufe. Weiterhin kann er gerade durch 
den Begriff der Schule, den er in diesen Schriften darlegt, veranschau-
lichen, in welcher Weise die Organisation der Institutionen bildend auf 
den Einzelnen wirken kann. Was in der Rechtsphilosophie recht allge-
mein dargelegt wird, ist hier also exemplifiziert. 

Die Analyse der Grundlinien der Philosophie des Rechts erweist sich in-
sofern als ertragreich, als Hegel den Bildungsprozess in der gesamten Pra-
xis gesellschaftlichen und politischen Lebens verortet. Er betont hierbei 
die für die Bildung notwendige Relation des Einzelnen zum Staat i. w. S. 
Dieses entscheidende Verhältnis zwischen Staat und Bürger ist dann gera-
de dort offenbar, wo Hegel zeigen kann, dass die Institutionen des Staates 
darauf ausgerichtet sind, das Interesse des Bürgers zu verwirklichen, jene 
also eine unmittelbare Relation zu diesem haben. Freilich handelt es sich 
um ein reziprokes Verhältnis; während nämlich der Staat in bestimmter, 
vernünftige Weise institutionalisiert sein muss, muss sich der Bürger des 
Staates bilden, um in ihm seine Interessen und so sich als substantielle Per-
son zu verwirklichen. Nur dies kann Grundlage der freien Anerkennung 
des Staates und Identifikation mit ihm sein. Solche Identifikation meint 
dann den Staat als Grundlage einen freien Daseins zu erkennen, was das 
Resultat des hegelschen Bildungsprozesses ist.

Gerade solches Zusammenleben, das Hegel in seinem »normativ 
dichten Begriff des Gemeinwesens«3 darlegt, in das sich die Einzelnen 

2	 In diesen Schriften wird der Begriff des Denkens wesentlich zugänglicher 
besprochen als in der Wissenschaft der Logik (TW V) oder den Grundlinien 
(TW VII).

3	 Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 817. 

BILDUNG UND STAAT

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

durch Gewöhnung hineinbilden und das sie dann durch ihre geisti-
gen Fähigkeiten als vernünftig anerkennen, stiftet das so entscheidende 
»Selbstgefühl«, Teil einer Gemeinschaft zu sein. Freilich ist Bedingung 
solchen Prozesses ein auch öffentliches Leben in gesellschaftlichen und 
politischen Strukturen, da die Bürger erst hier ihre substantielle Freiheit 
erfahren. Das heißt, dass sie erkennen, dass ihre konkrete Freiheit erst 
hier nachhaltig institutionell gesichert ist. Zudem erwerben die Einzel-
nen erst hier jene personalen Fähigkeiten, die sie zur Verwirklichung die-
ser Freiheit befähigt. Hierzu müssen sich die Einzelnen aber erst als Bür­
ger und ausdrücklich nicht nur als Untertanen begreifen. Der Prozess der 
Entfremdung, der nur in der Praxis eines staatsbürgerlichen Lebens i. w. 
S. vollzogen werden kann, ist für solches Selbstverständnis entscheidend. 

In der Auseinandersetzung mit diesem Prozess der Identifikation soll-
te immer klar sein, dass es Hegel hier ausdrücklich um die aufgehobene 
Entfremdung geht. Er erkennt, dass diese Identifikation nie total oder 
absolut sein kann. Er sieht, dass das Verhältnis zwischen Gemeinwesen 
und Person immer auch ein Spannungsverhältnis ist, das bestehen blei-
ben muss. Eben hierin sichert Hegel die Freiheit des Einzelnen, auch vor 
dem Zugriff des Gemeinwesens mit seinen auch heteronomen Struktu-
ren. Hegels Begriff der Entfremdung findet also den Weg zur Ent-Frem-
dung resp. der aufgehobenen Entfremdung nicht in der Passivität des 
Einzelnen gegenüber einer Welt, die destruktive Tendenzen hat. Er ent-
wickelt diesen Prozess als aktive reflektierte Aneignung dieser Welt durch 
den gebildeten Bürger, der so Macht über sich und die Welt erlangt. Die-
sem Anspruch an den Einzelnen setzt Hegel eine institutionelle Welt ge-
genüber, die diese Integration des Einzelnen befördert.

4.2 Von der Begriffsarbeit zu einer  
modernen Konzeption politischer Bildung 

Die Auseinandersetzung mit dem Bildungsbegriff Hegels birgt das Poten-
zial fundierter Begriffsarbeit. Die genuin philosophische Auseinanderset-
zung zeigt ihre Stärke gerade darin, dass sie, als Grundlagenforschung, 
die zu unterscheidenden Ebenen der Auseinandersetzung mit Bildung 
und der mit ihr einhergehenden Begriffe explizieren kann. Solche Ausei-
nandersetzung ist ausdrücklich keine empirische Studie, sie untersucht 
nicht etwa Bildungsvollzüge auf Grundlage diagnostischer Evaluation ei-
nes Istzustandes – gerade hierin liegt ihre besondere Perspektive. Die vor-
liegende Studie will daher als Beitrag zur begrifflichen Explikation von 
Bildung im Allgemeinen und politischer Bildung im Besonderen verstan-
den werden. Untersucht wurden begriffliche Vorbedingungen jener Pro-
zesse, die als Bildung bezeichnet werden können. Es geht also darum, den 

VON BEGRIFFSARBEIT ZUR MODERNEN KONZEPTION POLITISCHER BILDUNG

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

Bildungsbegriff als philosophische Kategorie zu reflektieren und hierbei 
seine Teilmomente zu beleuchten, um so konkrete Bildungsprozesse ziel-
gerichtet und zugleich unter Berücksichtigung ihres notwendigen frei-
heitlichen Moments zu konzipieren und gerade so den Einzelnen in den 
Fokus der Betrachtung zu stellen. Solche philosophische Untersuchung 
kann für den Bildungsdiskurs deshalb gerade insofern fruchtbar gemacht 
werden, als sie explizit nicht als Beschreibung gegenwärtiger Umstände 
oder gar als Entwurf idealer Sollzustände zu verstehen ist. Auch bietet 
sie noch keine Politikdidaktik, diese zu formulieren obliegt der fachdi-
daktischen Forschung. 

Diese Studie soll aber auch nicht verstanden werden als ein Plädoyer 
für eine nur humanistische Bildung individueller Kräfte, die für keinen 
äußeren Zweck dienstbar gemacht werden kann. Auch wenn gerade der 
humanistische Bildungsbegriff das unverzichtbare anthropozentrische 
Moment jeder Bildung betont, scheint Bildung nach nur diesem Ver-
ständnis nicht nur nicht zeitgemäß, sondern auch wenig fruchtbar für 
die Reflexion heutiger Bildungsverständnisse, die gerade in ihrer institu-
tionellen Form auf das je personale Leben in Gesellschaft und Staat aus-
gerichtet und nur insofern legitimiert sind. 

Hegels Stärke zeigt sich im Vergleich zu etwa Humboldt eben darin, 
dass er die Anforderungen, die die Welt an den Einzelnen stellt, d. i. eine 
gewisse Qualifikation in Kenntnissen, Fähigkeiten und Kompetenzen zu 
haben, in seinen Bildungsbegriff nicht nur integriert, sondern diese zu 
wichtigen Aspekten macht. Seine Bildungstheorie ist gerade auch deshalb 
durchaus anschlussfähig an heutige Debatten. Sie kann aufgrund ihrer 
Differenziertheit Reflexionsrahmen für die Erarbeitung einer Politikdi-
daktik sein, da mit ihr konkrete Bildungsprozesse in Bezug auf Form, 
Ort, Methode und Ziel reflektiert und gerade so das Potenzial und die 
Grenzen schulischer Bildung beleuchtet werden können.

4.2.1 Bildung und Freiheit

Mit seinem weiten Bildungsbegriff kann Hegel zunächst die Frage beant-
worten, inwiefern politische Bildung das freiheitliche Moment des Bil-
dungsbegriffes einlösen und zugleich Identifikation mit dem Staat for-
dern kann. Hier kommt es darauf an, den direkten Zugriff des Staates 
auf das Bewusstsein, auf die Gesinnung oder eben auch auf Haltungen 
des Einzelnen zu verhindern. Für heutige Bildungsverständnisse bedeu-
tet das, dass Schule solche Identifikation nicht durch direkte Belehrung 
leisten kann und darf. 

Das freiheitliche Moment der Bildung kann Hegel einlösen, indem er 
den wesentlichen Teil des Bildungsprozesses in bürgerlicher Gesellschaft 
und Staat als praktischen Vollzug versteht. Dieser praktische Vollzug 

BILDUNG UND STAAT

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

entzieht sich dem direkten staatlichen Zugriff – man könnte also sa-
gen, dass diese Bildung dem Verdacht der Indoktrination entgeht. He-
gel bindet hierbei die Identifikation mit dem Staat an die geistigen, d. i. 
verständigen und vernünftigen Fähigkeiten des Einzelnen. Das bedeutet 
wiederum, dass nur ein Anerkennungswürdiges auch anerkannt werden 
kann. Aus dieser Einsicht heraus wird jede rein verbale Beschwörung 
des Vernünftigen und jede Forderung des vernünftigen Wirkens aus nur 
abstrakten Begriffen oder im Namen des Guten obsolet, wenn sich die-
ses Vernünftige und Gute nicht als solches zeigt. Als Forderung nur 
abstrakter Anerkennung könne gerade eine arbiträre Werteerziehung 
missbraucht werden und den Einzelnen für beliebige Zwecke, wie etwa 
Herrschaftsinteressen, instrumentalisieren.4 Solle sich der Einzelne zum 
politischen Bürger entwickeln, müsse er die Möglichkeit haben, solches 
Selbst- und Weltverständnis anhand seiner eigenen geistigen Kräfte aus 
der Bewertung der realen Umstände zu gewinnen. In der Rechtsphilo­
sophie erkennt Hegel also gewissermaßen die Gefahren jeder abstrak-
ten Wertevermittlung und setzt diesen den gebildeten Bürger entgegen, 
dem er zutraut, gerade solchen destruktiven Tendenzen zu begegnen.

Zu dieser Forderung gehört auch die Möglichkeit solcher eigenen 
Einsicht in die Vernünftigkeit des als vernünftig Anerkannten, die der 
Einzelne im praktischen Bildungsprozess gewinnt. Es sei betont, dass 
die Spannung zwischen besonderen Interessen und somit der beson-
deren Existenz des Bürgers einerseits und dem Allgemeinen des Staa-
tes und seiner volonté générale andererseits bei Hegel immer bestehen 
bleibt und erst die Voraussetzung besagter Anerkennung bildet. Gleich-
zeitig werden Besonderheit und Allgemeinheit durcheinander vermit-
telt und erhalten, was der Einzelne durch seinen Bildungsprozess er-
kennen muss und wodurch er zur Identifikation mit dem Staat gelangt. 
Die Freiheit des Einzelnen und seine Identifikation mit dem Staat sind 
also aufeinander verwiesen, durch diese Beziehung im hegelschen Sin-
ne in bestimmter Weise aufgehoben und durch den Bildungsprozess 
vermittelt.

4	 Siehe hierzu Hegels Polemik gegen alldiejenigen, die das Volk beschwören 
oder immer nur allzu abstrakt die Gemeinschaft beschwören. TW VII, §261, 
§301. Siehe auch Stekeler-Weithofer: Hegels Grundlinien der Philosophie 
des Rechts, S. 968: »Wer »Volk« sagt, will betrügen – so könnte man 
nach einem bekannten bonmot von Friedrich August Hayek zu anderen 
›Wieselwörtern‹ wie z.B. »sozial« fast sagen. Hegel hält es für unmöglich, 
alle Fehldeutungen und Missbräuche der Wörter »Volk« und »Nation« zu 
diskutieren.«

VON BEGRIFFSARBEIT ZUR MODERNEN KONZEPTION POLITISCHER BILDUNG

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

4.2.2 Funktionale Bildung und Persönlichkeitsbildung

Weiterhin kann man aus den hegelschen Ausführungen entnehmen, dass 
Persönlichkeitsbildung und Wissenserwerb im engeren Sinne miteinan-
der in einem Zusammenhang stehen, d. h., dass der Erwerb von Kennt-
nissen jeglicher Art erst Persönlichkeitsbildung ermöglicht. Mit diesem 
hegelschen Gedanken können Begriffe von Selbstkonzepten, wie etwa in 
konstruktivistischen Theorien angelegt, reflektiert werden. Gehen diese 
davon aus, dass der Einzelne ein Selbst im Sinne eines opaken Charak-
terkerns hat oder sich sein Selbst als rein kognitives Konzept erschließt, 
kann man mit Hegel sagen, dass in diesem Fall jede Rede von Bildung im 
Allgemeinen und Persönlichkeitsbildung im Besonderen obsolet würde. 
Gerade diesen Begriffen ist immer ein Verständnis eines aus dem Welt-
verhältnis entwickelten Selbst immanent. Eben dies zeichnet Bildung im 
Gegensatz zu rein schematischen Vollzügen aus. Für heutige Bildungsver-
ständnisse bedeutet dies vor allem, dass Wissenserwerb und Persönlich-
keitsbildung nicht als einander entgegenstehende Bildungsziele diskutiert 
werden sollten, sondern als Aspekte eines integralen und integrieren-
den Prozesses. Entsprechend müssen die Bezugswissenschaften der po-
litischen Bildung durchaus weit gefasst und somit mannigfaltig sein. 
Zugleich bedeutet dies, dass Persönlichkeitsbildung nicht Ziel unmittel-
barer Bildung sein kann, sie ist Resultat eines komplexen Bildungspro-
zesses, der mit der Schule nicht abgeschlossen sein kann. Dies führt auf 
die wohl entscheidendste Einsicht, die man aus der hegelschen Bildungs-
theorie gewinnen kann: Politische Bildung ist nicht auf formelle politi-
sche Bildung zu verengen. Letztere kann und darf nicht bezwecken, volle 
Bürger zu bilden. Sie kann hierzu eine Bildungsstufe sein, ihre Arbeit ist 
jedoch, wie Hegel hellsichtig erkennt, in der Schule nicht abzuschließen, 
ihr Zweck wird erst in einer Sphäre erreicht, die außer ihr liegt.

Hegel eröffnet ein Bildungsverständnis als Wissenserwerb im weites-
ten Sinne, das gleichzeitig Persönlichkeitsbildung und Kompetenzerwerb 
sein kann, insofern diese wichtigen Aspekte des Bildungsbegriffs in ei-
nem Zusammenhang miteinander stehen. Wissen ist dann nicht auf sei-
nen propositionalen Inhalt reduziert. Es meint Prinzipien, Grundsätze 
und Überzeugungen, aber auch Kompetenzen als Formen dispositiona-
len Wissens, die der Einzelne praktisch in den Institutionen von Gesell-
schaft und Staat erwirbt. Solcher Wissenserwerb ist wichtiger Bestandteil 
der Persönlichkeitsbildung, die sich als die Gesamtheit des Wissenser-
werbs auf der einen Seite und des Kompetenzerwerbs auf der anderen 
Seite verstehen lässt. Der Vollzug solchen Wissens ist wesentlich Persön-
lichkeitsbildung, insofern der Einzelne erst durch diesen zu dem wird, 
der er ist. Das hier zugrunde gelegte Bildungsverständnis geht also davon 
aus, dass solcher Wissenserwerb Auswirkungen auf das Selbstbewusst-
sein des Einzelnen hat – er bestimmt nachhaltig das Selbst.

BILDUNG UND STAAT

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

In der Diskussion der bürgerlichen Gesellschaft, als dem Staat vor-
geordnete institutionelle Bedingung der Bildung des Verstandes, zeigt 
Hegel weiterhin, dass die vernünftige Weltbezugnahme zunächst funk-
tionaler und sozialer Kenntnisse und Kompetenzen bedarf. Denken als 
Selbstdenken und somit als die Ausbildung der Vernunft kann folglich 
nur vollzogen werden, wenn die Strukturen, in denen die Vernunft rea-
lisiert ist, bekannt sind und reflektiert werden. Zugleich muss der Ein-
zelne auch immer die eigenen geistigen Fähigkeiten kennenlernen, ihrer 
kundig werden, d. h. er muss sich selbst als einen erkennen, der über sol-
che Fähigkeiten verfügt. In der Überordnung der Vernunft gegenüber 
dem Verstand zeigt sich, dass Persönlichkeitsbildung das übergeordne-
te Ziel des hegelschen Bildungsbegriffes ist, diese aber nicht ohne eine 
funktionale Bildung, d. i. Bildung des Verstandes, gelingen kann – jene 
ist durch diese bedingt.

4.2.3 Formelle und informelle Bildung

Mit dem hegelschen Bildungsverständnis kann politische Bildung außer-
dem nicht auf formelle, curricular vermittelte Bildung verengt werden, 
obgleich Hegel die Relevanz solcher Vermittlung insofern als wichtig er-
achtet, als sie den Einzelnen mit spezifischen Kategorien dieses Bildungs-
bereiches bekannt macht. Schule versteht er als Institution zunächst the­
oretischer Bildung, d. h. sie kann den Lernenden zunächst mit Begriffen 
vertraut machen, seinen Verstand ausbilden. Sie soll so die theoretische 
Auseinandersetzung mit dem Staat samt seiner institutionellen Organi-
sation und mit der Rolle des Einzelnen in ihr ermöglichen. Hierzu gehört 
auch eine Thematisierung der normativen Grundprinzipien demokrati-
scher Staatlichkeit, z.B. im Kontext der philosophischen Vorbereitungs-
wissenschaften. Politische Bildung im engeren, heutigen Verständnis gibt 
es jedoch in der hegelschen Schultheorie nicht: Sein durchaus weitläu-
figer Lehrplan beruht darauf, möglichst mannigfaltige Kenntnisse der 
Wissenschaften zu vermitteln, um daran Begriffe, also den Verstand, zu 
bilden.

Was solche theoretische Bildung zudem nach Hegel nicht leisten kann, 
ist die nachhaltige Anerkennung normativer Werte durch die in der The-
orie Gebildeten. Wie gezeigt, kann die Anerkennung demokratischer 
Prinzipien nämlich nur erfolgen, wenn der Einzelne in institutionellen 
Strukturen lebt, in denen diese Prinzipien realisiert sind, sie ist also Re-
sultat praktischer Bildung in bürgerlicher Gesellschaft und Staat.

Schule kann allerdings eine erste praktische Bildung anregen bzw. die 
Einzelnen auf den praktischen Bildungsprozess von bürgerlicher Ge-
sellschaft und Staat vorbereiten – sie kann bereits die Bildung der Ver-
nunft anregen. Sie trägt durch ihre institutionelle Organisation dazu 

VON BEGRIFFSARBEIT ZUR MODERNEN KONZEPTION POLITISCHER BILDUNG

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

bei, soziale Kompetenzen im Umgang miteinander zu erwerben und sich 
hierbei zugleich als freier Einzelner zu begreifen. Der Einzelne wird in 
der Schule erstmals mit seinen Rechten und Pflichten konfrontiert, also 
in die Strukturen der bürgerlichen Gesellschaft überführt. Als Instituti-
on der bürgerlichen Gesellschaft muss die Schule hierzu auf Grundlage 
der staatlichen Prinzipien organisiert sein und diese auch im Umgang mit 
der Schülerschaft realisieren. Sie ist also nicht nur einfach eine neutrale 
Institution, sondern hat ein direktes Verhältnis zum Staat. 

Schule ist so, als Sphäre sowohl theoretischer als auch praktischer Bil-
dung, immer nur eine Vorübung; als solche Vorübung kann solche theo-
retische und praktische Bildung in der Schule jedoch nie abgeschlossen 
sein. Anders gesagt: Die Absolventen schulischer Bildung sind keine Per­
sonen im vollen Kompetenzsinn des Begriffes, d. h. sie sind keine Citoy-
ens im hegelschen Sinne und können es auch gar nicht sein, was gerade 
vor dem Hintergrund heutiger Konzepte politischer Bildung eine durch-
aus provokante Einsicht ist. Ein affirmatives Verhältnis zum demokra-
tischen Gemeinwesen erlangt der Einzelne also nicht durch abstraktes 
Lehren arbiträrer Werte oder durch politischen Unterricht in Institutio-
nenkunde, sondern durch die Erfahrung der Anerkennungswürdigkeit 
dieser Werte in einem Leben als Citoyen. Hegel postuliert infolge dieser 
Einsicht, dass politische Bildung eines Raumes bedarf, der sich jeden Zu-
griffs formeller Bildungsinstitutionen entzieht. 

Blickt man nun zurück auf die dargestellten Probleme heutiger politi-
scher Bildung und auf die Bildungskonzeption Hegels und versucht man, 
aus diesen Schlüsse für jene zu ziehen, so fällt auf, dass die begrifflichen 
Unklarheiten vor allem daher rühren, dass politische Bildung auf ihre 
schulische Vermittlungsform reduziert wird. Diese Engführung scheint 
gerade dazu zu führen, dass die wichtige Reflexion des Zusammenhangs 
zwischen Vermittlungsformen und somit Bildungsorten und dem Zweck 
von Bildungsanstrengungen nicht vorgenommen wird. Hier könnte die 
hegelsche Relativierung der schulischen Rolle hilfreich sein. Man könnte 
fragen, welche Ziele Schule durch die ihr zur Verfügung stehenden Bil-
dungsmittel erreichen könnte. Schon dies würde eine begriffliche Klar-
heit in gegenwärtige Konzepte bringen.

In dieser Engführung versteht man außerdem Bildung als einen allzu 
mechanischen Prozess, dessen Ergebnis man zuvor bestimmen und hin-
terher evaluieren kann. Man läuft hierbei Gefahr, nicht nur Entwick-
lungsräume für die Schüler zu verschließen, sondern auch die Schule als 
Institution mit ihrem zurecht nur begrenzten Zugriff auf die Schüler-
schaft zu überfordern.

Sowenig wie andere Bildungsbereiche in der Schule abgeschlossen wer-
den können, sowenig kann gerade politische Bildung hier abgeschlossen 
werden. Gerade dieser Bildungsbereich erfordert das konkrete Leben in 
demokratischen Strukturen. Man kommt besonders in der politischen 

BILDUNG UND STAAT

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

Bildung nicht umhin, auf die sich entwickelnde Einsicht des Einzelnen in 
die Anerkennungswürdigkeit des demokratischen Staates zu vertrauen.

Ein vernünftiger Staat, so könnte man mit Hegel schließen, muss sich 
der affirmativen Gesinnung seiner Bürger nicht insofern versichern, als 
er diese mit letzter Sicherheit herbeiführt. Er kann sich darauf verlassen, 
dass seine vernünftigen und daher freien Institutionen zur Bildung der 
staatsbürgerlichen Gesinnung führen, wenn er sich denn als solcher zeigt. 

»Diese Gesinnung ist überhaupt das Zutrauen […], das Bewußtsein, daß 
mein substantielles und besonderes Interesse, im Interesse und Zwecke 
eines Andern (hier des Staates) als im Verhältnis zu mir als Einzelnem 
bewahrt und enthalten ist, – womit eben dieser unmittelbar kein Ande-
rer für mich ist und Ich in diesem Bewußtsein frei bin.«5

5	 TW VII, §268. 

VON BEGRIFFSARBEIT ZUR MODERNEN KONZEPTION POLITISCHER BILDUNG

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

Siglen

G. W. F. Hegel: 	 Werke in zwanzig Bänden. (Theorie Werkausgabe)
		  Hrsg. von Moldenhauer, Eva; Michel, Karl Markus. 
		  Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

TW III		  Phänomenologie des Geistes. 
		  Werke in zwanzig Bänden, Bd. 3.

TW IV		  Nürnberger und Heidelberger Schriften. 
		  Werke in zwanzig Bänden, Bd. 4.

TW V 		  Wissenschaft der Logik I. 
		  Werke in zwanzig Bänden, Bd. 5.

TW VI		  Wissenschaft der Logik II. 
		  Werke in zwanzig Bänden, Bd. 6.

TW VII		  Grundlinien der Philosophie des Rechts oder 
		  Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. 
		  Werke in zwanzig Bänden, Bd. 7.

TW VIII		  Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im 		
		  Grundrisse I (1830). Werke in zwanzig Bänden, Bd. 8.

TW X 		  Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im 		
		  Grundrisse III (1830). 
		  Werke in zwanzig Bänden, Bd. 10.

G. W. F. Hegel: 	 Gesammelte Werke. (Zweite Abteilung – 
		  »Vorlesungsnachschriften«)
		  Hrsg. von Sell, Annette; Jaeschke, Walter; 
		  Grotsch, Klaus; Bauer, Christopher; Felgenhauer, Dirk.
		  Hamburg: Meiner.

GW 23,1 	 Vorlesungen über die Wissenschaft der Logik I. 
		  Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1801/02, 		
		  1817, 1823, 1824, 1825 und 1826. 
		  Gesammelte Werke, Band 23,1.

GW 23,2	 Vorlesungen über die Wissenschaft der Logik II. 
		  Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1828, 1829 		
		  und 1831. 
		  Gesammelte Werke, Band 23,2.

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

GW 23,3	 Vorlesungen über die Wissenschaft der Logik III. 
		  Sekundäre Überlieferung. Anhang. 
		  Gesammelte Werke, Band 23,3.

GW 25,2 	 Vorlesungen über die Philosophie des subjektiven 
		  Geistes II. Nachschriften zu dem Kolleg des 
		  Wintersemesters 1827/28 und Zusätze. 
		  Gesammelte Werke, Band 25,2.

GW 26,1 	 Vorlesungen über die Philosophie des Rechts I. 
		  Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1817/18, 		
		  1818/19, 1819/20. 
		  Gesammelte Werke, Band 26,1.

GW 26,2 	 Vorlesungen über die Philosophie des Rechts II. 
		  Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1821/22 
		  und 1822/23. 
		  Gesammelte Werke, Band 26,2.

GW 26,3	 Vorlesungen über die Philosophie des Rechts III. 
		  Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1824/25 
		  und 1831. 
		  Gesammelte Werke, Band 26,3.

SIGLEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

Literatur

Werke G. W. F. Hegels

Primärtexte

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (202015): Phänomenologie des Geistes. Wer-
ke in zwanzig Bänden, Band 3 (=TW III). Herausgegeben von Moldenhau-
er, Eva; Michel, Karl Markus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (20198): Nürnberger und Heidelberger 
Schriften. Werke in zwanzig Bänden, Band 4 (=TW IV). Herausgegeben 
von Moldenhauer, Eva; Michel, Karl Markus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (202012): Wissenschaft der Logik I. Werke 
in zwanzig Bänden, Band 5 (=TW V). Herausgegeben von Moldenhauer, 
Eva; Michel, Karl Markus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (202012): Wissenschaft der Logik II. Werke 
in zwanzig Bänden, Band 6 (=TW VI). Herausgegeben von Moldenhauer, 
Eva; Michel, Karl Markus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (201916): Grundlinien der Philosophie des 
Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. Werke in 
zwanzig Bänden, Band 7 (=TW VII). Herausgegeben von Moldenhauer, 
Eva; Michel, Karl Markus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (202113): Enzyklopädie der philosophischen 
Wissenschaften im Grundrisse I (1830). Werke in zwanzig Bänden, Band 
8 (=TW VIII). Herausgegeben von Moldenhauer, Eva; Michel, Karl Mar-
kus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (202011): Enzyklopädie der philosophischen 
Wissenschaften im Grundrisse III (1830). Werke in zwanzig Bänden, Band 
10 (=TW X). Herausgegeben von Moldenhauer, Eva; Michel, Karl Mar-
kus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Vorlesungen, Nachschriften, Zusätze

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2013): Vorlesungen über die Wissenschaft 
der Logik I. Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1801/02, 1817, 
1823, 1824, 1825 und 1826. Gesammelte Werke, Band 23,1 (=GW 23,1). 
Herausgegeben von Sell, Annette. Hamburg: Meiner.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2015): Vorlesungen über die Wissenschaft 
der Logik II. Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1828, 1829 und 
1831. Gesammelte Werke, Band 23,2 (=GW 23,2). Herausgegeben von 
Sell, Annette. Hamburg: Meiner.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2017): Vorlesungen über die Wissenschaft 

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

der Logik III. Sekundäre Überlieferung. Anhang. Gesammelte Werke, 
Band 23,3 (=GW 23,3). Herausgegeben von Sell, Annette. Hamburg: Mei-
ner.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2012): Vorlesungen über die Philosophie 
des subjektiven Geistes II. Nachschriften zu dem Kolleg des Wintersemes­
ters 1827/28 und Zusätze. Gesammelte Werke, Band 25,2 (=GW 25,2). 
Herausgegeben von Bauer, Christoph Johannes. Hamburg: Meiner.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2014): Vorlesungen über die Philosophie 
des Rechts I. Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1817/18, 1818/19, 
1819/20. Gesammelte Werke, Band 26,1 (=GW 26,1). Herausgegeben von 
Felgenhauer, Dirk. Hamburg: Meiner.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2015): Vorlesungen über die Philosophie 
des Rechts II. Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1821/22 und 
1822/23. Gesammelte Werke, Band 26,2 (=GW 26,2). Herausgegeben von 
Grotsch, Klaus. Hamburg: Meiner.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2015): Vorlesungen über die Philosophie 
des Rechts III. Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1824/25 und 
1831. Gesammelte Werke, Band 26,3 (=GW 26,3). Herausgegeben von 
Grotsch, Klaus. Hamburg: Meiner.

Literatur

Anchour, Sabine; Gill, Thomas (2017): Was politische Bildung alles sein 
kann. Schwalbach: Wochenschauverlag.

Arendt, Hannah (2012): Das Urteilen. München: Piper.
Arendt, Hannah (201516): Vita Activa oder vom tätigen Leben. München: 

Piper. 
Aristoteles (20155): Nikomachische Ethik, hrsg. von Wolf, Ursula. Ham-

burg: Rowohlt.
Aristoteles (2019): Nikomachische Ethik. In: Philosophische Schriften in 

sechs Bänden, Band 3. Nach der Übersetzung von Rolfes, Eugen, bearbei-
tet von Bien, Günther. Hamburg: Meiner.

Augustinus, Aurelius (1979): Vom Gottesstaat. 2 Bände, hrsg. von Perl, Carl 
Johann. Paderborn: Schöningh.

Autorengruppe Fachdidaktik (2011): Konzepte der politischen Bildung. Eine 
Streitschrift. Frankfurt a. M.: Wochenschau-Verlag.

Baumert, Jürgen; Stanat, Petra; Demmrich, Anke (2001): PISA 2000: Un­
tersuchungsgegenstand, theoretische Grundlagen und Durchführung der 
Studie. In: J. Baumert et. al.: PISA 2000: Basiskompetenzen von Schüle­
rinnen und Schülern im internationalen Vergleich, Opladen: VS Verlag für 
Sozialwissenschaften.

Baumert, Jürgen (2016): Leistungen, Leistungsfähigkeit und Leistungsgren­
zen der empirischen Bildungsforschung. In: Baumert, Jürgen; Tillmann, 
Klaus-Jürgen (Hrsg.): Empirische Bildungsforschung. Der kritische Blick 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

und die Antwort auf die Kritiker. Zeitschrift für Erziehungswissenschaft, 
2016, Sonderheft 31.

Beck, Johannes (1970): Erziehung in der Klassengesellschaft, München: List.
Behrmann, Günter C. (1972): Soziales System und politische Sozialisation. 

Eine Kritik der neueren politischen Pädagogik. Stuttgart: Kohlhammer.
Behrmann, Günter C. (1978): Politik – Zur Problematik des sozialkundlich-

politischen Unterrichts und seiner neueren Didaktik. In: Ders.; Jeißmann, 
Karl-Ernst; Süßmuth, Hans (Hrsg.), Geschichte und Politik. Didaktische 
Grundlegung eines kooperativen Unterrichts. Paderborn: Schöningh.

Bickmann, Claudia (2010): Apperzeption. In: Enzyklopädie Philosophie, 
hrsg. von Sandkühler, Hans Jörg, Band I. Hamburg: Meiner.

Bollenbeck, Georg (1994): Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deut­
schen Deutungsmusters. Frankfurt a. M.: Insel.

Böckenförde, Ernst-Wolfgang (1976): Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien 
zur Staatstheorie und Verfassungsrecht. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang (1999): Staat, Nation, Europa. Studien zur 
Staatstheorie, Verfassungstheorie und Rechtsphilosophie. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Brandom, Robert (2015): Wiedererinnerter Idealismus. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Brumlik, Micha (2004): Aus Katastrophen lernen? Grundlagen zeitgeschicht­
licher Bildung in menschlicher Absicht. Berlin: Philo & Philo Fine Arts. 

Büttner, Stefan (2005): Hegels Bildungstheorie dargestellt anhand seiner 
Nürnberger Gymnasialreden nebst einer Reflexion auf die Situation der 
Bildung in der heutigen Weltgesellschaft. In: Heidelberger Jahrbücher. Bd. 
2005/49.

Dammer, Karl-Heinz (2015): Vermessene Bildungsforschung. Wissenschafts­
geschichtliche Hintergründe zu einem neoliberalen Herrschaftsinstrument. 
Baltmannsweiler: Schneider-Verlag Hohengehren. 

Dahrendorf, Ralf (2010): Homo sociologicus. Versuch zur Geschichte, Be­
deutung und Kritik der Kategorie der sozialen Rolle. Wiesbaden: Sprin-
ger VS.

Detjen, Joachim (2007): Politische Bildung. Geschichte und Gegenwart in 
Deutschland. München/Wien: Oldenbourg.

Detjen, Joachim et al. (2012): Politikkompetenz – ein Modell. Wiesbaden: 
Springer VS.

Detjen, Joachim (2017): Bürgerleitbild. In: Lange, Dirk; Reinhardt, Volker: 
Basiswissen politische Bildung. Handbuch für den sozialwissenschaftli­
chen Unterricht. Konzeptionen, Strategien und Inhaltsfelder politischer 
Bildung, Band I. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren.

Dewey, John (1964): Demokratie und Erziehung. Braunschweig: Wester-
mann. 

Göhler, Gerhard (1997): Institution-Macht-Repräsentation. Wofür politische 
Institutionen stehen und wie sie wirken. Baden-Baden: Nomos.

Fichte, Johann Gottlieb (2008): Reden an die deutsche Nation. Hrsg. von 
Aichele, Alexander. Hamburg: Meiner.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

Fichte, Johann Gottlieb (1962): Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeital­
ters. In: Ausgewählte Werke in sechs Bänden, Band 4. Darmstadt: WBG.

Fischer, Kurt Gerhard (1973): Einführung in die politische Bildung, Stutt-
gart: Metzler.

Foerster, Friedrich Wilhelm (19224): Politische Ethik und Politische Pädago­
gik. München: Ernst Reinhardt.

Fulda, Hans-Friedrich (1971): Aufheben. In: Historisches Wörterbuch der 
Philosophie, Band 1, hrsg. von Ritter, Joachim. Basel: Schwabe & Co.

Fulda, Hans Friedrich (2003): Georg Wilhelm Friedrich Hegel. München: 
C.H. Beck.

Heidegger, Martin (1954): Was heisst Denken? Tübingen: Niemeyer.
Heller, Hermann (1983): Staatslehre. In der Bearbeitung von Gerhart Nie-

meyer. Tübingen: Mohr-Siebeck.
Hennis, Wilhelm (1977): Politik und praktische Philosophie. Schriften zur 

politischen Theorie. Stuttgart: Klett-Cotta.
Herder, Johann Gottfried (1966): Ideen zur Philosophie der Geschichte 

der Menschheit. In: Werke in 11 Bänden, Bd. 6. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Herder, Johann Gottfried (1994): Vom Erkennen und Empfinden der mensch­
lichen Seele. In: Werke in 11 Bänden, Bd. 4, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Herder, Johann Gottfried (1997): Von Notwendigkeit und Nutzen der Schu­
len. Schulrede Juli 1783. In: Werke in 11 Bänden, Bd. 9/2, Frankfurt a. 
M.: Suhrkamp.

Honneth, Axel (2021): Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Honneth, Axel (2013): Das Recht der Freiheit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Honneth, Axel (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Gramma­

tik sozialer Konflikte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Humboldt, Wilhelm von (1960): Über den Geist der Menschheit. In: Werke 

in fünf Bänden, Bd. 1. Darmstadt: WBG. 
Humboldt, Wilhelm von (1960): Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der 

Wirksamkeit des Staates zu bestimmen. In: Werke in fünf Bänden, Bd. 1. 
Darmstadt: WBG.

Humboldt, Wilhelm von (1964): Der königsberger und der litauische Schul­
plan. In: Werke in fünf Bänden, Bd. 4. Darmstadt: WBG.

Israel, Joachim (1985): Der Begriff der Entfremdung. Zur Verdinglichung 
des Menschen in der bürokratischen Gesellschaft. Reinbek: Rowohlt.

Jaeggi, Rahel (2003): Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophi­
schen Problems. Frankfurt am Main: Campus.

Jaeggi, Rahel (2014): Kritik von Lebensformen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Jaeschke, Walter (2016): Hegel-Handbuch. Leben – Werk – Schule. Stutt-

gart: Metzler.
Juchler, Ingo (2005): Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. In: 

Zeitschrift für Politik, 52. Jg., 1/2005.
Kahlert, Joachim (1990): Alltagstheorien in der Umweltpädagogik. Wein-

heim: Dt. Studien-Verlag.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

Kant, Immanuel (20179): Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe, Bd. X, hrsg. 
von Weischedel, Wilhelm. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1982): Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphiloso­
phie, Politik und Pädagogik 2. Werkausgabe, Bd. XII, hrsg. von Weische-
del, Wilhelm. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kerschensteiner, Georg (19584): Der Begriff der Staatsbürgerlichen Erzie­
hung. München: Oldenbourg. 

Klein, Ansgar; Speth, Rudolf (2000): Demokratische Grundwerte in der plu­
ralistischen Gesellschaft. In: Breit, Gotthard; Schiele, Siegfried (Hrsg.): 
Werte in der politischen Bildung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verlag.

Klieme, Eckhard; Leutner, Detlev (2006): Kompetenzmodelle zur Erfassung 
individueller Lernergebnisse und zur Bilanzierung von Bildungsprozessen. 
Beschreibung eines neu eingerichteten Schwerpunktprogramms der DFG. 
In: Zeitschrift für Pädagogik 52 (2006) 6.

Krautz, Jochen (2007): Ware Bildung. Schule und Universität unter dem 
Diktat der Ökonomie. Kreuzlingen/München: Heinrich Hugendubel Ver-
lag. 

Kriele, Martin (1977): Lernzielvorschläge für den politischen Unterricht. In: 
Ders.: Legitimationsprobleme der Bundesrepublik. München: C. H. Beck.

Kuhn, Hans-Werner; Massing, Peter (1990): Politische Bildung seit 1945. 
Konzeptionen, Kontroversen, Perspektiven. In: APuZ, B 52–53/1990, S. 
28–40.

Lange, Dirk (2011): Konzepte als Grundlage der politischen Bildung. Lern­
theoretische und fachdidaktische Überlegungen. In: Autorengruppe Fachdi-
daktik: Konzepte der politischen Bildung. Eine Streitschrift. Frankfurt a. M.: 
Wochenschau-Verlag.

Lange, Dirk (2014): PISA und die Folgen – Schulische politische Bildung im 
Prozess der Bildungsreform. In: Sander, Wolfgang; Steinbach, Peter: Poli­
tische Bildung in Deutschland. Profile, Personen, Institutionen. Bonn: bpb.

Liessman, Konrad Paul (2017): Ich weiß etwas, was du nicht weißt. Über 
den Mythos der Wissensgesellschaft. In: Zenkert, Georg (Hrsg.) (2017): 
Bildungskonzepte und Bildungsorganisation. Zur Dramaturgie der Bil­
dungsgesellschaft. Heidelberg: Mattes.

Liessmann, Konrad Paul (2014): Geisterstunde. Die Praxis der Unbildung. 
Eine Streitschrift. Wien: Zsolnay.

Litt, Theodor (1931): Idee und Wirklichkeit des Staates in der staatsbürger­
lichen Erziehung. Leipzig: Quelle & Meyer.

Litt, Theodor (1954): Die politische Selbsterziehung des deutschen Volkes. 
In: APuZ, B 3/54, S. 25–34.

Litt, Theodor (1953): Die Freiheit des Menschen und der Staat. Berlin: Ge-
brüder Weiss Verlag.

Luhmann, Niklas (2000): Die Politik der Gesellschaft, hrsg. von Kieserling, 
André. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Maier, Hans (1980): Ältere deutsche Staats- und Verwaltungslehre. Mün-
chen: Beck.

Massing, Peter (1995): Wege zum Politischen. In: Ders.; Weißeno, Georg (Hrsg.): 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

Politik als Kern der politischen Bildung. Wege zur Überwindung des unpoliti­
schen Politikunterrichts. Wiesbaden: Springer VS. 

Massing, Peter (1995): Was heißt und wie ermögliche ich politische Ur­
teilsbildung? Ders.; Weißeno, Georg (Hrsg.): Politik als Kern der politi­
schen Bildung. Wege zur Überwindung des unpolitischen Politikunter­
richts. Wiesbaden: Springer VS.

Massing, Peter (1996): »Darmstädter Appell«. Aufruf zur Reform der Poli­
tischen Bildung in der Schule. In: APuZ, B 47/1996, S. 34–38.

Massing, Peter; Weißeno, Georg (Hrsg.) (1997): Politische Urteilsbildung. 
Zentrale Aufgabe für den Politikunterricht. Schwalbach/Ts.: Wochen-
schau-Verlag.

Massing, Peter (20137): Politische Bildung. In: Andersen, Uwe; Woyke, 
Wichard (Hrsg.): Handwörterbuch des politischen Systems der Bundes­
republik Deutschland. Wiesbaden: Springer VS.

Menke, Christoph (2019): Autonomie und Befreiung. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp. 

Meyer, Kirsten (2011): Bildung. Berlin; Boston: De Gruyter. 
Müller-Rückwitt, Anne (2008): »Kompetenz«. Bildungstheoretische Unter­

suchungen zu einem aktuellen Begriff. Würzburg: Ergon.
Neuser, Wolfgang; Stekeler-Weithofer, Pirmin (Hrsg.) (2018): Idee, Geist, 

Freiheit. Hegel und die zweite Natur. Würzburg: Königshausen und Neu-
mann. 

Nicolaus, Helmut (1995): Hegels Theorie der Entfremdung. Heidelberg: 
Manutius Verlag. 

Oakeshott, Michael (1966): Rationalism in Politics and other Essays. New 
and Expanded Edition. Indianapolis: Liberty Fund. 

Oberle, Monika (2017): Politikwissenschaft als Bezugsdisziplin der Politi­
schen Bildung. In: Dies.; Weißeno, Georg (Hrsg.): Politikwissenschaft und 
Politikdidaktik. Theorie und Empirie. Wiesbaden: Springer VS.

Oelkers, Jürgen (1998): Das Konzept der Bildung in Deutschland im 18. 
Jahrhindert. In: Oelkers, Jürgen; Osterwalder, Fritz; Rhyn, Heinz (Hrsg.): 
Bildung, Öffentlichkeit und Demokratie. Weinheim u. a.: Beltz.

Patzelt, Werner J. (2019): Politische Bildung für ein demokratisches Deutsch­
land. Ziele, Inhalte, Bilanzen. Würzburg: Ergon.

Petersen, Thomas (1991): Volonté générale und volonté particulière. Kon­
sens, Konflikt und Kompromiss in der Demokratie. Köln: Bachem.

Petersen, Thomas (1992): Subjektivität und Politik. Frankfurt a. M.: Athe-
näum.

Petersen, Thomas: Nachhaltigkeitspolitik, Wissenschaft und Urteilskraft. 
Nicht publiziert.

Petersen, Thomas et al. (2013): Urteilskraft. In: Dies.: Die Kunst langfristig 
zu denken. Wege zur Nachhaltigkeit. Baden-Baden: Nomos.

Petersen, Thomas (2018): Die Macht des Volkes im Verfassungsstaat. Volks­
souveränität und neue Formen der Demokratie. In: Zenkert, Georg 
(Hrsg.): Die Macht der Demokratie. Zur Organisation des Verfassungs­
staats. Baden-Baden: Nomos.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

Pfister, Jonas (2014): Fachdidaktik Philosophie. Bern: Haupt UTB.
Pleines, Jürgen-Eckardt (Hrsg.) (1978): Bildungstheorien. Probleme und Po­

sitionen. Freiburg i. Br.: Herder. 
Pleines, Jürgen-Eckardt (Hrsg.) (1986): Hegels Theorie der Bildung. 2 Bän-

de. Hildesheim: Olms. 
Pippin, Robert (2005): Die Verwirklichung der Freiheit. Der Idealismus als 

Diskurs der Moderne. Frankfurt a. M.: Campus.
Pippin, Robert, B. (2016): Die Aktualität des Deutschen Idealismus. Frank-

furt a. M.: Suhrkamp.
Popper, Karl (1992): Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. Tübingen: UTB 

für Wissenschaft.
Priddats, Birger (1990): Hegel als Ökonom. Berlin: Duncker und Humblot.
Rosenzweig, Franz (2010): Hegel und der Staat. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Rawls, John (1994): Der Gedanke des übergreifenden Konsenses. In: Ders.: 

Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsätze 1978–1989, hrsg. von 
Hinsch, Wilfried. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rawls, John (2003): Politischer Liberalismus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Reinhardt, Sibylle (2017): Werte in der Politischen Bildung. In: Lange, Dirk; 

Reinhardt, Volker: Basiswissen politische Bildung. Handbuch für den so­
zialwissenschaftlichen Unterricht. Konzeptionen, Strategien und Inhalts­
felder politischer Bildung, Band I. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Ho-
hengehren.

Riedel, Manfred (1970): Bürgerliche Gesellschaft und Staat bei Hegel. Mün-
chen: Luchterhand.

Ritz, Eberhard (1972): Entfremdung In: Historisches Wörterbuch der Philo­
sophie, Band 2, hrsg. von Ritter, Joachim. Basel: Schwabe & Co.

Rousseau, Jean-Jacques (2019): Diskurs über den Ursprung und die Grund­
lagen der Ungleichheit unter den Menschen, hrsg. von Meier, Heinrich. 
Paderborn: Brill Schöningh. (=Zweiter Diskurs).

Rousseau, Jean Jacques (2003): Émile oder über die Erziehung. Paderborn: 
Brill Schöningh.

Rousseau, Jean-Jacques (1977): Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien 
des Staatsrechts. Paderborn: Schöningh. (=Contrat Social).

Rousseau, Jean-Jacques (2011): Vom Gesellschaftsvertrag. Herausgegeben 
von Hans Brockard. Stuttgart: Reclam.

Ruda, Frank (2011): Hegels Pöbel. Eine Untersuchung der »Grundlinien der 
Philosophie des Rechts«. Göttingen: Wallstein-Verlag.

Sander, Wolfgang (2013): Bildung durch Politikunterricht. Positionen zu ak­
tuellen Kontroversen im Fach – Antworten auf die Fragen der POLIS-Re­
daktion. In: polis 3/2013.

Schacht, Richard (1970): Alienation. Garden City, NY: Doubleday.
Schmitz, Hermann (1992): Die entfremdete Subjektivität. Bonn: Bouvier.
Schrey, Heinz H. (1975): Entfremdung. Darmstadt: WBG.
Siep, Ludwig (2010): Aktualität und Grenzen der praktischen Philosophie 

Hegels. Aufsätze 1997–2009. München: Wilhelm Fink.
Spaemann, Robert (1996): Personen. Stuttgart: Klett-Cotta.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

Spaemann, Robert (1980): Rousseau – Bürger ohne Vaterland. München: 
Piper. 

Spaemann, Robert (2008): Rousseau – Mensch oder Bürger. Das Dilemma 
der Moderne. Stuttgart: Klett-Cotta.

Spranger, Eduard (1956): Gedanken zur staatsbürgerlichen Erziehung. In: 
APuZ, B 48/1956, S. 749–760.

Stekeler-Weithofer, Pirmin (2012): Denken. Tübingen: Mohr Siebeck.
Stekeler-Weithofer, Pirmin (2014): Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein 

dialogischer Kommentar, 2 Bände. Hamburg: Meiner.
Stekeler-Weithofer, Pirmin (2019): Hegels Wissenschaft der Logik. Ein dia­

logischer Kommentar, 2 Bände. Hamburg: Meiner.
Stekeler-Weithofer, Pirmin (2021): Hegels Grundlinien der Philosophie des 

Rechts. Ein dialogischer Kommentar. Hamburg: Meiner.
Stojanov, Krassimir (2020): Hegels Bildungsbegriff. Systematik und Ent­

wicklungsphasen. In: Thein, Christian (Hrsg.): Philosophische Bildung 
und Didaktik. Dimensionen, Vermittlungen, Perspektiven. Wiesbaden: 
Metzler.

Sutor, Bernhard (1977): Verfassung und Minimalkonsens. Die Rolle des 
Grundgesetzes im Streit um die politische Bildung. In: Schiele, Siegfried; 
Schneider, Herbert (Hrsg.): Das Konsensproblem in der politischen Bil­
dung. Stuttgart: Klett.

Sutor, Bernhard (19843): Didaktik politischen Unterrichts. Theorie der poli­
tischen Bildung. Paderborn: Schöningh. 

Sutor, Bernhard (1984): Neue Grundlegung politischer Bildung. Paderborn: 
Schöningh.

Sutor, Bernhard (2002): Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle 
Gründung« der Bundesrepublik Deutschland. Die Kontroversen der sieb­
ziger und achtziger Jahre. In: APuZ, B 45/2002, S. 17–27.

Tenorth, Heinz-Elmar (2016): Bildungstheorie und Bildungswissenschaft, 
Bildung und kulturelle Basiskompetenzen-ein Klärungsversuch, auch am 
Beispiel der PISA-Studie. In: Baumert, Jürgen; Tillmann, Klaus-Jürgen 
(Hrsg.): Empirische Bildungsforschung. Der kritische Blick und die Ant­
wort auf die Kritiker. Zeitschrift für Erziehungswissenschaft, Sonderheft 
31.

Tenorth, Heinz-Elmar (Hrsg.) (2003): Form der Bildung-Bildung der Form. 
Weinheim, Basel, Berlin: Beltz.

Tillmann, Klaus-Jürgen (2016): Empirische Bildungsforschung in der Kri­
tik- ein Überblick über Themen und Kontroversen. In: Baumert, Jürgen; 
Tillmann, Klaus-Jürgen (Hrsg.): Empirische Bildungsforschung. Der kri­
tische Blick und die Antwort auf die Kritiker. Zeitschrift für Erziehungs-
wissenschaft, Sonderheft 31. 

Theodor, Wilhelm (1973): Traktat über den Kompromiß. Stuttgart: Metzler.
Theodor, Wilhelm (1975): Jenseits der Emanzipation. Stuttgart: Metzler.
Tönnies, Ferdinand (2012): Studien zu Gemeinschaft und Gesellschaft, hrsg. 

von Lichtblau, Klaus. Wiesbaden: Springer VS.
Tönnies, Ferdinand (2019): Gemeinschaft und Gesellschaft. Achte Auflage. 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

In: Gesamtausgabe, Band 2, hrsg. von Clausen, Bettina; Haselbach, Die-
ter. Berlin, Boston: de Gruyter.

Topitsch, Ernst (1981): Die Sozialphilosophie Hegels als Heilslehre und 
Herrschaftsideologie. München: Piper.

Tugendhat, Ernst (1979): Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Vierhaus, Rudolf (1972): Bildung. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Histo­
risches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, 8 Bänden, 
Band 1, hrsg. von Brunner, Otto; Conze, Werner; Koselleck, Reinhard. 
Stuttgart: Klett-Cotta. 

Vollrath, Ernst (1987): Grundlegung einer philosophischen Theorie des Po­
litischen. Würzburg: Königshausen & Neumann.

Vollrath, Ernst (2003): Was ist das Politische? Eine Theorie des Politischen 
und seiner Wahrnehmung. Würzburg: Könighausen und Neumann. 

Wahl, Rainer (2003): Verfassungsstaat, Europäisierung, Internationalisie­
rung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Weber, Max (19885): Politik als Beruf. In: Ders.: Gesammelte Politische 
Schriften, hrsg. von Winckelmann, Johannes. Tübingen: Mohr Siebeck.

Weinert, Franz E. (2001): Concept of competence – A conceptual Clarifica­
tion. In: Rychen, Dominique S.; Salganik, Laura H. (Hrsg.): Defining and 
Selecting Key Competencies. Göttingen: Hogrefe & Huber.

Weißeno, Georg et al. (2010): Konzepte der Politik – ein Kompetenzmodell. 
Schwalbach/Ts: Wochenschau-Verlag.

Weißeno, Georg et al. (2013): Politikkompetenz kurzgefasst – zur Arbeit mit 
dem Kompetenzmodell. In: Frech, Siegfried; Richter, Dagmar (Hrsg.): Po­
litische Kompetenzen fördern. Schwalbach: Wochenschau Verlag.

Weißeno, Georg (2017): Politisches Lernen. In: Lange, Dirk; Reinhardt, Vol-
ker (Hrsg.): Basiswissen politische Bildung. Handbuch für den sozial­
wissenschaftlichen Unterricht. Konzeptionen, Strategien und Inhaltsfelder 
politischer Bildung, 2 Bände, Band I. Baltmannsweiler: Schneider Verlag 
Hohengehren.

Welter, Nicole (2003): Herders Bildungsphilosophie. Sankt Augustin: Gar-
dez.

Wieland, Wolfgang (1999): Platon und die Formen des Wissens. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht.

Zenkert, Georg (2017): Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie als An­
thropologie. Pädagogische Rundschau, (5/2017).

Zenkert, Georg (2023): Was ist Erziehungsphilosophie? Pädagogische Rund-
schau, (4/2023).

Zenkert, Georg (2017): Bildung durch Wissenschaft? Die Transformation 
eines Leitmotivs. In: Ders. (Hrsg.): Bildungskonzepte und Bildungsor­
ganisation. Zur Dramaturgie der Wissensgesellschaft. Heidelberg: Mat-
tes Verlag. 

Zenkert, Georg (2018): Der Verfassungsstaat als Organisation reflexiver 
Macht. In. Ders. (Hrsg.): Die Macht der Demokratie. Zur Organisation 
des Verfassungsstaats. Baden-Baden: Nomos.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

Dokumente

Die Bundesregierung (2016): Strategie der Bundesregierung zur Extremismus­
prävention und Demokratieförderung. Berlin. URL: https://www.bmfsfj.de/
resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-
bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-
data.pdf (Stand 20.04.2024).

Bundeszentrale für politische Bildung (2003): Leitbild der Bundeszentrale 
für politische Bildung. Bonn. URL: https://www.bpb.de/die-bpb/51248/
leitbild-der-bpb/ (Stand 20.04.2024).

Bundeszentrale für politische Bildung (2022): Demokratie stärken – Zivil­
gesellschaft fördern. Die Bundeszentrale für politische Bildung: Aufga­
ben, Ziele, Aktivitäten. Bonn. URL: https://www.bpb.de/die-bpb/ueber-
uns/auftrag/51743/demokratie-staerken-zivilgesellschaft-foerdern/ (Stand 
20.04.2024).

Deutscher Verein für Politische Bildung e.V.: Ziele & Aufbau. URL: http://
dvpb.de/wir-ueber-uns/ziele/ (Stand 20.04.2024).

Deutscher Verein für Politische Bildung e.V.: Politische Bildung für die De­
mokratie! Positionspapier der Deutschen Vereinigung für Politische Bil­
dung zum Verhältnis von Politischer Bildung, Demokratiepädagogik und 
Präventionspädagogik. URL: http://dvpb.de/politische-bildung-fuer-die-
demokratie (Stand 20.04.2024).

Deutscher Verein für Politische Bildung e.V. (2018): Appell der Deutschen Vereini­
gung für Politische Bildung (DVPB). Demokratie-Auftrag von Schule erfüllen, 
Politische Bildung stärken! URL: http://dvpb.de/wp-content/uploads/2018/01/
d735e1efbb8eda503c44356c1a894035.pdf (Stand 20.04.2024).

Kultusministerium Nordrhein-Westfalen (1974): Richtlinien für den Politik-
Unterricht. Düsseldorf: Hagemann.

Kultusministerium Hessen (1973): Rahmenrichtlinien Gesellschaftslehre Se­
kundarstufe I. Frankfurt a. M.: Diesterweg.

Verfassung des Deutschen Reiches (1919). Zitiert nach: Ernst Rudolf Huber 
(19923): Dokumente zur deutschen Verfassungsgeschichte, Band 4: Deut­
sche Verfassungsdokumente 1919–1933. Stuttgart: Kohlhammer.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bpb.de/die-bpb/51248/leitbild-der-bpb/
https://www.bpb.de/die-bpb/51248/leitbild-der-bpb/
https://www.bpb.de/die-bpb/ueber-uns/auftrag/51743/demokratie-staerken-zivilgesellschaft-foerdern/
https://www.bpb.de/die-bpb/ueber-uns/auftrag/51743/demokratie-staerken-zivilgesellschaft-foerdern/
http://dvpb.de/wir-ueber-uns/ziele/
http://dvpb.de/wir-ueber-uns/ziele/
http://dvpb.de/politische-bildung-fuer-die-demokratie
http://dvpb.de/politische-bildung-fuer-die-demokratie
http://dvpb.de/wp-content/uploads/2018/01/d735e1efbb8eda503c44356c1a894035.pdf
http://dvpb.de/wp-content/uploads/2018/01/d735e1efbb8eda503c44356c1a894035.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/109002/5278d578ff8c59a19d4bef9fe4c034d8/strategie-der-bundesregierung-zur-extremismuspraevention-und-demokratiefoerderung-data.pdf
https://www.bpb.de/die-bpb/51248/leitbild-der-bpb/
https://www.bpb.de/die-bpb/51248/leitbild-der-bpb/
https://www.bpb.de/die-bpb/ueber-uns/auftrag/51743/demokratie-staerken-zivilgesellschaft-foerdern/
https://www.bpb.de/die-bpb/ueber-uns/auftrag/51743/demokratie-staerken-zivilgesellschaft-foerdern/
http://dvpb.de/wir-ueber-uns/ziele/
http://dvpb.de/wir-ueber-uns/ziele/
http://dvpb.de/politische-bildung-fuer-die-demokratie
http://dvpb.de/politische-bildung-fuer-die-demokratie
http://dvpb.de/wp-content/uploads/2018/01/d735e1efbb8eda503c44356c1a894035.pdf
http://dvpb.de/wp-content/uploads/2018/01/d735e1efbb8eda503c44356c1a894035.pdf


https://doi.org/10.5771/9783748955566 - am 19.01.2026, 23:35:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	1. Einleitung
	1.1 Politische Bildung – Fundament der Demokratie?
	1.2 Problemaufriss

	2. Der Bildungsbegriff und seine historische Genese
	2.1 Der neuzeitliche Bildungsbegriff: Nation, Kultur, Individuum
	2.1.1 Johann Gottlieb Fichte
	2.1.2 Johann Gottfried Herder
	2.1.3 Wilhelm von Humboldt
	2.1.3.1 Bildung als normative Kategorie
	2.1.3.2 Individualität als Selbstbezug
	2.1.3.3 Individualität als das Erste im Weltbezug
	2.1.3.4 Grenzen staatlich institutionalisierter Bildung
	2.1.3.5 Schulische Bildung: Chancen und Grenzen


	2.2 Staatsbürgerliche Erziehung und politische Tugenden
	2.2.1 Georg Kerschensteiner und die Arbeit
	2.2.2 Friedrich Wilhelm Foerster und die Andersdenkenden
	2.2.3 Theodor Litt und der Begriff des Staates

	2.3 Die didaktische Wende und ihre Folgen
	2.3.1 Der Theoriestreit der 70er Jahre
	2.3.2 Nachkonzeptionelle Phase

	2.4 Politische Bildung als Politikdidaktik
	2.4.1 Politikkompetenz
	2.4.2 Gegenstimmen: Autorengruppe Fachdidaktik
	2.4.3 Weitere Aspekte politischer Bildung
	2.4.3.1 Werteerziehung
	2.4.3.2 Begriff der Urteilskraft?

	2.4.4 Conclusio

	2.5 Politische Bildung zwischen Humanismus und Politikdidaktik

	3. G. W. F. Hegel und der mehrstufige Bildungsprozess
	3.1 Leitbegriffe der hegelschen Bildungstheorie
	3.1.1 Denken
	3.1.1.1 Nachdenken
	3.1.1.2 Selbstdenken

	3.1.2 Entfremdung
	3.1.2.1 Der Entfremdungsbegriff im Diskurs
	3.1.2.1.1 Exkurs: Rousseau und das Problem der aliénation totale
	3.1.2.1.2 Rousseau und die fehlende Differenz

	3.1.2.2 Hegel: Die Entfremdung als mehrstufiger Prozess
	3.1.2.2.1 Entfremdung und Welt
	3.1.2.2.2 Ent-Fremdung als Vermittlung des Bürgerbewusstseins
	3.1.2.2.3 Entfremdung und das Selbst
	3.1.2.2.4 Conclusio: Bildung als Denken und Entfremdung


	3.1.3 Holistisches Wissen oder die Bildungsformen
	3.1.3.1 Exkurs: Der Wissensbegriff und seine Differenzierung
	3.1.3.1.1 Propositionales Wissen
	3.1.3.1.2 Dispositionales Wissen
	3.1.3.1.3 Holistisches Wissen als Zusammenspiel beider Wissensformen

	3.1.3.2 Theoretische Bildung
	3.1.3.3 Praktische Bildung
	3.1.3.3.1 Praktische Bildung durch Gewöhnung
	3.1.3.3.2 Institutionelle Bedingungen der praktischen Bildung

	3.1.3.4 Zusammenspiel der Bildungsformen

	3.1.4 Conclusio und Ausblick

	3.2 Bildungsorte und ihre Bildungsmomente
	3.2.1 Die Schule
	3.2.1.1 Schule als Mittelsphäre
	3.2.1.2 Theoretische Bildung durch curricularen Unterricht
	3.2.1.2.1 Lernen
	3.2.1.2.2 Inhalte

	3.2.1.3 Praktische Bildung durch institutionelle Organisation
	3.2.1.3.1 Institutionelle Struktur
	3.2.1.3.2 Die Stellung des Kindes als konkrete Person
	3.2.1.3.3 Informelle Norm oder die sozialen Tugenden

	3.2.1.4 Conclusio

	3.2.2 Bildung jenseits der Schule: Bürgerliche Gesellschaft und Staat
	3.2.3 Die bürgerliche Gesellschaft und der Verstand
	3.2.3.1 Das System der Bedürfnisse
	3.2.3.1.1 Bildungsmoment: Perspektivwechsel
	3.2.3.1.2 Bildungsmoment: Selbstwissen durch Teilhabe
	3.2.3.1.3 Die Art der Arbeit

	3.2.3.2 Rechtspflege und Polizei
	3.2.3.2.1 Bildungsmoment: Das Recht wissen
	3.2.3.2.2 Bildungsmoment: Sich selbst als Rechtsperson wissen

	3.2.3.3 Die Korporationen
	3.2.3.3.1 Bildungsmoment: Die Vermittlung des Allgemeinen durch das Besondere

	3.2.3.4 Conclusio

	3.2.4 Der Staat und die Vernunft
	3.2.4.1 Der Staat als solcher
	3.2.4.1.1 Das allgemeine Selbstbewusstsein – der Citoyen
	3.2.4.1.2 Verhältnis von volonté générale und volonté particulière
	3.2.4.1.3 Die Wirklichkeit der konkreten Freiheit

	3.2.4.2 Der politische Staat
	3.2.4.2.1 Die Professionalisierung des politischen Personals
	3.2.4.2.2 Die Regierungsgewalt
	3.2.4.2.3 Die gesetzgebende Gewalt
	3.2.4.2.4 Bildungsmoment: Öffentliche Ständeversammlung und öffentliche Meinung

	3.2.4.3 Conclusio



	4. Bildung und Staat
	4.1 Hegel: Bildung und die Welt des Geistes
	4.2 Von der Begriffsarbeit zu einer modernen Konzeption politischer Bildung
	4.2.1 Bildung und Freiheit
	4.2.2 Funktionale Bildung und Persönlichkeitsbildung
	4.2.3 Formelle und informelle Bildung


	Siglen
	Literatur

