
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Lars Leeten
Zeichen und Freiheit

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

               
Lars Leeten (Dr. phil.) ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Philo-
sophie der Universität Hildesheim. Er arbeitet insbesondere in den Bereichen
der Ethik und der Sprachphilosophie.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Lars Leeten

Zeichen und Freiheit
Über Verantwortung im theoretischen Denken

               

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

D 83

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz 
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers 
die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder 
Medium für beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter 
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. 
(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2010 im transcript Verlag, Bielefeld
© Lars Leeten

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Satz: Lars Leeten
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-1645-3
PDF-ISBN 978-3-8394-1645-7
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Inhalt 

Einleitung  | 9  

 
I Erste Orientierung  | 19 

1 Der Freiheitsbegriff und die Voraussetzung von Autonomie  | 20 
1.1 Endliche Freiheitsspielräume  | 22 
1.2 Negative und positive Freiheit  | 25 

2 Individuelle Zurechenbarkeit und Fürwahrhaltung  | 31 
3 Interpretationsfreiheit  | 36 

3.1 Leitfrage  | 38 
3.2 Ansatzpunkte  | 40 

 

II Die Voraussetzung von Freiheit im theoretischen Denken  | 51 

1 Drei Ideen natürlichen Interpretationszwangs  | 52 
1.1 »Gegebene Tatsachen«  | 53 
1.2 »Sinnliche Beschaffenheiten«  | 56 
1.3 »Realität-an-sich«  | 60 

2 Die Möglichkeit von Interpretationsfreiheit  | 64 
2.1 Distanzierung vom metaphysischen Standpunkt  | 64 
2.2 Freies Urteilen  | 69 
2.3 Pluralität als Bedingung von Interpretationsfreiheit  | 74 
2.4 Weltenvielfalt und individuelles Interpretieren  | 77 

3 Die innere Begrenztheit des Interpretierens  | 82 
3.1 Keine externen Grenzen  | 83 
3.2 Bezugnahme als Sinnbedingung  | 85 
3.3 Grenzen des Sinns als Grenzen der Zurechenbarkeit  | 90 
3.4 Die Bedeutung der Zeichenpraxis  | 93 

 

III Der freie Gebrauch von Zeichenpraktiken  | 97 

1 Regelfolgen als Praxis  | 99 
1.1 Erste Sackgasse: Deutungsauffassung  | 101 
1.2 Zweite Sackgasse: Reduktion auf Regularitäten  | 106 
1.3 Inwiefern Normativität?  | 109 
1.4 Zwei Voraussetzungen der Zurechnung  | 114 
1.5 Zeichenbildung ohne Regelvorgaben  | 121 
1.6 Zwischenbilanz  | 124 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
2 Grenzen des zurechenbaren Gebrauchs von Zeichenpraktiken  | 127 

2.1 Endliche Mittel: Grenzen von Zeichenkompetenz  | 127 
2.2 Zeichenpraktiken als innere Grenzen  | 132 
2.3 Gemeinsames Verstehen als friedliche Übereinstimmung  | 136 
2.4 Zusammenfassende Betrachtung  | 143 

3 Zurechenbare Zeichenbildung  | 147 
3.1 Wahl von Darstellungsweisen  | 148 
3.2 Die Darstellungsform als ästhetische Form  | 152 
3.3 Übergang  | 157 

 
IV Einschränkungen und Interpretationsverantwortung  | 159 

1 Interpretationseinschränkungen als Selbsteinschränkungen  | 161 
1.1 Die Frage nach der richtigen Interpretation  | 161 
1.2 Logische Einschränkungen  | 165 
1.3 Die Rechtfertigung vor anderen Personen  | 169 
1.4 Verantwortung in der epistemischen Rechtfertigung  | 174 

2 Interpretieren und zweckmäßiges Darstellen  | 178 
2.1 Die Rolle von Zwecken  | 178 
2.2 Zweckmäßiges Darstellen  | 183 
2.3 Interne Zweckmäßigkeit  | 187 

3 Grundzüge von Interpretationsverantwortung  | 190 
3.1 Reflexive Kontrolle über die Interpretation  | 191 
3.2 Reflektierte Endlichkeit: Distanz zu Darstellungsformen  | 193 
3.3 Vertiefung des Weltverständnisses durch anderes Darstellen  | 198 
3.4 Festlegung  | 201 

 
V Freiheit in der Zeicheninterpretation  | 205 

1 Zeicheninterpretation und Zurechenbarkeit  | 207 
2 Interpretationsfreiheit als Freiheit in der Zeicheninterpretation  | 212 

2.1 Der Gedanke des Verstehenszwangs  | 212 
2.2 Grenzen der Zeicheninterpretation  | 216 
2.3 Freie Interpretation besonderer Zeichenformen  | 221 
2.4 Logische Zeicheninterpretation?  | 225 
2.5 Interpretationsverantwortung und Dialog  | 229 
2.6 Dialog und individuelles Verstehen  | 233 
2.7 Festlegung und Zurechnung  | 238 

 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
3 Interpretationsverantwortung und Andersverstehen  | 242 

3.1 Die Möglichkeit der Differenz  | 243 
3.2 Die Anerkennung individuellen Verstehens  | 248 
3.3 Der Gebrauch von Interpretationsfreiheit  | 251 

 

Literatur  | 253 

 

Danksagung  | 265 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 

 
 
 

Von Freiheit sprechen wir gewöhnlich dort, wo wir über unser Handeln nach-
denken. Aber auch dort, wo wir uns denkend zur Welt verhalten – im Erkennen 
und Verstehen –, scheinen wir Freiheit zugrunde zu legen. Wir charakterisieren 
das Erkennen und Verstehen als aktiven Vollzug, etwa indem wir sagen, dass 
wir uns Bilder der Welt machen, dass wir Theorien entwickeln oder entwerfen, 
die Dinge unter Begriffe bringen, Beschreibungen finden oder die Welt gedank-
lich ordnen. Wenn wir uns über epistemische Einstellungen verständigen, gehen 
wir in der Regel davon aus, dass man sich Meinungen selbst bilden und unab-
hängig urteilen müsse; wir sprechen von eigenen Überzeugungen, von selbst-
ständigem Denken, geistiger Zurechnungsfähigkeit und freiem Gedankenaus-
tausch; wir verlangen, dass einer sein Verständnis von etwas in eigenen Worten 
zum Ausdruck bringen kann; und manchmal gestehen wir anderen Personen 
auch zu, dass sie berechtigterweise zu anderen Auffassungen kommen können. 
Wie sind solche Voraussetzungen zu verstehen? Welchen Sinn haben Freiheits-

voraussetzungen im theoretischen Denken? – Das ist die Frage, um die sich diese 
Studie dreht. 

Der methodische Ansatzpunkt dabei ist, dass das Erkennen und Verstehen 
mit dem Gebrauch von Zeichen einhergeht. Geistige Vollzüge lassen sich mit 
Blick auf diesen Zeichengebrauch konzipieren; es ist daher zu vermuten, dass 
ein Begriff von Freiheit im Theoretischen vom Begriff des Zeichens her expli-
ziert werden kann. Das Verstehen als sprachliches und symbolisches Geschehen 
zu begreifen, bedeutet, es als frei zu begreifen. – Das Erkennen und Verstehen 
wird damit von der lebensweltlichen Praxis her gedacht; denn der Zeichen-
gebrauch ist fest in diese Praxis eingebettet. Es ist ein wesentlicher Teil des All-
tags, dass wir uns auf die Welt beziehen, indem wir Zeichen verwenden. Dabei 
benutzen wir nicht einfach Benennungen, die für gegebene Gegenstände stehen. 
Der Sinn von Zeichen hängt aufs engste mit deren Gebrauch in unserer Lebens-
praxis zusammen; und ohne Rekurs auf diese Praxis lässt sich nicht verständlich 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

machen, wie ein Zeichen überhaupt Bedeutung haben könnte. So ist der Zeichen-
gebrauch stets schon mit dem Handeln verwoben; und er ist auch selbst ein 
Handeln: eine aktive, zuweilen produktive Angelegenheit. In den sprachlichen – 
oder allgemeiner: den symbolischen – Praktiken, die wir zugrunde legen, mani-
festiert sich der erstaunliche Erfindungsreichtum von Wesen, die sich die Welt 
von sich her erschließen. Der Gebrauch solcher Praktiken erfordert die perma-
nente Fortschreibung gängiger Darstellungsweisen, selbstständige Interpreta-
tionsleistungen und eine individuell eigene Bildung von Zeichen. Dies verhält 
sich auch dort so, wo wir unser theoretisches Verhältnis zur Welt artikulieren, 
wo wir also assertorische Aussagen machen, über die Dinge sprechen, Aus-
drücke für etwas finden, Beschreibungen geben, Karten oder Skizzen anfertigen, 
ein Ereignis gestisch oder bildlich veranschaulichen. Man wird kaum leugnen 
wollen, dass diese Aktivitäten für unser Weltverstehen eine Schlüsselbedeutung 
haben. Indem wir die Realität auf solche und andere Weise darstellen, machen 
wir sie uns zugänglich und geben ihr ein Gesicht.  

Wer sich auf dieses Szenario einlässt, kommt um die Frage, durch wen oder 
was ein solcher Zeichengebrauch in theoretischer Absicht kontrolliert ist, kaum 
herum. Wenn die Art und Weise, wie wir die Welt interpretieren oder verstehen, 
nicht durch fertige Fakten prädeterminiert ist, sondern wir uns Welt in Zeichen 
verständlich machen – wodurch ist dieses Tun dann bestimmt oder überhaupt 
nur begrenzt, was zeichnet es als angemessen aus, und in welchem Maße kann es 
durch z. B. kulturelle oder individuelle Besonderheiten beeinflusst sein? Dabei 
wird insbesondere der Gedanke der Pluralität zum Anstoßpunkt: Fügt sich das 
Bild der Realität nicht von den Dingen her zu einer Einheit, so ist Vielfalt zu 
erwarten. Sobald man Ernst macht mit der These, dass Zeichen keine Vehikel 
sind, die unabhängige Inhalte transportieren, sondern immer auch konstitutiv 
sind für das, was dargestellt wird, gerät die Idee einer an sich bereits definitiv 
geordneten Realität in Schwierigkeiten, und die Möglichkeit alternativer Reali-
tätskonzeptionen rückt ins Blickfeld. Nelson Goodman hat in diesem Zusam-
menhang von der Pluralität der »Symbolwelten« und von »Weltversionen« ge-
sprochen.1 Angesichts der tief verwurzelten Sichtweise, dass ohne feste Wahr-
heiten oder eine unabhängige Realität letztlich nicht auszukommen sei, stellen 
solche Überlegungen eine Herausforderung dar. Die Intuition scheint zu sagen, 
dass sich nicht alle Tatsachen in Sprache auflösen dürfen und am Ende nicht 
»alles bloß Zeichen« sein kann. Wo dies nicht ohne weiteres zugestanden wird, 

                                                                    

1 Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking. – Goodman steht an dieser Stelle natürlich nur 

stellvertretend für eine ganze Reihe von Autoren, die dem Gedanken des einen Welt-

ganzen, das einheitlich und von sich her geordnet ist, skeptisch gegenüberstehen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 11 

drängt sich vielleicht der Verdacht auf, dass Beliebigkeit und Willkür nicht weit 
sind. Die Nicht-Variierbarkeit unserer Überzeugungen über die Welt ist, könnte 
man sagen, nur durch externe Berührungspunkte begründbar. Zumindest muss, 
so scheint es, der Vielfalt der Weltsichten an irgendeinem Punkt Einhalt geboten 
werden. 

Gleichwohl sind die Einsichten, dass die Art und Weise, wie wir die Realität 
verstehen, nicht durch »die Sache« vorherbestimmt ist, dass wir uns unsere Welt 
aktiv erschließen müssen und die Möglichkeit unterschiedlicher Interpretationen 
offensteht, für diese Studie leitend. Ins Auge gefasst wird ein inniges Verhältnis 
von »Zeichen« und »Freiheit«.2 Von hier her soll die Freiheit im Erkennen und 
Verstehen nicht allein als Freiheit eines rationalen Urteilens oder der Zustim-
mung im argumentativen Diskurs expliziert werden, sondern als positive Freiheit 
von Wesen, die sich ihre Welt von sich her verständlich machen: als Freiheit der 
Interpretation. Gefragt werden muss dabei letztlich auch nach Elementen von 
individueller Freiheit und Verantwortung. Die leitende These wird entsprechend 
sein, dass die interpretierende Zeichenbildung als autonomer und zurechenbarer 
Vollzug aufgefasst werden kann.  

Wenn man will, lässt die skizzierte Furcht vor Beliebigkeit oder allzu großer 
Interpretationsfreiheit unsere Thematik also in unscharfer Gestalt anklingen – sie 
als Freiheitsthematik positiv aufzunehmen und systematisch zu behandeln, ist 
die Absicht der Überlegungen. Die Überzeugung dabei ist, dass die Offenheiten 
und Möglichkeitsspielräume, die sich für das Weltverstehen ergeben, sofern sich 
dieses in Zeichen vollzieht, wesentliche Momente dieses Verstehens sind. Des-
halb ist der Schluss, dass die Variabilität von symbolisierenden Zeichen besser 
zu eliminieren sei, voreilig. Das theoretische Denken als frei anzusehen, bedeutet 

                                                                    

2 Der Begriff des Zeichens setzt einen Beschreibungsrahmen und markiert die Grund-

prämisse, dass Denk- und Verstehensprozesse keine rein geistigen Geschehnisse sind, 

sondern sich im Gebrauch von sprachlichen und nichtsprachlichen Ausdrucksformen 

konstituieren und damit notwendig in intersubjektive Praktiken eingebettet sind. Die 

Arbeit von Charles S. Peirce, der die Prämisse formulierte, dass alles Denken in Zei-

chen geschieht (vgl. »Questions Concerning Certain Faculties Claimed for Man«), 

sowie Nelson Goodmans Symboltheorie sind in diesem Kontext zwei der wichtigsten 

Bezugspunkte. Allerdings geht diese Studie vom Freiheitsthema aus; und der Argu-

mentationsgang wird sich allein daraus ergeben. Dieses Vorgehen liegt schon des-

wegen nahe, weil der Zusammenhang von Zeichen und Freiheit bei keinem der beiden 

Autoren eine nennenswerte Rolle spielt. Zentrale Bedeutung hat der Begriff der Frei-

heit indes für die deutschsprachige Zeichenphilosophie (bes. Simon, Philosophie des 

Zeichens), welche an verschiedenen Stellen als Anknüpfungspunkt dienen wird.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

nicht, einem erkenntnistheoretischen Relativismus das Wort zu reden. Ganz im 
Gegenteil können gerade auch die Einschränkungen aus der Logik der Freiheit 
heraus begriffen und – anders als durch die Unterstellung »externer Gegeben-
heiten« – in ihrer Verbindlichkeit verständlich gemacht werden. Es empfiehlt 
sich daher, die Freiheit im theoretischen Denken selbst zum Gegenstand dieses 
Denkens zu machen und als Freiheit zu reflektieren. 

Ein solches Unternehmen erschöpft sich nicht darin, Unbestimmtheiten um-
zudeuten und mit einem wohlklingenden Etikett zu versehen. Die Rede von einer 
Freiheit im Weltverstehen kann nur einen guten Sinn gewinnen, wenn sowohl 
die Endlichkeit von Freiheit im Blick bleibt als auch eine Verantwortungsdimen-
sion Gestalt gewinnt. Das heißt, es ist erstens zu berücksichtigen, dass Interpre-
tationsfreiheit wie jede Freiheit eine Freiheit in Grenzen sein muss. Wollen wir 
uns und anderen die Welt verständlich machen, indem wir Zeichen bilden, so 
liegt es z. B. nicht in unserer Macht, die Bedeutung der Ausdrucksweisen, die 
wir gemeinschaftlich teilen, beliebig zu modifizieren, die Regeln der Logik 
außer Kraft zu setzen oder physische Gegenstände herbeizuschaffen, indem wir 
auf sie referieren. Ein unbegrenzter Raum der Möglichkeiten hätte keinerlei 
Kontur mehr; die Idee einer »absoluten« Freiheit ist selbstdestruktiv. In diesem 
Sinne hat der Einzelne in seinem Zeichengebrauch stets nur eine endliche Frei-
heit.  

Gleichwohl – und dies ist der zweite Punkt – lässt sich geltend machen, dass 
sich einer Person, die ihre Welt in einem aktuellen Fall interpretiert, auch unter 
den jeweils gegebenen Beschränkungen Spielräume der Interpretation eröffnen. 
Dass sie bereits in einer Welt lebt, ändert nichts daran, dass eine besondere Inter-
pretation eine Festlegung in einem Raum von Möglichkeiten ist und als solche 
zugerechnet werden kann. Es gibt notwendigerweise eine Vielzahl von richtigen 
Darstellungen oder angemessenen Interpretationen. Und die Frage, welche von 
diesen gewählt wird, beantwortet sich nicht von selbst. Es stellt sich vielmehr ein 
normativer Anspruch an den Interpreten: Sofern dieser selbst bestimmen muss, 
wie er interpretiert, muss er sich fragen, wie er am besten interpretieren soll. An 
dieser Stelle entfaltet der Freiheitsbegriff seine positive Bedeutung: Es wird 
deutlich, dass bestimmte Einschränkungen, die im theoretischen Denken gelten, 
erst unter der Voraussetzung von Freiheit verbindlich werden und Begriffe wie 
»Zurechenbarkeit« und »Verantwortung« Teil des theoretischen Überlegens sein 
können. Dies zeigt die Richtung an, in die der Gedankengang führen wird. Die 
Pointe liegt darin, dass wir als denkende Wesen – innerhalb der jeweiligen Gren-
zen – selbstbestimmt und zurechenbar und gerade deswegen nicht willkürlich 
verfahren können. Die Freiheit in der Interpretation, so zeigt sich, mündet nicht 
in Beliebigkeit, sondern in eine Verantwortung in der Interpretation. Dies gilt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 13 

vor allem, wenn man zugrunde legt, dass endliche Personen, die sich denkend 
auf ihre Welt beziehen, von der Notwendigkeit geleitet sind, sich in dieser Welt 
zu orientieren. Vom Standpunkt einer solchen Person wird die Frage nach Frei-
heitsmöglichkeiten von vornherein eine Frage sein, die auf die Aufhebung von 
Beliebigkeit gerichtet ist.  

Dieses Szenario zu verteidigen und in eine präzise Form zu bringen, ist das 
Ziel dieser Untersuchung. Die Absicht lässt sich dahingehend zusammenfassen, 
dass die Freiheitsaspekte, die notwendig eine Rolle spielen, wenn sich Erkennen 
und Verstehen in Zeichen vollziehen, herausgearbeitet werden sollen. Es lohnt 
sich, die Momente von Freiheit im theoretischen Denken kenntlich zu machen, 
so dass diese nicht mehr als Symptome der Willkür erscheinen – als etwas, das 
es zu eliminieren gilt –, sondern als etwas, das es begreiflich zu machen gilt, 
wenn es nicht in Willkür umschlagen soll. Dafür ist keine Beschreibung von 
Vorgängen, sondern eine Explikation gefordert, die eine Zurechnung von Inter-
pretationen ermöglicht. Der Zeichenbegriff setzt einen Rahmen, der diesem 
praktischen Zweck dienen kann. Indem man das Erkennen und Verstehen über 
den Gebrauch von interpretierenden Zeichen konzipiert, der in intersubjektive 
Verhältnisse eingebettet ist, kann das theoretische Denken als etwas begriffen 
werden, das verantwortet werden muss.  

 

Ein kurzer Überblick sei vorausgeschickt: Im ersten Kapitel geht es darum, die 
Thematik ein wenig einzugrenzen und die Fragerichtung zu bestimmen. Der 
Freiheitsbegriff wird zunächst vorläufig im Hinblick auf die Autonomie von 
Personen gefasst, die im Rahmen ihrer Möglichkeiten zurechenbar handeln. Von 
diesem Bild her soll die Dimension einer letztlich auch individuellen Freiheit 
und Verantwortung im Bereich des theoretischen Denkens expliziert werden. 
Dabei markiert der Freiheitsbegriff eine Voraussetzung, die in der lebenswelt-
lichen, intersubjektiven Praxis eine bestimmte Bedeutung haben kann. Er steht 
nicht für die ursprüngliche Selbstbestimmtheit eines der Welt enthobenen Sub-
jekts; er hat nicht beschreibenden, sondern praktischen, regulativen Sinn (I 1). 
Bei der Entfaltung dieses Sinns ist zu beachten, dass die Veranschlagung von 
Spielräumen in einer deutlichen Spannung zu Begriffen wie »Wahrheit« oder 
»Überzeugung« steht. Sobald ich etwas verbindlich für wahr halte, schließe ich 
Wahlfreiheit aus. Die Geltung der relevanten urteilslogischen Einschränkungen 
darf daher nicht aufgehoben werden (I 2).  

Rückt man den Gebrauch von Zeichen ins Blickfeld, findet Zurechenbarkeit 
gleichwohl einen Ort: Auch wenn es einer Person nicht freistehen kann, »etwas 
zu wissen oder auch nicht« – insofern das Interpretieren mit Darstellungs-

leistungen verbunden ist, geht ein zurechenbares Tun konstitutiv in es ein. Wenn 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

ein Verstehen ausgewiesen werden muss, muss es zwangsläufig auf bestimmte 
Weise ausgewiesen werden, in interpretierenden Zeichen.3 Für die Studie ist eine 
Fokussierung dieser Weise, wie konkret interpretiert wird, nützlich. Sie kann 
dann von der Leitfrage ausgehen, inwiefern es eine Sache von Freiheit ist, wie 
wir die Welt in Zeichen interpretieren (I 3). 

Wenn berücksichtigt wird, dass von Zeichen insofern die Rede sein soll, als 
sie Interpretationen der Welt liefern, also Sachbezug aufweisen, drängt sich das 
Verhältnis von »Realität und Zeichen« als erstes Themenfeld auf. Dies ist die 
Einsatzstelle des zweiten Kapitels. Man könnte meinen, Interpretationsfreiheit 
müsste sich auf der Darstellungsseite anzeigen, während »die Realität« dieser 
einschränkend gegenübersteht. In diesem Zusammenhang ist indes an die ein-
schlägigen sinnkritischen Befunde – insbesondere an die Zurückweisung des 
metaphysischen Realismus – zu erinnern: Wenn Abbildtheorien der Erkenntnis 
in keiner ihrer Varianten sinnvoll sein können, kann das Interpretieren nicht als 
heteronom durch eine »Realität-an-sich« bestimmt gedacht werden (II 1).  

Diese kritische Wendung hat für die Freiheit der Interpretation Bedingungs-
charakter: Indem sich ein Weltinterpret vergewissert, dass er nicht unter einem 
natürlichen Interpretationszwang steht, versetzt er sich in die Lage, sein Interpre-
tieren als in einem grundlegenden Sinn autonom zu begreifen. Die Art und 
Weise, wie er sich die Welt denkt, steht nicht hinter der Art und Weise, wie die 
Welt »ist«, zurück, wie es der metaphysische Realismus suggeriert. Die Welt 
steht dem Denken nicht gegenüber; sie ist etwas, das innerhalb einer Praxis den-
kender und handelnder Wesen eine Form gewinnt. Gibt man dieser Sichtweise 
ihre genauere Kontur vor dem Hintergrund der Annahme, dass sich das Interpre-
tieren in Zeichen vollzieht, wird sie die Möglichkeit einer Pluralität von Reali-
tätsentwürfen mit einbeziehen. Goodmans Pluralismus der Welten wird in dieser 
Sache als Richtungsanzeige herangezogen – nicht im Sinne der These, dass es 
viele Welten »gibt«, sondern im Sinne der Voraussetzung, dass ein anderes und 
letztlich auch andersartiges Interpretieren denkbar bleibt (II 2). Diese Möglich-
keit kann als Freiheitsidee zugrunde gelegt werden; und sie bleibt auch dann 
noch in vollem Umfang vorausgesetzt, wenn man in Rechnung stellt, dass die 
Option einer Konstruktion von Welt ex nihilo ausgeschlossen werden muss: 
Diese Auflage ist nämlich nicht mit Verweis auf externe Gegebenheiten, sondern 
allein von den Sinnbedingungen der Interpretation her begreiflich zu machen: als 
immer schon gegebene innere Begrenztheit der Interpretation (II 3). 

Die Freiheit im Interpretieren kann keine Freiheit gegenüber der Realität 
sein; sie kann als solche keine Struktur gewinnen. Damit rückt die Frage in den 

                                                                    

3 Die wichtigsten terminologischen Bemerkungen finden sich ebenfalls in Kap. I 3.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 15 

Blickpunkt, wie die Freiheit des Denkens und Verstehens angesichts schon gege-
bener Denk- und Verständnisweisen zu fassen ist. Den Sprach- und Zeichen-
praktiken der jeweiligen Gemeinschaft scheint dabei besondere Bedeutung zuzu-
kommen; ihnen widmet sich das dritte Kapitel. Im Ausgang von Wittgensteins 
Analyse des Regelfolgens wird zunächst dafür argumentiert, dass die Teilnahme 
an Zeichenpraktiken daran festzumachen ist, dass unter der Voraussetzung eines 
allgemeinen Verständnisses eigener Gebrauch von gängigen Darstellungsweisen 
gemacht werden kann. Dies beinhaltet, dass eine Interpretation nicht unter dem 
Bann von Regeln stehen kann: Vorausgesetzte Zeichenpraktiken sind nicht buch-
stäblich gegeben, und so geht von ihnen weder ein Denkzwang aus, noch kon-
frontieren sie die Zeichenbildung mit Vorgaben. Vielmehr konstituieren sozial 
etablierte und individuell beherrschte Zeichenpraktiken einen Raum von Darstel-
lungsmöglichkeiten; sie eröffnen einen Spielraum der Zeichenbildung. Aus der 
Perspektive einer Person mit der nötigen Kompetenz kommen in den »Regeln« 
des Zeichengebrauchs weniger normative Einschränkungen zum Ausdruck als 
vielmehr das Verständnis, das eine Zurechnung ihres Zeichengebrauchs allererst 
sinnvoll macht (III 1).  

Als Sinnbedingungen sind die Zeichenpraktiken somit vor allem als Grenzen 
des möglichen Zeichengebrauchs und der jeweils unterstellten Freiheit zu be-
trachten. Versucht man diese Grenzen genauer zu formulieren, rückt, neben der 
Endlichkeit individueller semantischer Kompetenz, insbesondere der öffentliche 
Charakter der Zeichenpraktiken ins Blickfeld. Die Verstehensvoraussetzungen, 
die intersubjektive Verständigung ermöglichen, sind der individuellen Willkür 
offensichtlich entzogen. Aber das heißt keineswegs, dass das eigene Verstehen 
einer Person durch allgemeine Verständnisweisen gleichsam okkupiert wird: Die 
Verstehensgemeinschaft wird nicht durch apersonale Regeln oder Bedeutungs-
entitäten zusammengehalten, sondern durch die praktische Gewissheit, dass 
manche Darstellungsweisen aus dem autonomen Verständnis der Beteiligten 
heraus schon übereinstimmend verwendet werden. Die Inanspruchnahme einer 
Zeichenpraktik im besonderen Fall bleibt an die Voraussetzung dieser Verwen-
dungsgleichheit gebunden; erstere kann nicht mehr stattfinden, wo letztere frag-
lich wird. Die individuelle Person nimmt daher Verständnisweisen in Anspruch, 
die ihr selbst (auch) zueigen sind, und bleibt in ihrem Verstehen auch dort noch 
frei, wo sich in ihm ein gemeinsames Verstehen manifestiert (III 2). 

Dazu gehört, dass eine unendliche Vielfalt von Zeichenbildungen möglich 
bleibt. Der Spielraum des Zeichengebrauchs ist kein fest umgrenzter Bezirk: 
Wann und wie Darstellungsweisen jeweils in Gebrauch genommen werden, ent-
scheidet sich nicht auf der Ebene von Regeln, sondern vom besonderen Fall her. 
Wie verfahren wird – welche Zeichenformen jeweils als zweckmäßig oder ange-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

messen gelten –, lässt sich nicht allgemein vorhersehen. Für eine Person, die in 
eine Sprach- und Zeichenpraxis involviert ist, geht es stets schon um den Sinn 
der besonderen Zeichen, was gerade verlangt, dass die allgemeine Praxis im 
Hintergrund bleibt. Die jeweiligen Darstellungsformen können somit nicht aus 
den intersubjektiven Routinen hergeleitet oder »generiert«, sondern müssen auf 
die freien Verstehensvollzüge von individuellen Personen zurückgeführt werden. 
Das theoretische Denken gewinnt konkrete Gestalt in nicht-ableitbaren, nicht-
substituierbaren Zeichen, die eine besondere komplexe Gestalt haben und auf 
ihre ästhetische Form hin angesehen werden. Diese Zeichenformen müssen dem 
mit Einbildungskraft ausgestatteten Individuum zugerechnet werden, das das 
Zeichen gebildet hat (III 3). 

Welche normativen Einschränkungen ergeben sich für das individuell zu-
rechenbare Zeichenbilden, wenn es darum geht, die Welt zu interpretieren? Dies 
ist die Frage des vierten Kapitels. Ausgegangen wird dabei nicht von festen 
Erkenntniskriterien, sondern von endlichen Personen, die nach richtigen Welt-
interpretationen fragen müssen, da sie sich denkend und handelnd in der Welt zu 
orientieren haben. Für solche Personen ergeben sich von innen her normative 
Auflagen; auch die allgemeinsten Einschränkungen können als Selbsteinschrän-

kungen begriffen werden. So ist der Anspruch auf Richtigkeit der Interpretation 
notwendig ein Anspruch auf fall- und personenübergreifende Geltung; die Welt 
ist ihrem Begriff nach eine gemeinsam geteilte (IV 1). Doch auch eingedenk 
dieser Einschränkungen kann ein bestimmtes Interpretieren jeweils nur erfolgen, 
wenn Individuen aus ihrem Verständnis heraus besondere Zeichen bilden, in 
denen sich ihnen Welt weiter erschließt. Für Interpretationsfreiheit sind dabei die 
Darstellungsformen, die die Interpreten jeweils bilden, zentral. Denn über sie 
fließen die Verstehenszwecke endlicher Wesen notwendig mit in das Interpre-
tieren ein: Die Arbeit an Darstellungsformen, in der sich das Interpretieren voll-
zieht, ist auf die Etablierung eines Weltverständnisses angelegt, das eine Lebens-
praxis auf Dauer tragen kann. Dies aber hebt jede Beliebigkeit auf und erzeugt 
einen charakteristischen normativen Druck: Der Weltinterpret muss Interpreta-
tionen möglichst so bilden, dass sowohl allgemeine Verständnisweisen auf den 
Weg gebracht werden, als auch sein individuelles Verstehensinteresse berück-
sichtigt bleibt (IV 2).  

Vor dem Hintergrund dieses Spannungsverhältnisses muss das freie Interpre-
tieren mit kritischen Vorzeichen expliziert werden: Interpretationsfreiheit hat 
hier von vornherein den Charakter von Interpretationsverantwortung. Im ersten 
Anlauf lassen sich deren Grundzüge wie folgt beschreiben: Der Weltinterpret 
interpretiert dann verantwortungsvoll, wenn die Bezogenheit auf besondere Dar-
stellungsformen und die Endlichkeit des jeweiligen Interpretierens im Blick, die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 17 

Offenheit für anderes Darstellen grundsätzlich erhalten und die prinzipielle Mög-
lichkeit einer Vertiefung des Verständnisses berücksichtigt bleibt – aber gleich-
zeitig in Rechnung gestellt bleibt, dass eine theoretische Reflexion nicht ins Un-
bestimmte hinein fortgesetzt werden kann, sondern nur dann ihren Zweck erfüllt, 
wenn sie zu bestimmten Ergebnissen führt (IV 3).  

Im abschließenden fünften Kapitel wird dieser Strang weitergeführt und die 
Analyse entlang der Freiheit in der Zeicheninterpretation verfeinert. Am Anfang 
steht dabei die Überlegung, dass interpretierende Zeichen, anders als Anzeichen, 
auf gegebene Zeichen bezogen sind. Peirce veranschlagt in diesem Zusammen-
hang einen Prozess der Zeichentransformation, der zu immer größerer Bestimmt-
heit fortschreitet. Vor dem Hintergrund der Freiheitsthematik kann diese Figur 
im Sinne der kritischen Prämisse aufgefasst werden, dass gegebene Verständnis-
weisen grundsätzlich problematisiert und durch eine Variation von Darstellungs-
formen weiterentwickelt werden können. Es besteht grundsätzlich die Möglich-
keit der vertiefenden Zeicheninterpretation. Dies wird in Aufnahme einiger Mo-
tive von Josef Simons Zeichenphilosophie ausgeführt: Ein erreichtes Verständnis 
ist nie alternativlos, und das, was als Welt oder als gegeben gilt, kann prinzipiell 
in Frage gestellt werden. Die verwendeten Zeichen werden in diesem Fall als 
interpretationsbedürftig angesehen und treten damit als Zeichen hervor. Die so 
angestoßene Zeichenreflexion ist dann von Beginn an von der Intention geleitet, 
Interpretationen zu bilden, in denen sich die Welt weiter erschließt (V 1).  

Die Struktur eines dieser Zielsetzung verpflichteten Zeicheninterpretierens 
wird sodann vor dem Hintergrund der gewonnenen Ergebnisse entfaltet. Ein 
durch Zeichen bewirkter Verstehens- oder Interpretationszwang ist dabei nicht 
konzipierbar; doch insofern nicht mehr »die Welt«, sondern bestimmte Zeichen 
als gegeben angesehen werden, sind Voraussetzungen im Spiel, die der Interpre-
tation ganz bestimmte Grenzen setzen: In einem zu interpretierenden Zeichen 
kann ein Spielraum gesehen werden, innerhalb dessen ein sinnvolles Interpre-
tieren als positiv freier Akt möglich ist. Legt man zugrunde, dass es dabei um 
das Verständnis seiner Welt geht, steht der Interpret von innen her unter dem 
normativen Druck, Stellung zu nehmen: Dass Zeichen in das Blickfeld des theo-
retischen Denkens kommen, beinhaltet die Herausforderung, nach besseren Dar-
stellungen zu suchen, die die Problematisierung aufheben und wieder Welt ver-
ständlich machen. Das heißt gleichzeitig, dass jeder Individualismus aufgehoben 
sein und gedanklich auf eine Gemeinschaft hin interpretiert werden muss. Doch 
wo Darstellungsformen in ihrer welterschließenden, ästhetischen Form auf dem 
Spiel stehen, geht es nicht einfach um eine Gemeinschaft rationaler Wesen, 
sondern um eine Gemeinschaft lebendiger Personen mit endlichen Verstehens-
zwecken: Diese nehmen in ihren Interpretationen und Entwürfen zu besonderen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

Zeichen Stellung, und auf dieser Ebene muss der problematisierte Weltbezug 
auch wieder gefestigt werden. Welche interpretierende Zeichenbildung dies im 
Einzelfall leistet, ist nicht allgemein beantwortbar. Das individuelle Verstehen 
kann letztlich nicht übersprungen werden (V 2). 

Wenn dies aber so ist, bleibt es im interindividuellen Verhältnis notwendig 
möglich, dass Individuen auch nach ausgedehnten Verständigungsbemühungen 
nicht übereinkommen können, sondern unterschiedlichen Interpretationen welt-
erschließende Kraft ansehen – und gleichsam auf unterschiedliche Welten und 
Gemeinschaften hin interpretieren wollen. In dieser Voraussetzung manifestiert 
sich die Voraussetzung der Individualität allen Verstehens; in dieser hat die Vor-
aussetzung von Verantwortung im theoretischen Denken ihre deutlichste Aus-
prägung. Wo das individuelle Verstehen ins Recht gesetzt wird, muss die Mög-
lichkeit anderen Verstehens grundsätzlich offen bleiben. Von dieser Einsicht her 
kann eine individuelle Person indes letztlich auch ihr eigenes Denken und Ver-
stehen als ein besonderes Denken und Verstehen begreifen (V 3). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I  Erste Orientierung 

 
 
 

Wir wollen fragen, welchen Sinn es haben kann, das Erkennen und Verstehen als 
frei zu begreifen; und um eine Antwort formulieren zu können, fassen wir das 
Erkennen und Verstehen als ein aktives Tun auf, das sich in Zeichen vollzieht. 
Die Welt wird nicht passiv aufgefasst, sondern aktiv verständlich gemacht, und 
zwar, indem sie in Zeichen ausgelegt, gedeutet, beschrieben, dargestellt, ins Bild 
gesetzt, eingeteilt, unter Begriffe gebracht und auf diese Weise interpretiert 
wird. Ein Weltverständnis, so die Annahme, wird durch Interpretationsakte ge-
formt, die als zurechenbare Bildung von Zeichen konzipiert werden können. Der 
allgemeine Sinn von Freiheit im theoretischen Denken lässt sich vom interpretie-
renden Zeichengebrauch her begreiflich machen: als Interpretationsfreiheit.1 

Freiheit im Bereich des Theoretischen wird deutlich weniger diskutiert als 
die praktische Freiheit des Handelns. Daher ist zunächst zu fragen, um welches 
Problem es geht und welche Herangehensweise sich empfiehlt. Ich beginne mit 
begrifflichen Klärungen zum Freiheitsthema, wobei ich an ein alltägliches, vor 
allem aus der Sphäre des Praktischen geläufiges Verständnis anknüpfe (I 1). So-
dann ist auf Besonderheiten von Freiheit in der Sphäre des Theoretischen hinzu-
weisen, die vor allem im Kontext des prädikativen Urteilens berücksichtigt wer-
den müssen, des näheren im Zusammenhang mit epistemischen Begrifflichkeiten 
wie »Wissen« und »Überzeugung«. Hier empfiehlt sich eine Vergewisserung, 

                                                                    

1  Die Freiheit im Theoretischen werde ich, in Abgrenzung von der praktischen Freiheit 

des Handelns, interpretative Freiheit oder Interpretationsfreiheit nennen. Wo es spe-

zifischer um die Freiheit im prädikativen Urteilen geht, ist von epistemischer Freiheit 

die Rede (wobei Interpretationsfreiheit der allgemeinere Begriff ist, der epistemische 

Freiheit als Sonderfall mit umfasst). Auch wenn gelegentlich Rückschlüsse auf episte-

mische Freiheit gezogen werden und gegen Ende auch die Freiheit des Verstehens 

thematisch wird, ist das Ziel der Studie die Klärung von Interpretationsfreiheit. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

warum Freiheit im theoretischen Denken nicht voluntaristisch als Willkür des 
Fürwahrhaltens gedeutet werden darf (I 2).  

Die Erinnerungen dienen der Einbettung in das Themenfeld der epistemi-
schen Freiheit, aber auch der Abgrenzung: Die Studie soll auf solche Freiheits-
aspekte fokussiert bleiben, die speziell damit zu tun haben, dass die Erschließung 
von Welt mit dem Gebrauch von interpretierenden Zeichen einhergeht, das heißt: 
auf die Freiheit der Interpretation. Welche Aspekte dabei relevant sind und wie 
vorzugehen ist, um dem Begriff der Interpretationsfreiheit einen Sinn zu geben, 
wird im dritten Schritt gefragt (I 3). 

 
 

1  Der Freiheitsbegriff und  
 die Voraussetzung von Autonomie 
 
Wo können wir angesichts der vielen Bedeutungen und Facetten des Freiheits-
begriffs anfangen? Ein Zugang zum Thema ergibt sich aus der folgenden ein-
fachen Überlegung: Der Begriff der Freiheit ist ein Grundbegriff der praktischen 
Reflexion. Als solcher ist er immer dort schon im Spiel, wo die Frage entsteht, 
wie (am besten) gehandelt werden soll. Sein grundbegrifflicher Charakter zeigt 
sich daran, dass wir den Freiheitsbegriff nicht erst eigens herleiten, sondern 
direkt voraussetzen. Wer sich fragt, wie er handeln soll, nimmt bereits an, dass 
die Entscheidung von ihm selbst abhängt. Wer sich fragt, was (richtigerweise) zu 
tun ist, muss sich in irgendeiner Weise als Person verstehen, die fähig ist, ihr 
Tun selbst zu bestimmen. In diesem grundsätzlichen Sinne – noch vor der im 
Einzelfall sich stellenden Frage nach konkreten Handlungsfreiheiten – müssen 
wir immer schon von Freiheit ausgehen. Freiheit begegnet uns hier zunächst als 
Voraussetzung der Fähigkeit zur Selbstbestimmung oder der Autonomie. 

Diese Voraussetzung kann auch dann erhalten bleiben, wenn man gegenüber 
den klassischen bewusstseinsphilosophischen Ideen der ursprünglichen Auto-
nomie eines Subjekts die gebotene Skepsis hegt.2 Als regulative Begriffe in einer 
reflexiven Praxis sind »Freiheit« oder »Autonomie« keine Namen für besondere 
Vermögen der menschlichen Psyche. So kommt es hier auch nicht darauf an, das 
»Freiheitsproblem« zu lösen, metaphysische Untersuchungen anzustellen, ob 
unser Wille »wirklich frei« ist oder gar zu beweisen, dass dies so ist. In solchen 
Überlegungen werden die Begrifflichkeiten der Freiheit insofern verfehlt, als 
deren Sinn essentiell an einer praktischen Einstellung hängt: Als Prinzip des 

                                                                    

2  Vgl. dazu z. B. Honneth, »Dezentrierte Autonomie«. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 21 

Handelns kann Autonomie nicht vorpraktisch »festgestellt« werden.3 Wir wollen 
daher allgemein annehmen, dass wir primär mit der Herausforderung konfron-
tiert sind, den Begriff der Freiheit zu explizieren und seine Bedeutung zu klären.4 
Dies gilt es vor allem im Hinblick auf den Problemkomplex von Willensfreiheit 
und Determinismus zu betonen, welcher ganz ausgeklammert bleiben wird. Die 
philosophische Aufgabe, die Vereinbarkeit von Freiheitsannahmen (unser prakti-
sches Selbstverständnis) mit den Setzungen des wissenschaftlichen Weltbildes 
(mit unserem theoretischen Naturverständnis) zu demonstrieren, verliert dadurch 
nicht an Interesse. Doch geht man vom Primat der Praxis aus, so steht die Auto-
nomievoraussetzung innerhalb einer solchen Klärung keineswegs erst zur Ent-
scheidung. Stattdessen muss die Explikation der Kompatibilität von Natur und 
Selbstbestimmung als Teil der philosophischen Entfaltung des Freiheitsbegriffs 
gelten. Zu fragen ist nicht, ob wir Wesen sind, die zu autonomen Handlungen in 
der Lage sind, sondern, wie angemessen zu denken ist, dass dies so ist. 

Als Teil einer solchen allgemeinen Explikation dessen, was man unter Frei-
heit verstehen kann, soll auch die Bestimmung interpretativer Freiheit aufgefasst 
werden. Das Ziel der Bemühungen ist es mithin, zu einem sinnvollen Verständ-
nis von Freiheit im Theoretischen beizutragen. Dabei sollte unser Vorverständnis 
von Begriffen wie »Freiheit«, »Selbstbestimmung«, »Verantwortung« oder auch 
»Zeichen«, »Darstellung« und »Interpretation« gewahrt bleiben und als Prüfstein 
dienen können. Ich beginne daher damit, einige Elemente des allgemeinen Sinns 
von »Freiheit« herauszuheben, welche in die Betrachtung einfließen müssen, 
wenn der Begriff der Interpretationsfreiheit einen guten Sinn haben soll. Wir 
brauchen einen Vorbegriff, der prägnant genug ist, um die Untersuchung an-
leiten zu können, aber auch offen genug, um den Besonderheiten von Freiheit im 
theoretischen Denken später Rechnung tragen zu können. 

 
 

                                                                    

3 Kant beschreibt die Situation des Menschen, der zwischen praktischem und theoreti-

schem Selbstverständnis schwankt, so: »Heute würde es ihm überzeugend vorkom-

men, der menschliche Wille sei frei; morgen, wenn er die unauflösliche Naturkette in 

Betrachtung zöge, würde er dafür halten, die Freiheit sei nichts als Selbsttäuschung, 

und alles sei bloß Natur. Wenn es aber nun zum Tun und Handeln käme, so würde 

dieses Spiel der bloß spekulativen Vernunft, wie Schattenbilder eines Traums, ver-

schwinden, und er würde seine Prinzipien bloß nach dem praktischen Interesse wäh-

len« (Kritik der reinen Vernunft, B 503).  

4  Vgl. dazu Borsche, »Freiheit als Zeichen«. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

1.1 Endliche Freiheitsspielräume 
 
Wird die Frage, wie der Freiheitsbegriff genau bestimmt ist, auf die Freiheit des 
Handelns bezogen, so könnte sie im Ausgang von folgendem Szenario beant-
wortet werden: Eine Person sieht sich in eine Situation gestellt, die durch be-
stimmte (den Handlungsspielraum begrenzende) Gegebenheiten konstituiert ist 
und verschiedene Handlungsmöglichkeiten zulässt, von denen die Person eine 
ergreifen kann. Insofern wir die Person als autonom verstehen, trauen wir ihr zu, 
dass sie selbst bestimmen kann, welche Option sie wählt. Das Handeln dieser 
Person verstehen wir dann insoweit als frei, als wir es unter dem Aspekt beur-
teilen, dass anderes Handeln jederzeit möglich wäre (oder gewesen wäre), wenn 
die handelnde Person sich anders entscheidet (oder entschieden hätte). In einer 
solchen Betrachtung – die nicht nur im ethischen, politischen oder rechtlichen 
Denken eine charakteristische Rolle spielt, sondern die gesamte Alltagspraxis 
durchzieht5 – ist der Begriff der Freiheit aufs engste mit den Begriffen der 
Zurechenbarkeit und Verantwortung verbunden. In dem Maße, in dem wir die 
Selbstbestimmung einer Person in einer Handlung realisiert sehen, werden wir 
der Person diese Handlung – als ihr Handeln – zurechnen. Wo immer wir eine 
Person (oder uns selbst) gedanklich in dieses Muster einordnen, verstehen wir 
sie (oder uns) als autonom. 

Soll der Begriff der Freiheit seinen üblichen Sinn behalten, wenn er auf den 
Bereich des Theoretischen bezogen wird, müssen diese Elemente im wesent-
lichen erhalten bleiben. Zunächst ist der Begriff der Person essentiell. Auch 
wenn wir die Freiheitsthematik zeichenlogisch behandeln, klären wir, welche 
Freiheit Personen genießen, wenn sie sich die Welt in Zeichen erschließen. An-
statt eine anonyme Instanz namens »Vernunft« oder den »Willen« in den Mittel-
punkt zu stellen, wählen wir damit einen Begriff, der von vornherein in die Frei-
heitslogik eingelassen ist. In der konkreten Lebenspraxis haben wir es genauer 
mit individuellen Personen zu tun, die sich in ihrem Denken und Handeln immer 
wieder neu in die Entscheidung gestellt sehen. Der darin jeweils hervortretende 
Entscheidungs- bzw. Verantwortungsdruck erschließt sich, wenn wir uns auf den 
Standpunkt des jeweils entscheidenden Individuums stellen und von der Per-
spektive der ersten Person Singular ausgehen. Wir müssen uns in die handelnde 

                                                                    

5 Jedes Handeln kann im Lichte der Möglichkeit anderen Handelns als freies Handeln 

begriffen werden (vgl. Tugendhat, »Der Begriff der Willensfreiheit«, S. 338-340). 

Man könnte hinzufügen, dass sich der Begriff des Praktischen überhaupt vom Begriff 

der Freiheit her auffassen lässt. Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 828: »Prak-

tisch ist alles, was durch Freiheit möglich ist.« 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 23 

Person hineinversetzen und uns fragen: Wie hätte ich in ihrer Lage entschieden?6 
Wo im Folgenden der Ausdruck »ich« verwendet wird, ist diese formal gedachte 
Erste-Person-Perspektive angesprochen. 

Als eine solche Person bin ich auf bestimmte Weise situiert, und mein Tun 
unterliegt gewissen Bedingungen und Gegebenheiten, die sich meinem unmit-
telbaren Einfluss entziehen. Es gibt einen Spielraum, innerhalb dessen überhaupt 
nur von zurechenbarem Handeln die Rede sein kann.7 Im Praktischen ist dabei 
vor allem an die jeweiligen äußeren Gegebenheiten zu denken. So fühle ich mich 
gewöhnlich nicht für schlechtes Wetter verantwortlich: Wenn es ein Konstituens 
der Entscheidungssituation ist, dass es regnet, so gehört dies zu den Gegeben-
heiten, die für unabänderlich gehalten werden und auf denen die Umgrenzung 
der Handlungsmöglichkeiten basiert, nicht aber zum Verfügungsbereich meines 
Handelns. Daneben werden die Grenzen des Handelns auch durch Fähigkeiten 
und Kompetenzen bestimmt, die man dem handelnden Individuum (oder es sich 
selbst) zuschreibt. So setzen wir in der Regel voraus, dass Personen nicht fliegen 
können, und machen niemanden für das Unterlassen einer Handlung verantwort-
lich, für die diese Fähigkeit nötig gewesen wäre.  

Das freie Tun einer Person ist also immer ein Tun in Grenzen; und insofern 
Freiheit allein durch gegebene Grenzen bestimmt wird, ist sie negativ bestimmt. 
Dies muss auch für die Entfaltung des Freiheitsbegriffs im Theoretischen be-
dacht werden. Auch wo erst noch zu entscheiden ist, wie interpretiert wird, sind 
bestimmte Umstände als »gegeben« vorausgesetzt. Wer fragt, wie etwas zu ver-
stehen ist, steht nicht außerhalb aller Situationen und Kontexte, gleichsam außer-
halb der Welt. Alles Interpretieren vollzieht sich im Gegenteil vor dem Hinter-
grund eines Weltverständnisses. Wenn sich Weltinterpreten in besonderen Fällen 
etwas verständlich machen, so geschieht dies immer schon in Kontexten und in 
Wahrnehmungssituationen, die unter der Voraussetzung von bestimmten Denk- 
und Verstehensweisen umgrenzt werden. Alles theoretische Überlegen, so kann 

                                                                    

6  Zeitlich bildet die Situation eine Gegenwart: Zwischen Möglichkeiten wählen zu müs-

sen, bedeutet, dass ich frage, wie jetzt (bzw. in unmittelbarer Zukunft) zu verfahren 

ist. – Auch vergangenes Tun fassen wir, wenn wir es als freies, zurechenbares Tun 

verstehen, in dieser Weise auf: Es geht dann darum festzustellen, ob ein Handeln in 

der Situation, aus der heraus so gehandelt wurde, richtig oder gerechtfertigt war. Diese 

Situation ist von vornherein auch epistemisch bestimmt: Es gehört zu einer Situation 

des Jahres 1900, dass nicht gewusst wird, was im Jahr 2000 geschehen wird. 

7 Hier gilt das Prinzip ultra posse nemo obligatur. In der angloamerikanischen Debatte 

wird dies auch so ausgedrückt, dass ein Sollen (ought) ein Können (can) impliziert 

(vgl. stellvertretend Hare, Freedom and Reason, S. 51-61). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

man es auch formulieren, findet bereits in einer Welt statt.8 Im Interpretieren 
wird das Verständnis dieser Welt in vielerlei Hinsicht unangetastet und voraus-
gesetzt bleiben; und insofern vollzieht sich das Interpretieren in Grenzen. 

Als charakteristisch für die Rede von »Grenzen« werde ich die Annahme be-
trachten, dass einige gegebene Spielräume nicht überschritten werden können. 
Der Bereich dieses Könnens kann als der Bereich angesehen werden, innerhalb 
dessen überhaupt nur von Zurechenbarkeit und Verantwortung die Rede sein 
kann. Die jeweilige »negative Interpretationsfreiheit« würde damit so groß sein 
wie der Spielraum der faktisch bestehenden Interpretationsmöglichkeiten und 
gleichzeitig mit dem denkbaren Raum der Zurechenbarkeit kongruieren.  

Daraus geht deutlich hervor, dass die Annahme von Grenzen so eng mit dem 
Freiheitsbegriff verbunden ist, dass unsere Betrachtung nicht ohne sie auskom-
men kann. Freiheit wird nicht etwa dadurch aufgehoben, dass es sich um eine 
Freiheit in Grenzen handelt; vielmehr wird die Rede von Freiheit umgekehrt 
sinnlos, wenn eine »absolute Freiheit« gemeint sein soll. Es besteht ein internes 
Verhältnis von Freiheit und Freiheitsbegrenzung. Ohne die Annahme von Gren-
zen ließen sich der Situation des Handelns keinerlei Konturen mehr verleihen. 
Wir werden daher von Anfang an davon ausgehen müssen, dass interpretative 
Freiheit (so sie sich denn sinnvoll ausbuchstabieren lässt) eine endliche Freiheit 
bzw. eine Freiheit in Grenzen ist.  

Aber in welchen Fällen sprechen wir dann überhaupt von »Unfreiheit? Ich 
möchte diesen Begriff vor allem auf den Fall beziehen, dass ein Tun gegen den 
eigenen und durch einen fremden Willen bestimmt wird – insbesondere durch 
das zurechenbare Wirken anderer Personen. Die Begriffe Unfreiheit oder Zwang 
sollen also ausschließlich im Sinne von Heteronomie verstanden werden. Dabei 
geht es dann nicht um Grenzen von Freiheit – um die negative Kontur von Frei-
heitsspielräumen –, sondern um die Bestimmung eines Tuns durch »fremde Ge-
setze«. Die »natürlich« gegebenen Grenzen unserer Freiheit bringen wir in der 
Regel nicht mit Zwang in Verbindung. So verstehe ich mich nicht als unfrei, 
weil ich den Kopf nicht um 360° wenden kann. Als Zwang erscheint mir etwas, 
wenn mein Handeln durch Gründe bestimmt wird, die ich nicht teilen kann. So 

                                                                    

8  Das In-der-Welt-sein geht somit dem Erkennen oder dem theoretischen Denken, wie 

wir es hier verstehen, voraus. In diesem Zusammenhang ist Heideggers Analyse des 

In-der-Welt-seins einschlägig (vgl. Sein und Zeit, etwa S. 59-62). Den Gebrauch von 

Zeichen werde ich als ein Tun auffassen, durch das sich endliche Wesen ihre Welt 

erschließen. Dass Goodmans Symboltheorie als Konzeption der Welterschließung 

gelesen werden kann, zeigt Seel, »Über Richtigkeit und Wahrheit«. Vgl. auch Ortland, 

»Ästhetik als Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis«. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 25 

wird es ein Heranwachsender mitunter als Zwang empfinden, wenn er (durch 
Androhung von Strafe) dazu bewegt wird, sein Zimmer aufzuräumen, obwohl er 
nicht einsieht, dass dies nötig ist. Für Fälle dieser Art sollen die Begriffe Hete-

ronomie, Unfreiheit oder Zwang reserviert bleiben.9 
 
 

1.2 Negative und positive Freiheit 
 
Ein wichtiger Punkt in unserem Ausgangsszenario war die Voraussetzung von 
verschiedenen Handlungsoptionen: Innerhalb des jeweiligen Spielraums zeich-
nen sich verschiedene Möglichkeiten ab, zwischen denen gewählt werden kann. 
In abgewandelter Form wird dies auch für die Freiheit der Interpretation eine 
Rolle spielen müssen: Diese wird in irgendeiner Weise auf einer Mehrzahl von 
Möglichkeiten der Interpretation beruhen müssen. Doch Freiheit beinhaltet mehr 
als nur negativ gedachte Spielräume und eine Vielzahl von Möglichkeiten. Es 
sind selbstbestimmte Entscheidungen, die zugerechnet werden; und daher muss 
ein positives Element dazukommen. Um ein adäquates Bild zu haben, muss, wie 
Charles Taylor es formuliert hat, zum opportunity-concept der negativen Freiheit 
das exercise-concept der positiven Freiheit hinzutreten.10 Erst damit kann das 
Moment der Autonomie und die jeweilige individuelle (»meine«) Verantwortung 
Gestalt gewinnen. 

Es ist entscheidend zu sehen, dass der negative und der positive Sinn von 
Freiheit stets schon in einem Wechselverhältnis stehen. Bereits wenn eine Person 
sich fragt, was sie tun kann, wenn sie also ihren Spielraum bestimmt, tut sie dies 
vom Standpunkt ihrer positiven Handlungsfreiheit aus. Ein rein negativ gefasstes 
Freiheitsszenario nämlich beinhaltet keine Anhaltspunkte, wie die für die Kon-
stituierung von Freiheitsspielräumen relevanten Faktoren herausgegriffen wer-
den sollten. Eine Mauer im Süden ist keine Grenze für jemanden, der nach Nor-
den wandern will.11 Ohne Informationen über Handlungsmotive oder Ziele, fehlt 
ein Kriterium, was als Begrenzung gilt. Auch rein negative Aussagen über Frei-

                                                                    

9  Dass die genauere Beschreibung solcher Fälle nicht ohne Schwierigkeiten ist, zeigt 

sich bereits in Aristoteles‘ klassischer Behandlung, der zufolge eine Handlung unter 

Zwang gleichwohl ein Moment von Freiwilligkeit beinhaltet und genau genommen 

einen Mischcharakter hat (vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1110a). Da es an 

dieser Stelle nur auf einen Vorbegriff ankommt, können wir für den Moment von 

diesen Schwierigkeiten absehen. 

10  Vgl. Taylor, »What’s wrong with negative liberty?«, S. 213. 

11  Ein anderes Beispiel liefert Taylor: ebd., S. 219. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

heitsspielräume setzen mithin Willensbestimmungen und positive Autonomie-
annahmen schon voraus. 

Noch mehr gilt dies für die Bestimmung der zu erwägenden Möglichkeiten. 
Nicht alles, was jemand faktisch tun kann, kommt für ihn zu tun in Frage; eine 
Person zieht nicht »alles Mögliche« in Betracht. Hier ist die Perspektive der 
ersten Person Singular wieder instruktiv: Frage ich mich, was zu tun richtig ist, 
so male ich mir nicht meinen gesamten faktischen Spielraum aus; ich ziehe viel-
mehr Optionen im Hinblick auf meine besonderen Vorhaben in Erwägung. Die 
Frage ist nicht einfach, was ich prinzipiell für möglich halte, sondern, welche 
konkreten Möglichkeiten ich sehe.12 Es scheint deshalb allgemein passender, erst 
vor dem Hintergrund von Zielen, Zwecken oder Interessen von Möglichkeiten zu 
sprechen. 

Wir haben jetzt ein erstes grobes Schema: Zur Klärung von Interpretations-
freiheit müssen wir uns in die Lage einer Person hineinversetzen, die in einer 
bestimmten Situation einen Spielraum des Interpretierens hat, innerhalb dessen 
einige Möglichkeiten tatsächlich erwogen werden. – Nehmen wir an, dass wir 
selbst es sind, die interpretieren müssen und in solcher Weise vor die Wahl 
gestellt sind: Das Aufzeigen von Möglichkeiten würde dann irreduzibel einen 
normativen Druck mit sich bringen. Wo ich mir darüber bewusst werde, dass 
eine Entscheidung von mir abhängt, da werde ich mich unweigerlich fragen: Wie 
soll ich (am besten) entscheiden? In dieser Frage zeigt sich der positive Gehalt 
des Freiheitsbegriffs besonders deutlich, und aus ihr geht der Kern auch unserer 
Thematik hervor. Denn angesichts einer Mehrzahl von Interpretationsmöglich-
keiten müsste ich mich entsprechend fragen: Wie soll ich (am besten) interpre-

tieren? Die Bestimmung der richtigen Interpretation hinge nicht einfach von der 
Sache, sondern auch von mir selbst ab; ich hätte eine Freiheit und damit gleich-
zeitig eine Verantwortung der Interpretation.  

Wie ist es jedoch zu denken, dass die Entscheidung »von mir abhängt«? Um 
was für eine Art von Kontrolle handelt es sich hier? – Wer so fragt, will viel-
leicht dem Ich, das die Entscheidung trifft, eine konkretere Gestalt geben. Dabei 
dürfen wir aber nicht aus den Augen verlieren, dass Ausdrücke wie »Freiheit« 
oder »Autonomie« nicht als deskriptive Begriffe, sondern als Grundbegriffe in 
einer Reflexionssphäre gelten sollen. Die Frage nach der Kontrolle darf nicht so 

                                                                    

12 Dies in doppeltem Sinne: Weder werden alle faktischen Möglichkeiten in Erwägung 

gezogen, noch ist die Zahl der Möglichkeiten durch äußere Gegebenheiten fixiert. Die 

Person hat einerseits immer schon eine Vorauswahl getroffen und kann andererseits 

stets noch weitere Möglichkeiten finden. Der zweite Punkt verweist auf die Rolle der 

Einbildungskraft, welche später noch deutlicher wird (vgl. bes. Kap. III 3).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 27 

aufgefasst werden, dass sie in das metaphysische Problem der Willensfreiheit 
zurückführt. Ebenso wenig wird es darum gehen können, verbindliche Kontroll-
instanzen als eigentliche Form von Freiheit auszuzeichnen. Das bedeutet: Nicht 
die Frage, wie Selbstbestimmung möglich ist oder worin sie konkret bestehen 
soll, ist zu klären. Wir müssen uns stattdessen klarmachen, von welcher Art die 
Kontrolle einer ersten Person über ihr eigenes Tun ist.  

Dabei könnte eine erste Antwort so aussehen: Sage ich, dass ich selbst be-
stimme oder entscheide, wie ich verfahre, so meine ich damit nicht, dass mein 
Wille, eine transsubjektive Rationalität oder gar mein Gehirn dies (für mich) be-
stimmt oder entscheidet. Ich kann nur autonom sein, wenn es tatsächlich ich 
selbst bin, der die Kontrolle über eben das Tun hat, das dann als mein Tun gelten 
darf. Dabei beziehe ich mich mit »ich selbst« auf mich als autonome Person. Der 
Ausdruck »ich« bezieht sich nicht auf meinen Geist im Sinne einer res cogitans; 
und er bezeichnet auch kein außerweltliches, ursprünglich autonomes Subjekt. 
Er bezeichnet einen Bezugspunkt in einer normativen Sphäre.13 Gleichzeitig 
hätte eine solche Auskunft nur erst formalen Status. Wo eine Person sagt, dass 
»sie selbst« entscheidet oder bestimmt, sagt sie noch nicht, von welcher Art die 
Kontrolle ist, die sie über ihr Tun zu haben glaubt. Sie vergewissert sich noch 
der Grundbegriffe ihres praktischen Überlegens. Man könnte sagen, wer so 
spricht, verleiht der eigenen Autonomie nur Nachdruck. Um die Frage, wie die 
Kontrolle einer ersten Person über ihr Tun verstanden werden muss, beantworten 
zu können, müssen wir den Akzent noch etwas verlagern. Wir müssen genauer 
fragen: Wie bestimme ich mein Tun; wie entscheide ich?  

Würde uns jemand so fragen, so verstünden wir dies nicht als Aufforderung, 
über faktische Prozesse Auskunft zu geben. Wir würden uns vielmehr aufgerufen 
sehen, über unser Tun (vor uns selbst und anderen) Rechenschaft abzulegen. Die 
formale Auskunft, dass es die Person (»ich«) war, die sich soundso verhält, lässt 
sich mithin dadurch füllen, dass offengelegt wird, wie diese Person ihr Verhalten 
rechtfertigt bzw. begründet. Damit machen wir ihre Autonomie nicht an unmit-
telbaren Impulsen oder an einem empirischen Wollen fest, sondern setzen ein 
Mindestmaß an Willensbildung voraus. Eine Person müssen wir dann als ein 
Wesen verstehen, das einen hinreichend konstanten Willen hat und über sein 
Handeln nachdenken kann – mithin zur Reflexion fähig ist.14 Hat eine solche Per-

                                                                    

13  Vgl. dazu ausführlich Rödl, Selbstbezug und Normativität, bes. Kap. 3. 

14  Prominent ist hier Frankfurts Beschreibung, dass das Person-Sein des Menschen und 

damit dessen Freiheit in der »capacity for reflective self-evaluation that is manifested 

in the formation of second-order desires« gründe (vgl. »Freedom of the Will and the 

Concept of a Person«, S. 83). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

son eine Entscheidung getroffen, so ist z. B. anzunehmen, dass sie in einer ähn-
lichen Situation wieder so entscheiden würde. Im einzelnen können dabei Ziel-
setzungen, Prinzipien, Interessen, Überzeugungen, Werte oder Vorlieben eine 
Rolle spielen – und zwar eben solche, die eine Person mit ausmachen. Recht-
fertigungen oder Begründungen dieser Art müssen eine gewisse Konstanz haben 
und über die Entscheidung selbst hinausreichen; in ihnen manifestiert sich das 
»bestimmende Selbst« einer Person. Die Frage nach der Kontrolle ist dann keine 
Frage nach manipulativer Kraft, sondern nach rationaler Prüfung oder Evalua-
tion. Ich werde in diesem Zusammenhang von reflexiver Kontrolle sprechen. 
Dass eine Person reflexive Kontrolle über ihr Handeln ausübt, bedeutet, dass sie 
zumindest fähig ist, Urteile höherer Ordnung zu fällen, Ziele und Zwecke zu 
verfolgen, gesetzesartige Willensbestimmungen zu haben und abgewogene Ent-
scheidungen zu fällen.15 In der Ausweisung solcher Entscheidungs- und Recht-
fertigungsprozesse wird der Begriff der Selbstbestimmung konkreter. 

»Die Entscheidung hängt von mir ab« bedeutet jetzt: »Es kommt darauf an, 
nach welchen Gründen ich verfahre« oder »Es kommt darauf an, wie ich ge-
wichte«. »Ich bestimme mein Tun selbst« heißt: »Ich lasse mich in einem Tun 
von meinen Handlungsgründen, Zwecksetzungen oder Präferenzen leiten«. Es ist 
weder nötig noch plausibel, zusätzlich dazu noch einen unabhängigen Akt der 
Entscheidung zu unterstellen.16 Indem wir die Gründe einer Person – jene, die 
sie als ihre eigenen versteht – als handlungswirksam betrachten, schreiben wir 
der Person die Kontrolle über ihr Handeln zu. Werde ich mit Fragen konfrontiert 
wie »Wie hast du so entschieden?« oder »Wie bist du dazu gekommen, so zu 
verfahren?«, so bringe ich meine Gründe ein: solche, für die ich einstehe. Wo ich 
mein Verhalten rechtfertige, rechtfertige ich daher immer auch mich. 

Ein weiterer Schritt ist jetzt unausweichlich: Wer Kontrolle über sein Tun 
ausübt, der muss sich (vor sich selbst und anderen) verantworten. Sobald es an 
mir ist, zu entscheiden, muss ich mich unweigerlich fragen, was die richtige Ent-

                                                                    

15  Zum Begriff der reflexiven Kontrolle in der Debatte um epistemische Normativität: 

vgl. Owens, Reason without Freedom, Kap. 1. Gemeint ist hier eine Kontrolle höherer 

Stufe, die mit Urteilen zweiter Ordnung arbeitet, welche auf (deskriptive oder prä-

skriptive) Urteile unterer Stufe angewendet werden. Anders als in einer auf bloße 

desires verkürzten Optik wird der Wille einer Person damit eng an ihre Rationalität 

gekoppelt. – Die Verwandtschaft zum Kantischen Verständnis von Autonomie ist 

offensichtlich. In dieser Studie wird der Begriff der reflexiven Kontrolle allerdings 

weiter aufgefasst. Insbesondere wird Rationalität als die Fähigkeit eigenen Abwägens 

nicht rein urteilslogisch ausgedeutet. 

16  Zu diesem Punkt vgl. Seel, »Die Fähigkeit zu überlegen«, bes. S. 561ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 29 

scheidung ist bzw. wie ich entscheiden soll. Dieser zentrale Punkt erschließt sich 
insbesondere aus der Perspektive der ersten Person. Aus der Perspektive der 
dritten Person dagegen kommt man über die Beschreibung externer Spielräume 
kaum hinaus. Wir können zwar sagen »John kann heute zur Arbeit gehen oder 
krank feiern«, aber dies ist nicht mehr als eine Feststellung. Wenn ich mir jedoch 
denke, mir selbst würden sich diese Möglichkeiten eröffnen, ich selbst müsste 
entscheiden, komme ich nicht mehr umhin, eine der Möglichkeiten als die rich-
tige oder bessere auszusondern. Wo Spielräume in dieser Weise in die Reflexion 
kommen, gewinnt der Begriff der Freiheit seinen charakteristischen Sinn: Es ent-
steht die Frage, wie (am besten) verfahren werden soll – und die erste Person 
verwickelt sich in Fragen der Normativität und Verantwortung.17 

Es ist gerade für den Kontext des theoretischen Denkens zu beachten, dass 
Freiheit daher nicht einfach heißen kann, seinen individuellen Vorlieben nachzu-
gehen. Wenn ich frage, was das Richtige ist, erkundige ich mich nicht danach, 
was am verlockendsten ist. Möchte ich mich vergewissern, ob mein Tun wirklich 
richtig ist, muss ich auch über die vereinzelte Perspektive hinaus denken. Das 
heißt, ich muss prüfen, ob es auch unabhängig von dieser Situation, vom Hier 
und Jetzt ein richtiges Handeln sein kann. Vielleicht sehe ich mich dann veran-
lasst zu fragen, ob mein Tun auch unangesehen meiner Individualität als richtig 
gelten darf. Kant hat dies bekanntlich so ausgedrückt, dass ich stets wollen 
können muss, dass die Bestimmungsgründe meines Handelns Gesetze werden. 
Nur wenn dies der Fall ist, handle ich »richtig«. Man könnte vielleicht sagen: Ich 
muss meinen Selbstentwurf verallgemeinern können; das »Ich«, das in meinem 
Tun Kontur gewinnt, muss letztlich auch ein »Wir« sein können. Andernfalls 
befinde ich (als Individuum) mich mit mir selbst (als reflektierender Person) im 
Widerspruch. 

Da wir auf die Freiheit des Interpretierens hinauswollen, müssen Fragen der 
ethischen Richtigkeit zunächst nicht im Vordergrund stehen. Es ist an dieser 
Stelle nur festzuhalten, dass logische Einschränkungen – wie sie offensichtlich 
zur Charakteristik des theoretischen Denkens gehören – ganz und gar nicht Ele-
mente von Unfreiheit sind. Im Gegenteil: Wenn ich überzeugt bin, dass es richtig 
ist, gewissen allgemeinen Regeln oder Normen gerecht zu werden, so sind diese 
keine potentiell fremden Vorgaben, sondern Formen eines Denkens, das auch 
mein eigenes ist. Ich kann mich der Normativität, die sie entfalten, dann gerade, 
insofern ich (in Grenzen) frei bin, nicht entziehen. Die Kontrolle, die ich über 
mein Handeln und Denken ausübe, kann also über allgemeine Regeln oder Nor-

                                                                    

17  Zum Status von Reflexivität als Quelle von Normativität vgl. Korsgaard, The Sources 

of Normativity. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

men laufen, die mir als Individuum doch zueigen sind. Nach solchen Normen zu 
verfahren, heißt für mich, frei zu verfahren, wenn ich mich mit der Gemeinschaft 
der Personen, deren Einstellungen »so« bestimmt ist, identifiziere. Wo ich von 
mir aus sagen kann, dass wir soundso handeln oder denken, dort ist es (auch) 
mein Handeln oder Denken. Wo eine Person Einschränkungen in dieser Weise 
als normativ verbindlich versteht und ihnen nachgibt, geschieht dies aus Freiheit. 

 
Wenn die Perspektive nun auf Freiheit und Verantwortung im theoretischen 
Denken begrenzt wird, werden wir uns vor vorschnellen Analogisierungen hüten 
müssen. Dennoch ist es plausibel anzunehmen, dass die genannten Elemente be-
wahrt bleiben müssen, wenn die Rede von Freiheit ihren Sinn behalten soll: Wir 
werden nach einem (durch Gegebenheiten und Kompetenzen) begrenzten Spiel-
raum und einer Mehrzahl von Möglichkeiten fragen sowie voraussetzen müssen, 
dass eine erste Person innerhalb solcher Möglichkeiten selbstbestimmt verfahren 
kann – was bedeutet, dass ich reflexive Kontrolle über mein Tun ausüben kann 
und also verantwortlich bin. In der Tat werden wir sehen, dass sich ein solches 
Szenario entwickeln lässt. 

Die Relevanz dieses Freiheitsbegriffs für den Bereich des Theoretischen mag 
man insbesondere dort skeptisch beurteilen, wo es um individuelle Freiheit und 
Zurechenbarkeit geht. Ich möchte jedoch gerade dieses Moment ausdrücklich 
bewahren. Dabei richtet sich die Intention, wie bereits betont, nicht auf die 
Restauration der kognitiven Würde eines weltenthobenen Subjekts.18 Die Vor-
aussetzung, dass sich Denkprozesse in Zeichen und damit im Rahmen inter-

subjektiver Verhältnisse vollziehen, impliziert ja bereits eine Kritik an der Vor-
stellung von ursprünglich-autonomen oder ungebundenen Personen. Gefragt ist 
mithin nicht nach der Freiheit eines atomistisch gedachten rationalen Wesens, 
sondern nach der Freiheit in kognitiven Vollzügen, die in spezifische sprachliche 
und symbolische Praktiken eingebettet sind. Diese Praktiken, die das Ich mit 
einer Gemeinschaft teilt, geben einem Verständnis seine Form, über das ein Indi-
viduum bereits verfügen muss, um überhaupt als autonom denkendes Wesen 
gelten zu können. Da dieses Verständnis auch im Interpretieren zugrunde gelegt 
bleiben muss, kann es nicht selbst Gegenstand der Entscheidungen sein, die in 
diesem Interpretieren möglicherweise getroffen werden müssen. Dass sich eine 
Person bestimmte Sprachen und Zeichenpraktiken und damit bestimmte Ver-

                                                                    

18  Man könnte die Idee der Erkenntnisfreiheit einem aprioristischen Erkenntnismodell 

zuordnen wollen (vgl. z. B. Grundmann, »Die traditionelle Erkenntnistheorie und ihre 

Herausforderer«, bes. S. 13-20). In dieser Studie wird der Freiheitsbegriff indes mehr 

kritisch gegen solche Epistemologien gewendet.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 31 

ständnisweisen zueigen gemacht hat, muss also als Bedingung geistiger Selbst-
bestimmung gelten.19 Wo nach Interpretationsmöglichkeiten gefragt wird, ge-
schieht dies jeweils auf der Basis von Weisen des Denkens, Verstehens und 
Interpretierens. Diese bilden den Rahmen, in dem das Interpretieren, als Arbeit 
am Verständnis, erfolgt. Bei der Beantwortung der Frage, in welchem Sinn das 
theoretische Denken als zurechenbar gelten kann, wird dies eine Grundannahme 
sein müssen. 

Nicht zuletzt könnte die Rede von individueller Zurechenbarkeit dann irri-
tierend wirken, wenn man eines der tragenden Fundamente des theoretischen 
Denkens – die Logik des prädikativen Urteilens – vor Augen hat. Es deutete sich 
schon an, dass sich der hier vorgeschlagene Begriff von Interpretationsfreiheit 
von den klassischen, insbesondere repräsentationalistischen Konzeptionen der 
Urteilsfreiheit20 abheben wird. Gleichwohl muss die Urteilslogik und Grammatik 
des Fürwahrhaltens einen festen Platz behalten. Um den Überlegungen die rich-
tige Richtung zu geben, wenden wir uns diesem Punkt am besten gleich zu. 

 
 

2  Individuelle Zurechenbarkeit und 
Fürwahrhaltung 

 
Dass die Freiheit im Bereich des Theoretischen gegenüber der praktischen Hand-
lungsfreiheit weniger diskutiert wird, könnte man bei oberflächlicher Betrach-
tung darauf zurückführen, dass sie für die Entfaltung des Freiheitsbegriffs nur 
wenig Stoff bietet. Dies wird vor allem dann so erscheinen, wenn man Begriffe 
wie »Realität« und »Wirklichkeit« oder auch »Wissen«, »Wahrheit« und »Über-
zeugung« ins Zentrum stellt. Der Gedanke nämlich, eine Person könnte frei sein, 
dies zu wissen oder auch das Gegenteil, könnte frei über ihre Überzeugungen 
entscheiden oder ihre Wahrheiten wählen, ist unmittelbar inakzeptabel. Dies ist 
der Grund, warum Freiheit im Theoretischen gewöhnlich als eine auf Einsicht 
basierende Selbstbindung und nicht so sehr im Sinne individueller Zurechenbar-
keit gedacht wird. Ein Wissen ist offensichtlich keine freie Handlung wie ein 
Kinobesuch oder das Ausschalten des Fernsehers. Ich sage nicht, dass ich mich 
entschieden habe, die Erde als rund zu betrachten. Ich mag zwar insofern kogni-
tiv frei sein, als ich beliebig an etwas denken oder mir willkürlich etwas vor-

                                                                    

19  Honneth zufolge gehört die Sprache nicht zu den Hindernissen, sondern zu den »Kon-

stitutionsbedingungen der Entwicklungen von Ich-Identität« (»Dezentrierte Autono-

mie«, S. 246). 

20  Zu den Problemen solcher Konzeptionen vgl. Taylor, »Overcoming Epistemology«. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

stellen kann – inwiefern mir aber zurechenbar sein soll, was ich über die Welt zu 
wissen glaube, ist nicht unmittelbar einsichtig.  

Um einen sinnvollen Begriff von Zurechenbarkeit im theoretischen Denken 
auf den Weg zu bringen, sei daher zunächst das ausgeschaltet, was man eine 
phantastische Konzeption von Erkenntnisfreiheit oder den radikalen Erkenntnis-
voluntarismus nennen könnte: eine Optik nämlich, der zufolge jemand per Ge-
dankenkraft in die Realität eingreifen oder seine Welt durch geistige Anstren-
gung beliebig umgestalten kann. Selbstbestimmung im Theoretischen kann sich 
nicht in einer Veränderung der Realität durch manipulatives Tun niederschlagen. 
Bevor wir den Bereich »Zeichen und Freiheit« behandeln, widmen wir uns des-
halb der Frage, warum Wissen und Freiheit sich in solcher Weise scheinbar aus-
schließen – und damit dem Komplex epistemischer Freiheit. Dies wird nicht 
zuletzt helfen, das Besondere am Verhältnis von Zeichen und Freiheit herauszu-
präparieren und unsere spezifische Thematik auszusondern. Der Einfachheit 
halber werde ich dazu zunächst nur die Entscheidungsfreiheit von Personen in 
Rechnung stellen. Denn sie ist es, welche durch die Logik des Urteilens ausge-
schlossen, für individuelle Zurechenbarkeit jedoch geradezu eine Bedingung zu 
sein scheint. Der Versuch, der Freiheit des Urteilens mit Rekurs auf den posi-
tiven Aspekt der rationalen Kontrolle Sinn zu verleihen, wird erst später in Be-
tracht kommen.21 

Warum stellen sich dem Gedanken der Erkenntnisfreiheit so massive Wider-
stände entgegen, wenn Begriffe wie »Wahrheit«, »Wissen« oder »Überzeugung« 
im Zentrum stehen? Schon diese Frage könnte verblüffen, denn das Spannungs-
verhältnis zwischen Überzeugungen und Wissen auf der einen und individueller 
Autonomie und Entscheidungsfreiheit auf der anderen Seite zeigt sich bereits 
begrifflich an. Es scheint der Witz der Rede von Überzeugungen zu sein, dass sie 
auf Sachverhalte gehen, deren Bestehen nicht unmittelbar vom Belieben einer 
Person abhängt. Sie könnten andernfalls kaum Überzeugungen über die Welt 
sein. Ist eine Person davon überzeugt, dass etwas der Fall ist, so bedeutet dies, 
dass sie dafürhält, ein Sachverhalt bestehe »objektiv«, unabhängig von ihrer 
Kontrolle oder ihren besonderen Zwecksetzungen. Wenn ich weiß, dass hier und 
jetzt ein Tisch steht, kann ich dieses Wissen nicht mehr einfach abschütteln, 
indem ich eine bestimmte Entscheidung treffe. Und sobald ich eingesehen habe, 
dass die Erde rund oder der Mensch sterblich ist, so ist dieses Wissen für mich 
verbindlich; ich habe diesbezüglich keine Wahlfreiheit. Solche Überzeugungen 
drängen sich uns, so scheint es, »von der Realität her« auf, und der Gedanke, 
dass sie unserer Willkür unterstehen, stellt die Verhältnisse auf den Kopf. Man 

                                                                    

21  Vgl. Kap. II 2.2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 33 

möchte sagen: Wir entscheiden uns nicht für Überzeugungen und bestimmen da-
durch die Tatsachen; vielmehr sollen die Tatsachen bestimmen, wovon wir über-
zeugt sind. Die Intuition, die sich in dieser Formel ausdrückt, muss im Begriff 
der epistemischen oder interpretativen Freiheit bewahrt bleiben: Ich bin nicht der 
unumschränkte Herrscher über meine Überzeugungen. Eher schon haben diese 
Überzeugungen, in charakteristischer Weise, Macht über mich. 

Die Frage, wie diese Willkürunabhängigkeit genau konzipiert werden muss, 
ist weniger leicht zu beantworten, als man denken könnte. Davon zeugt die 
Intensität, mit der der Zusammenhang von will und belief in den letzten Jahr-
zehnten diskutiert wurde.22 Wir können diese Debatte allerdings weitgehend aus-
klammern, wenn wir uns an begriffliche Klärungen halten. Es genügt zunächst, 
unser Verständnis davon zu explizieren, was es bedeutet, von etwas überzeugt zu 
sein. Dies wird bald sichtbar, wenn man sich anschaut, wie Urteile in assertori-
schen Aussagen ausgewiesen werden: Diese Aussagen sind bereits ihrer Logik 
nach mit Wahrheitsansprüchen verbunden; sie haben Behauptungscharakter. In 
dieser Hinsicht sind sie unabhängig vom individuellen Entscheiden zu denken: 
Es wäre sinnwidrig, zu behaupten, dass p (objektiv) der Fall sei, ich aber gleich-
zeitig der (subjektiven) Überzeugung sei, dass p nicht der Fall ist.23 Wenn ich 
behaupte, dass p eine Tatsache ist, so bedeutet dies, dass ich für die Wahrheit 
von p – wie sie unabhängig von meinen eigenen Entscheidungen oder geistigen 
Vollzügen besteht – eintrete.  

Dieser Umstand nun ist im Kontext von Überlegungen zu Freiheitselementen 
im Bereich des Theoretischen unbedingt zu berücksichtigen. Man kann ihn so 
fassen, dass ein Wissen seinem Sinn nach als verbindliche Form des Fürwahr-

haltens zu behandeln sind.24 Dieser Begriff wird hier den Bezug zur Wahrheit 

                                                                    

22  Da es in dieser Studie um die Freiheitsaspekte geht, die mit dem Zeichencharakter des 

theoretischen Denkens verbunden sind, braucht die entsprechende Literatur nicht ab-

gearbeitet zu werden. Nur markante Beiträge werden einbezogen, so etwa Williams, 

»Deciding to Believe«; Kornblith, »Justified Belief and Epistemically Responsible 

Action«; van Fraassen, »Belief and the Will«; Alston, »Concepts of Epistemic Justifi-

cation«; Heal, »Pragmatism and Choosing to Believe«; Pettit/Smith, »Freedom in Be-

lief and Desire«; Owens, Reason without Freedom; Feldman, »The Ethics of Belief«. 

Wie schwierig sich die Begründung der Willkürabhängigkeit von Überzeugungen ge-

stalten kann: vgl. Bennett, »Why is belief involuntary?«. 

23  Welche Rolle dieses mit G. E. Moore verbundene Motiv für die Frage epistemischer 

Freiheit spielt, machen van Fraassen, »Belief and the Will«, S. 246f. und Pettit/Smith, 

»Freedom in Belief and Desire«, S. 448 deutlich. 

24  Zum Begriff des Fürwahrhaltens vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 848ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

und den damit verbundenen Geltungssinn markieren. Unsere Erörterung verlangt 
keine Erklärung dafür, warum meine Urteile über die Welt willkürunabhängig 
sind. Entsprechend können wir die Vorstellung, Überzeugungen seien so etwas 
wie faktisch bestehende psychische Zustände – eine Vorstellung, die in der will-
belief-Diskussion mitunter herangezogen wird – dahingestellt lassen.25 Es ist 
eine urteilslogische Notwendigkeit, dass Überzeugungen der genannten Art mit 
einem Objektivitätsanspruch vorgetragen werden; und dies schließt individuelle 
Willkür aus. Wo ich etwas zu wissen glaube, dort behaupte ich, dass es sich 
unabhängig von mir soundso verhält. Ich kann dann nicht gleichzeitig leugnen, 
dass es sich so verhält; ich fasse dies nicht mehr als Möglichkeit ins Auge. Und 

                                                                    

25  So ist nach Bernard Williams die Überzeugungsgewinnung letztlich einem mechani-

schen Prozess vergleichbar: Ähnlich wie bei einer Maschine, die auf das Erkennen der 

Wahrheit programmiert ist und empirische Evidenzen heranziehen kann, seien auch 

beim Menschen die Überzeugungsinhalte, als kausal ausgelöste psychische Zustände, 

aus der Ich-Perspektive nicht wählbar (vgl. »Deciding to Believe«, bes. S. 146f.). Der 

Kern der Argumentation liegt also im Verweis auf einen faktisch ablaufenden Prozess. 

Auch Alstons als doxastischer Involuntarismus bekannt gewordene Position, geht in 

diese Richtung: »When I see a car coming down the street, I am not capable of be-

lieving or disbelieving this at will. In such a familiar situation the belief-acquisition 

mechanism is isolated from the direct influence of the will and under the control of 

more purely cognitive factors.« (»Concepts of Epistemic Justification«, S. 92) Es ist 

aber bemerkenswert, dass sowohl Williams als auch Alston an entscheidender Stelle 

dennoch vom Begriff der Überzeugung her argumentieren: Williams räumt ein, dass 

die Unabhängigkeit einer Überzeugung von volitionaler Kontrolle nicht allein mit 

Verweis auf einen Überzeugungsmechanismus erklärt werden kann, da sich eine Per-

son dann entscheiden könnte, ihre Gehirnzustände zu verändern (etwa indem sie sich 

zum Hypnotiseur begibt). Um diesen Fall als unerlaubt auszuschließen, ist der Zusatz 

nötig, dass Überzeugungen auf Wahrheit abzielen (»Deciding to Believe«, S. 136f. 

und S. 148). Und für Alston sind zwar Fälle der Überzeugungsgewinnung denkbar, in 

denen zurechenbare Entscheidungen getroffen werden – etwa im Zusammenhang mit 

Unterbestimmtheit oder der Akzeptanz weltanschaulicher Systeme. Doch, so Alston: 

»My view on these matters is that insofar something is chosen voluntarily, it is some-

thing other than belief or abstention from belief«, denn »it is clear that for the vast 

majority of beliefs nothing like direct voluntary control is involved« (»Concepts of 

Epistemic Justification«, S. 92). Das Schema ist letztlich: Überzeugungen lassen sich 

nicht wählen, sie drängen sich uns auf, und das Überzeugtsein kann folglich keine 

zurechenbare Handlung sein – und wo es sich anders verhält, dort kann es sich nicht 

um Überzeugungen handeln. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 35 

dabei ist es unerheblich, wie ich mir die Überzeugungsgewinnung erkläre. Nicht 
nur ist die direkt aus der Wahrnehmung gewonnene Überzeugung, dass hier und 
jetzt ein Tisch vor mir steht, keine kontrolliert durchgeführte Handlung, für die 
ich sinnvollerweise verantwortlich gemacht werden kann. Auch für weniger 
unmittelbar gewonnene Überzeugungen – etwa das Wissen, dass der Erdkern 
flüssig ist – werden wir keine zurechenbaren Entscheidungen veranschlagen 
wollen. Was hier dem Gedanken individueller Freiheit entgegensteht, sind nicht 
gewisse »kognitive Mechanismen«, sondern unser Verständnis davon, was es 
heißt, etwas zu wissen. Der Kern der genannten Formel hat logischen Sinn – und 
sollte gerade deswegen erhalten bleiben. 

Mit diesem Befund können wir fürs erste haushalten: Wenn ich etwas ver-
bindlich für wahr halte, lege ich mich fest und schließe Wahlfreiheit aus. Wenn 
ich nach einiger Überlegung zu dem Ergebnis komme, dass p der Fall sein muss, 
dann halte ich p für wahr. Man kann auch sagen: Individuelle Entscheidungs-
gründe (persönliche Vorlieben, partikulare Zwecke, eigene Interessen) können 

keine Rechtfertigungsgründe für Überzeugungen sein. Wo ich meine Individuali-
tät in eine solche Begründung einbringe, wird dies meine Behauptung oder mein 
Urteil entkräften.26 Es gehört zur Grammatik des Fürwahrhaltens, dass Wahr-
heitsansprüche keine Sache individueller Willkür sind. Ein Voluntarismus dieser 
Art lässt sich nicht zu Ende denken. 

Tilman Borsche hat die Sachlage so formuliert: »Allgemein betrachtet gilt 
das Denken selbst als eine Handlung, und insofern gilt es auch als frei. [...] 
Wenn sich das Denken aber als ein Erkenntnis suchendes an der Wahrheit orien-
tiert und sich in dieser Absicht in die Modi des Meinens, Glaubens und Wissens 
differenziert, dann versteht es sich in seiner höchsten Form, nämlich als Wissen, 
gerade als unfrei.«27 Dabei sollte die Rede von »Unfreiheit« nicht so verstanden 
werden, als ginge es um eine Zwangslogik. Dass nicht mehr zwischen Möglich-
keiten entschieden wird, lässt nur einen Aspekt von Freiheit wegfallen; es bleibt 
die Option, das positive Moment der Kontrolle in den Vordergrund zu stellen. 
Die Einschränkungen resultieren nicht aus einer kognitiven Blockade, sondern 
erwachsen aus der rationalen Tätigkeit selbst, als Selbstbindung. Insofern han-
delt es sich um freies Urteilen.28 Doch dies ändert nichts daran, dass zwischen 
Wissen und individuellen Entscheidungen ein Spannungsverhältnis besteht; und 

                                                                    

26  Vgl. Heal, »Pragmatism and Choosing to Believe« oder Peirce, »The Fixation of 

Belief«, bes. S. 253f. 

27  Borsche, »Freiheit als Zeichen«, S. 109f.  

28  Vgl. Kap. II 2.2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

dies gilt es zu berücksichtigen, wenn individuelle Zurechenbarkeit im Vorder-
grund steht.  

In der feineren Auflösung werden wir später sehen, dass individuelle Inter-
pretationsfreiheit eine Freiheit nicht gegen, sondern unter Einschränkungen der 
Urteilslogik ist. Wie der Plural andeutet, ist dabei mit einer Gruppe von Normen 
zu rechnen, und zwar eben jenen, die verbindlich werden, wenn wir prädikative 
Urteile fällen. Zu denken ist etwa an aussagenlogische Gesetze wie das Prinzip 
der Widerspruchsfreiheit. Ich kann nicht zwei widersprüchliche Urteile gleich-
zeitig bejahen. Ich kann nicht dafürhalten, dass x leicht ist, und gleichzeitig glau-
ben, dass x schwer ist, wenn ›leicht‹ und ›schwer‹ inkompatible Prädikate sind. 
Ich kann dies zumindest dann nicht mehr, wenn mir mein Irrtum bewusst wird 
und der Widerspruch in die Reflexion kommt. – Jede sinnvolle Konzeption von 
Freiheit im Denken und Verstehen wird diesen urteilslogischen Einschränkungen 
Rechnung tragen müssen. 

 
 

3  Interpretationsfreiheit 
 
Das Thema der Studie ist nicht epistemische Freiheit, sondern die Freiheit, die 
eine Person im Verstehen hat, insofern dieses mit dem Gebrauch von Zeichen 
einhergeht: ihre Interpretationsfreiheit. Dabei stellen wir die Frage, welche Rolle 
Freiheit im Weltverhältnis spielt, wenn man voraussetzt, dass sich kognitive 
Vollzüge in Zeichen vollziehen. Dass diese Sichtweise angemessen ist, ist also 
eine Grundannahme: Das theoretische Denken und das Verstehen ist demzufolge 
kein passives Abbilden oder eine rein geistige Tätigkeit, sondern an die Ver-
wendung von konkreten Zeichen oder Symbolen gebunden. Peirce hat dies auf 
die Formel gebracht: »We have no power of thinking without signs.«29  

Damit ist ein sehr allgemeiner Ausgangspunkt gesetzt. Eine Philosophie des 
Zeichens oder Symbols zeichnet sich gegenüber der gewöhnlichen Erkenntnis-
theorie durch eine Erweiterung des Fokus aus. Die durch den propositionalen 
Zugang begünstigte Engführung auf sprachliche Aussagen oder Wahrheiten wird 
aufgehoben und der Bereich dessen, was als »kognitiv« gelten darf, auf den des 
Nichtpropositionalen ausgeweitet. Ein Gedanke muss nicht unbedingt sententiale 
Struktur haben. Wir können unser theoretisches Verhältnis zur Welt nicht nur 
dadurch artikulieren, dass wir Aussagen formulieren, die wir für wahr halten. 

                                                                    

29  Peirce, »Some Consequences of Four Incapacities«, S. 213. – Auch wenn die Argu-

mente für diese Grundannahme im Folgenden zur Sprache kommen, zielt die Arbeit 

nicht darauf, die zeichenphilosophische Position als solche zu verteidigen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 37 

Tatsächlich kann jede Weise des sprachlichen oder nichtsprachlichen Vergegen-
wärtigens, Erfahrens, Verdeutlichens, Ins-Bild-Setzens, Veranschaulichens und 
Zeigens – kurz: jede Form des Darstellens – zum Zuge kommen. Jede Darstel-
lungsform ist potentiell eine Erkenntnisform. Diese Erweiterung kann man auch 
als Ablösung des eng gefassten Wissensbegriffs durch den offeneren Begriff des 
Verstehens fassen. So weist etwa die Allgemeine Symboltheorie, die in diesem 
Feld einen wichtigen Orientierungspunkt abgibt, letztlich in die Richtung einer 
»general theory of understanding«30, die sich mit »understanding or cognition in 
all of its modes«31 befasst. – »Verstehen« ist also ein Begriff von höchster Allge-
meinheit, der Begriffe wie »Erkennen«, »Wissen« oder »Urteilen« in sich auf-
nehmen kann. Daran werde ich anknüpfen; allerdings macht die Themenstellung 
noch einige Präzisierungen nötig. Im Folgenden seien Hinweise zu den Begriff-
lichkeiten gegeben, die ich zugrunde lege. 

Den Begriff des Verstehens werde ich so verwenden, dass er sich auf kogni-
tive Vollzüge aller Art (die sich über den Zeichengebrauch konzipieren lassen) 
sowie auf deren Resultate (die theoretischen Einstellungen einer Person) bezieht. 
Für die Studie sind aber interne Differenzierungen nötig, und so werden andere 
Begriffe zentral sein: Ich spreche von Verständnis, wo ein Verstehen als konsoli-
diert gilt; sei es im Sinne der praktischen Kompetenz, Zeichen auf bestimmte Art 
zu verwenden und zu verstehen, sei es im Sinne einer theoretischen Einstellung 
zur Welt. Das heißt, die Zuschreibung von Verständnis kann die Zuschreibung 
eines sprachlichen oder symbolischen Könnens sein oder die Zuschreibung eines 
Weltverständnisses. Wer über ein Verständnis verfügt, dem ist eine Weise des 
Verstehens zueigen. Wo eine Verstehensweise besonders tief verankert ist, so 
dass sie einem endlichen Wesen als unveränderbar gelten muss, werde ich von 
Grundverständnis sprechen. 

Der Begriff der Interpretation ist demgegenüber enger: Interpretationen sind 
Entwürfe, die eine Person, welche ein Verständnis und Weltverständnis bereits 
hat, im besonderen Fall von sich her bildet, um etwas verständlich zu machen. 
Das Interpretieren kann man sich als Arbeit am gegebenen Verständnis denken; 
es ist ein aktives Tun, durch das neues Verständnis gewonnen werden soll. Wann 
dies genau gelingt, wann also vom Interpretieren zum neuen Verständnis überge-

                                                                    

30  Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences, S. 53. 

31  Ebd., S. 4; vgl. auch ebd., Kap. X 4 sowie Elgin, Considered Judgment, S. 122-128 

oder Ammon, Wissen verstehen. Für eine Verteidung der These, dass weniger Wissen 

(»knowledge«) als vielmehr Verstehen (»understanding«) von kognitivem Wert ist, 

vgl. Kvanvig, The Value of Knowledge and the Pursuit of Understanding, bes. Kap. 8. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

gangen (etwas verstanden) wird, ist nicht klar bestimmbar.32 Dass verstanden 
wurde, kann sich erst auf die Dauer zeigen (indem sich eine Kompetenz als be-
ständig oder eine Einstellung als tragfähig erweist).  

Konzipiert wird das Interpretieren, wie erläutert, als Bildung von Zeichen. In 
dieser Bildung vollzieht sich die Arbeit am Weltverständnis; die jeweils ent-
worfenen Interpretationen werden also immer in Zeichen ausgewiesen. Hier liegt 
der Ansatzpunkt der Studie: Im Gegensatz zu einem Weltverständnis, das als 
Einstellung (wenn überhaupt) nur mittelbar zugerechnet werden kann (und zum 
tiefsitzenden Grundverständnis, das man kaum je als zurechenbar werten wird), 
geht in das jeweilige Interpretieren offenbar ein individuelles Tun ein. Soweit 
sich dies so verhält, müsste es zugerechnet werden können. Für die Behandlung 
der Frage, inwiefern dies genau der Fall ist, empfiehlt es sich, die Betrachtung 
auf zentrale Punkte zu fokussieren. 

 
 

3.1 Leitfrage 
 
Mit dem Begriff des Zeichens ist kein Gegenstandsbereich angegeben, sondern 
eine Zugangsweise. Als »Zeichen« kann dabei alles gelten, was als Zeichen ver-
standen wird. Eine vorgängige Festlegung auf eine bestimmte Art von Zeichen 
besteht nicht. Ein Bild kann ebenso ein Zeichen sein wie eine Aussage, eine 
Geste, ein Text, ein Foto, ein bestimmter Tonfall, ein Diagramm oder ein Musik-
stück. Dies ist die Beschreibungsebene, von der wir ausgehen werden: Obwohl 
es letztlich Personen sind, die wir (als die »Autoren« von Zeichen) frei nennen, 
richtet sich der Blick in dieser Untersuchung primär auf die Seite des Zeichens. 
Dieses Vorgehen kann ganz allgemein vor dem Hintergrund des Paradigmen-
wechsels von einer Bewusstseins- zu einer Sprach- bzw. Zeichenphilosophie und 
im Sinne einer externalisierten Semantik verstanden werden: Das heißt, dass der 
Rekurs auf subjektive Vermögen oder ein inneres Meinen keinen Ort hat. Wir 
müssen von öffentlich ausgewiesenem Verstehen ausgehen. Als Anhaltspunkt 
zur Beantwortung der Frage, was jemand meint oder wie er denkt, stehen uns 
»nur seine Zeichen«33 zur Verfügung; sie sind die Kristallisationspunkte seines 
Denkens und Verstehens. Die Interpretationsfreiheit von Personen muss daher 
ebenfalls an Zeichen festgemacht werden. Die Entscheidung, ob die Rede von 

                                                                    

32  Das Verstehen kann nicht als »Vorgang« gedacht werden, der sich in ganz bestimmten 

Momenten ereignet. Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, §§ 153-155. 

33  Vgl. ebd., § 504. Zur Voraussetzung, dass Zeichen öffentlich, Besitz einer Gemein-

schaft sind und ein privates Verstehen nicht explizierbar ist: vgl. ebd., §§ 243ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 39 

solcher Freiheit sinnvoll sein kann, fällt mit Blick auf den öffentlichen Zeichen-
gebrauch.  

Entsprechend haben wir für unsere Untersuchung zeichenlogische Ansatz-
punkte ins Zentrum zu rücken. Die Themenstellung verlangt, Freiheitselemente 
am Zeichen selbst sichtbar zu machen. Aber wie kann man eine Symbolisierung 
überhaupt auf ihre Freiheit hin befragen? Woran lässt sich eine solche Freiheit 
festmachen? – Intuitiv können wir wie folgt ansetzen: Wenn die Welt in Zeichen 
interpretiert wird, dann kann offenbar immer gefragt werden, inwiefern es eine 
Sache von Freiheit ist, wie sie interpretiert wird. Die Freiheit der Interpretation 
zeigt sich also am »Wie« der Interpretation; und das heißt, an der mit dem Zei-
chen festgelegten, in ihm sich manifestierenden Darstellungsform. Das bedeutet 
nicht, dass Interpretation und Darstellung nun in eins fallen. Es bedeutet, dass 
die Art der Interpretation an der Form der Darstellung festgemacht wird. Und nur 
die Darstellungsform kann, so ist zu vermuten, Indikator eines freien Vollzugs 
sein; sie allein kann unter der Kontrolle von Personen stehen und zurechenbares 
Handlungsergebnis sein. Dass eine Person im Interpretieren frei ist, muss in 
irgendeinem Sinne heißen, dass sie ihre Interpretationen selbst gestalten kann, 
indem sie Darstellungsformen hervorbringt.  

Die Grundfrage sei deshalb so gestellt: Inwiefern ist es eine Sache von Frei-
heit, wie eine Person die Welt (in Zeichen) interpretiert? Diese erste Formulie-
rung der Aufgabenstellung wird bereits recht gute Dienste leisten; sie wird die 
gesamte Studie hindurch die Leitfrage sein. Verwandte Fragen, aus der Ich-Per-
spektive gestellt, werden lauten: In welchen Grenzen kann ich ›entscheiden‹, wie 
ich interpretiere? Inwiefern bedeutet Kontrolle über das Darstellen Kontrolle 
über die Interpretation? Insbesondere wird sich auch die Frage »Wie soll ich (am 
besten) interpretieren?«, in der sich der Verantwortungsdruck des Interpreten 
geltend macht, an diese Leitfrage anschließen lassen. 

Es ist wichtig zu sehen, dass diese Leitfrage jederzeit gestellt und sowohl auf 
die Variation »bloßer« Darstellungsformen als auch auf inhaltliche Festlegungen 
bezogen werden kann. Denn man kann auch im Kontext von verbindlichen Für-
wahrhaltungen nach der Darstellungsweise fragen – obwohl individuelle Freiheit 
und die Selbstbindung im Urteilen in Spannung zueinander stehen. Die urteils-
logischen Einschränkungen werden, mit anderen Worten, nicht gleich in der 
Formulierung der Frage aufgehoben, wie es der Fall wäre, wenn wir uns danach 
erkundigten, ob wir frei sind, etwas zu wissen oder auch nicht. Ich kann nicht 
sinnvoll fragen: »Was soll ich (am besten) wissen?«; ich kann aber sehr wohl 
fragen: »Wie soll ich (am besten) interpretieren?« Indem wir nicht von Wahr-
heitsansprüchen, sondern von der Interpretationweise ausgehen, die sich in der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

Form der Darstellung niederschlägt, bleiben die Einschränkungen der Urteils-
logik von Anfang an gewahrt.  

Es wird sich auch später zeigen, dass der besondere Status von verbindlichen 
Fürwahrhaltungen, wie sie sich in prädikativen Urteilen ausdrücken, erhalten 
bleibt. Die Wendung zum Zeichen und zur Freiheit des Interpretierens beinhaltet 
keine mutwillige Abschwächung von Erkenntnisstandards – etwa dergestalt, dass 
sich unser Wissen auflöst und in bloße Darstellungsweisen übergeht, die beliebig 
austauschbar sind. Aber es ist dennoch damit zu rechnen, dass eine Explikation 
interpretativer Freiheit auch Konsequenzen für die Freiheit des Urteilens hat. Die 
Urteilslogik wird nämlich, wie angedeutet, von der verstehenden Wesen intern 
sich ergebenden Notwendigkeit her begriffen, theoretische Festlegungen über die 
Welt zu machen und zu mehr oder minder konstanten Einstellungen zu gelangen. 
Es kommt daher nicht darauf an, gewisse unumstößliche »logische Tatsachen« 
im Auge zu behalten, sondern darauf, nicht ohne Not gegen den Sinn (und unser 
eigenes Verständnis) der Erkenntnislogik zu verstoßen. Aber dies schließt, wie 
sich zeigen wird, eine Verantwortung des Individuums nicht aus, sondern ein. 
Urteile oder Überzeugungen werden nach dem Modell von Aussagen konzipiert 
werden, die wir für wahr halten; sprachliche Zeichen werden als besondere Art 
von Zeichen – aber eben auch als interpretierte Zeichen – behandelt. Auch hier 
spielen Ausdrucksformen daher eine konstitutive Rolle. Was wir wissen, hängt 
immer auch davon ab, wie wir wissen. Die Interpretationsfreiheit (in der inter-
pretierenden Zeichenbildung) wirkt daher auch in unsere epistemische Freiheit 
(im Fürwahrhalten) hinein.  

Doch mit diesen Dingen werden wir uns erst später befassen. Wir können die 
Frage der Interpretationsfreiheit zunächst allgemein behandeln, ohne sogleich 
auf die spezifische Rolle von prädikativen Urteilen eingehen zu müssen. 

 
 

3.2 Ansatzpunkte 
 
Unsere Leitfrage lautet, ob und inwiefern es eine Sache von Freiheit ist, wie wir 
die Welt (in Zeichen) interpretieren. Ich möchte nun methodische Überlegungen 
dazu anstellen, wie diese Frage zu behandeln ist. Hier ist es nämlich nützlich, die 
Aufmerksamkeit sofort auf die entscheidenden Aspekte zu lenken. Wenn es auf 
das Wie der Interpretation ankommt – was am Zeichen muss dann im Vorder-
grund stehen? Offenbar müssen wir uns mit dem Zeichen insofern befassen, als 
es eine Darstellung von etwas ist oder in ihm eine Weise, die Welt zu verstehen, 
zum Ausdruck kommt. Eine Fokussierung ergibt sich, wenn wir dies präzisieren. 
Dies kann mit Blick auf fünf Punkte geschehen: Wir müssen (a) von Anzeichen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 41 

und (b) vom Zeichengebrauch in praktischer Absicht abstrahieren. Weiter muss 
(c) bezüglich des Darstellens irgendeine Art der Richtigkeit verlangt werden. Das 
Darstellen muss sodann (d) von den Zeichenfunktionen, die Gegenstandsbezug 
herstellen, abgegrenzt werden (soweit dies möglich ist), und es ist schließlich (e) 
interpretierend auf Zeichen bezogen. 

 

(a) Dass Anzeichen außer Betracht bleiben müssen, ist recht offensichtlich. Inter-
pretationsfreiheit kann nur für symbolisierende, von Autoren gebildete Zeichen 
veranschlagt werden. Wir können fragen, welche Freiheit eine Person hat, wenn 
sie eine Geste vollzieht oder sprachliche Ausdrücke verwendet, nicht aber, wel-
che Freiheit die Regenwolke hat, wenn sie ein Unwetter anzeigt. Dies soll hier 
als logische, nicht als empirische Bestimmung verstanden werden: Wir verstehen 
die Regenwolke als Anzeichen, indem wir ihr bestimmte Ursachen zuordnen. In 
einem Weltbild jedoch, in dem ein Gott für Himmelserscheinungen verantwort-
lich zeichnet, könnte die Wolke als Akt der Darstellung interpretiert werden. Das 
Zeichen hätte in diesem Fall einen Autor, und gleichzeitig könnte angenommen 
werden, dass es einem göttlichen Willen unterliegt und mit bestimmten Gründen, 
Zwecken oder Absichten verbunden ist. Es ist ein zeichenlogisches Erfordernis, 
dass von Zeichen ausgegangen wird, die von Personen gebildet wurden.34 Anzei-
chen können nicht als Darstellungen der Welt gelten. 

Darüber hinaus muss auch alles am Zeichen, was Anzeichencharakter hat, 
ausgeklammert werden. Zeichen sind nicht insofern frei gewählt, als sie Eigen-
schaften haben, die auf etwas schließen lassen. Ein Zeichenverwender kann nicht 
für jede Eigenschaft, die ein Zeichen besitzt, verantwortlich gemacht werden; 
zurechenbar sind bestenfalls solche Eigenschaften, die exemplifizierend in eine 
Zeichenbildung eingebracht werden.35 So werden wir einer Person nicht den 
Klang ihrer individuellen Stimme zurechnen, denn über diesen Klang hat sie 
keine Kontrolle, und sie will damit nichts zum Ausdruck bringen. Nur sofern wir 
unterstellen, dass sie einen bestimmten Tonfall wählt (etwa wenn sie eine Person 
nachahmt), betrachten wir den Klang als Weise des Darstellens. 

In der Praxis wird eine solche Abgrenzung nicht immer so leicht fallen. So 
könnte jemand ein Wort mit roter Tinte schreiben, um seine Liebe zu bekunden; 
in diesem Falle würde sein Zeichen eine Eigenschaft exemplifizieren und eine 
Ausdrucksfunktion übernehmen, die sich etwa über eine Referenzkette erklären 

                                                                    

34  Umgekehrt können wir ein Wesen, das eigene Symbolisierungen vollzieht und »Zei-

chen gibt«, ganz allgemein als Person auffassen. 

35  Zum Unterschied zwischen Besitz und Exemplifikation: vgl. Goodman, Languages of 

Art, Kap. II. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

lässt.36 Er könnte aber auch einfach kein anderes Schreibgerät zur Verfügung 
haben; in diesem Fall würde sein Zeichen eine Eigenschaft nur besitzen. Es hätte 
in dieser Hinsicht den Charakter eines Anzeichens, da es auf etwas (auf einen 
Mangel an Schreibgeräten) schließen lässt. 

(b) Zweitens kann die Zeichenbildung nicht insofern thematisch sein, als sie 
den Charakter eines praktischen Handelns hat. Es geht um die Frage, ob und 
inwieweit die Ausbildung des theoretischen Weltverhältnisses zurechenbar ist, 
nicht um die Zurechenbarkeit von kommunikativen Handlungen oder Sprech-
akten. Dass sich auf dieser Ebene Freiheitselemente ausbuchstabieren ließen, 
darf als unstrittig gelten. So kann man eine Person zur Verantwortung ziehen, 
wenn sie gelogen hat. Im Gegensatz zu Einstellungen betrachten wir Behaup-
tungen ohne weiteres als individuell freie Handlungen.37 Doch auch wenn Über-
zeugungen am Modell von öffentlichen Zeichen, in denen sich die Überzeugung 
ausdrückt, behandelt werden – Begriffe wie »Überzeugung« oder »Wissen« 
werden dennoch ihren üblichen Sinn behalten. Aspekte der Performanz mögen 
zwar in das Weltverständnis von Personen einfließen, sie stehen aber nicht als 
solche im Blickfeld. Auch wenn die Betrachtung in hohem Maße von handlungs-
theoretischem Vokabular Gebrauch macht, ist sie primär eine interpretations-

logische, keine handlungslogische. – Hierher gehört auch, dass die Rede von 
Freiheit im Theoretischen sich nicht auf das planmäßige Forschen beziehen wird. 
Man könnte etwa entscheiden müssen, ob man einer bestimmten Fragestellung 
nachgehen soll oder nicht, und in diesem Sinne nach Freiheit und Verantwortung 
fragen. Solche pragmatischen Voraussetzungen geistigen Tuns sollen jedoch 
nicht auf ihre Zurechenbarkeit hin befragt werden. Im Fokus stehen besondere 
Vollzüge theoretischen Denkens, die bereits in Praktiken und Situationen ein-
gebettet sind. 

                                                                    

36  Vgl. Goodman, Of Mind and Other Matters, Kap. III oder Elgin, With Reference to 

Reference, Kap. VIII. 

37  Williams argumentiert, dass dies das einzige Freiheitselement einer Überzeugung sein 

kann. Er schreibt: »belief is connected with decision because belief is connected with 

decision to say. It is not the case that belief is connected with any decision to believe« 

(»Deciding to Believe«, S. 147). – Zäumt man das Thema von dieser Seite her auf, 

lassen sich noch andere Fälle denken. So versteht Velleman unter epistemischer Frei-

heit »the freedom to affirm any one of several incompatible propositions without risk 

of being wrong« (The Possibility of Practical Reason, S. 32). Erklärt wird dies durch 

eine Art self-fulfilling-prophecy-Effekt (vgl. ebd., S. 35f.), wobei der lokutionäre und 

der illokutionäre Aspekt des Sprechakts beansprucht werden. Solche Ausnahmefälle 

bleiben hier gänzlich ausgeklammert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 43 

(c) Sich auf die Interpretationsweise – die Darstellungsform – zu beziehen, 
beinhaltet, von Anzeichen und vom Handlungscharakter einer Symbolisierung 
abzusehen. Was aber zeichnet Darstellungsformen, die interpretierend funktio-
nieren, nun positiv aus? Man wird zunächst sagen wollen, dass der Bezug zur 
Realität entscheidend sein muss: Wir wollen uns mit »welthaltigen« Zeichen 
beschäftigen, nicht aber mit freien Erfindungen. Nun scheint damit die Zeichen-
Objekt-Beziehung in den Mittelpunkt zu rücken. In der Symboltheorie etwa gilt 
der Begriff der Referenz oder Bezugnahme als Grundbegriff: »The basic notion 
is reference or symbolization, the relation between a symbol and whatever it 
stands for in any way.«38 Doch so wichtig diese Bestimmung auch ist – damit ist 
nur erst eine formale Zuordnung vollzogen. Auch wo ich das Prädikat ›Engel‹ 
verwende, beziehe ich mich auf etwas, nämlich auf Engel; doch damit ist noch 
nicht ausgemacht, ob ein Satz wie »Engel wohnen im Himmel« als Darstellung 
der Welt gelten und als mögliche Interpretation in Betracht gezogen werden soll. 

Wichtig ist daher, dass ein bestimmter Geltungsanspruch hinzukommt. Im 
Falle von Aussagen wird man dabei an den Anspruch auf Wahrheit denken: Auf 
eine Tatsache in der Welt bezieht sich, wer eine wahre Aussage macht. Im Rah-
men einer Betrachtung allerdings, in der auch nichtsprachliche Ausdrucksformen 
in Rechnung gestellt werden, empfiehlt sich eine andere Kennzeichnung. Bilder 
z. B. können nicht »wahr« sein. Wir werden eher verlangen, dass die Darstellung 
»gut«, »angemessen« oder »richtig« ist. Ich bevorzuge den Begriff der Richtig-

keit und lege zugrunde, dass eine Darstellung nur dann eine Darstellung der Welt 
sein kann, wenn sie inhaltlich richtig ist. Wo jemand Interpretationen bildet, dort 
wird er versuchen, richtige Darstellungen der Welt zu entwerfen. 

Der Begriff der Richtigkeit findet auch in der Symboltheorie Verwendung. 
Er dient dort als Sammelbegriff für eine Reihe von Akzeptabilitätsstandards wie 
Korrektheit, Kohärenz und Zweckmäßigkeit der Darstellung.39 Trotz dieses Vor-
verständnisses sei der Begriff an dieser Stelle noch frei gehalten von allzu festen 
Konnotationen. Es wäre nicht nur voreilig, schon jetzt Kriterien festzulegen; es 
wäre für unsere Zwecke auch der falsche Weg, denn es könnte darauf hinaus-
laufen, einen bestimmten Begriff von Rationalität zu installieren. Wenn es indes 

                                                                    

38  Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences, S. 124. 

Vgl. auch Goodman, Of Mind and Other Matters, S. 55. Zum weiten Sinn des Refe-

renzbegriffs in der Symboltheorie: vgl. Elgin, With Reference to Reference, S. 7-9. 

39  Der Begriff rightness enthält »along with truth, standards of acceptability that some-

times supplement or even compete with truth where it applies, or replace truth for 

nondeclarative renderings« (Goodman, Ways of Worldmaking, S. 110). Thematisch 

bleibt er auf eine »rightness of rendering« begrenzt (ebd., S. 109). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

stimmt, dass sich Einschränkungen der Interpretation von der interpretativen 
Freiheit und Verantwortung her geltend machen, müssen wir unserem Darstellen 
nicht eigens Standards auferlegen, damit es ein sachhaltiges Interpretieren wird. 
Der Richtigkeitsbezug wird sich vielmehr gerade aus der Interpretationsfreiheit 
selbst heraus ergeben und hier einen eigenen Sinn gewinnen. 

Wir können uns dies vorläufig dadurch klarmachen, dass wir uns die Sache 
von der Ich-Perspektive her vergegenwärtigen: Mein Interpretieren ist offenbar 
wesentlich eine Suche nach richtigen Darstellungen. Ich kann zwar durchaus 
soundso handeln, obwohl ich es für falsch halte; ich kann etwas tun, obwohl ich 
weiß, dass ich es nicht tun sollte. Ich kann aber nicht so interpretieren, wie ich 
es nicht für richtig halte. Ist es meiner Meinung nach die Welt, die ich soundso 
darstelle, dann beinhaltet dies schon, dass es meiner Meinung nach richtig ist, 
soundso darzustellen. Die Bildung von Darstellungsformen, die eine Interpreta-
tion leisten sollen, ist, könnte man sagen, immer schon eine Tätigkeit des »refle-
xiven Ich«.40 Es besteht hier von innen her eine Einschränkung auf fallüber-
greifende Gültigkeit.41 Die Frage »Wie soll ich die Welt interpretieren?« ist 
schon eine Frage nach inhaltlich richtigen Interpretationen.  

Der Begriff der Richtigkeit sollte deshalb vorerst für weitere Bestimmung 
offengehalten werden. Er sei bis auf weiteres das formale Etikett für den An-
spruch, der sich in der Interpretation erfüllen soll. Was diesen Anspruch genau 
ausmachen kann, ist erst noch zu fragen. Halten wir fest: Sich im Kontext eines 
Weltinterpretierens auf die Form der Darstellung zu beziehen, heißt, sich auf 
etwas zu beziehen, wofür ein Richtigkeitsanspruch erhoben wird. In diesem 
Kontext nach Freiheit zu fragen, heißt, nach einer Freiheit bei der Festlegung 
von Darstellungen zu fragen, die (in einem noch zu bestimmenden Sinn) richtig 
sind.  

 (d) Unser Blick richtet sich auf interpretierende Zeichenbildungen, und hier 
besonders auf Formen, die als richtige Darstellungen der Welt verstanden wer-
den. Damit steht das am Zeichen im Vordergrund, durch das etwas (ein Bezugs-
gegenstand) auf bestimmte Weise prädiziert, klassifiziert, charakterisiert, unter 
Begriffe oder Beschreibungen gebracht, ins Bild gesetzt, veranschaulicht oder 
verdeutlicht wird. Dabei geht es freilich nicht um eine »Zeichensorte«, sondern 
um eine Funktion. Die Darstellungsform, als welche das Wie der Interpretation 

                                                                    

40  Daraus resultiert, dass mit Fällen von Willensschwäche im engeren Sinne nicht zu 

rechnen ist: vgl. Pettit/Smith, »Freedom in Belief and Desire«, S. 449. Welche Rolle 

sie dennoch spielen kann: vgl. Hookway, »Epistemic Akrasia and Epistemic Virtue«. 

41  Näheres dazu in Kap. IV 1. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 45 

in der Leitfrage entschlüsselt wurde, ist nicht »an sich« eine Darstellungsform, 
sondern dadurch, dass sie eine Charakterisierung leistet. 

Darin liegt nun schon, dass die Darstellungsfunktion von der Funktion abzu-
grenzen ist, die mit der Identifizierung des Bezugsgegenstands zu tun haben, mit 
dem Was der Darstellung.42 Dass das Interpretieren frei ist, kann sich nicht an 
der Referenzbeziehung zeigen. Zwar ist die Bezugnahme auf etwas ein wesent-
liches Moment von Interpretationen; sie muss, wie sich bald zeigen wird, als Be-
dingung des Interpretierens gelten.43 Aber für die Entfaltung des Begriffs der 
Interpretationsfreiheit kann sie nicht die Einsatzstelle sein: Um nach Freiheit 
fragen zu können, müssen wir schon voraussetzen, dass etwas interpretiert wird. 
Die Person steht nicht auf einem Standpunkt außerhalb der Welt, wenn sie sich 
interpretierend auf etwas bezieht. Es ist ihr schon Welt gegeben; und ihr Inter-
pretieren dient der Vertiefung ihres Weltverständnisses.  

Dies sei an der prädikativen Aussage verdeutlicht. In dem Satz »Das Buch 
hat über tausend Seiten« hat der Ausdruck ›das Buch‹ Identifizierungsfunktion. 
Natürlich enthält er auch eine Klassifikation des thematischen Gegenstands, 
doch dies ist nicht seine Funktion in diesem Satz. Dass ein Buch gegeben ist, 
steht an keiner Stelle in Frage. Der singuläre Terminus ›das Buch‹ greift hier den 
Gegenstand heraus, der soundso beschrieben wird; und indem er so funktioniert, 
charakterisiert er nichts: Es geht nicht darum, ob etwas als Buch beschrieben 
oder klassifiziert werden kann; und wir fragen auch nicht nach der Richtigkeit 
dieses Ausdrucks.44 So zu fragen, hieße, den Ausdruck eigens in seiner prädika-
tiven und darstellenden Funktion aufzugreifen. – Um also, wie es die Leitfrage 
vorsieht, auf die Darstellungsform, das Wie der Darstellung Bezug nehmen zu 
können, muss bereits ein Thema als gegeben gelten. Etwas in der Welt wird als 
Thema aufgegriffen, und die Frage ist dann allein, wie es (näher oder überhaupt 
richtig) zu charakterisieren oder zu bestimmen ist. Dies verweist bereits auf den 
folgenden Punkt: Ein Darstellen muss interpretierend auf Zeichen bezogen sein. 

                                                                    

42  Goodman schlägt vor, stets zu fragen, was dargestellt wird und welche Art der Dar-

stellung vorliegt: vgl. Languages of Art, S. 31. Für sprachliche Zeichen lässt sich die 

Grundunterscheidung augenfällig an der Unterscheidung zwischen der Charakterisie-

rungsfunktion von generellen Termini auf der einen und der Identifizierungsfunktion 

von singulären Termini auf der anderen Seite festmachen. 

43  Vgl. Kap. II 3. 

44  Letztlich können wir uns auch unter Verwendung einer falschen Beschreibung auf 

etwas beziehen, wenn diese referentiell (nicht attributiv) funktioniert: vgl. Donnellan, 

»Reference and Definite Descriptions«. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

(e) Wir setzen am Wie des Interpretierens an und beziehen die Frage danach, 
welche Freiheit wir im Interpretieren haben, auf die im Zeichen sich manifestie-
rende Darstellungsform. Dies lässt sich weiter auflösen, indem man hinzufügt, 
dass das Zeichen damit insofern im Blickpunkt stehen muss, als es sich interpre-
tierend auf andere Zeichen bezieht. Das Interpretieren von Welt in Zeichen ist 
demzufolge immer auch ein Interpretieren von Zeichen. Dieser Punkt, der sich 
später noch als methodisch äußerst wichtig erweisen wird, kann vorläufig im 
Ausgang von Peirce verdeutlicht werden.  

Nach Peirce ist das Zeichen eine dreistellige Relation, deren Relata das Zei-
chen selbst, das Objekt und der Interpretant sind: »A Sign [...] is a First which 
stands in such a genuine triadic relation to a Second, called its Object, as to be 
capable of determining a Third, called its Interpretant [...].«45 Ein wichtiger Ge-
danke dabei ist, dass ein Zeichen repräsentierende Funktion nicht an sich hat, 
sondern nur gegenüber einem Dritten, das das Zeichen interpretiert.46 Bei Peirce 
nimmt der Interpretant die Stelle dieses Dritten – und damit die Stelle des Adres-
saten, an den sich das Zeichen richtet – ein.47 Auch wenn wir diese Formalisie-
rung so nicht mitmachen, so ist doch festzuhalten, dass nur das Zeichen sein 
kann, was (von einer Person) interpretiert oder verstanden wird.  

Trotzdem ist nicht jedes Zeichen selbst ein interpretierendes Zeichen. Was 
»natürliche« Zeichen oder Anzeichen (etwa Rauchschwaden oder Bremsspuren) 
aus der Betrachtung herausfallen lässt, ist, dass diese zwar interpretiert werden, 
selbst aber keine Interpretationen enthalten. Unser Interesse gilt Zeichen allein 
insofern, als sie auf eigenständige kognitive Leistungen zurückgeführt werden 
dürfen; und nur Zeichen, die sich interpretierend auf etwas beziehen, zeugen von 
Verstehen. Nur wenn sich das Zeichen durch »aboutness« auszeichnet, äußert 
sich in ihm ein Autor. Allein interpretierende (»intentionale«) Zeichen können 
als Vollzugsformen von Denk- und Verstehensvollzügen in Betracht gezogen 
werden. 

Damit ist noch etwas klarer, was es heißt, dass wir uns auf das Wie der Inter-
pretation konzentrieren müssen: Unter der Prämisse, dass das Denken und Ver-

                                                                    

45  Peirce, »Sundry Logical Conceptions«, S. 273f. 

46  Vgl. Peirce, »Some Consequences of Four Incapacities«, S. 225. 

47  Peirce wählt des Öfteren Verständigungssituationen, um den Interpretantenbegriff zu 

erläutern; hält dieses Verständnis aber letztlich für unzureichend, da es um einen Be-

griff der Logik geht (vgl. »Pragmatism«, bes. S. 403ff. oder »Excerpts from Letters to 

Lady Welby« und dazu auch Habermas, »Charles S. Peirce über Kommunikation«). 

Es spricht aber nichts dagegen, die Interpretantenlogik umgekehrt auf kommunikative 

Verhältnisse zu beziehen (vgl. Kap. V 1 und Kap. V 2).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 47 

stehen in Zeichen ausgewiesen werden muss, kann sich eine kognitive Eigen-
leistung nur darin manifestieren, dass eigene Darstellungsformen hervorgebracht 
werden; und diese, das sahen wir schon, müssen sich auf etwas beziehen, was sie 
auf bestimmte Weise charakterisieren oder interpretieren. – Aber der Vorschlag 
war, dass es hier um das Zeichen insofern gehen muss, als es sich interpretierend 
auf Zeichen bezieht; und dies ist nicht gleich einsichtig. Zwar wird man leicht 
zugestehen, dass ein Zeichen, das sich interpretierend auf Zeichen bezieht, eben-
falls auf einen Autor schließen lässt, somit immer auch Anzeichen von Intentio-
nalität ist.48 Aber damit ist nicht ausgemacht, dass jede interpretierende Zeichen-
bildung selbst Zeichen interpretiert. Inwiefern kann man sich die Weltinterpre-
tation gleichzeitig als Zeicheninterpretation denken? 

Die These, dass alle Zeichen Zeichen interpretieren, die Peirce selbst für 
»Gedankenzeichen«49 geltend macht, kann vorläufig so gerechtfertigt werden: 
Die Interpretation von Welt ist eine Interpretation von Zeichen, wenn man an-
nimmt, dass die Welt stets schon eine interpretierte, in Zeichen erschlossene 
Welt ist. Ob wir sagen, dass ein Zeichen interpretiert wird oder dass die Welt 
interpretiert wird, entscheidet sich allein daran, ob die Zeicheninterpretation als 
solche thematisch wird oder nicht. Will man explizieren, was es heißt, sich auf 
die Welt zu beziehen, so muss man auf Zeichen rekurrieren, die man direkt als 
richtig oder »wirklichkeitshaltig« versteht. Man darf sagen: Was wir »die Welt« 
nennen, ist das, was in (unproblematischen) Zeichen bereits zugänglich ist, wo-
von wir schon ein Verständnis haben. Dass wir uns auf Welt beziehen, heißt, 
dass in einer bestimmten Hinsicht keine Distanzierung von den aktuell verwen-
deten Zeichen erfolgt, sondern diese »für wahr genommen« werden. Wo Zeichen 

                                                                    

48  Bei Peirce scheint dies immer dort durch, wo der mentale Charakter des Interpretanten 

betont wird, etwa wenn es heißt: »A Sign is a Representamen with a mental Interpre-

tant« (»Sundry Logical Conceptions«, S. 273), oder auch: »A Sign is a Representamen 

of which some Interpretant is a cognition of a mind.« (»Nomenclature and Divisions 

of Triadic Relations «, S. 291) Der Interpretant wird als »idea in the mind that the sign 

excites, which is a mental sign of the same object« (»Of Reasoning in General«, 

S. 13) gefasst. An anderer Stelle ist die Rede von der »provisional assumption that the 

interpretant is, at least, in all cases a sufficiently close analogue of a modification of 

consciousness [...]« (»Pragmatism«, S. 411). Allgemein ist die Vermittlung über ein 

Drittes bei Peirce mit dem Begriff »Leben« konnotiert (vgl. »Trichotomic«, S. 211f.). 

Man könnte sagen, der Interpretant steht für intelligente Interpretationsleistungen. 

49  Zum thought sign vgl. Peirce, »Some Consequences of Four Incapacities«, S. 223ff. 

Es ist eine Kernthese des frühen Peirce, dass jedem Gedanken ein Gedanke vorhergeht 

(vgl. »Questions Concerning Certain Faculties Claimed for Man«, S. 209ff.). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

  

in dieser Weise in den Hintergrund treten und (im Moment) nicht nach ihrer 
Bedeutung bzw. nach erläuternden Zeichen gefragt wird, kann man von einem 
direkten Zeichenverstehen sprechen. In gewissem Sinn kann alles, was inter-
pretiert oder verstanden wird, als Zeichen begriffen werden.50 Im Verstehen je-
doch tritt das Zeichen in den Hintergrund. Wo dagegen interpretiert wird, wird 
nach Möglichkeiten der Interpretation gefragt, und das heißt schon, dass etwas 
als deutungsbedürftig, als Zeichen angesehen wird.51 

Die Explikation von Interpretationsfreiheit wird daher notwendig zur Inter-
pretation von Zeichen führen. Dies ergibt sich auch schon daraus, dass man nicht 
aus dem völlig Unbestimmten heraus nach Interpretationsfreiheit fragen kann. 
Erst wo schon etwas thematisch ist, ist es sinnvoll, die Freiheit der Interpretation 
genauer zu umgrenzen, und das Thema kann nur in einem Zeichen »gegeben« 
sein. – Im Laufe der Überlegungen wird sich ergeben, dass im Zuge der Frage 
nach Freiheitsmöglichkeiten auch die vormals direkt verstandenen Zeichen pro-
blematisiert und als Zeichen aufgefasst werden können. Recht verstanden, ist es 
Merkmal eines kritischen Bewusstseins, Welt nicht als natürliche Gegebenheit, 
sondern als gegebene Interpretation aufzufassen; in diesem Wechsel der Per-
spektive liegt der Verantwortungsimpuls. Es empfiehlt sich daher, von Beginn 
an im Gedächtnis zu behalten, dass wir es mit Zeichen zu tun haben werden, die 
ihrerseits Zeichen interpretieren. 

 

Damit sind unsere Vorüberlegungen abgeschlossen. Wir fragen, inwiefern es 
eine Sache von Freiheit ist, wie eine Person ihre Welt (in Zeichen) interpretiert. 
Unsere Aufmerksamkeit gilt dem öffentlich ausgewiesenen Interpretieren, des 
näheren der jeweiligen Weise der Interpretation und ihrer Wählbarkeit oder Va-
riabilität. Wir fragen, welche reflexive Kontrolle das Individuum über die Form 

der Darstellung hat, die einen Anspruch auf inhaltliche Richtigkeit mit sich führt 
und eine Interpretation (der Welt bzw. eines gegebenen Zeichens) leisten soll.  

Im Laufe der Studie werden wir es in der Hauptsache mit drei Aspekten zu 
tun bekommen, die für die Freiheit des Zeichengebrauchs zentral sind: einmal 
mit dem Weltbezug des Zeichens, sodann mit den Verstehensvoraussetzungen, 
die in eingespielten Sprach- und Zeichenpraktiken residieren, und schließlich mit 
dem interpretierenden Bezug des Zeichens auf andere Zeichen. Diese Einteilung 
hat primär heuristischen Sinn, denn die einzelnen Elemente sind miteinander 
verzahnt und bleiben dies auch, wo sie gesondert zum Thema werden. So sieht 

                                                                    

50  Simon, Philosophie des Zeichens, S. 39: »Ein Zeichen ist das, was wir verstehen.« 

Zum Zeichenverstehen vgl. z. B. ebd., S. 39-41. 

51  Näheres dazu in Kap. V. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERSTE ORIENTIERUNG | 49 

man sich, wenn man nach dem Verhältnis von »Zeichen und Realität« fragt 
(Kap. II), bald auf die jeweils vorausgesetzten Praktiken des Zeichengebrauchs 
verwiesen (Kap. III), welche sodann das theoretische Verhältnis zur Welt in ver-
wandelter Form zu behandeln erlauben (Kap. IV). Die Diskussion der Freiheit in 
der Zeicheninterpretation wiederum (Kap. V) bringt es mit sich, dass die behan-
delten Aspekte noch einmal aus einem anderen Blickwinkel erörtert werden.  

Um den Überlegungen auf den verschiedenen Ebenen eine Form zu geben, 
soll jeweils nach Elementen von Freiheit gefahndet werden, die sich von den 
Klärungen in Kap. I.1 her nahelegen. Es sind die folgenden vier: (a) die Mög-
lichkeit von Zwang bzw. Heteronomie, (b) Grenzen von Freiheit, (c) normative 
Einschränkungen und (d) individuelle Zurechenbarkeit und Verantwortung in 
der Interpretation. Auch diese Einteilung dient als heuristische Hilfe, welche den 
engen Zusammenhang der Teilaspekte nicht auflösen wird. 

Beginnen können wir mit der kritischen Vergewisserung, dass sich ein ex-
terner, durch eine »gegebene Realität« bewirkter Zwang, der Interpretationen als 
richtig bestimmt, nicht denken lässt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II  Die Voraussetzung von Freiheit  
im theoretischen Denken 

 
 
 

Es liegt nahe, zuerst nach dem Verhältnis von Zeichen und Realität zu fragen; 
denn dem Gedanken, dass wir im Weltinterpretieren frei sind, steht offenbar die 
alteingesessene Intuition entgegen, es müsse so etwas geben wie »die Realität-
an-sich«. Wer sich von dieser Überzeugung leiten lässt, würde vermutlich nicht 
auf den Gedanken kommen, dass Selbstbestimmung im theoretischen Denken 
eine ernstzunehmende Rolle spielen kann. Jede Freiheit der Interpretation, so 
würde er vielleicht sagen, muss an externen Gegebenheiten ihre absolute Grenze 
finden. Eine Verantwortung könnte demzufolge bestenfalls bezüglich der Varia-
tion von äußerlichen Formen der »Repräsentation« bestehen, welche erst nach-
träglich hinzutreten. Dass unser besonderes Augenmerk Darstellungsformen gilt, 
könnte er dahingehend deuten wollen. 

Versucht man, diese Sichtweise zu explizieren, stößt man freilich sehr bald 
auf unüberwindliche Schwierigkeiten. Eine Welt und ein bestimmtes Verhältnis 
zur Realität, so die von Kant her geläufige kritische Einsicht, formieren sich erst 
im Zuge von geistigen Tätigkeiten. In der hier gewählten Terminologie können 
wir es so formulieren: Der Gebrauch von Zeichen ist für die Form einer Welt 
konstitutiv und diese irreduzibel mit den jeweils verwendeten Ausdrucksformen 
verschränkt. Zeichen sind keine äußerlichen Repräsentationen einer gegebenen 
Realität; Weltbezug und Zeichengebrauch können gar nicht trennscharf separiert 
werden. Bringt man sich dies zu Bewusstsein, so verliert die Überzeugung, dass 
eine Freiheit im Bereich des Theoretischen nur »in rein rhetorischer Hinsicht« 
bestehen kann, an Kraft.1 Es ist nicht plausibel, die Realität als Grenze von Frei-

                                                                    

1  Alternativ könnte man formulieren: Die Überzeugung, dass das Rhetorische nur eine 

Nebenrolle spielt, verliert an Kraft. Die Rhetorik hat es nicht nur mit Vermittlung zu 

tun, wenn die Darstellungsform für den Erkenntnisinhalt konstitutiv ist. Zu diesem 

Komplex vgl. exemplarisch Gabriel, Logik und Rhetorik der Erkenntnis. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

heit auf die eine und die Darstellungsform als produktiven Gegenpart auf die 
andere Seite zu stellen. Gerade aus dieser kritischen Einsicht heraus lässt sich 
geltend machen, dass Freiheit eine zentrale Rolle im theoretischen Weltverhält-
nis spielt. Durch diese Einsicht wird es sinnvoll zu fragen, welche Freiheit wir 
haben, wenn erst noch bestimmt wird, wie etwas zu verstehen oder welche Welt-
interpretation angemessen ist. 

Dies ist der Blickwinkel, aus dem heraus ich nun zuerst an zentrale empiris-
mus- und realismuskritische Befunde erinnern werde (II 1). Die Absicht dabei ist 
freilich nicht erkenntnistheoretischer, sondern therapeutischer Art: Indem wir 
uns vor Augen führen, warum die Idee eines durch die Realität bewirkten natür-
lichen »Interpretationszwangs«, der uns die Dinge soundso auffassen lässt, nicht 
sinnvoll konzipierbar ist, vergewissern wir uns der prinzipiellen Autonomie des 
Denkens und Verstehens. Eine kritische Haltung zum metaphysischen Stand-
punkt eröffnet so die Möglichkeit, die Voraussetzung der Interpretationsfreiheit 
in eine fundamentale Stellung zu bringen (II 2). Da diese Voraussetzung sinnlo-
gischen Charakter hat, bleibt sie von den massiven Grenzen, mit denen der welt-
bezogene Zeichengebrauch zweifelsohne zu tun hat, unberührt (II 3). 

 
 

1  Drei Ideen natürlichen Interpretationszwangs 
 
Gehen wir einmal von der Behauptung aus, dass die Welt »an sich« schon eine 
Form habe und dass die Art und Weise, wie die Welt zu interpretieren ist, durch 
diese selbst zwingend festgelegt sei. In diesem zweistelligen Erkenntnismodell 
steht der Zeichenverwender einer natürlichen Realität gegenüber; und will er 
inhaltlich richtige Darstellungen bilden, so muss er diese Realität abbilden und 
ihre »Form« übernehmen. Wir können diese Position für unsere Zwecke auf die 
These bringen, dass wir der Realität gegenüber kognitiv heteronom sind und 
unter einem natürlichen Interpretationszwang stehen. Bin ich eine Person, die 
einen solchen Interpretationszwang voraussetzt, so könnte ich z. B. argumentie-
ren wollen, dass ich deswegen nicht frei bin, einen Küchentisch als gasförmig zu 
beschreiben, weil dieser seiner intrinsischen Beschaffenheit nach ein Festkörper 
ist. Nicht ich lege die richtige Interpretation fest; diese ist bereits festgelegt, und 
zwar durch die Struktur der Welt-an-sich. 

Der erste Schritt in der Explikation des Begriffs der Interpretationsfreiheit 
soll die Vergewisserung sein, dass diese Heteronomiethese nicht aufgehen kann. 
Dies sei mit Blick auf drei Varianten geltend gemacht, wie sich ein Interpret auf 
eine absolut gegebene Realität berufen könnte: die Idee direkt gegebener Tat-
sachen, die Idee eines sinnlichen So-Seins und die Idee einer eigentlichen (meta-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 53 

physischen) Realität-an-sich. In allen Fällen kommt es auf den Nachweis an, 
dass der Verweis auf die fertige, soundso beschaffene Realität ohne Inhalt bleibt, 
da sich eine unabhängige Relation von Realität und Abbildung nicht denken 
lässt. Es kann mithin nicht sinnvoll sein, eine externe Realität zu unterstellen, die 
zu einer bestimmten Weise des Interpretierens zwingt.  

Da die These eines natürlichen Interpretationszwangs weniger unzutreffend 
ist, als vielmehr sinnleer, dürfen aus dem Scheitern dieser Idee jedoch noch 
keine vorschnellen Rückschlüsse auf die Struktur unserer Interpretationsfreiheit 
gezogen werden. Soweit sind wir noch nicht. Es gilt zunächst, falsche Bilder als 
solche kenntlich zu machen. Die Verabschiedung des Postulats einer an sich 
schon geformten Realität, die dem Interpretieren Restriktionen auferlegt, kann 
keine »Befreiung von etwas« sein; es ist eine Perspektivbestimmung. Es geht 
noch nicht um die Beschreibung von Einschränkungen und Möglichkeiten des 
Interpretierens, sondern um die grundsätzliche Voraussetzung von kognitiver 
Autonomie und um eine Freiheitsannahme, deren Sinn für das lebensweltliche 
Interpretieren später erst noch entfaltet werden muss. 

 
 

1.1 »Gegebene Tatsachen« 
 
Stellen wir uns vor, ein Weltinterpret würde behaupten, dass wir insofern unter 
einem natürlichen Interpretationszwang stehen, als einige Tatsachen direkt gege-
ben seien. Er würde dabei offenbar von der Intuition ausgehen, dass die Realität 
das ist, was uns jederzeit umgibt und hier und jetzt unmittelbare Präsenz hat. 
Seine Idee könnte entsprechend sein, dass wir gezwungen sind, die Tatsachen 
»da draußen« so zu nehmen, wie sie eben sind. So würde er z. B. sagen – wir 
werden hier und im Folgenden stets an ganz alltägliche Situationen denken –, 
dass der angesichts einer übergelaufenen Badewanne geäußerte Satz »Die Bade-
wanne ist übergelaufen« evidentermaßen die Darstellung eines wirklichen Sach-
verhalts und als solche ohne jeden Zweifel wahr sei. 

Dass es solche privilegierten Sätze geben muss, war der Kerngedanke des 
erkenntnistheoretischen Fundamentalismus, dem zufolge alles Wissen letztlich 
durch eine uninterpretierte Schicht von empirisch Gegebenem fundiert ist. Aus-
sagen, die sich direkt auf die sinnliche Wirklichkeit beziehen, seien, so die An-
nahme, so evident wie diese selbst; sie stehen für den Kontakt zur Realität ein 
und zeichnen sich dadurch aus, dass ihre Wahrheit »absolut gewiss« ist. Charak-
teristisch dabei ist die Idee von Erfahrungspartikeln oder Wissensatomen, die der 
begrifflichen Organisation vorhergehen: Die Sätze, die sich auf dieses Gegebene 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

beziehen, sind mit Selbstevidenz und unantastbarer Autorität ausgestattet und 
geben den natürlichen Ankerpunkt für alles weitere Wissen ab.  

Nun muss die Idee des Gegebenen jedoch, wie Sellars es formuliert hat, als 
Mythos gelten. Eine kurze Erinnerung an die entscheidenden Kritikpunkte soll 
hier genügen.2 Eine Hauptschwäche liegt in der These, Sätze könnten sich direkt, 
ohne weitere Vermittlung, auf gegebene Tatsachen beziehen. Dies lässt außer 
Acht, dass jede Aussage komplexe grammatische Voraussetzungen hat. Dass ein 
elementarer Satz der Form x ist F wahr sein und Tatsachenbezug haben kann, 
lässt sich nicht mit Verweis auf eine zweistellige Relation erklären. Dies ist 
schon deswegen nicht plausibel, weil Aussagen in ein Geflecht von Aussagen 
eingebettet sind, für das wir Kohärenz verlangen. Eine Überzeugung ist logisch 
auf andere Überzeugungen und ein Netzwerk von Überzeugungen bezogen und 
setzt theoretisches Wissen bereits voraus.3 Der atomistische Gedanke der Selbst-
evidenz hat deshalb keinen klaren Sinn. Jede Aussage steht in einem Rechtferti-
gungszusammenhang und ist prinzipiell revidierbar. Ihre Wahrheit mag in einem 
besonderen Fall unstrittig sein, doch sie ist unmöglich absolut zweifelsresistent.4 
Bereits daraus geht hervor, dass es Aussagen, die sich auf die Autorität eines 
»Gegebenen« stützen und sich uns in diesem Sinne »aufzwingen«, nicht geben 
kann. Beschränkungen von Interpretationsfreiheit lassen sich mithin auch nicht 
mit Rekurs auf solche Aussagen plausibel machen. 

Für unsere Zwecke können wir uns auf einen zweiten Punkt konzentrieren, 
der noch etwas tiefer liegt, da er die Bedingungen der Satzbildung betrifft: Auch 
im Falle von Aussagen über »direkt präsente Sachverhalte« lässt sich Bestimmt-
heit nur unter der Verwendung von Prädikaten erreichen. Wir bilden nicht ein-

                                                                    

2  Solche Kritiken wurden natürlich von verschiedenen Autoren vorgetragen: Zu denken 

ist an die Unkonzipierbarkeit der unmittelbaren Apprehension allgemein bestimmter 

Eigenschaften auf Basis von einzelnen Sinnesereignissen bzw. die Differenz von epi-

stemischen und natürlichen Tatsachen (vgl. Sellars, »Empiricism and the Philosophy 

of Mind«, S. 128-134) oder an die Einsicht, dass sich vorsprachliche, private Sinnes-

empfindungen nicht ausweisen lassen (Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, 

§§ 243ff.). Ein Vorläufer solcher Kritiken ist: Peirce, »Questions Concerning Certain 

Faculties Claimed for Man«. Die Symboltheorie ist maßgeblich durch die Kritik des 

Gegebenen motiviert: vgl. Goodman, The Structure of Appearance, S. 100-102 oder 

ders., »Sense and Certainty«. 

3 Quine hat dies im Sinne seines Holismus in die Formel gefasst, »that our statements 

about the external world face the tribunal of sense experience not individually but 

only as a corporate body« (»Two Dogmas of Empiricism«, S. 41).  

4 Vgl. Goodman, »Sense and Certainty«, S. 60f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 55 

fach Sinnestatsachen ab, sondern qualifizieren etwas allgemein, z. B. als rot oder 
als Tisch. Dies aber setzt notwendig generelle Termini und eine Praxis der Prädi-
kation voraus. In einer solchen erst konstituiert sich ein Wie der Beschreibung. 
Es gibt keine gegebenen Erfahrungspartikel, die uns sagen, was die Grundbau-
steine eines Weltverständnisses zu sein haben. Dass wir etwas als rot klassifi-
zieren, lässt sich nicht mit Verweis auf eine singuläre rot-Empfindung erklären. 
Es ist immer bereits ein Wissen darüber erforderlich, was es bedeutet, dass etwas 
rot ist, welchem Prädikatenschema ›rot‹ angehört, in welchen logischen Bezie-
hungen ›rot‹ zu anderen Prädikaten steht oder wie das Prädikat ›rot‹ richtig ver-
wendet wird (z. B. welche Standardbedingungen gelten). Es müssen also, kurz 
gesagt, schon Begriffssysteme verwendet und das heißt, Praktiken des Zeichen-
gebrauchs beherrscht werden. Wer Aussagen über etwas macht, nimmt prädi-
kative Bestimmungen vor, und diese tragen grundbegriffliche Voraussetzungen 
bereits in sich. Um etwa sagen zu können, dass die Badewanne übergelaufen ist, 
muss ich wissen, was es bedeutet, dass etwas übergelaufen ist. Eine Person, die 
etwas aussagt, muss sich notwendig auf solche Begriffe verstehen und auf allge-
meine Prädikate zurückgreifen können.  

Beziehen wir dies nun auf unsere Fragestellung: Wenn in jeder Aussage von 
den Ressourcen zugrunde gelegter grundbegrifflicher Systeme oder Zeichen-
praktiken Gebrauch gemacht wird und die Bestimmung eines Wahrnehmungs-
gegenstandes als soundso (z. B. als rot oder als Tisch) notwendig mit der Ver-
wendung von Prädikaten verbunden ist, dann lässt sich nicht mehr verständlich 
machen, wie vorsprachliche Tatsachen die Weise der Darstellung bestimmen 
sollten. Es bleibt notwendig unklar, wie gegebene Sachverhalte eine Kontrolle 
über Interpretationsweisen ausüben könnten.5 Damit aber ist die Idee des Gege-
benen in ihrem Kern fragwürdig geworden. Die Frage »Zwingen mich sinnlich 
gegebene Tatsachen zu bestimmten Interpretationen?« ist dann mit Nein zu be-
antworten – genauer: der Sinn dieser Frage ist zweifelhaft geworden. Denn inter-
pretationsfreie, natürliche Tatsachen, die der sprachlichen Darstellung vorher-
gehen, lassen sich nicht konzipieren. Es kann keine absolute Festlegung darüber 
geben, wie sich etwas verhält. Und so kann die (richtige) Darstellungsform auch 
nicht durch ein natürlicherweise Gegebenes bestimmt sein. Interpretationszwang 
oder kognitive Heteronomie in diesem Sinn kann es nicht geben. 

Nun kann dies natürlich nicht heißen, dass das Individuum selbstbestimmt 
darüber zu entscheiden vermag, wie die sinnliche Erfahrungswelt aussieht. Eine 
solche radikal voluntaristische Konzeption von Interpretationsfreiheit muss, wie 
erörtert, ausgeschlossen bleiben. Und tatsächlich geht sie aus dem Gesagten auch 

                                                                    

5  Vgl. die Formulierung von Scheffler, Symbolic Worlds, S. 163. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

nicht hervor: Die Einsicht besteht darin, dass noch die evidenteste Feststellung 
oder Beschreibung Grundbegriffe voraussetzt, welche die Hinsichten festlegen, 
nach denen die Realität geordnet wird. Allgemeiner formuliert: Wo immer ich 
darstelle, greife ich auf Darstellungsweisen zurück. Dies schließt jedoch nicht 
aus, dass ich in irgendeiner Weise durch Systeme oder Praktiken begrenzt oder 
eingeschränkt bin, die die herausgehobenen Eigenschaften und das, was jeweils 
als gegeben zählen wird, vorbestimmen.6 Einige Hinsichten könnten als Grund-
elemente der Erfahrung festgelegt und für mich verbindlich sein, wenn mir die 
entsprechenden Interpretationsweisen als Verständnis zueigen geworden sind. Es 
könnte dann z. B. sein, dass ich etwas als Badewanne oder als übergelaufen 
verstehen muss. Diese Möglichkeit eines »nicht-natürlichen« Interpretations-
zwangs bleibt vorerst offen. – Fürs erste halten wir jedoch fest: Wie interpreta-
tionslos gegebene Tatsachen einen Weltinterpreten auf bestimmte Darstellungen 
festlegen könnten, lässt sich nicht begreiflich machen. 

 
 

1.2 »Sinnliche Beschaffenheiten« 
 
Nun könnte man eine zweite Möglichkeit erwägen: Ein Zwang durch gegebene 
Tatsachen und Wissenspartikel, so wird man vielleicht sagen, mag nicht konzi-
pierbar sein; doch es muss so etwas geben wie einen Zwang durch die direkt 
gegebene Beschaffenheit der Realität. Wir müssen vielleicht nicht so sehr da-
nach fragen, was der Fall ist, sondern direkter darauf sehen, wie die Realität ist. 
Und dies scheint ja offen zutage zu liegen. Es scheint so etwas zu geben wie ein 
unmittelbares So-Sein der sinnlichen Welt, das eine direkte Kontrolle über das 
Darstellen ausüben können sollte. Der Interpret der Welt müsste dann in irgend-
einer Weise unter dem natürlichen Interpretationszwang stehen, die Darstellung 
so zu gestalten, wie auch das Dargestellte beschaffen ist. Die Frage könnte mit-
hin lauten: »Kann das sinnliche So-Sein der Realität uns zu bestimmten Darstel-
lungsformen zwingen?« 

Wer so fragt, denkt offenbar an Beschaffenheiten, wie sie in nichtsprachliche 
Darstellungen einzufließen scheinen, welche die sinnliche Welt »originalgetreu« 
abbilden. Er setzt auf Repräsentationen, die im Gegensatz zu sprachlichen (etwa 
»symbolischen«) Zeichen nicht-konventioneller (etwa »ikonischer«) Natur sind 
und der Relativität, die die Abhängigkeit von Interpretationssystemen mit sich 
bringt, dadurch entkommen. Auch wenn solchen Darstellungen keine Wahrheit 
zukommen kann – dieses Prädikat bleibt Aussagen vorbehalten –, so könnten sie 

                                                                    

6  Vgl. Goodman, The Structure of Appearance, S. 99-102. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 57 

doch realistische Abbilder der Wirklichkeit sein. In ihnen könnte sich die Auto-
rität des Gegebenen dadurch geltend machen, dass sie dem Dargestellten ihrer 
sinnlichen Beschaffenheit nach ähnlich sind. 

Goodmans kritische Revision des Ähnlichkeitsbegriffs ist in diesem Kontext 
einschlägig.7 Den Angriffspunkt stellt die These dar, dass sich Symbolisierungen 
auf ihren Gegenstand beziehen, wenn sie diesem nur hinreichend ähnlich sind.8 
Nach dieser These besteht zuerst eine (interpretationsunabhängige) Ähnlichkeits-
relation zwischen Darstellung und Dargestelltem – und diese etabliert sodann 
eine Bezugnahme. Dass diese Sichtweise jedoch zu kurz greift, zeigt sich daran, 
dass die Ähnlichkeit zweier Objekte keineswegs zwangsläufig eine Zeichen-
Objekt-Relation nach sich zieht: So ähnelt ein Gegenstand sich selbst in höch-
stem Maße, ohne sich jedoch selbst abzubilden; das Dargestellte ähnelt der Dar-
stellung ebenso wie diese jenem, doch die Referenzrelation ist asymmetrisch; 
und schließlich repräsentieren sich zwei einander ähnliche Gegenstände (z. B. 
Zwillinge) gewöhnlich nicht gegenseitig.9 Hier liegt also offensichtlich ein Miss-
verständnis vor. Ein Foto ist nicht ein Foto des Eiffelturms, weil es dem Eiffel-
turm ähnelt; und nüchtern betrachtet, lassen sich auch gar nicht so leicht Ähn-
lichkeiten zwischen dem Eiffelturm und einem Foto angeben. Und wo Ähn-
lichkeit besteht, dort ist damit noch nicht notwendig auch Referenz gegeben. All 
dies lässt den Schluss zu, dass die realistische Darstellung gar nicht auf einer 
Ähnlichkeitsrelation basieren kann. 

Goodman bringt in diesem Zusammenhang ein weiteres, allgemeineres Mo-
ment ins Spiel: Die Ähnlichkeitsbeziehung reiche nicht hin, um eine bildliche 
Darstellung von etwas zu etablieren, da ein Zeichen seinen Gegenstand zunächst 
einmal denotieren müsse, um ihn darzustellen. Eine stabile Referenzbeziehung 
ist also logische Voraussetzung für eine realistische (und überhaupt bildliche) 
Darstellung von etwas: »Denotation is the core of representation and is inde-

                                                                    

7 Zum Folgenden vgl. Goodman, Languages of Art, Kap. I. 

8 Goodman verwendet den Begriff representation und verbindet damit primär »pictorial 

representation, or depiction« (ebd., S. 4, Fn 1). Ich verwende hier und im Folgenden 

weiter den Terminus Darstellung und bestimme diesen jeweils näher, z. B. als sprach-

liche Darstellung (Prädikation, Beschreibung usw.) oder als nichtsprachliche (bild-

liche, gestische, mimische, musikalische usw.) Darstellung. In diesem Abschnitt gehe 

ich von bildlichen Darstellungen aus, die dem Anspruch nach realistisch sind und als 

dem Dargestellten ähnlich interpretiert werden. Die Erörterungen dienen indes wie-

derum dazu, bestimmte Kritikpunkte einzubringen und in den allgemeineren Beschrei-

bungsrahmen überzuleiten. 

9 Vgl. ebd., S. 4. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

pendent of resemblance.«10 Das heißt: Damit etwas eine realistische Darstellung 
eines Gegenstandes sein kann, muss es zunächst einmal als Darstellung eines 
Gegenstandes interpretiert werden. Auf diese Weise werden bildliche Darstel-
lungen in den allgemeinen Beschreibungsrahmen der Symboltheorie einge-
gliedert.11 Ein Zeichen nimmt zunächst einmal Bezug auf etwas – ob es dann als 
dem Dargestellten ähnlich, als realistisches Abbild oder als »konventionelles« 
Zeichen betrachtet wird, ist eine weitere Frage.  

Dieser Schritt ist entscheidend: Bildliche Darstellungen in den Rahmen der 
Symboltheorie zu integrieren, bedeutet, sie analog zu Prädikaten zu behandeln: 
»the relation between a picture and what it represents is thus assimilated to the 
relation between a predicate and what it applies to [...]«.12 Wie sprachliche Aus-
sagen stets generelle Termini enthalten, so operieren wir auch im nichtsprach-
lichen Darstellen der Realität mit Darstellungstypen bzw., wie Goodmans Be-
griff lautet, mit »Etiketten« (labels).13 Die Art und Weise, wie wir interpretieren 
bzw. wahrnehmen – und dies bezieht sich nun ebenso auf die Interpretation 
bildlicher Darstellungen wie auf die Wahrnehmung der sinnlichen Realität –, ist 
wesentlich durch diese Etiketten geprägt. Wir werden zwar sagen wollen, dass 
wir nicht anders können, als etwas als Tisch, als rot oder auch als Badewanne 

wahrzunehmen, wenn wir die entsprechenden Interpretationstechniken interna-
lisiert haben; doch es handelt sich nichtsdestoweniger um ein Sehen-als.14 Im 
Falle von Vexierbildern wird dies am deutlichsten. So kann ein Hasen-Enten-
Kopf etwa auf zweierlei Weise als Darstellung funktionieren; man könnte sagen, 
er kann nach verschiedenen Regeln interpretiert werden. Ich kann so eine Zeich-
nung als Hasen-Bild oder Enten-Bild auffassen und entsprechend als »hasen-
ähnlich« oder als »entenähnlich« wahrnehmen. Stellen wir folglich vorerst nur 
den Etikettencharakter in Rechnung, so liegen hier nicht eine, sondern zwei Dar-

                                                                    

10 Ebd., S. 5. 

11  Die Denotation ist neben der Exemplifikation eine der zwei grundlegenden Referenz-

relationen: vgl. Goodman, Of Mind and Other Matters, S. 55 oder Goodman/Elgin, 

Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences, S. 124. 

12  Goodman, Languages of Art, S. 5. – Vgl. ergänzend: ebd., S. 30f. und S. 40ff. 

13 Wie es ein rot-Prädikat oder Tisch-Prädikat gibt, so gibt es auch Mann-Bilder oder 

Frau-Bilder. Um was für ein Etikett es sich jeweils handelt, entscheidet sich daran, 

wie das Symbol selbst klassifiziert wird, das heißt, welche Prädikate es denotieren 

(vgl. ebd., S. 22-31). Dies ist eine weitere Möglichkeit, das herauszufiltern, was oben 

als Wie der Darstellung bezeichnet wurde: Die Darstellungsform konstituiert sich da-

durch, dass bestimmte Darstellungsweisen herangezogen werden (vgl. dazu Kap. III). 

14  Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 518ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 59 

stellungen vor – ganz so, wie das Zeichen ›ANGEL‹ im Deutschen ein Gerät zum 
Fischen, im Englischen aber einen göttlichen Boten denotiert, so dass wir es hier 
mit zwei verschiedenen Wörtern zu tun haben.15 

Beziehen wir diese grundsätzliche Einsicht nun wieder auf unsere Fragestel-
lung: Insofern bildliche Zeichen Etiketten enthalten, sind sie in Zeichen- bzw. 
Symbolsysteme eingebettet und werden über sie interpretiert. Sie sind insofern 
ebenfalls Symbole.16 Daraus geht nun schon hervor, dass auch das realistischste 
Abbild sinnlicher Gegebenheiten nicht aufgrund intrinsischer Eigenschaften das 
ist, was es ist. Der Versuch, eine zweistellige Abbildungsrelation zu explizieren, 
muss auch im Falle der Ähnlichkeit scheitern. Realistische Abbilder können sich 
nicht dadurch auszeichnen, dass sie aus einem natürlichen So-Sein der Realität 
motiviert sind. Vielmehr werden die Hinsichten, nach denen ein solches So-Sein 
bestimmt wird, wiederum erst durch die Darstellungsweisen festgelegt, welche 
in Gebrauch sind. Die Idee einer dem Interpretieren vorhergehenden Erfahrung 
lässt sich deshalb auch nicht durch den Rekurs auf direkt zugängliche Beschaf-
fenheiten retten. Auch der Frage »Zwingt mich das sinnlich gegebene So-Sein 
der Realität zu einem bestimmten Darstellen?« kann kein klarer Sinn verliehen 
werden. Ich kann nicht durch ein uninterpretiertes Gegebenes zu bestimmten 
Darstellungen gezwungen sein, da sich ein solches Gegebenes nicht konzipieren 
lässt. Es gibt kein natürliches Wie der Welt, das Kontrolle über mein Darstellen 
ausüben könnte. Ebenso wie Prädikate sind auch bildliche Darstellungen nicht 
von einem sinnlich Gegebenen herleitbar, sondern umgekehrt konstitutiv für die 
Formation unserer sinnlichen Wirklichkeit: Was wir für realistisch halten und 
wie wir die Realität jeweils wahrnehmen, hängt entscheidend davon ab, wie wir 
sie ins Bild zu setzen gewohnt sind.17 

                                                                    

15  Eine alternative Beschreibung dieser Sachlage liefert: Peirce, Harvard Lectures on 

Pragmatism, Lect. VII, S. 228f. 

16  Diese Lesart ist in der Symboltheorie gängig (vgl. Elgin, Between the Absolute and 

the Arbitrary, S. 137-139). 

17  Natürlich bleibt die Aufgabe, Begriffe wie realistisch oder ähnlich auf veränderter 

Basis zu reformulieren. Vorschläge dazu findet man bei Schwartz, »Representation 

and Resemblance«, bes. S. 508ff. oder bei Goodman, Languages of Art, Kap. VI und 

Kap. I 8. Goodman betont, dass er Ähnlichkeitsrelationen keineswegs leugnet: »Nei-

ther here nor elsewhere have I argued that there is no constant relation of resem-

blance; judgments of similarity in selected and familiar respects are, even though 

rough and fallible, as objective and categorical as any that are made in describing the 

world.« (ebd., S. 39, Fn. 31) In diesem Kontext hat die kritische Akzentsetzung zu 

Missverständnissen geführt, etwa bei Dipert, »Reflections on Iconicity, Representa-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

Wiederum ist damit nicht gesagt, das Individuum habe die uneingeschränkte 
Kontrolle darüber, was als realistische Darstellung gilt. Ich kann nicht entschei-
den, in welcher Wahrnehmungswelt ich mich jeweils befinde. Der Punkt ist nur, 
dass die entsprechenden Interpretationsbeschränkungen nicht mit Verweis auf 
intrinsische Strukturen einer sinnlichen Realität begreiflich gemacht werden 
können. Die Möglichkeit, sie in den Interpretationspraktiken zu suchen, die jene 
Darstellungsweisen bereitstellen, die die Wahrnehmung formen, bleibt offen.  

 
 

1.3 »Realität-an-sich« 
 
Mein Interpretieren kann weder durch direkt präsente Tatsachen noch durch ein 
unmittelbar sich zeigendes sinnliches So-Sein heteronom bestimmt sein. Doch 
man kann noch einen Schritt weitergehen: Nicht nur die Idee einer unmittelbar 

zugänglichen soundso-beschaffenen Realität muss sinnkritisch aufgelöst werden; 
der Sinn der Idee einer absolut gegebenen Realität überhaupt ist zweifelhaft. Die 
bisherigen Einwände lassen immer noch Raum für die Behauptung, dass eine 
fertig bestimmte – eine eigentliche – Realität existiere, die nicht direkt gegeben 
ist und dennoch einen natürlichen Interpretationszwang entfaltet. Wo dieser Ge-
danke, der sich dem metaphysischen Realismus zuordnen lässt, seine Wirkung 
entfaltet, würde der Voraussetzung von Freiheit im theoretischen Denken wiede-
rum der Boden entzogen. Bei einer solchen Freiheit könnte es sich bestenfalls 
um die Freiheit handeln, sich die Dinge anders zu denken, als sie »eigentlich« 
sind.  

Dass diese Sichtweise nicht aufgeht, stellt einen weiteren wichtigen Baustein 
unserer Explikation dar. Die entsprechende Kritik wird für den weiteren Gedan-
kengang fundamentale Bedeutung haben. Putnams Formulierung der Kritik am 
metaphysischen Realismus kann hier als Ausgangspunkt dienen. Putnam zufolge 
kann diese Position durch die Annahmen charakterisiert werden, dass es (a) eine 
Totalität von geist-unabhängigen Objekten, (b) genau eine wahre Beschreibung 
der Welt und (c) Korrespondenzrelationen zwischen Worten bzw. Zeichen und 
externen Objekten gebe.18 Im Zentrum steht also ein Realitätsbegriff, der eine 
gewisse intuitive Attraktion auszuüben scheint und gern dem Common Sense zu-
geordnet wird: Die Realität sei demzufolge eine Menge von Gegenständen, die 

                                                                                                                                                 

tion, and Resemblance« oder Chasid, »Why the pictorial relation is not reference«. 

Letzterer liest die Kritik an der Idee natürlicher Repräsentationen als Reduktion bild-

licher Zeichen auf arbiträre Referenzrelationen. Dies ist eine Fehlinterpretation. 

18  Vgl. Putnam, Reason, Truth and History, S. 49. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 61 

in natürliche Arten eingeteilt sind und intrinsische Eigenschaften besitzen, ganz 
gleich, wie sie aufgefasst, erfahren oder repräsentiert werden. Die Welt lässt sich 
folglich als Totalität von definitiven Tatsachen verstehen.19 Eine Darstellung ist 
dieser Auffassung zufolge richtig, wenn sie den eigentlichen Verhältnissen »kor-
respondiert«, und sie ist falsch, wenn dies nicht der Fall ist – was im Prinzip 
definitiv entscheidbar ist.20 Die Frage, ob eine Darstellung (ein Satz) sachhaltig 
(wahr) ist oder nicht, muss dann mit Rekurs auf das »An-sich« der Dinge beant-
wortet werden. Gedacht ist dabei nun nicht mehr an ein direkt gegebenes So-
Sein der sinnlichen Wirklichkeit, sondern an die Beschaffenheit der Welt, wie 
sie unabhängig von der sinnlichen Erfahrung ist – etwa an gewisse Primäreigen-
schaften, die den erfahrbaren Sekundäreigenschaften (z. B. Farben) zugrunde 
liegen. Die Übereinstimmung mit diesen an sich bestehenden Wesenszügen ist 
es, an der sich die inhaltliche Richtigkeit einer Interpretation bemisst. Eine Dar-
stellung, so könnte man sagen, zieht ihren Realitätsgehalt aus dieser Überein-
stimmung. Wollen wir Darstellungen der Welt bilden, so sind wir gezwungen, 
diese Eigenschaften wiederzugeben.21 

Das Problem einer solchen Position liegt nicht allein darin, dass es faktisch 
nicht gelingt, die definitiv richtige Repräsentation der Wirklichkeit – die »eine 
wahre Theorie« – zu finden. Das tiefer liegende Problem ist, dass gänzlich un-
klar ist, wie jemals festgestellt werden könnte, ob sie gefunden ist. Denn um dies 
festzustellen, wäre ein unabhängiger Zugriff auf die Realität als Bezugszugang 
nötig. Das heißt, wir könnten unsere Theorien nur dann mit der »eigentlichen 
Realität« vergleichen, wenn wir auf einem göttlichen Standpunkt stünden, von 

                                                                    

19  Diese Tatsachen seien in diesem Zusammenhang als zeitunabhängig aufgefasst. Es 

geht nicht um hier und jetzt bestehende Sachverhalte, sondern um die Tatsache, dass p 

zum Zeitpunkt t der Fall ist oder der Fall war. 

20  Die Idee der repräsentationsunabhängigen Realität impliziert, dass die Darstellung ein 

dem Dargestellten gegenüber äußerliches Abbild ist. Zwei wahre Weltbeschreibungen 

also wird man dem metaphysischen Realismus zufolge als notationale Varianten der-

selben Beschreibung verstehen müssen (vgl. Putnam, »Why there isn’t a ready-made 

world«, S. 211); andernfalls müsste die Behauptung, es könne nur eine wahre Theorie 

geben, besagen, es gebe nur eine mögliche Beschreibungsweise. Für unsere Zwecke 

kann der metaphysische Realismus deshalb mit der These identifiziert werden, dass 

die eigentliche Struktur der Realität stets eindeutig festlegt, ob eine Weltbeschreibung 

zutreffend ist oder nicht. 

21  Dass die epistemische Normativität über einen Konditionalsatz erklärt werden muss, 

verweist auf ein Problem, das später (Kap. IV 1.1 und IV 1.2) noch erörtert wird. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

dem aus wir die Relata überblicken.22 Doch ein solcher steht uns nicht zur Ver-
fügung, und so lässt sich der Anspruch, über die eine wahre Theorie zu verfügen, 
aus prinzipiellen Gründen niemals rechtfertigen. Um der Behauptung, eine Dar-
stellung spiegele die Eigenschaften der Dinge selbst wider, Sinn zu verleihen, 
müssten wir diese Eigenschaften als solche ausweisen können und unabhängig 
von aller Schematisierung oder Konzeptualisierung auf sie zugreifen können. 
Doch das unüberwindliche Problem besteht darin, dass sich ein solcher Zugriff 
nicht konzipieren lässt. Die Behauptung, eine Darstellung korrespondiere den 
Fakten, wie sie intrinsisch sind, bleibt notwendig eine leere Versicherung. Eine 
Einteilung der Welt in bestimmte Dinge und Eigenschaften unabhängig von 
Begriffssystemen kann es nicht geben. Dass etwas »soundso« beschaffen ist oder 
eine Soundso-Eigenschaft hat, ist untrennbar damit verbunden, dass wir dieses 
Etwas soundso klassifizieren. 

Assertorische Sätze sind das wichtigste Beispiel dafür: Der metaphysische 
Realist wird typischerweise annehmen, dass sich jedem Aussagesatz definitiv ein 
Wahrheitswert zuordnen lässt; er behauptet strikte Bivalenz und schließt Vagheit 
aus. Wahrheit ist demzufolge eine objektive Eigenschaft von Sätzen (die gleich-
sam unabhängig von epistemischen Einstellungen besteht). In diesem Szenario 
jedoch könnte die Korrespondenz des Satzes mit den Fakten niemals gesichert, 
seine Wahrheit niemals endgültig festgestellt werden. Wir müssten immer noch 
so etwas annehmen wie einen Unterschied zwischen den (für uns) wahren Sätzen 
und (an sich) »wirklich wahren« Sätzen – solchen, die der wahren Struktur der 
Wirklichkeit, von der wir möglicherweise noch gar keinen Begriff haben, korre-
spondieren. Die damit gesetzten Ansprüche lassen sich unmöglich einlösen: Der 
Unterschied zwischen einer Fürwahrhaltung und der eigentlichen Wahrheit ließe 
sich nicht mehr überbrücken.23 

Mit der metaphysisch-realistischen Sichtweise löst sich die dritte Variante 
der Idee des natürlichen Interpretationszwangs auf. Ein Determinationsverhältnis 
zwischen zwei unabhängigen Relata namens »Realität« und »Repräsentation« 
oder eine Heteronomie der Interpretation lässt sich auch auf diese Weise nicht 
explizieren. Die Frage »Kann mich die eigentliche Realität zu bestimmten Inter-
pretationen zwingen?« ist ebenfalls sinnleer. Es ist nicht begreiflich zu machen, 
wie Beschreibungen durch unabhängige Primäreigenschaften bestimmt oder aus 
ihnen motiviert sein könnten. Es kann kein natürliches Wie der Welt geben, das 
einen Zwang auf die Weise – das Wie – des Interpretierens ausüben könnte. Die 

                                                                    

22  Vgl. Putnam, Reason, Truth and History, S. 50ff. 

23  Dass dies unweigerlich skeptizistische Konsequenzen hat, ist oft bemerkt worden: vgl. 

stellvertretend ebd., Kap. 1 und 3. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 63 

Idee einer ready-made reality und die abbildtheoretische Lesart der Zeichen-
Objekt-Relation sind in allen Varianten zu verabschieden.  

Unser erstes Zwischenergebnis ist somit: Einen natürlichen Interpretations-

zwang kann es nicht geben. Wie immer wir im Weiteren vorgehen – über die 
Freiheit des theoretischen Denkens kann nicht mit Verweis auf die sinnlich 
gegebene oder eigentliche Beschaffenheit der Realität entschieden werden. Es 
hatte sich bereits angedeutet, dass wir daher gut daran tun, möglichst bald die-
jenigen Grenzen und Einschränkungen zu behandeln, die mit den im Zeichen-
gebrauch beanspruchten Praktiken der Interpretation zu tun haben. Die Frage 
muss offenbar lauten, wie es um unsere interpretative Freiheit bestellt ist, wenn 
solche Praktiken vorausgesetzt sind, bzw. welche Möglichkeiten der Interpreta-
tion einer Person in einer schon verstandenen Welt und im Kontext intersubjek-
tiver Verhältnisse zugeschrieben werden können.24 Die Arbeit am Verständnis, 
welche sich in interpretierenden Zeichenbildungen und darin öffentlich vollzieht, 
stützt sich gleichzeitig schon auf Verständnis.   

Doch bevor wir uns dieses Themas annehmen, bleiben noch zwei Dinge zu 
tun: Erstens müssen wir die Bedeutung des Gesagten für die Entfaltung des Be-
griffs der Interpretationsfreiheit näher erörtern. Dem werden wir uns im folgen-
den Abschnitt widmen (II 2). Und sodann ist zu klären, inwiefern es trotz allem 
sinnvoll ist, im Kontext des Weltbezugs von Zeichen von Grenzen der Interpre-
tation zu sprechen (II 3). 

 
 

                                                                    

24  Damit befinden wir uns auf dem Wege zu einer Konzeption von Freiheit im Denken 

und Verstehen, die sich vom Szenario des ursprünglich autonom urteilenden Subjekts 

schon im Ansatz unterscheidet. Taylor hat in »Overcoming Epistemology« auf den 

Zusammenhang dieser Idee mit der Idee innerer Wissenszustände hingewiesen: Dem-

zufolge ist Erkenntnisfreiheit in der repräsentationalistischen Deutung die Freiheit 

eines atomistischen Subjekts, dessen Urteilen sich unabhängig von sozialen Bezügen 

und aus einer neutralen Stellung gegenüber der Welt vollziehen kann. Der Bezug zu 

anderen Personen und zur Welt kann sekundär zum Denken hinzutreten; Erkenntnis-

freiheit quillt aus einer ursprünglichen epistemischen Würde des vorstellenden Indivi-

duums. – Unsere Konzeption wird jenseits solcher Prämissen angesiedelt sein; es wird 

die Freiheit des Verstehens als Freiheit einer Person rekonstruieren, die schon in einer 

Welt lebt und im Verhältnis zu anderen Personen steht. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

2  Die Möglichkeit von Interpretationsfreiheit 
 
Die Frage »Zwingt uns die Realität zu bestimmten Darstellungen?« wurde nicht 
einfach mit nein beantwortet; vielmehr wurde der Sinn des Ausdrucks »Realität« 
problematisch. Das Gesagte darf deshalb nicht in der Behauptung gipfeln, wir 
seien im Zeichengebrauch frei von den Einschränkungen der externen Realität. 
Auch dies wäre keine sinnvolle These: Hier wurde nicht dafür argumentiert, dass 
unsere Weltentwürfe auf die Struktur der Welt nicht festgelegt sind, sondern 
daran erinnert, dass eine Opposition von Darstellung und Realität-an-sich gar 
nicht ausformuliert werden kann. Die grundlegende Einsicht ist somit, dass inter-
pretative Freiheit nicht »Freiheit gegenüber ›der Realität‹«25 ist. Vielmehr ist der 
weltinterpretierende Zeichengebrauch eine Tätigkeit in einer Welt. Wie dieses 
Resultat in unsere Überlegungen eingeht, ist die Frage, mit der wir uns nun zu 
befassen haben. Ich werde den folgenden Weg einschlagen: Mit der Vergewis-
serung, dass kein natürlicher Interpretationszwang besteht, wird eine Autonomie 
der Interpretation allgemein denkbar; sie eröffnet die Möglichkeit, eine solche 
Freiheit im theoretischen Denken vorauszusetzen. 

 
 

2.1 Distanzierung vom metaphysischen Standpunkt 
 
Die genannten kritischen Einwände sind selbst keine Einsichten, die wir von 
einem göttlichen Standpunkt aus gewinnen. Sie haben den Status einer internen 
Sinnkritik. Kants Kopernikanische Wendung oder Putnams Internalismus kön-
nen als Richtungsanzeige dienen: Ein Dualismus von absoluten Fakten und Re-
präsentation ist ohne Grundlage, da jeder Weltbezug kategorial vorgeprägt ist 
bzw. jeder Entwurf der Realität begriffliche Schemata voraussetzt und auf diese 
hin relativiert ist. Jeder Bezug auf eine eigentliche Realität ist somit leer. Doch 
dies läuft nicht etwa auf die These hinaus, wir könnten mit unseren endlichen 
Mitteln die eigentliche Realität eben nicht erkennen.26 Da die Kritik eine interne 
Sinnkritik ist, ist zu fragen, welchen Sinn sie innerhalb unserer gewöhnlichen 
Weltsicht – soll heißen: ohne Rekurs auf eine »absolut gegebene Realität« – 
haben kann. Man kann einen solchen »internen« Sinn entwickeln, indem man die 

                                                                    

25  Vgl. Simon, Philosophie des Zeichens, S. 94: »Denken erlebt sich als Freiheit der 

Interpretation nicht gegenüber ›der‹ Natur […].« 

26  Putnam bemerkt einmal: »If the notion of an absolute point of view is unintelligible, 

then not being able to speak from the absolute point of view is not an incapacity.« 

(»Replies and Comments«, S. 404). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 65 

dargelegten Kritiken als Perspektivbestimmung liest. Die Einsicht, dass wir uns 
nicht in eine metaphysische Position versetzen können, lehrt uns etwas Wesent-
liches über die Position, in der wir uns tatsächlich befinden. In der kritischen 
Wendung werden wir uns nämlich darüber bewusst, auf einem Endlichkeits-
standpunkt zu stehen – wobei auch diesem Begriff erst noch ein Sinn zu ver-
leihen ist, der ohne Rekurs auf einen absoluten Standpunkt auskommt.  

Wir können den Endlichkeitsstandpunkt zunächst so charakterisieren, dass 
der Anspruch, über einen privilegierten Zugang zur Welt zu verfügen, keine 
Basis hat. Ein Interpret kann das »unabhängig Gegebene« oder »das Eigent-
liche« nicht als Grund einbringen, wenn er sein Interpretieren rechtfertigen will. 
Ich kann nicht ernsthaft sagen: »Die externe Realität zwingt uns dazu, die Dinge 
soundso zu sehen.« Eine solche Aussage bleibt am Ende unverständlich, wenn 
der Verweis auf eine Welt vor aller Interpretation ohne Inhalt ist. Damit hat eine 
bestimmte Form des Dogmatismus die Grundlage verloren. Niemand kann vor-
geben, aus einer absoluten Perspektive zu sprechen. So kann der Ausdruck ›in 
Wirklichkeit‹ in der Aussage »Der Mittelstürmer ist in Wirklichkeit ein Haufen 
von Molekülen« z. B. nicht mehr beinhalten als eine Art der Emphase; sie gehört 
nicht zur sachlichen Auseinandersetzung, sondern betrifft den Ton, in dem ge-
sprochen wird.27 Die Behauptung nämlich, etwas sei ein originalgetreues Abbild 
der Realität, müssen wir als unverständlich einstufen. Die wesentliche Funktion, 
die die Sinnkritik in unserem theoretischen Nachdenken übernehmen kann, ist 
es, einem solchen Dogmatismus vorzubeugen. Die genannten Befunde fristen im 
neuen Horizont weniger das Dasein von »Thesen« als vielmehr das von anti-
dogmatischen Argumenten. Sie markieren, dass die Option des rechtfertigungs-
externen »Es-ist-eben-so« prinzipiell zurückzuweisen ist.  

Wie aber kann die Einsicht, dass wir nicht heteronom unter einem natür-
lichen Interpretationszwang stehen und sich niemand auf einen solchen Zwang 
rausreden kann, in die Einsicht überführt werden, dass wir uns im theoretischen 
Denken als autonom betrachten können? – In einem allgemeinen Sinne ist eine 
solche Autonomie schon mitgedacht: Wenn es keine höheren Einsichten geben 
kann, die ihre Autorität von außerhalb der vertrauten Welt schöpfen, ist unsere 
Art und Weise, die Welt zu verstehen, keine in irgendeiner Hinsicht sekundäre 
oder provisorische, sondern eine vollkommen eigenständige. Es wäre sinnleer zu 
meinen, »unsere« Weise der Weltauffassung stehe hinter einer Weise der Welt-
auffassung zurück, die als die wirklich richtige ausgewiesen werden kann. Lässt 
sich eine solche Ausweisung aber nicht bewerkstelligen, muss die Entscheidung 
über die inhaltliche Richtigkeit von Interpretationen im Rahmen unserer eigenen 

                                                                    

27  Ich mache hier eine Anleihe bei Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 772. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

Denktätigkeiten gefällt werden. Und in diesem – auf verschiedene Weise näher 
bestimmbaren – Sinn sind wir in der Weltinterpretation autonom. 

Dies lässt sich wie folgt erläutern: Der Verweis auf externe Fakten hilft bei 
der Bestimmung des Richtigen in keiner Weise weiter; der Realitätsgehalt einer 
Darstellung kann nicht durch Vergleich mit vorgefundenen Gegebenheiten er-
mittelt werden. Die Interpretation muss ohne absolute Ankerpunkte auskommen. 
Formelhaft kann man dies so ausdrücken: Wir können nicht erst die Darstel-
lungen als richtig betrachten, die erwiesenermaßen Darstellungen der Welt sind 
(dahin kommen wir nie), sondern wir müssen diejenigen Darstellungen als Dar-
stellungen der Welt betrachten, die richtig sind.28 Indem wir die Distanzierung 
vom metaphysischen Standpunkt auf diese Form bringen, machen wir uns be-
wusst, dass es sinnvoll ist, die Richtigkeit einer Interpretation als etwas zu be-
trachten, das nicht bereits von den Dingen her festgelegt ist. Interpretationen sind 
Festlegungen, die wir selbst machen. 

Wir hatten die Situation einer autonomen Person so beschrieben, dass diese 
innerhalb eines Spielraums Möglichkeiten ausmacht, aus denen sie selbst aus-
wählt. Diese Situation, in der sich jeder von uns jeden Tag befindet, wollen wir 
auch für den Bereich des Theoretischen zugrunde legen: Als autonome Person 
frage ich nicht nur, wie ich (am besten) handeln soll, sondern auch, was ich (am 
besten) glauben und wie ich etwas verstehen soll. Wir stellen uns so auf den 
Standpunkt einer ersten Person, welche ihre Welt selbst interpretiert, indem sie 
Zeichen bildet, und sich über ihr theoretisches Weltverhältnis reflexiv Rechen-
schaft ablegen kann. – Aus der sinnkritischen Auflösung der Idee der Realität-
an-sich nun geht hervor, dass es in der Tat möglich ist, eine solche Freiheits-
situation zugrunde zu legen. Wir sind berechtigt, uns als Wesen zu verstehen, die 
nach den besten Interpretationen fragen und eigenständig zu theoretischen Ein-
stellungen (einem Weltverständnis) kommen. Gäbe es eine vorfabrizierte Reali-
tät, könnte sich Interpretationsfreiheit nur als Variation äußerlicher Gestaltungs-
formen realisieren. Die Frage nach inhaltlicher Richtigkeit wäre stets ein Symp-
tom von Unwissenheit und würde am Ende durch die Welt beantwortet. Aber 
wenn der Verweis auf die Realität-an-sich leer ist, könnte die Form der Welt 
auch von uns und unserem Denken abhängen. Damit eröffnet sich eine Sicht-
weise, innerhalb der der Gedanke, dass wir selbst bestimmen, wie etwas zu inter-
pretieren ist, an Boden gewinnt.  

                                                                    

28  Goodman formuliert den Grundsatz, »that ›the world‹ depends upon rightness« (Ways 

of Worldmaking, S. 4) bzw. dass »making right versions is making worlds« (Of Mind 

and Other Matters, S. 42). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 67 

Was dies bedeutet, werden wir ausarbeiten müssen. Und inwiefern wir gut 
daran tun, uns als freie Weltinterpreten zu verstehen, wird erst in der weiteren 
Begriffsexplikation deutlich werden können; »Freiheitsbeweise« kann es nicht 
geben. Die Voraussetzung der Interpretationsfreiheit leitet sich nicht direkt aus 
der Realismuskritik ab. Diese ist für uns zwar eine notwendige Bedingung, ohne 
welche Interpretationsfreiheit nicht denkbar wäre. Doch dies führt nicht zwin-
gend zu einem bestimmten positiven Bild. »Freiheit« wird an dieser Stelle als ein 
Grundbegriff der theoretischen Reflexion eingesetzt. Aber der Nachweis, dass 
diese Voraussetzung sinnvoll und fruchtbar ist, wird im Laufe der Überlegungen 
erfolgen müssen – etwa, indem gezeigt wird, inwiefern das Verständnis, das wir 
vom eigenen Interpretieren haben, vom Freiheitsbegriff aus geschärft werden 
kann, und auch dadurch, dass deutlich wird, wie die Voraussetzung von Interpre-
tationsfreiheit in der lebensweltlichen Praxis und der intersubjektiven Verständi-
gung praktische Funktion übernehmen kann.  

Ein Seitenblick auf Kant soll dies verdeutlichen: Auch für die Kopernikani-
sche Wendung hat die Kritik am metaphysischen bzw. dogmatischen Realismus 
freiheitskonditionalen Status. Freiheit ist nur dort denkbar, wo die »betrügliche 
Voraussetzung der absoluten Realität der Erscheinungen« fallen gelassen wird. 
»Denn«, so der zentrale Gedanke, »sind Erscheinungen Dinge an sich selbst, so 
ist Freiheit nicht zu retten«.29 Kant hat dabei die Antinomie zwischen dem prak-
tischen Selbstverständnis des Menschen und einem kausalistischen Naturver-
ständnis im Auge, angesichts derer die Möglichkeit von Selbstgesetzgebung erst 
wieder verständlich gemacht werden muss. Seine Lösung ist der transzendental-
philosophische Blickwinkel selbst: Das theoretische Denken bleibt auf den Be-
reich der Erfahrungserkenntnis begrenzt, doch die Vernunft kann eigene Gesetze 
haben, die keiner Naturkausalität unterliegen. Die Unterscheidung zwischen Er-
scheinung und »Ding an sich« (die aus erkenntnistheoretischer Perspektive als 
eher unglückliche Lösung zu werten wäre), hat aus diesem Blickwinkel zunächst 
die Funktion, die Denkbarkeit von Freiheit zu sichern.30 Für uns heißt das vor 
allem: Sie soll kein Beleg für die Wirklichkeit von Freiheit sein. Ganz im Gegen-

                                                                    

29  Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 564. 

30  Kant schreibt: »Ob ich nun meine Seele [...] durch keine spekulative Vernunft (noch 

weniger durch empirische Beobachtung), mithin auch nicht die Freiheit als Eigen-

schaft eines Wesens, dem ich Wirkungen in der Sinnenwelt zuschreibe, erkennen kann 

[...], so kann ich mir doch die Freiheit denken, d. i. die Vorstellung davon enthält 

wenigstens keinen Widerspruch in sich, wenn unsere kritische Unterscheidung beider 

(der sinnlichen und intellektuellen) Vorstellungsarten [...] Statt hat« (ebd., B XXVII-

XXVIII). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

teil: Die theoretische Vernunft würde den praktischen Vernunftgebrauch nicht 
nur dann, wie Kant schreibt, »vernichten«31, wenn sie ihn (wie die empiristische 
Erkenntnistheorie) undenkbar werden ließe, sondern auch dann, wenn sie ver-
suchen würde, ihn (wie die rationalistische Metaphysik) mit ihrer »Anmaßung 
überschwenglicher Einsichten«32 veritativ zu fixieren. Die Zurückhaltung gegen-
über der Ontologie der Freiheit ist selbst eine Freiheitsvoraussetzung.  

Folgen wir Kant darin, so bekommt die These dass wir in einer praktisch 
orientierten Reflexion direkt ansetzen und »Freiheit« als Grundbegriff voraus-
setzen können, einen Hintergrund: Ein solches Vorgehen ist kein aus der Not 
geborenes Postulat, für das eine tiefere Begründung noch nachgereicht werden 
müsste. Dass wir grundsätzlich autonom sind, kann gar keine theoretische These 
sein. Denn diese Autonomie erschließt sich nicht in deskriptiver Einstellung; sie 
ist eine praktische Voraussetzung oder eine regulative Idee.33 Die Voraussetzung 
von Freiheit muss folglich ohne metaphysische Rückversicherung auskommen. 
Kognitive Autonomie – in dem Sinne, wie sie noch nicht die Wahlmöglichkeiten 
in einer bestimmten Situation betrifft, sondern unser Verständnis des eigenen In-
der-Welt-seins – muss von Anfang an ein Bestandteil unseres Selbstbilds sein. 
Sofern dies der Fall ist, kommt es nicht mehr darauf an, die Wirklichkeit von 
Freiheit theoretisch zu beweisen, sondern darauf, Freiheit praktisch zu verwirk-
lichen. 

Wir sind also, wenn man so will, in unserer Untersuchung bisher soweit vor-
gedrungen, dass wir eine Idee von Freiheit im Bereich des Theoretischen zu-
grunde legen können.34 Dies ist der Punkt, von dem ich im nächsten Abschnitt 
ausgehen werde. Warum wir indes gut daran tun, uns in diesem grundsätzlichen 
Sinn als freie Weltinterpreten zu verstehen, wird sich erst im Laufe der weiteren 

                                                                    

31  Ebd., B XXV. 

32  Ebd., B XXX. – In diesen Zusammenhang gehört auch der Satz: »Ich musste also das 

Wissen aufheben, um zum Glauben Platz zu bekommen« (ebd.). 

33  Kant spricht auch von der Idee der »transzendentalen Freiheit« (ebd., B 561) Diese ist 

nicht etwas, was es zu beweisen gilt; es geht nicht um die Frage, ob es eine solche 

transzendentale Freiheit »gibt«. Die theoretische Philosophie fragt nicht nach der 

Wirklichkeit der Freiheit (vgl. ebd., B 585), sondern allein danach, ob Freiheit denk-

möglich ist; und die Idee der transzendentalen Freiheit markiert diese Denkmöglich-

keit. So »würde die Aufhebung der Idee der transzendentalen Freiheit zugleich alle 

praktische Freiheit vertilgen« (ebd., B 561f.). 

34  Wenn hier und im Folgenden gelegentlich von Idee die Rede ist, so ist damit schlicht 

das angesprochen, was in einem Begriff zum Ausdruck kommt, den wir verwenden, 

um eine Praxis zu regeln oder über sie nachzudenken. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 69 

Überlegungen erweisen. Das zentrale Argument dafür jedoch lässt sich sofort 
ausmachen. Es drängt sich auf, wenn wir die kritische Distanzierung vom meta-
physischen Standpunkt auf die Ich-Perspektive beziehen: Wenn ich mir klar-
mache, dass ich selbst die Welt interpretiere, ohne mich auf eine Realität-an-sich 
berufen zu können, werde ich daraus kaum die Konsequenz ziehen, dass ich die 
Welt interpretieren darf, wie es mir gefällt. Für mich wird dies bedeuten, dass 
ich die Welt selbst interpretieren muss und für die Richtigkeit meiner Interpreta-
tionen sorgen muss. Sich selbst als »freien Weltinterpreten« zu verstehen, heißt, 
ein kritischer Weltinterpret zu sein. Indem ich mir die Endlichkeit meines Inter-
pretierens klarmache, führe ich mir vor Augen, dass ich eine Verantwortung für 
mein Interpretieren habe. Dies ist die Richtung, in die der Gedankengang führen 
wird. 

 
 

2.2 Freies Urteilen 
 
Für unsere Entfaltung des Begriffs der Interpretationsfreiheit ist die sinnkritische 
Auflösung des metaphysischen Realismus konditional. Dass das Auffassen nicht 
durch eine »soundso beschaffene Realität« bestimmt sein kann, ist eine Voraus-
setzung, die man machen muss, wenn man das theoretische Denken als frei ver-
stehen will. Mit dieser Voraussetzung ist ein allgemeiner Sinn von Denk- und 
Erkenntnisfreiheit etabliert: Wie immer sich unser Auffassen genau vollzieht und 
mit welchen Restriktionen es auch immer verbunden sein mag – es ist zumindest 
nicht heteronom durch ein externes Aufgefasstes, durch eine transzendente und 
fremde Realität-an-sich bestimmt. Mit dieser Einsicht, die man als internalisti-
sche Version der allgemeinen Voraussetzung (der Idee) kognitiver Autonomie 
bezeichnen könnte, ist bereits ein äußerst wichtiger Baustein des Sinns von Frei-
heit im Theoretischen markiert: Die Interpretation wird stets »intern« festgelegt, 
und nicht »extern« durch eine »Realität-an-sich«.35 In diesem grundsätzlichen 
Sinne ist alles Interpretieren autonom. 

Da hier nun aber nicht ein von einer »Realität-an-sich« abgetrennter Bereich 
umgrenzt, sondern unser lebensweltliches Interpretieren und Verstehen in eine 
bestimmte Perspektive gerückt wurde, muss die angesprochene autonome Sphäre 
erst noch so auf Begriffe gebracht werden, dass die Grenzen, Einschränkungen 
und Entscheidungsfreiheiten im theoretischen Zeichengebrauch sichtbar werden. 
Mit der Auskunft, dass sich die Richtigkeit einer Interpretation intern bestimmt, 

                                                                    

35  Die Anführungszeichen deuten an, dass ich später eine andere Terminologie vorziehen 

und die intern/extern-Unterscheidung in den Hintergrund verschieben werde. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

ist so lange nicht viel gesagt, als nicht klar ist, wie diese Autonomievorausset-
zung ins Interpretieren eingebracht werden kann. Da die Aufgabenstellung darin 
besteht, Momente individueller Zurechenbarkeit und Verantwortung im theo-
retischen Denken ausfindig zu machen, wird sich vor allem die Frage stellen, 
inwiefern die interne Festlegung einer richtigen Interpretation einer individuellen 
Person (»mir«) zugerechnet werden kann. Nach dem Gesagten ist schon sichtbar, 
dass der Möglichkeit, unterschiedliche Darstellungsformen zu bilden, dabei eine 
zentrale Bedeutung zukommen wird. Dass die inhaltliche Richtigkeit einer Inter-
pretation nicht durch Gegebenheiten prädeterminiert sein kann, die schon von 
sich her individuiert und charakterisiert sind, hat notwendig zur Folge, dass stets 
viele Darstellungen richtig oder angemessen sein können.36 

Doch auch in der bisherigen Version kann die Idee von Freiheit im Erkennen 
und Verstehen ins Spiel gebracht werden – und zwar auch dort, wo individuelle 
Zurechenbarkeit und Verantwortung auf den ersten Blick keinen Ort haben: im 
Falle hochgradig bestimmter Interpretationen, wie sie sich in der sinnlichen 
Wahrnehmung vollziehen, oder dort, wo allgemeine Restriktionen Platz greifen, 
die als überindividuell verbindlich qualifiziert werden, z. B. die Einschränkun-
gen der Urteilslogik. Für unser Thema wird es wichtig sein, dass solche Restrik-
tionen nicht Unfreiheit im Sinne von Heteronomie, sondern nur Grenzen der 
individuellen Freiheit bedeuten. 

Dies sei an der rationalen Kontrolliertheit von Überzeugungen illustriert, und 
damit an einer Dimension von Erkenntnisfreiheit, welche oben37 vorerst ausge-
klammert wurde. Wir hatten gesehen, dass es sinnwidrig ist, Überzeugungen als 
Gegenstand individuell zurechenbarer Entscheidungen zu verstehen, da damit 
die Urteilslogik aufgehoben würde. Wenn ich weiß, dass p der Fall ist, kann ich 
diese Einstellung nicht als Produkt meiner Willkür verstehen. Ein solcher Weg 
ist nicht gangbar. Nun ist die enge Verbundenheit von Freiheit und Rationalität, 
welche sich im Zusammenhang der reflexiven Kontrolle angedeutet hatte, ein 
viel plausiblerer Ansatzpunkt. Ein wichtiges Indiz in diese Richtung stellt die 
epistemische Normativität dar, die die Diskussionen um will und belief immer 
wieder anstößt.38 Begriffe wie »Wahrheit« und »Wissen« sind eng an evaluative 
Begriffe gekoppelt und an den Begriff der Rechtfertigung. Eine Überzeugung ist 
wesentlich für Gründe empfänglich und potentiell Gegenstand von Kritik; sie 
steht in einem »normativen Raum der Gründe«.39 Wenn wir Meinungen über die 

                                                                    

36  Dies wird in den nächsten beiden Abschnitten (Kap. II 2.3 und II 2.4) näher erläutert.  

37  Vgl. Kap. I 2. 

38  Vgl. z. B. Feldman, »The Ethics of Belief«. 

39  Vgl. Sellars, »Empiricism and the Philosophy of Mind«, § 36. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 71 

Welt in ihrem epistemischen Wert beurteilen, stellen wir die Frage, was wir als 
wahr akzeptieren sollen. Diese Frage ist nicht nur für die methodische oder insti-
tutionalisierte Überzeugungsgewinnung kennzeichnend, sondern tief in unsere 
lebensweltlichen Praktiken eingelassen.40  

Vor diesem Hintergrund kann die Spannung zwischen einem verbindlichen 
prädikativen Fürwahrhalten und individuellem Entscheiden so gefasst werden, 
dass der Bezug auf Individualität im epistemischen Rechtfertigungskontext aus-
geschlossen werden muss. Wenn ich sage »Ich weiß, dass p der Fall ist«, so kann 
ich dies nicht auf eine eigene Entscheidung zurückführen; so kann ich die Auto-
nomievoraussetzung nicht sinnvoll geltend machen. Nun könnte dies insbeson-
dere dann dazu veranlassen, die Rede von Freiheit im Denken und Verstehen für 
leer zu erklären, wenn wir dem üblichen Verständnis folgen und unter norma-
tiven Auflagen solche verstehen, gegen die verstoßen werden kann. Wo wir 
sagen, eine Person sollte die Überzeugung, dass p, haben, erlegen wir ihr demzu-
folge eine Verpflichtung auf, die sie erfüllen kann oder auch nicht.41 Entspre-
chend würde die »doxastische Verantwortung«, die diese Person für ihre Über-
zeugungen zu übernehmen hat, nur noch so erklärt werden können, dass sie auch 
von etwas anderem hätte überzeugt sein können. Nur in diesem Fall, so der Ein-
druck, könnten wir dieser Person eine Überzeugung zuschreiben. Angesichts der 
Spannung zwischen der Logik des Urteilens und individueller Selbstbestimmung 
aber scheint epistemische Freiheit damit ausgeschlossen. 

Der Rekurs auf den positiven Freiheitsbegriff und auf das Moment der ratio-
nalen Kontrolle lässt die Sache in einem anderen Licht erscheinen: Allgemein 
wurde deutlich, dass Rationalität ein wesentliches Moment von Freiheit sein 
muss: Ich mag noch so viele Möglichkeiten haben – ich kann dennoch nur dann 
selbstbestimmt verfahren, wenn ich hinreichend befähigt bin, Gründe abzuwägen 
und Zwecke zu verfolgen. Die Auskunft, dass ich selbst es bin, der entscheidet, 
hätte andernfalls keinen rechten Gehalt.42 Verstehen wir unter Rationalität ganz 
allgemein eine solche Fähigkeit, so ist Rationalität eine notwendige Bedingung 
von Autonomie. – Wo es um Freiheit im theoretischen Denken geht, ist dieser 
Anknüpfungspunkt sogar sehr naheliegend, da sich Wissen maßgeblich in einem 
Kontext rationaler Notwendigkeiten konstituiert. Man kann sich eine Vielzahl 

                                                                    

40  Dies betonen: Pettit/Smith, »Freedom in Belief and Desire«, S. 430-436. 

41  Diese Überlegung findet man etwa bei: Alston, »Concepts of Epistemic Justification«, 

S. 91. Das reduzierte Verständnis von Freiheit als Willkür hat gelegentlich zu der 

Schlussfolgerung geführt, die Rede von Normativität im Bereich des Epistemischen 

sei ganz fehl am Platze: vgl. Fumerton, »Epistemic Justification and Normativity«. 

42  Vgl. oben, Kap. I 1.2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

von Varianten denken, wie dies genau ausgearbeitet wird.43 Als charakteristisch 
jedoch darf man die Idee betrachten, dass eine Überzeugung durch Gründe 
(rational) und nicht durch Ursachen (kausal) bestimmt wird. Rationale Kontrolle 
erfolgt, im Gegensatz zu Verursachungen, nicht gegen das Denken, sondern be-
greift dessen Nachvollzug wesentlich mit ein. So kann ich zwar meine Meinung, 
dass es dämmrig ist, revidieren müssen, wenn man mich darauf aufmerksam 
macht, dass ich eine Sonnenbrille trage. Aber diese Revision muss aus einer 
eigenen Reflexion hervorgehen: Ich muss z. B. mein Wissen zugrunde legen, 
dass Sonnenbrillen die Dinge dunkler erscheinen lassen. Das heißt, ich komme 
nicht fremdbestimmt durch externe Einwirkung zu einer neuen Überzeugung, 
sondern durch Betätigung meiner Vernunft – und in diesem Sinne aus Freiheit. 
Fremde Fürwahrhaltungen, also Überzeugungen, die sich in mein Denken nicht 
einfügen, können für mich nicht zwingend sein. Wo ich mich veranlasst sehe, 
etwas als wahr oder richtig zu akzeptieren, dort handelt es sich immer um einen 
eigenen, autonomen Vollzug. 

Eine allzu intellektualistische Lesart dieser Art von Urteilsfreiheit indes lässt 
unverständlich werden, inwiefern die Person eine solche Festlegung als Indivi-
duum macht. Die Rede von Rationalität oder Begründung wird man nur insoweit 
unter den Autonomiebegriff bringen können, als die Person selbst für die voll-
zogene Denkweise einstehen kann. Wenn ich etwa sage »Ich weiß, dass p der 

                                                                    

43  In der Debatte um will und belief (vgl. Kap. I 2) gibt es unterschiedliche Vorschläge, 

letztlich doch einen Sinn von epistemischer Freiheit zu profilieren. Auf diese kann an 

dieser Stelle nicht im einzelnen eingegangen werden. Es wäre allerdings eine interes-

sante Fragestellung, inwiefern hier eine Akzentverschiebung von einer Willkür- oder 

Entscheidungsfreiheit auf die Motiviertheit von Überzeugungen bzw. von einem pas-

siven auf einen aktiven Erkenntnisbegriff im Spiel ist. So macht Kornblith die Frage 

der epistemischen Verantwortung daran fest, ob das Denken gewissen Regeln eines 

idealen Schlussfolgerns folgt oder nicht: »In thinking about epistemology in ethical 

terms, however, it is important to remember that beliefs are not freely chosen; coming 

to believe something is not a voluntary action. The ethics of belief will thus not issue 

in rules of acceptance, but rather in rules of conduct.« (»Justified Belief and Epistemi-

cally Responsible Action«, S. 34) Van Fraassen macht den Sinn epistemischer Frei-

heit an der mit einer Behauptung eingegangenen Verpflichtung und dem implizierten 

kognitiven Engagement fest (»Belief and the Will«, S. 252-256). Und Pettit und Smith 

schlagen vor, Autonomie für epistemische Kontexte durch Orthonomie zu ersetzen, 

Freiheit also zu einer Sache des richtigen Denkens zu machen (»Freedom in Belief 

and Desire«, S. 442). In all diesen Vorschlägen wird Erkenntnisfreiheit am positiven 

Moment einer rationalen Kontrolle festgemacht. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 73 

Fall ist« und dafür Gründe und Argumente als Rechtfertigung einbringe, so muss 
es sich dabei doch um meine Gründe und Argumente handeln können. Es ist 
nötig, dass ich mich selbst als rationales Wesen verstehen kann – und zwar in 
dem beanspruchten Sinn von »rational«.44 So sind beispielsweise die urteils-
logischen Einschränkungen wie das Konsistenzgebot nur dann keine fremden 
Gesetze für mich, wenn in ihnen eine Art des Urteilens zum Zuge kommt, die 
auch die meine ist. Ich muss sagen können: »Diese Überzeugung ist für mich als 
(rationales) Individuum notwendig«; andernfalls wäre die Rede von Zwang in 
der Tat passender.45 

Diese Lesart verträgt sich durchaus mit der Bedingung, dass Individuen ihre 
Überzeugungen nicht nach eigenem Belieben festlegen können. Indem das posi-
tive Moment der Kontrolle ins Zentrum gestellt wird, kann die Aufmerksamkeit 
darauf übergehen, dass eine verbindliche Fürwahrhaltung auf der Selbstbindung 
eines denkenden Wesens beruht. Ganz im Sinne der Idee der Autonomie kann 
dann geltend gemacht werden, dass sich Wissen nicht durch Zwang, sondern im 
Kontext rationaler Notwendigkeiten formiert – wobei kein allgemein verbind-
licher Begriff von Rationalität unterstellt werden muss. Aus diesem Blickwinkel 
ist es in der Tat plausibel, den »Raum der Gründe« als ein »Reich der Freiheit«46 
zu betrachten. Die jeweiligen Einschränkungen erwachsen aus einer Reflexions-
tätigkeit, kommen in diesem Sinne »von innen« und sind gerade für urteilende 
oder denkende Wesen verbindlich. Rationale Kontrolle kann so als Teil der indi-
viduellen reflexiven Kontrolle betrachtet werden. Denn insofern meine Überzeu-
gungen rational motiviert sind, bin ich als rationale Person in diesen Überzeu-
gungen selbstbestimmt. Ich kann mich so selbst dort noch als frei verstehen, wo 
es für mich nur eine richtige Interpretation gibt. 

Wir haben damit einen Sinn von Freiheit im Theoretischen gewonnen, der 
vordergründig ohne Aspekte der Willkür oder äußere Entscheidungsspielräume 
auskommt. Die internalistische Version der allgemeinen Voraussetzung kogni-
tiver Autonomie kann auch dort noch in Anschlag gebracht werden, wo ein 
höchster Grad an Entschiedenheit besteht. Wenn sich nun das Interesse auf Fälle 
verlagert, die Entscheidungen beinhalten, soll dieser allgemeine Sinn nicht revo-

                                                                    

44  Dass der interne Status von Gründen in der Literatur als Kopplung an die Motive des 

Agenten gefasst wird, deutet dies an (vgl. Williams, »Internal and external reasons«). 

45  Zur Unterscheidung von rationaler und logischer Notwendigkeit: vgl. Korsgaard, 

»The Normativity of Instrumental Reason«, S. 221f. 

46  Diese Redeweise, in der Sellars und Kant kombiniert werden, wurde durch McDowell 

und Brandom prominent: vgl. McDowell, Mind and World, S. 4f.; ders., »Having the 

World in View«, S. 433f. sowie Brandom, »Freedom and Constraint by Norms«. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

ziert, wohl aber ergänzt werden. Die Aufgabenstellung sieht vor, einer Dimen-
sion der individuellen Zurechenbarkeit und Verantwortung unter allgemeinen 
Einschränkungen Kontur zu verleihen. Die rationale Motivation durch Gründe 
im Sinne der Urteilslogik steht daher mehr im Hintergrund der Überlegungen. Es 
soll darauf ankommen, eine Freiheit des Denkens und Erkennens in einem nicht-
intellektualistischen Sinn zu explizieren, nicht im Sinne rationaler, sondern refle-
xiver Kontrolle. Der Terminus Interpretationsfreiheit soll diesen Akzent haben.  

Um ihn zu entwickeln, ist die Möglichkeit unterschiedlicher Interpretationen 
von entscheidender Bedeutung. Im Weiteren wird deshalb nicht die soeben skiz-
zierte internalistische, sondern eine pluralistische Deutung der Voraussetzung 
von Freiheit im theoretischen Denken maßgeblich sein. 

 
 

2.3 Pluralität als Bedingung von Interpretationsfreiheit 
 
Die bisher gewonnene Voraussetzung, dass kognitive Freiheit prinzipiell mög-
lich sein muss, kann immer dort ins Feld geführt werden, wo uns die Behauptung 
begegnet, dass bestimmte Darstellungen objektiv als die richtigen feststehen. In 
dieser antidogmatischen Funktion hat sie den Status einer Autonomievoraus-
setzung. Doch um individueller Interpretationsfreiheit Gestalt zu verleihen, müs-
sen wir das Gesagte weiter vertiefen und einen weiteren Aspekt herausheben: die 
Voraussetzung der Pluralität. Es muss eine Grundannahme sein, dass unter-
schiedliche Weltinterpretationen möglich sind. Denn die Frage »Wie soll ich am 

besten interpretieren?« hat nur dann rechten Sinn, wenn berechtigterweise meh-
rere (richtige) Interpretationen in Erwägung gezogen werden können.47 Es wird 
zu klären sein, was es mit dieser Pluralität genau auf sich hat und inwiefern sie 
Interpretationsfreiheit bedeutet. An dieser Stelle soll ein erster Schritt gemacht 
und der Voraussetzungscharakter des Pluralitätsgedankens erörtert werden. 

Dazu ist es zunächst wichtig, dass Pluralität hier keine zusätzliche These ist, 
sondern aus dem schon Gesagten hervorgeht. Bereits der Kritik am metaphysi-
schen Realismus eignet pluralistisches Potential.48 Das Kernstück des dogmati-
schen Realismus ist, wie Putnam festhält, die Idee der einen Wirklichkeit, die 
nur eine wahre Beschreibung zulässt. »What makes the realist a metaphysical 

                                                                    

47  Ich setze hier – entgegen Frankfurt, »Alternative Possibilities and Moral Respon-

sibility« – voraus, dass Freiheit im allgemeinen ohne Wahlfreiheit keinen Bestand hat. 

48  Dies schwingt schon bei Putnam mit, auch wenn dieser eine gemäßigtere Position ver-

tritt als z. B. Goodman. Vgl. Putnam, Reason, Truth and History, S. 49f. oder ders., 

Renewing Philosophy, S. 115-123. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 75 

realist is his belief that there is somewhere ›one true theory‹«.49 Die Distanzie-
rung von diesem Anspruch muss demgegenüber die Möglichkeit unterschied-
licher Weltbeschreibungen und alternativer Realitätskonzeptionen ins Auge fas-
sen. Ich werde den Begriff des Zeichens so verwenden, dass er für diesen Per-
spektivwechsel steht: Indem die nichtpropositionale Seite des Weltbezugs mitge-
dacht wird, wird ein pluralistisches Potential in systematisch ausschlaggebender 
Weise ins Blickfeld gerückt: Wo eingeräumt wird, dass die Welt in Zeichen 
interpretiert wird, dort ist auch einzuräumen, dass jederzeit alternative Interpre-
tationen möglich sind. Dies sei nun etwas näher erläutert. 

Oben war von der Notwendigkeit die Rede, den Gehalt der Kritik des meta-
physischen Realismus und den Sinn des Endlichkeitsbegriffs auszuweisen, ohne 
wiederum auf eine Realität-an-sich bezugzunehmen.50 Der Begriff des Internen – 
und dies ist sein wesentlicher Nachteil – kann nicht mit Rekurs auf eine Sphäre 
des »Externen« plausibel gemacht werden. Wenn wir nun die Aufmerksamkeit 
auf Zeichen und das heißt: auf konkrete Darstellungsformen richten, kristallisiert 
sich indes eine neue Möglichkeit heraus: Die genannten Redeweisen können mit 
Inhalt gefüllt werden, indem das Verhältnis unterschiedlicher Interpretationen 
zueinander ins Zentrum gestellt wird: Dass wir richtige Interpretationen »intern« 
festlegen müssen, bedeutet, dass es nicht nur eine richtige Interpretation gibt. 
Dass wir auf einem Endlichkeitsstandpunkt stehen, bedeutet nicht, dass wir die 
»absolute Perspektive« verfehlen, sondern dass immer andere Interpretationen 
möglich sind. 

Dies kann in erster Näherung anhand von Goodmans Konzept des World-
making verdeutlicht werden. Der antirealistische Impuls dieses Ansatzes besteht 
nicht darin, dass ein Unterschied zwischen den Zeichenwelten, die wir kennen, 
und der »eigentlichen Welt«, die wir nicht kennen, gemacht wird.51 Dies hieße, 
die Behauptung, dass unsere Darstellungen keine spiegelbildlichen Reproduktio-
nen der Realität sind, mit Verweis auf eine Differenz von Original und Abbild 
plausibel machen zu wollen. Der entscheidende Punkt liegt von Anfang an darin, 
dass Weltinterpretationen notwendig unterschiedlich ausfallen werden. Alles 
Verstehen ist dadurch bedingt, dass besondere Symbolsysteme gebraucht und 
bestimmte Verständnisweisen instantiiert werden. In diesen Zusammenhang ge-
hören Begriffe wie Symbolwelten oder Weltversionen.52 Die Entkräftung der Idee 
einer fertig gegebenen Realität ergibt sich daraus, dass die vielen richtigen Welt-

                                                                    

49  Putnam, »Why there isn’t a ready-made world«, S. 211. 

50  Vgl. Kap. II 2.1. 

51  Vgl. schon Goodman, »The Way the World is«. 

52  Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, bes. Kap. I, VI und VII. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

darstellungen in keinem plausiblen Sinn zu einem einheitlichen Bild zusammen-
gefügt werden können. Jede Interpretation setzt in ihrer Bestimmtheit im Gegen-
teil Differenz zu anderen Interpretationen voraus; der Konflikt zwischen den 
Symbolwelten hat eine fundamentale systematische Stellung.53 Pluralität – die 
Voraussetzung einer Vielzahl unterschiedlicher Weltversionen oder die prinzi-
pielle Möglichkeit anderen Interpretierens – muss immer schon in Rechnung 
gestellt sein, wenn verständlich bleiben soll, dass wir überhaupt richtig interpre-
tieren können. Sie ergibt sich somit intern und ist konditional.54  

Entsprechend können wir unsere bisherige Version der allgemeinen Idee von 
Freiheit im theoretischen Denken pluralistisch ausgestalten. Wir hatten folgende 
Formulierung gewählt: Die inhaltliche Richtigkeit der Darstellung wird intern 
festgelegt und nicht extern durch eine »Realität-an-sich« bestimmt. Es ist nun 
sichtbar, dass dies nichts anderes besagen kann, als dass die dogmatische Festle-
gung auf eine Darstellung ausgeschlossen werden muss; denn anders als dogma-
tisch kann sich die Behauptung »an sich richtiger« Darstellungen »intern« nicht 
niederschlagen. Dass das Interpretieren nicht durch eine Realität-an-sich präde-
terminiert ist, bedeutet also, dass es unterschiedliche Bestimmungen von Realität 
geben kann. Unser Weltentwurf kann nicht im Kontrast zur eigentlichen Welt 
stehen, sondern immer nur im Kontrast zu anderen Weltentwürfen. Die Endlich-
keit einer Perspektive erweist sich an der Verschiedenheit von Perspektiven, an 
deren Versionalität, nicht in Opposition zu einer »absoluten« Perspektive.55 

                                                                    

53  Vgl. ebd., S. 119: »[…] worlds seem to depend upon conflict for their existence.« 

54  Vgl. etwa Abel, Sprache, Zeichen, Interpretation, S. 65f.; zur internen Pluralität ebd., 

Kap. 11 sowie Goodman, »Conditional Plurality of Pluralism«. 

55  Die Transzendentalphilosophie sieht sich schon seit Hegel mit dem Einwand konfron-

tiert, dass der Rekurs auf ein Ding an sich die Endlichkeitsperspektive implizit über-

schreitet. Der transzendentale Standpunkt wäre entsprechend ein externer Standpunkt 

(zu dieser verbreiteten Lesart vgl. etwa Rorty, Philosophy and the Mirror of Nature, 

Kap. III oder McDowell, Mind and World, S. 40ff.). Diese Interpretation ist aber nicht 

alternativlos; der transzendentale Standpunkt kann auch als kritischer und in diesem 

Sinne interner Standpunkt aufgefasst werden (So hat McDowell seine Auffassung 

später partiell revidiert; vgl. »Having the World in View«, S. 446, Fn. 23). Durch eine 

solche Deutung gewinnt die Frage der Pluralität und die Möglichkeit unterschied-

licher, individuell zu verantwortender Weltentwürfe auch für die kritische Philosophie 

Relevanz. Dies ist ein Grundgedanke von Josef Simons Kant-Interpretation: »›Erken-

nen‹ [...] ist in dieser Kritik selbst als freie Handlung begriffen. Das ist der philosophi-

sche Ort der ›transzendentalen Freiheit‹ als Voraussetzung der praktischen. [...] Das 

Handeln beginnt schon mit dem ›Bild‹, das man sich von der jeweiligen Ausgangs-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 77 

Wir geben unserem Freiheitsprinzip daher am besten die folgende Form: Es 
sind immer unterschiedliche richtige Interpretationen möglich. Gemeint ist dabei 
nun eine konkrete, in Zeichen ausgewiesene Interpretation. – Wie gesagt, soll 
damit noch keine Vorentscheidung darüber getroffen sein, wie radikal die Plura-
lität zu fassen ist. Die Voraussetzung hat ganz prinzipiellen Charakter: Können 
überhaupt richtige Weltinterpretationen gebildet werden (und davon gehen wir 
aus), so können viele solcher Interpretationen gebildet werden. Diese Möglich-
keit alternativen richtigen Interpretierens ist eine wichtige Prämisse unserer 
Studie. Die Frage »Wie soll ich am besten interpretieren?« setzt logisch voraus, 
dass viele Interpretationen möglich sind. Und soll sich in dieser Frage nicht 
einfach nur Nicht-Wissen artikulieren, so setzt sie darüber hinaus voraus, dass 
viele richtige Weltinterpretationen möglich sind. Ist dies der Fall, so könnte ich 
als Person, die theoretische Überlegungen anstellt, in die Verlegenheit geraten, 
verantwortliche Entscheidungen treffen zu müssen. – Es empfiehlt sich jedoch, 
sogleich zu klären, welche Bedeutung ein solches Prinzip im individuellen theo-
retischen Überlegen überhaupt haben kann. 

 
 

2.4 Weltenvielfalt und individuelles Interpretieren 
 
Die Begriffe »Zeichen« und »Pluralität« wurden nicht im Sinne eines metaphy-
sischen Entwurfs, sondern im Sinne eines kritischen Reflexionsmodells aufge-
nommen. Dieses Vorgehen lässt sich an unser Alltagsverständnis anschließen: 
Der Gehalt der Rede von einer Weltbildung durch den Gebrauch von Zeichen 
erwächst wesentlich aus der Möglichkeit alternativer Weltentwürfe. Gäbe es nur 
ein Bild der Welt, so hätten wir keinen Grund, von »Bild« zu sprechen. Es ist der 
Konflikt, der zu der Einsicht drängt, dass das, was aus meiner Perspektive die 
Welt ist, aus einer anderen Perspektive als eine bloße Weltsicht gelten kann. In 
solchen Zusammenhängen können Begriffe wie »Interpretation«, »Perspektive« 
oder »Darstellung« in einem ganz alltäglichen Sinn ins Spiel gebracht werden. 
Sie sind von Anfang an mit der Möglichkeit des Andersverstehens verknüpft. 

Gleichwohl sind wir, wenn wir diese Redeweisen buchstäblich verstehen, 
sofort mit einer Möglichkeit konfrontiert, die auf den ersten Blick kontraintuitiv 
erscheint: der Möglichkeit einer Vielfalt von richtigen, aber doch inkompatiblen 
Realitätsentwürfen. In der Tat ist es für unser Thema von zentraler Bedeutung, 

                                                                                                                                                 

situation und von seinen möglichen zukünftigen Folgen selbst ›macht‹« (Simon, 

»Zeichenphilosophie und Transzendentalphilosophie«, S. 84). Ausführlich dazu: ders., 

Kant. Die fremde Vernunft und die Sprache der Philosophie. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

dass die Vielfalt und Variabilität der Darstellungs- und Interpretationsweisen 
letztlich eine Pluralität der Welten mit sich bringt. Mit der Frage, ob es eine 
Sache von Freiheit ist, wie wir interpretieren, setzen wir, wie erläutert, zwar an 
der Form der Darstellung an. Aber es sind nicht »bloße« Darstellungsformen, 
die verwendet werden; der Zeichengebrauch tritt zum Weltbezug nicht erst nach-
träglich hinzu, sondern ist konstitutiv für dessen Form. Das Wie lässt sich nicht 
sauber vom Was trennen, und dies lässt den Gedanken vieler richtiger, aber mög-
licherweise doch unvereinbarer Weltentwürfe bedeutsam werden. 

Wie ist das zu verstehen? Es hilft, sich klarzumachen, dass die Figur der 
Weltenvielfalt als Konsequenz aus anfangs ganz unproblematischen Erwägungen 
entwickelt werden kann. Gehen wir von der Überlegung aus, dass Interpreta-
tionen grundsätzlich unter Zugrundelegung unterschiedlicher Zeichenpraktiken, 
Symbolsysteme oder Sprachspiele gebildet werden. Ich kann die Welt immer so 
oder auch anders darstellen: Eine Freiheit in diesem Sinne scheint offensichtlich 
gegeben. Kant äußert noch die Hoffnung, dass sich ein »Verzeichnis aller ur-
sprünglich reinen Begriffe der Synthesis, die der Verstand a priori in sich ent-
hält«56, anfertigen lasse. Sein »Leitfaden« für dieses Unternehmen ist die Urteils-
tafel; »denn der Verstand ist durch gedachte Funktionen völlig erschöpft und 
sein Vermögen dadurch gänzlich ausgemessen«.57 Wo der Apriorismus aber an 
Überzeugungskraft verloren hat und die Struktur des Geistes, wie Goodman es 
beschreibt, durch »several symbol systems of the sciences, philosophy, the arts, 
perception, and everyday discourse«58 substituiert wird, scheint die Annahme, 
dass uns geradezu unbegrenzt viele Darstellungsweisen zur Verfügung stehen, 
plausibler. Wir können unterschiedlichste »Mittel« heranziehen, um uns die Welt 
verständlich zu machen. In dieser Hinsicht haben wir offenkundig größte Wahl-
freiheit.59 Ich kann mich auf die Welt beziehen, indem ich Sätze, Bilder, Karten, 
Modelle, Gesten, Diagramme, Piktogramme und viele andere nichtsprachliche 
Zeichen verwende. Solange mit der Frage, ob es eine Sache von Freiheit ist, wie 
ich die Welt interpretiere, diese Weisen des Darstellens angesprochen sind, kann 
ohne Zweifel Variabilität unterstellt werden. Ich muss meine Interpretationen 
sogar in anderen Zeichen ausweisen können. Wäre ich zu einer Variation – z. B. 
zu einer Erläuterung des Gesagten in anderen oder eigenen Worten oder zur 
Übersetzung einer Zeichnung in eine Beschreibung – nicht in der Lage, so 
könnte man mir kaum das nötige Verständnis zuschreiben. 

                                                                    

56  Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 106. 

57  Ebd., B 105. 

58  Goodman, Ways of Worldmaking, S. X. 

59  Dies wird sich in Kap. III bestätigen, vgl. bes. Kap. III 3. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 79 

Nun wurde jedoch behauptet, dass jede bestimmte Realität auch durch den 
Gebrauch von Darstellungsweisen bestimmt ist. Jede Welt bleibt eine »Welt in 
Zeichen«. Aber wenn dies so ist, beinhaltet dies strenggenommen bereits eine 
Pluralität von Welten. Es ist dann nämlich nicht möglich, die Vielfalt der Dar-
stellungen sauber auf eine Welt zu beziehen. Dass sich Welt und Darstellung 
nicht trennscharf separieren lassen, heißt, dass wir prinzipiell nicht festlegen 
können, wo die Darstellungsmittel aufhören und die Sachhaltigkeit der Zeichen 
anfängt. Es ist auch nicht abzusehen, wie sich die Mannigfaltigkeit der Ver-
sionen – etwa von Kunst, Wissenschaft und Alltag oder von unterschiedlichen 
Kulturen – zu einem einheitlichen Bild zusammenfügen lässt. Es stehen keine 
Prozeduren oder übergeordneten Schemata zur Verfügung, wie die divergenten 
Darstellungen ineinander übersetzt und aufeinander abgebildet werden könn-
ten.60 Und ebenso wenig kann von der Realität her darüber entschieden werden, 
welche Darstellungsformen die richtigen sind; denn wir haben nur diese Darstel-
lungsformen. Während es im Horizont realistischer Gewohnheiten also selbst-
verständlich erscheint, dass verschiedene Weltversionen als Versionen derselben 
Welt aufzufassen sind61, gibt es hier keine prästabilierte Harmonie mehr. Wenn 
wir daran festhalten, dass Realität nur dort bestimmte Struktur gewinnt, wo man 
Zeichen gebraucht, dann müssen wir die Konsequenz ziehen, dass eine Hetero-
genität der verwendeten Darstellungen mit einer Heterogenität der Realitäten 
einhergeht. Wir können uns nicht mit dem Gedanken trösten, dass es eigentlich 
nur eine Welt gibt, auch wenn dies auf vielerlei Weise aufgefasst wird.62 Auszu-
gehen ist stattdessen von einer echten Weltenvielfalt, deren folgenreicher Sinn 
darin liegt, »that many different world-versions are of independent interest and 
importance, without any requirement or presumption of reducibility to a single 
base«.63 Eine Vielfalt von wirklichen Symbolwelten tritt an die Stelle der einen 
Realität: nicht »multiple possible alternatives to a single actual world«, sondern 
»multiple actual worlds«.64 

Goodmans Konsequenz, dass es viele wirkliche Welten geben muss, könnte 
man als starke Lesart unserer Voraussetzung, dass viele richtige Interpretationen 
möglich sind, festhalten. Es bleibt freilich zu klären, welchen Sinn diese Rede 

                                                                    

60  Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, S. 3. – Zur Kritik des Synonymiebegriffs im 

Sinne einer »Bedeutungsähnlichkeit« vgl. ders., »On Likeness of Meaning«. 

61  Ein solches Modell befürwortet Scheffler, vgl. etwa »A Plea for Plurealism«. In eine 

ähnliche Richtung geht: Lynch, Truth in Context. 

62  Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, S. 2. 

63  Ebd., S. 4. 

64  Ebd., S. 2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

von Weltenvielfalt haben kann; und ich werde vorschlagen, sie nicht quasi-onto-
logisch, sondern als eine bestimmte Art der Freiheitsvoraussetzung zu deuten.65 
Goodman soll als Gewährsmann eines formalen Pluralismus gelten. Das heißt, es 
ist noch zu sehen, welche Rolle Pluralitätsvoraussetzungen für den lebenswelt-
lichen Zeichengebrauch wirklich haben können. Dabei ist insbesondere daran zu 
denken, dass bisher unklar ist, wie die Vielfalt der Symbolsysteme und Symbol-
welten mit individueller Freiheit zusammenhängt. Symbolsysteme sind keine 
Strukturen, die dem Zeichengebrauch vorhergehen, sondern werden aus den 
Praktiken des Zeichengebrauchs selbst herausgelesen. Eine zurechenbare Arbeit 
am Weltverständnis vollzieht sich daher stets innerhalb der Welten, die ihre 
Form im Vollzug solcher Praktiken finden, und es ist noch zu fragen, welcher 
Spielraum unter den Bedingungen solcher Zeichen- und Interpretationspraktiken 
für die freie Zeichenbildung einer Person bleibt. 

Gerade der Gedanke einer möglichen Weltenvielfalt macht dabei auf einen 
entscheidenden Punkt aufmerksam: Als Individuum mag ich es für wahrschein-
lich halten, dass die Zeichenwelten verschiedener Interpretationsgemeinschaften 
– etwa unterschiedlicher Kulturkreise – vielfältig sind, aber ich nehme gewöhn-
lich nicht an, dass ich selbst Welten frei entwerfen kann. Ich werde darauf be-
stehen, dass ich in einer Welt lebe. Selbst wenn ich einräume, mich in verschie-
denen Welten zu bewegen – etwa in der akademischen Welt und in der Welt des 
Fußballs –, so bin ich doch überzeugt davon, dass diese Welten gemeinsam Platz 
in meiner Lebensrealität finden. Diese mag heterogen sein, aber der Begriff der 
Welt deutet seinem Sinn nach auf den Zusammenhang des Ganzen, in dem die 
Person lebt.66  

Besonders deutlich wird dies, wenn man eine Konsequenz ins Auge fasst, die 
für die These der Weltenpluralität maßgeblich ist: die Annahme konfligierender 
Wahrheiten bzw. inkompatibler wahrer Aussagen.67 Diese ist deswegen so irri-
tierend, weil eine individuelle Person zwei einander widersprechende Aussagen 
aus ihrer Perspektive gar nicht beide als wahr verstehen kann. Hier macht sich 
der Festlegungscharakter von Überzeugungen wieder geltend: Ich vermag meine 
Fürwahrhaltungen nicht ins Gegenteil zu verkehren, da diese ihrem Sinn nach 
Festlegungen sind. Wenn die erste Person Singular unversöhnliche Aussagen als 
Wahrheiten anerkennt, so kann dies nicht dadurch geschehen, dass sie für zwei 
konkrete, aber konfligierende Wahrheiten eintritt und in disjunkten Welten lebt. 

                                                                    

65  Vgl. Kap. V 3. 

66  Kant bestimmt den Weltbegriff in der Kritik der reinen Vernunft, B 447 als »Inbegriff 

aller Erscheinungen«. Gemeint ist damit kein erfahrbares Ganzes, sondern eine Idee. 

67  Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, bes. Kap. VII. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 81 

Eine Unentschiedenheit im Fürwahrhalten durchbräche die Einheit einer Lebens-
realität. Oder besser: Sie wäre ein Symptom dafür, dass sich jemand noch gar 
nicht zu einer verbindlichen Fürwahrhaltung durchgerungen und sein Weltver-
ständnis in einer bestimmten Hinsicht keine Kontur hat.  

Darin deutet sich bereits eine Art Prinzip an: Die Variation einer richtigen 
Interpretation muss aus Sicht der ersten Person eine Variation der Darstellungs-

form bleiben. Nicht zuletzt aus diesem Grunde ist zu bedenken, dass der Plurali-
tätsgedanke konditionalen Status hat und die Interpretationsautonomie bislang 
eine Voraussetzung oder »Idee« ist. Die Differenz der Weltversionen lässt sich 
nicht von einem übergeordneten Standpunkt aus verifizieren oder quasi-empi-
risch feststellen; die Weltenvielfalt ist kein Faktum. Es geht um eine Denkmög-
lichkeit, die aus sinnkritischen Überlegungen resultiert: Wenn der Unterschied 
zwischen dem, was als Darstellung und dem, was als Inhalt gilt, selbst in der 
Interpretation gemacht werden muss, gibt es notwendig viele berechtigte und 
gleichwohl unverträgliche Perspektiven. Doch dies heißt nicht, dass eine erste 
Person von ihrer Interpretationsfreiheit Gebrauch machen kann, indem sie sich 
inkompatible theoretische Einstellungen zulegt. Ein solcher phantastischer Be-
griff von Freiheit hat keine plausible Anwendung. Wir werden uns nach Wegen 
umsehen müssen, die Idee unterschiedlicher richtiger Weltinterpretationen im 
Sinne eines verantwortlichen Interpretierens einzubringen. Und entscheidend 
dabei wird sein, zwischen der starken und einer schwachen Lesart der Möglich-
keit anderen Interpretierens zu differenzieren.  

Schließen wir den Komplex ab: Eine Freiheit im Weltdarstellen ist eine Frei-
heit in der Weltinterpretation, wenn die Darstellungsweise konstitutiven Status 
hat. Nur wenn sich das Wie nicht vom Was trennen lässt, kann Interpretations-
freiheit eine mehr als »rein rhetorische« Relevanz haben. Der Freiheitsbegriff 
spielt dann nicht nur für das Handeln in einer schon konstituierten Erscheinungs-
welt eine Rolle, sondern auch bei der Beantwortung der Frage, wie die Welt je-
weils bestimmt werden soll. Dass diese Beantwortung grundsätzlich autonom 
erfolgt, markiert die Voraussetzung unterschiedlicher richtiger Interpretationen. 
Aus der Ich-Perspektive allerdings kann diese Voraussetzung nicht auf Welten, 
sondern muss auf Darstellungen bezogen werden. Eine erste Person Singular 
muss zwar ins Auge fassen, dass ihre Kontrolle darüber, wie sie interpretiert – 
ihre Freiheit in der Darstellungsweise –, die Form ihrer Welt mitprägt. Aber es 
ist ihr nicht möglich, urteilslogische Einschränkungen außer Kraft zu setzen und 
ihre Weltsicht abzuwerfen. Wie die Vielfalt der Interpretationsmöglichkeiten für 
ein Individuum relevant sein und inwiefern sie als Freiheitsvoraussetzung sinn-
voll ins Spiel gebracht werden kann, ist noch zu klären. 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

3  Die innere Begrenztheit des Interpretierens 
 
Wir stellen die Frage, inwiefern es eine Sache von Freiheit ist, wie wir die Welt 
in Zeichen interpretieren. Wir schauen dabei auf den Darstellungsaspekt und 
haben uns zunächst vergewissert, dass ein durch »die Realität« bewirkter Zwang, 
auf bestimmte Weise zu interpretieren, nicht konzipierbar ist. Diese Vorausset-
zung wurde  so formuliert, dass viele richtige Interpretationen und damit letztlich 
auch inkompatible Weltverständnisse möglich sein müssen.  

Wenn nun noch von »Realität« die Rede ist, kann damit nur die durch ganz 
bestimmte Interpretationsweisen geprägte Realität bzw. eine von denkenden und 
handelnden Wesen verstandene Welt gemeint sein. Und es ist wichtig zu sehen, 
welche Bandbreite damit angesprochen ist: Im Alltag beziehen wir uns nicht nur 
auf Gegenstände der Wahrnehmung, etwa auf Tische und Stühle, sondern auch 
auf »Personen«, »Freundschaft«, »Kultur«, »Glück«, »Wissen«, »Zukunft«, »Ur-
laub«, »Würde« oder »den aktuellen Spielstand«. In den Wissenschaften redet 
man von »Naturgesetzen«, der »Logik« oder der »Raumzeit«. Dies deutet einen 
wichtigen Sinn dessen an, was es heißt, dass wir nicht durch eine jenseits unserer 
Welt liegende Realität zu Interpretationen bestimmt werden. Doch es schimmert 
auch schon durch: Obwohl ich in meinem Interpretieren nicht durch natürliche 
Gegebenheiten bestimmt – mithin fremdbestimmt – bin: Gerade als Bewohner 
einer »Zeichenwelt« bin ich an gegebene Interpretationsweisen gebunden. Ich 
bin Teilnehmer einer intersubjektiven menschlichen Praxis und gerade dadurch 
Restriktionen unterworfen, hinter die ich nicht zurück kann. Wenn der Sinn von 
Interpretationsfreiheit weiter aufgeschlüsselt wird, müssen diese Restriktionen 
angemessene Berücksichtigung finden. 

Bevor dieses Thema aufgenommen wird, ist ein Punkt jedoch noch zu disku-
tieren: Es gibt eine charakteristische Implikation des Begriffs der Realität in der 
Lebenswelt, der allem Anschein nach mit massiven Freiheitsbeschränkungen 
verbunden ist. Gemeint ist jener Aspekt, der im Modalitätsbegriff »Wirklichkeit« 
noch deutlicher zum Ausdruck kommt und gelegentlich als »stubbornness of 
facts«68 bezeichnet wird. Dieser harte Sinn des Realitätsbegriffs scheint insbe-
sondere dort zum Tragen zu kommen, wo wir uns auf die sinnliche Erfahrungs-
welt beziehen: Ich kann, so wird man sagen wollen, über »das Wirkliche« nicht 
einfach hinweggehen. So kann z. B. eine Interpretation »dieses Stuhls hier« nicht 
richtig sein, wenn hier und jetzt kein Stuhl da ist (sondern ein Tisch). Insofern 

                                                                    

68  So Hempel in »Comments on Goodman’s Ways of Worldmaking«, S. 130. Peirce führt 

die Realität der Secondness ein, um den Abstand vom Idealismus zu wahren (vgl. »An 

American Plato«, S. 224f. und Harvard Lectures on Pragmatism, S. 177f.). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 83 

bin ich augenscheinlich in meinen Darstellungsmöglichkeiten begrenzt. Und dies 
hat, so wird man wohl ebenfalls sagen wollen, nicht mit bestimmten Praktiken, 
Normen oder Regeln zu tun, sondern mit der »nackten« Wirklichkeit, den Gege-
benheiten der aktuellen Situation. In diesem Verständnis könnte es auf den ersten 
Blick sinnvoll erscheinen, zu sagen, dass »die Realität« meinem Interpretieren 
keinen unendlichen Spielraum lässt.  

Um ein Abgleiten in einen absoluten Idealismus auszuschließen, ist dies nun 
einzubeziehen. Dabei sollen die nicht-normativen Faktoren, die einen Freiheits-
spielraum festlegen, unter dem Stichwort Grenzen behandelt werden. Die Auf-
gabe besteht darin, Restriktionen zu bestimmen, die wir spezifisch mit den Be-
griffen »Realität« und »Wirklichkeit« verbinden. Die Interpretationen müssen, 
wenn man so will, auf die wirklich möglichen begrenzt werden, wobei der Aus-
druck »möglich« den faktischen Spielraum meiner Interpretationsmöglichkeiten 
betrifft, sie mögen mir richtig scheinen oder auch nicht, ich mag sie in Erwägung 
ziehen oder auch nicht. Inwiefern kommen im Interpretieren solche Interpreta-
tionsgrenzen zum Tragen?69 

 
 

3.1 Keine externen Grenzen 
 
Vergewissern wir uns zuerst, dass angesichts der Kritik des metaphysischen 
Realismus keine externen Grenzen mehr unterstellt werden können. Eine ent-
sprechende Argumentation könnte so aussehen: Wir mögen Schwierigkeiten 
haben, von einer direkt gegebenen oder der eigentlichen Realität zu sprechen; 
doch es gibt letztlich »irgend etwas da draußen«, das sich in der »Hartnäckigkeit 
der Fakten« geltend macht. Um das produktive Potential der Symbole zu zügeln, 
müssen wir der Darstellungsaktivität daher trotz allem eine Realität »gegenüber-
stellen«. Diese mag für uns nicht direkt bestimmbar sein; aber es gibt eine Art 
widerständigen Stoff. – Solche oder ähnliche Überlegungen klingen auch bei 
Autoren durch, die sich vom metaphysischen Realismus distanzieren, wie der 
unter dem Titel Starmaking bekannt gewordene Streit um Goodmans World-
making-Konzept eindrucksvoll belegt.70  

                                                                    

69  Ich beschränke mich hier auf die Klarstellung der Punkte, die für die Bestimmung der 

Zurechenbarkeit der Interpretation relevant sind. Die Überlegungen sind kein Beitrag 

zur Theorie der Wahrnehmung oder der direkten Referenz. 

70  Zur Entstehung dieser Debatte vgl. Putnam, Renewing Philosophy, S. 111 und S. 216, 

Fn. 6. Die Diskussionsbeiträge von Goodman, Scheffler, Putnam und Hempel sind 

versammelt in: McCormick (Hrsg.), Starmaking. Weitere Überlegungen zum Thema 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

Nun ergibt sich jedoch sogleich die Schwierigkeit, dass der Gedanke eines 
widerständigen Stoffes nicht unbedingt verständlicher ist als der zu erläuternde 
Umstand selbst: Wir können uns sofort darauf einigen, dass wir Welten nicht 
beliebig aus dem Nichts erschaffen und empirische Bezugsgegenstände nicht 
herbeisymbolisieren können. Was kann das Postulat der unbestimmten externen 
Wirklichkeit dieser Gewissheit noch hinzufügen? Dass wir auf diese Weise nicht 
vorankommen, kann entlang zweier möglicher Deutungen der These von den 
externen Grenzen gezeigt werden. 

Erstens könnte die Versicherung, es gebe so etwas wie einen widerständigen 
Stoff, selbst eine Bestimmung sein. In diesem Fall aber wären wir sofort wieder 
in die Aporien des metaphysischen Realismus verwickelt. Wir müssten nämlich 
wieder auf Darstellungen zurückgreifen, um den vermeinten Widerstand genauer 
zu fassen. Goodman weist des Öfteren auf diesen Punkt hin, etwa indem er be-
hauptet, dass auch die »many stuffs – matter, energy, waves, phenomena – that 
worlds are made off«71 oder, wie es an anderer Stelle heißt, »matter, anti-matter, 
mind, energy, or what not«72 zusammen mit unseren Welten konstruiert werden. 
Denn wie immer wir das unseren Interpretationen zugrunde liegende Substrat 
umschreiben – wir müssen es dabei in irgendeiner Weise bestimmen, und dies 
bedeutet, dass wir unweigerlich Versionen erstellen. Diese Notwendigkeit gibt 
Goodman sichere Deckung, wenn er z. B. Scheffler dazu auffordert, anzugeben, 
was es denn sei, das da versionsunabhängig ist und – zusätzlich zur Darstel-
lungsweise – die Richtigkeit oder Falschheit einer Weltdarstellung festlegt.73 

Ein zweiter Versuch, externe Grenzen plausibel zu machen, könnte darin be-
stehen, eine Unbestimmbarkeit der Widerstände anzunehmen. In diesem Fall 
aber wäre eigentlich gar nichts gesagt. Jemand, der auf eine unbestimmte oder 
unbestimmbare Realität verweist, um die Möglichkeiten der Interpretation zu 
umgrenzen, macht keine klaren Angaben. Er entzieht sich der Problemstellung 

                                                                                                                                                 

finden sich bei: Scheffler, Symbolic Worlds; ders., »My Quarrels with Nelson Good-

man«; Schwartz, »Starting from Scratch: Making Worlds« und Cox, »Goodman and 

Putnam on the Making of Worlds«. 

71  Goodman, Ways of Worldmaking, S. 6. 

72  Ebd., S. 96. – Diese Passagen werden von Scheffler als Beispiele eines allzu radikalen 

»objectual worldmaking« zitiert (»Reply to Goodman«, S. 162 und »My Quarrels 

with Nelson Goodman«, S. 668) und ausdrücklich zurückgewiesen (»Worldmaking: 

Why Worry«, S. 173). 

73  Vgl. Goodman, »Comments«, S. 211. – Putnam schreibt dazu in Renewing Philoso-

phy, S. 113: »It is clear that if we try to beat Goodman at his own game, by trying to 

name some ›mind-independent stuff‹, we shall be in deep trouble.« 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 85 

nur auf eine mehr oder weniger elegante Weise. Der Punkt ist: Indem wir den 
Begriff der Realität rein negativ fassen, fügen wir dem selbst schon gewissen 
Umstand, dass wir durch beliebiges Darstellen keine wirklichen Welten herbei-
schaffen können, bestenfalls Unklarheiten hinzu. Interpretationsgrenzen lassen 
sich auf diese Weise jedoch nicht ausweisen. 

Es ergibt sich folgende Situation: Symbole sind keine Zauberstäbe, mittels 
derer wir Kaninchen aus Hüten hervorzaubern können. Aber sobald wir diese 
Selbstverständlichkeit theoretisch untermauern wollen, geraten wir in die selt-
same Situation, Unklarheiten zu provozieren, wo wir eigentlich Sicherheit her-
stellen wollten. Mit Wittgenstein könnte man sagen: Die Begrenztheit des Inter-
pretierens im Umgang mit der sinnlichen Wahrnehmungswelt verträgt keine 
»metaphysische Betonung«.74 Um die Grenzen zu beschreiben, mit denen der 
Zeichengebrauch zu tun hat, insofern er auf die sinnliche Erfahrungswelt be-
zogen ist, sollten wir ohne ontologische Redeweisen auskommen, und dies be-
deutet, dass wir uns besser auf eine interne Klärung verlegen sollten. Nach dem 
Gesagten können wir dies so verstehen: Wir sollten fragen, welchen Sinn es in 
unserer Lebenswelt hat, wenn das Wirkliche als Grenze des Interpretierens aus-
gezeichnet wird. Was bedeutet es, wenn wir im Rahmen unserer Praxis nicht 
»soundso« interpretieren können, weil sich die Dinge nicht »soundso« verhalten? 

 
 

3.2 Bezugnahme als Sinnbedingung 
 
Oben wurde sichtbar, dass auch die mit den Begriffen Realität und Wirklichkeit 
offenbar verbundenen Grenzen ohne Bezug zu einer Realität-an-sich expliziert 
werden müssen. Es empfiehlt sich mithin, die Begrenztheit und Nicht-Beliebig-
keit des Worldmaking direkt zu markieren und die gesuchten Restriktionen mit 
Blick auf die Verwendung von Zeichen selbst plausibel zu machen. Die Aufgabe 
besteht nicht darin, Erklärungen dafür zu geben, warum die Bildung richtiger 
Weltdarstellungen keine Sache uneingeschränkter Willkür ist, sondern in einer 
interpretationslogischen Vergewisserung des Umstands, dass dies so ist. Ich 
werde dies als für den Begriff der Grenze charakteristisch auffassen. Zu zeigen 
ist, warum für eine Person, die interpretierend ein theoretisches Verhältnis zu der 
Welt ausbildet, in der sie lebt, manche Interpretationen immer schon faktisch 
ausgeschlossen ist. 

Ziehen wir zunächst die Konsequenzen aus dem oben Gesagten: Mit der Idee 
der externen Grenze entfällt die Option, die Begrenztheit der Interpretationsmög-

                                                                    

74  Vgl. Wittgenstein, Über Gewißheit, § 482. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

lichkeiten in irgendeiner Weise in eine äußere Soundso-Welt umzumünzen. Es 
ist verführerisch, den Begriff der Grenze im Sinne einer vorab gegebenen Grenz-
linie aufzufassen; doch diese Lesart muss ausgeschlossen werden. Zwar ist nicht 

jede (beliebige) Interpretation möglich; aber dies heißt nicht, dass es einen prä-
zise abgezirkelten Bereich möglicher Interpretationen gibt. Es sind vielmehr 
immer noch unendlich viele Interpretationen möglich. Dies zumindest muss vor-
ausgesetzt werden. Für all diese Interpretationen scheint zu gelten, dass sie nicht 
gegen das »unmittelbar Wirkliche« stehen können; und dies ist der Punkt, den es 
zu sichern gilt. Das heißt, hier geht es nicht darum, Pluralität zu reduzieren und 
»falsche Interpretationen« auszugrenzen, sondern darum, zu zeigen, dass jede 
wirkliche Interpretation immer schon Auflagen erfüllen muss, genauer: erfüllt. 
Wenn die gesuchten Grenzen keine äußeren Grenzlinien sind, dann sehen wir 
uns auf die sinnlogischen Bedingungen des Zeichengebrauchs verwiesen; die 
Grenzen sind innere Grenzen des Sinns.75 Die ganze Beschreibung muss so orga-
nisiert sein, dass die Annahme von Fällen der Welterzeugung ex nihilo als un-
sinnig erkennbar ist und solche Fälle gar nicht erst in Betracht kommen. 

Dazu sollten wir uns zunächst die Funktionsweise interpretierender Zeichen 
vor Augen führen: Darstellungen haben, wie gesehen, intentionalen Charakter 
bzw. eine »aboutness«.76 Das Zeichen stellt nur dar, wenn es als Darstellung von 
etwas interpretiert wird. Und dies ist eine logische Bedingung des sinnvollen 
Zeichengebrauchs. Das Wie der Interpretation muss einen Bezug haben. Mit 
Blick auf den zeicheninterpretierenden Charakter des Zeichens könnte man auch 
sagen: Es muss ausweisbar sein, was interpretiert wird. Auf Fragen wie »Was ist 
es, das du so interpretierst?« oder »Was stellst du so dar?« muss ich etwas ant-
worten können. Ich muss das Thema angeben können, indem ich auf unproble-
matische Zeichen zurückgreife. Andernfalls interpretiere ich gar nicht. 

Von hier her lässt sich die wichtige Voraussetzung entwickeln, dass es nicht 
der Kontrolle des Individuums unterstehen kann, ob ein Zeichen auf etwas refe-
riert oder nicht. Es war schon sichtbar, dass wir nicht die Bezugnahme, sondern 
nur die Darstellungsform als zurechenbares Interpretationsprodukt in Erwägung 
ziehen sollten. Und hier stellt sich heraus, dass erstere in der Tat als der Willkür 
des Individuums entzogen zu denken sind. Indem wir uns auf die Referenz be-
ziehen, beziehen wir uns auf das am Zeichen, was als nicht-disponibel gesetzt 
ist. Daran zeigt sich erneut: Der interpretierende und welterschließende Zeichen-

                                                                    

75  Dies wird sich später für andere Aspekte des Zeichengebrauchs (die Regelbindung 

und die Zeicheninterpretation) bestätigen. Normative Einschränkungen hingegen er-

geben sich angesichts unterschiedlicher Möglichkeiten sinnvollen Darstellens. 

76  Vgl. Kap. I 3.2 e. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 87 

gebrauch findet schon in einer interpretierten und erschlossenen Welt statt. Was 
dies beinhaltet, wird noch klarer werden, wenn die in der besonderen Zeichen-
bildung beanspruchten Zeichenpraktiken erörtert werden, die jeweils als Ver-
stehensvoraussetzungen fungieren. An dieser Stelle sei es vorgreifend für den 
Bezug zur sinnlich wahrnehmbaren Welt verdeutlicht. 

Ich möchte dabei epistemische Fragen außen vor lassen und nur die paradig-
matischen Fälle des Wirklichkeitsbezugs ins Auge fassen, in denen Grenzen 
direkt wirksam zu sein scheinen. Es geht damit um die jeweilige aktuelle Wahr-
nehmungssituation und um Zeichen, insofern sie direkt bezugnehmen.77 Dass das 
demonstrative oder indexikalische Moment des Zeichens nicht unter der Kon-
trolle des Zeichenverwenders steht, ist offenkundig: Wenn ich ins Leere zeige 
und den Satz »Dies ist die blaue Mauritius« äußere, so bilde ich damit keine 
richtige Weltdarstellung, denn das Demonstrativum ›dies‹ nimmt nicht Bezug.78 
Man wird vielleicht sagen wollen: Dadurch, dass ich soundso darstelle, kann ich 
kein Bezugsobjekt (z. B. eine Briefmarke) erscheinen lassen. Auf solche Weise 
kann ich meine Welt nicht interpretieren; und dies zeigt an, dass die direkte Re-
ferenz nicht meiner Willkür untersteht. Insofern Interpretation eine solche Refe-
renz voraussetzt, hängt sie von etwas ab, das ich nicht beeinflussen kann – jeden-
falls nicht durch meinen Zeichengebrauch. 

Wenn wir in diesem Kontext von Grenzen der Darstellung sprechen – von 
Gegebenheiten, die die faktisch bestehenden Interpretationsmöglichkeiten und 
damit den Raum der Zurechenbarkeit festlegen –, so müssen wir indes beachten, 
dass hier nicht Interpretationsvielfalt minimiert wird. Es hat zwar Sinn zu sagen, 
dass ich nicht frei darüber verfügen kann, ob ein Zeichen direkt bezugnimmt 
oder nicht, aber damit werden meinem Darstellen keine zusätzlichen Einschrän-
kungen auferlegt; es wird nur einer Bedingung solchen Darstellens Ausdruck 
verschafft. Dass ein »Zeigen ins Leere« kein direktes Bezugnehmen auf etwas 

                                                                    

77  Dass gerade dieser Aspekt für eine Grenze der Interpretationsfreiheit einsteht und als 

Korrektiv zum Idealismus dient, hat in der Zeichenphilosophie eine gewisse Tradition, 

seit Peirce die Indexfunktion des Zeichens auf diese Weise akzentuiert hat: In dieser 

zeige sich die Wirklichkeit der Secondness, in Gestalt von roher Gewalt. So heißt es: 

»a pure index simply forces attention to the object [...]« (»New Elements«, S. 306). – 

In der Gegenwart hat McDowell die demonstrative Referenz als Gegenmittel zum 

Idealismus beansprucht (vgl. »Having the World in View«, Lecture III; im Ausgang 

von Evans, The Varieties of Reference, Kap. 6). 

78  Wie sich bald zeigen wird, handelt es sich um eine vereinfachende Beschreibung. 

Statt von einem Zeigen ins Leere müsste man genauer von Handlungen sprechen, die 

wir als missglückte Versuche, sich auf etwas zu beziehen, erkennen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

sein kann, ist in all meinem Darstellen schon vorausgesetzt. Denn sobald das 
Zeichen seinen bezugnehmenden Charakter einbüßt, ist es keine Darstellung 
mehr; und genau dies wäre der Fall, wenn ich ins Leere hinein zeigen und sagen 
würde »Dies ist die blaue Mauritius«. Würde mich in so einem Fall ein anwe-
sender Freund fragen »Wo ist denn hier etwas?«, »Was meinst du mit ›dies‹?«, 
so könnte ich keine passende Antwort geben und das Thema meiner Darstellung 
nicht ausweisen. Es ist weder eine Briefmarke noch etwas ähnliches da, auf das 
ich zeigen könnte. Damit ist eine Bedingung des Darstellens nicht erfüllt; ein 
solches Tun ist kein Darstellen in einer (gemeinsamen) Welt. Es liegt nichts vor, 
was wir als Darstellung verstehen könnten. Von hier her ergibt sich eine innere 
Begrenztheit der Interpretation. 

Ich möchte annehmen, dass das Wesentliche damit bereits gesagt ist: Fälle, 
in denen wahrnehmbare Bezugsgegenstände aus dem Nichts erschaffen werden, 
gibt es eben nicht. Indem wir auf solche Fälle verweisen, verweisen wir nicht auf 
Symbolisierungen. – Da es angesichts der starken Intuitionen, die mit dem Be-
griff der Wirklichkeit verbunden sind, gleichwohl so scheinen könnte, als wäre 
nach wie vor etwas vergessen worden, möchte ich das Gesagte dennoch ein 
Stück weitertreiben, indem ich einen kurzen Blick auf die Debatte um das soge-
nannte Starmaking werfe. Auch für sie bildet der Umstand, dass Darstellungen 
auf Gegenstände bezogen sein müssen, deren So-Sein der Willkür entzogen ist, 
den Anstoßpunkt: »Whether a world answers to a version is, in general, inde-
pendent of what we may wish or will.«79 Angesichts dieser Tatsache scheint es 
nur recht und billig, eine Differenzierung zu verlangen, die man als versional 
contra objectual worldmaking80 oder als constituting contra creating bzw. »really 
bringing about«81 zum Ausdruck bringen könnte. Würden Darstellung und Welt 
gleichgesetzt, so wäre jede Version eo ipso richtig. Diese Überlegung veranlasst 
Scheffler, die von Goodman vorgeschlagene Formulierung »we make versions, 
and right versions make worlds«82 wie folgt zu modifizieren: »we make versions, 
and things (made by others, by us, or by no one) make them right.«83 Ohne diese 
Einschränkung, so der Gedanke, würde jede Darstellungshandlung einen ent-
sprechenden Weltausschnitt erzeugen, und das Individuum könnte die Realität 

                                                                    

79  Scheffler, Symbolic Worlds, S. 196. 

80  Vgl. ebd., Kap. 13 oder Scheffler, »My Quarrels with Nelson Goodman«, S. 668. 

81  Cox, »Goodman and Putnam on the Making of Worlds«, S. 37. 

82  Goodman, Of Mind and Other Matters, S. 42. 

83  Scheffler, »Reply to Goodman«, S. 164 – In einem späteren Text Schefflers heißt es 

ein wenig vorsichtiger: »We make versions but it is not we who make them right« 

(»Worldmaking: Why Worry«, S. 174). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 89 

durch die Verwendung von Symbolen manipulieren. Es hätte uneingeschränkte 
Verfügungsgewalt und könnte seine Welt durch geistige Anstrengung – Scheff-
ler spricht von Voluntarismus84 – gestalten. Wir wären einer phantastischen 
Konzeption von Interpretationsfreiheit verfallen. 

Das Gesagte aber kann verdeutlichen, dass hier in Wahrheit kein Problem 
besteht, da nie behauptet wurde, dass jedes beliebige Zeichen bezugnimmt, und 
wir keineswegs erst eigens dafür sorgen müssen, dass Welten nicht »aus dem 
Nichts erschaffen« werden. Dies kann und muss nicht dadurch gesichert werden, 
dass wir einen Punkt angeben, an dem die Beschreibungsabhängigkeit der Welt 
aufhört. Wir können die Grenze über die logischen Bedingungen des Zeichen-
gebrauchs beschreiben: Denn das Prinzip, dass wir die Dinge so sein lassen, wie 
sie sind, indem wir Symbole auf bestimmte Weise verwenden, hat – auch wenn 
dies gewagt scheinen mag85 – zunächst einmal (vorbehaltlich weiterer, interner 
Differenzierung) allgemeine Geltung. Wir können nichts angeben, was an einer 
soundso geformten Realität nicht darstellungsabhängig ist. Und das heißt, dass 
mit dem Hinweis, dass wir die Sterne nicht erzeugen können, letztlich nur einer 
völlig selbstverständlichen Tatsache Nachdruck verliehen wird: Natürlich kann 
man keinen neuen Stern herbeizaubern, indem man eine Sternbeschreibung gibt. 
Mehr aber ist mit dem Unterschied zwischen einem Hervorbringen und einem 
Formieren von Welten letztlich nicht gesagt, wenn der Begriff der externen 
Realität unklar ist.86 Man kommt erneut zu der Einsicht, dass hier ein Punkt be-
rührt wird, der keine zusätzliche Begründung verträgt. Es ist nüchtern betrachtet 
schon eher der Rekurs auf die in diesem Bereich zu erwägenden Gegenthesen 
(z. B. es könnte sich so verhalten, dass wir Sterne aus dem Nichts erzeugen), der 
zu rechtfertigen wäre.  

Ich möchte daher davon ausgehen, dass die beschriebene Lösung tragfähig 
ist. Was es braucht, ist nicht »metaphysische Betonung«, sondern therapeutische 
Vergewisserung. Wir können einige Vorgänge immer schon ausklammern: Ein 
»Zeigen ins Nichts« ist keine Bezugnahme; und wo jemand von so einem Zeigen 
Gebrauch zu machen sucht, kann es zu keiner Interpretation von etwas kommen. 

                                                                    

84  Vgl. Scheffler, »Worldmaking: Why Worry«, S. 174 und Symbolic Worlds, S. 206. 

85  Putnam spricht von einer »daring extrapolation« Goodmans (Renewing Philosophy, 

S. 113) und verweist in diesem Zusammenhang auf die Rolle von generellen Termini 

(ebd., S. 114) – und damit auf eine in der Tat wichtige Einschränkung, welche später 

im Kontext von Zeichenpraktiken behandelt wird. 

86  So kommt Cox in »Goodman and Putnam on the Making of Worlds« zu dem Ergeb-

nis, dass der Unterschied zwischen einem echtem Making und einem bloßen Consti-

tuting selbst wieder nur von metaphyisch-realistischer Warte aus formulierbar ist. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

Zeichen funktionieren eben nicht so, dass sie bezugnehmen, wo sie offensichtlich 
nicht bezugnehmen. Auch wenn ich nicht durch sinnliche Gegebenheiten ge-
zwungen werden kann, etwas »soundso« (z. B. als Stern) zu interpretieren, ist es 
mir dennoch unmöglich, einen Stern durch eine Sterndarstellung zu erzeugen. 
Ein solches Darstellen ins Auge zu fassen, heißt, ein Tun ins Auge zu fassen, das 
gleichsam aus der Welt herausgefallen ist. Dies zeigt einen Sinn an, in dem ich 
im Umgang mit meiner Welt begrenzt bin – aber auch, dass diese Grenze immer 
schon in Rechnung gestellt ist, wenn wir am innerweltlichen Zeichengebrauch 
ansetzen. Diese Begrenztheit entspricht einer inneren Bedingtheit. 

Es ging um Bedingungen allen Zeichenbildens. Die Interpretation erfolgt in 
öffentlichen Zeichen; ob (und wie) eine Bezugnahme funktioniert – darüber ent-
scheidet nicht der Zeichenverwender, sondern die eingespielte Praxis und die 
Gemeinschaft. Dass wir das Beispiel raumzeitlicher Gegebenheiten und Wahr-
nehmungssituationen gewählt haben, sollte darüber nicht hinwegtäuschen. Die 
Dimension der Zeichenpraxis ist hier stets schon mit im Spiel. Die weiteren 
Überlegungen werden dies noch deutlicher hervortreten lassen. 

 
 

3.3 Grenzen des Sinns als Grenzen der Zurechenbarkeit 
 
Im Vorigen wurde die Vielfalt der Interpretationen, anders als es das falsche Bild 
einer äußerlichen Entgegensetzung von Darstellung und gegebener Realität sug-
geriert, in keiner Weise durch die Angabe von Richtigkeitskriterien minimiert. 
Der Gegenstandsbezug ist eine innere Bedingung, welche erfüllt ist, wenn eine 
Weltdarstellung – richtig oder falsch – vorliegt. Es bleibt mithin dabei, dass eine 
Pluralität von Weltentwürfen möglich ist. Die erste Person könnte sich fragen 
müssen: »Wie soll ich (am besten) interpretieren?« Denn wir können auf unter-
schiedliche Weise (richtig) interpretieren, wenn auch nicht auf jede (beliebige) 
Weise. Spricht man davon, dass man nicht »auf jede (beliebige) Weise« inter-
pretieren kann oder manche Interpretationen »eben nicht möglich sind«, markiert 
man eine innere Grenze, eine Grenze des Sinns. Solche Grenzen können wir 
nicht außer Kraft setzen, und das heißt, dass wir im theoretischen Denken nicht 
eigens für diese Grenzen sorgen müssen. Werden solche Grenzen überschritten, 
kann kein sinnvolles Darstellen oder Interpretieren mehr erfolgen.  

Was auf den ersten Blick wie eine durch die Wirklichkeit gezogene Grenze 
aussieht, kommt daher zum Tragen, wenn eine einzelne Person die Üblichkeiten 
der Interpretationspraxis durchbricht. Da die Grenze eine Sinnbedingung ist, ge-
winnt sie von absurden Fällen her Kontur. Das sinnvolle Darstellen wird dabei 
von Unsinn abgrenzt. Und im Umgang mit der Wahrnehmungswelt wirft diese 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 91 

Bedingung keinerlei Probleme auf: Die Wahrnehmungswelt zeichnet sich gerade 
dadurch aus, dass sie bereits interpretiert, selbst bereits öffentlich ist. Sie ist in 
diesem Sinne immer schon Bedingung der Interpretation.87 In der öffentlichen 
Praxis wird sich dies einfach so niederschlagen, dass wir dort, wo der Bezug 
eines Zeichens problematisch wird, die Frage stellen, um was für ein Zeichen es 
sich überhaupt handelt. Wenn ich z. B. auf einen leeren Tisch zeige und sage 
»Dies ist die blaue Mauritius«, dann hat meine Aussage keinen Bezugsgegen-
stand. Es ist eben keine Briefmarke da; und man wird meine Äußerung daher auf 
andere Weise interpretieren wollen – etwa indem man sie auf den Tisch bezieht 
(und als falsch beurteilt). Die Streitfrage in solchen Fällen kann nur sein, wie 
etwas ist – ob dies z. B. als »die blaue Mauritius« oder als » ganz normale 55-
Cent-Marke« klassifiziert werden muss. Eines aber wird nicht zur Disposition 
stehen: der Bezug des Demonstrativpronomens ›dies‹. Dass es um »diese Sache« 
geht, wird unstrittig bleiben; denn andernfalls könnte gar nicht mehr sinnvoll 
gefragt werden, wie »dieses etwas« richtig zu interpretieren ist.88 Der Streit wäre 
gegenstandslos geworden und könnte sich in alle möglichen Richtungen ent-
wickeln. Wo nicht klar ist, was interpretiert werden soll, könnten keine Grenzen 
der Interpretation angegeben werden.89 Der Spielraum der Möglichkeiten hätte 
keinerlei Kontur. 

Für die weitere Diskussion wird es wichtig sein, dass die inneren Grenzen 
des Sinns gleichzeitig Grenzen der Zurechenbarkeit sind. Dies sei vorläufig er-
läutert. Wir mussten, um den wesentlichen Punkt zu fassen, Interpretationen ins 
Auge fassen, die in einer öffentlichen Praxis ausgeschlossen sind. Die Wahrneh-
mungswelt kann, wenn man so sagen will, nur insofern für das einstehen, was 

                                                                    

87  Wie wir später (Kap. V 2.2) sehen werden, beginnen hier Zeichenketten. 

88  Es sei noch einmal betont, dass die Differenz von Referenz- und Darstellungsfunktion 

nicht trennscharf ist. Insbesondere steht der Bezugsgegenstand der Darstellung nicht 

als nicht-modifizierbares Korrelat gegenüber. Es geht um eine Unterscheidung, die in 

der Interpretation gemacht wird. Indem etwas als indexikalisch interpretiert wird, wird 

es nicht als darstellend aufgefasst. Keine Kontrolle über die direkte Bezugnahme zu 

haben, heißt daher nicht, an die Hinsicht zu stoßen, in der das Darstellen autorenunab-

hängig determiniert ist. Demonstrativa wie ›hier‹ oder ›dies‹, ein Namensschild auf 

einem Portrait oder Zeigegesten werden nicht als Moment der Darstellung verstanden, 

sondern als Bezugnahmen auf das Thema der Darstellung. In diesem Zusammenhang 

ist auch noch einmal daran zu erinnern, dass selbst falsche Beschreibungen diese 

Bezugnahme leisten können (vgl. Kap. I 3.2 d). 

89  Hier macht sich die wechselseitige Abhängigkeit der positiven und der negativen Frei-

heitsdimension geltend (vgl. Kap. I 1.2). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

»eben soundso ist«, als man nicht jede Darstellung bilden kann. Man könnte 
sagen: Wenn überhaupt von etwas Gegebenem die Rede sein kann, dann nicht 
im Sinne der Rechtfertigung einer Interpretation, sondern nur im Sinne einer 
Zurückweisung von Verantwortung.90 Das bedeutet: Während es meinem Ver-
ständnis entsprechen kann, dass dies ein Stuhl ist – und eine Rechtfertigung 
denkbar ist, für die ich einstehe –, hat es nichts mit meinem Verständnis zu tun, 
wenn kein Stuhl da ist. Würde mich in so einem Fall jemand fragen: »Wieso 
interpretierst du nicht so (dass ein Stuhl da ist)?«, so könnte ich sagen: »So (dass 
ein Stuhl da ist) kann ich nicht interpretieren« – und damit würde ich meine 
Interpretation nicht rechtfertigen, sondern mich von Verantwortung lossprechen. 
Verteidige ich eine Interpretation, indem ich sie gegen offensichtlich absurde 
Interpretationen halte (»Es ist eben ein Tisch da und kein rosa Elefant«), so gebe 
ich damit keine Begründung. Auf solche Weise gebe ich zu verstehen, dass ich 
für eine Interpretation in einem bestimmten Sinn nicht persönlich verantwortlich 
sein kann. Ich bringe die Bedingung zum Ausdruck, dass nicht jede Interpreta-
tion möglich ist – damit aber eine Bedingung allen Interpretierens. Ich bringe 
»das Gegebene« nicht als Grund ein, da der Umstand, auf den ich mich beziehe, 
nichts für die Bestimmung der richtigen Interpretation hergibt. Ich rechtfertige 

nur allgemein Sinn gegen Unsinn. 
Dies ist die Richtung, in die uns die weiteren Überlegungen führen werden. 

Fassen wir vorerst zusammen: Wie generell immer schon ein Thema vorausge-
setzt ist, wenn die Freiheit der Interpretation in der öffentlichen Zeichenpraxis 
konkret bestimmt werden soll, so ist in der Interpretation der Wahrnehmungs-
welt immer schon etwas vorausgesetzt, das in der Zeichenbildung (wie auch im-
mer genau) näher bestimmt wird. Dieses Etwas muss in Zeichen ausweisbar sein. 
Es wird dann z. B. darum gehen, inwiefern ich die Freiheit habe, »dieses Ding« 
als Tisch, als Haufen von Molekülen oder als Erbstück Napoleon Bonapartes zu 
charakterisieren, nicht aber um die Frage, »ob überhaupt ein Ding da ist«. Aber 
dies beschreibt keine dem Interpretieren gegenüberstehende Beschränkung, son-
dern eine innere Grenze. Es gibt kein noch so kleines Nadelöhr, durch das eine 
externe Realität in Symbole einsickern könnte. In der Praxis hat die Auskunft, 
die empirische Realität lasse es eben nicht zu, soundso zu interpretieren, streng-
genommen nur soviel Bedeutung, wie wir der Möglichkeit, man könnte Dinge 
aus dem Nichts erscheinen lassen, Wahrscheinlichkeit beimessen. In allen nor-
malen Fällen aber geht es um Interpretationen von etwas (sie mögen sich letzt-

                                                                    

90  McDowell formuliert einen ähnlichen Gedanken: »In effect, the idea of the Given 

offers exculpations where we wanted justifications« (Mind and World, S. 8; vgl. auch 

ebd., Fn. 7). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 93 

lich auch als falsch erweisen) und um Bezugspunkte in der Welt, von der wir 
bereits ein Verständnis haben. 

 
 

3.4 Die Bedeutung der Zeichenpraxis 
 
Die bisherige Betrachtung hängt von einer Zuspitzung ab. Wichtige Aspekte, die 
für den Zeichengebrauch von eminenter Bedeutung sind, blieben noch ausge-
klammert. Da wir diese Aspekte in der Alltagspraxis nur selten ausklammern 
können, steht die Explikation der inneren Begrenztheit der Interpretation dieser 
Alltagspraxis bislang blass gegenüber. Will man aber tiefer dringen, so muss 
man sich den Zeichen- und Interpretationspraktiken zuwenden, die der Lebens-
welt die Form geben, von der wir im besonderen Interpretieren ausgehen. Um 
dies zu verdeutlichen, seien noch einige kurze Erläuterungen angefügt, welche 
gleichzeitig zu dieser Thematik überleiten. 

Erstens wurde von der epistemischen Problematik abgesehen, mit der wir uns 
im Alltag oft konfrontiert sehen, etwa wenn uns Informationen fehlen. Das Vor-
gehen, Zeichen ohne Bezugsgegenstand auszuklammern, entspricht einer Ab-
straktion von diesem Aspekt. Aber unmöglich sind solche Zeichenbildungen 
freilich nur in so klaren Fällen wie den erwähnten. Nur wer direkt bezugnimmt 
und die Wahrnehmungswelt interpretiert, sieht sich in der beschriebenen Weise 
begrenzt. In Fällen nicht-direkter Bezugnahme hingegen kann es immer sein, 
dass ich nicht weiß, ob ein Zeichen wirklich einen Erfüllungsgegenstand hat 
oder nicht. Es kann geschehen, dass ich eine Voraussetzung richtigen Darstellens 
fälschlicherweise als erfüllt unterstelle. Ich könnte von der Briefmarke in der 
Schublade sprechen und diese als »blaue Mauritius« klassifizieren, die Beschaf-
fenheit beschreiben, eine Skizze anfertigen usw. Und doch könnte sich, wenn ich 
die Schublade öffne, herausstellen, dass sie leer ist. Auf die Frage »Was ist es, 
das du so beschreibst?« hätte ich dann keine Antwort mehr parat. Es hätte sich 
herausgestellt, dass ich gar keine Beschreibungen einer Briefmarke in der Schub-
lade gegeben habe. Mit der Beschränkung auf den direkten Anschauungsbezug 
wurde diese Dimension ausgeklammert und vorerst angenommen, dass die Frage 
der Referenz unproblematisch ist.91 Für den Weltinterpreten ist dies jedoch nicht 
der Regelfall. Hier ist es oft ein Anliegen zu klären, ob etwas wirklich soundso 
ist, ob es das, wovon die Rede ist, gibt oder nicht usw. Insofern artikuliert sich in 
dem Hinweis, dass unsere Darstellungen nicht eo ipso richtig sind, ein wichtiger 

                                                                    

91  Setzt man an denotierenden Symbolen an, so ergibt sich eine ähnliche Situation (vgl. 

Elgin, With Reference to Reference, S. 21). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 | ZEICHEN UND FREIHEIT  

Vorbehalt. Doch allgemeine Erwägungen erkenntnistheoretischer oder seman-
tischer Art können die Betrachtung des Einzelfalls nicht ersetzen. Fragen wie die 
genannten müssen an die lebensweltliche Praxis zurückverwiesen werden, die 
diesbezüglich gut eingespielte Verfahren kennt. 

Was hier aber hinzuzufügen ist, ist die Prämisse, dass ein hinreichend kri-
tisches Niveau besteht und die »doxastische Verantwortung«92 gewahrt bleibt. 
Das Interesse gilt ausschließlich der Vielzahl von richtigen Interpretationen, und 
das heißt, dass die entsprechenden Einschränkungen von Interpretationsfreiheit – 
die normativen Auflagen insbesondere von Konsistenz und Kohärenz, die sich 
innerhalb des sinnvollen Zeichengebrauchs ergeben – als erfüllt gelten müssen.93 
Vorläufig sei darauf hingewiesen, dass diese Auflagen gerade in der Perspektive 
eines verantwortlichen Interpreten Geltung haben: Ich kann kein Interesse daran 
haben, gegen die Wahrnehmungswelt zu interpretieren bzw. empirische Bedin-
gungen zu missachten. Es kann mir im Weltverstehen nicht darum gehen, mir 
Freiheiten herauszunehmen, die sich empirisch nicht einlösen lassen. Die Prä-
misse, dass die Referenz eines Zeichens nicht problematisch wird, trägt somit 
dazu bei, die Aspekte herauszufiltern, die aus der Ich-Perspektive angemessener-
weise als Aspekte von Interpretationsfreiheit und Interpretationsverantwortung 
verstanden werden können. 

Der zweite Punkt ist, dass die Relevanz der schon im Anschauungsbezug 
vorausgesetzten konventionellen Zeichenpraktiken noch ganz ausgeklammert 
blieb. Bisher hat sich bestätigt, dass unsere Frage, inwiefern es eine Sache von 
Freiheit ist, wie wir die Welt interpretieren, auf das Darstellen bezogen werden 
muss: Würden wir uns nämlich auf die Referenz beziehen, so hätten wir es aus 
logischen Gründen mit dem zu tun, was im Moment nicht zur Disposition steht. 
So sahen wir uns auf jene absurden Fälle verwiesen, in denen gar nicht Bezug 
genommen wird. Viel wichtiger aber ist eine Klärung, wie sich die Interpreta-
tionsfreiheit des Individuums zu den öffentlichen Interpretationsroutinen verhält, 
welche (z. B.) Platz greifen, wenn direkt Bezug genommen wird. Die Frage nach 
Freiheit bezieht sich auf die Darstellungsleistungen und Interpretationsakte von 
individuellen Personen, wobei gemeinsame Zeichenpraktiken je schon vorausge-
setzt sind – und daraus, nicht aber aus einem Verhältnis von Person und Welt, 
müssen die Grenzen und Spielräume des interpretierenden Zeichengebrauchs 
entwickelt werden. 

                                                                    

92  Zu diesem Begriff vgl. Kornblith, »Justified Belief and Epistemically Responsible Ac-

tion«. In Kap. IV werden wir darauf zurückkommen. 

93  Vgl. Kap. IV 1 – Goodman hat stets eine Vielfalt richtiger Weltdarstellungen im Auge 

(vgl. Ways of Worldmaking, S. 94). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 95 

Dieser zweite Punkt bestimmt den Fortgang der Studie. Unser Zeichenge-
brauch ist in lebensweltliche Praktiken eingebettet, setzt ein Verständnis und ein 
praktisches Können schon voraus und vollzieht sich im Rahmen intersubjektiver 
Verhältnisse. Es wird immer unter Zugrundelegung menschlicher Lebens- und 
Zeichenpraktiken festgelegt, was jeweils als richtige Interpretation gilt; und die 
Möglichkeit unterschiedlicher Interpretationen ist aufs engste mit der Vielfalt 
dieser Lebens- und Zeichenpraktiken verknüpft. Diese Voraussetzung des Welt-
verstehens, ihr freiheitsbeschränkender und freiheitseröffnender Charakter ist 
deshalb nun ausführlich zu untersuchen. Für die Explikation des Begriffs der 
Interpretationsfreiheit wird diese Klärung den wichtigsten Baustein abgeben. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III  Der freie Gebrauch von Zeichenpraktiken 

 
 
 

Wir fragen danach, inwiefern sich Weltinterpretation reflexiv kontrolliert voll-
zieht und ein zurechenbares, zu verantwortendes Tun ist. Die Perspektive der 
ersten Person Singular ist dabei maßgeblich. Die Leitfrage lautet: »Inwiefern ist 
es eine Sache von Freiheit, wie ich die Welt interpretiere?« Dabei soll jetzt das 
Prinzip gelten, dass viele richtige Interpretationen möglich sind. Es kann nicht 
die Realität geben, die mich dazu zwingt, soundso zu interpretieren. Die Welt 
interpretiert sich nicht selbst; sondern ich interpretiere die Welt, indem ich Zei-
chen und bestimmte Darstellungsformen bilde.  

Nun geschieht dies nicht innerhalb meines individuellen Verhältnisses zur 
Welt, sondern im Rahmen einer intersubjektiv geteilten Praxis. Erst innerhalb 
dieser können sich, wie wir schon sahen, Restriktionen ergeben. Die Klärung der 
aus dieser Praxis erwachsenden Auflagen hat sich damit als vordringlich er-
wiesen. Interpretationsfreiheit ist, so könnte man sagen, nicht »Freiheit gegen-
über der Realität«, sondern im Kontext von gegebenem Interpretieren.1 Dieses 
Interpretieren lässt sich in mindestens dreierlei Hinsicht thematisieren: Es sind 
Zeichenpraktiken gegeben, die durch Regeln angegeben und als »konventionell« 
charakterisiert werden; es sind Weltverständnisse gegeben, das zusammenhän-
gende Ganze von Überzeugungen und akzeptierten Interpretationsweisen; und es 
sind jeweils Zeichen gegeben, konkrete Darstellungsformen, an die der Interpret 
anknüpfen kann. – Kurz: Eine Person, die ihre Welt interpretiert, macht erstens 
Gebrauch von sprachlichen und symbolischen Praktiken, hat zweitens bereits ein 
theoretisches Verhältnis zur Welt und bezieht sich drittens auf ein besonderes 
Thema.  

                                                                    

1  Vgl. die Fortsetzung des bereits zitierten Passus in Simon, Philosophie des Zeichens, 

S. 94: »Denken erlebt sich als Freiheit der Interpretation nicht gegenüber ›der‹ Natur, 

sondern gegenüber früheren Interpretationsansätzen« (Hervorhebung Verf.). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Ich werde mich zunächst mit ersterem befassen und den interpretierenden 
Zeichengebrauch allein insofern betrachten, als er an Praktiken anschließt oder 
in irgendeiner Weise von »Regeln« abhängt.2 Zu denken ist also zuerst nur an 
die Sprachen und Symbolsysteme, die der Praxis des Zeichengebrauchs, von der 
jeweils ausgegangen wird, eingeschrieben sind. Die inhaltliche Richtigkeit tritt 
damit für den Moment in den Hintergrund. Wir behandeln den verstehenden 
Weltbezug nicht im Ausgang von (subjektiven) Vorstellungen, sondern von (öf-
fentlichen) Zeichen, und diese unterliegen als solche schon den Auflagen der je-
weiligen Praxis, was Beliebigkeit augenscheinlich ausschließt. Es wird sich folg-
lich bereits unabhängig von der Frage der Richtigkeit des Interpretierens ein 
Darstellungsspielraum beschreiben lassen.3 Dieser wird sich in seiner konkreten 
Form für jeden individuellen Interpreten gesondert konstituieren, aber es be-
stehen gute Aussichten, dass seine Struktur allgemein behandelbar ist: Jeder 
Weltinterpret steht in einer Zeichen- und Lebenspraxis; und es ist offensichtlich, 
dass dies die Art und Weise seiner Interpretation vorkonstituiert. »Meine Welt« 
findet ihre erste Form in einer intersubjektiven Praxis; und das Verhältnis zwi-
schen dem damit gesetzten Verständnis und den Weltausschnitten, die ich mir 
durch individuell eigenen Zeichengebrauch geistig aneigne, ist denkbar asymme-
trisch. Zum Ganzen der vorausgesetzten Praktiken und den darin gegebenen 
»Interpretationswelten« schließlich kann ich mich gar nicht mehr interpretierend 
verhalten.4 Die Grenzen meiner Interpretationsfreiheit werden mithin wesentlich 
durch die Zeichenpraktiken bestimmt sein, die mir zur zweiten Natur geworden 
sind. 

                                                                    

2  Die beiden anderen Fälle werden in Kap. IV und V behandelt. – Es versteht sich, dass 

die drei Aspekte miteinander zusammenhängen und nur analytisch getrennt werden. 

3  Simon hat dies für die Satzbildung so beschrieben: »Das ›Ich‹ ist nicht frei, sich ›alles 

Mögliche‹ vorzustellen und dann zu fragen, ob ›so etwas‹ der Fall sei oder nicht. Es 

muss sich der Grammatik und der Wörter einer Sprache in ihrem besonderen, einzel-

sprachlich geregelten Bezug aufeinander bedienen« (»Ethik und Ästhetik des Zei-

chens«, S. 272). Denn »niemand bildet Sätze nur ›von sich aus‹. Er folgt dabei immer 

auch einem Schema, nach dem überhaupt ›Sätze‹ gebildet werden können, ob sie nun 

wahr oder falsch sind« (ebd., S. 267). – Dass Sinn und Richtigkeit dennoch aufein-

ander bezogen sind, vgl. Kap. IV 1.1 

4  Abel zufolge lässt sich eine »logische Kluft« zwischen kategorialisierenden Interpre-

tationen und den damit festgelegten Welten nicht explizieren. Die Bildung von Welt 

ist »nicht etwas in der Welt«, sondern »erst in ihrem Zusammenspiel bilden logische, 

ästhetische und ethische Form« der Interpretationspraxis »eine Welt und individuell 

meine Welt« (Interpretationswelten, S. 501). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 99 

Die Thematik wird ausgehend von Wittgensteins Überlegungen zum Regel-
folgen erörtert (III 1). Dies dient dazu, ein Fundament zu schaffen, aber auch 
dazu, die Möglichkeit von Zwang wiederum auszuschließen. Durch die Betrach-
tung wird die Rede von »Regeln« indes in den Hintergrund und der Vorausset-
zungscharakter von Zeichenpraktiken in den Vordergrund treten: Interpreten 
gehen nicht nach gegebenen Regeln vor, sondern nehmen Zeichenpraktiken in 
zurechenbarer Weise in Gebrauch. Auf dieser Basis wird untersucht, welche 
Grenzen Zeichenpraktiken der Zeichenbildung setzen (III 2). Schließlich wird 
der positiv freien Zeichenbildung als einer Art des sinnvollen und zurechenbaren 
Gebrauchs von Zeichenpraktiken erste Kontur verliehen (III 3). 

 
 

1  Regelfolgen als Praxis 
 
Es wird gern für offensichtlich gehalten, dass unser Sprach- und Zeichenge-
brauch an Regeln gebunden ist. Vor allem die Unterschiedlichkeit der Zeichen-
systeme legt dieses Bild nahe. Wollen wir eine neue Sprache lernen, so müssen 
wir ihre Regeln lernen; und dass die englische Sprache nicht phýsei existiert, 
wird deutlich, wenn wir an die chinesische Sprache denken. Für diese Seite des 
Zeichengebrauchs scheinen Begriffe wie »konventionell«, »arbiträr« oder auch 
»regelgeleitet« passend. Greifen wir diese Begriffe im Zusammenhang unserer 
Problematik auf, so stellt sich die Frage, wie die Regeln des Zeichengebrauchs 
unsere Interpretationsfreiheit berühren. Dabei können wir uns auf solche Regeln 
konzentrieren, die zum festen Repertoire des Zeichenverwenders gehören; man 
könnte sagen: auf Grundregeln, welche für klar und selbstverständlich gehalten 
werden und über die völlige Einigkeit besteht. Als typische Beispiele sollen 
Prädikate wie ›Tisch‹ oder ›blau‹ gelten, aber ebenso Zeichen wie ↑ oder ☺. Für 
den Gebrauch solcher Zeichen, so möchte man sagen, muss es Verwendungs-
regeln geben, ohne die sie nicht wären, was sie sind.5 So wäre es z. B. nicht kor-

rekt, das Prädikat ›Tisch‹ auf ein Nilpferd zu applizieren; und ein Zeichen wie 

                                                                    

5  Man könnte von konstitutiven Regeln sprechen, die ein Verhalten nicht einfach regu-

lieren, sondern erst möglich und beschreibbar machen (vgl. Searle, Speech Acts, S. 33-

36). Es geht jedoch nicht um Regelsysteme, die zu einem bestimmten Zeitpunkt ein-

geführt wurden (zur Kritik vgl. exemplarisch Schneider, »Beruht das Sprechenkönnen 

auf einem Sprachwissen?«, S. 142-149). Der Begriff der Grundregel wird sich hier 

ausschließlich auf Verfahrensweisen beziehen, die als bekannt vorausgesetzt werden, 

da sie zu einem Grundverständnis gehören. (Ausgeklammert bleiben regulative oder 

logisch nachträgliche Regeln, etwa strategische oder rhetorische Regeln.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

»André ♥ Julia« bedeutet einfach nicht »André sieht mit Julia fern«. Von sol-
chen einfachen und klaren Fällen werde ich ausgehen.  

Um eine Vorstellung von der Bindung des Zeichengebrauchs an die jewei-
ligen Grundregeln zu entwickeln, greife ich die Diskussion um das Regelfolgen 
auf, wie sie im Ausgang von Wittgenstein geführt wurde.6 Dabei ist kein Beitrag 
zur Wittgenstein-Exegese oder zur Lösung des Regelproblems angestrebt. Ins-
besondere soll nicht gefragt werden, wie es möglich ist, Regeln zu folgen. Ich 
werde davon ausgehen, dass es fallübergreifend einheitliche Praktiken – und da-
mit sprachliche Bedeutung, Begriffsbildung und allgemeine Verständnisweisen – 
gibt, und versuchen, ein hinreichend plausibles Bild davon zu gewinnen, wie 
dies zu denken ist. Die Bemühungen richten sich also darauf, das lebensweltliche 
Verständnis plausibel zu formulieren.7  

Ich möchte zunächst zwei nicht tragfähige Konzepte ausschließen: erstens 
die Deutungsauffassung der Regel und zweitens den Versuch der Reduktion von 
Regeln auf bloße Regularität. Die Unhaltbarkeit dieser Auffassungen ist in der 

                                                                    

6  Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, bes. §§ 185-242 und Bemerkun-

gen über die Grundlagen der Mathematik, bes. S. 303-353. 

7  In der von Kripkes Erörterung geprägten Regel-Diskussion liegt der Akzent darauf, 

dass die Möglichkeit von Bedeutung und Begriffsbildung ohne geeignete Theorie der 

Regel als solche unerklärlich bleibt (vgl. Kripke, Wittgenstein on Rules and Private 

Language, etwa S. 62; zur Debatte die Beiträge in Miller/Wright (Hrsg.), Rule-Fol-

lowing and Meaning, bes. Boghossian, »The Rule-Following Considerations«, sowie 

Wright, Rails to Infinity, bes. Kap. II). Dieses Problem werde ich nicht diskutieren. 

Kripke spitzt Wittgensteins Analyse bekanntlich auf eine Form des Skeptizismus zu. 

Demzufolge bestehe die Schwierigkeit, verkürzt gesagt, darin, dass die Normativität 

einer Regel durch keine nicht-semantische Tatsache gesichert ist (vgl. Kripke, Witt-

genstein on Rules and Private Language, S. 21-22). Dass diese Lesart an Wittgenstein 

vorbeigeht, ist vielfach bemerkt worden (vgl. z. B. Baker/Hacker, Scepticism, Rules 

and Language, S. 1-26) und kann für die systematische Behandlung ausgeklammert 

werden. Dennoch liefert Wittgenstein für die hier bevorzugte Strategie Argumente: 

Vorgreifend sei erwähnt, dass noch im selben Paragraphen, den Kripke zugrunde legt, 

das »Paradox« des Regelfolgens als Symptom einer irreführenden Regelauffassung 

und als »Mißverständnis« klassifiziert wird (Wittgenstein, Philosophische Unter-

suchungen, § 201). Ich nehme dies als Hinweis, dass es darauf ankommt, ein Bild zu 

entwickeln, wie das Regelfolgen verstanden werden kann, ohne sich in logische Apo-

rien zu verstricken. Kripkes Überlegungen werden allein herangezogen, um Kritiken 

an falschen Regelauffassungen zu untermauern. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 101 

Literatur vielfach bemerkt worden.8 Es muss daher nicht darauf ankommen, die 
bekannten Befunde noch einmal zu erneuern. Auch wird es nicht darum gehen, 
eine Versöhnung oder Kombination dieser Auffassungen zu erreichen. Sie stel-
len zwei Sackgassen dar, und das Ziel muss es sein, das falsche Bild aufzulösen, 
in dem diese Sackgassen entstehen.9 Entsprechend gilt wiederum, dass die Erör-
terung anfangs nicht unmittelbar etwas über den Freiraum aussagt, den wir im 
Zeichengebrauch haben. Die Auflösung der Deutungsauffassung ist nicht etwa 
eine Einschränkung eines zu großen Interpretationsspielraums und die Auflö-
sung der Regularitätsauffassung keine Befreiung von Regeldeterminismen. Der 
Wert der Kritik liegt für uns noch einmal darin, einen Blickwinkel zu finden, von 
dem aus die Frage nach der Freiheit im theoretischen Denken angemessen be-
handelt werden kann. Dabei ist insbesondere zu betonen, dass der Gedanke der 
»gegebenen Regel« als solcher unplausibel ist – und dies nicht nur, weil in der 
gewöhnlichen Zeichenpraxis gerade nicht feststeht, welchen Regeln »gefolgt« 
werden soll. Vielmehr wird sich ergeben, dass die Idee vorab festgeschriebener 
Korrektheitsstandards auf der basalen Ebene von semantischen Praktiken bzw. 
semantischen Grundregeln mit ganz prinzipiellen Schwierigkeiten behaftet ist.  

Im Laufe der Überlegungen wird sich die Bedeutung des Begriffs »Regel« 
daher depotenzieren. Ins Blickfeld rücken stattdessen die gemeinsam geteilten 
und individuell beherrschten Zeichenpraktiken als Voraussetzungen des jewei-
ligen Zeichengebrauchs. Diese schränken den Raum der Darstellungsmöglich-
keiten nicht ein, sondern konstituieren überhaupt erst einen Zurechenbarkeits-
bereich. Die Hauptaufgabe dieses Kapitels ist es dann, die Grenzen, die sich von 
den vorausgesetzten Zeichenpraktiken her ergeben – und damit die Grenzen der 

Zurechenbarkeit der Zeichenbildung –, zu beschreiben. 
 
 

1.1 Erste Sackgasse: Deutungsauffassung 
 
Die Annahme der »gegebenen Regel« ist vor allem für die Position prägend, die 
in Anlehnung an Wittgenstein Deutungsauffassung der Regel genannt werden 
kann.10 Gedacht ist dabei an Situationen, in denen die Regel, der gefolgt werden 
soll, als vorgegeben gilt. Dabei kann man sich diese Regel als Regelausdruck, als 
Bedeutungstatsache, als Handlungsanweisung, als abstrakte Entität oder auch als 

                                                                    

8  Vgl. etwa Brandom, Making It Explicit, S. 18ff. 

9  Für die sinnkritische Auflösung der Problematik argumentieren etwa Baker/Hacker, 

Scepticism, Rules and Language.  

10  Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, bes. §§ 85, 198, 201, 213, 506. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Bewusstseinstatsache vorstellen. Doch all diese Varianten zeichnen sich durch 
die Annahme aus, die Regel müsse, was immer sie genau sei, der Handlung als 
Korrektheitsstandard unabhängig vorhergehen. Die allgemeine Regel habe dem-
zufolge eine eigenständige Existenz gegenüber den einzelnen Fällen des Regel-
folgens.  

Daraus aber ergibt sich eine Notwendigkeit: Damit verständlich wird, wie 
der Regel gefolgt werden kann, muss zwischen die Regel und das Regelfolgen 
wieder ein Drittes treten. Die Regelentität muss (in der rechten Weise) »geistig 
erfasst« werden, damit eine Befolgung möglich ist. Und daraus erklärt sich das 
Charakteristikum der Deutungsauffassung: die Idee nämlich, dass man der Regel 
dann gerecht wird, wenn man sie richtig interpretiert, oder eben deutet. Wenn ich 
beispielsweise die Aufgabe ›3+2‹ vor mir habe und die Zahl ›5‹ als Lösung 
nenne, so ist dies u. a. darauf zurückzuführen, dass ich den Regelausdruck ›+‹ 
richtig gedeutet habe. Und wenn ich einem Wegweiser, der nach rechts zeigt, da-
durch Folge leiste, dass ich nach rechts gehe, so habe ich den Wegweiser richtig 
gedeutet.11 Diese Annahme, dass Regelbefolgungen wesentlich auf Deutungs-
leistungen beruhen, macht den Kern der Deutungsauffassung aus. 

Das Problem dieser Sichtweise ist hinlänglich bekannt: Wenn wir die Befol-
gung der Regel von einer richtigen Regeldeutung abhängig machen, so geraten 
wir bei der Erklärung, wie die Regel die Handlung bestimmt, in einen Regress. 
Denn ein dem Regelfolgen unabhängig gegenüberstehendes Interpretandum 
ließe Raum für die unterschiedlichsten Deutungen; es könnte letztlich jede 
Handlung als korrektes Regelfolgen gelten, wenn man nur eine geeignete Deu-
tung liefert.12 Man kann sich daher keine Vorstellung davon machen, wie eine 
gegebene »Regeltatsache« eine Handlung so bestimmen könnte, dass die Regel 
befolgt wird. In diesem falschen Bild ergibt sich der von Wittgenstein als »para-
dox« gekennzeichnete Eindruck: »eine Regel könnte keine Handlungsweise be-
stimmen, da jede Handlungsweise mit der Regel in Übereinstimmung zu bringen 
sei«.13 Will man nämlich nicht sagen, dass die Regel das entsprechende Handeln 
veranlasst, indem sie dem Aktor auf mysteriöse Weise »einflüstert« oder »ein-
gibt«14, wie zu verfahren ist, so kann die korrekte Regelbefolgung nur dadurch 
gesichert werden, dass wir eine weitere Regel einführen, »die die Anwendung 

                                                                    

11  So eins von Wittgensteins Beispielen: ebd., § 84. 

12  Ob die Übereinstimmung durch eine Deutung der Regel, der Handlung oder der Art 

Übereinstimmung hergestellt wird, kann dabei offen bleiben: vgl. dazu Baker/Hacker, 

Wittgenstein: Rules, Grammar and Necessity, S. 134f. 

13  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 201. 

14  Vgl. ebd., §§ 222f. und 230-237. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 103 

der Regel regelt«15, oder so, dass wir »Deutung hinter Deutung setzen; als be-
ruhigte uns eine jede wenigstens für einen Augenblick, bis wir an eine Deutung 
denken, die wieder hinter dieser liegt«.16 Um die Regel als Korrektheitsstandard 
zu sichern, wären ad infinitum weitere Standards nötig. Daran aber zeigt sich 
nur, dass wir die Regelbefolgung auf diese Weise gar nicht verständlich machen 
können. 

Die Schwierigkeit wird vor allem an Fällen deutlich, für die wir gewöhnlich 
eine ideale Regelidentifikation voraussetzen, etwa bei mathematischen Regeln. 
Die Möglichkeit, dass nachträglich durch eine passende Deutung Regelkonfor-
mität hergestellt wird, bleibt auch hier offen. Es ist etwa, wie Kripkes gut be-
kanntes Beispiel zeigt, immer denkmöglich, dass das, was jemand in der Vergan-
genheit als Addition praktizierte, tatsächlich auf der Regel der Quaddition be-
ruhte, welche sich von der Additionsregel darin unterscheidet, dass sie für Sum-
manden ab einer bestimmten Größe (welche bisher zufällig noch nie vorkamen) 
pauschal das Ergebnis ›5‹ vorsieht.17 Darin zeigt sich freilich nichts anderes als 
die prinzipielle Möglichkeit, dass jedes Vorgehen denkbar und mit der Regel in 
Übereinstimmung zu bringen wäre, wenn wir die Regelbefolgung von einer 
Deutung abhängig machen. Nimmt man diese Möglichkeit ernst, so könnte man 
die Grundvoraussetzungen aller Verständigung erschüttert sehen. So fasst Kripke 
die ungesicherte Interpretation der Regel als Einfallstor für einen Skeptizismus 
auf. Dabei gilt die Prämisse, dass die Regel auf gewisse Entitäten zurückgeführt 
werden muss, die ihre unabhängige Existenz gegenüber den einzelnen Anwen-
dungsfällen sichern und sie so als Korrektheitsstandard fixieren. Da hier aber 
weder Gefühle eines »inneren Meinens« noch »platonische Ideen«18 in Frage 
kommen, bleibt die Stabilität der Regel ein Mysterium. 

Es ist für unsere Erörterung wichtig, dass die Schwierigkeit letztlich nicht 
epistemischer, sondern logischer Natur ist. Dies kann Wittgensteins Beispiel des 
Schülers, der eine Reihe bilden soll, veranschaulichen: Fasst dieser die Regel, 
die durch die Anweisung »Addiere 2!« ausgedrückt wird, so auf, dass er ab der 
Zahl 1000 anfängt, das zu tun, was wir gewöhnlich »4 addieren« nennen, und die 
entsprechenden Einwände nicht versteht, so ist es prinzipiell aussichtslos, den 
Schüler auf die (»Bedeutung« der) Regel hinzuweisen: denn das Problem besteht 

                                                                    

15  Ebd., § 84. 

16  Ebd., § 201. 

17  Zu den Einzelheiten vgl. Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 9. 

18  Zum ersten vgl. ebd., S. 41-51; zum zweiten ebd., S. 53-54. Eine weitere Möglichkeit 

der Objektivierung – der Rekurs auf natürliche Tatsachen – wird in Abschnitt III 1.2 

besprochen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

ja gerade darin, dass ein abweichendes Regelverständnis vorliegt: »Dieser Fall«, 
so Wittgenstein, »hätte Ähnlichkeit mit dem, als reagierte ein Mensch auf eine 
zeigende Gebärde der Hand von Natur damit, dass er in der Richtung von der 
Fingerspitze zur Handwurzel blickt, statt in der Richtung zur Fingerspitze.«19 In 
so einer Situation wäre, wie es andernorts heißt, die »Möglichkeit der Verstän-
digung«20 erschüttert.  

Wollen wir aber unser Selbstverständnis, dass wir über Begriffe verfügen 
und uns verständigen können, nicht aufgeben, müssen wir voraussetzen, dass 
solche Fälle gewöhnlich nicht vorkommen. Es mag uns einen Schwindel ver-
ursachen, dass wir die Objektivität von Regeln nicht theoretisch zu unterfüttern 
vermögen, aber wir verlieren dadurch selbstverständlich nicht unsere normativen 
Standards; die Begriffsbildung und die mathematischen Gewissheiten bleiben 
unangetastet.21 Das tiefere Problem liegt deshalb darin, dass das ganze Bild noch 
falsch ist: Bevor wir die lebenspraktische Gewissheit, dass Praktiken des Regel-
folgens möglich sind, in Frage stellen, sollten wir unser Verständnis des Regel-
begriffs modifizieren. Darin, dass hier logische Probleme entstehen, zeigt sich, 
dass unsere Anschauungsweise einen grundlegenden Fehler enthält. Jedes Bild, 
das die Regel als unabhängige und anwendungsexterne Entität konzipiert – sei 
es als Universalie, als platonische Idee, als unabhängige semantische Tatsache 
oder als Bewusstseinstatsache – muss notwendigerweise in die Irre führen.  

Worin genau liegt der Fehler? Die Idee, dass die Korrektheit einer Handlung 
nach einer unabhängig existierenden Regel beurteilt werden könnte, zerreißt das 
Regelfolgen in zwei einander äußerliche Komponenten: die »Regel selbst« auf 
der einen und Fälle der Regelbefolgung auf der anderen Seite.22 Es lässt sich 
aber gar keine klare Vorstellung einer vorpraktischen oder anwendungsunab-
hängigen Regel entwickeln, denn die Anwendung bleibt immer Kriterium des 
Regelverstehens.23 Daher kann eine handlungsexterne, unabhängig bestehende 
Entität unmöglich als Regel Bestand haben. Die Annahme, dass eine Regel im 
Einzelfall so gegeben sein könnte, dass sie den Zeichengebrauch bestimmt, ist 
immer schon auf die weitere Annahme angewiesen, dass die praktische Um-
setzung der Regel gewährleistet ist – und dies hat den Regress zur Folge. Auf 

                                                                    

19  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 185. 

20  Ebd., § 143. 

21  Vgl., im Ausgang von Cavell: McDowell, »Non-Cognitivism and Rule-Following«, 

S. 207-210. 

22  Vgl. Baker/Hacker, Scepticism, Rules and Language, S. 98-132. 

23  Dass die Anwendung nicht übersprungen werden kann, ist eine zentrale Einsicht von 

Wittgensteins Philosophischen Untersuchungen: vgl. ebd., § 146 oder § 380. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 105 

diese Weise lässt die Deutungsauffassung die Möglichkeit regelgeleiteten Ver-
haltens unverständlich werden.24 

Das folgende Resultat ist festzuhalten: Es gibt keine Regeln im Sinne von 
abstrakten Festlegungen oder Konventionen im praxisleeren Raum. Der Regel-
begriff muss vielmehr von der konkreten Praxis der Regelanwendung her mit 
Inhalt gefüllt werden – und zwar so, dass die Möglichkeit eines direkt sich voll-
ziehenden regelentsprechenden Verhaltens in Rechnung gestellt bleibt. Wenn 
regelgeleitetes Handeln überhaupt konzipierbar sein soll, können die Regel und 
ihre Befolgung keine einander äußerlichen Komponenten sein. Beide sind intern 
miteinander verknüpft. 

Wie wir indes sehen werden, mündet dies darin, dass der Begriff der Regel 
insgesamt an Erklärungskraft einbüßt. Die philosophische Reflexion entfernt 

                                                                    

24  Die Idee, dass die Regel praxisunabhängig existiert und durch den Geist erfasst wird, 

darf als charakteristisch für mentalistische Regelkonzeptionen betrachtet werden, 

seien sie platonistischer oder auch psychologistischer Prägung. In diesen Konzep-

tionen ist es geradezu unausweichlich, das korrekte Regelfolgen über einen geistigen 

Zugang zur Regel zu erklären. Demzufolge sei jemand, der die Regel erfasst hat, in 

einem zweiten Schritt fähig, sie in einer unendlichen Zahl von Fällen zu befolgen. Wir 

haben zuerst ein richtiges Verständnis und dadurch eine bestimmte Fähigkeit: Einen 

sprachlichen Ausdruck könne der regelgerecht anwenden, der seine »Bedeutung« ver-

innerlicht hat. Die fallübergreifende Norm wird in diesem Bild so erklärt, dass Regeln 

ein unabhängiges Dasein gegenüber den einzelnen Fällen haben. – Wie ein vorprakti-

sches Regelverständnis genau formuliert werden könnte, bleibt hier undiskutiert; die 

Regelthematik wird in diesem Rahmen gar nicht eigens aufgenommen. Da die Grund-

prämisse darin besteht, dass es geistige Entitäten gibt, die der Geist auffassen kann, 

erübrigt sich diese Problematisierung. Universalia machen hier nicht den Gegenstand 

der Fragestellung, sondern den Kern des Erklärungsmodells aus (vgl. auch Kripke, 

Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 54). Die Kritik an der Deutungsauf-

fassung zeigt jedoch, dass die Rückführung von regelgeleitetem Verhalten auf geistige 

Entitäten keine Erklärung ist, sondern »eine Art Scheingesims, das nichts trägt« (Witt-

genstein, Philosophische Untersuchungen, § 217). Tatsächlich hat der Mentalist, wie 

immer er vorgeht, ein konstantes Verständnis stets schon vorausgesetzt. Dabei ist 

diese Voraussetzung als solche nicht zu bemängeln. Doch der Verweis auf mentale 

Entitäten macht es unmöglich, sich einen Begriff vom Regelfolgen zu machen. Der 

Mentalist sagt im Grunde nur: Die Verwendungsregeln eines Ausdrucks liegen in der 

Bedeutung, die der Ausdruck hat. Dass dies nichts sagt, zeigt sich daran, dass der 

bloße Verweis auf eine »Bedeutung«, ohne Rekurs auf Anwendungsbeispiele, nicht 

weiterhilft, wenn jemand einen Ausdruck nicht zu verwenden weiß. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

sich, indem sie Regeln thematisiert, vom Normalfall der »Regelanwendung«, für 
den es gerade charakteristisch ist, dass von Regeln nicht die Rede ist. Damit 
werden wir auf die Spur dessen gesetzt, was Wittgenstein »blindes Regelfolgen« 
genannt hat.25 Ich werde die folgende Lesart dieser Denkfigur vorschlagen: Wir 
gebrauchen Zeichen nicht »nach Regeln«, sondern direkt und in zweckmäßiger 
Weise, im Rahmen der jeweils aktuellen Sinnzusammenhänge. Wo wir wirklich 
auf »Konventionen« zu sprechen kommen (etwa wenn wir uns unserer Sprach-
kompetenz nicht sicher sind), geht es nicht um normative Einschränkungen, 
sondern um Grenzen des Zeichengebrauchs. Indem wir uns über Regeln verstän-
digen, verständigen wir uns über Spielräume.  

Bevor wir jedoch diesen Weg einschlagen, sei noch eine weitere Auffassung 
skizziert, die ebenfalls in charakteristische Schwierigkeiten führt, welche es zu 
vermeiden gilt: Denn trotz des eben Gesagten darf die Dimension der Norma-
tivität offenbar nicht unterschlagen werden. 

 
 

1.2 Zweite Sackgasse: Reduktion auf Regularitäten 
 
Die Aporien der Deutungsauffassung deuten darauf hin, dass wir die Aufmerk-
samkeit auf die konkreten Fälle verlagern sollten, die jeweils unter die »Regel« 
fallen. Dies könnte zu folgender Vermutung veranlassen: Wenn die Regel als 
unabhängige Entität keine handlungsleitende Funktion entfalten kann, muss sie 
in irgendeiner Weise in den Anwendungsfällen enthalten sein. 

Nun ist es nach dem Gesagten in der Tat plausibel, dass die Grundregeln 
eines Zeichensystems in den Regularitäten einer bestehenden Praxis liegen. Aber 
dennoch birgt diese Strategie eine Gefahr: Die Zeichenpraxis könnte auf tatsäch-
liche Geschehnisse, etwa einzelne Ereignisse oder mechanische Prozesse redu-
ziert werden. Eine Regel – etwa die Verwendungsregel des Ausdrucks ›Tisch‹ –, 
würde einfach mit der Tatsache gleichgesetzt, dass es ein bestimmtes Verhalten 
gibt, und der regelentsprechende Zeichengebrauch wäre nichts weiter als ein Ge-
schehen, das sich einer Regularität zuordnen lässt. Wiederum sind unterschied-
liche Varianten denkbar: ein wiederholbares, dispositional festgelegtes Verhalten 
(z. B. ein Sprachverhalten) oder ein mechanischer, programmierter Ablauf. Doch 

                                                                    

25  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 219: »Wenn ich der Regel folge, 

wähle ich nicht. Ich folge der Regel blind.« An anderer Stelle ist von einem »mecha-

nischen« Regelfolgen die Rede: »›Mechanisch‹, das heißt: ohne zu denken. Aber ganz 

ohne zu denken? Ohne nachzudenken« (ders., Bemerkungen über die Grundlagen der 

Mathematik, S. 422). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 107 

auch eine Anschauungsweise, die solche Prozesse zum Modell macht, erlaubt 
keine angemessene Konzeption.  

Natürlich zeichnet sich die Sprach- und Zeichenpraxis durch Regularitäten 
aus, die beobachtet und beschrieben werden können. So kann eine Sprache als 
empirisches Phänomen aufgefasst und auf äußerliche Regelmäßigkeiten hin 
untersucht werden. Doch etwas als regelgeleitete Praxis zu verstehen, beinhaltet 
mehr. Wenn Personen z. B. Schnupfen haben und gelegentlich niesen müssen, so 
werden wir nicht sagen, dass sie diesbezüglich Regeln folgen oder dass es eine 
Grammatik der Erkältung gebe. Es handelt sich nicht um ein regelgeleitetes 
Handeln, sondern um kausal verursachte Vorgänge, die sich mit einer gewissen 
Regelmäßigkeit wiederholen. 

Dies stellt vor allem behavioristische Erklärungsmodelle vor Probleme: so 
den Dispositionalismus, gegen den sich Kripke richtet.26 Dabei geht es um den 
Versuch, das Regelfolgen auf Verhaltensdispositionen zurückzuführen und die 
Objektivität von Regeln über bestimmte, im Organismus etablierte Reiz-Reak-
tions-Schemata zu sichern. Auf diesem Wege aber erfahren wir zwar etwas über 
faktische Verhaltensregelmäßigkeiten, jedoch nichts darüber, ob und inwiefern 
das Verhalten ein regelfolgendes Handeln ist. Reduziert man das Regelfolgen 
auf faktische Regelmäßigkeit oder Konformität – sie sei kausaler Natur oder 
welcher Art auch immer –, so eliminiert man jeden Korrektheitsstandard. 

Dies sei am Beispiel von Rechenmaschinen verdeutlicht.27 Man könnte glau-
ben, dass ein kybernetisch gesteuerter Prozess ein geeignetes Modell für das 
Regelfolgen abgebe. Das Programm, nach dem der Mechanismus funktioniert, 
wäre eine Art Regelverzeichnis, und die einzelnen, im Programm festgelegten 
Operationen als Regelbefolgungen zu betrachten. Dass die Sache jedoch so ein-
fach nicht ist, zeigt sich sofort, wenn wir fragen, wie ein solcher Prozess Kor-
rektheitsmaßstäbe enthalten kann. Wenn es tatsächlich das Programm wäre, das 
über die Korrektheit der Operationen befindet, dann wäre jede faktisch vollzo-
gene Operation als korrektes Regelfolgen zu werten. Ein unabhängiger Standard 
wäre wiederum nicht gegeben. Denn der programmierte Prozess läuft so ab, wie 
er eben abläuft. Eine Rechenmaschine, die für die Aufgabe ›1+1‹ das Ergebnis 
›3‹ ausgibt, hätte nicht falsch gerechnet, sondern nach anderen Regeln. Die nä-

                                                                    

26  Vgl. Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 22-37. 

27  Das Beispiel ist angelehnt an: ebd., S. 32-36. – Den Versuch, Regeln nach dem Vor-

bild von Programmen zu erklären, versteht Kripke als eine Variante des Dispositio-

nalismus: »The dispositional theory views the subject himself as a kind of machine, 

whose potential actions embody the function. So in this sense the dispositional theory 

and die idea of the machine-as-embodying-the-function are really one« (ebd., S. 35). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

here Betrachtung ergibt also, dass nicht die Maschine oder das Programm 
darüber entscheidet, wie richtig gerechnet wird, sondern dass Personen darüber 
entscheiden, ob die Maschine korrekt rechnet bzw. richtig programmiert ist.28  

Man sieht: Insofern ein Regelfolgen Korrektheitsstandards impliziert, ist es 
nicht einfach ein mechanischer, soundso programmierter Prozess; denn damit 
würden faktische Geschehnisse und korrektes Regelfolgen kurzerhand identisch 
gesetzt.29 Wir könnten für das Regelfolgen im Einzelfall keinerlei Einschränkung 
mehr geltend machen und müssten jedes Geschehen als korrekt ansehen. Dass 
eine Person einer Regel R1 entsprechend verfährt, würde nicht mehr besagen, als 
dass sich ihr Tun in Konformität mit einer Regularität befindet, die wir als R1 
bezeichnen. Aber damit ist unser Verständnis davon, was es heißt, einer Regel zu 
folgen, noch nicht getroffen. Dieses beinhaltet nämlich, dass die Übereinstim-
mung des Tuns mit der entsprechenden Regularität kein Zufall ist, dass sich eine 
Person in eine Übereinstimmung zum Bisherigen begeben hat und die Regel 
dabei leitend war. Eine Handlung, die als korrekte Befolgung einer Regel R1 gilt, 
ist nicht nur regelkonform, sondern in irgendeiner Weise durch die Regel kon-
trolliert. 

So hat uns die Abkehr von der Deutungsauffassung in eine entgegengesetzte 
Problemlage geführt: Während sich die Regel, als unabhängige Entität, im ersten 
Fall in keiner Weise mehr mit der Regelbefolgung vermitteln ließ, ist sie, wenn 
wir uns ganz auf Regularitäten zurückziehen, völlig mit der Handlung ver-
schmolzen. Im ersten Fall ging die Regel der Handlung vorher, wie sie diese be-
stimmen kann, musste sodann offen bleiben. Nun aber, so könnte man sagen, 
folgt die Regel der Handlung nach, denn sie wird aus den vorgefundenen Regel-
mäßigkeiten rekonstruiert, was das jeweilige Tun als ein Ereignis erscheinen 
lässt, das einfach gewisse Regularitäten aufweist. 

An dieser Stelle kommt in der Regelfolgen-Diskussion zumeist der Begriff 
der Normativität ins Spiel. Ein Handeln nach Regeln ist, so die Idee, nicht ein-
fach eine mechanische Folge aus vorhergehenden Ereignissen, sondern ein neuer 
Schritt, der einer Kontrolle durch Korrektheitsstandards unterliegt. Daraus wird 
gewöhnlich die Aufgabenstellung hergeleitet, dass dem normativen Charakter 
Rechnung zu tragen ist, den Regeln gegenüber Zeichenhandlungen haben. Die 

                                                                    

28  »How is it determined, when a malfunction occurs? By reference to the program of 

the machine, as intended by its designer, not simply by reference to the machine 

itself.« (ebd., S. 34; Hervorhebung Verf.). 

29  Kripke spricht von einer »equation of performance and correctness« (ebd., S. 24). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 109 

Normativität wird damit an der Relation von Regel und Regelbefolgung fest-
gemacht.30 Fragen wir, ob diese Sichtweise plausibel ist. 

 
 

1.3 Inwiefern Normativität? 
 
Kripke schreibt an einer zentralen Stelle: »The relation of meaning and intention 
to future action is normative, not descriptive.«31 Es lässt sich denken, dass so-
undso gehandelt werden soll – ganz unabhängig davon, wie faktisch gehandelt 
wird. Dies aber wird von der Regularitäts- oder Konformitätsauffassung nicht 
erfasst. Und damit liegt die Vermutung nahe, dass sich regelgeleitetes Handeln 
vom regelmäßigen Geschehen dadurch unterscheidet, dass es normativ motiviert 
ist. Ich möchte dies zunächst einmal wörtlich nehmen, indem ich die Begriffe 
Normativität und Sollen eng gekoppelt verstehe: Dass die Relation von Regel 
(oder Bedeutung) und Zeichengebrauch normativ ist, müsste dann so übersetzt 
werden können, dass die Regeln in irgendeiner Art angeben, wie Zeichen ge-
braucht werden sollen. 

Dieser Punkt ist für unser Thema von größtem Interesse, denn Normativität 
und Freiheit sind eng miteinander verbunden. Dabei ist insbesondere daran zu 
denken, dass Normen Einschränkungen sind, gegen die verstoßen werden kann: 
Ein Sollen zwingt mich nicht; wo Normen handlungswirksam werden, dort ge-
schieht dies aus Freiheit, nicht aus Zwang.32 Doch einige einfache Überlegungen 
genügen, um sichtbar zu machen, dass in dieser Sache, was den Fall des regelge-
leiteten Zeichengebrauchs betrifft, dennoch Vorsicht geboten ist: Denn eine 
falsche Akzentuierung der Normativitätsproblematik käme einem Rückfall in die 
Deutungsauffassung gleich. Wenn wir die mit der Regel verbundene normative 
Signifikanz nämlich mangels eines anderen soliden Regelkonzepts kurzerhand 
als ein Sollen begreifen, unterstellen wir damit wieder Normen, die der Zeichen-
bildung unabhängig gegenüberstehen. So würden wir erneut in ein Szenario 
schliddern, das dem von der unabhängigen Regeltatsache zum Verwechseln ähn-
lich sieht. Die Betrachtung würde dann möglicherweise auf die Frage verengt, 

                                                                    

30  Dies ist meistens der Ausgangspunkt in Untersuchungen zum Problem des Regel-

folgens, so etwa bei Brandom, Making It Explicit, S. 15; vgl. auch Liptow, Regel und 

Interpretation, S. 89ff. Kritik wird im Anschluss an Davidson formuliert, so z. B. bei 

Glüer, Sprache und Regeln, S. 160ff. Eine vermittelnde Position bezieht Bertram, Die 

Sprache und das Ganze, S. 124ff. 

31  Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 37. 

32  Vgl. Kap. I 1.2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

wie die Normen ihre Befolgung bestimmen können – und ein solches Problem 
deutet, wie gesehen, auf eine grundlegend falsche Optik hin.33  

An der Regularitätsauffassung zeigte sich, dass die Dimension der Normati-
vität nicht unterschlagen werden darf. Man darf sogar annehmen: Dass wir über-
haupt noch von »Regeln« sprechen, hat darin – nach der Destruktion der Deu-
tungsauffassung – eines seiner stärksten verbleibenden Motive. Doch dies darf 
nicht dazu veranlassen, Regel und Normativität kurzzuschließen und direkt eine 
Regelnormativität zu veranschlagen. Dass der sprachliche und nichtsprachliche 
Zeichengebrauch durch Regeln kontrolliert ist, dass sich regelhafte Praktiken 
konstant erhalten und beschreiben lassen, kann nicht bedeuten, dass jede Regel-
befolgung einem Sollen nachgibt. Intuitiv lässt sich dies wie folgt einsichtig 
machen: Wenn ich einem Freund wahrheitsgemäß mitteile, dass der Himmel 
blau ist, so verwende ich das Prädikat ›blau‹ nicht deswegen regelgerecht, weil 
ich es so verwenden soll. Im Normalfall verwende ich den Ausdruck ›blau‹ viel-
mehr einfach so, wie man ihn eben verwendet, oder weil ich das und das sagen 
will. Und dass ich der Additionsregel folge, wenn ich vor dem Einkaufen die 
voraussichtlichen Kosten berechne, bedeutet nicht, dass ich von einer mathema-
tischen Norm dazu bestimmt wurde, dies zu tun; vielmehr kann ich eben rechnen 
und wende diese Kompetenz an.  

Diese einfachen Beispiele machen sichtbar, dass die Kontrolle, die an Regeln 
festgemacht wird, nicht darin liegt, dass meine Handlungen normativ motiviert 
werden. Es ist ein Irrtum, die Normativitätsdimension des Zeichengebrauchs 
darin zu sehen, dass wir in irgendeiner Weise so darstellen, wie wir darstellen 
sollen. Und natürlich könnte man nun einwenden, dass ein solch starker Sinn 
von Normativität ohnehin nicht der ist, der gemeint war. So möchte man viel-
leicht sagen, dass es hier gar nicht um Akte geht, die auf explizite Präskriptionen 
reagieren, sondern um implizite normative Praktiken. Diese Idee hat in Robert 
Brandoms Entwurf einer normativen Pragmatik markante Gestalt angenommen. 
»Norms that are explicit in the form of rules«, so der Gedanke, »presuppose 
norms implicit in practices.«34 Demzufolge kann eine Regel bzw. eine Norm ver-
schiedene Formen annehmen – sie kann implizit oder explizit sein.35 Ist der Ver-
such, die Normativitätsdimension des Zeichengebrauchs auf dieser Grundlage zu 
explizieren, aussichtsreich? 

                                                                    

33  So enthält also schon die Frage nach der natürlichen Tatsache, die die Normativität 

bewahren kann, das entscheidende Missverständnis. Dieser Einwand ist gegen Kripke 

vorzubringen: vgl. Niesen, »Gemeinschaft, Normativität, Praxis«, S. 104.  

34  Brandom, Making It Explicit, S. 20. 

35  Vgl. ausdrücklich ebd., S. 30. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 111 

Auch Brandom entwickelt sein Bild von den beiden extremen Auffassungen 
der Deutung und der Regularität her – er selbst spricht von Regulismus und 
Regularismus. Der Fehler des Regulismus liegt darin, dass er Regeln stets als 
explizite Regeln denkt; ob eine Performanz richtig oder falsch ist, entscheidet 
sich danach, in welcher Relation sie zur ausformulierten Norm steht. Vor diesem 
Hintergrund entsteht dann das Problem, dass diese Relation selbst wieder richtig 
oder falsch beurteilt werden kann.36 Da es auf der anderen Seite auch dem Regu-
larismus zu entgehen gilt, der Normen auf Regelmäßigkeiten oder Verhaltens-
muster reduziert37, ergibt sich die uns bereits bekannte Aufgabe, die Praktiken 
»both as not having to involve explicit rules and as distinct from mere regula-
rities«38 zu explizieren. Brandom meint nun, dass sich dieses Problem lösen 
lässt, indem man einräumt, dass es in Praktiken implizite Normen gibt, die allen 
in Regeln expliziten Normen vorhergehen. Wittgensteins Regressargument ver-
weise demzufolge auf »some more primitive sort of practical propriety«39 und 
darauf, dass es so etwas geben muss wie eine »primitive correctness of perfor-
mance implicit in practice that precede and are presupposed by their explicit 
formulation in rules and principles«.40  

Lassen wir die Frage, wie Brandom diese elementare praktische Korrektheit 
oder Richtigkeit genau plausibel machen will, für den Moment beiseite41 und 
fragen vorerst einmal, wie standfest die Idee von impliziten Normen überhaupt 
ist. Dazu sollten wir uns ausmalen, was es bedeuten würde, bestimmten Normen 
zu unterliegen bzw. Regeln zu folgen, ohne dass diese Normen oder Regeln 
formuliert werden. Nehmen wir an, eine Person, die einen Satz wie »Das Essen 
ist fertig« äußert, verfährt nach impliziten Normen. Dies hieße offenbar so etwas 
wie: Sie bildet ihr Zeichen so, wie man es soll, nur dass dies an keiner Stelle 
thematisch wird. Sie verwendet z. B. den Begriff ›Essen‹ entsprechend einer 
Norm, auch wenn diese Norm für den Moment implizit bleibt oder wenn sie – 
nehmen wir Brandom beim Wort – ihre »implizite Form« beibehält. 

Nun kommt eine solche Beschreibung offenbar nicht ohne die Prämisse aus, 
dass die implizite Norm in irgendeiner Weise dieselbe bleibt, wenn man sie ex-
plizit macht. Doch dieser Gedanke verliert sofort alle Überzeugungskraft, wenn 

                                                                    

36  Vgl. ebd., S. 18ff. 

37  Vgl. ebd., S. 26ff. 

38  Ebd., S. 29. 

39  Ebd., S. 20. 

40  Ebd., S. 22. 

41  Brandom rekurriert in dieser Sache auf praktische bzw. implizite normative Einstel-

lungen (vgl. ebd., S. 30ff.) und auf Praktiken des Sanktionierens (ebd., S. 34ff.). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

man ihn zu konkretisieren versucht. So sticht erstens ins Auge, dass sich die im-
plizite und die explizite Gestalt der Regel deutlich in der Form unterscheiden 
müssten – genauer: dass es unmöglich ist, hier überhaupt verschiedene Formen 
von etwas aufeinander zu beziehen: Die implizite Norm hat charakteristischer-
weise gar keine Gestalt, und explizite Regeln, also Regelausdrücke, können wir 
uns stets unbegrenzt viele denken. Die Regel für die Verwendung eines Aus-
drucks lässt sich nicht angeben. Wollten wir z. B. explizit machen, welcher 
Regel der Sprecher des obigen Satzes gefolgt ist, als er den Ausdruck ›Essen‹ 
gebrauchte, würden uns sogleich eine ganze Menge Erklärungen einfallen (»Mit 
›Essen‹ meint man das, was man zu sich nimmt«; »›Essen‹ bezieht sich auf 
Mahlzeiten«, eine Geste der Nahrungszufuhr etc.). Ist aber die implizite Norm 
derart vielfältig explizierbar, so müssen wir am Ende sagen, dass sie, sofern sie 
in der expliziten Fassung ihre Gestalt gewinnt, überhaupt keine klar umgrenzte 
Form hat. 

Zu diesem offensichtlichen Unterschied in der Form kommt ein noch wich-
tigerer Unterschied in der Funktion. Welche Funktion würde eine Norm in ihren 
zwei Erscheinungsweisen jeweils übernehmen? Lassen wir uns auf Brandoms 
Optik ein, kommen wir nicht umhin zu sagen, dass die Norm in ihrer impliziten 
Form in der Verständigungssituation gar nicht zum Vorschein käme. Ihre Funk-
tion müsste sie, so wäre dies zu deuten, folglich in irgend einer Weise unbemerkt 
erfüllen. Wo eine Norm hingegen zum Vorschein käme, hätten wir es immer 
schon mit der expliziten Form zu tun, und in dieser Form (der »Regelform«) 
hätte die Norm sogleich eine spezifische Signifikanz: Sie träte direkt als regulie-
rende oder normierende Instanz auf, und wir sähen uns veranlasst, der Norm zu 
gehorchen oder gegen sie zu verstoßen.  

Diese Differenz kann man nicht einfach mit dem Hinweis abtun, dass die 
Norm eben solange implizit bleibt, als die Dinge korrekt ablaufen, während sie 
dort, wo ein Verstoß vorliegt, als Regel explizit werden muss. Die Differenz ist 
als Differenz in der Funktion grundlegend und zeigt eine strikte Disjunktion an: 
Es ist einer impliziten Norm nämlich offenbar unmöglich, die normierende Rolle 
zu spielen, die die explizite Regel spielt. Um in die Praxis eingreifen zu können, 
müsste die implizite Norm – wenn wir überhaupt noch so sprechen wollen – 
notwendig explizit werden. Damit aber ergibt sich die Frage, was überhaupt 
noch die Normativität einer solchen Norm ausmacht: Niemand kann jemals mit 
der normierenden Kraft oder normativen Signifikanz einer »impliziten Norm« 
konfrontiert werden. Der Begriff der Normativität verliert in diesem Zusammen-
hang seinen Sinn. 

Da sich die Idee der proteushaften Norm, die implizite oder explizite Gestalt 
annehmen kann, schon im Lichte dieser zwei Erwägungen weitgehend auflöst, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 113 

möchte ich den Brandom’schen Ansatz ganz zurückweisen.42 Es stimmt zwar, 
dass wir Regeln formulieren, wo Gebrauchsweisen problematisch werden, es 
führt aber in die Irre, diesen Punkt vor dem Hintergrund der implizit/explizit-
Unterscheidung auszutragen. Die Norm ist keine stille Kraft, die den Zeichenge-
brauch unmerklich leitet und sich nur dann bemerkbar macht, wenn eine Abwei-
chung droht. Und es leuchtet bei näherer Betrachtung auch nicht ein, was es 
bedeuten sollte, dass sich der normative Druck von Grundregeln im normalen 
Zeichengebrauch eben einfach so weit abgeschwächt habe, dass er nicht mehr 
spürbar ist.43 Es gibt eine fundamentale qualitative Differenz zwischen gewöhn-
lichen (korrekten) Zeichenverwendungen und Fällen, in denen der Zeichenge-
brauch über Regelausdrücke reguliert werden muss. Für den ersten Fall, wie er 
für konstitutive Regeln als exemplarisch gelten muss, lässt sich nicht angeben, 
worin die Normativität außerhalb der Lernsituation liegen sollte. Wo korrekt ver-
fahren wird, kann nichts mehr normiert werden. Das Sollen hat nicht deswegen 
keinen Ort, weil es sich bis zur Unsichtbarkeit reduziert hat; es hat aus prinzi-

piellen Gründen keine Einsatzstelle: Es wäre einfach sinnleer zu sagen, dass 
nach einer Regel R verfahren werden soll, wenn ohnehin schon nach R verfahren 
wird. Halten wir die Rede von Normativität auch noch für solche Fälle aufrecht, 
kann der normative Anspruch unmöglich jemals erfüllt werden. Wo wir vertraute 
Darstellungsweisen von uns aus (korrekt) anwenden, dort läuft die Rede von 
einer Normativität im Sinne eines Sollens leer.  

Ich werde deswegen einen anderen Weg einschlagen. Der Gehalt des Norma-
tivitätsbegriffs, so scheint mir, schrumpft in Fällen wie den genannten auf den 
Umstand zusammen, dass die ausgeübten Praktiken einmal gelernt wurden und 
im Einzelfall misslingen können. In dieser Verwendung aber ist der Begriff der 
Normativität für unser Thema uninteressant. Menschen lernen auch Schwimm-
techniken; aber man sagt deswegen nicht, dass das Schwimmen eine normative 
Tätigkeit sei. Ein Sollen tritt erst dort auf, wo es Gründe gibt, die Schwimm-
techniken in bestimmter Weise anzuwenden – etwa wo es darum geht, jemanden 
vor dem Ertrinken zu retten. Ich möchte diese Einbettung des Normativitäts-
komplexes in die Handlungslogik beibehalten und die Normativität des Zeichen-
gebrauchs in den weiteren Abschnitten auf andere Weise fassen. Diese Normati-
vität steckt ebenso wenig in der Relation von Regel und Handlung, wie sich 

                                                                    

42  Zu einer anders gelagerten, aber ebenfalls grundsätzlichen Kritik vgl. Deines/Liptow, 

»Explizit-Machen explizit gemacht«. 

43  Diesen Vorschlag macht Hans Julius Schneider in »Konstitutive Regeln und Norma-

tivität«, S. 95-97.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Freiheit auf den Umstand reduzieren lässt, dass Regeln befolgt werden.44 Viel-
mehr ist sie darin zu suchen, dass die Bildung von Zeichen ein Tun ist, das aus 
einer semantischen Kompetenz – aus einem Verständnis – heraus erfolgt und 
infolgedessen zurechenbar ist. Die normative Dimension der Zeichenbildung 
liegt nicht darin, dass sich diese »nach Regeln« vollzieht, sondern darin, dass 
normatives Vokabular auf sie anwendbar ist.  

Man kann dies – dem Satz ultra posse nemo obligatur entsprechend – auch 
wie folgt zuspitzen: Damit ich soundso verfahren sollen kann, muss ich zunächst 
einmal überhaupt soundso verfahren können.45 Für den Zeichengebrauch gilt dies 
in besonderer Weise, denn wo jemand das nötige semantische Können nicht hat, 
dort wird die Forderung nach einer regelentsprechenden oder korrekten Verwen-
dung von Zeichen für ihn gar nichts bedeuten: Dieses Können ist ein Verstehen-

können; denn über semantische Kompetenz verfügen, heißt, über Verständnis zu 
verfügen. Dies ist die Lesart, die in den nächsten Abschnitten verfolgt wird. 

 
 

1.4 Zwei Voraussetzungen der Zurechnung 
 
Kehren wir zu unserem Ausgangspunkt zurück: Nachdem wir uns erinnerten, 
dass die Regel keine unabhängig gegebene Entität sein kann, sahen wir uns ver-
anlasst, unser Augenmerk auf die Praxis der Regelbefolgungen zu verlegen. 
Dies, so sahen wir weiter, darf nicht so geschehen, dass der Unterschied zu bloß 
regelmäßigen Naturprozessen verwischt wird. Damit etwas ein Regelfolgen ist, 
muss den Regeln auch in irgendeiner Weise eine Kontrollfunktion zugesprochen 
werden. Kurzum: Das Auffassen der Regel muss so konzipiert werden, dass es 
»nicht eine Deutung«46 ist; der regelfolgende Akt darf jedoch auch nicht auf eine 
Regularität reduziert werden.  

                                                                    

44  Dieses Bild von Freiheit suggeriert Brandom in »Freedom and Constraint by Norms«, 

wo er sprachliches Handeln als ein durch Normen, nicht aber Ursachen kontrolliertes 

Verhalten akzentuiert. In Making It Explicit verliert sich das Freiheitsmotiv indes 

weitgehend zugunsten der Frage der Normgeltung. Wo es zur Sprache kommt, bleibt 

der Zusammenhang von Normativität und Freiheit unausgeführt (vgl. ders., Making It 

Explicit, S. 50ff.). 

45  In eine ähnliche Richtung geht auch: Abel, Zeichen der Wirklichkeit, S. 184: »Um 

aber die normierende Kraft einer Regel überhaupt als normierend ansehen zu können, 

muß zuvor bereits die Regularität der Regel erfaßt worden sein.« 

46  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 201. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 115 

Aus diesem Grunde möchte ich nun sehen, welches Bild sich ergibt, wenn 
wir davon ausgehen, dass der besondere Akt des Zeichengebrauchs in dem Sinne 
unter der Kontrolle von Regeln steht, dass er jederzeit zum Gegenstand norma-
tiver Bewertung werden kann. Dabei sei angenommen, dass nicht nach (gege-
benen) Regeln verfahren wird oder der Zeichengebrauch normativ motiviert ist, 
sondern im ersten Schritt nur zugrunde gelegt, dass es Praktiken gibt, die von 
Personen kontrolliert ausgeführt werden. Normatives Vokabular ist sodann an-
wendbar, doch die dabei veranschlagte Normativität bezieht sich nicht, wie wir 
noch deutlicher sehen werden, auf den korrekten, sondern auf den sinnvollen 
Gebrauch von Zeichenpraktiken. Diese Dimension wird entsprechend nicht von 
Regeln zur Geltung gebracht, sondern durch Regelbeherrschung und voraus-
gesetzte Zeichenpraktiken erst eröffnet.47 Dies sei nun präzisiert. Dazu wäre es, 
wie gesagt, wenig erfolgversprechend, die beschriebenen Auffassungen zu einer 
neuen zu kombinieren. Es bedarf eines Blickwinkels, in dem sich die Aporien 
auf natürliche Weise auflösen. Wir verstoßen grundsätzlich gegen unser Ver-
ständnis, wenn wir Zeichenpraktiken auf Regeldeutung zurückführen oder sie als 
bloße Regularitäten erscheinen lassen. Aber genau an dieser Stelle können wir 
ansetzen: Wir können die Voraussetzungen, die die behandelten Auffassungen 
außer Acht lassen, zum festen Element der Regelkonzeption machen, indem wir 
von dem Umstand ausgehen, dass wir im Zeichengebrauch bestimmte Voraus-
setzungen machen. Leitend kann der folgende Gedanke sein: Etwas als Regel-

folgen anzusehen, bedeutet, bestimmte Voraussetzungen zu machen. Es bedeutet 
insbesondere, die Voraussetzung zu machen, dass von einer Zeichenpraktik ein 
zurechenbarer Gebrauch gemacht wurde. Es wird sich zeigen, dass dieser Zu-
gang zu einem hinreichend tragfähigen Bild führt.  

Wittgensteins Hinweis, dass das »›der Regel folgen‹ eine Praxis«48 ist, kann 
dabei als Orientierungspunkt dienen. Für diese Überlegung ist der Umstand aus-
schlaggebend, dass die Geltung der Regel als fallübergreifender Standard und 
das Regelfolgen selbst nicht mit Rekurs auf Sachverhalte verständlich gemacht 
werden können, die zu einem aktuellen Zeitpunkt bestehen. Der Blick muss sich 
stattdessen auf eine Vielzahl von Fällen richten: »Um das Phänomen der Sprache 

                                                                    

47  So nehme ich auch nicht an, dass eine Regeltheorie sowohl die Objektivität der Regel 

als auch ihr Rechtfertigungspotential betreffen muss, wie Kripke es in Wittgenstein on 

Rules and Private Language (vgl. ebd., S. 11) zugrunde legt. Dass sich beide Dimen-

sionen gedanklich trennen lassen, wird durch die Konzentration auf mathematische 

Beispiele oft verdeckt: Hier hat man es aber mit dem Sonderfall zu tun, dass formale 

Korrektheit für Richtigkeit steht: vgl. dazu Legg, »›This is Simply What I Do‹«, S. 70. 

48  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 202. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

zu beschreiben, muss man eine Praxis beschreiben, nicht einen einmaligen Vor-
gang, welcher Art er immer sei.«49 Es ist der Begriff der Praxis, in dem sich die 
Voraussetzungen artikulieren, auf die die Rede vom Regelfolgen hindeutet. Legt 
man dies zugrunde, schwächt sich die Bedeutung von Regeln als Korrektheits-
standards insgesamt ab, und die Darstellungsgewohnheiten werden – als Voraus-
setzungen des Verstehens und der Verständigung – zum Ausgangspunkt. Im ein-
zelnen kann man zwei Seiten unterscheiden: erstens, was die Seite der »Regel« 
betrifft: die allgemeinen Gepflogenheiten50 oder Zeichenpraktiken (a); zweitens, 
was den individuellen Zeichenverwender und dessen »Regelfolgen« betrifft: die 
Fertigkeit, diese Praktiken anzuwenden – die semantische Kompetenz (b).  

 

(a) Nehmen wir zuerst die Seite der Regel: Was heißt es, Grundregeln des Zei-
chengebrauchs auf eine Praxis zurückzuführen? Der Kerngedanke wurde in der 
Kritik der Deutungsauffassung bereits sichtbar: Eine Regel kann keine unabhän-
gige Entität sein, sondern allein in einer allgemeinen Handlungsweise Bestand 
haben. Diese kann sich nur durch die Zeit, in einem öffentlich zugänglichen 
Anwendungsschema zeigen und lässt sich nicht von der Praxis des Regelfolgens 
abtrennen und isoliert hinstellen. Folglich muss es zu Verwirrung führen, wenn 
die Analyse von der Regel her aufgezäumt wird, so als könnte diese im Einzel-
fall als beschreibbares Faktum gegeben sein. Diese sinnkritische Einsicht jedoch 
muss nicht in eine Regularitätsauffassung münden. Der relevante Punkt ist, dass 
die Rede von Regeln schon das Bestehen einer Handlungsweise voraussetzt. Es 
»kann nicht ein einziges Mal nur ein Mensch einer Regel gefolgt sein.«51 Wer 
von Regeln spricht, präsupponiert notwendig eine über einzelne Individuen und 
Situationen hinaus verbreitete Institution. 

Für das konventionelle Moment des Zeichengebrauchs ist deshalb nicht die 
Regel, sondern die Voraussetzung gemeinsamer Zeichenpraktiken das Primäre. 
Es können nicht zuerst abstrakte Konventionen da sein und erst sekundär der 
entsprechende Gebrauch. Die wirklichen Zeichenpraktiken sind der Ausgangs-
punkt; für sie können Regeln sodann formuliert werden – und tatsächlich setzen 

                                                                    

49  Wittgenstein, Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik, S. 334. – Vgl. auch 

ders., Philosophische Untersuchungen, § 20: »Freilich, du beherrschst diese Sprache 

[...] aber ist dieses Beherrschen etwas, was ›geschieht‹, während du den Satz aus-

sprichst?« Ein weiteres Beispiel: ebd., § 148. 

50  Zum Begriff der Gepflogenheit: vgl. ebd, §§ 198f. – Im Pragmatismus firmiert dieser 

Aspekt als Gewohnheit (habit): vgl. Peirce, »Pragmatism«, S. 412ff. – Peirce’ Begriff 

von habit lässt Bezüge zu Aristoteles‘ héxis- bzw. habitus-Begriff erkennen. 

51  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 199 (Hervorhebung Verf.). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 117 

wir solche Praktiken auch dort voraus, wo wir keine Regeln formulieren können. 
Dass wir gemeinsame Verwendungsweisen von so alltäglichen Ausdrücken wie 
›Tisch‹ oder ›blau‹ präsupponieren, bedeutet nicht, dass wir über exakt um-
grenzte Normen verfügen. Gewöhnlich können wir, wie Wittgenstein des Öfte-
ren bemerkt, nicht mehr tun, als Verwendungsfälle bzw. Beispiele anzugeben.52 
Wir bilden dann, so beschreibt es Pettit, Zeichen, die die Regel exemplifizieren.53 
Und wenn wir dies tun, kann sich auch zeigen, dass es sich um Begriffe mit 
»verschwommenen Rändern« handelt.54 Hinzu kommt, dass die Objektivität 
solcher grundlegenden Praktiken in keiner Weise zusätzlich gesichert werden 
kann. Nichts garantiert, dass sich die Voraussetzung der gemeinsamen Praxis in 
jedem Fall praktisch einlösen lässt. Wo immer wir jedoch aus der Teilnehmer-
perspektive von einem einheitlichen Gebrauch sprechen wollen, müssen wir hin-
reichende Bestimmtheit für den Moment als unproblematisch unterstellen. Im 
Begriff der Regel schlägt sich die Voraussetzung nieder, sich auf eine gemein-
same Praxis – und ein gemeinsames Verständnis – bereits stützen zu können: auf 
eine Zeichen- und Lebenspraxis, der wir uns nicht gegenüberstellen können, da 
wir in ihr stehen. 

Wir müssen uns diese Zeichenpraktiken als komplexes Netzwerk von einge-
spielten Darstellungsgewohnheiten vorstellen. Die gängigen Darstellungsweisen 
sind keine isolierten Zeichenfiguren, sondern vielfältig miteinander vernetzt; und 
die Funktion der Begriffe, Prädikate oder Etiketten, die das Wie der Darstellung 
konstituieren, hängt wesentlich davon ab. So ist die Bedeutung des Prädikats 
›blau‹ etwa wesentlich dadurch konstituiert, dass es Teil des Systems von Farb-
prädikaten ist und Beziehungen zu Prädikaten wie ›rot‹ oder ›grün‹ unterhält. 
Ähnlich kann das Zeichen ☺ in eine bestimmte Beziehung zum Zeichen � ge-
setzt werden. Es sind also Schemata im Spiel, die implizit Alternativen vorsehen 
und für die sich bestimmte Verhältnisse – etwa der Kompatibilität und Inkom-
patibilität – formulieren lassen.55 Zeichen gemäß bestimmten »Regeln« zu ge-
brauchen, wird in der einen oder anderen Weise immer heißen, sie in Überein-
stimmung mit einem Schema zu gebrauchen. Dieses Thema wird uns später noch 
beschäftigen. 

 

                                                                    

52  Vgl. ebd., §§ 69-71. 

53  Vgl. Pettit, »The Reality of Rule-Following«, S. 36. 

54  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 71. 

55  Vgl. Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences, 

Kap. I.3. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

(b) Betrachten wir nun die Seite des Regelfolgens. Die Voraussetzung einer ge-
meinsamen Zeichenpraxis spielt hier eine ganz ähnliche Rolle: Die Beschrei-
bung, dass jemand einer Regel folgt, kann von ihrem Sinn her nie auf einen hier 
und jetzt stattfindenden Akt allein bezogen sein. Der Bezug zu einer allgemeinen 
Handlungsweise muss hinzukommen. Dies lässt sich so verstehen, dass zum 
Regelfolgen die Übereinstimmung mit einer Praktik oder Gepflogenheit gehört.56 
Wenn wir etwa sagen, dass ein Zeichenverwender den Verwendungsregeln des 
Ausdrucks ›blau‹ »folgt«, so beinhaltet dies, dass er den Ausdruck in Überein-
stimmung mit dem üblichen deutschen Sprachgebrauch verwendet. »Er folgt den 
Regeln« bedeutet dann: »Er verwendet den Ausdruck so, wie es gängige Praxis 
ist; er verwendet ihn korrekt.« 

Doch dazu genügt es nicht, dass ein Tun einer Regularität zugeordnet wird 
und mit gängigen Praktiken konform geht. Um als Regelbefolgung zu gelten, 
muss es, wie wir sagten, auch der Kontrolle der Regel unterstehen. Diesem Er-
fordernis kann durch die zweite wichtige Voraussetzung der semantischen Kom-

petenz Rechnung getragen werden: Wo immer wir sagen, dass eine Person im 
Einzelfall einer Regel folgt bzw. eine Handlungsweise kontrolliert ausführt, ist 
mitgedacht, dass sie die Handlungsweise beherrscht. Sie tut nicht nur hier und 
jetzt das und das, sondern übt eine Praktik aus, die sie auch in anderen Fällen 
ausüben könnte. Und damit ist nun natürlich nicht gemeint, dass die Person die 
Regel richtig deutet. Semantische Kompetenz ist das praktische Können, Dar-
stellungsweisen in diversen Fällen anzuwenden.57 In diesen Zusammenhang 
kann man Wittgensteins Figur des blinden Regelfolgens stellen: Dass wir einer 
Regel blind folgen, bedeutet dann, dass die Ausführung einer gängigen Praxis 
immer schon in den jeweiligen Sinn der besonderen Handlung aufgehoben ist. 
Will man überhaupt von »Regelbefolgung« sprechen, so spricht man von einem 
Akt, der diese besondere Handlung ermöglicht. Dies sei nun erläutert. 

Schreiben wir zunächst die folgende Bedingung fest: Wir können etwas nur 
als Anwendung einer Praxis verstehen, wenn wir eine entsprechende Kompetenz 

                                                                    

56  Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 224: »Das Wort ›Übereinstim-

mung‹ und das Wort ›Regel‹ sind miteinander verwandt; sie sind Vettern.« An anderer 

Stelle schreibt Wittgenstein: »Das Phänomen des Übereinstimmens und des Handelns 

nach einer Regel hängen zusammen« (Bemerkungen über die Grundlagen der Mathe-

matik, S. 344). 

57  Die Deutung ist in diesem Sinne noch »Teil der Sprachlehre« (Wittgenstein, Philoso-

phische Grammatik, S. 88). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 119 

(»Regelkompetenz«) voraussetzen.58 Da es um Zeichenkompetenzen geht, kön-
nen wir dies auch so beschreiben, dass wir ein Verständnis voraussetzen. Wenn 
wir sagen, dass eine Person Grundregeln des Zeichengebrauchs folgt, schreiben 
wir ihr das Verständnis der Darstellungsweisen zu, für die sich Regeln – etwa 
typische Anwendungsfälle oder auch Schemata – formulieren lassen. Die An-
nahme, dass eine Person diesen Regeln folgen kann, entspricht der Annahme, 
dass sie sich auf diese Praktiken versteht und sie sinnvoll anwenden kann.59 Sie 
hat das nötige semantische Können, das entsprechende Verständnis. 

Das Fehlen dieser Voraussetzung ist das entscheidende Manko der Regulari-
tätsauffassung. Wir entgehen ihr, indem wir diese Voraussetzung hinzunehmen. 
Die Regelkompetenz ist dabei nicht als Fähigkeit verstanden, normativen Vor-
gaben zu folgen, sondern als praktische Fertigkeit, gängige Darstellungsweisen 
im Einzelfall sinnvoll einzusetzen. Wir kommen ohne eine theoretische Kenntnis 
von Regeln aus. Entscheidend ist allein, dass der zeichenverwendenden Person 
ein Verständnis zugeschrieben werden kann und ihre Symbolisierungen als ange-
messene Anwendungen von Praktiken (für die sich Regeln formulieren ließen) 
bei besonderen Gelegenheiten aufgefasst werden.60 Die Normativitätsdimension 
liegt dann darin, dass die Zuschreibung von semantischer Kompetenz eine Be-
dingung für die Anwendung von normativem Vokabular ist: Nur wenn das ent-
sprechende Können unterstellt wird, kann eine besondere Symbolisierung plausi-
blerweise als zurechenbare und infolgedessen bewertbare Zeichenbildung ange-
sehen werden.  

Wenn jemand etwa den Satz »Der Himmel ist blau« bildet, so gehen wir 
davon aus, dass die Äußerung nicht nur zufällig in Konformität mit den Regeln 

                                                                    

58  Hier wurde also keine »Erklärung« für das Regelfolgen gegeben, wie es bei der Rede 

von Fähigkeiten (capacities) mitunter beansprucht wurde, etwa bei McGinn, Wittgen-

stein on Meaning, bes. S. 168-175. 

59  Dass wir jetzt nicht mehr ohne den Begriff der Person auskommen, verdient Beach-

tung; denn darin liegt, dass nur Personen Regeln befolgen können, dass das Regel-

folgen »eine menschliche Tätigkeit« ist (Wittgenstein, Bemerkungen über die Grund-

lagen der Mathematik, S. 331). Eine Antwort auf Dummetts Frage: »A machine can 

follow this rule; whence does a human being gain a freedom of choice in this matter 

which a machine does not possess?« (»Wittgenstein’s Philosophy of Mathematics«, 

S. 331; vgl. auch Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 32) scheint 

dann zu sein, dass es keinen Sinn hat zu sagen, dass eine Maschine »Regeln folgt«. 

Wir sprechen der Maschine keine praktische Regelkompetenz (kein Verständnis) zu. 

60  Den Vorschlag, das Regelfolgen als Sache von Zuschreibungen zu betrachten, macht 

auch Shogenji, »The Problem of Criterion in Rule-Following«, vgl. bes. S. 520f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

der deutschen Sprache steht, sondern nehmen darüber hinaus auch an, dass die 
Person den Satz auf Basis ihrer Kompetenz gebildet hat, das zugehörige Schema 
kennt und die Darstellungsweisen – z. B. den Ausdruck ›blau‹ – auch in anderen 
Fällen anwenden könnte. Dies kann sich nicht am Einzelfall erweisen, bleibt 
aber jederzeit eine notwendige Präsupposition. Es wäre wenig überzeugend, zu 
sagen, dass jemand eine gängige Darstellungsweise anwendet, die ihm gar nicht 
zueigen ist. Wenn jemand das Wort ›blau‹ äußern würde, ohne den Gebrauch des 
Ausdrucks zu beherrschen, so hätte man gutes Recht zu sagen, dass er den Aus-
druck gar nicht verwendet hat. Dazu nämlich muss er das Wort nicht nur in 
seiner Lautgestalt reproduzieren, sondern als allgemeines Prädikat oder Typus 
verwenden. Nur wo dies der Fall ist, kann die besondere sinnvolle Anwendung 
einer Darstellungsweise vorliegen. Semantische Kompetenz ist Kompetenz der 
Anwendung in diversen Fällen.61 Wo jemand nur in einer Situation eine Praktik 
heranzieht und sie in anderen Fällen nicht verwenden kann, oder wo jemand das 
Wort ›blau‹ äußert, sich aber auf das Schema der Farbprädikate nicht versteht, 
dort müssten wir sagen, dass er diese Praktik gar nicht kennt, dass er nicht ver-
steht, was es mit ihr auf sich hat.62 

Rückt man dies ins Licht, so wird der Begriff der Regel für viele Fälle ver-
zichtbar. Denn wir müssen annehmen, dass die Personen, die an der Sprach- und 
Zeichenpraxis teilnehmen, primär über praktische Fertigkeiten bzw. Zeichen-
kompetenz verfügen. Als geübte Zeichenverwender sind sie in der Lage, Zeichen 
sinnvoll zu bilden; und wenn man überhaupt das Vokabular des Regelfolgens 
beibehalten möchte, so muss man sagen, dass der Gebrauch von konventionellen 
Darstellungsweisen »blind« oder »mechanisch« geschieht, mit der besonderen 
Zeichenbildung. Tatsächlich steht so nicht die Regelbefolgung (gemäß einem 
Standardfall), sondern der sinnvolle Gebrauch von beherrschten Praktiken (in 
immer wieder neuen Fällen) an erster Stelle: Eine Zeichenbildung als Fall eines 

                                                                    

61  Mit Gareth Evans könnte man auch von einem »Generality Constraint« sprechen, vgl. 

The Varieties of Reference, S. 100-104. 

62  Man könnte einwenden, dass damit Probleme für Theorien des Spracherwerbs ent-

stehen, da nicht mehr plausibel gemacht werden könne, wie jemand einer Regel zum 

ersten Mal folgt. Ich werde derlei Probleme außen vor lassen und Regelkompetenz als 

gegeben betrachten. Doch einige Überlegungen Wittgensteins führen vor Augen, dass 

die genannte Voraussetzung mit dem alltäglichen Verständnis des Regelerwerbs über-

einstimmt: So kann in einer Lernsituation charakteristischerweise keine scharfe Gren-

ze zwischen der bloßen Reproduktion und der echten Regelbefolgung gezogen werden 

(vgl. Philosophische Untersuchungen, §§ 156-158). Ob wir etwas als Regelfolgen ver-

stehen, hat damit zu tun, ob wir der Person Regelkompetenz zutrauen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 121 

Regelfolgens zu klassifizieren, bedeutet, sie als Vollzug einer Person anzusehen, 
die von gegebenen Darstellungsweisen eigenen Gebrauch macht.  

Analog dazu ist die Dimension der Normativität nicht im Begriff der Regel, 
sondern in der normativen Ansprechbarkeit von Personen anzusiedeln. In dem 
Maße, in dem wir das Bestehen von Praktiken und semantischen Kompetenzen 
als Voraussetzungen des Zeichengebrauchs starkmachen, verlieren normative 
Vorgaben an Relevanz. Diese haben dort ihren Ort, wo eine Praxis noch nicht 
beherrscht wird. Wo sie aber beherrscht wird, sind die Zeichenpraktiken Voraus-
setzungen der besonderen Zeichenbildung: Eine Person muss sich im Einzelfall 
auf das Bestehen gemeinsamer Praktiken schon stützen; sie nimmt diese ja als 
Sinnbedingungen in Anspruch. Der Regelbegriff verweist deshalb nicht auf nor-
mative Auflagen, sondern auf einheitliche Gebräuche als Basis der sinnvollen 
Zeichenbildung. Diese lassen sich in der Tat nicht problematisieren, ohne dass 
Begriffsbildung unverständlich wird. Sprach- und Zeichenkompetenz ist nur 
denkbar, wenn man gängige Praktiken unterstellt, die kontrolliert in Anspruch 
genommen werden können – von denen ein zurechenbarer Gebrauch gemacht 
werden kann.63 

Vergewissern wir uns nun, dass nach dem Gesagten ausgeschlossen werden 
kann, dass der Zeichengebrauch in irgend einer Weise durch Regeln erzwungen 
oder fremdbestimmt sein könnte: Wenn ich die Welt in Zeichen interpretiere, 
kann ich dabei nicht durch Regeln determiniert sein; denn es sind keine Regeln 
gegeben.  

 
 

1.5 Zeichenbildung ohne Regelvorgaben 
 
Können Regeln mich zu einem bestimmten Darstellen zwingen? Oder präziser 
gefragt: Kann ich durch öffentliche Zeichenpraktiken oder meine eigene Regel-
kompetenz auf nicht-natürliche Weise dazu bestimmt werden, etwas soundso 

                                                                    

63  Es ist wiederum zu beachten, dass nichts am Einzelfall eine Garantie gewährt, dass die 

Voraussetzung der Regelkompetenz auch erfüllt ist. Da sich letztlich nur in einer 

Mehrzahl von Anwendungsfällen zeigen kann, ob jemand eine Darstellungsweise be-

herrscht, kann es immer sein, dass sich diese Voraussetzung in einem zukünftigen Fall 

als falsch erweist. So könnte jemand, von dem wir glaubten, dass er den Ausdruck 

›Tisch‹ kennt, schließlich doch einmal einen Stuhl hartnäckig ›Tisch‹ nennen wollen. 

Unsere Annahme hätte sich als ungerechtfertigt herausgestellt, und wir würden nicht 

mehr sagen wollen, dass er die Regeln für das Prädikat ›Tisch‹ beherrscht. Da Regel-

kompetenz letztlich Anwendungskompetenz ist, bleibt diese Möglichkeit offen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

darzustellen? Zumindest die erste Möglichkeit scheint nicht ganz unplausibel zu 
sein. So merkt Wittgenstein einmal an, der Ausdruck »Die Regeln zwingen mich 
zu etwas« sei in gewisser Weise sinnvoll – »weil, was mit der Regel übereinzu-
stimmen scheint, ja nicht von meiner Willkür abhängt«.64 Die Öffentlichkeit hat 
die Autorität darüber, was regelgemäß bzw. korrekt ist und was nicht. 

Aus dem Bisherigen geht aber hervor, dass eines nicht konzipierbar ist: Ich 
kann nicht buchstäblich gegebenen Regeln heteronom gegenüberstehen. Denn 
die Idee der »gegebenen Regel« hält der Sinnkritik nicht Stand. Es war das we-
sentliche Ergebnis der Kritik an der Deutungsauffassung, dass die Regel nicht 
als unabhängige Tatsache, gleich welcher Art, gedacht werden kann. Zudem 
hatten wir gesehen, dass die Idee von impliziten Normen, von der Brandom aus-
geht, nicht trägt. Wenn wir uns darauf besinnen, dass die Zeichenpraktiken das 
Primäre sind, wird dies umso deutlicher: Eine Praxis kann mir in einer aktuellen 
Situation nicht vorgegeben sein.65 Wenn hier überhaupt noch von Vorgaben die 
Rede ist, so müssen damit Regelausdrücke gemeint sein.66 Während die vielen 
Handlungen, die eine Praxis ausmachen, in einer besonderen Situation keinen 
Ort haben, könnte doch ein Zeichen vorliegen, das die Regel ausdrückt bzw. die 
Praxis bezeichnet. Ist es denkbar, dass ein solcher Regelausdruck mich auf eine 
Darstellungsweise festlegt? 

Fangen wir mit einer einfachen Beobachtung an: Die aktuelle Situation der 
Zeichenverwendung enthält gewöhnlich keine Regelvorgaben. Wenn ich den 
Himmel als blau beschreibe, dann nicht, weil ich zufällig auf Hinweise zur Ver-
wendung des Prädikats ›blau‹ traf. Und wenn ich meine Monatsausgaben auf-
summiere, dann nicht, weil ich dem Additionszeichen ›+‹ begegnete. Ich wende 
vielmehr Zeichentechniken von mir aus an. Der Blick auf den Normalfall der 
Zeichenverwendung zeigt, dass das Regelfolgen gewöhnlich, wie Wittgenstein 
es formuliert, »ohne Führung«67 erfolgen muss.  

Die Überlegungen hatten gezeigt, dass dies für ein Verständnis, welches als 
praktische Kompetenz zu denken ist, als wesentlich gelten muss. Könnte eine 
Person eine gängige Darstellungsweise nicht ohne Anleitung ausführen, so hätte 
sie das nötige semantische Können gar nicht – und zwar selbst dann nicht, wenn 

                                                                    

64  Wittgenstein, Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik, S. 394. – Das hier 

angesprochene Thema wird uns in Kap. II 2.2 beschäftigen. 

65  Diese Einsicht ergänzt die Erinnerung von Kap. II, dass »die Realität« nichts darüber 

verrät, auf welche Weise (bzw. nach welchen Regeln) interpretiert werden soll. 

66  Vgl. Wittgenstein, ›The Big Typescript‹, S. 132: »Eine Regel kann ich nicht anders 

geben als durch ihren Ausdruck [...].« 

67  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 292. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 123 

sie passende Regelausdrücke angeben könnte. Diese Unabhängigkeit von Regel-
vorgaben ist eine Bedingung dafür, dass etwas als kontrollierter Gebrauch einer 
Praktik betrachtet werden kann. Ob in der aktuellen Situation eine Regelvorgabe 
vorlag oder nicht, darf für den sinnvollen Gebrauch keine Rolle spielen. Regel-
kompetenz zeigt sich letztlich genau darin, dass eine Zeichenpraktik unabhängig 
von einer Vorgabe oder Anweisung angewendet werden kann. Und tatsächlich 
sagt uns das Zeichen ›+‹ so wenig darüber, wie man addiert, wie uns das Zei-
chen › → ‹ etwas darüber verrät, wie wir unsere Beine benutzen müssen, um in 
eine bestimmte Richtung zu gehen. Es muss vorausgesetzt werden, dass der Zei-
chenverwender die entsprechenden Praktiken auch in Abwesenheit solcher Vor-
gaben selbstständig applizieren kann. Andernfalls geschieht der Vollzug nicht 
aus einem Verständnis heraus und ist keine sinnvolle Zeichenbildung.68 

Aus diesem Grunde sollten wir von Zeichenbildungen ohne Regelvorgaben 
ausgehen, die aus dem Verständnis von Personen heraus erfolgen. Wenn über-
haupt etwas gegeben ist, dann ein Regelausdruck, ein Zeichen also, und inwie-
fern das Anknüpfen von Zeichen an Zeichen eine Sache von Freiheit ist, werden 
wir erst später untersuchen.69 Dass ich ein Additionszeichen erkenne, eine gram-
matische Regel oder Hinweise zur Bildung von Gesten in einem fremden Kultur-
raum nachschlage, bedeutet noch nicht, dass es sinnvoll ist, die indizierten Dar-
stellungsweisen auszuführen. Ein Regelausdruck, sofern gegeben, zwingt uns 
nicht zu bestimmten Zeichenbildungen; man darf ihn sich nicht »als Zauber-
spruch, der uns im Bann hält«70 denken. Regelzwang ist ebenso wenig konzipier-
bar wie Regelnormativität. 

Ich füge noch hinzu, dass damit gleichzeitig die Idee, die Verwendung von 
Zeichen sei mit der Befolgung eines Kalküls vergleichbar, aus dem Spiel ist. 
Dieser Idee zufolge – sie war für Projekte der Sprachanalyse teilweise leitend71 – 
müsse sich die Sprache auf formale Regeln, auf eine Syntax reduzieren lassen, 
die sich prinzipiell automatisieren und mechanisieren lasse. Solchen Kalkülisie-
rungsbestrebungen gegenüber muss mit Wittgenstein geltend gemacht werden, 
dass man zwar »in der Philosophie den Gebrauch der Wörter oft mit Spielen, 
Kalkülen nach festen Regeln, vergleichen« kann, es aber ein Missverständnis ist, 

                                                                    

68  Es kann Teil bestimmter Techniken sein, mit Regelausdrücken (z. B. Tabellen) umzu-

gehen. Aber in diesem Fall muss wieder dieser Umgang direkt erfolgen können und 

ein Repertoire an beherrschten Praktiken vorausgesetzt werden (vgl. ebd., § 86).  

69  Später wird sich noch zeigen, dass auch gegebene Zeichen kein bestimmtes Verstehen 

erzwingen können: vgl. Kap. IV 2.1. 

70  Wittgenstein, Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik, S. 395. 

71  Vgl. dazu Schneider, Phantasie und Kalkül, S. 16-29. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

»zu denken, dass, wer einen Satz ausspricht und ihn meint, oder versteht, damit 
einen Kalkül betreibt nach bestimmten Regeln.«72 Ein solches Bild lässt sich 
nicht mehr plausibel machen, wenn man bedenkt, dass das Regelfolgen – selbst 
wenn Regelvorgaben im Spiel sind – keine bloße Regelableitung sein kann. Ich 
verfahre nicht nach gegebenen Schemata, wenn ich Symbolisierungen vollziehe; 
es findet keine exakt wiederholbare Erzeugung von Zeichenfiguren statt. Auch 
wenn klare Operationsregeln vorliegen, erschöpft sich die Regelbefolgung nicht 
in einem mechanischen Prozess. Es sind stets Personen, die von den Techniken 
sinnvollen Gebrauch machen. Und dass sie dies tun, bedeutet nicht, dass sie sich 
dem Diktat eines festgelegten Programms unterwerfen. Sie gehen überhaupt 
nicht »nach Regeln«73 vor, sondern sie bedienen sich in besonderen Fällen all-
gemeiner Verfahren, auf die sie sich verstehen. 

 
 

1.6 Zwischenbilanz 
 
Wie weit sind wir nun mit der Beantwortung unserer Frage, inwiefern es eine 
Sache von Freiheit ist, wie wir die Welt interpretieren? Bisher haben sich zwei 
wesentliche Aspekte herauskristallisiert. 

Erstens hatten wir uns vergewissert, dass es nicht konzipierbar ist, wie eine 
Realität-an-sich das Denken, Auffassen oder Verstehen bestimmen könnte. Inter-
pretationsfreiheit kann nicht als Freiheit gegenüber der Realität ausbuchstabiert 
werden. Aus diesem Grunde schien es ratsam, die Freiheit der Interpretation von 
den Zeichen- und Interpretationspraktiken her zu explizieren, die einer Zeichen-
bildung jeweils zugrunde liegen. Welche Freiheit wir haben, wenn wir interpre-
tieren, bestimmt sich primär aus »gegebenem« Interpretieren. 

Nun hat sich zweitens herausgestellt, dass das gegebene Interpretieren nicht 
so gegeben sein kann, dass vorgegebene Regeln bestimmte Regelanwendungen 
generieren. Die eingespielten Zeichenpraktiken zwingen nicht dazu, soundso zu 

                                                                    

72  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 81. – In der Philosophischen Gram-

matik benutzt Wittgenstein selbst noch den Begriff »Kalkül«, wenn es um die Sprache 

als System von Regeln geht (vgl. exemplarisch S. 50f., S. 67 oder S. 104). Doch schon 

in diesem früheren Text ist davon die Rede, dass »Sprachspiele oder Kalküle« nur 

beschrieben werden können (ebd., S. 62) und die Sprache mit einem Vorgang nach 

Regeln nur verglichen wird (ebd., S. 63). 

73  Vgl. die Kritik des Ausdrucks »›Regel‹, nach der er vorgeht« in Wittgenstein, Philo-

sophische Untersuchungen, § 82. Hier kommt zum Tragen, dass vermeintlich befolgte 

Regeln gewöhnlich gar nicht angegeben werden können. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 125 

verfahren; und es gibt im besonderen Fall keine normativen Vorgaben. Vielmehr 
ist davon auszugehen, dass eine Person Darstellungsformen bildet, indem sie 
Darstellungsweisen aus ihrem Verständnis heraus selbst in Gebrauch nimmt. Ich 
bin nicht heteronom Konventionen unterworfen, sondern bringe jeweils selbst 
Zeichenpraktiken zum Einsatz. Die Annahme, dass eine Person in der Zeichen-
bildung Regeln folgt, kommt der Voraussetzung gleich, dass diese Person in der 
Zeichenbildung intersubjektiv geteilte Praktiken in zurechenbarer Weise bean-
sprucht.  

Damit ist ein Standpunkt erreicht, auf dem man sich in der Sprach- und Zei-
chenpraxis immer schon befindet. Für Personen mit einem Verständnis steht es 
gar nicht in Frage, dass sie von öffentlichen Zeichenpraktiken Gebrauch machen 
können. Jeder von uns nimmt an, dass er über ein Repertoire von Darstellungs-
weisen verfügt und diese in verschiedenen Einzelfällen anwenden kann. Darüber 
hinaus schreibt er diese Fertigkeit auch Anderen zu. Unter diesen Vorausset-
zungen sind wir unweigerlich in Normativität verstrickt, denn wenn eine Person 
Zeichenpraktiken selbst in Gebrauch nimmt, muss sie für diesen Gebrauch ein-
stehen können. Aber diese Normativität entspringt nicht externen Vorschriften; 
sie ist keine Regelnormativität. Sie entspringt der Annahme, dass eine Person 
ihre Zeichen mit Verständnis gebraucht und infolgedessen normativ auf diesen 
Gebrauch hin ansprechbar ist. Verpflichtungen beziehen sich somit immer auf 
den Gebrauch von Zeichenpraktiken auf Basis der entsprechenden Kompeten-
zen, wie er in der besonderen Zeichenbildung erfolgt. Der Raum der Möglich-
keiten dieser Zeichenbildung gründet auf jenen Zeichenpraktiken. Aber gerade 
deswegen haben die Grundregeln, die den Raum der Möglichkeiten beschreiben, 
in diesem Raum keinen normativen Sinn.  

Dies schließt eine normative Relevanz des Begriffs »Regel« in der Zeichen-
praxis nicht aus. So könnten wir uns in manchen Situationen (z. B. bei einem 
öffentlichen Vortrag) dem normativen Druck ausgesetzt sehen, möglichst korrekt 
zu sprechen. Bei solchen Gelegenheiten könnten wir gewissen Verpflichtungen 
dadurch Ausdruck verleihen, dass wir Regelausdrücke heranziehen; und dies 
könnte den Eindruck erwecken, dass unabhängig gegebene Regeln von sich her 
normativ wirksam wären. Doch tatsächlich bezögen wir uns in so einem Fall gar 
nicht auf die Grundregeln des Zeichengebrauchs, sondern auf soziale Normen 
für das fehlerfreie Sprechen, auf Standards, die in besonderen Handlungskon-
texten eigens zur Geltung gebracht werden. Zwar verstößt jemand, der das Prä-
dikat ›Tisch‹ verwendet, um sich auf einen Stuhl zu beziehen, gegen Korrekt-
heitsstandards; und es wäre sicherlich nicht falsch, von einem Normverstoß zu 
sprechen. Aber wenn es tatsächlich eine Grundregel ist, gegen die verstoßen 
wird, so handelt es sich um einen Lapsus, wie er in einzelnen Zeichenbildungen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

gelegentlich passiert. Ein Lapsus aber vollzieht sich gerade nicht aus einem Ver-
ständnis heraus; bei der Zurechnung und Bewertung der Zeichenbildung wird 
man sinnvollerweise von ihm absehen.74 Einen Zeichenverwender normativ auf 
Korrektheit zu verpflichten, beinhaltet geradezu, ihm ein eigenes Verständnis 
abzusprechen. Es ist allgemein anzunehmen, dass die Korrektheit eines Zeichens 
für den sinnvollen Zeichengebrauch untergeordnete Bedeutung hat.75 Regelver-
stöße kann man korrigieren. Die konventionsgemäße Gestalt einer Darstellungs-
form ist für deren Sinn bestenfalls im Einzelfall relevant – und wird nur z. B. 
dort thematisch werden, wo man sich über eine Unklarheit verständigt. 

Dies lässt sich auch mit Blick auf die Schemata deutlich machen, die sich aus 
der Zeichenpraxis herauslesen lassen. Wie erwähnt, sind die Darstellungsweisen, 
die in Gebrauch genommen werden, keine isolierten Zeichenverfahren, sondern 
Teil eines Netzwerks von Darstellungsweisen. Indem ich ein Prädikat verwende 
(etwa ›blau‹), nehme ich ein Schema in Anspruch (etwa das der Farbprädikate); 
das entsprechende Verständnis setze ich voraus. Schemata sind so Sinnbedin-
gungen; und man könnte meinen, dass dies normativ ausgedeutet werden muss: 
Die Idee könnte sein, dass ein Geflecht von Verständnisweisen dem besonderen 
Zeichengebrauch normative Verpflichtungen auferlegt.76 

 Dieser Punkt ist insbesondere dort von Interesse, wo ein Weltverständnis 
durch die Bildung von richtigen Interpretationen fortgebildet werden soll; er ist 
daher für unsere Fragestellung von größter Wichtigkeit. Ich möchte den Begriff 
des Schemas dennoch – analog zu dem der Regel – für die Beschreibung von 
Voraussetzungen reservieren, welche keine normative Kraft haben, da sie als 
Bedingungen des Verstehens fungieren. Es scheint angemessen, Schemata bis zu 
dem Grad, als wir die Verständlichkeit der Zeichen von ihnen abhängig machen, 
als Teil der Verstehensvoraussetzungen zu betrachten, gegen die im sinnvollen 
Zeichengebrauch nicht verstoßen werden kann. So wäre die Klassifikation von 
etwas als Hund und als Katze schlicht unverständlich. Wer wirklich Zeichen so 
verwendet, kennt den korrekten Gebrauch nicht, verfügt nicht über das Schema 
und damit auch nicht über die Prädikate ›Hund‹ oder ›Katze‹ – zumindest nicht 
über die uns geläufigen. Und wo über den korrekten Gebrauch eines Schemas 
oder die Ordnung von Prädikaten gestritten wird, ist kein Schema mehr voraus-
gesetzt; es steht dann gerade in Frage.77  

                                                                    

74  Dies wird in Kap. III 2.1 noch genauer betrachtet. 

75  Dabei ist zu bedenken, dass die Korrektur auf einem geglückten Zeichenverstehen be-

ruhen muss (vgl. Niesen, »Gemeinschaft, Normativität, Praxis«, S. 107f., Fn. 4). 

76  Diesen Weg schlägt ein: Liptow, Regel und Interpretation, S. 109ff. 

77  Die Gründe dafür werden bald noch deutlicher: vgl. bes. Kap. III 2.3. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 127 

So scheint es ratsam, die Frage, inwieweit Zeichenpraktiken normative Ein-
schränkungen mit sich bringen, zurückzustellen und den Aspekt der Zurechen-
barkeit weiterzuverfolgen. Dies kann mit Blick auf die Zeichenbildung erfolgen, 
insofern wir sie unabhängig von ihrer inhaltlichen Richtigkeit als verständlich 
einstufen (insofern wir uns also eine Anwendung für sie denken können). Vom 
Standpunkt einer ersten Person, die Zeichen bildet, können Zeichenpraktiken als 
Darstellungsmittel ins Auge gefasst werden. Sie kann diese Praktiken aus ihrem 
Verständnis heraus sinnvoll und zu unterschiedlichen Zwecken anwenden, und 
dieser besondere Vollzug ist zurechenbar, während den Regeln »blind« gefolgt 
wird. Grundregeln oder »Konventionen« bringen von sich her keine Verpflich-
tungen mit sich. An ihnen zeigen sich aber Grenzen der Zurechenbarkeit. Diese 
zu bestimmen, ist die für uns entscheidende Aufgabe. 

 
 

2  Grenzen des zurechenbaren Gebrauchs 
  von Zeichenpraktiken 
 
Um zu erfahren, welche Freiheitsspielräume die beanspruchten Zeichenpraktiken 
jeweils eröffnen, müssen wir jetzt deren Gebrauch durch individuelle Personen 
näher betrachten. Von inhaltlicher Richtigkeit wird dabei weiterhin abgesehen; 
das Interesse richtet sich allein auf die Frage, inwiefern die Freiheit des Zeichen-
gebrauchs sich mit Blick auf dessen »konventionelle« Seite – mit Blick auf die 
gemeinsamen Praktiken und die individuelle Zeichenkompetenz – bestimmt. Da 
wir die Frage der Interpretationsfreiheit im Kontext des öffentlichen Zeichen-
gebrauchs behandeln, wird so gleichzeitig der Spielraum des in Zeichen ausge-
wiesenen richtigen Interpretierens weitere Kontur gewinnen: Wenn ich »meine 
Welt« interpretiere, indem ich Zeichen bilde, mache ich Gebrauch von gängigen 
Praktiken und eigenen Fertigkeiten. Ich muss in meinem Interpretieren auf diese 
bauen, und meine Interpretationsfreiheit ist von da her begrenzt. Versuchen wir 
nun, die Grenzen des möglichen Gebrauchs von Zeichenpraktiken abzustecken 
und damit den Bereich der Zurechenbarkeit in dieser Hinsicht zu umgrenzen. 

 
 

2.1 Endliche Mittel: Grenzen von Zeichenkompetenz 
 
Macht man Zeichenpraktiken in ihrer sinn- und verstehenskonditionalen Rele-
vanz zum Thema, so betrachtet man sie als innere Grenzen des Sinns, die einen 
Spielraum überhaupt erst eröffnen. Als Bedingungen der Zeichenbildung ver-
kleinern oder beschränken diese den Freiraum nicht; sie konstituieren ihn. Ob 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

diese Bedingungen jeweils erfüllt sind oder nicht, wird sich daran zeigen, inwie-
weit ein Zeichen entlang des Gewohnten verstanden werden kann. Dies lässt den 
Begriff der Verständlichkeit in den Vordergrund treten: Eine Darstellung muss, 
um überhaupt richtig sein zu können, als verständlich gelten. Beurteilt wird 
dabei nicht, ob die Zeichenbildung einem besonderen Fall angemessen ist, son-
dern ob man sich eine sinnvolle Anwendung denken kann. Nur wo dies der Fall 
ist, gilt ein Zeichen als sinnvoll im Sinne der Kriterien, die in der gemeinsamen 
Praxis liegen. Diese bilden so eine allgemeine Grenze der Freiheit im Zeichen-
gebrauch.78 

Beginnen wir mit der Zeichenkompetenz bzw. dem Verständnis der indivi-
duellen Person. Zur praktischen Reflexion gehörte die Voraussetzung, dass die 
Handlungsmöglichkeiten in einer Situation jeweils begrenzt sind. Nur innerhalb 
eines endlichen Spielraums konnte vom zurechenbaren Tun einer Person die 
Rede sein. Dabei mussten neben den äußeren Gegebenheiten die Kompetenzen 
des Handelnden berücksichtigt werden.79 Nun sind Darstellungsspielräume in 
analoger Weise durch die jeweilige semantische Kompetenz begrenzt: Ein Indi-
viduum kann sich nicht auf alle Zeichensysteme verstehen. Seine Kompetenz ist 
insofern endlich, als es manche Darstellungsverfahren nicht beherrscht. Ein deut-
liches Beispiel dafür sind sprachliche Systeme: Hat jemand kein Chinesisch 
gelernt, so kann er einen chinesischsprachigen Satz weder verstehen noch her-
vorbringen. Die Gründe dafür sind im Einzelfall sinnlogisch nicht relevant; die 
Person kennt eben die Zeichenpraktiken nicht; sie hat einen endlichen Verständ-
nishorizont. Mit Wittgenstein könnte man sagen: Sie ist für diese Praxis nicht 
»abgerichtet«.80 In diesem Sinne einer kontingenterweise begrenzten Zeichen-
kompetenz müssen wir Grenzen von Interpretationsfreiheit veranschlagen.  

Die Grenzen dieses Horizonts bedeuten gleichzeitig Grenzen des zurechen-
baren Interpretierens: Denn wo das Verständnis nicht mehr hinreicht, ist dem 
Individuum ein Interpretieren nicht mehr möglich. Eine Zurechnung ist sodann 
in dieser Hinsicht nicht sinnvoll; und auch Normativität hat keine Einsatzstelle 
mehr: Wenn ich etwas »soundso« (gemäß einer Praxis) nicht darstellen bzw. ver-
stehen kann, so bin ich für die entsprechenden normativen Verpflichtungen von 
vornherein nicht empfänglich. Dass ich über eine bestimmte chinesischsprachige 
Beschreibung des Vollmonds nicht verfüge, heißt einfach, dass ich von dieser 

                                                                    

78  Vgl. Borsche, »Freiheit als Zeichen«, S. 118. 

79  Vgl. Kap. I 1.1. 

80  Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, §§ 5f. oder auch 206. In den Be-

merkungen über die Grundlagen der Mathematik, S. 333 heißt es: »Wer eine Sprache 

nicht beherrscht, den kann ich zu ihrer Beherrschung abrichten.«  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 129 

Beschreibungsweise keinen Begriff habe.81 Es wäre sinnleer, mich dafür verant-
wortlich zu machen, dass ich eine Zeichenpraktik nicht gebrauche, auf die ich 
mich nicht verstehe. Ein solcher Gebrauch liegt außerhalb der Möglichkeiten 
meines Zeichenbildens; er kann für mich keine Option sein.  

Während es also im Handeln passieren kann, dass ich etwas tun soll, es aber 
nicht will oder nicht kann, kann ich im Denken und Verstehen nicht einmal wis-
sen, was es ist, das ich da soll, wenn ich über das nötige semantische Können 
und die Verständnisweise nicht verfüge. – Wie verhält es sich mit den Kontin-
genzen der besonderen Situation und des jeweiligen Vollzugs? Wie gesehen, 
können Handlungen sich im Einzelfall als nicht-ausführbar erweisen; wir können 
uns über unsere Fähigkeiten täuschen, oder es können unerwartete Komplika-
tionen auftreten. Wir können nur das zurechnen, was wir in der Handlungsreali-
sation als kontrolliertes Handeln verstehen. Entsprechend bewerten wir Hand-
lungen unabhängig vom Handlungserfolg. Einen missglückten Mord bewertet 
man, indem man eine Tötungsabsicht zugrunde legt. Ist dies auch für die Zurech-
nung einer besonderen Symbolisierung relevant? 

Insofern die Zeichenverwendung eine Handlung ist, kann auch sie freilich 
scheitern: Wie wir sagen, dass jemand ein Tor schießen wollte, aber den Ball 
aufs Stadiondach geschossen hat, können wir auch sagen, dass jemand lügen 
wollte, aber auf Unglauben stieß, oder eine Ermahnung aussprechen wollte, aber 
kein Gehör fand. Wenn wir jedoch Zeichenbildungen als Darstellungen auf-
fassen – und hier auf den Gebrauch gängiger Darstellungsweisen achten –, kann 
von der Möglichkeit des missglückten Vollzugs abgesehen werden.82 Über eine 
Darstellung, die an widrigen Umständen scheitert, kann man nichts Bestimmtes 
sagen; eine Darstellung ist wesentlich eine Bestimmung. Die Art einer Handlung 
kann ganz unabhängig von der Frage, ob die besondere Handlung erfolgreich ist 
oder nicht, angegeben werden; die Ingebrauchnahme von Darstellungsweisen 
aber ist genau dann erfolgreich, wenn verstanden wird, um was für ein Zeichen 
es sich handelt. Wenn ich etwa verstanden habe, dass mein Freund auf etwas 
zeigen will, dann hat mein Freund auf etwas gezeigt. Und wenn ich verstehe, 
dass mein Freund den Himmel als blau beschreibt, dann hat er den Himmel als 
blau beschrieben – auch wenn er gerade heiser und daher schwer verständlich ist. 
In diesem Sinne scheitert der Gebrauch von Zeichenpraktiken zu Zwecken der 
Darstellung nicht an den kontingenten Faktoren einer Situation. Wir dürfen ge-
nerell davon ausgehen, dass nichts zwischen der Kompetenz und einer Anwen-

                                                                    

81  Ich kann dann nicht einmal die Absicht haben, einen bestimmten chinesischsprachigen 

Satz zu bilden, sondern mir nur allgemein wünschen, Chinesisch sprechen zu können. 

82  Dass hier vom Handlungscharakter zu abstrahieren ist: vgl Kap. I 3.2 b. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

dung liegt. Für diese spezifische Art des Handelns gilt, dass es unmittelbar ein 
Ausdruck der Handlungskontrolle ist.83 

Daraus ergibt sich nun, dass die Zeichenkompetenz, die das Verständnis der 
Person ausmacht, direkt als ein Maß der jeweils veranschlagten Interpretations-
freiheit herangezogen werden kann. Die Grenze des Verständnisses ist eine 
Grenze der Zurechenbarkeit. Dies hatte sich schon im Voraussetzungscharakter 
der semantischen Kompetenz angedeutet: Ein regelkonformes Verhalten als ein 
Regelfolgen zu klassifizieren, lief darauf hinaus, der Person das Verständnis zu-
zuschreiben, das sich in einer Zeichenpraktik manifestiert. Ins Blickfeld trat so 
der verständnisbasierte Gebrauch von Darstellungsweisen. Und dies kann nun 
dadurch beschrieben werden, dass wir der Person den jeweiligen Gebrauch in 
vollem Umfang zurechnen können. Wenn eine Person etwas gemäß der Praxis P1 
darstellt, so glauben wir nicht, dass ihr diese Darstellungsweise eingegeben 
wurde, sondern nehmen an, dass sie diese von sich aus in Anspruch genommen 
hat. Wir nehmen an, dass die Person weiß, was sie zu verstehen gibt, wenn sie 
den Ausdruck ›blau‹ oder eine Hasenskizze verwendet. Wir nehmen an, dass sie 
mit Bedacht so ein Zeichen verwendet und auch andere Darstellungsweisen hätte 
heranziehen können. So legt die semantische Kompetenz der Person gleichzeitig 
ein Maß der interpretativen Zurechnungsfähigkeit fest: Dass eine Person die mit 
einer Regel R1 markierte Praktik gebraucht, setzt voraus, dass sie weiß, was es 
bedeutet, so (gemäß R1 und nicht z. B. gemäß R2) darzustellen; und das heißt, 
dass ihr die Anwendung der Darstellungsweise als kontrollierte, eigene Anwen-
dung zuzurechnen ist.84 Sie ist für ihre Zeichenbildungen im Maße ihres Ver-
ständnisses verantwortlich.  

                                                                    

83  Wir können natürlich davon sprechen, dass jemand das und das sagen wollte, aber 

nicht gut bei Stimme war, oder ein Soundso-Bild malen wollte, jedoch eine zittrige 

Hand hatte. Aber solche Fälle sollten so behandelt werden, dass die Symbolisierungs-

absicht erst nachträglich Bestimmtheit gewinnt. So würden wir unter normalen Um-

ständen auch sagen: Er wollte behaupten, dass p, aber nicht: Er wollte den Satz ›p‹ 

äußern. Die Eingrenzung des Darstellungsfreiraums hat hier mit den pragmatischen 

Bedingungen der Zeichenbildung zu tun, die unterschiedslos für alle Zeichen gelten, 

die im jeweiligen Fall hätten gebildet werden können, und von diesen kann abgesehen 

werden. 

84  Die blinde Regelbeherrschung ist, wie gesehen, eine Voraussetzung des sinnvollen 

Gebrauchs von Darstellungsweisen. Wir können nur einer Person, die ohne Reflexion 

oder Regeldeutung Zeichen bilden kann, Kontrolle über ihr Darstellen zuschreiben. 

Das heißt, dass die Ausübung einer Praktik durchaus über kausale oder dispositionale 

Mechanismen geschehen kann. Schlösse man dies aus, würde das Handeln in einer 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 131 

Kurzum: Meine Zeichenkompetenz konstituiert einen Verständnishorizont, 
innerhalb dessen all mein Zeichenbilden zurechenbar ist und außerhalb dessen es 
kein mir zurechenbares Zeichenbilden und Interpretieren geben kann. Damit 
haben wir einen formalen Spielraum des Verstehens beschrieben und eine innere 
Grenze gezogen. Ähnlich wie im Kontext der direkten Bezugnahme beinhaltet 
diese Grenzziehung keine Minimierung von Möglichkeiten. Es gibt wiederum 
keine feste Grenzlinie; und es gilt weiterhin, dass das Individuum »von end-
lichen Mitteln einen unendlichen Gebrauch machen«85 kann. Da das Verhältnis 
von Zeichenpraxis und Zeichenbildung keines der Ableitung ist, bedeutet die 
Endlichkeit der Regelkompetenz keine Endlichkeit der möglichen Darstellungs-
formen. Außerhalb der Grenzen liegen einfach solche Darstellungen, die ich 
selbst – aus meinem Verständnis heraus – nicht bilden oder verstehen kann.  

So wurde hier anders als im Kontext der direkten Bezugnahme auch nicht 
»Sinn gegen Unsinn« abgegrenzt.86 Wir können durchaus sagen, dass sinnvolle 
Zeichen ausgeschlossen wurden: die Zeichen nämlich, die andere Personen mit 
anderen Zeichenkompetenzen und anderen Verständnishorizonten bilden. Für 
die erste Person Singular mögen diese Zeichenbildungen keinen Sinn haben: 
Was jenseits der Grenzen des mir möglichen Zeichengebrauchs liegt, kann ich 
(im Moment jedenfalls) nicht nachvollziehen. Doch es ist offensichtlich, dass es 
Zeichenformen gibt, die außerhalb des eigenen Horizonts Sinn haben. Andere 
Personen können ein eigenständiges, mir fremdes Verständnis haben, aus dem 
heraus sie andersartig darstellen und interpretieren.  

Von dieser Thematik sei für den Moment noch abgesehen. Doch es ist schon 
sichtbar, dass die beschriebene Verständnisgrenze eine andere Dimension ge-
winnen wird, wenn Zeichenverwender mit unterschiedlichen semantischen Kom-

                                                                                                                                                 

komplexen Praxis, für die sich unbegrenzt viele Regularitäten formulieren lassen, 

sogar unerklärlich. Eine bloße Regelmäßigkeit reicht nicht hin für ein Regelfolgen; es 

nivelliert das Regelfolgen aber nicht, wenn eine Person von Automatismen »Gebrauch 

macht«, um Regelanwendungen zu realisieren. Es ist unerheblich, ob der Regel »ohne 

nachzudenken« (Wittgenstein, Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik, 

S. 422) oder »bewusst oder unbewusst« gefolgt wird. Es kommt nur darauf an, dass 

wir jemandem, der eine Praxis ausübt, sein Tun als Gebrauch dieser Praxis zurechnen 

können. Ein unbewusstes Handeln ist kein unkontrolliertes Handeln; wer gleichsam 

mechanisch agiert, trägt dennoch Verantwortung. – Für das Verhältnis von (direktem) 

Verstehen und (reflektierendem) Interpretieren ist dies entscheidend (vgl. Kap. V). 

85  Wie Wilhelm von Humboldts prominente Formel lautet: Ueber die Verschiedenheit 

des menschlichen Sprachbaues, S. 99. 

86  Vgl. Kap. II 3.3. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

petenzen – etwa Sprecher unterschiedlicher Sprachen – aufeinandertreffen. Der 
Begriff der Grenze betrifft dann nicht mehr nur eine innere Bedingung, sondern 
auch die Differenz unterschiedlicher Verständnismöglichkeiten.87 

 
 

2.2 Zeichenpraktiken als innere Grenzen 
 
Wenn wir sagen, dass eine erste Person eine potentiell unendliche Vielfalt von 
Zeichen bilden kann, aber dennoch nicht jedes beliebige, da ihr semantisches 
Können endlich ist, so handelt es sich nicht um eine normative Einschränkung, 
sondern um eine innere Grenze der Zeichenbildungsmöglichkeiten der Person. 
Ihr ist es im Moment unmöglich, diese Verständnisgrenze zu überschreiten; und 
wo Andere sie überschreiten, kann sie deren Zeichen nicht verstehen. – Aber wie 
steht es mit den Restriktionen, die dem individuellen Zeichenbilden daraus er-
wachsen, dass Darstellungsweisen in es einfließen, die in einer intersubjektiv 
geteilten Praxis verankert sind? Aus der Diskussion der Normativitätsfrage ging 
hervor, dass wir auch diese im ersten Schritt lieber als Grenzen denn als norma-
tive Einschränkungen behandeln sollten. Was heißt das aber genau; und welche 
Grenzen legen die jeweils relevanten Zeichenpraktiken fest? 

An dieser Stelle müssen wir uns darauf besinnen, dass das Interpretieren in 
unserer Beschreibung ein öffentliches, in Zeichen ausgewiesenes Interpretieren 
ist. Während zunächst das Verhältnis zur Welt, dann Zeichenpraktiken und nun 
das Verständnis des Individuums thematisch waren, rückt damit das Verhältnis 
zur Gemeinschaft zeichenverwendender Wesen ins Blickfeld. Dies ist für unsere 
Überlegungen grundlegend: Erst von hier aus kommt man über die Beschreibung 
formaler Grenzen hinaus und dringt zur Dimension von Normativität und Ver-
antwortung durch, die uns interessiert. Dabei wird die Relevanz der individu-
ellen Interpretationsfreiheit angesichts der interindividuellen Verständigungs-
situation und des Bezugs zum Anderen besonders hervortreten – angesichts einer 
Situation, in der Personen wechselseitig Zeichen bilden und interpretieren. Doch 
vorerst soll die Individualität der Beteiligten noch ausgeklammert bleiben; der 
Begriff der Zeichenpraxis betrifft logische Voraussetzungen, nicht aber die Prag-

                                                                    

87  Vgl. Kap. V 3. – Indem das Verständnis einer Person als Grenze der Zurechenbarkeit 

des jeweiligen Verstehens aufgefasst wird, wird die mittelbare Zurechenbarkeit dieses 

Verständnisses ausgeklammert. Die aktuelle Situation der ersten Person bestimmt die 

Perspektive. Wollte man die Verantwortung für Verständnisse explizieren, hätte man 

nicht nach besonderen Zeichenbildungen, sondern nach Einstellungen zu fragen. Vgl. 

dazu erst Kap. V 2.7. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 133 

matik der jeweiligen Situation. Es geht nicht um die Bedingung, dass individu-
ellen Interpreten die verwendeten Darstellungsweisen im Einzelfall geläufig sein 
müssen, sondern um die unabhängig davon berechtigte Voraussetzung eines ge-
meinsamen Grundverständnisses.88 Dies entspricht der Aufgabe, dass nur das als 
Konvention oder Regel thematisch werden soll, worüber Einigkeit besteht, und 
wir vorerst nur Verstehensvoraussetzungen behandeln, die für selbstverständlich 
gehalten werden. 

Betrachten wir die Dinge so, so können wir mit einer einfachen Feststellung 
beginnen: Man kann im besonderen Fall nicht auf Darstellungsweisen zurück-
greifen, die gar nicht gebräuchlich sind. Die Darstellungsweise muss institutio-
nalisiert sein; es ist andernfalls keine Darstellungsweise. Als individueller Inter-
pret kann ich in meiner Zeichenbildung nicht auf Sinnbedingungen bauen, die 
anderen Personen nicht geläufig sein können. Dies in Erwägung zu ziehen, 
würde heißen, eine »Humpty-Dumpty-Auffassung« zu vertreten, der zufolge 
jeder seine Zeichen bedeuten lassen kann, was er will. Die Möglichkeit einer 
solchen Erfindung von Zeichentypen ist jedoch nicht plausibel zu machen: Die 
erste Person Singular hat keine Kontrolle über das Bestehen oder Nicht-Bestehen 
von Zeichenpraktiken. Ich kann nicht als Zeichenpraktik in Anspruch nehmen, 

was keine Zeichenpraktik ist. 
Wenn sich der Status von Zeichenpraktiken im ersten Schritt darin bemerk-

bar macht, dass in einer Zeichenbildung nicht jede Darstellungsweise vorausge-
setzt werden kann, so beschreibt dies wiederum keine Einschränkung, die sich 
auf eine besondere Zeichenbildung beziehen könnte, als vielmehr eine Grenze 
allen Zeichenbildens. Sofern mein Verständnis ein Weltverständnis impliziert, 
mag es normative Verpflichtungen für mein Interpretieren beinhalten; sofern ich 
mich jedoch auf Praktiken als verfügbare Darstellungsweisen beziehe, bedeuten 
diese einfach eine Begrenzung meiner Darstellungsmöglichkeiten. Diese Ein-
sicht fügt sich in die Optik, dass keine Zeichenpraktik (keine Regel) gegeben ist; 
denn es muss keine bestimmte Zeichenpraktik gegeben sein, damit nicht jede 
Zeichenpraktik voraussetzbar ist. Dies gilt unabhängig von den pragmatischen 
Bedingungen einer besonderen Situation – insbesondere auch dann, wenn ich 
mein Denken vor mir selbst ausweise. Auch im eigenen Auffassen kann jemand 

                                                                    

88  Diese Unterscheidung scheint mir deswegen wichtig, weil die öffentliche Praxis mit-

unter so vorgestellt wird, als stünde sie dem individuellen Zeichenverwender buch-

stäblich gegenüber, um ihn bei Gelegenheit zu sanktionieren. Zu einem solchen Bild 

vgl. Brandom, »Freedom and Constraint by Norms«, S. 188ff.; zum Versuch, das Pro-

blem durch Rekurs auf Experten zu lösen, vgl. ders., Making It Explicit, S. 37ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

nur das Verständnis voraussetzen, was er in einer gemeinsamen Praxis verankert 
sieht.89 

Was haben wir damit erreicht? Erstens hatten wir gesehen, dass ein Inter-
pretieren immer innerhalb des jeweiligen Verständnishorizonts liegen muss: Die 
Zeichenbildung kann nur im Maße des persönlichen Verständnisses zurechenbar 
sein. Nun haben wir gesehen, dass man nicht als Zeichenpraktik in Anspruch 
nehmen kann, was keine Zeichenpraktik ist. Da wir aber die Humpty-Dumpty-
Fälle ohnehin ausschließen wollen, müssen wir noch etwas weiter denken. Inter-
essant wird es erst, wenn wir fragen, ob und wie die Zeichenpraxis, die ich bean-
spruche, mich positiv auf ein Interpretieren festlegt. Inwiefern ist ein individu-
eller Interpret an die Verständnisweisen, auf denen die Zeichenbildung beruht, 
gebunden? Und ist es in diesem Kontext überhaupt noch sinnvoll zu sagen, dass 
ich in meinem Interpretieren durch öffentlich gängige Zeichenpraktiken begrenzt 
– und eben nicht: normativ verpflichtet – bin? 

Intuitiv scheint die folgende Sichtweise vielversprechend: Als Individuum 
befinde ich mich nicht in der Position, die Konventionen des Zeichengebrauchs 
(die auch die anderen Personen voraussetzen) außer Kraft zu setzen. Ich kann die 
öffentlichen Zeichenpraktiken in der aktuellen Situation nicht verändern, weil es 
eben faktisch bestehende Gebräuche sind. Ich kann vielleicht Darstellungsweisen 
auswählen und kombinieren; ich habe aber keinen Einfluss auf die Verfasstheit 
dieser Darstellungsweisen selbst. So hätten wir es mit der symbolischen Zeichen-
funktion im Peirce’schen Sinne zu tun, dem zufolge ein Zeichen insofern Sym-
bol ist, als es aufgrund von Gewohnheit soundso interpretiert wird – »simply be-
cause it will be interpreted as such«.90 Was diesen Aspekt betrifft, hängt es nicht 
von mir ab, wie man meine Zeichen auffassen wird; ich bin diesbezüglich schon 
auf ein bestimmtes, ein »konventionelles« Verständnis festgelegt. Ist eine solche 
Sichtweise angemessen? 

Die Überlegungen gehen in die richtige Richtung, aber an dieser Stelle ist 
einige Sorgfalt nötig. Als sicher darf gelten, dass wir an dieser Stelle an Verhält-
nisse rühren, die der individuellen Willkür einer ersten Person Singular entzogen 
sind: an Momente des Zeichens, deren Interpretation nicht »ich« kontrolliere, 
und somit an Momente von Nicht-Zurechenbarkeit in der individuellen Zeichen-
bildung. Man kann mir zwar zurechnen, dass ich das Prädikat ›blau‹ gebrauche, 
aber die Interpretation (die »Bedeutung«) dieses Prädikats habe ich nicht in der 
Hand. Insofern ich in meinen Zeichenbildungen von Praktiken Gebrauch mache 

                                                                    

89  Vgl. die bekannten Ausführungen zur Privatsprache in Wittgenstein, Philosophische 

Untersuchungen, §§ 243ff. 

90  Peirce, »New Elements«, S. 307. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 135 

und gegebene Verständnisweisen beanspruche, bette ich mich in die gemeinsame 
Zeichenpraxis ein. Ich baue diesbezüglich darauf, dass z. B. ein sprachlicher 
Ausdruck oder eine Geste schon allgemein verwendet werden. Ich stelle mich 
auf den Boden der Öffentlichkeit.  

Dieser Befund deckt sich mit der Beobachtung, dass gängige Verwendungs-
weisen nicht unmittelbar normative Verpflichtungen bedeuten. Die Inanspruch-
nahme von Zeichenpraktiken ist die Inanspruchnahme eines gemeinsamen Ver-
ständnisses; sie kann damit gar nicht Sache des Einzelnen allein sein. Wir be-
rühren an dieser Stelle eine Dimension des Involuntarismus: einen Punkt, an 
dem der Zeichengebrauch eine Sache der Gemeinschaft ist. Wo jemand Zeichen-
praktiken zugrunde legt, setzt er ein auch anderen Personen eigenes Verstehen 
voraus; er baut auf eine Verständnisweise, für die er als Individuum gar nicht 

einstehen kann. Man kann sich dies z. B. dadurch veranschaulichen, dass ein 
Adressat hin und wieder in meine Zeichenbildung eingreifen kann. Wenn mir im 
Einzelfall ein Lapsus unterläuft, kann er mich etwa korrigieren. In dieser Hin-
sicht ist es sogar denkbar, dass der Andere mir sagt, was ich meine – so etwa, 
wenn ich bemerke »Er hat eine Rezession verfasst«, und der Andere einwendet 
»Du meinst eine Rezension«. Solche Korrekturen beziehen sich auf Zeichen-
bildungen, insofern sie Verwendungsfall einer geteilten Praktik sind, nicht aber 
auf den besonderen Sinn dieser Zeichenbildungen. 

Die Stellung der Zeichenpraxis zu den individuellen Darstellungsmöglich-
keiten scheint also durch den Begriff der Grenze in doppelter Hinsicht ange-
messen charakterisiert zu sein: Erstens ist nicht jedes Verständnis voraussetzbar; 
zweitens hängt es nicht von individueller Willkür ab, wie die Instanz einer Zei-
chenpraktik verstanden wird. Allgemein gilt offenbar: Ich kann über die Bedeu-
tung von sozial etablierten Darstellungsweisen nicht verfügen. – Gleichwohl 
müssen wir noch etwas präziser werden. Die bisherige Betrachtung könnte noch 
immer den Anschein erwecken, als müsse es fixe Verfahren geben, über die die 
anderen Personen (die Interpreten meiner Zeichen) informiert sind. Aber diese 
Sichtweise weist, wie sich am Scheitern der Theorie impliziter Normen bereits 
zeigte, in die falsche Richtung. Die Begriffe »Öffentlichkeit«, »Zeichenpraxis« 
oder »Regel« betreffen logische Voraussetzungen, die wir in der Verständigung 
machen; sie bedeuten nicht, dass Zeichenpraktiken eine fest umgrenzte Verfasst-
heit haben, die wir in der Verständigungspraxis heranziehen könnten, um z. B. 
einem Regulierungsbedarf nachzukommen. Regeln können, wie wir sahen, nicht 
gegeben sein, und dies ist auch hier zu beachten: Im konkreten Fall haben wir 
die jeweilige Verwendung und zurechenbare Ingebrauchnahme, nicht aber die 
Zeichenpraktik.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Dem Befund, dass, obwohl nicht jedes Verständnis voraussetzbar ist, den-
noch auch kein bestimmtes Verständnis gegeben ist, ist deshalb noch ein zusätz-
licher Sinn zu geben: Es ist zwar richtig zu sagen, dass es nicht in meiner Macht 
steht, die Verfasstheit vorausgesetzter Zeichenpraktiken zu beeinflussen. Aber es 
ist wichtig, dies nicht so zu deuten, als wären diese Zeichenpraktiken irgendwo 
festgeschrieben. Das gemeinsame Grundverständnis ist nicht in solcher Weise 
umgrenzt, dass es dem jeweiligen Gebrauch unabhängig gegenüberstünde; die 
Bedeutungen sind nicht in einem »Museum der Bedeutungen«91 dokumentiert. 
Dass konventionelle Zeichenpraktiken nicht individuell bestimmt werden kön-
nen, hat also einen doppelten Sinn: Ein Individuum kann die Verfasstheit von 
Zeichenpraktiken weder kontrollieren, noch in definitiv bestimmter Form explizit 
machen wollen. Denn das gemeinschaftlich geteilte Verständnis lebt davon, Vor-
aussetzung zu sein.  

Dieser Punkt hat für das Thema der Interpretationsfreiheit höchste Relevanz: 
Denn an ihm bestätigt sich, dass es kein Verhältnis der Präskription zwischen 
dem allgemeinen und einem individuellen Verstehen geben kann. Die einzelne 
Person steht nicht unter dem Druck eines überpersonalen Verständnisses, das 
sich ihm aufnötigen könnte, ohne dass sie etwas wirklich auch so versteht. Die 
erste Person kann als Individuum zwar nicht über das gemeinsame Verständnis 
verfügen wollen, aber sie bleibt im Verwenden und Verstehen von Zeichenprak-
tiken dennoch als Mitglied der Gemeinschaft sie selbst und in diesem Sinn auto-
nom. Dies sei nun näher erläutert. 

 
 

2.3 Gemeinsames Verstehen als friedliche Übereinstimmung 
 
Das Bestehen konventioneller Darstellungsweisen kann, wie wir mit Wittgen-
stein sagten, nicht durch unabhängige Regeln, sondern allein durch die Praxis 
und die einheitliche Verwendung von Darstellungsweisen verständlich gemacht 
werden. Der Begriff »konventionell« bezieht sich nicht auf eine der Verständi-
gung vorhergehende Abmachung, sondern auf immer bereits gegebene und im 
Gebrauch fortgesetzte Verwendungsweisen, von denen wir nicht sagen wollen, 
dass sie »von der Sache her« motiviert sind oder phýsei bestehen. Nun ist es aber 
durchaus bemerkenswert, dass wir solche Voraussetzungen machen. Denn die 
Ingebrauchnahme einer Zeichenpraktik im besonderen Fall geschieht ja nicht im 
Zuge eines Kalküls, sondern als Projektionsleistung eines Individuums, dem wir 
ein eigenes, selbstständiges Verständnis zusprechen. Eine Person verwendet, wie 

                                                                    

91  Vgl. die Beschreibung bei Quine, »Ontological Relativity«, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 137 

wir es formulierten, Zeichenpraktiken aus ihrem Verständnis heraus. Der Um-
stand, dass ein Verständnis als übereinstimmend gesetzt ist, kann nicht an über-
personale Normen geknüpft werden, sondern nur noch daran, dass wir uns des 
übereinstimmenden Gebrauchs von Zeichen in verschiedenen Fällen gewiss sind. 
Wittgenstein hat dies als Übereinstimmung im Urteilen beschrieben. Ist die Be-
deutung eines Ausdrucks durch den Gebrauch bestimmt, so ist »nicht nur eine 
Übereinstimmung in Bezug auf Definitionen, z. B. hinweisende Definitionen, – 
sondern auch eine Übereinstimmung in Urteilen« erforderlich. »Es ist«, schreibt 
Wittgenstein, »für die Verständigung wesentlich, dass wir in einer großen An-
zahl von Urteilen übereinstimmen«.92  

Diese Überlegung ist für unser Unternehmen so eminent wichtig, weil sie die 
folgende Einsicht nahelegt: Wie die Dimension der Anwendung von Zeichen-
praktiken nicht übersprungen werden kann, kann auch das jeweils eigenständige 
Verstehen individueller Personen nicht übersprungen werden. Die Möglichkeit 
institutionalisierter Darstellungsweisen ist nur einsichtig zu machen, wenn ver-
schiedene Personen einheitlich verstehen und in unterschiedlichen Einzelfällen 
auf gleiche Weise verfahren, ohne dass dies eigens geregelt werden müsste. Sie 
»urteilen« übereinstimmend – nicht in dem Sinn, dass sie in besonderen Fällen 
zu einem Konsens finden, sondern in dem Sinn, dass sie schon auf ein gemein-
sames Verständnis bauen können.93  

Dass wir von »Regeln«, »Konventionen« oder von »Darstellungsmitteln« zu 
sprechen bereit sind, erklärt sich also nicht aus dem Charakter bestimmter Vor-
bedingungen des Zeichengebrauchs, sondern aus der Selbstverständlichkeit und 
Leichtgängigkeit, mit der ein schon etabliertes Verständnis in der Zeichenpraxis 
vorausgesetzt werden kann. Es muss keine normativen Kräfte geben, die den 
Zeichengebrauch regeln, wie es der Regelnormativismus unterstellt; und wir 
können uns, wie wir sahen, auch keine impliziten Normen denken, die das Ge-
schehen unmerklich antreiben. Die Übereinstimmung im Zeichengebrauch kön-
nen wir nicht darauf zurückführen, dass viele Personen »nach den selben Regeln 
verfahren«. Wir müssen die Blickrichtung umkehren: Wir gehen von einheit-

lichen Praktiken aus, solange praktische Übereinstimmung besteht. Das gemein-

                                                                    

92  Wittgenstein, Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik, S. 343. – Andern-

orts (Philosophische Untersuchungen, § 242) heißt es: »Zur Verständigung durch die 

Sprache gehört nicht nur eine Übereinstimmung in den Definitionen, sondern (so selt-

sam dies klingen mag) eine Übereinstimmung in den Urteilen. Dies scheint die Logik 

aufzuheben; hebt sie aber nicht auf.« 

93  Hier schwingt bereits der Bezug zur Richtigkeit mit, der ab Kap. IV wieder zentral 

wird. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

same Verständnis manifestiert sich darin, dass einzelne Personen in mancherlei 
Weise übereinstimmend verfahren. Auf diesem Umstand basiert die Institution 
von Zeichenpraktiken. Sofern jedoch keine Übereinstimmung besteht – und sich 
auch nicht durch Korrektur oder Regelerklärung erreichen lässt (so dass Rege-
lungen eigens gefunden werden müssten) – ist kein gemeinsames Verständnis 
da, das ich beanspruchen könnte. Es hilft dann auch nicht, wenn Regelausdrücke 
formuliert oder Gebrauchsweisen beschrieben werden. Die Verständnisweisen 
können nur Voraussetzungen sein, wenn sie als selbstverständlich gelten. Eine 
»konventionelle« Zeichenpraxis besteht darin, dass viele individuelle Personen 

von sich her auf gleiche Weise verfahren.  
Dass diese Möglichkeit nicht gesehen wird, scheint ein wesentlicher Grund 

für die Schwierigkeiten in der Normativitätsdebatte und ein Motiv für die Idee 
implizit wirkmächtiger Normen zu sein. Es sieht so aus, als müsse die Einheit 
der Sprachpraxis durch Regulierung gesichert werden, wenn dem individuellen 
Zeichenverwender nicht zugetraut wird, dass er sich ein Verständnis zueigen 
macht und sodann jeweils von sich her mit anderen übereinstimmt. Brandoms 
Konstruktion der »gemeinschaftlichen Beurteilung« (»Communal Assessment«), 
die sich letztlich in »Experten« verkörpert, welche mit entsprechender Autorität 
ausgestattet sind, ist ein Beispiel für die Probleme, die aus einer solchen Sicht-
weise entstehen.94 Was es braucht, ist Raum für eine Art der Übereinstimmung, 
die nicht präskriptiv herbeigeführt werden muss. Was ihre konventionelle Form 
betrifft, sind Zeichen nicht an logisch nachträgliche Auflagen geknüpft, sondern 
an Bedingungen, die als schon erfüllt zu denken sind. Die Einigkeit über die »be-
folgten Regeln« muss sich qua Voraussetzung immer bereits eingestellt haben; 
sie kann nicht erst – z. B. durch Argumentation oder Diskurs – hergestellt wer-

                                                                    

94  Vgl. Brandom, Making It Explicit, S. 37ff. – Brandom räumt ein, dass der Rekurs auf 

gemeinschaftliche Beurteilung insofern heikel ist, als die Gemeinschaft nicht wie ein 

Individuum agiert. Die Beurteilung müsse über »regularities of endorsement or repu-

diation by individual community members« (ebd., S. 39) hergeleitet werden. In dieser 

Sache lasse sich auf Experten verweisen, die die Standards verkörpern (vgl. ebd.). 

Auch wo Brandom die Möglichkeit der Anerkennung von Normen anspricht, bleibt 

das Individuum den Sanktionen der ihm gleichsam gegenüberstehenden Gemeinschaft 

unterstellt: So seien wir an eine Regel auch noch gebunden, wenn sie einen Gehalt 

offenbart, den wir von uns aus nicht unterstützen. »Endorsing a rule gives it a grip on 

us. Part of that grip is that the rule does not mean just whatever we later might take it 

to mean« (ebd., S. 52). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 139 

den müssen.95 So einen Diskurs kann man sich nicht sinnvoll denken, denn der 
Einzelne kann in Sachen Verständnis nicht für die Öffentlichkeit sprechen. Er 
kann zwar z. B. als Repräsentant einer Interpretationsgemeinschaft gegenüber 
Personen sprechen, die dieser Gemeinschaft nicht angehören (z. B. als Mutter-
sprachler im Sprachunterricht).96 Aber er kann sich nicht innerhalb einer Sprach- 
oder Verstehensgemeinschaft in die Rolle eines Lehrers für das maßgebliche 
Verständnis begeben. Es kann nicht einer die Autorität eines geteilten Grundver-
ständnisses geltend machen, indem er sein Verständnis explizit macht. Innerhalb 
der Verstehensgemeinschaft kann kein Individuum das Sprachrohr dieser Ver-
stehensgemeinschaft sein wollen. Eine solche Gemeinschaft zeichnet sich da-
durch aus, dass von ihren Grundregeln nicht die Rede ist, sondern über einige 
tief sitzende Verständnisweisen, wie man es mit Wittgenstein ausdrücken kann, 
friedliche Übereinstimmung besteht.97 

Wo diese Übereinstimmung fehlt, gibt es kein Standardverfahren, wie sie 
erreicht werden kann. Die Begriffe »Regel« oder »Norm« können auch in dieser 
Hinsicht leicht täuschen. Dies wird etwa dort sichtbar, wo in der Verständigung 
Grenzen des Sinns überschritten wurden. In solchen Situationen wird man einen 
Regelausdruck heranziehen und auf gewöhnliche Gebrauchsfälle verweisen. Be-
merkt ein Fremder z. B., dass »der Tee gute Laune« habe, so versteht man ihn 
nicht. Man könnte ihm mit Recht sagen: »Menschen haben Launen, aber Tee hat 
keine Laune.« Damit würde man signalisieren, dass er eine Grenzüberschreitung 
begangen und den Bereich der gängigen Ausdrucksweisen verlassen hat. Handelt 
es sich nicht um einen bloßen Lapsus, so wird fraglich, ob er unser gewöhnliches 
Verständnis teilt. Und doch gibt es niemanden, der ihm eine normative Ver-
pflichtung in dem Sinn auferlegen könnte, dass er ihm den Gebrauch oder »die 
Bedeutung« der Ausdrücke präsentiert, die er verwendet. Es wird rhetorisches 

                                                                    

95  In diese Richtung geht Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, 

S. 31-35. 

96  Zur Beschreibung solcher Fälle vgl. Cavell, »Must We Mean What We Say?«. 

97 Der Passus lautet: »Es ist von der größten Wichtigkeit, dass zwischen den Menschen 

beinahe nie ein Streit darüber entsteht, ob die Farbe dieses Gegenstandes dieselbe ist 

wie die Farbe jenes; die Länge dieses Stabes wie die Länge jenes etc. Diese friedliche 

Übereinstimmung ist die charakteristische Umgebung des Gebrauchs des Wortes 

›gleich‹. / Und Analoges muss man vom Vorgehen nach einer Regel sagen. / Es bricht 

kein Streit darüber aus, ob der Regel gemäß vorgegangen wurde oder nicht. Es kommt 

darüber zum Beispiel nicht zu Tätlichkeiten« (Wittgenstein, Bemerkungen über die 

Grundlagen der Mathematik, S. 323; vgl. auch ders., Philosophische Untersuchungen, 

S. 571). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Geschick und semantisches Feingefühl nötig sein, um typische Fälle zu finden, 
die unseren Freund den korrekten Gebrauch sehen lassen.98 Und wenn dies ge-
lingt, ist damit nicht garantiert, dass der Gebrauch nun für alle Zeit störungsfrei 
verlaufen wird. Es ist zwar nicht jedes Verständnis voraussetzbar; aber das Ver-
ständnis kann gleichwohl nicht ausgewiesen werden. 

Gleichzeitig kann es keinen definitiven Test geben, ob die Voraussetzung ge-
meinsamen Verstehens auch wirklich erfüllt ist. Es wäre zwecklos, unser Ver-
stehen ein für allemal umgrenzen zu wollen, etwa indem wir eine Identität von 
Gedanken diagnostizieren. Es gibt keine Rückbindung an ein »Reich des Sinns«, 
in dem solche Gedanken existieren könnten.99 Es wäre auch sinnleer, diesbezüg-
lich letzte Sicherheit zu suchen. So muss noch für die nach unserer Erfahrung 
unproblematischsten Verstehensgrundlagen die Möglichkeit der Divergenz offen 
bleiben. Quines Diagnose der semantischen Unbestimmtheit macht darauf auf-
merksam.100 Wenn es feste Bedeutungen oder Regelentitäten nicht gibt, ist unter-
schiedliches Verstehen jederzeit konzipierbar. Da sich einem Zeichentypus eine 
feste, von höherer Warte aus prädeterminierte Standardinterpretation nicht zu-
schreiben lässt, muss der Zeichengebrauch ohne Garantien dafür auskommen, 
dass die Voraussetzung gemeinsamen Verstehens in jedem Fall erhalten bleibt. 
Es ist prinzipiell für möglich zu halten, dass zwei Personen eine Darstellungs-
weise – etwa einen Ausdruck wie ›Kaninchen‹ – unterschiedlich verstehen. Und 
wo sich herausstellt, dass dies so ist, gibt es keine außersemantischen Tatsachen, 
die den Fall entscheiden könnten.101 

Diese Unbestimmtheit ist keineswegs ein Symptom einer defizitären Theorie 
– und auch keine Spezialität behavioristischer Konzepte –, sondern ein wesent-
liches Moment des Zeichengebrauchs.102 Sie hat konditionalen Stellenwert. Dies 
heißt nicht, dass eine Verständigung eigentlich unmöglich sei. »Die Zeichen 
funktionieren«, wie Abel dies formuliert, »nicht trotz, sondern vielmehr unter 
Einräumung ihrer Unbestimmtheit kommunikativ«.103 Wäre für ein interindivi-
duelles Verstehen eine Gedankengemeinsamkeit vonnöten, wäre es unerreichbar. 
Die logische Voraussetzung, dass auf gemeinsame Verständnisweisen zurück-
gegriffen werden kann, ist überhaupt nur erfüllbar, wenn von der Forderung nach 
einem letztgültig identifizierbaren Verstehen Abstand genommen wird. Dass ein 

                                                                    

98  Vgl. McDowell, »Are Moral Requirements Hypothetical Imperatives?«, S. 21f. 

99  Vgl. hingegen Freges Auffassung, z. B. in »Der Gedanke«, S. 33. 

100  Vgl. bes. Quine, Word and Object, Kap. II sowie ders., »Ontological Relativity«. 

101  Vgl. Quine, »Ontological Relativity«, S. 29. 

102  Vgl. Elgin, Between the Absolute and the Arbitrary, bes. S. 82. 

103  Abel, »Unbestimmtheit der Interpretation«, S. 43f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 141 

gemeinsames Verstehen gegeben ist, kann nicht auf den geistigen Einfluss von 
Regel- oder Bedeutungsentitäten zurückgeführt werden; es kann sich nur daran 
zeigen, dass nicht mehr nach Sinnbedingungen der jeweiligen Zeichen gefragt, 
sondern schon auf sie gebaut wird.104  

Damit kristallisiert sich eine äußerst wichtige Implikation der hier verfolgten 
Sichtweise heraus, dass Praktiken oder Regeln nicht gegeben sein können: Wenn 
unabhängige und definitive Bestimmungen davon, wie der korrekte Gebrauch 
von Darstellungsweisen aussieht, nicht verfügbar sind, dann ist das gemeinsam 
vorausgesetzte Verständnis wesentlich unthematisch und durch eine friedliche 

Übereinstimmung gekennzeichnet. Man kann dies so ausdrücken: Verstehens-
voraussetzungen gelten so lange als erfüllt, als sie Voraussetzungen bleiben. Für 
uns heißt das nicht zuletzt, dass die Gemeinschaft das individuelle Verstehen 
nicht okkupieren kann. Nicht die Verstehensgemeinschaft (das Wir) schafft die 
Übereinstimmung im Verstehen, sondern diese Übereinstimmung (zwischen mir 
und dir) schafft die Verstehensgemeinschaft. Wo diese Übereinstimmg indes pro-
blematisch wird, kann nicht auf apersonale Bedeutungen oder verständigungs-
externe Regelentitäten verwiesen werden. Man kann nicht auf ein gemeinsames 
Verständnis zurückgreifen wollen, wo es sich nicht einstellen will, oder es her-
beiführen, indem man auf »das« vermeintlich maßgebliche Verständnis deutet. 
Es sind immer nur besondere Zeichen gegeben, in denen sich besonderes Ver-
stehen ausweist; ein überindividuelles Verstehen, das jenem zugrunde liegt, lässt 
sich dagegen nie ausweisen. Eliminieren wir die darin liegende Unbestimmtheit, 
so eliminieren wir die Eigenständigkeit des Verstehens und die kognitive Auto-
nomie der individuellen Person.  

Wir dürfen resümieren: In einem Verstehen, das wir stets schon teilen, bleibt 
mein Verstehen frei. Dass geteilte Zeichenpraktiken dem Darstellen und Inter-
pretieren Grenzen setzen, heißt nicht, dass die erste Person Singular in einer kon-
kreten Situation mit einer Autorität konfrontiert ist, die ihrem Interpretieren eine 
Richtung vorgibt. Der besondere Gebrauch bleibt auch dort individuell, wo wir 
überindividuelle Übereinstimmung veranschlagen. Nehme ich sprachliche oder 
nichtsprachliche Darstellungsweisen in Anspruch, die eine Bedeutung schon 
haben, so lege ich mich damit nicht auf wohlbestimmte Bedingungen fest, die 
allem Zeichengebrauch vorhergehen. Ich verkaufe nicht meine Seele, um den 
Zauber allgemeiner Ideen nutzbar zu machen. Vielmehr kommt die Vorausset-
zung eines gemeinsamen Grundverständnisses der Voraussetzung gleich, dass 
ich (von mir aus) und der Andere (von sich aus) Zeichen auf gleiche Weise ver-
wenden. Sobald sich zeigt, dass dies nicht so ist, ist diese Voraussetzung – die 

                                                                    

104  In Kap. V wird dies deutlicher werden. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Voraussetzung einer ersten Person Plural105 – hinfällig geworden. Was ihre kon-
stitutiven Grundregeln betrifft, wird eine Verstehensgemeinschaft dadurch zu-
sammengehalten, dass sich eine friedliche Übereinstimmung zeigt – nicht auf 
Basis eines Konsens, sondern als wechselseitige Voraussetzung in der Verstän-
digung.  

Das Gesagte betrifft nicht allein die Fundamente interpersonaler Kommuni-
kation, sondern auch den Spielraum des je eigenen Denkens. Auch wenn sich die 
erste Person Singular selbst in Zeichen ausweist, wie sie etwas versteht (wenn 
sie sich z. B. etwas klarmacht), muss sie ein allgemeines Verständnis, das einen 
Möglichkeitsraum aufspannt, voraussetzen; sie baut darauf, dass es so etwas gibt 
wie ein normales Grundverständnis. Es ist notwendig schon ein Wir da, dem ich 
zugehöre und hinter das ich nicht zurück kann. Verstehen, was es heißt, dass 
etwas blau ist; wissen, was ein Fahrrad ist und was eine Zeigegeste bedeutet; ein 
Hasen- von einem Enten-Bild unterscheiden und ein lachendes Gesicht erkennen 
können – dies sind Verständnisweisen, die solche Wir-Formen konstituieren. Sie 
sind für die Verstehensgemeinschaft, der ich angehöre, und damit auch für mein 
Denken so grundlegend, dass ich mich gar nicht in bestimmender Absicht auf sie 
beziehen kann. Sofern ich es bin, der denkt, baue ich schon auf sie. Auf dieser 
Ebene haben normative Verpflichtungen oder Begründungen keinen Ort. Die 
öffentliche Zeichenpraxis ist eine Grenze für mich, indem ich sie in meiner Zei-
chenbildung immer schon beanspruche. Dies indes tue ich selbst und auf eigene 
Weise: Am Anfang der Regel steht nicht Einschränkung oder Zwang, sondern 
die Voraussetzung einer Gemeinschaft, die keiner Regelung bedarf. 106 

 

                                                                    

105  Zum Gebrauch der ersten Person Plural in diesem Sinn vgl. Cavell, »Must We Mean 

What We Say?«. Ausführlich dazu: Leeten, »Wen meine ich, wenn ich ›wir‹ sage?«. 

106  Es ist sicherlich deutlich geworden, dass nicht behauptet wurde, so etwas wie eine 

Sprache gebe es gar nicht. Davidson ist zwar darin Recht zu geben, dass die Idee 

einer »clearly defined shared structure which language-users aquire and then apply 

to cases« sowie »the attempt to illuminate how we communicate by appeal to con-

ventions« aufzugeben ist (»A Nice Derangement of Epitaphs«, S. 446). Aber die 

Schlussfolgerung, »that there is no such thing as a language« (ebd.), die Davidson 

zumindest suggeriert, wäre zurückzuweisen. Ein gemeinsames Verständnis kann 

nicht allein an passing theories (vgl. ebd., S. 442f.) festgemacht werden, sondern hat 

eine Wirklichkeit als Voraussetzung einer gemeinsamen Lebenspraxis. Aufzugeben 

ist allein die Idee, eine Sprache müsse ein festes Regelwerk sein; der Weg, sie als 

Lebensform zu konzipieren (vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 

19), bleibt offen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 143 

2.4 Zusammenfassende Betrachtung 
 
Damit sind wir in der Lage, jene inneren Grenzen des zurechenbaren Zeichen-
gebrauchs, die mit intersubjektiven Zeichenpraktiken verknüpft sind, zusammen-
fassend anzugeben und damit die Bedingungen, die in der sinnvollen Zeichen-
bildung als erfüllt gelten müssen. Diese Grenzen sind gleichzeitig Grenzen des 
jeweiligen individuellen Interpretationsspielraums. Betrachten wir die Sache 
vom Standpunkt der ersten Person Singular, die in ihrer Alltagspraxis innerhalb 
ihres Verständnishorizonts Zeichen sinnvoll verwendet. 

Bin ich eine solche Person, so bestehen für mich keine »Regelvorgaben«. Ich 
nehme Zeichenpraktiken in besonderen Fällen selbst in Gebrauch, um Darstel-
lungsformen zu bilden, die mir unter Zugrundelegung der entsprechenden Kom-
petenz bzw. der entsprechenden Verständnisweisen zurechenbar sind. Dabei sind 
diese Verständnisweisen und Zurechenbarkeitsbedingungen Konstituentia einer 
ersten Person Plural. Als Voraussetzungen meines Verstehens müssen sie meiner 
Verfügungsgewalt und Deutungshoheit entzogen sein; ich kann sie weder modi-
fizieren noch definitiv umgrenzen wollen. Ich kann nicht ein gemeinsames Ver-
ständnis in Anspruch nehmen und gleichzeitig aus meinem Verständnis heraus 
bestimmen wollen. Gemeinsames Verständnis ist überhaupt nicht individuell be-
stimmt: Es steht meinen Zeichenbildungen nicht gegenüber, sondern ist als deren 
Fundament in sie eingelassen. 

Aber gerade deswegen bestehen keine normativen Verpflichtungen. Mein 
Verstehen wird nicht durch ein vorab festgeschriebenes, potentiell fremdes Ver-
ständnis kontrolliert. Die Bestimmtheit von Zeichentypen hängt daran, dass in 
»unserem« Zeichengebrauch einige Verständnisweisen gar nicht problematisch 
werden. Deswegen ist das jeweils vorausgesetzte Grundverständnis eine Grenze 
für mich, die ich nicht überschreiten kann, wenn ich ein Zeichen bilde. Es muss 
im besonderen Verstehen und Interpretieren immer schon vieles als verstanden 
gelten. Es gibt aber keine scharfe Grenzlinie zwischen dem Bezirk des Sinn-
vollen und dem des Sinnlosen; unbegrenzt viele Darstellungen bleiben möglich. 
Der Spielraum ist konstituiert durch ein Verständnis, das eine erste Person Sin-
gular stillschweigend für den Zeichengebrauch einer ersten Person Plural, der sie 
sich zuordnet, voraussetzt. Dass ich hinter unser Verständnis nicht zurück kann, 
ist für mich gleichbedeutend damit, dass ich nicht hinter mich selbst zurück 
kann. 

Wie sehen solche Spielräume konkreter aus? Dass die Grenzen des Zeichen-
gebrauchs aus der Ich-Perspektive gewöhnlich unthematisch bleiben, erhellt dar-
aus, dass ich immer schon mit den jeweiligen Zeichenbildungen befasst bin. 
Nicht die allgemeinen Darstellungsweisen, die ich gebrauche, sondern der be-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

sondere Sinn steht auf dem Spiel; erstere sind Voraussetzungen für letzteren. So 
geht es mir im Satz »Dieser Kühlschrank gehörte einmal Louis XIV., dem König 
von Frankreich« nicht um Ausdrücke wie ›Kühlschrank‹ oder ›König‹, sondern 
darum, eine besondere Aussage zu machen. Und um dies tun zu können, muss 
ich die Bedeutung dieser Ausdrucksweisen, ihren Gebrauch und entsprechende 
Schemata, schon als gesetzt denken. Aus solchen Grenzen ergeben sich Darstel-
lungsspielräume. Doch eine Einschränkung von Freiheit ist dies so wenig, wie 
wenn jemand, der nach der richtigen Tür fragt, stillschweigend voraussetzt, nicht 
durch die Wand gehen zu können. So lange es sich um die Bedingungen von 
Sinn handelt, wird ihre Thematisierung der Vergewisserung gleichkommen, dass 
diese Bedingungen gelten. – So könnte man mich im beschriebenen Fall fragen: 
»Du meinst wirklich Louis XIV., den Sonnenkönig?«; und ich könnte sagen »Ja, 
den Sonnenkönig meine ich«. Auf diese Weise würden wir uns noch nicht dar-
über verständigen, wie etwas darzustellen ist, sondern nur erst darüber, was ge-
sagt wird. Daraus geht hervor, dass Verstehensvoraussetzungen durch direkte 
verstandene Zeichen abgedeckt sein müssen – durch Zeichen, in denen sich ein 
Verständnis manifestiert, das wir schon teilen, wenn wir uns im besonderen Fall 
verständigen.  

Für den Gegenstandsbezug hatte sich dies schon angedeutet. Dieser kann den 
Bedingungen von Sinn zugerechnet werden, die in sinnvollen Zeichenbildungen 
nicht überschritten werden können.107 Es muss immer etwas dargestellt werden. 
Wir hatten dies so beschrieben, dass der Zeichenverwender Fragen wie »Was ist 
es, das du soundso interpretierst?«, »Was stellst so dar?« dadurch beantworten 
können muss, dass er sein Thema ausweist. Dieses muss in unproblematischen 
und, wie wir sagen können, »konventionellen« Zeichen zugänglich sein. Andern-
falls wird der Sinn der Zeichenbildung fraglich. Daran, dass ich solche Zeichen 
ohne weiteres verstehe, zeigt sich, dass sich in ihnen Bedingungen des Zeichen-
gebrauchs instantiieren: Verständnisweisen, über die wir im Augenblick friedlich 
übereinstimmen. Die Grenzen des sinnvollen Zeichengebrauchs können so durch 
Zeichen, denen wir eine direkte Verständlichkeit attestieren, markiert werden. 
Dass die Referenz eines Zeichens nicht der Kontrolle des Individuums unter-
steht, ist nur ein spezieller Fall des allgemeineren Umstands, dass Verstehens-
voraussetzungen öffentlich sind. Zugrunde gelegte Zeichenpraktiken müssen in 
unproblematischen Zeichen exemplifizierbar sein – in Zeichen, in denen die vor-
ausgesetzten Verständnisweisen Voraussetzung bleiben. Dies ist nur denkbar, 
wenn sie auf eine schon bestehende Gemeinschaft zurückführbar sind. Über Zei-

                                                                    

107  Vgl. Kap. II 3.2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 145 

chen, in denen sich ein solches Verständnis manifestiert, stimmen wir dann im-
mer schon überein. 

Dies wirft Licht auf die Interpretationsgrenzen, die sich für den Fall direkter 
Referenz ergeben. Während Termini wie ›Kühlschrank‹ referentiell oder attribu-
tiv funktionieren können, sind indexikalische Elemente wie Demonstrativa oder 
Zeigegesten dadurch charakterisiert, dass sie immer referentielle Funktion inne-
haben und den Gegenstandsbereich festlegen – »[…] indexicals always take pri-
mary scope«, wie Kaplan bemerkt.108 Indexikalia sind so stets Bedingungen der 
besonderen Zeichenbildung. An ihnen macht sich das Thema der Darstellung 
fest; und schon deswegen untersteht es nicht meiner Willkür, ob ein Zeichen 
direkt bezugnimmt oder nicht. Bezugsgegenstände können nicht durch den Ge-
brauch von Zeichen herbeigeschafft werden. Selbst im fiktionalen Darstellen ist 
dies unmöglich. Ich kann keine phantastische Geschichte über »diesen Tisch« 
erzählen, wenn kein Tisch vorhanden ist. Damit ist eine Grenze zurechenbaren 
Interpretierens beschrieben, die keine weitere Rechtfertigung braucht, ja nicht 
einmal verträgt. 

Was es bedeutet, dass sich in der Unkontrollierbarkeit der direkten Bezug-
nahme die Unkontrollierbarkeit gemeinsamer Praktiken geltend macht, ist nun 
klarer geworden. Darin, dass ein Zeichen direkt bezugnehmen kann, zeigt sich, 
dass individuenübergreifend ein Verständnis vorausgesetzt ist. Indem ich z. B. 
auf einen physischen Gegenstand zeige, mache ich Gebrauch von einem Verste-
hen, für das nicht einer allein, sondern die Gemeinschaft einsteht. Zu denken ist 
in diesem Kontext etwa an die Schemata der raumzeitlichen Identifikation, wie 
Strawson sie beschrieben hat.109 Dass wir uns in einer gemeinsamen Wahrneh-
mungswelt bewegen, setzt voraus, dass solche Schemata schon in Gebrauch sind. 
Dass der Bezugsgegenstand seinen Platz in dieser Wahrnehmungswelt hat, heißt 
nicht, dass er interpretationsunabhängig gegeben ist, sondern dass der besondere 
Zeichengebrauch bereits auf geteilten Verständnisweisen aufruht. So kann die 
Interpretationsgrenze durch unproblematische Zeichen angezeigt werden. Das 
Thema, um das es geht, ist direkt zugänglich, weil wir es durch die Verwendung 
des Demonstrativums ›dies‹ oder durch eine Zeigegeste als Thema ausweisen 
können. Der Einzelne kann in seinem Weltverstehen über die öffentliche Wahr-
nehmungswelt nicht hinweggehen, weil in diesen gängige Praktiken instantiiert 
sind. Die inneren Grenzen, die sich so geltend machen, sind in diesem Sinn kon-
ventioneller Art. In der direkten Bezugnahme zeigt sich, was wir schon gemein-

                                                                    

108  Kaplan, »Demonstratives«, S. 510 (vgl. dazu auch Kap. V 2.2). 

109  Vgl. Strawson, Individuals. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

sam verstehen. In dieser Optik sind Wahrnehmungszeichen solche, von denen 
wir ausgehen; es sind schon verstandene Zeichen. 

Aber auch diese Voraussetzungen gelten nur so lange, als sie Voraussetzun-
gen bleiben. Die Auffassung von Wahrnehmungszeichen darf als höchstgradig 
bestimmt gelten – doch nicht aufgrund von externem Zwang, sondern deswegen, 
weil der Einzelne nicht über die Interpretationspraxis verfügen kann. Ob eine 
direkte Bezugnahme funktioniert oder nicht, liegt nicht in der Hand individueller 
Willkür; aber es entscheidet sich auch nicht durch gegebene Sinnestatsachen, 
sondern hängt von der Form der gemeinsamen Praxis ab. Hier stoßen wir auf 
eine Grenze, die notwendig zur Interpretationsfreiheit gehört, nicht aber auf Un-
freiheit. Die Grenze besteht nur so lange, als die Übereinstimmung friedlich 
bleibt. Und so ist wiederum von Unbestimmtheit auszugehen. Die Gemeinsam-
keit des Verstehens ist auch in diesen basalen Fällen nicht mit einer Garantie 
versehen. Es bleibt immer denkbar, dass ein anderer unter Zugrundelegung eines 
anderen Schemas andere Wahrnehmungen hat. Was ich, dem von mir veran-
schlagten Verständnis nach, als Kaninchen sehe, könnte ein anderer, seinem Ver-
ständnis nach, als Ansammlung von Kaninchenteilen sehen.110 Wenn ich – um 
ein anderes Beispiel zu nennen – ›dies‹ als Blumentopf sehe, so kann der Andere 
›dies‹ als bestimmte Farbe sehen.111 Es nützt dann unter Umständen nichts, wenn 
ich auf Erläuterungen zurückgreife, die aus meiner Sicht unproblematisch sind, 
indem ich z. B. auf das Gemeinte zeige. Die Voraussetzung übereinstimmender 
Interpretationen der Wahrnehmungswelt ist als Bedingung des Zeichengebrauchs 
zwar in aller Regel berechtigt; ob sie aber tatsächlich erfüllt ist, muss sich immer 
erst noch zeigen. 

Wir dürfen mithin annehmen, dass es sich im Falle der direkten Bezugnahme 
ganz ähnlich verhält wie im Falle der Inanspruchnahme gängiger Darstellungs-
weisen. Das mit einer Zeichenbildung gesetzte gemeinsame Verständnis betrifft 
sowohl die verwendeten Zeichenpraktiken als auch den Umgang mit der Wahr-
nehmungswelt. Wir können die beiden Fälle in unseren weiteren Überlegungen 
zusammenfassend behandeln, indem wir allgemein die Momente des Zeichens, 
die durch unproblematische Zeichen abgedeckt sind, als Grenzen des Zeichen-
gebrauchs betrachten.112 Was sie angeht, macht der Weltinterpret vom gemein-
samen Verständnis Gebrauch, und zwar so, dass es als Bedingung der Zeichen-
bildung fungiert. Aber allein letztere kann ein zurechenbarer Vollzug sein; nur 
auf sie hin ist eine Person normativ ansprechbar.  

                                                                    

110  Vgl. Quine, Word and Object, Kap. II, § 12. 

111  Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 33. 

112  Dies wird im Kontext der Zeicheninterpretation weiter ausgeführt (Kap. V 2.2).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 147 

Mit Peirce könnte man die Dinge so beschreiben wollen: Die Freiheit der 
individuellen Zeichenbildung kann sich nicht auf das erstrecken, was aufgrund 
einer Regel bzw. »Gewohnheit« (»symbolisch«) oder aufgrund einer »wirklichen 
Beziehung« (»indexikalisch«) interpretiert wird; sie muss sich auf die indivi-
duelle Zeichenform beziehen, auf »the quality that it has qua thing«.113 Die iko-
nische Zeichenfunktion wäre demzufolge das, was potentiell der reflexiven Kon-
trolle untersteht.114 Dass dies etwas Richtiges trifft, sieht man, wenn man sich die 
Bedeutung der ästhetischen Qualität von besonderen Darstellungsformen ver-
gegenwärtigt. Die Konstitution der verfügbaren Darstellungsweisen – »wie der 
Regel zu folgen ist« – muss sich dem individuellen Einfluss entziehen; aber die 
Bildeweise des Zeichens, welche Darstellungsweisen in Anspruch nimmt, darf 
als reflexiv kontrolliert gelten. Die weiteren Überlegungen müssen sich deshalb 
nun intensiver mit der Zeichenbildung selbst beschäftigen. In ihr manifestiert 
sich die individuell zurechenbare, positiv freie Leistung der Interpretation. 

 
 

3  Zurechenbare Zeichenbildung 
 
Frage ich mich, wie ich handeln soll, so ziehe ich nur die Optionen in Erwägung, 
die innerhalb meines Handlungsspielraums liegen. Genauso kann die Festlegung 
der inhaltlich richtigen Interpretation nur innerhalb meiner Darstellungsmöglich-
keiten erfolgen, denn das öffentlich ausgewiesene Interpretieren steht unter den 
sinnlogischen Bedingungen von Zeichenpraktiken. Freilich ziehe ich auch in 
einer so begrenzten Reflexion nicht alles faktisch Mögliche in Erwägung; das 
Nachdenken wäre dann unendlich. Ich fasse z. B. nicht offensichtlich unsinnige 
Interpretationen ins Auge, um mich der Grenzen meines Interpretierens zu ver-
gewissern. Ich frage mich, wie in der jeweiligen Sache verfahren werden soll – 
das heißt für uns: wie angesichts eines besonderen (in Zeichen gegebenen) 
Themas am besten zu interpretieren ist. Ein solches Interpretieren muss von Be-
ginn an als positiv freies Tun aufgefasst werden.  

Um zu diesem Aspekt überzuleiten, sei nun der Gebrauch von Zeichenprak-
tiken betrachtet, wie er sich präsentiert, wenn von Auflagen der inhaltlichen 

                                                                    

113  Peirce, »Sundry Logical Conceptions«, S. 273 

114  Diesem Sprachgebrauch werde ich mich nicht anschließen, da Icon bei Peirce mit 

dem Ähnlichkeitsbegriff konnotiert ist (vgl. etwa »On the Algebra of Logic«, S. 163 

oder »Sundry Logical Conceptions«, S. 273). Mitunter spricht Peirce auch von like-

nesses (»What is a Sign?«, S. 5f.). Für uns wäre dies schon aus den in Kap. II 1.2 ge-

nannten Gründen unglücklich. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Richtigkeit abgesehen wird. Dazu können wir uns wieder auf die verständliche 
Zeichenbildung beziehen, die ein Individuum im besonderen Fall vollzieht – 
innerhalb der genannten Grenzen und unter Zugrundelegung dieser Grenzen als 
Sinnbedingungen. Diese Zeichenbildung werden wir als das freie Tun apostro-
phieren, auf das hin eine Person normativ ansprechbar ist. Im konkreten Fall 
wird die Verwendung des Zeichens freilich in einer intersubjektiven Praxis 
stehen, hier jeweils einen bestimmten Sinn haben und in verschiedenster Weise 
unter normativen Einschränkungen stehen. Für den Moment indes sei von diesen 
Aspekten noch abgesehen. Die Aufmerksamkeit richtet sich auf die Wahl von 

Darstellungsweisen, an die jeweils Schemata geknüpft werden (III 3.1), und auf 
die Bildung komplexer Darstellungsformen, die jeweils eine besondere ästheti-
sche Qualität haben (III 3.2). 

 
 

3.1 Wahl von Darstellungsweisen 
 
Ein Zeichenverwender geht im besonderen Fall nicht nach Regeln vor, sondern 
nimmt Zeichenpraktiken selbst in Gebrauch. Es zeigte sich, dass diese Praktiken 
– als Bedingungen von Sinn – zunächst einmal so zu betrachten sind, dass sie 
einen Raum von Möglichkeiten eröffnen: Mein semantisches Können erlaubt es 
mir, auf eine Vielzahl von »Darstellungsmitteln« zurückzugreifen. Und auch 
wenn diese Mittel endlich sind, sind mir als Zeichenverwender doch auf dieser 
Stufe keinerlei Beschränkungen hinsichtlich der Frage auferlegt, welche Darstel-
lungsweisen ich in Gebrauch nehme. In dieser Hinsicht habe ich offenbar die 
»freie Wahl«. 

Wie aber ist dies genau zu konzipieren? Eine Regelbefolgung kommt als 
Einsatzstelle nicht mehr in Frage; denn nach dem Gesagten könnte bestenfalls 
ein blindes Regelfolgen in Erwägung gezogen werden, welches ohne Wahl ge-
schieht und also keine Entscheidung beinhaltet. Sofern man die Zeichenbildung 
auf eine sicher beherrschte Praxis zurückführt, kann man nicht mehr gleichzeitig 
sagen, dass Unentschiedenheiten bestehen, wie zu verfahren ist.115 Wer von einer 
Darstellungsweise Gebrauch macht, kann nicht wählen, ob er der Regel »so oder 

                                                                    

115  Bei Wittgenstein hieß es denn ja auch: »Wenn ich der Regel folge, wähle ich nicht. 

Ich folge der Regel blind.« (Philosophische Untersuchungen, § 219) Dagegen sind 

Regeldeutungen mit Zweifel und Unentschiedenheit verbunden: vgl. ebd., § 85 oder 

§ 213. Zum Regelfolgen ohne Wahl vgl. auch ders., Bemerkungen über die Grund-

lagen der Mathematik, S. 332f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 149 

so folgt«. Wie sollen wir uns die freie Verfügbarkeit oder die Wahl von Darstel-
lungsweisen dann aber vorstellen? 

Damit dies klar werden kann, muss die Perspektive beachtet werden, die für 
uns maßgeblich ist: die Perspektive einer an der Sprach- und Zeichenpraxis teil-
nehmenden Person: Damit diese Person in ihrem Zeichengebrauch von gemein-
samen Praktiken Gebrauch machen kann, muss sie diese als Verstehensvoraus-
setzungen aus dem Blickfeld treten lassen können. Es geht ihr dann nicht mehr 
um Korrektheit, sondern um das im aktuellen Kontext sinnvolle Zeichen. Man 
kann dies auch so auffassen, dass Personen mit Zeichenkompetenz Darstellungs-
weisen in einen zweckmäßigen Gebrauch nehmen können. Dem ersten Anschein 
nach ist diese Lesart durch die nachhaltige Kritik blockiert, die in der Sprach-
philosophie an Auffassungen geübt wurde, denen zufolge Zeichen erst sekundär 
zu Gedanken hinzutreten, gleichsam als deren Vehikel. In der Alltagspraxis aber 
finden wir es tatsächlich völlig unproblematisch, eine quasi-instrumentalistische 
Haltung zu Zeichenpraktiken einzunehmen. Darstellungs- und Beschreibungs-
weisen werden durchaus als Mittel der Darstellung oder Beschreibung ange-
sehen. Die philosophische Einsicht, dass Zeichen nie bloß äußerliche Mittel sind, 
hebt diese Alltagsunterscheidung nicht auf; sie zwingt nur dazu, sie zu reformu-
lieren und ihre Funktion begreiflich zu machen: Wie können wir uns den zweck-
mäßigen Gebrauch von Darstellungsweisen, in denen sich doch unsere eigenen 
Verständnisweisen manifestieren, denken, ohne in die Theorie vom Gedanken-
vehikel zurückzufallen? 

Es wird sich im Laufe der Überlegungen immer mehr herauskristallisieren, 
dass eine reflektierte Rede von »Darstellungsmitteln« nicht instrumentalistisch, 
sondern nur im Sinne einer kritischen Haltung verstanden werden darf. Dabei 
wird die Annahme entscheidend sein, dass ein Weltinterpret von seinen Darstel-
lungsgewohnheiten zurücktreten kann: Eine Person mit einem Verständnis kann 
sich von den Zeichenpraktiken, die ihr geläufig sind, so distanzieren, dass ein 
bewusster Gebrauch und willkürliche Variationen in der besonderen Zeichen-
bildung in Sicht kommen. Zeichenpraktiken werden in dieser Perspektive gleich-
sam als Werkzeuge ins Auge gefasst, die in einen zweckmäßigen Gebrauch ge-
nommen werden können – ganz so, wie ein geübter Handwerker einen Hammer 
im besonderen Fall gebraucht, um z. B. einen Nagel in die Wand zu schlagen, 
nicht aber, um die Technik des Hämmerns (korrekt) auszuführen. An den beherr-
schten Praktiken mag sich ein Verständnis festmachen; gleichwohl können diese 
Praktiken auch in zurechenbarer Weise verwendet werden, wenn etwas – so oder 
anders – dargestellt wird. Wann etwas eine »bloße« Darstellungspraktik ist, 
bestimmt sich durch die Perspektive, die der Zeichenverwender auf es einnimmt.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Simon betont in diesem Zusammenhang die Bedeutung der Einbildungskraft: 
Diese sei das »Vermögen, Möglichkeiten zu sehen, ohne sich an sie zu verlie-
ren«.116 Sie mache ein Darstellen nach Zwecken möglich, bei dem der Verstand 
sich auf das Regelfolgen nur »einlässt«, ohne dabei seine eigenen Zwecke aus 
den Augen zu verlieren. Einbildungskraft ist so gesehen »das Vermögen, das Be-
folgen von Regeln jederzeit als Mittel erscheinen zu lassen […]«.117 – Von dieser 
reflexiv-distanzierten Sicht der interpretierenden Person auf die zur Verfügung 
stehenden Zeichenpraktiken ist hier auszugehen. Die Voraussetzung ist mithin: 
Die erste Person Singular kann die geläufigen, auf friedlicher Übereinstimmung 
gründenden Zeichenpraktiken als Mittel ansehen, die sie selbst in einen zweck-
mäßigen, sinnvollen Gebrauch nehmen kann. Es wird sich zeigen, dass dieser 
Aspekt für die Voraussetzung von Interpretationsfreiheit zentral ist.118  

An dieser Stelle soll diese Perspektive dadurch vorbereitet werden, dass dem 
Aspekt der Wahlfreiheit Kontur verliehen wird. Dabei kann von einer einfachen 
Überlegung ausgegangen werden: Die Verfasstheit von Darstellungsweisen ist 
nicht individuell bestimmbar – aber welche Darstellungsweisen das Individuum 
heranzieht, ist nicht entschieden. Und diese besondere Ingebrauchnahme von 
Darstellungsweisen ist aus der Warte des Zeichenverwenders maßgeblich. In der 
lebensweltlichen Praxis bewegen wir uns in besonderen Sinnzusammenhängen. 
Der jeweilige Gebrauch von Zeichenpraktiken auf Basis allgemeiner Verständ-
nisweisen ist das Primäre; wobei das Bestehen von Darstellungspraktiken und 
die Möglichkeit des korrekten Gebrauchs schon eine Voraussetzung ist und – 
dies charakterisiert den Normalfall – auch Voraussetzung bleibt.  

Wir können uns dies anhand von grundlegenden Verstehensvoraussetzungen 
vor Augen führen: Ich setze z. B. mit gutem Recht voraus, dass ich weiß, wie das 
Prädikat ›blau‹ verwendet wird, dass ich diese Darstellungsweise unter Kontrolle 
habe und sie im Einzelfall sinnvoll in Gebrauch nehmen kann. Diese Gewissheit 
schlägt sich darin nieder, dass ich den Ausdruck ›blau‹ zu vielfältigsten Zwecken 
verwenden kann – etwa zur Beschreibung des Meeres oder zur Klassifikation 
von Augen, aber auch um eine Abendstimmung zu charakterisieren oder jeman-
den über das bedenkliche Erscheinungsbild seiner Lippen zu informieren. In sol-
chen Kontexten wird es weder eine Kluft zwischen Regel und Regelbefolgung 
geben, noch wird man überhaupt auf »Regeln« Bezug nehmen. Im Fokus steht 

                                                                    

116  Simon, Wahrheit als Freiheit, S. 116. 

117  Ebd., S. 114f. – Schaue man dagegen nur auf die »regionalen« Regeln selbst, fokus-

siere also nur die Methode, so bleibe das Subjekt unbestimmt. Selbstbewusstsein 

setze voraus, dass sich das Ich an seine Zwecke »erinnert« (vgl. ebd., S. 116). 

118  Vgl. Kap. IV 2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 151 

jeweils allein das, was mit der sinnvollen Anwendung des Prädikats ›blau‹ im 
besonderen Fall geleistet wird.  

So ist hier, wie gesehen, die Frage der Korrektheit nur von untergeordnetem 
Interesse. Wir gehen von einer Situation aus, in der den Korrektheitsnormen, wie 
sie durch Regeln ausgedrückt werden können, immer schon genüge getan ist: 
Die Person unternimmt nicht hier und jetzt die und die Schritte, um eine Praktik 
korrekt auszuführen, sondern sie führt die Praktik (korrekt) aus, um hier und 
jetzt die und die Handlung zu vollziehen. Der Witz dieser Handlung ist es nicht, 
auf eine normierte Weise zu verfahren, sondern in diesem Fall »soundso« zu 
agieren. Das ist die Ebene, auf der wir uns bewegen, wenn wir Zeichen sinnvoll 
verwenden. Der Zugriff erfolgt von der Auffassung der betreffenden Situation 
her. Ich wähle nicht angesichts einer Regel eine Handlung oder »Befolgungen« 
aus, sondern ich wähle aus den verfügbaren Praktiken aus. Meine Freiheit ist 
keine Freiheit gegenüber Regeln, sondern die Freiheit, Darstellungsweisen zu 
wählen.119 

So können wir jetzt an die Intuition, dass wir frei auf »Darstellungsmittel« 
zurückgreifen können, anknüpfen, indem wir sagen, dass wir im Darstellen auf 
alle Darstellungsweisen zurückgreifen können, die wir beherrschen. Von meiner 
Kompetenz und der Öffentlichkeit her ist nicht festgelegt, welche Darstellungs-
weise gewählt wird. Es ist von der Gesamtheit der Zeichenpraktiken auszugehen, 
die wir anwenden können: eben jene, die unser Verständnis ausmachen. Insofern 
eröffnet unser Verständnis uns die Möglichkeit, beliebige Darstellungsmittel an-
zuwenden und diese bei der Bildung eines neuen Zeichens je nach Zweck heran-
zuziehen. Es besteht keine Verpflichtung auf bestimmte Darstellungsweisen. Es 

                                                                    

119  Dies lässt auch die Funktion von Regelausdrücken deutlicher werden. Es ist sichtbar 

geworden, dass ein solcher uns nichts über das Regelfolgen selbst verraten kann. 

Hier sieht man: Wesentlich näher liegt, dass ein Regelausdruck indiziert, um welche 

Regel (um welche Handlungsweise) es geht. Das Zeichen ›+‹ in ›2 + 3‹ sagt uns 

nicht, wie addiert wird, sondern dass hier addiert und nicht z. B. substrahiert werden 

muss, wie das Zeichen › – ‹ es anzeigt. Und wenn wir das Zeichen › → ‹ zum Anlass 

nehmen, nach rechts zu gehen, so zeigt sich daran nicht, dass uns dieses Zeichen 

seine Befolgung vorgezeichnet hat, sondern dass wir nach links gegangen wären, 

wenn wir das Zeichen › ← ‹ gefunden hätten. Man könnte meinen, dass dies Fälle 

sind, in denen die Regel dasteht »wie ein Wegweiser« (Wittgenstein, Philosophische 

Untersuchungen, § 85). Regelausdrücke kommen in bereits bestehenden Praktiken 

vor und tun dort ihre Dienste: »Der Wegweiser ist in Ordnung – wenn er, unter nor-

malen Verhältnissen, seinen Zweck erfüllt.« (ebd., § 87) Nur in bereits etablierten 

Sinnzusammenhängen kann ein Zeichen als Regelausdruck funktionieren. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

sind »alle möglichen« Darstellungsweisen als Darstellungsmittel erlaubt; und 
wir wissen nicht, ob gemäß Praxis P1 oder P2 oder P3 verfahren wird. Diese Ent-
scheidung wird im Rahmen des jeweiligen Sinnzusammenhangs getroffen – 
nicht mit Blick auf die innere Struktur von Verfahrensweisen, sondern mit Blick 
auf den Sinn und den Zweck der besonderen Zeichenbildung.  

Das Gesagte hat freilich wieder einen sehr engen Geltungsbereich. Es betrifft 
eine Voraussetzung, die wir in der Praxis machen können. Wenn wir im Alltag 
Zeichen verwenden, befinden wir uns immer schon in einer anderen Situation: 
Es kommt nie allein darauf an, in irgendeiner Weise »darzustellen«. Zeichen-
bildungen stehen in einer intersubjektiven Praxis, in einem Kontext, sind auf 
gegebene Zeichen bezogen und müssen sich in ein Netz von bereits festgelegten 
Interpretationen einbetten. Daraus ergeben sich, wie wir sehen werden, norma-
tive Verbindlichkeiten, des näheren, was unseren Fall angeht, interpretations-
logische Einschränkungen. Aber solange wir vom besonderen Zeichensinn noch 
absehen, ist offen, welche Darstellungsweise gewählt und welches Schema damit 
aktiviert wird.  

 
 

3.2 Die Darstellungsform als ästhetische Form 
 
Wir waren davon ausgegangen, dass sich die Interpretationsfreiheit einer Person 
an der der jeweiligen Darstellungsform festmachen lassen muss. Die Leitfrage 
lautete: »Inwieweit ist es eine Sache von Freiheit, wie ich die Welt (in Zeichen) 
interpretiere?« Da unser Interesse den Freiheitsaspekten gilt, die sich ergeben, 
wenn man das Interpretieren als Interpretieren in Zeichen begreift, hat der Ge-
brauch von Zeichenpraktiken unser besonderes Interesse. Dabei hat sich heraus-
gestellt, dass diese weder Zwang noch normative Einschränkungen für mein Zei-
chenbilden mit sich bringen können. Sie eröffnen allererst den Spielraum meines 
Zeichenbildens. Was dies konkret heißt, tritt hervor, wenn wir uns anschauen, 
wie gängige Zeichenpraktiken in die Bildung besonderer Darstellungsformen 
und damit in auch in die Form des Interpretierens eingehen. 

Ganz allgemein muss sich das jeweilige Verstehen im besonderen Fall im 
Gegensatz zum vorausgesetzten, in Darstellungsweisen und Interpretationsge-
wohnheiten sedimentierten Verständnis in einer neuen Zeichenbildung äußern. 
Dabei ist zu bedenken, dass ich mich bei jeder Zeichenbildung in einer neuen 
Situation befinde und eine neue Anwendung vollziehen muss – selbst in einem 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 153 

so einfachen Fall wie der Applikation des Prädikats ›Tisch‹ auf einen Tisch.120 
Es ist auch hier weder vorherbestimmt, welche Darstellungsweisen zum Einsatz 
kommen, noch setzt sich der bisherige Gebrauch einfach empirisch fort. Viel-
mehr müssen die bekannten Darstellungsweisen aus dem Verständnis einer Per-
son heraus auf den neuen Fall projiziert werden. So hätte ich den Tisch auch als 
»Möbelstück« oder als »Haufen von Molekülen« beschreiben können; ich hätte 
eine Form mit dem Finger in die Luft malen, eine Skizze entwerfen können usw. 

Um nun einen Eindruck davon zu gewinnen, wie sich diese freie, potentiell 
reflexiv kontrollierte Ingebrauchnahme von Darstellungsweisen in der Weise der 
Interpretation manifestiert, sollten wir berücksichtigen, dass wir Komplexe aus 
Darstellungsweisen bilden. Es entspricht der alltäglichen Praxis, dass wir bei der 
Bildung neuer Zeichen von Sprachen oder Symbolsystemen parallel Gebrauch 
machen und Darstellungsweisen kombinieren. Die Darstellung weist eine Kom-
plexität auf; sie hat eine mehrdimensionale Struktur.121 Das einfachste Beispiel 
dafür ist eine Aussage, die verschiedene Ausdrücke enthält. Wenn ein Freund zu 
mir sagt: »Dein Herd sieht ja aus wie ein Gemälde von Jackson Pollock«, ver-
wendet er bekannte Ausdrücke, aber er kombiniert sie zu einer neuen Darstel-
lungsform. Er fügt gegebene Darstellungsweisen so zusammen, wie es vermut-
lich noch nie geschehen ist. Zieht man dazu die Möglichkeiten nichtsprachlichen 
Darstellens in Betracht, so sieht man, dass der Spielraum des Zeichenbildens 
damit nur erst angedeutet ist. Wir können uns auch bildlicher Darstellungs-
weisen, bestimmter Gesten, charakteristischer Klänge oder der Schauspielerei 
bedienen, wenn wir etwas darstellen; und wir tun dies bei vielen Gelegenheiten 
auch. Dabei können die verschiedenen Darstellungsweisen im Zeichen zusam-
menwirken: Ich kann z. B. eine Aussage in besonderem Tonfall und mit beson-
derer Miene machen, Ausdrücke des Englischen und Deutschen vermischen, 
dazu gestikulieren und Proben (»samples«)122 einbringen. Die Anwendung des 
Prädikats ›Tisch‹ in einem neuen Fall ist nur das einfachste Beispiel für die viel-
schichtigen Übertragungs- und Kombinationsleistungen, die sich in der Zeichen-
bildung niederschlagen. Auch dies beschreibt die bereits zitierte Formel Hum-

                                                                    

120  Goodman macht daher zu Recht die schlichte Bemerkung: »Every application of a 

predicate to a new event or a new-found object is new« (Languages of Art, S. 69). 

121  Ich spreche von Komplexität und nicht von Kompositionalität, um zu verdeutlichen, 

dass die Zeichenbildung nicht auf Wahrheitsfunktionalität reduziert werden kann, 

erst recht nicht, wenn man die Rolle nichtsprachlichen Darstellens in Rechnung 

stellt: vgl. Schwartz, »Symbols and Thought«, S. 403f. 

122  Vgl. z. B. Goodman, Ways of Worldmaking, Kap. VII 6. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

boldts, der zufolge man von »endlichen Mitteln« einen »unendlichen Gebrauch 
machen« kann.123 

Vor dem Hintergrund des Gesagten darf es als sicher gelten, dass sich dieses 
fortlaufende Kombinieren und Rekombinieren von Darstellungsweisen zu neuen 
Darstellungen gerade nicht auf Regeln zurückführen lässt. An den unabsehbaren 
Möglichkeiten neuer Zeichenbildung wird greifbar, was es heißt, dass die Ver-
fasstheit von Darstellungsweisen der Wahl von Darstellungsweisen keinerlei Be-
schränkungen auferlegen kann. Die jeweilige Kombination ist ein sinnvoller 
Komplex von Anwendungen gängiger Praktiken, der einen neuen Sinn hat, und 
somit ein eigenständiger Schritt, der in keiner Weise aus der bisherigen Praxis 
hervorgeht. Die komplexen Darstellungsformen, die Zeichenverwender bilden, 
sind in diesem Sinne nicht-ableitbar, und das heißt: sie sind als Leistung der 
individuellen Person zu werten und als solche zurechenbar. 

So lassen sich Darstellungsleistungen auch nicht allein auf Regelkompetenz 
zurückführen. Zur Bildung neuer Darstellungsformen bedarf es einer hinreichen-
den Imaginationsfähigkeit: der Phantasie oder Einbildungskraft. Diese ist ent-
sprechend für Interpretationsfreiheit konditional.124 Die imaginative Dimension 
der Zeichenbildung – etwa die Möglichkeit, fiktionale oder kontrafaktische Dar-
stellungen zu kreieren – weist darauf hin, dass für die Bildung von Zeichen nicht 
nur eine Kenntnis der gängigen Verwendungsweisen, sondern auch die produk-
tive Kompetenz erforderlich ist, die richtigen Ausdrucksweisen zu finden, eigene 
Formen zu kreieren und so neue, eigene Darstellungsweisen zu entwerfen. Wie 
dies einem Individuum möglich ist, kann (und muss) dabei offen bleiben; denn 
um zu beantworten, wie das Individuum Zeichen findet, müsste man Regeln an-
geben können, wie es »im Privaten« vorgeht.125 Sofern Zeichenkompetenz also 
Einbildungskraft beinhaltet, ist sie als individuelles Vermögen zu konzipieren. 
Dass die zeichenverwendende Person über Einbildungskraft verfügt, ist indes 
eine notwendige Voraussetzung.126  

                                                                    

123  Humboldt, Ueber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues, S. 99. 

124  Simon formuliert: »Freiheit (im Zeichenverstehen) ist Sache der Einbildungskraft.« 

(Philosophie des Zeichens, S. 203) – In Kap. IV 2.2. und V 2 wird dies noch genauer 

beleuchtet. 

125  Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 380. 

126  Es ist wichtig, dass die Imagination allgemeine Bedingung des Zeichengebrauchs 

ist: Als Fähigkeit, Nicht-Gegenwärtiges gegenwärtig zu machen, ist sie eine unver-

zichtbare Kompetenz für den Gebrauch von Zeichen. So muss man, um verstehen zu 

können, dass etwas soundso ist, auch verstehen können, was es hieße, dass es nicht 

soundso ist. Zu denken ist dabei an Prädikatenschemata, wie sie mit der Verwen-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 155 

Unsere Ausgangsüberlegung, dass sich die Interpretationsfreiheit in der Form 
der Darstellung manifestieren muss, hat sich damit ein Stück weit konkretisiert: 
Die Möglichkeit des Wählens kann insofern an diesem Aspekt festgemacht wer-
den, als ein Individuum in jedem einzelnen Fall Darstellungsweisen auf eigene 
Weise in Gebrauch nimmt, um neue Formen zu bilden. Der Sinn dieser Formen 
erschließt sich nicht allein von den bereits gängigen Darstellungsweisen her; 
dazu bedarf es der produktiven Darstellungs- und Verstehensleistungen von Per-
sonen, die mit Einbildungskraft ausgestattet sind. In diesem Bereich ist Zure-
chenbarkeit nicht nur möglich, sondern ein wesentliches Charakteristikum. Eine 
Interpretation kann nur in besonderen Darstellungsformen ausgewiesen werden – 
nicht im Bereich des Logisch-Allgemeinen, sondern allein durch die Eigen-
schaft, die das Zeichen hat, insofern es nicht durch andere Zeichen ersetzbar 
ist.127 Diese Eigenschaft, die das Zeichen als besonderes, nicht substituierbares 
Zeichen hat, könnte man seine ästhetische Form nennen. Es ist diese ästhetische 
Form der Darstellung, der wir die welterschließende Funktion im besonderen 
Fall zuerkennen müssen. Gleichzeitig gibt der Begriff der ästhetischen Form den 
Aspekt an, der unter einer reflexiven Kontrolle stehen kann und für den wir eine 
interpretative Freiheit und Verantwortung veranschlagen müssen.  

Die besondere Darstellungsform ist also erstens nicht-ableitbar und zweitens 
nicht-substituierbar. Sie ist ein Entwurf, der sich nicht aus Regeln allein erklärt 
und eine ästhetische Form hat. – Für den Fortgang der Studie gibt dies die Rich-
tung vor: Die Aufmerksamkeit muss sich nun darauf richten, wie sich die erste 
Person die Welt in eigenen Zeichenbildungen verständlich macht. Auch wenn 
eine gemeinsame, verstandene Welt jeweils bereits gegeben ist und dem indivi-
duellen Denken Grenzen setzt, so erfordert doch jede neu vollzogene Bestim-
mung von Welt die Bildung von Darstellungsformen, wie sie sich nicht aus dem 
bisherigen Interpretieren ergeben – und damit einen eigenen Schritt, der indivi-
duell zu verantworten ist. Diese Interpretationsleistungen müssen im Zentrum 
des Interesses stehen, wenn es um positive Interpretationsfreiheit geht. 

                                                                                                                                                 

dung eines Prädikats aktiviert werden: Über sie ist die Symbolisierung logisch auf 

nicht aktualisierte Möglichkeiten bezogen. Um ein Zeichen zu verstehen muss man 

nicht-aktuale Komponenten mitdenken können – ein Spektrum an Möglichkeiten, 

impliziten Alternativen, Oppositionen oder Komplementen (vgl. Abel, Sprache, 

Zeichen, Interpretation, Teil III, Kap. 7). – Schneider hat die Sprachverwendung als 

ein mit Phantasie verbundenes Handeln akzentuiert, das die Sprachstruktur, die als 

Resultat bisherigen Sprachhandelns begriffen werden kann, auf individuelle Weise 

nutzt (vgl. Phantasie und Kalkül). 

127  Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 531. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Ich füge noch eine Bemerkung an: Es liegt hier vielleicht nahe, an ästhetische 
Zeichen im engeren Sinne zu denken: an künstlerische Darstellungen also. Die 
Freiheit der individuellen Zeichenbildung scheint in der Kunst am deutlichsten 
zum Vorschein zu kommen. In diesem Sinne könnte man die ästhetischen Zei-
chen als »freie Zeichen« herausheben wollen.128 Doch auch wenn damit ein 
wichtiger Fall von Darstellungsfreiheit angesprochen ist – dass die ästhetische 

Form von Zeichen der Ansatzpunkt reflexiver Kontrolle ist, bedeutet nicht, dass 
wir uns nur mit ästhetischen Zeichen beschäftigen. Interpretationsfreiheit soll als 
Teil des alltäglichen Interpretierens endlicher Wesen expliziert werden und nicht 
auf die Kreation von Zeichengestalten in einem gesonderten Lebensbereich be-
schränkt sein. Die ästhetische Form des Zeichens (das Wie der Zeichenbildung) 
ist eine allgemeine interpretationslogische Kategorie.129 

Entsprechend darf auch nicht vergessen werden, dass hier eine Hinsicht der 
Zeichenverwendung betont wurde, die mit anderen Hinsichten in einem engen 
Zusammenhang steht. Die Form der Darstellung kann keine intrinsische Qualität 
des Zeichens sein. Es ist eine Form, die das Zeichen in der Interpretation hat. 
Wir hatten gesehen, dass einige Momente des Zeichens der individuellen Kon-
trolle entzogen sind, da eine einzelne Person nicht die Zeichenpraktiken beein-
flussen kann, die sie als gemeinschaftlich geteilt zugrunde legt. Es ist in Rech-
nung zu stellen, dass die Person keine reflexive Kontrolle über ihr Darstellen 
haben kann, insofern sie öffentliche Praktiken beansprucht, sondern nur, insofern 

sie eine Darstellungsform bildet – insofern sie Darstellungsweisen heranzieht, 
um ein neues, nicht-substituierbares Zeichen zu bilden. Doch auch dabei handelt 
es sich nicht um die Schaffung von natürlichen Bildern, sondern um die kom-
plexe Inanspruchnahme von Praktiken. Die besondere Zeichenbildung, die auf 
einen Autor zurückgeführt wird, dessen Kontrolle sie untersteht, kann in ver-
schiedenen Hinsichten als »Soundso«-Darstellung, als Ausführung von Zeichen-
praktiken in einem besonderen Fall aufgefasst werden. Infolgedessen ist die Bin-
dung an diese Praktiken in die Logik der Interpretationsfreiheit mit einzuschlie-

                                                                    

128  Vgl. Fricke, Zeichenprozesse und ästhetische Erfahrung, S. 309-318. Eine deutliche 

Kritik dazu formuliert: Ortland, »Wann ist ein ›freies Zeichen‹?«. 

129  Freilich hat der enge Zusammenhang von Ästhetik und Freiheit eine wichtige Aus-

prägung darin, dass Geschmacksurteile auf charakteristische Weise frei sind, wie 

Kant herausarbeitet (vgl. Kritik der Urteilskraft, z. B. §§ 16, 35; vgl. auch unten, 

Kap. V 2). Auch diese Überlegung ist jedoch nicht auf künstlerische Darstellungen 

beschränkt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 157 

ßen: Diese Praktiken sind immer in die besondere Zeichenbildung eingelassen. 
Sie machen deren Begrenztheit, aber auch deren logische Bedingtheit aus.130 

 
 

3.3 Übergang 
 
Schauen wir, wo wir nun stehen: Dass Freiheit in einem allgemeinen Sinn im 
Interpretieren vorausgesetzt werden muss, hatte sich sehr bald gezeigt. Ich kann 
nicht sagen: »Die Realität bestimmt, wie richtig zu interpretieren ist.« In solch 
einer Auskunft wird eine Heteronomie des Interpretierens behauptet, die sich 
nicht explizieren lässt. Mein Interpretieren kann – wie all mein Denken und Ver-
stehen – nur »intern« gerechtfertigt werden und ist diesem allgemeinen Sinn frei. 
Darüber hinaus kann nicht die richtige Interpretation herausgehoben werden, und 
die unterschiedlichen Interpretationen fügen sich auch nicht ohne weiteres zu 
einem kohärenten Weltverständnis zusammen. Im theoretischen Denken muss 
mithin vorausgesetzt werden, dass es unterschiedliche Interpretationen geben 
kann. Damit ist die Möglichkeit von Interpretationsfreiheit gesetzt.  

Um dieser Freiheit präzisere Gestalt zu verleihen, setzten wir an den inter-
subjektiven Zeichenpraktiken an, die für das besondere Interpretieren jeweils 
einen Rahmen bilden. Wir kamen zu dem Ergebnis: Der Interpret ist nicht durch 
gegebene Regeln zu bestimmten Darstellungsakten gezwungen, sondern nimmt 
Zeichenpraktiken als Darstellungsweisen aus seinem Verständnis heraus selbst 
in Gebrauch. Er kann – sofern es nur darum geht, verständliche Zeichen zu 
bilden – von allen Zeichenpraktiken Gebrauch machen, auf die er sich versteht, 
und diese dabei als Mittel der Darstellung ansehen, über die er verfügt. Die Ver-
mutung, dass sich die Frage, inwiefern es eine Sache von Freiheit ist, wie wir die 
Welt (in Zeichen) interpretieren, auf den Aspekt der Darstellung beziehen muss, 
konkretisierte sich dahingehend, dass die Bildung eigener, nicht (von Regeln) 
ableitbarer Darstellungsformen im Fokus stehen muss, die eine ästhetische Qua-

                                                                    

130  Ich habe oben (Kap. III 2.4) in Anlehnung an Peirce davon gesprochen, dass nur die 

ikonische Funktion des Zeichens der reflexiven Kontrolle unterstehen kann, während 

die symbolische und die indexikalische Zeichenfunktion der Kontrolle entzogen 

sind. Der Blick auf die ästhetische Gestalt des Zeichens unterstreicht dies. An dieser 

Stelle wird indes noch einmal betont, dass dies eine Akzentsetzung innerhalb eines 

Zusammenspiels der verschiedenen Zeichenaspekte beschreibt. Die besondere Form 

ist keine isoliert vorfindliche Ausdrucksform; auch sie muss interpretiert werden, um 

Zeichenform zu sein. Wir werden später sehen, dass es gerade darauf ankommt, ob 

diese Form Eingang in die öffentliche Praxis finden kann. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

lität haben. Dabei stecken neben dem persönlichen semantischen Verständnis die 
jeweils vorausgesetzten Zeichenpraktiken die Grenzen ab, in denen sich die be-
sondere Zeichenbildung bewegt: Die Person kann nicht jedes Verständnis als 
gegeben beanspruchen; die Verfasstheit von Verstehensvoraussetzungen ist ihrer 
Kontrolle entzogen. Sie kann diese nicht außer Kraft setzen wollen, da sie Be-
dingungen ihrer Zeichenbildung sind, und sie nimmt sie unter der Voraussetzung 
von friedlicher Übereinstimmung selbst als Sinnbedingungen in Anspruch. 

Die jeweils verfügbaren Zeichenpraktiken konstituieren so einen Spielraum 
von Möglichkeiten. Darüber hinaus aber ist noch nichts festgelegt: Die innerhalb 
dieser Grenzen, unter diesen Bedingungen stattfindende sinnvolle Zeichenbil-
dung hat noch keine spezifische Kontur. Wir haben noch nichts darüber gesagt, 
um was für einen Gebrauch es sich genau handelt, und so konnten auch noch 
keine normativen Einschränkungen formuliert werden. Wir haben bisher eine 
Voraussetzung beschrieben, die in der Zeichenpraxis im allgemeinen gemacht 
werden muss. Wir fragen jedoch danach, wie es sich mit der Freiheit des theore-

tischen Denken verhält, also mit der Freiheit, die wir haben, wenn wir nach 
inhaltlich richtigen Darstellungen fragen, die wir formen, um die Welt zu inter-
pretieren. Wie spielt die Möglichkeit des zweckmäßigen Gebrauchs von Darstel-
lungsmitteln in dieses Interpretieren hinein, und wie kann sich dieser Gebrauch 
als positive Interpretationsfreiheit realisieren? Welche Einschränkungen ergeben 
sich dabei? Diesen Fragen sei nun nachgegangen. Dabei wird sich zeigen, dass 
Freiheit im theoretischen Denken gar nichts anderes bedeuten kann als Verant-
wortung. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV  Einschränkungen und 
Interpretationsverantwortung 

 
 
 

Unsere Bemühungen, so wurde anfangs gesagt, können nur zu einem gehalt-
vollen Ergebnis durchdringen, wenn sich bestimmte charakteristische Freiheits-
elemente auch für das theoretische Denken ausweisen lassen: Es muss Grenzen 
geben, die Spielräume festlegen; unter Voraussetzung dieser Spielräume müssen 
bestimmte Möglichkeiten erwogen werden können; die Person muss selbst be-
stimmen, welche Möglichkeiten realisiert werden; sie muss infolgedessen unter 
normativem Rechtfertigungsdruck stehen und für ihre Entscheidungen verant-
wortlich gemacht werden können.1 

Über die ersten beiden Elemente – den endlichen Freiheitsspielraum und den 
Raum der Interpretationsmöglichkeiten – haben wir jetzt mehr Klarheit. Es sind 
nicht natürliche Gegebenheiten, über die ich im Zeichengebrauch nicht hinweg-
gehen kann, sondern als gemeinsam gesetzte Verständnisweisen und unthema-
tische Verstehensbedingungen, über die im Moment friedliche Übereinstimmung 
besteht. Es ist deutlich geworden, dass meine Möglichkeiten durch diese Voraus-
setzungen nicht normativ eingeschränkt, sondern konstituiert werden. Deswegen 
kann sich eine Reflexion darüber, was für ein Weltverstehen in einer besonderen 
Situation möglich und richtig ist, nicht auf diese Zeichenpraktiken beziehen. 
Auch in dieser Reflexion sind diese als Sinnbedingungen jeweils vorausgesetzt 
und somit nicht-disponibel. Die Frage, wie darzustellen ist, kann sich nur auf be-
sondere Zeichenbildungen beziehen, auf die sinnvolle Gestaltung von Darstel-
lungsformen durch mit Einbildungskraft ausgestattete Individuen.  

Wenn wir uns nun im nächsten Schritt mit der kognitiven Selbstbestimmung 
von Personen befassen, so haben wir mit dem positiven Gehalt von Freiheit zu 
tun. Dieser wird relevant, wo Entscheidungen von der ersten Person abhängen, 
wo »ich selbst« die Kontrolle über das Tun habe, das dann als mein Tun gilt und 

                                                                    

1  Vgl. Kap. I 1. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

mir zugerechnet wird. Wo dieser positive Sinn von Freiheit ins Spiel kommt, 
schwingt Normativität bereits mit; denn als Person, die ein Denken und Handeln 
als ihr eigenes Denken und Handeln versteht, frage ich notwendig schon nach 
Einschränkungen. Im Bereich des theoretischen Zeichengebrauchs werden dabei 
ganz eigentümliche Einschränkungen verlangt sein. So wurde sichtbar, dass eine 
Person, die sich den Regeln der Urteilsgrammatik willkürlich zu entziehen sucht, 
die Welt gar nicht mehr als »soundso« bestimmt ansehen kann: Epistemische 
Rechtfertigung schließt individuenabhängige Motive aus. Wer Überzeugungen 
immer wieder neu danach festlegt, ob sie ihm »persönlich zusagen«, interpretiert 
verantwortungslos. Und tatsächlich kann man sich so eine Verfahrensweise auch 
gar nicht als ein Weltinterpretieren denken. Eine Person wird sich vielmehr von 
sich her auf Urteile festlegen und an die damit verbundenen Einschränkungen 
binden wollen und dabei als denkendes Wesen frei bleiben. 

Unser Hauptaugenmerk gilt gleichwohl der Frage, inwiefern die Festlegung 
richtiger Interpretationen in einem nicht-intellektualistischen Sinne frei ist und 
sinnvollerweise durch Individuen kontrolliert sein kann. Dies ist es, was die Be-
griffe der Interpretationsfreiheit und Interpretationsverantwortung hier markieren 
sollen. Indem sich das Interpretieren in besonderen, nicht-ableitbaren Zeichen-
bildungen vollzieht, fließt eine individuell zurechenbare Aktivität in es ein. Inso-
fern ich die Welt selbst darstellen kann – oder besser: muss –, bin ich gehalten, 
sie so angemessen, richtig oder gut wie möglich darzustellen. Dieser normative 
Druck bliebe auch noch, wenn den allgemein formulierbaren Interpretations-
normen, wie der Konsistenzforderung, Rechnung getragen wäre.  

Wie ist diese individuelle Interpretationsfreiheit zu denken? Ich beginne mit 
Überlegungen dazu, was im Interpretieren auf dem Spiel steht und wie sich die 
Interpretationseinschränkungen, die in der Rechtfertigung vor anderen Personen 
die Hauptrolle spielen, in die Logik der Interpretationsfreiheit einbetten und als 
Selbsteinschränkungen begreifen lassen (IV 1). Im Anschluss daran geht es um 
die Frage, wie das Interpretieren unter dem Anspruch auf Richtigkeit ein zure-
chenbares Tun sein kann und welche Bedeutung das zweckmäßige Darstellen 
hier hat (IV 2). Auf dieser Basis schließlich kann der mit der Bildung eigener 
interpretierender Zeichen einhergehende Verantwortungsdruck in einem ersten 
Anlauf beschrieben werden (IV 3). 

 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 161 

1  Interpretationseinschränkungen als 
  Selbsteinschränkungen 
 
Wenn man sich nicht mehr einfach mit irgendeinem Zeichengebrauch befasst, 
sondern speziell mit dem Zeichengebrauch in theoretischer Absicht, muss man 
über die Minimalbedingung der Verständlichkeit hinausgehen. Wir hatten die 
entsprechende Anforderung vorläufig mit dem Begriff der inhaltlichen Richtig-

keit belegt, ohne uns damit auf bestimmte Kriterien festzulegen.2 Eine Prämisse 
dabei war, dass nicht im Vergleich mit gegebenen Realitäten festgelegt werden 
kann, was eine richtige Darstellung ist, sondern unterschiedliche Interpretationen 
möglich sind. Erst angesichts dieser Situation kann die Frage, wie am besten zu 
interpretieren ist, Relevanz gewinnen.3 Die motivierende These der Studie lässt 
sich so formulieren, dass ich in der Beantwortung dieser Frage frei bin: In einer 
bestimmten Hinsicht muss ich selbst bestimmen, was die richtige Interpretation 
ist, und für meine Entscheidung einstehen. Um nun zu verstehen, in welchem 
Sinne »ich selbst« hier das Individuum bezeichnen und wie es sinnvollerweise 
von »mir«, dieser Person, abhängen kann, welche Interpretation festgelegt wird, 
müssen wir uns ein Stück weit klarmachen, was es überhaupt heißt, wenn Zei-
chen in der Absicht verwendet werden, die Welt zu interpretieren. 

 
 

1.1 Die Frage nach der richtigen Interpretation 
 
Bisher konnten wir uns noch ausmalen, dass Darstellungsweisen, sofern sie ver-
fügbar sind, auf beliebige Weise gebraucht werden. Tatsächlich scheint es sich 
faktisch auch so zu verhalten, dass wir in dieser Hinsicht zu einiger Willkür in 
der Lage sind. So steht es mir z. B. frei, meine Zeichenkompetenz zu benutzen, 
um die Tatsachen zu verzerren oder fiktionale Darstellungen zu gestalten. Ich 
kann Adressaten durch rhetorisches Geschick manipulieren. Ich kann Fantasiero-
mane schreiben oder Märchenfiguren in Öl malen. Ich kann dies nur in gewissen 
Spielräumen, denn meine Kompetenzen sind endlich und die Verstehensvoraus-
setzungen entziehen sich meiner Willkür. Aber innerhalb der Spielräume stehen 
alle Möglichkeiten offen. Ich kann Zeichenpraktiken so zugrunde legen, dass ich 
vom Üblichen abweiche, und also »Regeln verletzen«4 (etwa indem ich sage: 
»Ich habe die Wechsstaben verbuchselt«) – und da man mir das Verständnis zu-

                                                                    

2  Vgl. Kap. I 3.2 c. 

3  Vgl. Kap. II 2.3. 

4  Vgl. Schneider, Phantasie und Kalkül, z. B. S. 30f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

schreibt, wird man annehmen, dass ich bewusst so verfahre, um etwas zum Aus-
druck zu bringen. Auch irreführende Darstellungen können in diese Rubrik ein-
geordnet werden: Ich kann das Zeichen › ← ‹ verwenden, wo das Zeichen › → ‹ 
richtig wäre; ich kann den Satz »Nebenan steht ein Tisch« bilden, obwohl kein 
Tisch da ist. Es ist dann zu erwarten, dass man mir diese Akte als kontrollierte 
Handlungen zurechnet und z. B. als Lügen missbilligt. An solchen Fällen zeigt 
sich die Möglichkeit der Distanzierung von beanspruchten Zeichenpraktiken – 
die Möglichkeit, sie als Darstellungsmittel anzusehen – in markanter Weise: 
Gerade die Praktiken, in denen sich ein tiefsitzendes Grundverständnis nieder-
schlägt, kann ich kontrolliert, nach meinen eigenen Zwecken gebrauchen und 
sogar missbrauchen. Was für eine Darstellungsform gebildet wird, hängt von mir 
ab; die besondere Zeichenbildung ist selbstbestimmt, und ich muss für sie ein-
stehen.  

Nun fragen wir aber nach Freiheit im Bereich des Theoretischen – danach, 
welche Rolle wir der Zurechenbarkeit zuweisen wollen, wenn wir die Welt in 
Zeichen auffassen, erkennen, ins Bild setzen oder verstehen. Da dabei die Ich-
Perspektive maßgeblich ist, liegt die mutwillige Verzerrung außerhalb dessen, 
was in Erwägung gezogen wird. Unter den Gesichtspunkten des Theoretischen 
muss das Zeichenbilden gedanklich immer schon unter charakteristische Ein-
schränkungen gestellt werden. Ein diesbezüglich verpflichtungsloser, beliebiger 
Gebrauch von Darstellungsweisen ist in der Interpretation keine Option. Wenn 
ich die Welt interpretiere, so geht es mir nicht darum, überhaupt darzustellen; ich 
strebe Darstellungen mit einer bestimmten Qualität an, und diese Qualität hatten 
wir Richtigkeit genannt. Versuchen wir nun, dies mit Inhalt zu füllen. 

Beachten wir zunächst, dass Sinn und Richtigkeit eng miteinander verwoben 
sind: Der Weltbezug ist nicht etwas, was zum Verständnis von Darstellungen 
äußerlich hinzukommt; wir verstehen Zeichen auch von ihrem Richtigkeitsbezug 
her. So wird es z. B. gelegentlich nicht ganz klar sein, ob eine Darstellung »sach-
lich unrichtig« oder »unsinnig« genannt werden soll; es kann Unsicherheit be-
stehen, ob eine Beschreibung, für die sich kein Anwendungsfall denken lässt, 
wirklich verständlich ist.5 Wenn also oben davon die Rede war, dass es vorerst 
nur um »verständliche« Darstellungen gehen soll, so wurde damit kein scharf 
abgezirkelter Bereich ausgesondert. Es ging lediglich um Zeichen, für die sich 
irgend eine Art der Verwendung denken lässt. Insbesondere wurde mit dem 
Aspekt der Richtigkeit für den Moment ein Aspekt in den Hintergrund ver-
schoben, der im Zeichengebrauch allgegenwärtig ist – selbst dort, wo wir mit 
falschen Darstellungen zu tun haben. Indem wir diesen Aspekt jetzt wieder her-

                                                                    

5  Vgl. das Beispiel in: Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 282. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 163 

vorheben, filtern wir folglich weder eine wohldefinierte Zeichenklasse heraus, 
noch stellen wir äußerliche Anforderungen an den Zeichengebrauch. Mit der 
Welthaltigkeit von Zeichen fokussieren wir ein Moment, das schon in diesen Ge-
brauch eingelassen ist und in ihm auf dem Spiel steht. Sofern ein Zeichen für den 
Weltbezug einsteht, liegt nicht einfach eine besondere Art des Gebrauchs von 
Darstellungsmitteln vor. Es geht nicht um Darstellungen, die der Welt in irgend-
einer Weise näherstehen als andere und in diesem Sinn privilegiert sind. Es geht 
um eine bestimmte Art des Zeichengebrauchs, die ohne Distanzierung erfolgt 
und bei der Zeichen nicht als Darstellungen, sondern als welterschließend ver-
standen werden.  

Ein Richtigkeitsbezug in diesem Sinn ist von Beginn an in den Zeichenge-
brauch eingelassen.6 Zeichen sind keine »Mittel zum Zwecke der inhaltlich rich-
tigen Darstellung«. Die Normativität entfaltet sich im Zuge des Zeichenge-
brauchs und aus ihm heraus. Dies kann im Ausgang von einem im weiteren Sinn 
pragmatistischen Bild verdeutlicht werden: Wo für eine endliche Person, die ein 
Leben zu führen hat, die Frage nach richtigen Interpretationen drängend wird, 
dort geht es für sie um ein Problem, das ihre gesamten Lebensvollzüge betrifft. 
Wir müssen uns deshalb vorstellen, dass diese Person von sich aus nach rich-
tigen Interpretationen fragt und ein existentielles Interesse an ihnen hat. Norma-
tiver Druck muss dem Interpreten nicht erst von außen auferlegt werden; er ver-
dankt sich einer inneren Notwendigkeit: Wer sich die Welt zu erschließen sucht, 
fragt nach Zeichen, an denen er sich orientieren kann, auf die hin er handeln 
kann und in denen sich ihm eine Welt zeigt, in der er leben kann. Es geht dann 
nicht um Interpretationen, die überhaupt möglich, denkbar oder vertretbar sind; 
der Zeichengebrauch ist hier kein Spiel. Vielmehr müssen die Interpretationen 
wirklich tragfähig sein und das heißt: Welt so aufschließen, wie es die lebens-
weltlichen Zwecke erfordern. Als endliche Person bin ich auf Interpretationen 
dieser Art angewiesen; ohne sie hätte ich gar nicht so etwas wie eine »Welt«. 
Diese entglitte mir, und ich wäre sowohl handlungsunfähig als auch, wenn man 
so sagen will, ohne »kognitive Identität«. Ich werde somit stets schon von mir 

                                                                    

6  Eine solche Gerichtetheit wird üblicherweise als Wahrheitsbezug beschrieben: Die 

Frage »Was soll ich glauben?« ist irreduzibel auf Wahrheit bezogen; sie eröffnet eine 

eigenständige Dimension epistemischen Rechtfertigens (vgl. Rödl, Selbstbezug und 

Normativität, Kap. III 2). Die Frage »Wie soll ich interpretieren?« indes kann auf 

nichtsprachliche Welterschließung und die Richtigkeit von nonverbalen Darstellungs-

formen bezogen werden und erlaubt darüber hinaus eine graduelle Lesart, wie sich 

noch zeigen wird. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

aus nach Wegen fragen, die Richtigkeit meiner Weltinterpretationen sicherzu-
stellen. 

In diesem Sinne bin »ich«, als erste Person Singular, im theoretischen Über-
legen immer schon einem irreduziblen normativen Anspruch auf richtige Inter-
pretationen ausgesetzt. Da ich ein (in Zeichen) interpretierendes Wesen bin, 
kann ich mich der Frage nach der Richtigkeit sowie dem damit einhergehenden 
Sollen nicht entziehen. Ich bin nicht in der Position, über diese Frage hinweg-
zugehen, sondern von innen her mit ihr konfrontiert; sie gibt meinem Denken 
eine Ausrichtung. Man könnte dies auch so formulieren, dass die Bildung von 
richtigen Interpretationen für mich ein kategorischer Imperativ ist. Aus Sicht der 
denkenden Person kann der Wille zu einem tragfähigen Weltverständnis nicht an 
Vorbedingungen geknüpft sein, die im besonderen Fall erfüllt sind oder nicht. Es 
ist nicht nur ein nützlicher Vorteil, die Dinge zu verstehen. Es muss so etwas 
unterstellt werden wie eine unbedingte Verpflichtung zu richtigen Interpretatio-
nen, hinter die ich als Wesen, das auf Orientierung angewiesen ist, nicht zurück 
kann.7 Ein wesentliches Ingrediens dieser Verpflichtung hatte sich in der Logik 
des Fürwahrhaltens schon abgezeichnet: Die Richtigkeit der Interpretation muss 
fall- und personenunabhängig sein; sie muss nicht nur für mich, hier und jetzt 
Gültigkeit haben können, sondern für jede Person in so einem Fall. Man könnte 
daher versuchen, den irreduziblen Anspruch auf Richtigkeit von zu Kant her zu 
fassen, indem man ihn in Anlehnung an die Formel des kategorischen Imperativs 
so ausdrückt: »Interpretiere möglichst so, dass deine Interpretation eine allge-
meine Interpretationsweise (eine Verständnisweise) werden kann.«8 Es wird sich 
zeigen, dass diese Formulierung standhält und der Imperativ gültig ist. Die im 
Interpretieren gebildeten Zeichenformen, so wäre er aufzulösen, müssen Fix-
punkte des Verstehens werden können, auf die ich und andere Personen zurück-
kommen können. Dies ist ein wesentliches Moment des Anspruchs auf Richtig-
keit, aus dem ein Hauptsinn von Interpretationsverantwortung hervorgeht. 

Wir haben damit einen Ausgangspunkt und einen Rahmen, in den wir das 
freie theoretische Denken gedanklich platzieren können: Die Freiheitsmöglich-

                                                                    

7  Die kategorische Normativität im Theoretischen wird relativ selten explizit gemacht. 

Vgl. aber Korsgaard, »The Normativity of Instrumental Reason« oder Kelly, »Episte-

mic Rationality as Instrumental Rationality: A Critique«. – In der virtue epistemology 

werden motivationale Begründungsmuster mitunter selbst dort noch beibehalten, wo 

die Erkenntnistheorie ganz auf ein ethisches Fundament gestellt werden soll: so bei 

Zagzebski, Virtues of the Mind, bes. S. 166f. 

8  Vgl. Kants Bestimmung des Vernunftgebrauchs in »Was heißt: sich im Denken orien-

tieren?«, A 330, Fn. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 165 

keiten müssen, anders als bei zweckmäßigen (potentiell strategischen) kommuni-
kativen Handlungen von vornherein innerhalb dessen liegen, was aus der Erste-
Person-Perspektive als verallgemeinerbar gelten kann. In dem intuitiven Vorbe-
halt, es könne doch nicht nur Zeichen, sondern müsse auch so etwas geben wie 
eine Realität, drückt sich, so gesehen, ein normatives Prinzip aus: Die Sphäre, in 
der sich das theoretische Überlegen entspinnt, ist immer schon an die Frage: 
»Wie soll ich am besten interpretieren?« gebunden. Es ist die Frage, die ich mir 
selbst stelle, wenn ich die Welt interpretiere. – Fragen wir nun weiter, wie sie 
beantwortet und der Anspruch auf richtige Interpretationen verantwortlich umge-
setzt werden kann. 

 
 

1.2 Logische Einschränkungen 
 
Selbstbestimmung, so hatten wir gesehen, gewinnt ihren konkreten Sinn aus der 
Beantwortung der Frage, wie entschieden wird.9 Im theoretischen Rechtfertigen 
indes bleibt das individuelle Bestimmen fast immer im Hintergrund. Wir be-
ziehen uns primär auf Festlegungen oder Fürwahrhaltungen und bewegen uns 
auf einer Ebene, auf der das Darstellen als unproblematisch gesetzt ist. Die allge-
meinen logischen Einschränkungen, die in der Epistemologie im Vordergrund 
stehen, stehen einer kognitiven Selbstbestimmung auf den ersten Blick denn 
auch unversöhnlich gegenüber. Die Freiheit, die der Interpret unter diesen Ein-
schränkungen hat, ist nicht die Freiheit eines Individuums, das eigene Zwecke 
verfolgt, sondern die eines Wesens, das sich selbst auf Normen verpflichtet sieht, 
welche von innen her Gesetzescharakter haben. Dieser Lesart zufolge vollzieht 
sich Selbstbestimmung im Bereich des Theoretischen nicht individuell, sondern 
als rationale Kontrolle. 

Die wohl offensichtlichste dieser Einschränkungen ist das Prinzip der Kon-
sistenz, wie es für prädikative Urteile gilt. Hier bedeutet, etwas zu interpretieren, 
eine Festlegung (»x ist F«) zu machen; und dazu gehört es, dass kontradikto-
rische Festlegungen (»x ist nicht F«) ausgeschlossen sind und dies vorerst auch 
bleiben. Da der Wissensbegriff üblicherweise von der Logik des prädikativen 
Urteilens her rekonstruiert wird, wird ein Wissensanspruch entsprechend mit der 
Behauptung verbunden, es könne sich nicht anders verhalten.10 – Darüber hinaus 
muss die Gesamtheit der Interpretationen kohärent sein. Sie muss der Erfahrung 
Rechnung tragen und sich empirisch einlösen lassen. Ich kann zwar die konsis-

                                                                    

9  Vgl. Kap. I 1.2. 

10  Vgl. dazu etwa Kern, Quellen des Wissens, S. 35-37. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

tente Beschreibung einer Welt geben, in der es keine Autos mehr gibt. Aber um 
diese als inhaltlich richtig verstehen zu können, müsste ich den Kontakt mit der 
Erfahrungswelt weitgehend vermeiden. Andernfalls bestünde die Gefahr, dass 
ich mit einem Auto konfrontiert werde und mein Weltbild zusammenbricht. Die 
Interpretationsweisen, die ich mir zueigen mache, so sei dies vorläufig gefasst, 
müssen nicht nur miteinander, sondern auch mit den Zeichen der Wahrnehmung 
harmonieren.11 

Würde ich mich diesen allgemeinen Gesetzen gänzlich zu entziehen suchen, 
so könnte man mit Kant sagen, würde die »Freiheit zu denken zuletzt dadurch 
eingebüßt, und […] im eigentlichen Sinne des Wortes verscherzt«.12 Und viel-
leicht will man sogar sagen, die kognitive Verantwortung der Person liege ganz 
darin, dass bestimmten rules of reasoning gerecht zu werden ist.13 Doch auch 
wenn damit ein zentraler Aspekt von Verantwortung angesprochen ist – in einer 
solchen Beschreibung bleibt das Autonomiemoment noch weitgehend verschlos-
sen. Der Verweis auf Interpretationsregeln lässt unklar, wem gegenüber Verant-
wortung besteht, und er sagt auch nichts darüber aus, wie die Restriktionen in die 
Logik des theoretischen Denkens eingebettet sind: Auch die allgemein-logischen 
Normen nämlich kommen nicht einfach von außen, sondern gewinnen normative 
Geltung im Denken – das heißt: aus der Reflexion von Interpreten, die selbst 
nach dem Richtigen fragen. Man darf daher annehmen, dass diese Normen stets 
auch aus dem Verantwortungsdruck heraus erwachsen, der sich dem Interpreten 
in seinem Selbstdenken ergibt. Es ist nicht davon auszugehen, dass eine externe 
Instanz die Einhaltung von Interpretationsnormen sichert; sie müssen im indivi-

                                                                    

11  Der Kohärenzbegriff wird unterschiedlich verwendet, auch wenn Konsistenz überein-

stimmend als notwendige Bedingung von Kohärenz gilt. Scheffler versteht Konsistenz 

und Kohärenz weitgehend synonym und fordert »a steady ›referential‹ limitation upon 

unbridled coherence« (Symbolic Worlds, S. 180), da Kohärenz allein »too much free-

dom« (ebd., S. 164) gewähre. Wie ersichtlich, möchte ich Kohärenz so verstehen, dass 

sie über bloße Konsistenz hinausgeht und empirische Gültigkeitsbedingungen einbe-

greift (dass interne Kohärenz und nicht-inferentielles Wissen vereinbar sind, ist eine 

Pointe von Sellars‘ »Empiricism and the Philosophy of Mind«; vgl. auch BonJour, 

The Structure of Empirical Knowledge, Kap. 6). Der Begriff bleibt aber in den Kon-

text des lebensweltlichen Zeichengebrauchs gestellt; es geht nicht um die Kohärenz 

von Theorien im engeren Sinne von ausformulierten Aussagengebäuden. 

12  Dies schreibt Kant in »Was heißt: sich im Denken orientieren?«, A 326. 

13  Vgl. Kornblith, »Justified Belief and Epistemically Responsible Action«, bes. S. 34. – 

Kritisch zu dieser »Regel-Konzeption« von doxastischer Verantwortung äußert sich: 

Kern, Quellen des Wissens, S. 318-328. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 167 

duellen Denken als Selbstbindungen vorkommen. Als solche nivellieren sie denn 
aber individuelle Freiheit an keiner Stelle, da die Möglichkeit unterschiedlichen 
Interpretierens offenbleibt. – Es sei nun versucht, die interne Verknüpfung von 
logischen Einschränkungen und Interpretationsfreiheit genauer zu bestimmen.  

Machen wir uns zuerst ein Bild davon, wie sich die Sache aus der Ich-Per-
spektive darstellt. Ausgangspunkt dabei muss das individuelle Verstehen sein: Es 
ist nicht ein rationales Wesen oder die Interpretationsgemeinschaft, sondern eine 
individuelle Person mit eigenen Verstehensfähigkeiten, welche im besonderen 
Fall interpretieren und geeignete Darstellungsformen bilden muss. Diese erste 
Person Singular (»ich«) setzt gemeinsam geteilte Zeichenpraktiken (und damit in 
vielerlei Weise ein »Wir«) zwar voraus, doch es macht eigenen Gebrauch von 
ihnen. Es hat eine besondere geistige Identität. Das Pronomen ich sei wieder so 
aufgefasst, dass es die Perspektive einer solchen ersten Person mit einem eigen-
ständigen Weltverständnis markiert. 

Als eine solche Person habe ich offenbar ein essentielles Interesse an einem 
einheitlichen Weltverständnis. Dass verbindliche Fürwahrhaltungen nicht volun-
taristisch gedacht und jederzeit ins Gegenteil verkehrt werden können, war eine 
der obersten Prämissen. Für die nach tragfähigen Interpretationen strebende erste 
Person ergibt sich die Verpflichtung, dass die Darstellungsformen, die sie bildet, 
im Lichte ihres bisherigen Verständnisses als richtig gelten können müssen. Am 
deutlichsten kommt dies dort zum Tragen, wo klare Festlegungen im Kontext 
von Ein- und Ausschlussbeziehungen getroffen werden müssen: im Falle von 
prädikativen Urteilen. Wo jemand gegensätzliche Aussagen für wahr hält, ver-
steht er etwas offenbar nicht und ist in einer bestimmten Hinsicht nicht orientiert. 
Wo solche Unstimmigkeiten in die Reflexion kommen, wird neu interpretiert 
und zumindest eine der Aussagen revidiert werden.14 Der normative Druck, rich-
tige Interpretationen zu bilden, beinhaltet das Gebot, ein einheitliches Geflecht 
von Interpretationsweisen anzustreben und den Zusammenhang einer Welt her-
zustellen oder aufrechtzuerhalten. Wird diese Norm verletzt, wird man die Inter-
pretation nicht mehr als richtig verstehen können und fallenlassen.  

Dieses Vereinheitlichungsprinzip ist im Weltbegriff schon mitgedacht. Eine 
Welt ist ihrem Begriff nach das Ganze eines Lebenszusammenhangs. Folglich ist 
ein Anspruch auf Richtigkeit ein Anspruch darauf, dass sich eine Interpretation 

                                                                    

14  Der Begriff des theoretischen Denkens fordert also, normative Verbindlichkeiten so 

zu konzipieren, dass gegen sie nicht wissentlich verstoßen wird. Die Interpretations-

normen gewinnen in der Reflexion den Charakter von Grenzen. (Das heißt, wenn ich 

ignoriere, dass ich mich in einen Widerspruch verwickelt habe, breche ich damit die 

Reflexion ab.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

in dieses Ganze einfügt, dass es deren Zusammenhang nicht abbricht oder auf-
löst, sondern bestätigt oder erweitert. Die Interpretationsmöglichkeiten werden, 
könnte man sagen, wieder durch gegebenes Interpretieren eingeschränkt.15 Eine 
Interpretation kann nur Interpretationsweise werden, wenn sie neben den ge-
wohnten Interpretationsweisen fortgesetzt werden kann. Andernfalls kann sie 
nicht richtig sein. Daraus wird die normative Relevanz der Einschränkungen von 
Konsistenz und Kohärenz ersichtlich: Ich interpretiere nicht aus dem Nichts her-
aus, sondern lebe bereits in einer Welt; ich habe ein Weltverständnis, das ich im 
Interpretieren nicht verleugnen kann, wenn ich richtig oder gut interpretieren 
will. 

Dabei sind die Interpretationsweisen, die ich als richtig erachte, nicht einfach 
die Interpretationsweisen, die ich bevorzuge. Es sind vielmehr genau die Inter-
pretationsweisen, die mein Weltverständnis ausmachen. Man kann das Gesagte 
deshalb auch so fassen, dass die Frage, wie am besten zu interpretieren ist, stets 
relevant ist für den Entwurf, den ich von mir selbst mache. Als interpretierendes 
Wesen sind die Interpretationsweisen, auf die ich mich festlege, Interpretations-
weisen, für die ich einstehe. Würde ich mich einer solchen Festlegung auf ein 
einheitliches Verständnis entziehen, so wäre ich nicht nur weltlos, sondern auch 
ein Wesen, von dem man nicht sagen kann, wer es als denkendes Wesen eigent-
lich ist oder was es als solches ausmacht. Die Bedeutung von »ich« bliebe für 
meinen Fall in einer wesentlichen Hinsicht unausgefüllt. In dem Gebot, ein stim-
miges Weltverständnis auszubilden, artikuliert sich eine Verantwortung gegen-
über mir selbst, eine Identität auszubilden.  

Dies wird gut sichtbar, wenn man sich eine Situation ausmalt, in der sich 
eine Person dieser Verpflichtung widersetzt: Stellen wir uns vor, jemand ist zur 
Entschiedenheit eines Urteils der Form »x ist F« gekommen; er hat z. B. die 
Überzeugung gewonnen, dass der Kühlschrank voll ist. Wir müssen nun sagen 
dürfen, dass diese Person nicht auch noch die Überzeugung haben kann, dass der 
Kühlschrank leer ist. Dies würde nämlich jede Festlegung eliminieren. Würde 
uns eine Person signalisieren, dass sie gleichzeitig glaubt, dass der Kühlschrank 
voll und leer ist, so wäre dies nicht nur ein epistemisches Problem; wir würden 
vielmehr bezweiflen dürfen, inwieweit jemand, der so spricht, überhaupt Über-
zeugungen über die Welt hat. Es würde letztlich unverständlich, inwiefern hier 
ein »Ich« in »einer Welt« lebt. Wer sich der Interpretationslogik in dieser Weise 
entziehen wollte, der meint, wie Wittgenstein es beschreibt, »vielleicht, so etwas 
wie: was er sage, flimmere; oder nichts komme wirklich vom Herzen«.16 So eine 

                                                                    

15  Vgl. den Anfang von Kap. III. 

16  Vgl. Wittgenstein, Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik, S. 255. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 169 

Person verliehe ihrem Verständnis, ihrem theoretischen Verhältnis zur Welt und 
damit ihrer kognitiven Identität keine Gestalt mehr. Wollte ich wirklich so inter-
pretieren, verlöre das Wort »ich« etwas von seiner Bedeutung. Ein Urteil wie »x 
ist F« markiert eine Grenze der Variierbarkeit. Das Urteil »x ist nicht F« ist dann 
eine Interpretation, für die »ich« nicht einstehen will. Wird dieses Prinzip außer 
Kraft gesetzt, ist dies nicht Selbstbestimmung, sondern die partielle Auflösung 
des denkenden Selbst. 

Damit ist ein wichtiger Aspekt des Zusammenhangs von allgemeinen Inter-
pretationseinschränkungen und individueller Freiheit umrissen. Doch um zu er-
fahren, in welchem Sinne der interpretierende Zeichengebrauch eine Verantwor-
tungsdimension hat, müssen wir noch weiter nachhaken. Insbesondere ist zu klä-
ren, wie eine Rechtfertigung als konkreter Prozess in Zeichen konzipiert werden 
muss. Wie bereits erwähnt, ist es dabei wesentlich, dass das Ich, das seine Inter-
pretationsfreiheit in die Reflexion zieht, sein Interpretieren nicht einfach vor sich 
selbst und seinem Verständnis, sondern immer auch vor anderen Personen recht-
fertigen muss. Eine interpretierende Person sucht nach Möglichkeiten, das Rich-
tige sicher zu bestimmen. Daraus gewinnt die Rechtfertigung gegenüber An-
deren herausragende Bedeutung. Dies gilt umso mehr, wenn einbezogen wird, 
dass sich die Welt nicht selbst interpretiert, und ich weder nach Regeln interpre-
tieren, noch Autoritäten des richtigen Verstehens konsultieren kann, um sicher-
zugehen, dass ich richtig liege. Gerade in einer solchen Situation sind andere 
Individuen die einzigen Bundesgenossen, die ich habe. Im theoretischen Denken 
sind die Rechtfertigung vor mir selbst und die Rechtfertigung vor Anderen daher 
keine voneinander getrennten Verpflichtungen; vielmehr umfasst meine Verant-
wortung ihrem Sinn nach beide Elemente: Ich komme meiner Interpretationsver-
antwortung nach, indem ich meine Interpretationen vor anderen Personen recht-
fertige. Diese Formel wird für alles Weitere von zentraler Bedeutung sein. 

 
 

1.3 Die Rechtfertigung vor anderen Personen 
 
Unser Ausgangspunkt war die individuelle Person, die aus einem nicht hinter-
gehbaren Interesse heraus nach richtigen Interpretationen der Welt fragt – nach 
Zeichen, in denen sich ihr Welt erschließt. Doch sind Ausdrücke wie »Person«, 
»ich«, »Welt«, »Zweck« oder »Zeichen« zunächst formale Bestimmungen. Es 
sind Reflexionsbegriffe, die ihren Platz in der allgemeinen Beschreibung eines 
Nachdenkens haben, in das eine denkende und handelnde Person sich hineinge-
zogen sieht, wenn sie im besonderen Fall fragt, wie die Welt am besten zu ver-
stehen ist. Es ist aber nicht allgemeingültig festgelegt, wie die richtigen Interpre-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

tationen aussehen. Es muss immer wieder aufs neue entschieden werden, wie 
»die Welt« ist. Der Weltbegriff geht zwar auf eine kohärente Einheit, doch es 
kann unterschiedliche Einheiten geben. In abstrakter Allgemeinheit können wir 
nicht viel mehr sagen, als dass interpretierende Personen sich Realität kognitiv 
aneignen, sie zweckmäßig ordnen und auf eigene Weise verständlich machen. 
Dass der Mensch ein denkendes Wesen ist, bedeutet dann, dass er ein auf Welt-

bildung angelegtes Wesen ist.17 Dies ist keine Wesensbestimmung, die kognitive 
Freiheit von einem substantiellen Vermögen der Rationalität abhängig macht, 
sondern eine formale Zuschreibung, die bedingungslos gilt und unterschiedliche 
Konkretionen erlaubt. 

Nun wird eine solche Konkretion immer aus einem jeweiligen Verständnis 
heraus, innerhalb eines semantischen Horizonts und vor dem Hintergrund eines 
besonderen Weltverständnisses erfolgen. Der Interpret muss auf Basis des schon 
Verstandenen eigene Interpretationen bilden, die in das Geflecht der für richtig 
gehaltenen Interpretationsweisen passen. Doch wie ist dies zu denken? Selbst 
wenn ich mich auf mein Verständnis der Welt beziehe, ist dieses offenbar nicht 
als fertiger Entwurf präsent. Ich trage die von mir akzeptierten Meinungen nicht 
in eine Liste ein, und ich führe auch keinen Katalog der Interpretationen, die ich 
für tragfähig halte. Wie ich Zeichenformen nicht von Regeln ableite, sondern aus 
meinen Verständnis heraus entwerfe, so gibt es auch keinen deduktiven Ab-
gleich von neuen Interpretationen mit etablierten Weltsichten. Das individuelle 
Weltverständnis ist etwas, das wir einer Person zuschreiben oder als Teil unserer 
eigenen Identität voraussetzen; was jedoch dieses Verständnis konkret ist, steht 
selbst mit zur Entscheidung, wenn beantwortet wird, für welche Interpretationen 
jemand einstehen will. Nicht die Identität einer denkenden Sache macht hier den 
ersten Bezugspunkt aus, sondern die geistigen Vollzüge einer ersten Person: Was 
das Denken dieser ersten Person sein soll, bestimmt sich dadurch, wie sie selbst 
es in Zeichen ausweist.  

Ein Weltverständnis ist also nicht als Totalität gegeben, sondern setzt sich 
aus all dem zusammen, was jemand als richtig versteht. Sie formiert sich mithin 
in den Darstellungsformen, die eine Person als richtige Interpretationen der Welt 
akzeptiert. Auch hier müssen wir uns auf das in Zeichen ausgewiesene konkrete 
Verstehen beziehen. Doch diese Einsicht mündet keineswegs in einen Subjekti-
vismus oder in einen Individualismus der Interpretation, sondern führt gerade die 
herausragende Bedeutung der Rechtfertigung vor anderen Personen vor Augen: 
Dass die Frage, wie richtig interpretiert werden soll, nicht verständnisunabhän-
gig behandelt werden kann und immer wieder neu beantwortet werden muss, ist 

                                                                    

17  Vgl. Borsche, »Wie und wozu erfinden wir unsere Welt?«, S. 239ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 171 

keine Befreiung im emphatischen Sinne: Für eine auf Interpretationen angewie-
sene endliche Person bedeutet es auch, dass Orientierungsmöglichkeiten weg-
fallen: Nicht nur Realität und Regeln sind nicht gegeben. Auch die Interpreta-
tionen, die ich als »gegeben« einstufen würde, liegen mir nicht fertig vor. All 
dies macht das Dafürhalten anderer interpretierender Individuen zum wichtigsten 
Bezugspunkt für mich: Was »mein« Weltverständnis sein soll, kann ich nicht mit 
mir selbst ausmachen wollen; ich kann nicht auf eigene Faust interpretieren. Ich 
werde mich stets auch an das Verstehen anderer Personen halten.18  

Die Rechtfertigung vor Anderen stellt daher keine zusätzliche Auflage dar, 
sondern gehört zur Explikation der Normativität, die aus meiner eigenen Frage 
nach richtigen Interpretationen hervorgeht. Sofern sich Antworten auf diese 
Frage in einem Zeichenprozess ausbilden, bilden sie sich in einem der Logik 
nach intersubjektiven Prozess aus. Das heißt auch: Um gute Antworten finden zu 
können, muss ich andere Perspektiven in meine Reflexion mit einschließen. Ich 
komme nicht umhin, so darzustellen, dass mir selbst die Welt verständlich wird; 
aber ich will gleichwohl die Welt darstellen, und in dieser Welt kann ich nicht 
allein leben wollen. Ich sehe mich durch den Imperativ angesprochen, Interpreta-
tionsweisen zu finden, welche sich dadurch auszeichnen, dass sie anerkannt und 
übernommen19 werden können – und das heißt nicht nur: für andere Fälle, son-
dern auch: von anderen Personen. Dass ich mir die Welt verständlich mache, 
kann nicht darauf hinauslaufen, dass ich sie »mir selbst ganz allein« verständlich 
mache. Was prinzipiell nur mir verständlich ist, ist gar nicht verständlich. Die 
Frage »Wie soll ich richtig interpretieren?« geht über in die Frage: »Wie soll 
man richtig interpretieren?« Wird die Geltung der Antwort von vornherein auf 
das Individuum begrenzt, kann sie der Reflexion nicht standhalten. Ich interpre-
tiere dann fahrlässig und kann keinen Anspruch auf Richtigkeit mehr erheben. 
(Wem gegenüber sollte ich ihn geltend machen?) Dieser Anspruch lässt keinen 
Individualismus zu, sondern drängt über die isolierte Perspektive hinaus. 

An diese Beschreibung lässt sich jene von Peirce anschließen, der zufolge 
die Bestimmung des Realen in Zeichen der Anlage nach eine Bestimmung des-

                                                                    

18  Die Bedeutung anderer Personen für die Erkenntnisbildung wird in neuerer Zeit ver-

stärkt betont. So arbeitet Craig in Was wir wissen können den Wissensbegriff vom Be-

griff des guten Informanten her aus. – Zum Stellenwert der Testimonialerkenntnis vgl. 

Scholz, »Das Zeugnis anderer«.  

19  Zum Begriff der adoption vgl. Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and 

Other Arts and Sciences, Kap. X 3. Ähnlich: Simon, Philosophie des Zeichens, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

sen ist, was jede Person zugibt.20 Der Person geht es im Interpretieren nicht um 
einen individuellen Selbstentwurf, sondern um den Entwurf einer Gemeinschaft. 
Sie kann nicht als Individuum selbstbestimmt sein wollen, sondern wird so zu 
interpretieren suchen, wie es jede Person, der sie Verständnis zuschreibt, in »so 
einem« Fall tun würde. Peirce behauptet, dass eine solche Identifikation mit der 
Gemeinschaft zur logischen Natur (logicality) des Menschen gehört.21 Demzu-
folge ist die Schlussfolgerung eines Individuums logisch, indem sie sich einem 
sozialen Prinzip unterordnet: Solange das persönliche Interesse überwiegt und 
die Konsequenzen aus Tatsachen gezogen werden, die primär das Individuum 
betreffen, handelt es sich nicht um das, was man »Denken« nennt. Der Einzelfall 
muss als besonderer Fall einer Regel gedacht werden – als Instanz einer unbe-
stimmten, potentiell unendlichen Zahl »solcher« Fälle –, andernfalls wird nicht 
logisch verfahren.22 So ist das Denken im Kern durch ein Verallgemeinerungs-
prinzip charakterisiert. »So the social principle«, schreibt Peirce, »is rooted in-
trinsically in logic«.23  

Wenn ich Weisen des Interpretierens entwerfen will, die beibehalten werden 
können – und dabei Selbstentwürfe mache –, sollen diese über das Hier und Jetzt 
hinaus Bestand haben, übernahmefähig sein. Sie müssen mehr sein als einfach 
»richtig-für-mich«. Wenn mein Richtigkeitsanspruch beinhaltet, dass ich auch in 
anderen solchen Fällen soundso interpretieren würde, müssen andere Personen in 
solchen Fällen ebenfalls soundso interpretieren können. Ich kann gar nicht prin-
zipiell differenzieren zwischen mir selbst in anderen Fällen »solcher« Art und 
anderen Personen in diesem Fall (und weiteren Fällen »solcher« Art). Sich vom 
aktuellen Fall her auf ein Interpretieren in anderen Fällen solcher Art beziehen, 
heißt schon, sich auf eine potentielle Interpretationsgemeinschaft zu beziehen.24  

                                                                    

20  Vgl. die Definition des Realitätsbegriffs bei Peirce, »How to Make Our Ideas Clear«, 

S. 273. 

21  Vgl. Peirce, »Grounds of Validity of the Laws of Logic« und ders., »The Doctrine of 

Chances«.  

22  Zu letzterem vgl. Peirce, »The Doctrine of Chances«, bes. Abschnitt IV. – Putnam hat 

den Punkt als Peirce’s Puzzle in die Diskussion gebracht (vgl. The many Faces of 

Realism, S. 80-84). 

23  Peirce, »Grounds of Validity of the Laws of Logic«, S. 271. 

24  Etwas genauer könnte man sagen, die Person intendiert eine mögliche Ausweitung der 

Interpretationsgemeinschaft. Denn sie kann normative Ansprüche nur vorbringen, 

wenn sie ein Wir bzw. eine geteilte Bedeutung von »wir« schon voraussetzt (vgl. 

Wellmer, »Verstehen und Interpretieren«, S. 120f.). Ihr Richtigkeitsanspruch geht auf 

die Fortbestimmung (der Bedeutung) dieses »Wir«. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 173 

So gelangt man, indem man von individueller Freiheit ausgeht, schließlich zu 
dem vertrauten Bild, in dem die Rechtfertigung ein Geben und Einfordern von 
Gründen, eine wechselseitige Ausweisung von Interpretationen und ein intersub-
jektiver Vorgang ist. Die Frage nach individueller Interpretationsfreiheit unter-
miniert den »Raum der Gründe« nicht; sie macht nur darauf aufmerksam, dass 
sich alles Rechtfertigen in interindividuellen Verhältnissen abspielt. Diese wer-
den denn auch bald der Dreh- und Angelpunkt unserer Betrachtung sein. Wenn 
ich frage, wie zu interpretieren ist, frage ich nach einem möglichen Wir und 
richte mich damit gedanklich an andere Personen. Darin liegt, dass ich mich als 
Individuum zurücknehme. So wird eine Tendenz bestehen, von der ästhetischen 
Gestalt der jeweils verwendeten Darstellungsformen zu abstrahieren. Die Per-
spektive, die ich bilde, muss von Dauer sein können; sie muss die Perspektiven 
anderer Personen möglichst mit einbeziehen. Ich bin dann jeder Weltdarstellung 
gegenüber verpflichtet, in der sich ausdrückt, was ich als eigenes Verständnis in 
Erwägung ziehen muss – ganz gleich, durch wen sie gebildet wurde. 

So wird verständlich, warum Interpretationen aus der Zustimmung anderer 
Personen in hohem Maße Bestätigung ziehen. Stellt es sich heraus, dass ich mit 
der Überzeugung, dass p, alleine stehe, weil alle anderen überzeugt sind, dass 
nicht p, so habe ich starken Anlass, daran zu zweifeln, dass ich in dieser Über-
zeugung wirklich eine denkende Person (und damit ich selbst) bleibe. Anders-
herum bin ich durch Zeichen, in denen Andere ihr Interpretieren ausweisen, nor-

mativ angesprochen. Sofern Reflexion sich als Verständigung vollzieht, steht es 
anderen Personen offen, sich in mein Denken einzuschalten. Dies machen insbe-
sondere Ausweisungen deutlich, die ich direkt als richtig verstehe, die mir etwa 
unmittelbar »einleuchten«, die ich von ihrer ästhetischen Form her als welter-
schließend wahrnehme. Der verpflichtenden Kraft, die diese für mich und mein 
Weltverständnis haben, kann ich mich nicht ohne weiteres entziehen; ich komme 
nicht umhin, diese Ausweisungen mit in mein theoretisches Überlegen einzube-
ziehen, sie in die Waagschale zu werfen. Auf diese Weise kann sich der Andere 
buchstäblich in meine Gedanken einmischen. 

Wir dürfen festhalten: Individuelle Interpretationsfreiheit und Rechtfertigung 
vor anderen Personen, insbesondere im Sinne der Herstellung von Kohärenz, 
sind untrennbar miteinander verbunden. Der Umstand, dass Erkenntnisfreiheit in 
vielen Fällen angemessen als eine Art rationale Kontrolle aufgelöst werden kann, 
muss nicht auf einen allgemeinen Rationalitätsbegriff oder natürliche Wesens-
eigenschaften zurückgeführt werden; er ergibt sich schon aus den Begründungs-
möglichkeiten, die ein endliches Wesen hat. Der Rechtfertigungsprozess, in dem 
sich das, was formal als Selbstbestimmung bezeichnet wird, konkretisiert, ist we-
sentlich interpersonal. Indem eine erste Person sich in ihrer theoretischen Refle-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

xion in diesen Prozess hineinziehen lässt, kommt sie ihrer Verantwortung gegen-
über sich selbst nach; verschließt sie sich ihm, blockiert sie die (nähere) Bestim-
mung auch ihres eigenen Weltverständnisses. Ein Sinn von Selbstbestimmung, 
der an der interpersonalen Rechtfertigungspraxis vorbeigeht, kann keinen Be-
stand haben. Es kann keinen Individualismus der Interpretation geben. 

Es kann hier nicht das Ziel sein, die Geltung logischer Einschränkungen aus 
der Logik der Freiheit herzuleiten. Wir wollen uns mit individueller Zurechen-
barkeit im Sinne von Verantwortung befassen, und dies mit Rekurs auf die Dar-
stellungsform. Alles Interpretieren erfolgt in besonderen Zeichenbildungen und 
die jeweilige ästhetische Bildeweise bleibt jederzeit relevant. Das theoretische 
Denken behält daher eine individuelle Dimension, und unterschiedliche Interpre-
tationen bleiben möglich. Unter anderem heißt das: Ich kann meine Verantwor-
tung im Denken und Verstehen nicht anderen Personen übertragen. Vielmehr 
bleibt auch dann noch ein normativer Druck, wenn meine Interpretationen als 
interpersonal gerechtfertigt gelten können. Dieser Aspekt ist vor allem dort von 
Belang, wo der Darstellungsaspekt gesondert aufgenommen wird. Doch er macht 
sich auch dort schon bemerkbar, wo prädikative Fürwahrhaltungen gegenein-
ander abgewogen werden – in der epistemischen Rechtfertigung.  

 
 

1.4 Verantwortung in der epistemischen Rechtfertigung 
 
Eine individuelle Person, die nach besten Kräften interpretieren will, ist durch 
die Zeichenbildungen, die sie als richtig versteht, normativ angesprochen. Sie ist 
ihrem eigenen Verständnis verpflichtet, aber dieses formiert sich in öffentlichen 
Zeichen, welche auch durch andere Personen eingebracht werden können. Ob 
ich meiner Verantwortung gerecht werde, bemisst sich auch daran, ob meine 
Interpretationen zu den Interpretationen von Personen passen, denen ich ein ähn-
liches Grundverständnis zuschreibe wie mir selbst. Dieser interpersonale Recht-
fertigungsprozess muss als Prozess der Verständigung »über die Sache« konzi-
piert werden. Im konkreten Fall ist er notwendig eine interindividuelle Auswei-
sung von Interpretationen in besonderen Zeichenformen.25 Es gibt keinen sterilen 
Raum der Logik, in dem man sich »rein« rational auseinandersetzt. Auch die 
epistemische Reflexion bleibt an den zweckmäßigen Gebrauch von Zeichen ge-
knüpft, der auf besonderen Verstehensvoraussetzungen basiert.  

In ihrer allgemeinen Form, so könnte man sagen, haben die logischen Inter-
pretationseinschränkungen noch keine normative Signifikanz. Es besteht ja gar 

                                                                    

25  Zum interindividuellen Dialog vgl. Kap. V 2.5. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 175 

kein Zweifel, dass Konsistenz und Kohärenz Auflagen für die Entwicklung eines 
Weltverständnisses sind. Einen Verstoß können wir uns auf dieser Betrachtungs-
ebene kaum denken. Gehen wir vom abstrakt gefassten Standpunkt eines den-
kenden Wesens aus, ist ein Prinzip wie das vom ausgeschlossenen Widerspruch 
als Grenze des Sinnvollen zu werten. Es gehört zum Begriff der Festlegung, dass 
konträre Festlegungen ausgeschlossen sind; eine Darstellungsform ist um ihrer 
Verständlichkeit willen gedanklich unter das Konsistenzprinzip zu stellen.26  

Bestimmte Verpflichtungen ergeben sich erst im Zuge eines konkreten Nach-
denkens über die richtige Interpretation, wenn die erste Person ihrem Weltver-
ständnis progressiv entschiedene Gestalt verleiht. Dabei werden logische Prinzi-
pien nicht den Status von Gesetzen haben, denen Folge zu leisten ist, sondern 
intern leitend sein. Hier kann es passieren, dass ich mich in Widersprüche ver-
wickle; und werde ich dessen gewahr, bin ich in ganz bestimmter Weise mit 
Normen konfrontiert. Die urteilslogischen Einschränkungen zwingen also nicht 
von außen zu geistiger Disziplin, sondern stehen für die durchgängig aktuell 
bleibende Notwendigkeit, sich für ein Interpretieren, für einen Welt- und Selbst-
entwurf zu entscheiden. Sie gebieten die stimmige Ausgestaltung von Denk-
weisen, nicht aber die Befolgung gewisser Vorgaben.  

Somit indes kommt die normative Dimension, die für die Bildung kohärenter 
Akzeptanzsysteme und die Ausweisung von Interpretationen in Zeichen charak-
teristisch ist, erst unter den jeweiligen Verstehensvoraussetzungen zum Tragen. 
Die allgemeinen Zeichenpraktiken, so hatten wir gesehen, erlegen, der Interpre-
tation keine Verpflichtungen auf, sondern ermöglichen sie; normative Anforde-
rungen ergeben sich erst im besonderen Zeichengebrauch. An dieser Stelle wirkt 
sich dies so aus, dass bei der Herausbildung von kohärenten Weltsichten nicht 
anonyme Prinzipien, sondern stets schon bestimmte Zeichen zur Debatte stehen. 
Die Reflexion oder Verständigung ist schon auf eine ganz bestimmte Gemein-
schaft gebaut, in der von den jeweiligen Personen (von »dir und mir«) und ihrem 
interindividuellen Verhältnis für den Moment abstrahiert ist. Sie basiert auf der 
Voraussetzung, dass die Beteiligten über ein geteiltes Verständnis verfügen. Die 
intersubjektive Rechtfertigung zwischen zurechnungsfähigen Personen ist damit 
nur solange sinnvoll möglich, als ein gemeinsames Grundverständnis, welches 
selbst im Moment nicht gerechtfertigt wird, Voraussetzung bleiben kann.  

                                                                    

26  Peirce schreibt an einer Stelle: »Consistency belongs to every sign, so far as it is a 

sign; and therefore every sign, since it signifies primarily that it is a sign, signifies its 

own consistency.« (»Some Consequences of Four Incapacities«, S. 241) Ich möchte 

dies so deuten: Insofern wir einem Zeichen einen Sinn geben können, kann gegen das 

Konsistenzgebot nicht verstoßen werden. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Doch insbesondere in Fällen, in denen sich nicht so leicht eine Festlegung 
machen oder Übereinstimmung finden lässt, sind solche Voraussetzungen nicht 
unproblematisch. Wo eine Unentschiedenheit besteht, kann die Art und Weise 
des Zeichengebrauchs bereits mit zur Debatte stehen. Das individuelle Verstehen 
wird mit darüber entscheiden müssen, wie die Verstehensgemeinschaft konkret 
fortbestimmt werden soll. Normen müssen immer erst noch umgesetzt, Kohärenz 
erst hergestellt werden. Die Geltung logischer Prinzipien, die in abstrakter Allge-
meinheit keiner Begründung bedarf, erledigt sich im besonderen Fall keineswegs 
von selbst. Es gibt nicht nur ein mögliches kohärentes Geflecht von Interpreta-
tionsweisen; und der interpretierenden Person stehen keine definitiven Kriterien 
zur Verfügung, um das richtige zu ermitteln. Sie muss vielmehr versuchen, nach 
besten Kräften ein »reflexives Gleichgewicht«27 zu erreichen. Sie wird sorgfältig 
abwägen und ständig Kritik üben müssen. Denn es geht nicht darum, ein Bild zu 
konstruieren, das zur realen Welt passt, sondern darum, so zu interpretieren, dass 
das Ganze stimmig bleibt.  

Am deutlichsten wird dieses Moment einer jeden theoretischen Überlegung 
an nichtsprachlichen Darstellungen – an Darstellungen also, deren logische Re-
lationen nicht klar bestimmt sind. Dass sich auf solche Darstellungen etwa der 
Satz vom ausgeschlossenen Widerspruch nicht ohne weiteres anwenden lässt, da 
sich keine eindeutigen logischen Verhältnisse etwa der In- oder Exklusion an-
geben lassen, wird man leicht einräumen. Verwendet eine Person z. B. bildliche 
oder gestische Zeichen, so lassen sich logische Verhältnisse nur im weiten Sinne 
angeben, etwa als Verhältnisse der Opposition.28 Diese Zeichen unterlaufen die 
Konsistenznorm gleichsam. Doch wenn die Darstellungsform für jedes Zeichen 
von Bedeutung ist, ist dies auch für solche Zeichen relevant, denen wir logische 
Bestimmtheit im engen Sinn zusprechen, auf die wir also, mit Wittgenstein, »in 
unserer Sprache den Kalkül der Wahrheitsfunktion anwenden«.29 Diese Zeichen 
– Aussagen – werden als kategorische Festlegungen vom Typ »x ist F« in einem 
kohärenten Ganzen von Festlegungen interpretiert und stehen für ein Höchstmaß 
an Entschiedenheit. Doch auch sie werden nur in ganz bestimmten Darstellungs-
formen individuiert. Und so gibt es auch in diesen Fällen keine rein analytischen 
Übergänge. Die Entscheidung darüber, ob Fürwahrhaltungen kompatibel oder 
Weltverständnisse kohärent sind, ist abhängig vom aktiven Zeichengebrauch, 

                                                                    

27  Vgl. Goodman, Fact, Fiction and Forecast, Kap. 3.2 und Elgin, Considered Judg-

ment, Kap. IV sowie dies., »Line drawing«, S. 88-92. 

28  Vgl. Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences, 

Kap. X 6. 

29  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 136. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 177 

denn Darstellungsformen sind nicht an sich kompatibel oder inkompatibel: Sie 
passen zueinander, wenn sie als zueinander passend interpretiert werden kön-
nen.30  

Dieser Aspekt ist deswegen so wichtig, weil sich an ihm zeigt, warum wir 
die Interpretationslogik nicht nur nicht subjektivistisch, sondern eben auch nicht 
intellektualistisch fassen dürfen: Mag die Wahrung der Kohärenznorm in vielen 
Fällen – wenn die vorausgesetzten Zeichenpraktiken vorausgesetzt bleiben und 
die empirischen Gültigkeitsbedingungen als klar gelten – auch keine Probleme 
bereiten: Es werden gleichwohl Unentschiedenheiten vorkommen, die auf dem 

Wege logischer Kritik nicht zu beseitigen sind. Der Weltinterpret operiert nicht 
im Rahmen von Aussagesystemen mit klaren Relationen, sondern mit Symboli-
sierungen, die eigenständige Perspektiven markieren, welche nicht schon von 
selbst aufeinander bezogen sind. Die reflexive Kontrolle über die Interpretation 
kann sich somit nicht in rationaler Kontrolle erschöpfen. Sie bezieht sich immer 
auch auf die nicht-substituierbare Form der Darstellung; und für diese muss der 
Weltinterpret selbst einstehen. Die Festlegung des Richtigen, in der Selbstbe-
stimmung jeweils konkret wird, hat ein ästhetisches Moment, wenn die Interpre-
tation eine Darstellungsdimension hat. Der Interpret muss die Frage, wie er (am 
besten) interpretieren soll, entlang ganz bestimmter Zeichenformen beantworten. 
Dies wird umso wichtiger, wenn es nicht mehr um die urteilslogische Struktu-
rierung eines Weltverständnisses geht, sondern der Akzent darauf gelegt wird, 
dass die Welt im Interpretieren durch Darstellungsformen verständlich gemacht 
werden muss, die im Sinne dieser Zielsetzung zweckmäßig sind. 

 
 

                                                                    

30  So könnten wir in bestimmten Zusammenhängen sagen wollen, dass ein Mensch ein 

Molekülhaufen ist. Wir haben keine Probleme, diese Beschreibungen aufeinander zu 

beziehen; in diesem Sinn sind es Interpretationen, die zu ein und demselben Weltver-

ständnis beitragen können. Aber dennoch ist nicht klar, wie sich ein Molekülhaufen 

genau zu einem Menschen verhält, und so könnten wir in anderen Fällen auch sagen 

wollen, dass es ganz unterschiedliche Interpretationen sind. Ob Darstellungen als Dar-

stellungen derselben Welt betrachtet werden, hängt in diesem Sinn selbst von Inter-

pretation ab. »Showing that two versions are of the same world involves showing how 

they fit together« (Goodman, Ways of Worldmaking, S. 132). Dabei ist ein weiter Be-

griff der Kohärenz als Passung zu veranschlagen, der Verhältnisse zwischen sprachli-

chen und nichtsprachlichen Zeichen einbegreift (vgl. dazu ebd., S. 138 und Rudner, 

»Show or Tell«). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

2  Interpretieren und zweckmäßiges Darstellen  
 
Angesichts des irreduziblen Anspruchs auf Richtigkeit kann es Variationen von 
Interpretationen allein innerhalb des jeweiligen Verständnisses und Weltver-
ständnisses geben – unter Wahrung von Kohärenz, das heißt aus der Perspektive 
der erste Person Singular: als Variation der Darstellungsform. Doch fasst man 
Erkennen und Verstehen weiter und bezieht nichtsprachliche Zeichen mit ein, so 
muss man einräumen, dass eine Grenze zwischen Darstellungsform und Welt 
nicht klar zu ziehen ist. Dass dieser Punkt im Rechtfertigungsprozess so selten 
thematisiert wird, könnte man daraus erklären, dass die Bestimmtheit eines Ur-
teils den übereinstimmenden Gebrauch von Zeichen schon voraussetzt. Wo die 
Rechtfertigung von der Art eines Begründens oder Argumentierens ist, muss die 
Darstellungsdimension als unproblematisch gelten und die Anwendung nicht-
diskursiver Praktiken blind erfolgen können. Unter kritischen Gesichtspunkten 
jedoch bleibt diese Dimension jederzeit relevant. Das Wie der Interpretation – 
die Form der Darstellung – lässt sich nicht abhängen. Ich kann keine Wahrheit 
jenseits von Zeichen beanspruchen; ein solches Interpretieren ist nicht ausweis-
bar. 

Vor diesem Hintergrund ist nun zu fragen, wie die Bildung von Darstellungs-
formen Ansatzpunkte für eine Zurechenbarkeit des Interpretierens liefert. Dabei 
kommt eine freie Gestaltung der Welt nach persönlichen Vorlieben augenschein-
lich nicht in Betracht: Die Darstellungsform, die ich bilde, wenn ich meine Inter-
pretation ausweise, soll eine Weise der Interpretation werden können. Als inter-
pretierende (und die Richtigkeit meines Interpretierens prüfende) Person kann 
ich nicht einfach die Darstellungsform wählen, die mir zusagt. Ich kann meine 
eigene Individualität nicht als Grund einbringen, wenn ich mein Interpretieren 
rechtfertige. Dies ist vor allem zu bedenken, wenn wir einen Begriff aufnehmen, 
der für den positiven Sinn von Interpretationsfreiheit zentral zu sein scheint: den 
Begriff des Zwecks. 

 
 

2.1 Die Rolle von Zwecken  
 
Allgemein versteht man ein Individuum als positiv frei, wenn etwas nach seinen 

Gründen, Interessen, Bedürfnissen, Präferenzen oder Wünschen geschieht. Das 
heißt, die Freiheit wird daran festgemacht, dass individuelle Rechtfertigungs-
gründe wirksam werden. Um dieses positive Freiheitsmoment auch im welter-
schließenden Zeichengebrauch aufzuspüren, werden wir vom Begriff des Zwecks 
ausgehen. Auf den Bereich der Interpretationsfreiheit gemünzt, werden wir also 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 179 

sagen, dass positive Freiheit dann gegeben ist, wenn Zwecke im theoretischen 
Denken eine konstitutive Rolle spielen. Dass ich in der Interpretation auch als 
Individuum frei bin, hieße, dass die richtige Interpretation auch nach meinen 

Zwecken bestimmt wird.  
Die Idee eines Interpretierens nach Zwecken scheint im pragmatistisch inspi-

rierten Philosophieren auf fruchtbaren Boden zu fallen. Demzufolge sind Inter-
pretationsaktivitäten Teil einer Lebenspraxis und durch diese geprägt. Welche 
Beschreibungen wir als inhaltlich richtig beurteilen, welche Aussagen wir als 
wahr anerkennen – dies hängt maßgeblich von den Zwecken ab, die wir jeweils 
verfolgen.31 Die Philosophien des Zeichens und des Symbols sind ebenfalls voll 
von Hinweisen in diese Richtung. So schreibt Simon: »Jede Interpretation erfüllt 
einen Zweck. Sie ist befriedigend, wenn sie ihren Zweck erfüllt.«32 

Aber wie kann die frei interpretierende Person unter dem Selbstanspruch auf 
inhaltliche Richtigkeit ihre Zwecke einbringen? Im Folgenden möchte ich dafür 
argumentieren, dass diese Idee nur dann etwas Richtiges trifft, wenn sie mit 
einem sehr spezifischen Sinn versehen wird. Die mögliche Rolle von Zwecken 
in der Festlegung richtiger Interpretationen muss eng umgrenzt werden; auch sie 
nämlich kann sich allein auf die ästhetische Darstellungsform beziehen. Da die 
welterschließende Zeichenbildung wesentlich auf Richtigkeit angelegt ist und 
damit unter irreduziblen normativen Anforderungen steht, kann für theoretische 
Belange, anders als im Kontext instrumenteller Rationalität, kein Zweck/Mittel-
Verhältnis im üblichen Sinn veranschlagt werden. Im Zentrum muss die interne 
Zweckmäßigkeit von Darstellungsformen stehen, die dem Individuum ein Ver-
stehen ermöglicht. 

Machen wir uns erstens klar, dass nach dem Gesagten davon auszugehen ist, 
dass keine praktischen Zwecke in die Interpretation eingebracht werden dürfen.33 
Aus der Ich-Perspektive kann die Richtigkeit einer Interpretation nicht auf parti-
kulare Zielsetzungen hin relativiert werden. Denn dann könnte jede Darstellung 
bei Einsetzung des passenden Zwecks als richtig interpretiert werden. So könnte 
es der praktische Zweck einer Darstellungshandlung sein, jemanden zu täuschen: 

                                                                    

31  Vgl. z. B. James, Pragmatism, Lecture VI. 

32  Simon, Philosophie des Zeichens, S. 61. – In der Symboltheorie ist der Zweckbegriff 

grundlegend: vgl. Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and 

Sciences, S. 12; Goodman, Languages of Art, S. 256-258 oder ders., Ways of World-

making, S. 8f., 20ff., 119, 122f. oder 131. Demzufolge sind es Symbolsysteme, die 

nach Zwecken gewählt werden. 

33  Dies zeigte sich bereits daran, dass vom Handlungsaspekt des Darstellens zu abstra-

hieren ist: vgl. Kap. I 3.2 b. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Eine Falschaussage wäre dann relativ zu diesem Zweck richtig. Eine möglichst 
überzogene Beschreibung könnte gute Dienste tun, wenn eine Warnung ausge-
sprochen werden soll; und eine geschickt gewählte Akzentsetzung kann helfen, 
die Dinge positiv zu sehen. Man sieht: Die instrumentalistische Idee, die Ange-
messenheit von Weltentwürfen lasse sich am Aspekt der Nützlichkeit – an deren 
»Nutzen für das Leben« – festmachen, steht in der Gefahr, über die Besonder-
heiten der inhaltlichen Richtigkeit hinwegzugehen. 

Damit wird freilich nicht in Abrede gestellt, dass Darstellungen praktischen 
Nutzen für unsere Lebenspraxis haben. Was die Beispiele nur zeigen, ist, dass 
die inhaltliche Richtigkeit nicht von ganz bestimmten praktischen Zwecken ab-
hängig gemacht werden darf. Die inhaltlich richtige Darstellung artikuliert ein 
Verständnis im Sinne einer theoretischen Einstellung, wie sie für das Handeln im 
allgemeinen relevant sein kann. Ein Weltverständnis, das sich im Zuge von inter-
pretierenden Zeichenbildungen gestaltet und umgestaltet, erlaubt uns, auf viel-
fältigste Weise zu agieren; eine interpretative Festlegung eröffnet das Feld für 
verschiedenste Unternehmungen, denn es ist ein Baustein im Ganzen einer Welt-
orientierung.34 So kann das Wissen, dass das Wasser kühl ist, bei der Entschei-
dung, schwimmen zu gehen oder ihm fernzubleiben, eine Rolle spielen. Pragma-
tistisch formuliert: Dem Unterschied, den das Prädikat ›kühl‹ markiert, und den 
entsprechenden möglichen praktischen Konsequenzen entspricht nicht nur eine 
wirkliche Handlungsweise.35 Theoretische Einstellungen können in unterschied-
lichsten Hinsichten für die Lebensführung leitend werden. 

Die Richtigkeit einer Darstellungsform als Zweckmäßigkeit auszulegen, darf 
folglich nicht heißen, sie auf besondere praktische Zwecke zu relativieren. – Ein 
zweiter Punkt ging schon aus den Überlegungen zur irreduziblen Normativität 
im Theoretischen hervor: Der Zweckbegriff kann keine extern vorgegebenen epi-
stemischen Zielsetzungen betreffen. Diese Strategie deutet sich gelegentlich an, 
wenn der Wahrheitsbegriff zur Bezeichnung eines bestimmten Werts verwendet 
wird, den alle kognitiven Bemühungen verfolgen. Das theoretische Denken sei 
demzufolge auf »die Wahrheit« ausgerichtet; diese sei der allgemeine Zweck des 

                                                                    

34  Vgl. Kant, »Was heißt: sich im Denken orientieren?« sowie die Beiträge in Stegmaier 

(Hrsg.), Orientierung. 

35  Vgl. als locus classicus Peirce, »The Fixation of Belief«, bes. S. 266. – Man könnte 

dies auch so fassen, dass Prädikate Dispositionsprädikate sind, die als kontrafaktische 

Konditionale aufgelöst werden können. Vgl. dazu Goodman, Fact, Fiction and Fore-

cast, Kap. 1 und 2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 181 

Denkens.36 In dieser Optik ist es letztlich ein unter den Menschen verbreitetes 
Wahrheitsstreben, das die normative Kraft von Argumenten und Gründen oder 
auch die allgemeine Verbindlichkeit von Rationalitätsstandards erklären soll.37 
Eine solche Strategie muss ausgeschlossen werden. Der Wahrheitsbegriff kann 
nicht dazu herhalten, ein materiales Ziel von Erkenntnisaktivitäten anzugeben. 
Dabei ist nicht zuletzt daran zu denken, dass Wahrheit auf Aspekte der sprach-
lichen Darstellung bezogen werden muss. Was wir sinnvollerweise wollen kön-
nen, ist nicht Wahrheit in einem nicht-epistemischen Sinn, sondern allein wahre 
Aussagen. In dieser Form ließe sich der Zusammenhang von Wahrheit und 
Zweck entwickeln – etwa indem die besondere Funktion von Wahrheit bzw. von 
verbindlichen Fürwahrhaltungen innerhalb der Interpretationspraxis herausprä-

                                                                    

36  So schreibt Quine in »Reply to Morton White«, S. 665, dass die Epistemologie einem 

»ulterior end, truth« gilt: »The normative here [...] becomes descriptive when the 

terminal parameter is expressed.« 

37  Es ist bemerkenswert, dass sich nicht zuletzt naturalistische Positionen dieser Strate-

gie bedienen. Da auch diese nicht ohne ein normatives Moment auskommen (vgl. Put-

nam, »Why reason can’t be naturalized« oder White, »Normative Ethics, normative 

epistemology, and Quine’s Holism«), aber nur instrumentalistische Konzeptionen von 

Rationalität in Erwägung ziehen können, plädieren Naturalisten gewöhnlich für ein 

Verständnis von epistemischer Rationalität als instrumenteller Rationalität (vgl. Kelly, 

»Epistemic Rationality as Instrumental Rationality: A Critique«, S. 614-616). Natura-

listen müssen den Geltungsanspruch von Aussagen daher an kognitive Zielsetzungen 

koppeln, die als faktisch gegeben betrachtet werden. Naturalismus und Normativität 

können nur dadurch versöhnt werden, dass eine kontingenterweise gegebene kognitive 

Endabsicht (»Wahrheit«) für jeden Menschen allgemein vorausgesetzt wird. – Diese 

Konzeption ist äußerst brüchig: Erstens ist die Prämisse, jeder Mensch strebe faktisch 

die Wahrheit an, eine äußerst kühne Verallgemeinerung. Der faktizistische Sinn kolli-

diert mit einer abstrakten und formalen begrifflichen Festlegung. Naheliegender wäre 

ein Konzept, dass sich auf den Erwerb von jeweils relevantem Wissen konzentriert 

(vgl. Kelly, ebd., S. 624 und Harman, »Pragmatism and Reasons for Belief«, S. 100). 

Zweitens scheint das Konstrukt eines hypothetischen, aber gleichwohl universalen 

Imperativs ein Hybrid zu sein. Epistemische Begründungen nehmen keine Umwege 

über Zwecksetzungen, sondern treten kategorisch auf. Wir sagen nicht: »p ist wahr, 

und wenn du (wie alle Menschen) die Wahrheit anstrebst, dann musst du p anerken-

nen«, sondern: »p ist wahr, also erkenne p an.« Hier ist von inneren Notwendigkeiten 

und nicht von äußeren Sachzwängen auszugehen. Und drittens lässt sich zeigen, dass 

ein instrumentalistisches Normativitätskonzept keineswegs ganz unproblematisch ist 

(vgl. Korsgaard, »The Normativity of Instrumental Reason«). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

pariert würde. Als externe, praktische Zielsetzung aber bleibt unverständlich, 
was ein Zweck namens »Wahrheit« ist. 

Ich möchte zwei Schlüsse ziehen: Da praktische Zwecke, wie sie für Hand-
lungen (sprachlicher und nichtsprachlicher Art) motivierend sind, hier keinen 
Ort haben, muss der Zweckbegriff erstens einen dem Theoretischen angemes-
senen Sinn haben. Es besteht zwar ein Bezug zur Lebenspraxis endlicher Per-
sonen, aber es können doch nur Erkenntnis- oder Verstehenszwecke in die Inter-
pretation eingebracht werden. Diese kognitiven Zwecke – und dies ist der zweite 
Punkt – sind keine natürlich gegebenen materialen Zielsetzungen; sie stehen 
stattdessen im Kontext einer irreduziblen Normativität eigenen Rechts, welche 
sich im theoretischen Denken ergibt. Es sind keine Zwecke, die beliebig gesetzt 
werden können oder nicht. Das heißt, wir sehen uns hier auf den Selbstanspruch 
auf richtige Interpretationen zurückverwiesen, der sich kategorisch geltend 
macht. Wenn wir von einer allgemeinen Zwecksetzung sprechen, so ist dies eine 
formale Bestimmung, die das Weltverstehen und Weltinterpretieren als solches 
charakterisiert. Wir besinnen uns nur darauf, dass wir uns in der Sphäre des 
Theoretischen bewegen. Jedes Auffassen, Interpretieren, Beschreiben und Er-
kennen der Welt muss begrifflich an Zwecke des Verstehens geknüpft werden. 
Darin drückt sich keine These darüber aus, welchen Zwecken interpretierende 
Zeichen in der empirischen Praxis dienen, sondern nichts weiter als der schlichte 
Umstand, dass wir der kognitiven Funktion eine Spitzenstellung einräumen müs-
sen, wenn wir Darstellungen als Vollzugsformen von Interpretation und Welt-
erschließung behandeln. 

Goodman spricht an einer Stelle davon, dass Symbole primär kognitiven 
Nutzen haben: »The primary purpose [sc. of symbolizing] is cognition in and for 
itself«.38 Ausgeschlossen wird dabei neben dem Nutzen für Bildung und Ver-
gnügen39 vor allem der kommunikative Zweck von Zeichen: »[...] communica-
tion is secondary to the apprehension and formulation of what is to be communi-
cated«.40 Nach dem Gesagten ist deutlich, dass Goodman an dieser Stelle keine 
Aussage über den Zeichengebrauch machen kann. In dieser Allgemeinheit be-
zeichnet die kognitive Zwecksetzung eine Themenstellung. Wo Zeichen auf ihr 
welterschließendes Potential hin thematisiert werden, schiebt sich ihr kognitiver 

                                                                    

38  Goodman, Languages of Art, S. 258. 

39  Vgl. ebd., S. 256f. 

40  Ebd, S. 258. – Dass diese Akzentsetzung keineswegs zwingend ist, zeigt das Beispiel 

Peirce. Hier steht die kommunikative Funktion oft im Vordergrund: »What are signs 

for, anyhow? They are to communicate ideas, are they not?« (»The Basis of Pragma-

ticism in the Normative Sciences«, S. 388). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 183 

Mehrwert in den Vordergrund. Gleichzeitig wird von anderen Aspekten – etwa 
dem kommunikativen Nutzen, wie ihn Zeichen in der Verständigung haben – ab-
strahiert. 

Die Zwecksetzung, die für den Zeichengebrauch in theoretischer Absicht 
leitend ist, sei allgemein so bezeichnet, dass die Welt verständlich gemacht 
werden soll. Zeichen mögen als richtige Darstellungen gelten, sofern sie diesem 
Zweck dienen. Eine Person, die nach Interpretationen fragt, versucht, die Welt 
zu verstehen; sie gebraucht Zeichen, um sich die Dinge verständlich zu machen. 
Damit ist eine Minimalbedingung formuliert: Wüssten wir, dass Darstellungs-
formen gegen den Verstehenszweck verstoßen, könnten wir sie nicht als Inter-
pretationen der Welt betrachten, also so, dass keine Distanzierung erfolgt.41 Auf 
dieser Basis können schon eine Reihe von Lesarten, die in der Literatur gelegent-
lich diskutiert werden, ausgeräumt werden. Eine Täuschungsabsicht z. B. kann 
sinnvollerweise kein kognitiver, sondern immer nur ein praktischer Zweck sein. 
So kann die von Williams in Erwägung gezogene Möglichkeit, dass jemand 
seine eigenen »Überzeugungszustände« modifizieren lässt, um sein Wohlbe-
finden zu steigern, schon deswegen ausgeschlossen werden, weil ein praktischer 
Zweck den Verstehenszweck in diesem Fall überlagert. Die »non-truth-centered 
motives«42, die Williams in der Konsequenz für unzulässig erklärt, sind ein 
Spezialfall von nicht-kognitiven Motiven, welche nicht sinnvoll in das theoreti-
sche Überlegen eingehen können. Unter den Gesichtspunkten des Theoretischen 
sind allein Symbolisierungen verlangt, die die Welt verständlich zu machen 
helfen. 

 
 

2.2 Zweckmäßiges Darstellen 
 
Allgemein ausgedrückt, kann dem interpretierenden Zeichengebrauch der Zweck 
zugewiesen werden, die Welt verständlich zu machen. Es ist aber vielleicht noch 
nicht unmittelbar ersichtlich, in welcher Weise eine Person ihre Zwecke ver-
folgen oder inwiefern sich das Interpretieren auf individuelle Rechtfertigungs-

                                                                    

41  Es versteht sich, dass eine analytische Trennung zugrunde liegt und die Abgrenzung 

in der Praxis keineswegs immer unproblematisch ist. Eine Zeichenverwendung wird 

in der Regel auch praktische Zwecke bzw. Handlungscharakter haben. Und natürlich 

kann es uns passieren, dass wir ein Symbolisierung als Interpretation anerkennen, ob-

wohl sie gegen den kognitiven Primärzweck verstößt (etwa im Falle der vorsätzlichen 

Irreführung). 

42  Williams, »Deciding to Believe«, S. 149f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

gründe stützen kann. Damit diese Dimension von Freiheit ein Profil gewinnen 
kann, muss die Rede vom Verstehenszweck weiter in sich differenziert und die 
Zweckmäßigkeit der Darstellung genauer betrachtet werden. 

Ausgehen können wir von der Kritik am metaphysischen Realismus. Vor 
dem Hintergrund dieser Denkweise kann Zeichen nur der Zweck zukommen, die 
gegebene Realität so abzubilden, wie sie ist. Ob dies der Fall ist, ist durch diese 
Realität selbst definitiv festgelegt. Das Darstellen als produktives Tun hat keinen 
wesentlichen Anteil an der Erschließung von Welt. Man könnte freilich das 
Zweck/Mittel-Schema ins Spiel bringen, indem man sagt, ein Zeichen sei ein 
»Abbildungsmittel«, das seinen Zweck erfüllt, wenn es den uninterpretierten In-
halt wiedergibt. Dies wäre eine formale Variation des Korrespondenzschemas: 
Wie das Verhältnis von Realität und Repräsentation in der metaphysischen Optik 
als zweistellige Relation gedacht wird, die vom göttlichen Standpunkt aus über-
blickt werden kann, so fehlt hier der Zwecksetzung jeder Rückbezug auf ein 
Subjekt des Zwecks. Ob der Zweck wirklich erfüllt ist, kann gar nicht aus der 
Perspektive endlicher Wesen und entlang ihrer Interessen entschieden werden; es 
muss letztlich aus der göttlichen Perspektive entschieden werden und entlang 
jener unabhängigen Gegebenheiten, die Sätze wahr und Abbildungen richtig sein 
lassen. Unsere (oder meine) Zwecke haben keinen Ort; und unser (oder mein) 
Urteil liefert keinen Anhaltspunkt dafür, ob ein Zeichen wirklich zweckmäßig ist 
oder nicht. Diese Frage ist objektiv und unabhängig von den konkreten Ver-
ständnisweisen interpretierender Wesen zu beantworten.43 

Doch der Begriff der Welt-an-sich, die spiegelbildlich repräsentiert werden 
kann, ist sinnleer. Ohne den Gebrauch von Zeichen kann der Welt keine Kontur 
verliehen werden. Daraus gewinnt das Darstellen eine eigentümliche Zweckmä-
ßigkeit im Theoretischen: Die Form, die die Welt im besonderen Fall hat, ist 
stets schon auf das Denken und Handeln der Wesen bezogen, die diese Welt 
soundso zur Darstellung gebracht haben. Die jeweiligen Interpreten machen sich 
die Welt in Zeichen verständlich, und zwar so, wie es ihren Anliegen, Bedürf-
nissen und ihrer Lebensweise entspricht. Selbst wenn wir dabei nur Verstehens-
zwecke einräumen dürfen, so sind es doch die Zwecke endlicher Wesen. Ein 
Zeichen kann nicht »absolut« oder bezogen auf einen »absoluten Geist« funktio-
nieren oder nicht funktionieren; es ist kein Abbildungsmittel, das seinen Zweck 
objektiv erfüllt oder nicht. Es ist vielmehr das, was überhaupt erst eine verständ-
liche Welt schafft.  

                                                                    

43  Dass eine Verabsolutierung des Wissensbegriffs deswegen in den Skeptizismus führt, 

weil sie einer gänzlichen Abkopplung von praktischen Zwecken gleichkommt, hat 

Edward Craig gezeigt: vgl. Was wir wissen können, S. 134ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 185 

In diesem Szenario eröffnet sich ein Platz für eine individuelle Zwecktätig-
keit. Ein Beispiel Goodmans kann dies verdeutlichen: das der Landkarte. Eine 
solche erfüllt nicht dadurch ihren Zweck, dass sie dem Dargestellten ähnlich ist – 
eine originalgetreue Kopie wäre dann die beste Lösung. Die gute Landkarte 
zeichnet sich dadurch aus, dass sich in ihr ein Gebiet durch eine besondere Art 
der Systematisierung erschließt. Was angesichts der Frage nach der interpreta-
tionsfreien Perspektive wie eine »Abhängigkeit« von Zeichensystemen aussieht, 
zeigt sich in dieser Optik in seinem positiven Sinn: Indem bestimmte Hinsichten 
herausgegriffen werden (z. B. Grenzverläufe) und andere unberücksichtigt blei-
ben (z. B. Größe und Farbe), indem Vereinfachungen und Abkürzungen vorge-
nommen werden, wird überhaupt erst etwas als bestimmtes Gebiet konstituiert. 
Goodman beschreibt dies so: 

  
»A map is schematic, selective, conventional, condensed, and uniform. And these charac-

teristics are virtues rather than defects. The map not only summarizes, clarifies, and syste-

matizes, it often discloses facts we could hardly learn immediately from our explorations. 

We may make larger and more complicated maps or even three-dimensional models in 

order to record more information; but this is not always to the good. For when our map be-

comes as large and in all other respects the same as the territory mapped – and indeed long 

before this stage is reached – the purposes of a map are no longer served.«44 

 
Die Landkarte ist für welterschließende Darstellungsformen insofern paradigma-
tisch, als sie eine Orientierung ermöglicht, die ohne sie gar nicht denkbar wäre. 
Die Hinsichten, nach denen ein Gebiet geordnet und so in Perspektive gebracht 
wird, dass wir uns in ihm zurechtfinden können, können in einer Welt-an-sich 
nicht enthalten sein; sie werden erst in Zeichen festgelegt, und es ist der Darstel-
lungsaspekt, in dem sie sich manifestieren. Wo ein Zeichen als Weltdarstellung 
gilt, ist diese Erschließungs- und Artikulationsfunktion konstitutiv mit im Spiel. 
Erst die Darstellung schafft Ordnung, und erst sie stiftet Orientierung; nur in ihr 
kann einer Person etwas als bewohnbare Welt zugänglich sein. In einer vom 
metaphysischen Standpunkt distanzierten Perspektive, so könnte man zuspitzen, 
geht es nicht einfach nur darum, die Welt darzustellen, sondern immer auch 
darum, die Welt darzustellen. Dass wir die Welt darstellen, kann – da kein ex-

                                                                    

44  Goodman, »The Revision of Philosophy«, S. 15. – Die Erläuterung bezieht sich auf 

die Rekonstruktion natürlichsprachlicher Diskurse in constructional systems. (Good-

mans metaphilosophische Prämissen erinnern hier an einige Bemerkungen Wittgen-

steins, vgl. Philosophische Untersuchungen, § 132), kann jedoch auf Darstellungen im 

allgemeinen bezogen werden. Vgl. auch Goodman, Ways of Worldmaking, Kap. I 4. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

terner Vergleichspunkt bereitsteht – nur bedeuten, dass sich die Interpretation 
überhaupt rechtfertigen lässt und als richtig gelten darf. Indem wir aber betonen, 
dass es im konkreten Fall nötig ist, die Welt darzustellen, heben wir das Niveau 
der Bestimmtheit und setzen einen positiven Akzent. Die interpretierende Person 
kann dann auch das Interesse verfolgen, sich selbst etwas so als Welt verständ-
lich zu machen, wie es ihrer Lebensweise und ihren lebensweltlichen Interessen 
zuträglich ist. Richtigkeit gewinnt die Konnotation der Angemessenheit. 

Hier gewinnt Simons These, dass die Freiheit der Zeicheninterpretation eine 
Sache der Einbildungskraft sei, eine zusätzliche Dimension: Ein Weltverständnis 
auszubilden, ist eine Leistung, die nicht einfach einen Kontakt zur Welt herstellt, 
sondern eine sinnvolle Welt in den Blick bringt, in der eine Lebensführung mög-
lich ist. So besteht die »eigentlich produktive oder konstruktive Freiheit«, wie 
Simon schreibt, »im Vollzug der freien Einbildungskraft, sich die Dinge, inso-
fern sie sich den Menschen in ihrer Endlichkeit und Bedürftigkeit in einer für sie 
wichtigen Bewandtnis als problematisch darstellen, zugleich so vorzustellen [...], 
dass sich dadurch in der Imagination [...] eine Lösungsmöglichkeit für diese Pro-
blematik abzeichnet«.45 Diese Tätigkeit einer »im Sinne der Problemlösung 
zwecktätigen Einbildungskraft«46 steht im Zentrum der positiv freien Zeichenbil-
dung. Sie erscheint als eine Kunst, die Realität in eine Form zu bringen, die den 
praktischen Umgang mit ihr möglich macht, und die »als endliche, ›ad melius 
esse‹ nicht ›ad esse‹«47 zielt.  

Das richtige Interpretieren besteht im konkreten Fall darin, etwas unter Inan-
spruchnahme jeweils vertrauter Zeichenpraktiken so zur Darstellung zu bringen, 
dass es als Welt in den Blick kommt, bzw. es so verständlich zu machen, dass es 
in die eigene Lebenspraxis eingehen kann. Vor dem Hintergrund einer solchen 
sich in Zeichen vollziehenden Welterschließung hat das Interpretieren den Rang 
eines zurechenbaren Tuns. Eine individuelle Interpretationsfreiheit kommt dabei 
dadurch ins Spiel, dass Individuen eigene Darstellungsformen entwerfen. Die 
inhaltliche Richtigkeit ist auf dieser Ebene der Betrachtung eine Mindestanfor-
derung. Das heißt, wir unterscheiden zwar richtige von falschen Interpretationen, 
doch im Vordergrund steht die Frage, ob eine im Sinne des Verstehenszwecks 
gute Darstellung gefunden wird, ob die Interpretation in dieser Hinsicht als ange-
messen gelten darf.  

Wenn wir die Aufmerksamkeit auf diesen Aspekt lenken, wird der Umstand, 
dass es keinen einheitlichen Maßstab für Richtigkeit geben kann, da ein neutraler 

                                                                    

45  Simon, »Freiheit und Erkenntnis«, S. 19. 

46  Ebd., S. 20. 

47  Simon, Philosophie des Zeichens, S. 56. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 187 

Bezugspunkt fehlt, umso deutlicher. Der Verstehenszweck kann (und muss) auf 
unterschiedlichste Weise konkret erfüllt werden. Das theoretische Denken steht 
zwar unter dem Imperativ, Darstellungsformen zu finden, die die Welt auf Dauer 
verständlich machen – aber dennoch bleibt es stets an die jeweilige Denk- und 
Lebensweise endlicher Wesen gebunden. Im besonderen Verstehen werden Hin-
sichten herausgegriffen, und keine davon wird die richtige oder beste Hinsicht 
sein. In dieser Optik hat alle Interpretation etwas von einer zweckmäßigen An-
eignung: Eine Person, die die Welt in Zeichen interpretiert, nimmt unweigerlich 
Perspektiven ein, die andere Perspektiven ausschließen. Sie macht sich die Welt 
verständlich, indem sie sie aktiv ordnet, gewichtet, vereinfacht, veranschaulicht, 
abstrahiert oder auch überzeichnet.48 Die Darstellungen werden dann auch nicht 
auf jedem Gebiet und in jeder Lebenslage ihren Dienst tun; sie haben eigen-
tümliche und endliche Geltungsbereiche. Auf diese Weise bleibt der Umstand, 
dass der Zeichengebrauch an diverse Zwecke geknüpft ist, auch in der Sphäre 
des Theoretischen erhalten. Eine überhaupt richtige Darstellung kann im Leben 
eines endlichen Wesens auf verschiedenste Weise Verstehen ermöglichen. Das 
Feld der richtigen Interpretationen muss im Sinne dieser Vielfalt noch einmal in 
sich differenziert werden. Dies wird noch deutlicher, wenn wir uns klarmachen, 
dass die Zweckmäßigkeit der Darstellung – welche im Kontrast zur logischen 
Form die ästhetische Form des Zeichens genannt wurde – unter den Gesichts-
punkten von Verstehenszwecken als interne Zweckmäßigkeit zu denken ist. 

 
 

2.3 Interne Zweckmäßigkeit 
 
Die Zweckmäßigkeit von Handlungen lässt sich in vielen Fällen mit Rekurs auf 
das Zweck/Mittel-Schema veranschaulichen. Der Zweck einer Handlung kann 
ein externes Ziel sein und die Handlung das Mittel, dieses Ziel zu erreichen. So 
könnte es ein Zweck sein, einer Tafel Schokolade habhaft zu werden und ein 
geeignetes Mittel der Diebstahl. Der Zweck ist in diesem Schema ein äußeres 
Gut oder ein Zustand, den ich durch das Handeln zu erreichen suche; die Hand-
lung ist Mittel zum Zweck, ihre Zweckmäßigkeit eine Zweckdienlichkeit.  

Die Zweckmäßigkeit des Darstellens aber muss anders beschrieben werden. 
Wir können hier keinen strikten Unterschied machen zwischen Handlung und 
Handlungsergebnis; das Zeichen ist kein »Mittel zum Zweck des Verstehens«. 
Insbesondere wenn wir betonen, dass etwas allein in der Interpretation ein Zei-
chen ist, wird dies deutlich: Das Darstellen ist kein äußerliches Handeln, aus 

                                                                    

48  Vgl. dazu Goodman, Ways of Worldmaking, Kap. I 4. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

dem Darstellungen resultieren. Wir können das Darstellen überhaupt nur im Hin-
blick auf die Zeichen thematisieren, welche gebildet und verstanden werden. 
Handlung (Zeichenbildung) und Handlungsergebnis (Zeichen) lassen sich nicht 
voneinander trennen. Anders als es das Zweck/Mittel-Schema nahelegt, kann die 
Zweckmäßigkeit von Darstellungen daher nicht als Zweckdienlichkeit gedeutet 
werden. Der Zweck der Darstellung muss sich im Darstellen selbst erfüllen; 
dieses ist eine Praxis, die ihren Zweck in sich selbst trägt. Es wäre irreführend 
zu sagen, dass Zeichen zu Darstellungszwecken verwendet werden; denn sie sind 
die Darstellungen selbst. Entsprechend muss sich auch die Rede vom kognitiven 
Zweck auf die nicht-substituierbare, ästhetische Form der Darstellung beziehen: 
Diese kann nicht mittelbar dazu dienen, die Welt verständlich zu machen, son-
dern muss das Ergebnis der Reflexion sein: das, worin sich der Zweck erfüllt.  

Ich möchte deshalb von einer internen Zweckmäßigkeit der Darstellungsform 
sprechen. Gemeint ist damit die Zweckmäßigkeit, die die Darstellungsform darin 
hat, dass sich in ihr Welt erschließt. Eine bestimmte Interpretation ist erst dort 
möglich, wo eine in diesem Sinn intern-zweckmäßige Form gefunden wurde. 
Darin liegt auch, dass das Zeichen seine Funktion nicht verliert, sobald das Ziel 
erreicht und der Zweck realisiert ist. Wie eine Interpretation nur dann als richtig 
in Frage kommt, wenn sich in ihr eine Weise des Interpretierens anzeigt, die eine 
gemeinsame Praxis werden kann, dient die Darstellungsform dem Verstehens-
zweck nur, wenn sie – ähnlich wie eine Landkarte – auf Dauer orientierende 
Funktion hat und sich im Denken und Handeln bewährt. Aus diesem Grunde 
erfüllt sie nicht, wie ein bloß äußerliches Mittel, ihren Zweck und wird danach 
nutzlos. Sie ist zweckmäßig, indem sie Welt konstant erschlossen hält und ein 
Bild liefert, auf das wir zurückkommen und das im besten Fall im zukünftigen 
Verstehen vorausgesetzt werden kann. Wo ein Zeichen eine solche Form hat, 
kann der kognitive Zweck als erfüllt angesehen werden; dort wurde etwas ver-
standen. 

Nun kann sich diese interne Zweckmäßigkeit am besonderen Zeichen nur in-
stantiieren. Die erste Person kann nie definitiv wissen, ob sich eine Darstellungs-
form auf Dauer bewährt. Wie wir keine letzte Gewissheit haben, dass uns eine 
Landkarte ans Ziel bringt, so kann auch nur die Zeit erweisen, inwieweit eine 
Darstellung wirklich einen konstanten Gebrauch haben und Inventar einer Inter-
pretationsgemeinschaft werden kann. Hier und jetzt kann ich dem Zeichen seine 
Zweckmäßigkeit nur zutrauen, die allgemeine Form in der besonderen Darstel-
lung wahrnehmen. Um den ästhetischen Modus der Symbolisierung geht es hier 
also auch insofern, als sich neue Verständnisweisen an besonderen Darstellungs-
formen nur exemplarisch zeigen. Wie eine Verständnisweise aber genau in die 
Lebenspraxis eingeht und in welchen Bereichen sie tragfähig bleibt, lässt sich 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 189 

nicht vorhersehen. Dass die Darstellung zweckmäßig ist, kann nun nicht mehr 
heißen, dass sie als geeignetes Mittel zu dem und dem Zweck erscheint. Es be-
deutet, dass sich der ersten Person in der Darstellungsform Welt so erschließt, 
dass sie in dieser Welt leben zu können meint, da so eine Form der Darstellung 
ein für ihre Lebensvollzüge tragfähiges Verstehen instantiiert.  

Darin klingt an, was für die weiteren Überlegungen äußerst folgenreich ist: 
Die ästhetische, welterschließende Form kann keine allgemeine Logik haben. 
Sofern in ihr eine neue Verständnisweise aufscheint, kann man die Zweck-
mäßigkeit des Zeichens (mit Kant) nur wahrnehmen, ohne sie »durch Vernunft 
einzusehen«.49 Man ist versucht zu sagen, dass allein ein Weltinterpret selbst 
letztlich sagen kann, ob eine gefundene Darstellung zufriedenstellend ist oder 
nicht; denn ihm muss sich die interne Zweckmäßigkeit zeigen. Was den Darstel-
lungsaspekt angeht, läge die Welthaltigkeit des Zeichens dann darin, dass sich 
eine interpretierende Person, wie man mit Peirce sagen könnte, bei dem Zeichen 
»zu Hause« fühlt.50 Ob dies aber der Fall ist, kann nur aus einem eigenständigen 
Verständnis heraus beurteilt werden. In diesem Sinn ist es sinnvoll zu sagen, 
dass die erste Person Singular, dass »ich« die richtige Darstellung selbst be-
stimmen muss. 

In der Tat beginnen sich an dieser Stelle wesentliche Elemente von interpre-
tativer Freiheit herauszukristallisieren: Eine Distanzierung von den verwendeten 
Zeichen (und ein Gebrauch von Darstellungsweisen als Darstellungsmitteln) ist 
im theoretischen Denken zunächst nicht vorgesehen. Aber dennoch komme ich 
nicht umhin, von Darstellungsweisen zweckmäßigen Gebrauch zu machen, wenn 
sich der Verstehenszweck erfüllen soll. Als selbstdenkendes Wesen habe ich mir 

                                                                    

49  Kant, Kritik der Urteilskraft, B 33. – Die Zweckmäßigkeit (forma finalis) ist als »die 

Übereinstimmung eines Dinges mit derjenigen Beschaffenheit der Dinge, die nur nach 

Zwecken möglich ist« gedacht (ebd., B xxviii). Diese Übereinstimmung kann mit Re-

kurs auf die begrifflich zugänglichen Zwecke eines autonomen Willens verständlich 

gemacht werden, aber die Zweckmäßigkeit kann auch direkt und begriffslos wahrge-

nommen werden. 

50  Dies ist eine von Peirce‘ Beschreibungen der unmittelbaren Interpretation: Diese liege 

vor, wenn ein Interpret »seemed to himself to be quite at home with the sign« (»Ex-

cerpts from Letters to William James«, S. 496f). – Wir werden später (in Kap. V 1) 

sagen, dass sich ein solches Verstehen daran zeigt, dass keine Frage nach Interpreta-

tionszeichen gestellt wird. So kann die Situation mit Wittgenstein auch so beschrieben 

werden: »Nicht das findet statt, dass sich dieses Symbol nicht mehr deuten lässt, son-

dern: ich deute nicht. Ich deute nicht, weil ich mich in dem gegenwärtigen Bild natür-

lich fühle« (Philosophische Grammatik, S. 147).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

die Welt im besonderen Fall immer schon so verständlich gemacht, wie es mir 
und meinen Verstehensbedürfnissen entspricht. Wie meine Welt ist, hängt dann 
schon konstitutiv von mir ab. – Doch für ein Wesen, das sich in der Welt orien-
tieren muss und eine Intention auf Richtigkeit verfolgt, ist dies keine Einladung 
zur beliebigen Weltdeutung. Es beginnt vielmehr klar zu werden, was für den 
gesamten weiteren Verlauf der Überlegungen grundlegend ist: dass Interpreta-

tionsfreiheit von vornherein den Sinn von Interpretationsverantwortung haben 
muss. Die Freiheit in der Bestimmung des Richtigen ist keine Autonomie, die 
ich genieße, sondern eine Verpflichtung, von der mich niemand entbinden kann. 
Ich ziehe aus dem Bewusstsein dieser Freiheit nicht den Schluss, dass ich, um 
Darstellungsformen zu bilden, Darstellungweisen wählen kann, die mir zusagen. 
Ich bin als denkendes Wesen dazu verpflichtet, dafür Sorge zu tragen, dass die 
Zeichen, die ich bilde, tragfähig sind, um eine Lebenspraxis mit zu fundieren. In 
dem Maße, in dem es von mir abhängt, wie konkret interpretiert wird, ergibt sich 
mir normativer Druck. Wenn ich die zweckmäßige Darstellung tatsächlich selbst 
festlegen muss, so trage ich diesbezüglich die Verantwortung. Fragen wir nun, 
wie dieser Druck bzw. diese Verantwortung genau aussieht. 

 
 

3  Grundzüge von Interpretationsverantwortung 
 
Wenn ich ein Zeichen als inhaltlich richtig verstehe, beziehe ich mich auf die 
Welt, und das Darstellen tritt aus dem Blickfeld. Wo sich eine Person jedoch als 
Individuum fragt »Wie soll ich (am besten) interpretieren?« oder – wie wir jetzt 
ebenfalls sagen können – »Wie soll ich (am besten) darstellen, um mir die Welt 
verständlich zu machen?«, dort wird das Wie der Interpretation, das Moment des 
zweckmäßigen Gebrauchs von Darstellungsweisen ins Licht gerückt. Indem wir 
so gedanklich eine Distanz zwischen Interpretation und gegebene Zeichenprak-
tiken als »Darstellungsmittel« herstellen, setzen wir zusätzlich Normativität frei. 
Eine solche Distanzierung entspricht einer kritischen Haltung; in ihr kann auch 
das, was sonst direkt als richtig verstanden oder wahrgenommen wird, einer 
normativen Bewertung unterzogen werden. Folglich müssen wir nicht eigens 
eine Autorität einsetzen. Wo Freiheit als Freiheit erkennbar wird, ist Normati-
vität schon mitgedacht. Das heißt, das Darstellen wird dadurch auf Richtigkeit 
oder Angemessenheit verpflichtet, dass es als zurechenbares Moment des Inter-
pretierens begriffen wird. Die Person wird sich ihrer Interpretationsverantwor-
tung bewusst, sobald sie sich klarmacht, inwiefern sie durch ihr eigenes Dar-
stellen reflexive Kontrolle über die Interpretation ausübt. 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 191 

3.1 Reflexive Kontrolle über die Interpretation 
 
Wir waren davon ausgegangen, dass eine freie Variation der Interpretation aus 
der Ich-Perspektive nur eine Variation der Darstellung sein darf. Die Begriffe 
»Realität« oder »Welt« dagegen können sich ihrem Sinn nach nicht auf etwas 
beziehen, was ein Individuum nach persönlichen Rechtfertigungsgründen fest-
legt. Die Möglichkeit, dass ich selbst entscheide, was richtig ist, hat in meinem 
theoretischen Überlegen deshalb zunächst keinen Platz. Doch unter der Voraus-
setzung der Distanzierung vom metaphysisch-realistischen Standpunkt kann 
diese Auflage nicht mit Verweis auf eine Realität-an-sich begründet werden. Es 
ist stattdessen zu vermuten, dass sie selbst schon normativ interpretiert werden 
muss: Der Satz »Ich kann an meinen Interpretationen nur variieren, was zur 
Form der Darstellung gehört« beschreibt keine Tatsache, sondern drückt ein 
Prinzip aus. – Ich kann die Form der Welt nicht durch mein Interpretieren kon-

trollieren wollen. 
Aber dennoch stehen die Zeichenformen der Welt nicht gegenüber; sie sind 

für diese konstitutiv. Dies war es, was individuelle Freiheit auch im Bereich des 
Theoretischen relevant werden lässt: Die Kontrolle über die Darstellung ist keine 
Kontrolle über bloße Formen, in denen sich Interpretationen nur »ausdrücken«. 
Vielmehr lassen sich Darstellung und Welt gar nicht scharf voneinander ab-
grenzen. Die verständnisbasierte Bildung einer Darstellung ist der Person nicht 
einfach als rationalem Wesen, sondern auch als Individuum zuzuschreiben; und 
gleichzeitig ist sie kein Akt, der zur eigentlichen Interpretationsleistung noch 
hinzukommt, sondern dessen wesentlicher Teil. Daher fließen in jedes Interpre-
tieren individuelle Vollzüge ein; ohne diese können wir uns gar nicht so etwas 
denken wie ein eigenes Verstehen. – Diese Sachlage wiederum ist man geneigt, 
so zu beschreiben: Ich kontrolliere die Form der Welt, insofern ich die Form der 
Darstellung kontrolliere. 

Hier besteht offensichtlich eine Spannung: Einerseits kann der Interpret sich 
nicht herausnehmen, darüber zu bestimmen, was die Welt ist; andererseits aber 
muss er seine Individualität unweigerlich einbringen, indem er sich die Welt so 
verständlich macht, wie es seinen Lebens-, Denk- und Handlungsweisen ent-
spricht. Auf der einen Seite darf die spontane Variation der Interpretation nur 
die Darstellungsformen betreffen; auf der anderen Seite gibt es keine bloßen 
Darstellungsformen. Wer die Welt verstehen will, kommt nicht umhin, Zeichen 
zu bilden und gegebene Interpretationen zu variieren; er muss Partei ergreifen, 
wenn er selbst Interpretationen ausweisen will. Dabei kann ein individueller 
Weltinterpret, wie gesehen, in der Interpretation nicht alleine stehen wollen; im 
Verhältnis zu anderen Personen gewinnt er seine wichtigsten Bezugs- und Orien-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

tierungspunkte. Er muss andere Weltinterpreten gedanklich einbeziehen und ist 
durch deren Entwürfe normativ angesprochen. Gleichwohl bleibt die Rechtferti-
gung an das individuelle Denken gebunden. Es gibt immer auch das Moment der 
ästhetischen Reflexion über Darstellungsformen. Der Weltinterpret muss diese 
nolens volens am Ende auch so festlegen, dass er sich bei ihnen »zu Hause 
fühlt«.  

Nun kann die Unabhängigkeit der Welt unserer These nach nicht dadurch ge-
sichert werden, dass Freiheit nivelliert und irgend eine Art von Interpretations-
zwang eingeführt wird, etwa indem man Neutralität einfordert oder Nachdruck 
darauf legt, dass der Einzelne die Welt nicht durch Gedankenkraft manipulieren 
kann. Voluntarismus und Individualismus müssen normativ ausgehebelt werden: 
dadurch, dass man Freiheit im theoretischen Denken als Freiheit mitreflektiert. 
Man muss dem normativen Druck nicht zur Geltung verhelfen, indem man Ap-
pelle formuliert oder nach Sorgfalt verlangt. Für die individuelle Person geht es 
um Zeichenbildungen, in denen sich etwas von der Welt formiert, in der sie lebt. 
Und es ist an ihr, die Darstellungsform so auszurichten, dass sie diesbezüglich 
tauglich ist. Sie darf sich nicht herausnehmen, die Realität nach ihren persön-
lichen Präferenzen zu gestalten, weil sie dann gar nicht mehr interpretieren – ge-
schweige denn, gut interpretieren – würde. Aber sie hat doch eine Kontrolle über 
die Konstitution ihrer Welt, die sie an niemanden übertragen kann, nicht an die 
Dinge, nicht an Regeln und auch nicht an Verstehensautoritäten. Wo besondere 
Darstellungsformen zu bilden sind, sind Leistungen eines individuellen Verste-
hens gefragt. So muss auch im Interpretieren zweckmäßiger Gebrauch von den 
Zeichenpraktiken gemacht werden, in denen sich vorausgesetzte Verständnis-
weisen zeigen; und für diesen Gebrauch gibt es keine Metaregeln.  

Natürlich könnte man Faustregeln des guten Darstellens formulieren wollen, 
etwa rhetorische Regeln oder Normen der Begriffsbildung wie Peirce es z. B. in 
seiner »Ethik der Terminologie«51 tut. Doch gerade dieses Beispiel zeigt auch, 
dass entsprechende Regeln als Leitsätze des individuellen Gewissens zu lesen 
wären. Es wären Anhaltspunkte, die der persönlichen Orientierung dienen, nicht 
aber allgemein verbindliche Normen zur Entwicklung von angemessenen Be-
schreibungen.52 Jeder einzelne Interpret bleibt in jedem einzelnen Fall immer mit 
der Frage konfrontiert, wie am besten dargestellt werden soll. Nur was als Ant-
wort auf diese Frage zählt, hat normative Verbindlichkeit.  

                                                                    

51  Peirce, »The Ethics of Terminology«. 

52  Peirce spricht von »rules which I find binding upon me in this field« (ebd., S. 266) 

und erklärt: »my conscience imposes upon me the following rules« (ebd., S. 263). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 193 

Wie kann man sich ein auf die Form der Darstellung bezogenes theoretisches 
Überlegen jenseits von allgemein formulierbaren Interpretationseinschränkungen 
vorstellen? Dieser Frage werden sich die verbleibenden Ausführungen widmen. 
Im Hintergrund steht dabei das beschriebene Spannungsverhältnis: Auf der einen 
Seite darf eine eigenverantwortliche Variation der Interpretation allein die Form 
der Darstellung betreffen; auf der anderen Seite aber gibt es gar nicht so etwas 
wie die bloße Form der Darstellung. Die Kontrolle, die die erste Person Singular 
unweigerlich ausübt, ist nicht einfach eine Kontrolle über eine äußerliche Aus-
drucksweise; es handelt sich nicht darum, dass derselbe Inhalt auch anders ver-
packt werden kann. Der Interpret hat tatsächlich eine Kontrolle über die Interpre-
tation, und zwar dadurch, dass er immer anders interpretieren kann, indem er 
anders darstellt. Dieses Prinzip gilt unabhängig davon, ob er die Darstellung im 
besonderen Fall als richtig stehenlässt oder sie tatsächlich variiert.53 Denn er 
könnte sie jederzeit variieren und müsste sie um seines Weltverstehens willen 
auch variieren, wenn er sie nicht als intern zweckmäßig ansehen könnte. 

Der daraus hervorgehende Verantwortungsdruck kann im ersten Schritt an 
zwei Eckpunkten festgemacht werden: Wenn ich immer anders interpretieren 
kann, indem ich anders darstelle, darf ich mich erstens nicht ohne Not auf ganz 
bestimmte Darstellungen versteifen. Ich kann den Gebrauch von Zeichen hier 
und jetzt nicht in all seinen Ausformungen vorhersehen und weiß nicht, inwie-
fern sich eine Zeichenbildung genau bewährt. Zum guten und verantwortlichen 
Interpretieren gehört die Offenheit für neue Darstellungen (IV 3.2). Gleichzeitig 
eröffnet sich die Möglichkeit, durch die Variation von Darstellungen eine Vertie-
fung des Verständnisses zu erreichen (IV 3.3). Im Lichte dieser Möglichkeit wird 
die Bedeutung der Interpretationsverantwortung später hinsichtlich der Zeichen-
interpretation weiter expliziert werden können (Kap. V). 

 
 

3.2 Reflektierte Endlichkeit: Distanz zu Darstellungsformen 
 
Dass ein Übergang von einem Zeichen zu einem anderen Zeichen für möglich 
gehalten wird, ist eine Bedingung dafür, dass ein Zeichen als sinnvoll angesehen 
werden kann. Wer ein Zeichen bildet, muss fähig sein, den Sinn dieses Zeichens 
in anderen Zeichen auszuweisen. Wo hingegen ein und dieselbe Darstellung 
immer nur wiederholt wird, zweifeln wir bald daran, dass der Autor überhaupt 
etwas zu verstehen gibt. So schreiben wir dem Papagei, der wieder und wieder 

                                                                    

53  In Kap. V werden diese beiden Fällen als Freiheit im Zeichenverstehen und Freiheit 

in der Zeicheninterpretation weitere Kontur gewinnen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

bestimmte Laute von sich gibt, die wie ein Satz klingen, gerade deswegen keine 
semantische Kompetenz zu. Er äußert keinen Satz aus einem Verständnis heraus 
und vollzieht mithin auch keinen zurechenbaren Sprechakt. Er positioniert sich 
nicht im Raum der Darstellungsmöglichkeiten. Die Möglichkeit der Zeichen-
transformation ist für den sinnvollen Gebrauch von Zeichen essentiell. Die Welt 
wird nicht in isolierten Bildern oder alleinstehenden Symbolen verständlich, son-
dern nur im Zuge des lebendigen Vollzugs einer Vielzahl von Zeichen, die auf-
einander bezogen sind oder bezogen werden können. Eine Interpretation gewinnt 
erst in einem Spektrum von Darstellungen Kontur. 

Für eine Person, die die Welt gut interpretieren will, leitet sich daraus sofort 
eine Notwendigkeit ab. Sie muss nämlich dafür Sorge tragen, dass sie jeweils ein 
tragfähiges Spektrum aufrechterhält. Im Normalfall wird sie dies auch immer 
schon tun: Die Zeichentransformationen, in denen wir unser Verstehen (auch vor 
uns selbst) ausweisen, sind in den alltäglichen Zeichengebrauch eingelassen. In 
diesem Zeichengebrauch gehen wir immer schon von Zeichen zu Zeichen über. 
So sind unsere Weltbeschreibungen keine toten Formeln, sondern haben eine 
Tiefe. Behalte ich im Gedächtnis, dass mein Interpretieren auf besondere Dar-
stellungen und deren ästhetische Form bezogen bleibt, so habe ich guten Grund, 
dafür zu sorgen, dass das Maß dieser Zeichentransformation hinreichend bleibt. 
Ich sehe mich dem Anspruch auf Richtigkeit ausgesetzt – doch ich habe nie die 
Welt, sondern immer nur bestimmte Entwürfe; ich kann die Welt nie endgültig 
und in jeder Hinsicht verständlich machen. Entsprechend sollte ich mein Inter-
pretieren unter einen kritischen Vorbehalt stellen. Ich sollte besser im Auge be-
halten, dass ich die Welt jeweils so interpretiere, wie sie mir (im Augenblick) 
verständlich wird. Auch kann ich einer einzelnen Darstellungsform nicht den 
Gehalt eines ganzen Interpretationsspektrums aufladen wollen. Halte ich mir 
dies präsent, so wird es mir zur Aufgabe, meine Darstellungen jeweils sorgfältig 
und vorbehaltlich weiterer Transformation zu bilden. Wir können kurz sagen: 
Indem ich zugrunde lege, dass ich in Zeichen interpretiere, halte ich mir die 
Endlichkeit meiner Interpretationen gegenüber anderen möglichen Interpreta-
tionen bewusst. Will ich gut interpretieren, beziehe ich diese Endlichkeit am 
besten mit in mein theoretisches Denken ein. 

Der allgemeine antidogmatische Zug, der darin wiederum anklingt, soll nicht 
die Hauptrolle spielen. Doch es dient der Klarheit, sich zu vergegenwärtigen, 
dass er an dieser Stelle eine systematisch lokalisierbare und prägnante Gestalt 
gewinnt. Im Lichte des Umstands, dass die Wahl bestimmter Darstellungsweisen 
bei der Zeichenbildung nie eine bloß äußerliche Darstellungsform betrifft, die 
der eigentlichen Interpretation neutral gegenübersteht, kann das kritische Gebot, 
seine Interpretationen nicht als Reflex der Welt zu nehmen, in einer präziseren 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 195 

Form entwickelt werden. Aus Sicht der ersten Person legt sich die Situation wie 
folgt auseinander: Wenn keine Welt unabhängig vom individuellen Verstehen 
Form hat, dann ist immer denkbar, dass eine auf den ersten Blick verantwortbar 
erscheinende Variation (der Weltdarstellung) sich auf den zweiten Blick als Ein-
griff in den Inhalt der Interpretation (als Variation »in der Sache«) erweist. Was 
in einer Hinsicht eine klarere oder bessere Darstellung ist, könnte in anderer Hin-
sicht (oder im Verständnis anderer Personen) eine Verletzung des Kohärenzprin-
zips sein. Dass ich eine Darstellungsform berechtigterweise als richtig verstehe, 
kann also gar nicht heißen, dass sie in jedem Bereich und in jeder Hinsicht als 
richtig gelten darf. Ich darf ihr keine unbegrenzte Zweckmäßigkeit zutrauen, nur 
weil ich ihr im Augenblick welterschließende Kraft ansehe. Ich verstünde dann 
mein eigenes Interpretieren falsch. Da ein Darstellen unweigerlich mit Perspekti-
vierung und Aneignung einhergeht, kann ich gar nicht genau wissen, wie weit 
die besondere Darstellungsform trägt. Ich kann nicht jeden denkbaren Fall ein-
kalkulieren und jeden Kontext voraussehen. Folglich sollte ich (am besten) nicht 
ohne Not auf besonderen Darstellungsformen beharren, sondern weitere Varia-
tionen zulassen. Ich sollte die Möglichkeit der Zeichentransformation stets offen-
halten.  

Diese Norm geht auch aus dem Verstehenszweck hervor, denn allzu starre 
Festlegungen würden die Weiterentwicklung und Ausdifferenzierung des eige-
nen Weltverständnisses hemmen. Dass das Denken auf Zeichen als Vollzugs-
form angewiesen ist, darf, könnte man sagen, nicht in eine Hegemonie beson-
derer Gestaltungsformen münden. Die interpretierende Person würde die Freiheit 
des Verstehens damit gerade aus der Hand geben. Um verantwortlich zu inter-
pretieren, muss sie versuchen, verwendeten Darstellungsweisen gegenüber sou-
verän zu bleiben. Sie darf sich z. B. nicht von Bildern, die »in unserer Sprache« 
liegen, »gefangen halten« lassen.54 Auch sollte sie nicht starre Interpretationsge-
bäude konstruieren, die auf wenigen Grundfesten ruhen, sondern flexible Netze 
entwickeln, die möglichst eine Vielfalt von Anhaltspunkten einbeziehen.55 Sie 
kann Perspektivität nicht als solche aufheben; aber gerade deswegen muss sie 
unterschiedliche Perspektiven im Blick behalten.  

Wittgensteins Überlegung, dass die auf den ersten Blick so gleichförmigen 
Zeichenformen einen vielfältigen Gebrauch haben, kann dies unterfüttern. Die 
grundlegende Annahme dabei ist, dass wir die Zeichenpraxis nicht überschauen 

                                                                    

54  Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 115. 

55  Vgl. die Darstellung von Stegmaier, »Weltabkürzungskunst«, S. 135f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

können und uns die Vielfalt der Sprachspiele nie als ganze vor Augen steht.56 
Wird dies vergessen, so betont Wittgenstein immer wieder, geraten die Beson-
derheiten des Einzelfalls aus dem Blickfeld und die Vielfalt der Verwendungen 
wird übersprungen. Symptomatisch dafür ist, dass die anwendungsexterne Be-
trachtung von bloßen Schemata beherrschend wird: Man fragt dann nicht mehr 
nach dem sinnvollen oder richtigen Gebrauch von Zeichen, sondern hält sich an 
Zeichenformen, die ein erreichtes Verstehen alternativlos erscheinen lassen, fest. 
Der Interpret verliert so aus den Augen, dass eine Zeichenform »allein tot« ist 
und nur »[i]m Gebrauch lebt«.57 Aus dieser Haltung heraus lässt er sich von Dar-
stellungsweisen vereinnahmen, und der Verstehenszweck wird gerade dadurch 
verfehlt. 

Will eine Person die Welt verständlich machen, muss sie also eine Distanz zu 
den beanspruchten Zeichenpraktiken bewahren und im Hinterkopf behalten, dass 
diese nicht aus sich heraus leben, sondern nur insofern, als sie als Mittel der Dar-
stellung in Gebrauch genommen werden. Als erste Person sollte ich mich am 
besten immer wieder vergewissern, dass dieser Gebrauch angemessen bleibt und 
der Geltungsbereich nicht überstrapaziert wird. – Dabei ist insbesondere auch zu 
sehen, dass gewählte Darstellungsweisen an Schemata geknüpft sind. Nehme ich 
das Prädikat ›kühl‹ in einem neuen Fall in Gebrauch, setze ich damit ein Prädi-
katenschema (›kalt‹, ›kühl‹, ›warm‹) voraus, das zur Beschreibung von Tempe-
raturen verwendet wird.58 Für eine Verwendung zum Zwecke der Welterschlie-
ßung wird dabei charakteristisch sein, dass das Prädikat auf einen neuen Bereich 
appliziert wird, etwa zur Beschreibung des menschlichen Charakters. Damit er-
folgt eine Übertragung des Schemas – eine Transferleistung, wie sie im meta-
phorischen Darstellen die deutlichste Ausprägung findet.59 Die Ressourcen des 
Schemas werden dabei für die Strukturierung des neuen Gegenstandsbereichs 
fruchtbar gemacht; sie liefern Leitlinien, um etwas auf neue Weise zu fassen, die 
Dinge in ein anderes Licht zu stellen und ein Verständnis zu gewinnen, das vor-
her nicht möglich war. Das an die ausgewählten Darstellungsweisen geknüpfte 
Schema wird im Sinne des Verstehenszwecks verwendet, von seiner ordnenden 
Kraft wird Gebrauch gemacht. Dies kann jedoch nicht heißen, dass die Neuord-
nung gleichsam schon vorprogrammiert ist. Zwar kann nur von einem Transfer 

                                                                    

56  Dies ist ein zentrales Thema bei Wittgenstein: vgl. Philosophische Untersuchungen, 

§§ 10f., 23f., 122 oder 132f. 

57  Ebd., § 432. 

58  Vgl. Kap. III 2.4. Wie gesehen, ist so ein vorausgesetztes Schema nicht ausformuliert. 

59  Vgl. Goodman, Languages of Art, Kap. I 5-8, bes. S. 72-74. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 197 

die Rede sein, wenn die Struktur des Schemas erhalten bleibt.60 Aber die Anwen-
dung darf nicht zum Selbstläufer werden. Sie muss behutsam vollzogen werden, 
denn das Bild wird seine Grenzen haben. Ich werde im neuen Bereich z. B. nicht 
jedes Prädikat des Schemas mit Gewinn anwenden können. Die Leitlinien, die in 
einem Bereich gute Dienste tun, können im neuen Bereich letztlich gar in die 
Irre führen; Orientierung kann in Desorientierung umschlagen.  

Damit ist ein erster wichtiger Grundzug von Verantwortung in der Interpre-
tation markiert: Ein verantwortliches Interpretieren ist ein Interpretieren, in dem 
kritisch in Rechnung gestellt bleibt, dass die besondere interpretierende Zeichen-
bildung immer nur eine Art und Weise ist, sich Welt weiter zu erschließen. Will 
ich »gut« interpretieren, muss ich den jeweiligen Darstellungsformen gegenüber 
insofern distanziert bleiben, als ich mich für Transformation offenhalte. Da mir 
ein Verständnis zueigen ist, kann ich Darstellungsweisen als Darstellungsmittel 
ansehen, die ich zu besonderen Zwecken beanspruche. Ihre sinnvolle Anwen-
dung ergibt sich nicht von selbst; ich kann z. B. nicht darauf vertrauen, dass sich 
die Schematisierung eines neuen Bereichs automatisch vollzieht. Nicht die 
Zeichenpraktiken kontrollieren den Gebrauch von Darstellungsweisen, sondern 
ich selbst, und indem ich mir dies vor Auge führe, vergegenwärtige ich mir die 
Verpflichtung, Zeichenbildungen hinreichend sorgfältig zu vollziehen, in jedem 
Schritt aufmerksam, möglichst differenziert und eingedenk des Umstands, dass 
andere Bildungen möglich bleiben. Ich kann die Einseitigkeit der Perspektiven 
nur dadurch abfangen, dass ich mich für andere Perspektiven offenhalte. Gerade 
weil ich immer »nur« Darstellungen habe und diese in der Interpretation doch 
den ganzen Unterschied ausmachen können, muss ich den Darstellungsweisen, 
die ich verwende, gegenüber distanziert bleiben. Nur so wird der gedankliche 
Raum für eine eigenverantwortliche Arbeit an ästhetischen Zeichenformen – an 
den Nuancen und feinen rhetorischen Unterschieden – frei. Fasse ich eine solche 
Arbeit gar nicht erst ins Auge, laufe ich Gefahr, in den Bann von wenigen Per-
spektiven zu geraten, die den Blick für die Möglichkeit der Entwicklung des 
eigenen Verstehens versperren.61 

                                                                    

60  Über den Schematransfer schreibt Goodman: »The choice of territory for invasion is 

arbitrary; but the operation within that territory is almost never completely so« (ebd., 

S. 74).  

61  Man könnte ergänzen: Der gute Interpret wird sich gar nicht ohne Not festlegen, son-

dern sein Urteil gelegentlich zurückzuhalten – etwa wenn kein Entscheidungsdruck 

besteht: vgl. Kant, »Was heißt: sich im Denken orientieren?«, A 309f. und im An-

schluss daran Simon, »Zeichenphilosophie und Transzendentalphilosophie«, S. 80. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Machen wir nun den nächsten Schritt. Als Moment positiver Freiheit hat das 
Prinzip, dass andere Interpretationen möglich sind, eine weitere wichtige Dimen-
sion: Aus Sicht einer ersten Person, die nach dem Richtigen fragt, kann es den 
regulativen Sinn gewinnen, dass jederzeit weitere Darstellungsformen gefunden 
werden könnten, die den Zwecken des Verstehens – vielleicht auch besser – ent-
sprechen. Indem wir diese Möglichkeit in Erwägung ziehen, setzen wir das dar-
stellerische Gespür, das rhetorische Geschick, den freien Gebrauch semantischen 
Könnens und die Einbildungskraft unmittelbar in die Pflicht, und es ergibt sich 
so etwas wie eine Verantwortung für die Phantasie.  

 
 

3.3 Vertiefung des Weltverständnisses durch anderes Darstellen 
 
Ein Weltinterpret kann sich seine Kontrolle über die Interpretation sinnvoller-
weise nur als Kontrolle über die ästhetische Form des Zeichens denken, über die 
Form der Darstellung. Damit die Zeichen, die er bildet, zweckmäßig im Sinne 
des Richtigkeitsanspruchs sind, müssen sie sich in sein Weltverständnis ein-
fügen. Die Variationen, die er gleichwohl vornehmen muss, müssen als Varia-
tionen der Darstellungsform verstehbar bleiben, nur so sind sie verantwortbar. 
Um dem gerecht zu werden, muss er, so wurde sichtbar, seine Interpretationen 
unter einen kritischen Vorbehalt stellen. Er darf sich der konkreten Kohärenz 
und Tragfähigkeit seiner Weltsicht in ihrer jeweils erreichten Bestimmtheit nie 
allzu sicher sein. Das Geflecht von Orientierungspunkten, welche immer nur 
Hinsichten herausheben, kann in späteren Fällen, angesichts neuer Problemlagen 
wieder fraglich werden. So muss er sich für Umbildungen und Neubildungen 
bereit halten. Andernfalls übergeht er die Endlichkeit seines Interpretierens. Die 
Darstellungen werden zu sinnleeren Formen, oder er beginnt, sich in den Regeln 
zu »verfangen«.62  

Doch ein Weltinterpret wird nicht nur dafür Sorge tragen wollen, dass seine 
Interpretationen überhaupt inhaltlich richtig sind und bleiben. Dass andere Inter-
pretationen möglich sind, markiert für ihn nicht nur einen kritischen Vorbehalt. 
Vom Standpunkt eines sich in der Welt orientierenden und handelnden Wesens 
bringt der Verstehenszweck auch eine charakteristische Aufgabenstellung mit 
sich: die Welt verständlich machen – dieser Zwecksetzung kann regulativer 
Gehalt abgewonnen werden. Gerade wenn es keine äußeren Grenzlinien gibt und 
ein potentiell unendliches Zeichenbilden möglich ist, kann man sich stets fragen, 
ob die Welt schon hinreichend verständlich gemacht wurde. Es sind Grade des 

                                                                    

62  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 125. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 199 

Verstehens63 denkbar, und es gibt keinen äußeren, neutralen Anhaltspunkt, der 
mir sagt, wann ich mit einem erreichten Weltverständnis zufrieden sein darf. 
Sind immer noch andere Darstellungen möglich, so ist immer noch besseres 

Verstehen möglich. Wer sich die Welt in Zeichen verständlich macht, kann sie 
sich durch die zweckmäßige Bildung von Zeichen stets auch noch verständlicher 
machen.  

Spielt die Bildung von Darstellungsformen also in das theoretische Denken 
hinein, so muss vorausgesetzt werden, dass der Interpret durch eine reflexive 
Zeichentransformation eine Verfeinerung seines Interpretierens erreichen kann. 
Damit gewinnt unser Freiheitsprinzip noch eine weitere Form: Ich muss voraus-
setzen, dass ich durch die Variation der Darstellung mein Weltverständnis ver-
tiefen kann. In dieser Akzentsetzung fällt es nicht schwer, die eigene Bildung 
von Zeichen als zweckmäßiges Moment des verantwortlichen Interpretierens zu 
begreifen. Der Interpret kann sich im Interpretieren insofern von den Zeichen-
praktiken distanzieren und sie als Darstellungsmittel in den Blick nehmen, als er 
sie zum Zwecke der Herausbildung von Verständnisweisen, die die bisherigen 
ergänzen und bereichern, in Gebrauch nehmen kann. Er kann aus den Zeichen-
praktiken, die er beherrscht, wählen, um neue Formen zu bilden, die sein Ver-
stehen voranbringen. Im besonderen Fall wird dies z. B. heißen, etwas in einem 
anderen Vokabular darzustellen, etwas bildlich zu veranschaulichen, etwas meta-
phorisch zu erläutern, sich anderer Begrifflichkeiten zu bedienen, um sich etwas 
klarzumachen, etwas in eine Fachsprache übersetzen usw. Solche Vollzüge wer-
den nun als Weisen eines theoretischen Nachdenkens begreiflich, bei dem ein 
Weltverständnis ohne Hinzuziehung von neuen Informationen weiterentwickelt 
wird. Dabei kann die Zweckmäßigkeit der Zeichenbildung jeweils als Zweckmä-
ßigkeit der Darstellungsform angesprochen werden, deren ästhetischen Quali-
täten sich z. B. als Prägnanz, Anschaulichkeit oder Präzision beschreiben lassen. 
Darstellungsweisen erscheinen in dieser Perspektive als »Mittel«, die gebraucht 
werden, um die Welt weiter verständlich zu machen.  

Ein erstes einfaches Bild einer solchen Vertiefung des Verstehens könnte so 
aussehen: Eine erste Person hat die Möglichkeit, weitere richtige Darstellungs-
formen zu finden, die das Spektrum der Darstellungen, in dem ihre Interpretation 
Gestalt gewinnt, erweitern. Behalten wir die reflexive Zeichentransformation im 
Auge, so ist dabei weniger die Gewinnung von Wissen interessant, als vielmehr 

                                                                    

63  Wenn das Verstehen stets vertieft werden kann, ist der Verstehensbegriff nicht faktiv. 

Dass ein faktiver Verstehensbegriff in der Tat nicht ohne Probleme ist, wurde im Aus-

gang von Kvanvig, The Value of Knowledge and the Pursuit of Understanding disku-

tiert. Zu dieser Debatte vgl. auch Pritchard, »Recent Work on Epistemic Value«. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

ein möglicher Fortschritt des Verstehens von innen her.64 Der Interpret kann sein 
Weltverständnis vertiefen, indem er weitere Hinsichten berücksichtigt, neue Per-
spektiven findet, Gewichtungen verschiebt, andere Aspekte betont, Zusammen-
hänge herstellt oder vorher ausgesparte Facetten in Rechnung stellt. Er kann sich 
die Welt weiter erschließen, indem er die bisherige Weltsicht überdenkt. So kann 
das Weltverständnis, das sich bereits ergeben hatte, stets noch verfeinert und in 
einem Prozess der Zeichenvariation, der unter der reflexiven Kontrolle des Inter-
preten steht, zu größerer Bestimmtheit gebracht werden.65 Einen solchen Prozess 
werden wir ohne Zweifel in den Horizont der kognitiven Zwecksetzung stellen 
können, wenn die neuen Perspektiven die bisherigen nicht ausschließen, sondern 
ergänzen und bereichern. Es werden dann Zeichen gebildet, die sich in einer 
Welt als richtig interpretieren lassen und das Netz der Verständnisweisen, in 
denen die Welt zugänglich wird, ausbauen.66  

Wir müssen freilich daran denken, dass dieser Prozess jenseits einer festen 
Trennung von Zeichen und Realität konzipiert werden muss. Das heißt, es gibt 
keinen Konvergenzpunkt, auf den das Interpretieren »in the long run« zuläuft. 
Die kognitive Zweckmäßigkeit hat eine Bedeutung als internes Regulativ: Die 
Idee einer möglichen Vertiefung des Verständnisses im Sinne der lebenswelt-
lichen Interessen endlicher Wesen gibt dem Interpretieren seine Richtung; sie 
bewahrt die Möglichkeit der Erfüllung des Zwecks (die Möglichkeit des Ver-
stehens) und hält das Denken dennoch in Gang. Es wäre sinnleer, nach Darstel-
lungsformen zu fahnden, die die Realität abbilden; es gibt keine »absolut guten« 
Darstellungen. Ich frage nach Zeichen, die mir als endlicher Person die Welt er-
schließen: nach Zeichen, die es mir erlauben, mich in der Welt (besser) zurecht-
zufinden, und die vor dem Hintergrund der vorherrschenden Verstehenszwecke 
angemessener sind als die bisherigen. Wenn ich prinzipiell anders interpretieren 

                                                                    

64  Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, S. 22. 

65  Diese (Peirce’sche) Lesart wird in Kap. V eine wichtige Rolle spielen. 

66  Dass die Distanzierung vom metaphysischen Standpunkt nicht epistemisch, sondern 

sinnkritisch begründet ist, wurde betont (vgl. Kap. II 1). Es ist keine »Tatsache«, dass 

man stets hinter der Realität oder der Wahrheit zurückbleibt. An dieser Stelle zeigt 

sich nun, dass die Idee der einen Realität oder Wahrheit auch deswegen verfehlt ist, 

weil wir immer alles noch besser verstehen könnten. Es ist nicht auszumachen, was 

das Denken so bestimmen sollte, dass es eine endgültige Perspektive einnimmt. Einen 

solchen Vorgang kann man sich kaum anders denken denn als Lähmung bzw. Ende 

des Denkens. Wie eine »absolute« Perspektive auf die Aufhebung von Perspektivität 

hinausliefe, wäre auch eine stillgestellte Perspektive, die ohne Bezug zu anderen mög-

lichen Perspektiven bleibt, keine Perspektive. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 201 

kann (indem ich anders darstelle), sind prinzipiell bessere Interpretationen (im 
Sinne des Verstehenszwecks) möglich.  

Indem ich als Interpret diese Möglichkeiten ins Auge fasst, kann es sein, dass 
sich mir Verpflichtungen ergeben: Sofern Zeichen möglich sind, in denen sich 
die Welt besser erschließt und die meine Orientierung im Leben stärken, sollte 
ich vielleicht versuchen, solche Zeichen zu bilden. Wenn das Arsenal der sprach-
lichen Werkzeuge und Darstellungsweisen, die mir zur Verfügung stehen, zu 
Verstehenszwecken beansprucht werden kann, so muss ich mich fragen, ob ich 
von dieser Möglichkeit angemessen Gebrauch mache. Dabei muss ich voraus-
setzen, dass ich mein Verständnis jederzeit vertiefen kann: Ein Reflexionsniveau 
ist nicht vorgegeben. Insbesondere muss ich nicht warten, bis mein bisheriges 
Weltverständnis an Grenzen stößt; ich kann das als »gegeben« Gesetzte jederzeit 
hinterfragen und das für richtig Gehaltene überdenken.67 Unter der Vorausset-
zung eines aktiven Erkenntnisbegriffs muss vorausgesetzt werden, dass die erste 
Person von sich aus zweifeln und nach anderen, potentiell besseren Darstellungs-
formen suchen kann. Sie kann ihr Verständnis der Welt aus eigener Kraft ver-
tiefen, indem sie Interpretationen durch die Bildung neuer Zeichen variiert.  

Damit haben wir einen ersten Eindruck davon, was Verantwortung der Inter-
pretation bedeuten kann: Indem man sich klarmacht, dass man stets auch anders 
interpretieren kann, indem man anders darstellt, und dass dies bedeutet, dass 
man stets eine Vertiefung des Weltverständnisses erreichen könnte, ergibt sich 
der normative Druck, mit dieser Möglichkeit angemessen umzugehen. Das Inter-
pretieren ist, was seine ästhetische Form angeht, zurechenbar. Als interpretie-
rende Person kann ich die Darstellungsformen, die ich selbst bilde, nicht einfach 
als gegeben konstatieren. Ich muss sie als von mir abhängig betrachten und kann 
sie permanent der Bewertung unterziehen. Ich kann jederzeit am eigenen Welt-
verständnis arbeiten, indem ich an Darstellungsformen arbeite; und meine Ver-
antwortung besteht, allgemein formuliert darin, von dieser Möglichkeit guten 
Gebrauch zu machen. 

Darin klingt bereits ein weiterer Aspekt an: der Umstand, dass auf der ande-
ren Seite auch verlangt sein muss, dass Festlegungen erreicht werden. 

 
 

3.4 Festlegung 
 
Genauso wenig wie Interpretationsfreiheit schlicht durch eine Vielzahl von Mög-
lichkeiten charakterisiert werden kann, kann sich das verantwortliche Interpre-

                                                                    

67  Vgl. Kap. V 1. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

tieren darin erschöpfen, alles Interpretieren mit einem Vorbehalt zu versehen. 
Ein Wesen, das sich in der Welt orientieren muss, ist auf Interpretationen ange-
wiesen: Es muss zu Ergebnissen kommen und sich festlegen.68 Zwar könnte ich 
die Dinge prinzipiell immer noch auf neue Weise verstehen, sie in andere und 
vielleicht zweckmäßigere Perspektiven bringen; ich könnte mein Weltver-
ständnis immer weiter zu vertiefen suchen. Aber angesichts der lebensweltlichen 
Problemlagen muss das theoretische Denken doch immer wieder abgebrochen 
werden können. Würde man diesen Punkt, den Simon vielfach betont69, unter-
schlagen, so könnte man nicht mehr plausibel machen, wie das interpretierende 
Zeichenbilden je ins Ziel kommt. Eine immer wieder vertagte Interpretation 
brächte es zu keinerlei Bestimmtheit. Von einem Weltinterpreten, der so ver-
fährt, müsste man sagen, dass er überhaupt kein ausweisbares Weltverhältnis, 
keine wirklichen theoretischen Einstellungen hat. 

Will man also begreiflich halten, wie wir uns auf Welt beziehen können, 
muss man sich mit einem endlichen Interpretieren zufriedengeben. Theoretisches 
Denken wird nie einen definitiven Abschluss erreichen. Dies im Auge zu be-
halten, macht den kritischen Interpreten aus. Aber dieser würde den Sinn seines 
theoretischen Nachdenkens verfehlen, wenn er diese Einsicht zum Anlass näh-
me, unendliche Skrupel vorzuschützen. Er muss bestimmte Darstellungsformen 
als richtig ansehen, wenn sein Denken nicht leer bleiben soll. Er muss im Inter-
pretieren letztlich auch wieder zu einem Verstehen übergehen oder zurückfinden 
können.  

Dies geltend zu machen, darf freilich nicht auf den Einwand hinauslaufen, 
dass ein Nachdenken nur den Betrieb aufhält. Wir müssen dem Zeichenbilden 
eine gewisse Zeit einräumen; die Interpretation muss nicht instantan erfolgen. 
Aber es markiert doch, dass man die Endlichkeit nicht aufheben wollen kann, 
indem man die Zeichentransformation ad infinitum fortführt. Es gibt nicht so 
etwas wie einen unendlichen oder idealen Diskurs. Es ist ausgeschlossen, dass 
alle Perspektiven miteinander abgeglichen und ein Gleichgewicht zwischen allen 
Versionen erreicht wird. Die Rechtfertigung, wie sie konkret im individuellen 
Denken oder im Dialog zwischen Individuen erfolgt, ist niemals ein für allemal 
abgeschlossen. Es ist an der interpretierenden Person, zu sehen, wann sie abge-
schlossen werden darf. Sie muss es mit dem Interpretieren irgendwann einmal 
gut sein lassen, wenn das Weltverständnis nicht unterhöhlt, sondern vertieft 
werden soll.  

                                                                    

68  Wie die Festlegung als Teil der Zeichenlogik betrachtet werden kann, hat Peirce in 

»The Fixation of Belief« ausgearbeitet. Wir werden darauf zurückkommen. 

69  Vgl. exemplarisch Simon, »Ethik und Ästhetik des Zeichens«, S. 269ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINSCHRÄNKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 203 

Dabei sind graduell unterschiedliche Reflexionsniveaus denkbar, und es 
gehört zum verantwortlichen Interpretieren zu entscheiden, welches Niveau je-
weils angesetzt wird. Die erste Person kann über ihre Interpretationsbildungen 
mehr oder weniger reflektieren und Darstellungen mit mehr oder weniger Sorg-
falt bilden. Sie kann mehr oder weniger Diskurs betreiben, mehr oder weniger in 
die Verständigung mit Anderen investieren, mehr oder weniger Stimmen hören, 
ihre Zeichen mehr oder weniger variieren und mehr oder weniger weitere mög-
liche Anwendungsfälle durchgehen. Niemand erteilt ihr eine Lizenz, eine Dar-
stellungsform als intern-zweckmäßig anzusehen. Sie muss selbst, im Einzelfall 
beurteilen, wann dieser Schritt angemessen ist. Darüber hinaus kann es auch eine 
Frage sein, in welchem Maße sie Zeichen welterschließende Kraft zutraut.70 Und 
der Interpret muss berücksichtigen, welche Art der Geltung er genau ansetzt, in 
welchen Lebensbereichen er sich auf die Interpretation verlassen will.  

Ich möchte hinzufügen, dass der kritische Zeichengebrauch m. E. allgemein 
vor diesem Hintergrund konzipiert werden kann. Denn gegen die Überlegung, 
dass keine Darstellung die einzig richtige ist, könnte man einwenden, dass ein 
Interpret nicht jede Darstellung immer nur unter Vorbehalt als richtig setzen 
kann. Um wirklich auf etwas bezugnehmen und ein Weltverhältnis haben zu 
können, müsse er Zeichen demzufolge auch immer wieder in den Hintergrund 
treten lassen. Dieser Einwand markiert ein äußerst wichtiges Charakteristikum 
des Zeichengebrauchs. Aber was sich in der Spannung zwischen der prinzi-
piellen Möglichkeit der Transformation und der Notwendigkeit der Festlegung 
besonderer Darstellungsformen zeigt, ist nicht so sehr ein konzeptionelles Pro-
blem, sondern eine Aufgabe des Interpreten. Dieser nämlich muss das Verhältnis 
zwischen dem Reflexionsaufwand, den er jeweils betreibt, und dem Risiko, das 
eine Festlegung, für die er einsteht, mit sich bringt, immer wieder neu ausbalan-
cieren. Er muss prinzipiell wach bleiben und die Möglichkeit einer Verständnis-
vertiefung vorausgesetzt lassen; aber er kann sich in der Praxis dem Druck, 
etwas auf bestimmte Weise zu verstehen oder etwas für wahr zu halten, nicht 
entziehen.  

Fassen wir vorläufig zusammen: Es hat sich erwiesen, dass es zur Verant-
wortung des Interpretierens gehören muss, dass die erste Person Möglichkeiten 
wirklich ergreift. Sie kann nicht absolut neutral oder absolut gerecht interpre-

                                                                    

70  Kant spricht in diesem Kontext vom pragmatischen Glauben, welcher, wie er formu-

liert, »nur einen Grad [hat], der nach Verschiedenheit des Interesses, das dabei im 

Spiele ist, groß oder auch klein sein kann« (Kritik der reinen Vernunft, B 853). So 

kann gefragt werden, wieviel man auf eine Aussage gibt oder was man auf sie wetten 

würde (vgl. auch Peirce, Harvard Lectures on Pragmatism, Lect. I, S. 135ff.). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

tieren, aber sie muss dennoch Ergebnisse festhalten, da ihre Freiheit andernfalls 
leer bliebe. Um ihrer Verantwortung sich selbst gegenüber gerecht zu werden, 
muss sie sowohl hinreichend reflexive Kontrolle ausüben (sie darf nicht gedan-
kenlos interpretieren) als auch für konkrete Ausweisungen einstehen (sie darf 
nicht unendlich nachdenken wollen). Ihre Interpretationsverantwortung ist es 
nicht zuletzt, diese entgegengesetzten Notwendigkeiten miteinander zu verein-
baren und das Spannungsverhältnis von Reflexivität und Weltverständnis immer 
wieder aufs Neue angemessen aufzulösen. Es gibt keinen extern fixierten Punkt, 
an dem es mit dem Denken genug ist. Es hängt »von mir« ab, wann ein Nach-
denken jeweils abgebrochen wird.  

Wir werden sehen, dass Interpretationsfreiheit, welche sich als interpretative 
Verantwortung in der Rechtfertigung vor anderen Personen realisieren muss, an 
dieser Stelle eine weitere Dimension gewinnt: Angesichts des Umstands, dass 
der Interpret aus seiner endlichen Reflexion heraus dennoch Festlegungen treffen 
muss, wird dessen Verantwortung es gelegentlich erfordern, sich gegenüber 
anderen Individuen seine Autonomie zu bewahren. In diesen ungewöhnlichen 
Fällen werde »ich« auf mein eigenständiges, besonderes Verstehen vertrauen 
und auf eigenes Risiko interpretieren müssen. Ich kann im Interpretieren kein 
Egoist sein; aber ich muss mir zuletzt auch eine Interpretationsfreiheit gegenüber 
anderen Personen bewahren können. Will ich zu Ergebnissen kommen, muss ich 
Divergenzen im Verstehen hin und wieder in Kauf nehmen. Die Möglichkeit an-

deren Verstehens gewinnt damit systematische Bedeutung.  
Doch diese Dinge seien erst später zum Thema gemacht. Zuerst sollen die 

Freiheitsmöglichkeiten, die im theoretischen Denken vorauszusetzen sind, weiter 
ausgelotet werden. Halten wir uns an das wichtigste Ergebnis: Die erste Person 
muss voraussetzen, dass sie durch eine Variation von Darstellungsformen eine 
Vertiefung ihres Weltverständnisses erreichen kann. Freiheit in der Interpretation 
bedeutet dann primär, dass der Weltinterpret andere, potentiell bessere Darstel-
lungen finden kann und zwar, indem er Darstellungsformen in zweckmäßiger 
Weise variiert. Der Denkprozess, in dem dies geschieht, sei nun näher betrachtet. 
Er kann entlang des Verhältnisses von gegebenen – das heißt: als problematisch 
geltenden – Zeichen und interpretierenden Zeichenbildungen ausbuchstabiert 
werden: als Freiheit in der Zeicheninterpretation. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V  Freiheit in der Zeicheninterpretation 

 
 
 

Der Spielraum des theoretischen Denkens bestimmt sich nicht dadurch, dass das 
Denken mit der Realität konfrontiert wird, sondern im Rahmen einer Zeichen-
praxis und ihrer Logik. Ein Verhältnis von Interpretation und externem Zwang 
ist nicht formulierbar; Interpretationsmöglichkeiten sind von innen her, durch 
Sinnbedingungen begrenzt. Die Formen, die die Welt annehmen kann, lassen 
sich nicht in einen geschlossenen Bezirk fassen. Aber in jeder Interpretation ist 
vorausgesetzt, dass über viele Verständnisweisen eine Übereinstimmung besteht, 
die eine intersubjektive Praxis ermöglicht. Als denkende und handelnde Person 
baue ich darauf: Ich lebe in einer erschlossenen Welt; in bestimmten Hinsichten 
bin ich bereits orientiert. Wo ich mir indes selbst etwas verständlich oder ver-
ständlicher mache, dort muss ich eigene, nicht-ableitbare Zeichenformen bilden, 
die das bisherige Weltverständnis vertiefen.  

Unser Interesse gilt insbesondere der Frage, inwiefern ein Zeichengebrauch 
in theoretischer Absicht als individuell zurechenbar begriffen werden kann. Da-
bei hatten wir gesehen, dass die Schwierigkeit gar nicht so sehr darin liegt, eine 
Möglichkeitenvielfalt zu behaupten. Die Herausforderung war es eher, begreif-
lich zu machen, was diese Freiheit positiv heißen kann oder wie die Idee einer 
individuellen Freiheit in das Interpretieren eingebracht werden kann.1 Auf den 
ersten Blick kann Interpretationsvielfalt aus der Ich-Perspektive nur bedeuten, 
dass sich viele Darstellungen »derselben Sache« finden lassen; denn ein An-
spruch auf richtige Interpretation setzt urteilslogische Einschränkungen und das 
Kohärenzgebot in Geltung. Ich habe nicht die Freiheit, ganz anders zu interpre-
tieren oder zwischen Welten zu changieren, sondern sehe mich – aus meinem 
eigenen Denken heraus – dem normativen Druck ausgesetzt, die Einheit der 
Weltsicht zu bewahren. Eine eigene Variation der Interpretation kann aus Sicht 
der ersten Person nur eine Variation der Darstellung sein. 

                                                                    

1  Vgl. Kap. II 2.3. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Führt man sich indes vor Augen, dass Freiheit aus dieser Warte von Anfang 
an als Verantwortung akzentuiert werden muss, kristallisiert sich eine fruchtbare 
Lesart heraus: Ich werde zumindest insofern gut daran tun, mein Interpretieren 
als von mir kontrolliert aufzufassen, als ich gut daran tun werde, es so aufzu-
fassen, dass ich im Interpretieren kritisch zu bleiben habe. Auch wenn die Welt 
nicht durch Gedankenkraft umgedeutet werden kann, muss ich damit rechnen, 
dass eine Variation der Darstellung letztlich auch einen Unterschied in der Sache 
ausmacht. Um verantwortlich zu interpretieren, muss ich folglich für Variationen 
der Darstellung offen bleiben. Denn ich habe nie »die Welt«, sondern immer nur 
bestimmte Perspektiven und Hinsichten. Um einer Hegemonie dieser Perspek-
tiven und Hinsichten vorzubeugen, muss ich voraussetzen, dass ich etwas prin-
zipiell auch anders verständlich – und vielleicht verständlicher – machen kann. 
Die Voraussetzung von Freiheit bedeutet hier die Voraussetzung, dass das Welt-
verständnis prinzipiell verändert werden kann, und zwar von innen her, indem es 
im Zuge einer Bildung von Zeichen überarbeitet wird. Als Wesen, das in end-
lichen Perspektiven denkt, kann ich mein Verständnis potentiell durch eigene 
Darstellungsleistungen fortentwickeln. Ich kann durch theoretisches Überlegen 
zu einem vertieftem Weltverständnis kommen, indem ich Darstellungsformen 
variiere. 

Ein solches Nachdenken lässt sich als Zeichentransformation beschreiben. 
Diese sei nun zum Thema gemacht, um das bisher gewonnene Bild zu präzi-
sieren. Gleichzeitig wird das Bisherige auf dieser Beschreibungsebene konkreter 
und der Sinn von Verantwortung im theoretischen Denken greifbarer. Wie Inter-
pretation als Zeicheninterpretation begriffen werden kann, wurde bereits sicht-
bar, als wir Darstellungen mit Peirce als »Gedankenzeichen« bestimmten, denen 
andere Zeichen vorhergehen.2 Damit war nicht einfach gemeint, dass Zeichen in 
kommunikative Zusammenhänge eingebettet sind, sondern ein interpretationslo-
gischer Grundsatz: Zeichen, die von eigenständigem Verstehen zeugen, können 
wir uns so denken, dass sie gegebene Zeichen interpretieren. Im Folgenden 
werde ich diese Prämisse im Sinne eines kritischen Interpretierens akzentuieren, 
in dem Gegebenes nicht als Welt, sondern grundsätzlich als Interpretation und 
somit als verbesserungsfähig aufgefasst wird. Die Freiheit in der Interpretation 
von Welt kann auf diese Weise entlang der Freiheit in der Interpretation von Zei-

chen ausgearbeitet und exemplifiziert werden – was nicht etwa heißt, den Kreis 
der Interpretationsmöglichkeiten zu erweitern, sondern es im Gegenteil mit sich 
bringt, diesen weiter einzuschränken: Denn im gegebenen Zeichen manifestiert 
sich für uns die Einbettung der Zeichenbildung in eine besondere Situation, in 

                                                                    

2  Vgl. Kap. I 3.2 e. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 207 

der etwas thematisch geworden ist. Dies zu berücksichtigen, heißt, wie wir sehen 
werden, die Interpretation in ganz spezifischer Weise in die Pflicht zu nehmen. 
Wo das Verständnis von etwas vertieft werden soll, ist der Interpret durch das 
Zeichen, in dem dieses Etwas schon eine Bestimmtheit gewonnen hat, normativ 
herausgefordert. Die Fragen, die sich dann stellen, lauten: »Welche Freiheit habe 
ich, wenn etwas richtig(er) bzw. zweckmäßig(er) interpretiert werden soll?«; 
»Welche Freiheit habe ich überhaupt, etwas als Zeichen anzusehen und somit ein 
Thema aufzuwerfen?« Und vor allem: »Wie ist der gute und verantwortungs-
volle Gebrauch dieser Freiheit zu denken?« 

Ich werde das Feld durch einige kurze Überlegungen zum Ort der Zeichen-
interpretation in unserer Studie vorbereiten (V 1). Das Kernstück des Kapitels 
ist sodann eine Explikation der Freiheitsstruktur, die sich für die interpretierende 
Zeichenbildung veranschlagen lässt, insofern sie auf gegebene Zeichen bezogen 
ist. Dabei werden einige zentrale Ergebnisse wieder aufgenommen und in einen 
Zusammenhang gebracht, so dass interpretative Freiheit als Freiheit in der Zei-

cheninterpretation präzisere Gestalt gewinnt (V 2). Abschließend weist der Ge-
dankengang über den Standpunkt des jeweiligen Verständnishorizonts hinaus, 
und der Möglichkeit individuell anderen Verstehens wird ihr Platz zugewiesen 
(V 3). 

 
 

1  Zeicheninterpretation und Zurechenbarkeit 
 
Wir hatten gesehen, dass Interpretationsverantwortung aus der Ich-Perspektive 
im Wesentlichen aus der Möglichkeit der Darstellungsvariation erwächst, die als 
Arbeit an der ästhetischen Form des Zeichens begriffen werden kann. Auch dort, 
wo richtige Interpretationen schon als gegeben gelten, wir also schon ein Welt-
verständnis haben, kann der Verstehenszweck weiterverfolgt werden, indem eine 
Vertiefung des Weltverständnisses versucht wird. Für das Folgende werden wir 
uns wieder an diese Grundsituation halten: Es sei mithin angenommen, dass sich 
Welt schon erschließt und Darstellungsweisen schon als gemeinsame Verständ-
nisweisen etabliert sind.3 Die Fortentwicklung dieses Verständnisses lässt sich in 
seiner Grundstruktur im Ausgang von Peirce beschreiben: Demzufolge kann das 
theoretische Nachdenken formal als Prozess der Zeichentransformation gelten, 
bei dem gegebene Zeichen in neue (interpretierende) Zeichen transformiert 

                                                                    

3  Die epistemische Seite – also Urteile, deren Wahrheitsgehalt nicht bewertet werden 

kann, oder auch Fehlinterpretationen – werde ich der Klarheit halber einmal mehr aus-

klammern. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

werden – und zwar so, dass das gegebene Verständnis zu größerer Bestimmtheit 
geführt wird. Von diesem Bild können wir ausgehen.4 Es wird dazu beitragen, 
der Möglichkeit einer Vertiefung des Weltverständnisses durch eine Variation 
von Zeichen Kontur zu verleihen. 

Es wurde bereits gesagt, dass Weltinterpretation immer als Zeicheninterpre-
tation aufgefasst werden kann. Vorläufig wurde dies durch den Hinweis gerecht-
fertigt, dass die Welt allgemein als eine in Zeichen interpretierte Welt aufgefasst 
werden kann.5 Das freie Interpretieren der Welt (in Zeichen) ist ein Interpretieren 
von Zeichen, wenn man annimmt, dass alles, was wir verstehen, als Zeichen zu 
begreifen ist.6 Ob Zeichen interpretiert werden oder die Welt, machen wir daran 
fest, ob die Interpretation thematisch wird oder unthematisch bleibt. Zugrunde 
lag dabei der Gedanke, dass eine Darstellung immer einen Autor hat, und somit 
auf eine Interpretationsleistung zurückführbar ist bzw. von einem autonomen 
Verstehen zeugt. 

Es sei nun näher erläutert, warum ich diese Anschauungsweise im Rahmen 
unseres Unternehmens für angemessen halte: Gegen den Ansatz an der Zeichen-
interpretation ließe sich einwenden, dass dieser die Möglichkeit, sich auf Welt zu 
beziehen, unnötigerweise problematisiert oder gar unverständlich macht. Wir 

                                                                    

4  Für Peirce ist die Beschreibung des Erkenntnisprozesses als Zeichenprozess ein zen-

trales Thema, welches er immer wieder variiert. Vgl. etwa »Some Consequences of 

Four Incapacities«, S. 238ff.; »Grounds of Validity of the Laws of Logic«; »The Fixa-

tion of Belief«, Abschnitt II-IV; »How to Make Our Ideas Clear«, Abschnitt IV oder 

»New Elements«, S. 322-324. Da Peirce hier als Ausgangspunkt für eine vertiefende 

Betrachtung dient, brauchen die entsprechenden exegetischen Probleme nicht disku-

tiert zu werden (vgl. dazu Short, »The Development of Peirce’s Theory of Signs«). 

Eine realistisch akzentuierte Rekonstruktion des Prozesses der Zeicheninterpretation 

versucht Oehler, »Über Grenzen der Interpretation aus der Sicht des semiotischen 

Pragmatismus«, S. 61ff.; vorsichtiger ist Houser, »Introduction«, S. XXIX-XL. Wich-

tige Aspekte der – von Peirce in einigen Hinsichten entfernten – Lesart der Zeichen-

interpretation, die in den nächsten Abschnitten verteidigt wird, hat Simon vorbereitet 

(vgl. Philosophie des Zeichens, bes. Kap. 47: »Zeicheninterpretation und Wahrheit«). 

Simon stellt diese Aspekte nicht systematisch vor (zur Methode der Zeichenphiloso-

phie vgl. ebd., Kap. 6). Dies ist einer der Gründe, warum keine systematische Ausein-

andersetzung mit Simons Arbeit erfolgt, sondern einige Elemente an verschiedenen 

Stellen so aufgenommen werden, wie es für den Gedankengang notwendig ist.  

5  Vgl. Kap. I 3.2 e. 

6  In der Zeichenphilosophie hat dies den Status eines Grundsatzes: vgl. Simon, Philo-

sophie des Zeichens, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 209 

beziehen uns im Alltag ja nicht nur auf Zeichen, sondern zumeist auf Dinge wie 
z. B. Tische, die Natur oder den morgigen Tag. Warum sollte es sinnvoll sein, 
den Bezug zu dieser Welt gedanklich auszusetzen und einen Bezug auf Zeichen 
zu behaupten? Stehen die Begrifflichkeiten des Zeichens und der »Darstellung« 
der repräsentationalistischen Philosophie der »Vorstellung«, die einen Bezug zur 
Welt am Ende unbegreiflich werden lässt, nicht ohnehin schon bedenklich nahe? 
Damit der Sinn dieses Zugangs klar werden kann, ist es wichtig zu sehen, dass 
der Ansatz an der Zeicheninterpretation für uns keine deskriptive These enthält. 
Dass wir an der Zeicheninterpretation einhaken, erklärt sich daraus, dass wir den 
Begriff des Zeichens als Reflexionsbegriff aufgreifen, über den das freie Welt-
verhältnis von Individuen expliziert werden kann. Konkret ist damit folgendes 
gemeint: Es ist zwar richtig, dass sich uns Welt nur erschließen kann, wenn wir 
Zeichen direkt als welthaltig verstehen und sie, wie man vielleicht sagen will, 
»für wahr nehmen«. Auf Welt beziehen wir uns also in Zeichen, von denen wir 
uns nicht distanzieren und die nicht als Zeichen in den Blick kommen. Aber das 
bedeutet – dies war für die gesamte Betrachtung essentiell – keineswegs, dass 
direkt als richtig verstandene Zeichen alternativlos sind und es keine Möglich-
keit der Uminterpretation gäbe. Diese Möglichkeit besteht grundsätzlich, und so 
ist alles, was über die Freiheit der Weltinterpretation gesagt wurde, auch für das 
Zeichenverstehen relevant. Nicht zuletzt die Überlegungen zur Zweckmäßigkeit 
von Darstellungsformen7 erlauben es, ein Verstehen so aufzufassen, dass es eine 
Zufriedenheit mit erreichten Verständnisweisen beinhaltet. Wenn dies aber so 
ist, muss man dieses Verstehen im Maße der Möglichkeiten der zweckmäßigen 
Zeichenvariation zurechnen können. Die Freiheit des Weltverstehens bemisst 

sich an den Möglichkeiten der Interpretation. Vor diesem Hintergrund muss 
auch ein Zeichenverstehen, das sich instantan vollzieht (wie das Verstehen eines 
Satzes, dessen Wahrheit uns unmittelbar einleuchtet), als reflexiv kontrolliert 
und zurechenbar gelten. Und auch die Zurechenbarkeit des Weltverständnisses 
selbst, welches als Einstellung ja nicht so unmittelbar zurechenbar sein kann wie 
eine besondere Handlung, könnte man aus dieser Perspektive zu erklären ver-
suchen. 

Dies kann mich sich auch dadurch klarmachen, dass man die Art und Weise 
der Ausweisung eines Verständnisses in Betracht zieht: Wo eine Person darlegt, 
wie sie etwas genau versteht, wird sie dies notwendig in bestimmten Zeichen 
tun, die intersubjektiv verständlich sind. Die Ausweisung steht von Anfang an in 
einer sozialen Dimension, die sich auch als Rechtfertigungsdimension deuten 
lässt. Nun muss freilich jederzeit gefragt werden können, wie etwas genau ver-

                                                                    

7  Vgl. Kap. IV 2.3. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

standen wird: Einer Person ein eigenes Verstehen zuzuschreiben, beinhaltet, ihr 
die grundsätzliche Fähigkeit zuzuschreiben, ihr Verständnis in Zeichen offenzu-
legen. Dabei wäre wiederum vorauszusetzen, dass es unterschiedliche Möglich-
keiten gibt, ein vormals unthematisches Weltverständnis zu artikulieren.8 Indem 
man der Person, wie es im Normalfall zunächst geschieht, ein Verständnis von 
etwas zuschreibt, schreibt man ihr die Fähigkeit zu, dieses Verständnis in unter-
schiedlichsten Darstellungen auszulegen, die sie als richtig ansieht. Das heißt, 
dass sie ihr Verständnis nicht etwa beschreibt, sondern interpretierende Zeichen 
bildet. Damit aber fallen Freiheit des Verstehens und Möglichkeiten der Inter-
pretation in der Zuschreibung zusammen. Die Ausweisung eines Weltverständ-
nisses ist kein Zustandsbericht, sondern selbst ein freier Verstehensvollzug. 
Einer Person ein autonomes Verstehen zuzuschreiben, bedeutet, ihr die Fähig-

keit zuzuschreiben, jederzeit eigene Interpretationen zu bilden. An den veran-
schlagten Interpretationsmöglichkeiten macht sich die reflexive Kontrolle auch 
des Verständnisses fest. 

Ein Seitenblick auf eine Unterscheidung bei Peirce kann dies präzisieren: 
Dass Peirce so etwas wie ein direktes Zeichenverstehen in Rechnung stellt, 
schlägt sich im Begriff des unmittelbaren Interpretanten nieder. Während ein 
Interpretant, nach einer der zahlreichen Begriffserklärungen, allgemein etwas ist, 
»which the sign in its significant function essentially determines in its inter-
preter«9, hat ein Zeichen unmittelbare Interpretanten, insofern das Bestimmen 
direkt erfolgt. Der unmittelbare Interpretant ist sozusagen der Sinn eines Zei-
chens, welchen es unabhängig von der konkreten Interpretation zu haben scheint. 
Nun verträgt sich dieser Begriff jedoch offenbar nur schlecht mit dem Umstand, 
dass wir die Frage, wie wir etwas verstehen, (auch uns selbst) nur beantworten 
können, indem wir Zeichen bilden. Man könnte meinen, der unmittelbare Inter-
pretant habe mehr emotionale Qualität und sei eigentlich eine Art »Verstehens-
gefühl«.10 Wie können wir mit dieser Schwierigkeit umgehen? Vor dem Hinter-

                                                                    

8  Es könnte sogar (wovon wir absehen werden) zum Vorschein kommen, dass gar kein 

befriedigendes Verständnis von etwas vorlag. 

9  Peirce, »Pragmatism«, S. 409. 

10  Eine solche Beschreibung benutzt Peirce, wenn er die unmittelbare Interpretiertheit als 

ersten von drei Graden der Klarheit beschreibt: »The first [sc. grade of clearness] was 

such Familiarity as gave a person familiarity with a sign and readiness in using or 

interpreting it. In his consciousness he seemed to himself to be quite at home with the 

sign. In short, it is Interpretation in Feeling« (»Excerpts from Letters to William 

James«, S. 496f.). An anderer Stelle spricht Peirce ähnlich vom emotionalen Inter-

pretanten (»Pragmatism«, S. 409f.). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 211 

grund der Überlegungen zur Sinnlogik von Verstehensvoraussetzungen müssen 
wir davon sprechen, dass der unmittelbare Interpretant für die vorausgesetzte 
Interpretierbarkeit eines Zeichens steht. In der Tat bemerkt Peirce selbst einmal: 
»My Immediate Interpretant is implied in the fact that each Sign must have a 
peculiar Interpretability before it gets any Interpreter. […] The Immediate Inter-
pretant is an abstraction, consisting in a Possibility«.11 Will jemand ein solches 
Verstehen aber ausweisen, so darf man dies fortführen, wird er selbst bestimmte 
Zeichen bilden müssen. Und eine solche aktive Interpretation wäre bei Peirce 
mit dem Begriff des dynamischen Interpretanten verbunden.12 Während das un-
mittelbare Interpretiertsein als im Grenzfall gänzlich passive Interpretation 
gedacht werden müsste, in der ein Zeichen für jeden Interpreten den gleichen 
Sinn zu haben scheint, verweist der Begriff des dynamischen Interpretanten auf 
einen eigens zu vollziehenden Akt, der in jedem Einzelfall variieren muss: »The 
Dynamical Interpretant«, so spitzt Peirce dies an einer Stelle zu, »is whatever 
interpretation any mind actually makes of a sign.«13  

Das Gesagte lässt es angemessen erscheinen, die dynamische Interpretation 
ins Zentrum zu stellen und die Zurechenbarkeit der interpretierenden Zeichen-
bildung über den Spielraum der aktiven Zeicheninterpretation zu umgrenzen. 
Ein solcher wird für die Freiheit des theoretischen Denkens und die Verwendung 
direkt verstandener Zeichen gleichermaßen veranschlagt werden können: Nach 
Freiheit zu fragen, heißt, nach Möglichkeiten der Interpretation zu fragen – ganz 
gleich, ob von diesen Möglichkeiten Gebrauch gemacht wird oder nicht. Das als 
Zeichen gegebene Zeichen ist deshalb für uns der gedankliche Ausgangspunkt 
des freien Interpretierens. – Zäumt man die Sache von hier auf, so wird deutlich, 
warum die Idee, dass stets »nur Zeichen gegeben« sind, keine These ist, in der 
die Welt gedanklich aufgelöst wird. Sie wird als ein Prinzip kenntlich, welches 
die Möglichkeit zu anderen, besseren Interpretationen offenhält und von dem wir 
einen bestimmten Gebrauch machen können. Die Reflexion über diese Möglich-
keit mündet nicht in eine Entgrenzung der Interpretation. In ihr zeigt sich viel-
mehr gerade auch die Endlichkeit des Interpretationsspielraums, denn sie bleibt 
selbst durch das jeweils gesetzte Verständnis bedingt. Und in ihr äußert sich 

                                                                    

11  Peirce, »The Peirce/Welby Correspondence«, S. 111. 

12  Peirce spricht auch vom energetischen Interpretanten, der »some kind of effort« er-

fordert (»Pragmatism«, S. 409f.). – Hookway beschreibt den Unterschied wie folgt: 

Der unmittelbare Interpretant ist »the interpreting thought, that is, so to speak, called 

for by the sign itself«; der dynamische Interpretant ist »the interpreting thought that is 

actually produced on some occasion« (Peirce, S. 139). 

13  Peirce, »Excerpts from Letters to William James«, S. 499. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

auch keineswegs ein Wille zur Beliebigkeit. Denn das Suchen nach Interpreta-
tionsmöglichkeiten zeugt von einem bewussten Fragen nach Interpretationen, die 
das Weltverständnis weiterbilden. Indem wir nicht mehr die Realität an die erste 
Stelle setzen, sondern die Zeichen, vergegenwärtigen wir uns unserer Verant-
wortung im Interpretieren. 

 
 

2  Interpretationsfreiheit als Freiheit 
 in der Zeicheninterpretation 
 
Gehen wir nun in die Details. Wir legen, wie erläutert, die Situation zugrunde, 
dass sich mir als erster Person Singular bereits Welt erschließt, und ich doch 
nach weiteren Interpretationen frage. Dabei stehen von Anfang an besondere 
Darstellungsformen im Blickpunkt. An ihnen entscheidet sich, was die richtige 
Interpretation ist, denn weder die Realität noch Regeln leisten hier Beistand. 
Meine Reflexion über die richtige Interpretation (mein theoretisches Denken) 
vollzieht sich wesentlich in solchen besonderen Formen. Sofern ich dabei nach 
Interpretationen frage, gilt mir das bisherige Weltverständnis als problematisch. 
Im besonderen Fall heißt das, dass es zu einem vertieften Verständnis davon 
kommen soll, was etwas ist, dass die Welt in einer bestimmten Hinsicht weiter 
erschlossen werden soll. Diese Situation kann man so beschreiben, dass sich der 
Weltinterpret auf Zeichen bezieht, die es zu interpretieren gilt. 

Unsere These nun ist, dass die von diesen gegebenen Zeichen her erfolgende 
Interpretationsbildung ein im ausgezeichneten Sinne (positiv) freier Vollzug ist. 
Man könnte auch sagen wollen: Die Relation von Zeichen und interpretierenden 
Zeichen ist ein Freiheitsverhältnis.14 Wir wollen jetzt herausfinden, wie sich 
dieses Verhältnis genauer auseinanderlegen lässt. Die Stichwörter »Zwang«, 
»Grenze«, »Einschränkung« und »Verantwortung« werden wiederum als heuris-
tische Orientierungspunkte dienen. 

 
 

2.1 Der Gedanke des Verstehenszwangs 
 
Können mich besondere Zeichen zu bestimmten Interpretationen »zwingen«? 
Nach dem Gesagten wird man sich einen solchen Zwang, wenn überhaupt, nur 

                                                                    

14  So beschreibt Abel das Verhältnis von Zeichen und Folgezeichen als ein »freies Ver-

hältnis« (Sprache, Zeichen, Interpretation, S. 247; vgl. ders., »Die Kunst des Neuen«, 

bes. S. 13). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 213 

für das Zeichenverstehen vorstellen, und hier auch nur für das Verstehen von 
Zeichen, welche andere Personen an uns richten. Denn ein Zwang, bestimmte 
Interpretationszeichen zu bilden, ist nicht plausibel zu machen; wo einer eigene 
Darstellungsformen bildet, hat der Gedanke an Determination oder Heteronomie 
keinen Platz. Es könnte gleichwohl so scheinen, dass sich uns der Sinn eines 
Zeichens, das wir unmittelbar verstehen, aufdrängen und gegen unseren Willen 
für das Denken leitend werden kann. So möchten wir vielleicht sagen, dass wir 
die Bedeutung von Zeichen manchmal unwillkürlich in uns aufnehmen, ohne 
dass eine Kontrolle möglich ist. Eine Person könnte mir auf diesem Wege viel-
leicht eine Verständnisweise aufnötigen, indem sie Zeichen bildet, deren Sinn 
ich mich nicht entziehen kann. So könnte mir jemand sagen, dass der Apfel in 
meiner Hand »wurmstichig« ist, oder mit dem Finger auf diesen Apfel deuten 
und angewidert das Gesicht verziehen. Solche Beispiele scheinen zu zeigen, dass 
ich manchmal um den Sinn von Zeichen nicht herumkomme und im Verstehen 
auf charakteristische Weise von außen festgelegt sein kann. Illustrieren wollen 
könnte man diese These durch den Hinweis, dass die semantische Verarbeitung 
automatisch und unbewusst abläuft.  

Es ist bereits klar geworden, warum diese Idee nicht tragfähig sein kann; ihre 
Kritik läuft deshalb darauf hinaus, unsere Strategie, an der Zeicheninterpretation 
anzusetzen, noch einmal auf andere Weise zu verteidigen. – Man beachte zu-
nächst, dass im skizzierten Fall nicht die Richtigkeit des Zeichens betroffen ist. 
Ich bin nicht gezwungen, die Beschreibung des Apfels als zutreffend zu akzep-
tieren. Ich kann prüfen, ob dieser auch nach meinem Verständnis wurmstichig 
ist, und werde dies gewöhnlich auch tun. Damit aber befinde ich mich bereits im 
normativen Raum des theoretischen Denkens. Ich könnte z. B. hin und her über-
legen und am Ende sagen: »Es ist nur ein kleiner Wurm; der Apfel ist noch 
frisch.« Und wenn ich die Interpretation meines Gegenübers akzeptiere, so ge-
schieht dies aus freien Stücken. Zumindest dürfen wir dies voraussetzen: Ich 
muss das Urteil, dass der Apfel wurmstichig ist, nicht akzeptieren, wenn ich es 
selbst nicht für richtig halte; und darüber hinaus bleibt ein anderes Interpretieren 
insofern möglich, als ich jederzeit andere Weisen der Beschreibung heranziehen 
kann, wenn ich sie für angemessener halte. Genau dies ist die Voraussetzung, die 
wir machen, wenn wir von der Zeicheninterpretation ausgehen. Selbst wenn ein 
Verstehen empirisch einmal automatisch oder unreflektiert zu geschehen scheint, 
so war doch die Möglichkeit der Variation nicht ausgeschlossen. So bleibt es 
berechtigt zu sagen, dass die erste Person jederzeit die Kontrolle über ihr Ver-
stehen behält. Wir rechnen das Zeichenverstehen im Maße der Möglichkeiten 
der Zeicheninterpretation zu – und solche Möglichkeiten sind grundsätzlich 
gegeben. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Die Idee also, dass eine Person gezwungen sein könnte, Weltdarstellungen 
passiv in ihren Geist aufzunehmen und kritiklos als richtig zu verstehen, betont 
den Aspekt der rhetorischen Wirkung so über, dass die prinzipielle Möglichkeit 
der Zeichenvariation ausgeblendet wird. Dass jemand eine Darstellungsform als 
richtig wahrnimmt, bedeutet nicht, dass er sich einem Verstehensgefühl über-
lässt. Wäre mein Verstehen durch gegebene Zeichen heteronom determiniert 
oder dem Bann dieser Zeichen ausgeliefert, so wäre es nicht mehr mein Ver-
stehen. Ein Denken kann nicht als unkontrollierbares Geschehen gedacht sein. 
Wir können uns bestenfalls denken, dass Vorstellungen (etwa die des wurmsti-
chigen Apfels) unwillkürlich hervorgerufen werden. Wo es aber um Verstehens-
vollzüge geht, muss die Betrachtung über rhematische – wesentlich ergänzungs-
bedürftige – Zeichen hinausgehen und eigene Interpretationsakte beinhalten. 

Nun wäre es aber sicherlich falsch zu sagen, dass uns solche Zeichen völlig 
unbetroffen lassen. Kehren wir noch einmal zum Beispiel zurück: Der Hinweis, 
der Apfel in meiner Hand sei wurmstichig, mag nicht dazu führen, dass ich mir 
diese Einschätzung zueigen mache; aber er wird vermutlich auch nicht spurlos 
an mir vorübergehen. Ich werde mich zumindest veranlasst sehen, mich in dieser 
Sache in irgend einer Weise zu positionieren. Wie ist dies zu erklären? Offenbar 
enthält die gegebene Beschreibung Ausdrücke, die ich direkt verstehe. So würde 
ich z. B. den Terminus ›der Apfel in deiner Hand‹ ohne weiteres auf den Apfel 
in meiner Hand beziehen. In dieser Hinsicht wird in dem Zeichen eine Verständ-
nisweise beansprucht, welche mein Gegenüber und ich schon teilen. Aber wenn 
dies so ist, dann ist – ganz gleich, ob ich den generellen Terminus ›… ist wurm-
stichig‹ als zutreffend akzeptiere oder nicht – bereits eine Voraussetzung da, 
hinter die ich nicht so einfach zurück kann. Es ist nämlich etwas (der Apfel in 
meiner Hand) als Gegenstand eines Aussagens herausgegriffen worden, der nun 
zur Charakterisierung ansteht. Das heißt, es wurde ein Thema aufgeworfen. Auch 
wenn ich die Aussage nicht als richtig akzeptiere, ist damit doch ein Raum von 
Möglichkeiten der Interpretation aufgespannt.15 Und wo für mich etwas von der 
Richtigkeit der Interpretation abhängt (und das wird es, wo es um mein Welt-
verständnis geht), dort habe ich Grund, mich in diesem Raum der Interpreta-
tionsmöglichkeiten zu platzieren.  

So kann mir eine fremde Zeichenbildung zwar kein Verstehen aufnötigen, 
aber sie kann mich doch dazu herausfordern, Stellung zu nehmen, indem sie ein 

                                                                    

15  Wellmer macht zu Recht darauf aufmerksam, dass die Analogie von blindem Regel-

folgen und automatischem oder »direktem« Verstehen insofern irreführend ist, als das 

Verstehen besonderer Äußerungen immer eine Platzierung »in einem Raum möglicher 

Deutungen (und Fehldeutungen)« ist (»Verstehen und Interpretieren«, S. 96). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 215 

Thema aufwirft. In diesem Sinn ist es gerechtfertigt zu sagen, dass ich mich 
einem gegeben Zeichen »nicht entziehen« kann.16 Dies bedeutet dann: Gegebene 
Zeichen sprechen mich normativ an. Das entsprechende Verständnis vorausge-
setzt, komme ich gar nicht umhin, Interpretationen, die mir als Zeichen in den 
Blick kommen, als mögliche eigene Interpretationen in Erwägung zu ziehen und 
zu bewerten. Diese Zeichen sind für mich der Ausgangspunkt einer eigenen 
Zeichenreflexion. 

Dies charakterisiert gleichzeitig die Situation, in die man sich versetzt, indem 
man das Thema der Interpretationsfreiheit aufgreift. Halten wir uns fürs erste an 
den Fall, dass der Interpret bereits ein tragfähiges Weltverständnis hat und aus 
eigener Initiative nach besseren Interpretationen fragt: Sagen wir von so einem 
Interpreten, dass ihm Zeichen gegeben sind, so liegt darin, dass er die bisher 
verwendeten Zeichen zu variieren und das in ihnen ausgewiesene Verständnis so 
zu vertiefen sucht. Dass dies geschieht, ist ein wesentliches Ingrediens unserer 
Betrachtung; denn wer sich nach Freiheitsmöglichkeiten erkundigt, muss das 
Gegebene gedanklich problematisieren. Die Voraussetzung dabei war, dass eine 
Zeichentransformation jederzeit möglich ist. Wo Zeichenbildungen als zweck-
mäßig im Sinne der Welterschließung angesehen werden, dort wird etwas ver-
standen; Verstehen ist, so gesehen, eine Sache von Zufriedenheit. Doch darin 
liegt schon, dass ein kritischer Zweifel oder ein Nachdenken immer möglich 
bleibt.17 Es bedeutet, dass ich nicht warten muss, bis ein Problem auftritt, son-
dern etwas von mir aus problematisieren kann, da keine Interpretation alternativ-
los ist.  

So hat uns die Vergewisserung, dass eine Heteronomie im Zeichengebrauch 
nicht denkbar ist, einmal mehr geholfen, den Blickwinkel klarzustellen. Ein un-
mittelbares Verstehen kann grundsätzlich als ein autonomer Vollzug begriffen 
werden, da die Möglichkeit anderen Interpretierens grundsätzlich offenbleibt. 
Der Gedanke vom Verstehenszwang kommt dem Gedanken gleich, die Zeichen-
transformation könnte manchmal ausgeschlossen sein, doch dieser Fall ist nicht 
konzipierbar. Vielmehr ist das direkt Verstandene das, was nicht zum Thema 
einer Zeicheninterpretation wird. Dennoch muss das Verstehen als frei gelten, 
weil es jederzeit freisteht, etwas zum Thema zu machen.  

Was macht eine solche selbstinitiierte Zeichenreflexion – Simon spricht vom 
Prozess der »Verdeutlichung ›desselben‹ in anderen Zeichen«18 – nun genau aus? 
Welche Freiheit ist zu veranschlagen, wenn man annimmt, dass etwas als inter-

                                                                    

16  Vgl. Stegmaier, »Weltabkürzungskunst«, S. 124f. 

17  Vgl. Kap. IV 3.3. 

18  Simon, Philosophie des Zeichens, S. 232 (Hervorhebung Verf.). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

pretationsbedürftig angesehen und zum Thema (gemacht) wird? Wir fahren fort, 
indem wir die Grenzen der Zeicheninterpretation bestimmen.  

 
 

2.2 Grenzen der Zeicheninterpretation 
 
Während wir zunächst die Grenzen des sinnvollen oder überhaupt verständlichen 
Zeichengebrauchs herausgearbeitet hatten, kann der Kreis der Möglichkeiten nun 
von Anfang an enger gefasst werden. Konkrete Freiheitsspielräume, so wurde 
gesagt, werden von den jeweiligen Vorhaben her umgrenzt.19 Die Grenzen der 
Zeicheninterpretation sollten also von vornherein mit Blick auf den Zweck der 
Interpretation umschrieben werden, und das heißt: mit Blick darauf, dass beson-
dere Zeichen gegeben sind, die ein Thema angeben. Das interpretierende Zei-
chenbilden ist auf eine Vertiefung des Verständnisses dieses besonderen Themas 
gerichtet: Grenzen des richtigen Zeicheninterpretierens sind deshalb Grenzen in 
einem von Beginn an positiven Freiheitsszenario.  

Wo diese Grenzen zu suchen und wie sie zu denken sind, wissen wir bereits: 
Wir müssen auf die jeweils vorausgesetzten Verständnisweisen achten, welche 
nicht der individuellen Selbstbestimmung unterliegen können, da sie in einer 
sozialen Praxis verankert sind. Diese Verständnisweisen, so zeigte sich, werde 
auch ich selbst zugrunde legen, wenn ich mein Verstehen konkret ausweise. Dass 
ich nicht hinter sie zurück kann, ist gleichbedeutend damit, dass ich nicht hinter 
mich selbst zurück kann.  

An dieser Stelle können wir jene Verständnisweisen noch stärker auf den 
Aspekt hin betonen, dass sie nicht formelle Festlegungen sind, sondern sich im 
Umgang mit der Welt herausbilden. Im Lichte des Richtigkeitsbezugs sind diese 
Verständnisweisen, wie wir mit Wittgenstein sagten, die gemeinsamen Weisen 
des »Urteilens«.20 Von dieser Seite her sieht man gut, warum ein allgemeines 
Grundverständnis immer als indisponibel stehenbleiben muss und warum seine 
Allgemeinheit sofort aufgehoben würde, wenn wir es problematisierten bzw. zur 
Interpretation in Erwägung zögen: Wird eine in einer Weltinterpretation voraus-
gesetzte Verständnisweise zum Thema, so ist jene Weltinterpretation gar nicht 
mehr Gegenstand der Reflexion, da ihre Bedingungen in Frage gestellt werden. 
Der Interpret würde sich nicht mehr auf die Interpretation in ihrer Besonderheit 

                                                                    

19  Vgl. Kap. I 1.2. 

20  Vgl. Kap. III 2.3. – Dass die Trennlinie zwischen Sinn und inhaltlicher Richtigkeit 

nicht trennscharf gezogen werden kann, wurde in Kap. IV 1.1 angesprochen und wird 

sich im Folgenden wieder zeigen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 217 

einlassen – auf ihren normativen Anspruch gar nicht eingehen –, sondern das 
Thema wechseln. Sofern aber ein Zeichen als gegeben gelten kann, sind schon 
Verständnisweisen in Anspruch genommen, die als nicht-erläuterungsbedürftig 
oder »konventionell« gelten, so dass sich das besondere Interpretieren darauf 
stützen kann. Und sofern die Zeicheninterpretation auf ein besonderes Zeichen 
gerichtet ist, wird sie sich immer in solchen Grenzen bewegen. Die Frage nach 
interpretierenden Zeichen bezieht sich schon allein deswegen nicht auf das am 
Zeichen, wofür Übereinstimmung vorausgesetzt wird, weil sie in dieser Hinsicht 
nicht auf den Zweck bezogen sein kann, etwas verständlicher zu machen. Sie 
muss sich auf die gegebenen Zeichen in ihrem besonderen Sinn beziehen. Sobald 
man anfängt, die Bedingungen dieses Sinns zu problematisieren und damit das 
Thema wechselt, geht man schon zu anderen (gegebenen) Zeichen über.  

Man kann Peirce’ Aufsatz »The Fixation of Belief« heranziehen, um dies zu 
verdeutlichen. Der Ausgangspunkt ist wiederum das, was oben Vertiefung des 
Verstehens genannt wurde und was bei Peirce als Transformation von Zeichen 
beschrieben wird.21 Wir hatten gesagt, dass eine solche Transformation dort ini-
tiiert wird, wo etwas zum Thema oder Problem (gemacht) wird. Peirce nennt das 
Motiv der Reflexion an dieser Stelle Zweifel. Der Zweifel hat etwas Irritierendes; 
denn er unterminiert die Gewohnheit und schafft Handlungsunsicherheit.22 Das 
Ziel einer logischen Überlegung ist seine Beseitigung durch die Festlegung von 
Überzeugungen, die eine neue Basis für ein kontrolliertes Handeln bereitstellt. 
»With the doubt, therefore, the struggle begins, and with the cessation of doubt it 
ends.«23 – Nun lassen sich nach Peirce aus diesen Grundelementen wichtige 
Schlüsse ziehen: So bedarf es keiner unumstößlichen Prämissen, um eine Unter-
suchung zu beginnen. Als Basis genügen einige Überzeugungen »perfectly free 
from all actual doubt«.24 Und noch wichtiger für unseren Zusammenhang ist: 
Damit das Denken einen Angriffspunkt hat, genügt es nicht, dass etwas rein 
formell angezweifelt oder eine Frage einfach formuliert wird; es muss vielmehr 
»a real living doubt«25 bestehen. Peirce hat hier insbesondere den Fall im Visier, 
dass etwas weiter angezweifelt wird, was schon eine allgemeine Überzeugung 

                                                                    

21  Peirce’ Bestimmung an dieser Stelle lautet: »The object of reasoning is to find out, 

from the consideration of what we already know, something else which we do not 

know« (The Fixation of Belief«, S. 244). 

22  Vgl. ebd., S. 247f. 

23  Ebd., S. 248. 

24  Ebd. 

25  Ebd. – Dass nicht jedes Zweifeln sinnvoll ist, hat Wittgenstein später in zahlreichen 

Variationen dargelegt: vgl. Über Gewißheit, z. B. §§ 2, 220, 337, 450 oder 625. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

ist. »When doubt ceases, mental action on the subject comes to an end; and, if it 
did go on, it would be without a purpose.«26 

Wir können daraus das folgende Bild gewinnen: Die Grenzen der richtigen 
Zeicheninterpretation werden sich im Einzelfall daran bemerkbar machen, dass 
schon die Frage nach einer Verstehensvertiefung ins Leere geht. Anders gesagt: 
Unter Zugrundelegung des Verstehenszwecks legen diejenigen in den Ausgangs-
zeichen beanspruchten Zeichenpraktiken, von deren Infragestellung wir keinen 
Fortschritt im Verstehen erwarten können, einen Interpretationsspielraum fest. 
Selbst wenn ein gegebenes Zeichen zum Anstoßpunkt eines Nachdenkens wird – 
es muss als Zeichen umgrenzt sein. Es muss hinreichende Klarheit darüber be-
stehen, »was für ein Zeichen« gegeben und was für ein Problem also gestellt ist. 
Insofern können die Sinnbedingungen eines gegebenen Zeichens nicht zum 
Thema werden. Diese Bedingungen geben dem Interpretationsbedürfnis (dem 
»Zweifel«) erst seine Form.27  

Während die Idee einer absoluten Realität in keiner bestimmten Weise ex-
pliziert werden kann, haben die Grenzen, mit denen wir konfrontiert sind, wenn 
ein gegebenes Zeichen uns normativ anspricht, eine konkrete Gestalt. Die Diffe-
renz zwischen dem, was vorausgesetzt ist und bleibt, und dem, was zur Dispo-
sition steht, wird für die Umgrenzung des Ausgangszeichens und für die inter-
pretierende Zeichenbildung logisch bestimmend sein. Das am Zeichen, was die 
Weise der besonderen Interpretation ausmacht und die Charakterisierung leistet, 
wird als variabel aufgefasst. Das aber, was als Sinnbedingung fungiert, wird 
auch Sinnbedingung der Reflexion sein; es kann in dieser Reflexion nicht thema-
tisch werden. Das besondere theoretische Denken, so darf man deshalb vermu-
ten, spielt sich jeweils in gut bestimmten Grenzen ab. Dies heißt wiederum nicht, 
dass das Denken in ein Korsett gezwungen ist: Dass ich keinen Sinn in einer ver-
tiefenden Interpretation sehen kann, zeigt, dass mir eine Verständnisweise als 
zueigen gilt. Meine Übereinstimmung mit der Interpretationspraxis bleibt des-
halb zu jedem Zeitpunkt eine friedliche. Und so steht es mir auch jederzeit frei, 
Voraussetzungen in Frage zu stellen, wenn ich dies wirklich will. Wenn mir z. B. 
jemand sagt, dass dieser Hund »erstaunlich weiches Fell« habe, und ein (mit 
Peirce) »lebendiger« Zweifel in mir aufkommt, dass es sich überhaupt um einen 
Hund handelt, so wird dieser Zweifel selbstverständlich in mein theoretisches 
Überlegen eingehen. Doch indem dies geschieht, wende ich mich bereits einem 

                                                                    

26  Peirce, »The Fixation of Belief«, S. 248 (Hervorhebung Verf.). 

27  Mit Wittgenstein könnte man dies so beschreiben, dass die Fragen, die wir stellen, in 

den »feststehenden Angeln« des Fraglosen und Unbezweifelten aufgehängt sind: vgl. 

Über Gewißheit, §§ 341-343. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 219 

neuen Thema zu – nämlich der Frage, ob »dies« ein Hund ist oder etwas anderes. 
Die Form der Problemstellung verändert sich, und es sind nun andere Zeichen 
gegeben.  

Es wurde bereits besprochen, wie man sich solche Verständnisweisen vor-
stellen kann. Aus der Ich-Perspektive sind sie das, was unser – und damit auch 
mein – Grundverständnis ausmacht. Ich ordne mich z. B. einer Gemeinschaft 
von Personen zu, deren Muttersprache Deutsch ist, und die über gemeinsame 
gestische oder mimische Zeichenkompetenzen verfügen. Ich zähle darauf, dass 
gesichert ist, was ein Buch, eine Woche oder ein Alptraum ist, wie heruntergezo-
gene Mundwinkel aufzufassen sind, oder dass ein gewisses kleines Tier mit 
langen Ohren ein Kaninchen ist.28 Dass der Pfeil ›↑‹ nach oben zeigt oder dass 
das, woran wir beim Frühstück sitzen, ein ›Tisch‹ ist – dies sind keine Themen 
im Alltag. Es sind insbesondere keine Themen des theoretischen Nachdenkens: 
Eine Person, die nach aufschlussreichen Interpretationen fragt, befasst sich nicht 
damit, ihr Grundverständnis zu bestätigen oder zu repetieren; sie kann nicht ver-
ständlich machen wollen, was schon gemeinsam verstanden ist. Das individuelle 
Denken hat hier keinen Angriffspunkt.  

Die direkte Referenz war ein Beispiel dafür. Wenn eine Person auf einen 
Gegenstand zeigt oder das Demonstrativum ›dies‹ verwendet, schlägt sie damit 
keine Interpretation von etwas vor, sondern greift ein Interpretandum heraus. Sie 
macht Gebrauch von einem bestehenden Verständnis und baut darauf, dass dies 
bereits wahrnehmbar ist. Sofern direkt Bezug genommen wird, ist ein Schema 
dann schon beansprucht. Das, worauf referiert wird, wenn direkt referiert wird, 
wird durch die Interpretationsgemeinschaft umgrenzt, die vorausgesetzt wird, in-
dem so referiert wird. – Auf den Fall der Zeicheninterpretation lässt sich dies so 
übertragen: Sofern ein gegebenes Zeichen indexikalisch funktioniert, wird es 
einen Spielraum der Interpretation festlegen und gar nicht erst zur Variation in 
Erwägung gezogen. Ich kann nur variieren wollen, wie dies (oder das, worauf 
ich zeige) bestimmt wird. Die indexikalische Bezugnahme selbst aber kann ich 
nicht problematisieren, weil sie in der öffentlichen Praxis verankert ist. Ein Ge-
brauch von ›dies‹ ist daher nie eine Positionierung in einem Feld von Interpreta-
tionsmöglichkeiten (ich frage nicht, ob etwas ein dies ist oder etwas anderes). 
Denn Indexikalia übernehmen keine Darstellungsfunktion; was sich indexika-

                                                                    

28  Man kann sich Fälle denken, in denen nicht mehr als eine »gemeinsame menschliche 

Handlungsweise« als Bezugssystem zugrunde gelegt werden kann (vgl. Wittgenstein, 

Philosophische Untersuchungen, § 206; zur radikalen Übersetzung vgl. Quine, Word 

and Object, Kap. 2). Doch gerade solche Extremfälle zeigen, dass eine Verständigung 

ganz ohne Verstehensvoraussetzungen nicht denkbar ist. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

lisch erschließt, ist Ausgangspunkt von Interpretationen.29 Und dies ist nicht, wie 
Peirce es hin und wieder tut, so zu deuten, dass Indexzeichen den Interpreten 
dazu zwingen, die Aufmerksamkeit auf gewisse Gegenstände zu richten.30 Ange-
messener ist es, diesen Vorgang so zu verstehen, dass individuelle Interpreten 
allgemeine Verständnisweisen zugrunde legen, die sie nicht sinnvoll in Frage 
stellen können und als verstehende Wesen auch nicht in Frage stellen wollen. 
Wo ich mich direkt auf etwas beziehe, dort beziehe ich mich so auf etwas, wie es 
schon verstanden ist. Das Verstehen von indexikalischen Elementen ist somit 
kein individuell-freies, aber doch ein freies Verstehen. Es ist in eine Praxis auf-
gehoben, an der ich teilnehme, und Inventar einer Gemeinschaft, der ich mich 
von mir her zuordne, da sie so interpretiert wie ich selbst. 

Für den Gebrauch von Prädikaten können wir ganz ähnliche Beobachtungen 
machen. Nehmen wir an, der Satz »Der kleine Benni züchtet im Wohnzimmer 
Kaninchen« wäre eine zutreffende Beschreibung der Welt. Wenn jemand fragen 
will, wie das genau zu verstehen ist, so wird er dabei die Grenzen, die durch die 
Prädikate ›Wohnzimmer‹ oder ›Kaninchen‹ gezogen werden, nicht überschreiten 
können. Auch wenn diese Prädikate nicht direkt auf ihre Gegenstände bezogen 
werden, muss man doch einen normalen Verwendungsfall annehmen, wenn die 
Frage nach dem Sinn der Aussage einen Gehalt haben soll. Gleiches würde – ein 
anderes Beispiel – gelten, wenn ich auf einer Landkarte den schwer verständ-
lichen Hinweis » ← Sonne « fände. Das in dieser Sache bestehende Interpreta-
tionsbedürfnis würde ich nicht dadurch zu stillen versuchen, dass ich frage, was 
der Ausdruck ›Sonne‹ genau bedeutet. Auf diesem Wege werde ich keine Auf-
schlüsse über den besonderen Sinn dieses Zeichens gewinnen. Und würde ich 
Interpretationen vorschlage, die über die Bedeutung des Ausdrucks ›Sonne‹ hin-
weggehen (z. B. » ← Bahnhof«), würde bestenfalls mein semantisches Können 
zweifelhaft.31 Das Zeichen » ← Sonne « würde in den Hintergrund treten, bis die 
konventionelle Bedeutung von ›Sonne‹ geklärt ist. Es wären nicht interpretie-

                                                                    

29  Kaplan schreibt: »[…] no operator can control the character of the indexicals within 

its scope, because they will simply leap out of its scope to the front of the operator.« 

(»Demonstratives«, S. 510) – Mit Simon kann man sagen, dass Sinnliches am Beginn 

einer Kette von Zeichentransformationen steht. Ein Wahrnehmungsgegenstand wird 

nicht gedeutet; es handelt sich um »Interpretation ohne Wahl«. Jeder weitere Schritt 

aber geht über das Unmittelbare hinaus: Der Interpret fragt dann nach Interpretations-

möglichkeiten und fängt an zu denken (vgl. Simon, Philosophie des Zeichens, S. 93ff. 

und Borsche, »Freiheit als Zeichen«, S. 112). 

30  Vgl. etwa Peirce, »Of Reasoning in General«, S. 14. 

31  Der bloße Lapsus ist dabei wieder methodisch auszuschließen (vgl. Kap. III 2.1).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 221 

rende oder erläuternde, sondern regelexemplifizierende Zeichen gefordert – etwa 
Zeigegesten, die auf die am Himmel stehende Mittagssonne aufmerksam ma-
chen. Solche Zeichen aber tragen nicht zur Vertiefung eines Verständnisses bei, 
sondern bestätigen nur, dass der übliche Gebrauch zugrunde liegen soll.  

Man kann resümieren: Sofern intersubjektiv geteilte Darstellungsweisen stets 
schon in besondere Zeichenbildungen eingehen, so dass sich unsere Verständnis-
weisen in ihnen niederschlagen, ist für ein sinnvolles Fragen nach Zeicheninter-
pretationen kein Raum. Die Frage nach möglichen anderen (besseren) Interpreta-
tionen hat überhaupt nur Kontur, wenn in den verwendeten Zeichen – sowohl in 
den gegebenen als auch in den neu gebildeten – einiges gar nicht zur Disposition 
steht. Nur so kann die Interpretationsintention eine Richtung haben. Das Fragen 
nach Sinnbedingungen hat folglich mehr den Charakter einer Vergewisserung, 
dass das Zeicheninterpretieren in Grenzen erfolgt, welche gegenwärtig unange-
tastet bleiben. Wo ich diese Grenzen überschreite, kann eine zweckmäßige, das 
Verstehen vertiefende Zeicheninterpretation nicht mehr stattfinden.  

 
 

2.3 Freie Interpretation besonderer Zeichenformen 
 
Wir haben jetzt eine Bestimmung der Freiheit in der Zeicheninterpretation, die 
von vornherein ein positives Moment hat, da sie auf die Zwecke des theoreti-
schen Denkens bezogen ist. Von nun an sollen die Aspekte positiver Freiheit 
selbst im Mittelpunkt stehen: Der Weltinterpret nimmt besondere Zeichen in den 
Blick und lässt sich durch diese normativ ansprechen; er fragt sich, wie er diese 
Zeichen interpretieren soll, damit sich Welt wieder besser erschließt. Und er 
muss diese Frage dadurch beantworten, dass er selbst eigene Zeichen bildet. Wie 
ist das genau zu denken? 

Für interpretierende oder »weltbildende« Wesen, so sagten wir, ist die Frage 
nach richtigen Interpretationen irreduzibel. Als ein solches Wesen komme ich 
nicht umhin, diese Frage nach besten Kräften und bestem Gewissen zu beant-
worten, denn für mich steht Welt auf dem Spiel.32 Doch während dies noch eine 
recht formale Auskunft ist, ist die Frage nach richtigen Interpretationen in ihrer 
konkreten Form auf ein Thema bezogen und stellt sich anlässlich bestimmter 
Zeichen. Sie ist dann nicht die Frage danach, wie allgemein (am besten) zu inter-
pretieren sei, sondern z. B. die Frage danach, ob dies »so« interpretiert werden 
soll oder doch besser »so«. Dieses »so«, das Wie der Interpretation, ist dabei die 
Verständnisweise, die sich in der besonderen Darstellungsform zeigen soll. Nur 

                                                                    

32  Vgl. Kap. IV 1. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

in solch konkreter Form lassen sich auch wirklich Antworten geben. Das lebens-
weltliche Nachdenken über die Möglichkeiten der Interpretation wird auf der 
Ebene besonderer Darstellungen ausgetragen: Dies ist, wie sich zeigte, selbst ein 
Charakteristikum von Interpretationsfreiheit, weil es den Umstand widerspiegelt, 
dass weder die Realität-an-sich noch Regeln oder Verstehensautoritäten fest-
legen können, welche Interpretationen die Welt verständlich machen. Der Welt-
interpret muss dies grundsätzlich selbst bestimmen – aus seinem eigenständigen 
Verstehen heraus, im Dialog mit anderen Interpreten und von den besonderen 
Darstellungsformen her, die im aktuellen Fall verwendet werden.  

Vor diesem Hintergrund können Zeichen nicht mehr als Vehikel eines Ver-
stehens gelten, dessen Logik im Grunde zeichenunabhängig beschreibbar ist. 
Was die ästhetische Form des Zeichens angeht, müssen Interpretationen gebildet 
werden, die den besonderen Sinn von gegebenen Zeichen berücksichtigen und 
dem daran geknüpften normativen Anspruch gerecht werden. Wie dies gelingt, 
lässt sich nicht allgemein angeben; die Aufgabe muss immer wieder gelöst, Welt 
immer wieder neu erschlossen werden. Für unser Unternehmen hieß das, dass 
wir uns zunächst auf negative Kennzeichnungen verwiesen sahen: Die interpre-
tierende Zeichenbildung ist nicht-ableitbar; sie kann nicht nach Regeln erfolgen; 
sofern die individuelle Einbildungskraft einen Schritt macht, muss die Zeichen-
interpretation ohne Führung erfolgen; der Übergang von Zeichen zu Zeichen ist 
nicht allgemein bestimmbar usw. Darin zeigt sich der Raum der Verantwortung 
an, den wir zu umgrenzen suchen. Um eine Beschreibung zu finden, in der die 
Zurechenbarkeit des Interpretierens transparenter wird – und um besser zu ver-
stehen, was es heißt, dass das Individuum die Zeicheninterpretation selbst be-

stimmt –, können wir von solchen Kennzeichnungen ausgehen. 
Beginnen wir mit der wichtigsten: Die Zeicheninterpretation erfolgt nicht 

nach Regeln. Ein regelgeleiteter Übergang von Zeichen zu Zeichen – wenn man 
sich überhaupt so ausdrücken will – wäre kein Übergang in unserem Sinne, son-
dern bestenfalls eine Wiederholung von ohnehin beanspruchten Anwendungs-
mustern. Diese Art der Interpretation vor Augen, könnte man, wie Wittgenstein 
sagt, formulieren wollen: »Die Übergänge sind eigentlich schon gemacht«.33 
Damit hätte man, so wird dies erläutert, eine »symbolische« Beschreibung des 
Regelfolgens gegeben und unseren Zeichengebrauch insofern thematisiert, als 
wir »keine Wahl mehr« haben.34 – Die Zeicheninterpretation nun ist nicht so ein 
Akt des Regelfolgens; der Übergang ist nicht »schon gemacht«, wir müssen ihn 

                                                                    

33  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 188. 

34  Vgl. ebd., § 219. – Wittgenstein spricht von einer »mythologische[n] Beschreibung 

des Gebrauchs einer Regel« (ebd., § 221). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 223 

selbst vollziehen. Und dass die ausgetretenen Pfade des Zeichengebrauchs keine 
Auskunft darüber geben, wie ein problematisch gewordenes Zeichen zu interpre-
tieren ist, erinnert uns daran, was im Zentrum stehen muss: Die instantiierten 
Praktiken bleiben als Sinnbedingungen unthematisch, weil sich die Person direkt 
auf den besonderen Sinn des jeweiligen Zeichens bezieht. Es geht von Anfang an 
um nicht-substituierbare Darstellungsformen, welche als Ganze bedeutsam und 
im Sinne der Welterschließung zweckmäßig sein sollen.35 Was ich im besonde-
ren Fall verständlich machen will, kann sich nur daran zeigen, was – im Gegen-
satz zu den Zeichenelementen, die in der intersubjektiven Praxis verankert sind – 
als variabel gelten muss: an der ästhetischen Darstellungsform. Als solche eigen-
ständigen Gebilde stehen gegebene und interpretierende Zeichen zueinander: 
Der Übergang führt von einem besonderen Zeichengebilde zu einem neuen be-
sonderen Zeichengebilde. Er ist ein autonomer Schritt in einer Sinndimension, 
der ohne externe Orientierungspunkte auskommen und, wenn man so will, allein 
durch interne Zweckmäßigkeiten bewegt wird. Solche Übergänge werden z. B. 
über die Grenzen von Sprachen oder »Symbolsystemen« hinwegführen. Da sie 
auf der Ebene des besonderen Zeichensinns, von den jeweils wahrnehmbaren 
Formen her vollzogen werden, kann sich der Interpret frei von einem Darstel-
lungssystem ins andere bewegen.36  

Dies ist es, was wir im Folgenden werden präzisieren müssen. Führen wir 
uns zunächst vor Augen, dass das Gemeinte aus der alltäglichen Kommunikation 
bestens vertraut ist; es lässt sich an jeder beliebigen Verständigungssituation 
demonstrieren: Wir sprechen z. B. mit einem Freund über eine gemeinsame Be-
kannte und bekommen zu hören: »Iris hat Sonntag den ganzen Tag geschlafen.« 
In so einem Fall werden wir uns ohne weiteres imstande sehen, das Gespräch 
fortzusetzen, indem wir an diesen Satz anknüpfen. Wir müssen uns nicht mit der 
Bedeutung der Satzelemente beschäftigen, sondern können direkt vom Satzsinn 
ausgehen. Wie wir das Gespräch (genau) fortsetzen, ist gerade nicht festgelegt. 
Wir haben unbegrenzte Möglichkeiten, können verschiedenste Darstellungs-
weisen wählen und eigene Zwecke einbringen. Wir können mit den Schultern 
zucken (z. B. wenn wir uns aus der Sache heraushalten wollen), wir können 
sagen »Sie ist eben faul« (wenn wir die genannte Person anschwärzen wollen), 
oder wir können auf die Einladung zur Geburtstagsfeier am Samstag zeigen (um 
die Sache zu erklären). Es ist ein ganz alltägliches Phänomen, dass wir innerhalb 
der Räume, die die Sinnbedingungen der verwendeten Zeichen eröffnen, unab-

                                                                    

35  Vgl. Kap. III 3.2 und IV 2. 

36  Darin schlägt sich wieder die kritische Distanz zu Darstellungsformen nieder, von der 

in Kap. IV 3.2 die Rede war. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

sehbare Optionen haben. Diese Bedingungen leiten den Zeichengebrauch nicht 
an. Für die Dimension, in der wir uns bewegen, ist es im Gegenteil konstitutiv, 
dass einige Gebrauchsweisen als nicht disponibel gelten. Wir bewegen uns frei, 
insofern der Übergang von Zeichen zu Zeichen entlang der besonderen Formen 
vollzogen wird. 

Für unser Vorhaben, den interpretierenden Übergang von Zeichen zu Zei-
chen als einen freien Übergang zu profilieren, können wir daraus schöpfen. Die 
Arbeit an den Darstellungsformen vollzieht sich ebenfalls auf der Ebene des 
besonderen Sinns; sie ist mithin ein Prozess, der nur durch verstehende Wesen 
vollzogen werden kann. Allein solchen Personen ist es möglich, sich auf die 
ästhetische Form des Zeichens zu beziehen; nur solche Personen sind in der 
Lage, Sinnbedingungen unberührt zu lassen (den Regeln »blind« zu folgen) und 
direkt im Sinne des Verstehenszwecks Zeichen zu bilden. Schon deswegen muss 
die interpretierende Zeichenbildung als autonom gelten. Diese Autonomie zeigt 
sich darin, dass das Gegebene gedanklich problematisiert werden kann; und sie 
zeigt sich darin, dass besondere Zeichen in ihrer ästhetischen Form das Welt-
verhältnis konstituieren. Jemand, der nach besseren Darstellungen fragt, nimmt 
an, dass er das erreichte Weltverständnis aus eigener Kraft entwickeln kann (und 
vielleicht sollte) – eine Annahme, die dem ähnelt, was Peirce einmal das erste 
Prinzip der Logik nennt.37 Wer sich im Interpretieren auf besondere gegebene 
Zeichen bezieht, setzt also schon voraus, dass anderes und besseres Verstehen 
möglich und im Zuge eines autonomen Zeichenbildens erreichbar ist.  

Die positive Seite der freien Zeicheninterpretation kann damit nunmehr so 
gefasst werden, dass der Übergang von Zeichen zu Zeichen von Personen voll-
zogen wird, die sich direkt auf ästhetische, welterschließende Formen beziehen. 
Die Frage »Wie bestimme ich?«, von der aus der Sinn von Selbstbestimmung 
expliziert werden kann38, hat hier die Antwort: »Ich bestimme allein mit Blick 

auf die besonderen Zeichen.« So kann der dynamische Prozess der Zeicheninter-
pretation, in dessen Verlauf die Welt erschlossen wird, indem Darstellungen im 
Sinn des Verstehenszwecks variiert, verfeinert oder durch neue abgelöst werden, 
kein apersonaler Vorgang sein. Es sind die Vollzüge autonomer Personen, die 
durch besondere Zeichen in Gang gesetzt werden (welche normativen Druck ent-
falten) und nur in angemessenen Interpretationszeichen zur Ruhe kommen (die 
den normativen Druck neutralisieren, indem sie das Weltverstehen rekonstitu-
ieren). Simon, bei dem dieser Prozess, wie erwähnt, unter dem Begriff der Ver-

                                                                    

37  Vgl. Peirce, »New Elements«, S. 324: »And the first of all logical principles is that the 

indeterminate should determine itself as best it may.« 

38  Vgl. Kap. I 1.2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 225 

deutlichung firmiert, betont die darin liegende Individualitätsdimension: »Der 
freie Übergang zu anderen Zeichen ›für‹ die vorhandenen ist ohne allgemeinen 
Anhaltspunkt und damit individuell. Es ist der Ausdruck eines individuellen Ver-
stehens von Individuellem.«39 Wie betont, darf dies nicht in einen Individualis-
mus der Interpretation münden, sondern allein eine Voraussetzung in der inter-
subjektiven Praxis markieren: Das Verstehen darf als zurechenbar gelten, da dem 
Weltinterpreten jederzeit die Fähigkeit zugeschrieben wird, es auszuweisen.40 
Eine Verdeutlichung ist immer möglich, und der Person kann so grundsätzlich 
reflexive Kontrolle zugeschrieben werden.  

Für eine solche vertiefende Zeichenreflexion wird es charakteristisch sein, 
dass sie unterschiedlich ausfällt. Der Übergang von Zeichen zu Zeichen ist des-
wegen nicht nur frei, sondern individuell frei. Wo die Frage »Wie soll ich am 
besten interpretieren?« gestellt wird, ist der Bezugspunkt eines allgemeinen Ver-
stehens verloren; es sind besondere Antworten zu finden. Die Verdeutlichung ist 
deshalb nicht von der Art einer (semantischen) »Erklärung«; sie ist eine Erläute-

rung oder Klärung, die die jeweilige Sache betrifft.41 Wo die Welt in dieser spe-
zifischen Weise problematisch wird, hat die Frage »Wie soll ich am besten inter-
pretieren?« ihren Ort. In dieser Situation leisten Regeln gerade keinen Beistand, 
denn die Möglichkeit, das Verständnis zu vertiefen, besteht ja nur insofern, als 
die etablierten Interpretationsmuster nicht mehr greifen. Eine wirkliche Unent-
schiedenheit besteht nur, wo man sich einen Zweifel oder einen Streit denken 
kann. Die Grundsituation der Zeicheninterpretation ist damit der Situation eines 
autonom Handelnden in zentraler Hinsicht ähnlich: Wir müssen innerhalb eines 
Spielraums eigene Entscheidungen treffen. Schauen wir nun wieder, in welche 
Lage dies jemanden bringt, der »gut« entscheiden möchte. 

 
 

2.4 Logische Zeicheninterpretation? 
 
Ob eine Zeicheninterpretation nötig ist und wie sie gegebenenfalls erfolgt, ent-
scheiden individuelle Personen entlang der ästhetischen Form von Zeichen. Sie 
sind somit selbstbestimmt und vollziehen die Übergänge allein von besonderen 

                                                                    

39  Simon, Philosophie des Zeichens, S. 258. 

40  Vgl. oben Kap. V 1. 

41  Zur Unterscheidung von Erklärung und Erläuterung im Ausgang von Frege vgl. z. B. 

Kambartel, »Versuch über das Verstehen«, S. 124. Zu den Begriffen klar und Klärung 

(im Gegensatz zu deutlich) im Bezug auf Grundbegriffe: vgl. Schildknecht, »Argu-

ment und Einsicht«, S. 148ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Darstellungen her. Da solche Übergänge durch die Frage »Wie soll ich (das) am 
besten interpretieren?« bewegt werden, sind sie alles andere als beliebig. Schon 
dass ein Interpretationsbedarf angemeldet wird, zeugt von Verantwortung. Der 
Interpret lässt sich durch Zeichen ansprechen, in denen ein allgemeines Ver-
ständnis vorausgesetzt ist; und er will auch wieder auf ein potentiell allgemeines 
Verständnis hinaus. Nur so wird er der ursprünglichen Verpflichtung, Interpreta-
tionen bilden zu müssen, gerecht. Ein Weltinterpret kann nicht nur sich selbst 
allein hier und jetzt etwas verständlich machen wollen. Eine Zeicheninterpre-
tation muss sich an eine potentielle Gemeinschaft richten und vor ihr Bestand 
haben.42  

Wie immer wieder deutlich wurde, lässt gerade das Bewusstsein von Freiheit 
Einschränkungen verbindlich werden. Im theoretischen Denken waren die Nor-
men der Urteilsgrammatik dabei der erste Gedanke. Im Kontext der Zeichen-
interpretation wird allerdings gut sichtbar, warum diese den spezifischen norma-
tiven Anspruch nicht erfüllen. Ich kann die Angemessenheit der besonderen 
Interpretation nämlich nicht dadurch sichern, dass ich im engeren Sinne logisch 
verfahre. Die Normativität, mit der ich mich konfrontiert sehe, entspringt nicht 
aus Prinzipien; das Verständnis der endlichen Person wird nicht durch transper-
sonale »Gesetze des Wahrseins«43 in die Pflicht genommen. Die Zeichen gemäß 
den Regeln der Logik zu transformieren, ist deswegen nicht hinreichend. Viel-
mehr werde ich allgemeinen Einschränkungen in der theoretischen Reflexion 
ohnehin schon Rechnung zu tragen versuchen. Man kann dies so zum Ausdruck 
bringen: Das worauf sich der Weltinterpret bezieht, wenn er Zeichen interpretiert 
– die ästhetische Form des Zeichens – ist keine allgemein-logische Form. Des-
wegen ist sein Interpretieren nicht primär das eines rationalen Wesens (obwohl 
es ein solches Interpretieren bleiben sollte), sondern das einer individuellen Per-
son mit besonderen Lebens-, Denk- und Wahrnehmungsweisen. 

Man kann sich dies am Grenzfall der Deduktion bewusst machen. Zunächst 
einmal ist zu beobachten, dass deduktive Übergänge von Zeichen zu Zeichen im 
Normalfall gar nicht vollzogen werden. Auch in diesem Sinne interpretieren wir 
nicht »nach Regeln«. Jemand schließt z. B. nicht das eine aus dem anderen, in-
dem er die Schlussfigur des Modus Ponens anwendet. Wer die Semantik der 
logischen Ausdrücke beherrscht, dem genügen jeweils die besonderen Zeichen. 
Wenn man mir in einem Hotel sagt: »Alle Zimmer in der dritten Etage wurden 
ausgeplündert«, und hinzufügt: »Ihr Zimmer liegt in der dritten Etage«, so ver-
stehe ich den zweiten Satz bereits so, dass mein Zimmer ausgeplündert wurde. 

                                                                    

42  Vgl. Kap. IV 1. 

43  Vgl. Frege, »Der Gedanke«, S. 30f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 227 

Ich muss nicht erst einen Schluss ziehen, um dies herauszufinden. Ich wende 
keine logische Regel an, die mich zu einer Konklusion bringt, sondern in der 
zweiten Aussage zeigt sich mir, was geschehen ist. Man möchte sagen: Es zeigt 
sich mir ästhetisch; es wird in den Zeichen wahrnehmbar.44 Die Interpretation 
von Darstellungsformen zumindest wird nur im Grenzfall darin bestehen, das, 
was sich im Gegebenen schon zeigt – in ihm, wie man es gern ausdrückt, schon 
»enthalten« ist –, eigens zur Darstellung zu bringen.  

Das heißt, ein logisches Explizit-Machen kann man sich (im Gegensatz zum 
Explizit-Machen von Sprach- oder Zeichenregeln) zwar denken.45 Doch wo der 
Übergang von Zeichen zu Zeichen entlang des jeweiligen Sinns vollzogen wird, 
liegt der Kern der Sache woanders. Im interpretierenden Übergang ist vorausge-
setzt, dass die logischen Zusammenhänge unstrittig bleiben; er selbst aber ist ein 
eigenständiger Schritt, der nicht durch Regeln geführt sein darf. Die Zeichen-
interpretation soll etwas ganz Bestimmtes leisten: sie soll eine Antwort auf die 
Frage sein, wie etwas (genau) zu verstehen ist. Sofern der Übergang mechanisch 
lösbar ist, hat so eine Frage keinen Ansatzpunkt, und der Übergang stellt keine 
Errungenschaft dar. Um wirklich ein Schritt zu sein, muss die Zeicheninterpre-
tation auf die Zweckmäßigkeit der jeweiligen Darstellungsformen bezogen und 
selbst zweckmäßig sein.  

Ein weniger formalistisch veranschlagter Logikbegriff übrigens wird diese 
Funktion auch schon für das logische Schließen veranschlagen und die geistige 
Produktivität von Personen einbegreifen. Bei Peirce ist dieser Aspekt mit dem 
Begriff der Abduktion verbunden, der die Bildung erklärender Hypothesen be-
zeichnet.46 Ohne Abduktion würde unerklärlich, wie überhaupt jemals etwas 
verständlich gemacht werden kann; sie ist »the only process by which a new 
element can be introduced into thought«.47 Sie ist demzufolge auch schon in der 
Deduktion wirksam, sofern diese zweckmäßig ist. 

                                                                    

44  Peirce immerhin hat das Schlussfolgern mit der ikonischen Zeichenfunktion verbun-

den: vgl. Peirce, »Of Reasoning in General«, S. 24; ders., Harvard Lectures on Prag-

matism, S. 206f.; ders., »New Elements, S. 307. In diesen Kontext gehört die Idee der 

Graphenlogik, vgl. ders., »Prolegomena to an Apology for Pragmaticism«. 

45  Vgl. Deines/Liptow, »Explizit-Machen explizit gemacht«. 

46  Vgl. Peirce, Harvard Lectures on Pragmatism, Lect. VII. – Dazu: Simon, Philosophie 

des Zeichens, S. 218f. sowie zur neueren Diskussion Hintikka, »What is Abduction?« 

und Kapitan, »Peirce and the Structure of Abductive Inference«. 

47  Peirce, Harvard Lectures on Pragmatism, S. 224. – Andernorts (ebd., S. 205) heißt es: 

»[…] if we are ever to understand things at all, it must be in that way [sc. of Abduc-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Man darf festhalten: Der normative Druck, den gegebene Zeichen mit sich 
führen, geht über eine formal-logische Verpflichtung hinaus. Wo sich die Frage, 
wie am besten interpretiert werden soll, wirklich auf besondere Zeichenformen 
bezieht, dort bringt mich die Auskunft, dass ich am besten interpretieren sollte 
»wie ein rationales Wesen«, nicht weiter. Denn das hatte ich schon vorausge-
setzt. Mein Situation ist eine andere: Ich denke darüber nach, wie angesichts 
eines bestimmten Themas zu interpretieren ist, und es geht um die welterschlie-
ßende Form des Zeichens. In dieser Lage stehe ich vor einer Unentschiedenheit, 
die allein selbstdenkende Wesen aus ihrem endlichen Verständnis heraus über-
winden können. Zwar dürfen im Übergang von Zeichen zu Zeichen logische 
Einschränkungen nicht verletzt werden (ich sollte »rational« bleiben). Doch dies 
kann mir nichts über die Richtung verraten, in die die Interpretation gehen soll 
(es legt keinen Begriff von Rationalität fest). Eine Vertiefung des Verständnisses 
ist nicht herleitbar und nicht ohne Risiko zu haben. Dass überhaupt Fragen ent-
stehen und Irritationen vorkommen, zeugt davon, dass der aktuelle Fall nicht 
schon durch bisheriges Verständnis erfasst ist. Wo es wirklich nicht nur Unwis-
senheit ist, was Probleme bereitet, dort muss der Weltinterpret etwas selbst ver-
ständlich machen. 

Heißt dies nun, dass jemand, der gut interpretieren will, für seinen Verallge-
meinerungstest keine Adresse hat? Muss er mit sich selbst ausmachen, wie ein 
produktiver Übergang von Zeichen zu Zeichen zu vollziehen ist? Keineswegs. 
Die Lektion ist, dass der Interpret einen anderen Bezugspunkt ins Auge fassen 
muss: Sein Interpretieren ist nicht auf eine Gemeinschaft »rationaler Wesen«, 
sondern auf eine Gemeinschaft endlicher Personen gerichtet.48 Die Anrufung 
einer transpersonalen Rationalität geht ins Leere. Auch das Postulat der »idealen 

                                                                                                                                                 

tion].« Das pragmatistische Denken wird gar als Logik der Abduktion begriffen (vgl. 

ebd., Lecture VII). 

48  Simon kommt zu der folgenden Diagnose: Da der Zeichengebrauch ein sozialer Vor-

gang ist, ist eine Interpretation keine Privatsache: »Alle Transformation von Zeichen 

in andere Zeichen geschieht nicht nur zu begrenzten, individuellen Zwecken, sondern 

auch unter der Voraussetzung, dass das Resultat der Transformation allgemein besser 

sei als das Ausgangszeichen« (Philosophie des Zeichens, S. 232). Aber die Weltinter-

pretation bleibt an individuelles Verständnis gebunden. Das Gelingen der »Verdeutli-

chung« ist nie »endgültig«; diese bleibt auf partikulare Interessen bezogen. »Ein ober-

stes Ziel«, so Simon, ist »in dem einzelnen Akt der Transformation mangels Übersicht 

gleichwohl nicht positiv bekannt, so dass die Begriffe ›Zukunft‹ und ›Gemeinschaft‹ 

nichts anderes als die Negativität bedeuten, dass der singuläre, individuelle Akt als 

solcher allein keinen Sinn gibt« (ebd., S. 233). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 229 

Kommunikationsgemeinschaft«49 ist ohne Gehalt. Sofern es um die ästhetische, 
welterschließende Darstellungsform geht, muss die Interpretation vor ganz be-
stimmten anderen Personen gerechtfertigt werden. Wie die Interpretationsge-
meinschaft schon an ihren Fundamenten dadurch zusammengehalten wird, dass 
individuelle Personen Zeichen auf gleiche Weise gebrauchen, und jede Person 
sich darauf verlässt, dass andere Personen in mancherlei Hinsicht übereinstim-
mend »urteilen«50, kommt auch für die Zeicheninterpretation allein die konkrete 
Übereinstimmung in einer Gemeinschaft von Individuen als Bezugspunkt in Be-
tracht. Ich kann keine höhere Gedankengemeinsamkeit heraufbeschwören. In der 
Intention auf eine potentielle Gemeinschaft liegt die Idee, andere Individuen 
müssten von sich her so interpretieren wie ich in diesem Fall. Ob meine Interpre-
tation eine Verständnisweise werden kann, wird sich daran erweisen, ob auch 
andere Personen sie als solche anerkennen können.  

Die Erörterung dieser Aspekte ergibt einen prägnanten Sinn von interpre-
tativer Verantwortung als Verantwortung von Individuen – und letztlich auch als 
Freiheit von Individuen gegeneinander. Auf diesen Sinn werden sich die übrigen 
Überlegungen konzentrieren. 

 
 

2.5 Interpretationsverantwortung und Dialog 
 
Dass Zeichen gegeben sind, beinhaltet, dass sich das theoretische Denken von 
Anfang an in einer Welt vollzieht, die in vielerlei Hinsicht schon verstanden und 
eine wesentlich gemeinsam geteilte Welt ist. Auch in Zeichen, die zur Reflexion 
bewegen, ist gemeinsam geteiltes Weltverständnis auf vielfache Weise instan-
tiiert. Doch die Frage, wie etwas besser verstanden werden kann, kann nicht mit 
Rekurs auf dieses Verständnis beantwortet werden. Die Weltinterpreten müssen 
neue Sichtweise finden und selbst Position beziehen. Die Suche nach richtigen 
Interpretationen bleibt gleichwohl eine Suche nach Interpretationen mit allge-

mein klärendem Charakter. Deshalb mündet die Einsicht, dass eine angemessene 
oder vertiefende Interpretation von besonderen, nicht-substituierbaren Zeichen 
her festgelegt wird, nicht in einen Individualismus. Was auf dem Spiel steht, ist 

                                                                    

49  Vgl. Apel, Transformation der Philosophie, Bd. II, S. 222ff. – Apel meint, dass »die 

Erfüllung der Forderung nach intersubjektiv gültigen ›Wesens‹-Definitionen zwar 

nicht von einer monologischen – womöglich sprachunabhängigen – Wesensschau, 

wohl aber, auf lange Sicht, von der begriffssprachlichen Verständigung der unbe-

grenzten Kommunikationsgemeinschaft zu erwarten« sei (ebd., S. 353). 

50  Vgl. Kap. III 2.3. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

die konkrete Fortschreibung einer Gemeinschaft und eine mögliche Praxis der 
Interpretation.  

Der gedankliche Schauplatz der Reflexion ist somit die intersubjektive Ver-
ständigung und Rechtfertigung. Die Frage, ob es richtig oder sogar besser ist, 
etwas »so« zu verstehen, richtet sich ihrem Sinn nach an andere Personen. Was 
die Interpretation von besonderen Zeichen angeht, muss man genauer sagen: sie 
richtet sich an bestimmte Andere, an andere Individuen. Die Reflexion bezieht 
sich auf das am Zeichen, was unter individueller reflexiver Kontrolle steht: die 
Zeicheninterpretation in ihrer Besonderheit, wie sie sich an der ästhetischen Dar-
stellungsform zeigt. Für diese stehe ich als Individuum gegenüber anderen Indi-
viduen der (meiner Voraussetzung nach) selben Gemeinschaft ein, und in Frage 
steht dann, wie weit diese Gemeinschaft reicht.51 Schon deswegen kann meine 
Suche nach Interpretationen nicht als Suche nach einem transpersonal Richtigen 
gedeutet werden: Dies liefe darauf hinaus, individuelle Besonderheiten ganz ab-
schütteln oder das Interpretieren von endlichen Verstehenszwecken abkoppeln 
zu wollen. Es gibt jedoch keinen gehaltvollen Allgemeinbegriff von Subjekti-
vität, von dem her sich vorwegnehmen ließe, welchen Verlauf das Denken am 
besten nehmen sollte. Unter den Gesichtspunkten des Verstehenszwecks ist die 
höchste Übereinstimmung, die ich wollen kann, eine funktionierende Praxis, in 
der jeder eigene Zeichen bildet und sich doch ein gemeinsames Verständnis 
zeigt. Wo Zeichen in ihrer Besonderheit problematisch werden, geht es nicht um 
formale Einheit, sondern um die Frage, ob und wie sich mir/uns Welt erschließt. 
Die Rechtfertigung, in die ich eintrete, ist dann wesentlich interindividueller 
Natur. Sie vollzieht sich als Verständigung zwischen Individuen, die ihre Inter-
pretationen in besonderen Zeichen ausweisen.  

Wir stoßen damit auf ein Thema, das für die Philosophie von je her zentral 
war: Die Bestimmung des Wahren oder Richtigen erfolgt letztlich im persön-
lichen Gespräch, im Dialog. Wenn die Bestimmung der richtigen Weltinterpre-
tation nicht individualistisch ausfallen soll, muss sie sich dem Urteil anderer Per-
sonen aussetzen; sofern es aber um die welterschließende Kraft der Darstellungs-
form geht, kann damit keine auf reine Argumentation angelegte Rechtfertigung – 
kein Diskurs – gemeint sein. Wenn es gilt, neue Verständnisweisen zu finden, 

                                                                    

51  Der Realismus schlägt aus der Intention auf die unbegrenzte Gemeinschaft Funken 

(vgl. z. B. die Peirce-Lektüre bei Oehler, »Über Grenzen der Interpretation aus der 

Sicht des semiotischen Pragmatismus«, S. 64f.). An dieser Stelle beginnt sich heraus-

zukristallisieren, dass sich hier eine Grenze des Realismus ergibt, sobald die Gemein-

schaft als Gemeinschaft von Individuen begriffen wird. Vgl. auch die Bemerkungen 

zur ersten Person Plural bei Cavell, The Claim of Reason, S. 19ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 231 

die eine Lebenspraxis mittragen können, ist die Ausweisung vor anderen Per-
sonen kein formaler Test oder der Nachvollzug einer ebensogut apersonal expli-
zierbaren Erkenntnislogik. Bei der Bewältigung eines besonderen Themas ist der 
interindividuelle Dialog, in dem die Verhältnisse von Ich und Du letztlich unauf-
hebbar bleiben, vielmehr der maßgebliche Entscheidungsort.52 Der Weltinterpret 
wendet sich an bestimmte andere Personen, die ein selbstständiges Verständnis 
und eine eigene Einbildungskraft haben, und verständigt sich mit ihnen über ein 
Problem, für das noch keine Lösung bereitsteht. Die eigenständigen Zeichenbil-
dungen, in denen andere ihr Weltverständnis ausweisen, sind in so einem Fall für 
mich die einzigen Anhaltspunkte.53 In ihnen verkörpert sich die alleinige unab-
hängige Orientierungsinstanz. Das heißt auch: Ich verstehe den Dialog grund-
legend falsch, wenn ich ihn als eine Auseinandersetzung um »die Wahrheit« aus-
lege, von der die einen weiter, die anderen weniger weit entfernt sind – die aber 
am Ende (noch) niemand hat. Eine solche Betrachtungsweise täuscht darüber 
hinweg, dass die Frage, wie etwas am besten verstanden werden soll, eine be-
stimmte Antwort nur finden kann, wenn sie von lebendigen Personen (von uns 
selbst) beantwortet wird.  

Da wir »in Zeichen« interpretieren, ist die Struktur des normativen Raums 
nicht a priori beschreibbar. Aber wenn ich nicht auf eigene Faust interpretieren 
will, kann ich hinter den Dialog nicht zurück.54 – Dass der Dialog interindivi-
duell und in diesem Sinne selbst endlicher Natur ist, macht ihn für ein Wesen, 
das nach einer angemessenen Zeicheninterpretation sucht, nicht weniger wert-
voll. Im Gegenteil liegt mir gerade deswegen etwas am Urteil anderer Personen, 
weil diese sich in derselben Endlichkeitsposition befinden wie ich. Sie sind auf 
dieselbe Weise normativ ansprechbar. Ihr Urteil muss als so autonom gelten wie 
meines; was sich hin und wieder auch darin niederschlagen wird, dass sie für 
mich »unverfügbar« sind. Nur andere freie Personen können ein eigenes Ver-
ständnis haben, das mit meinem übereinstimmt oder nicht; allein ihnen darf ich 

                                                                    

52  Die dialogphilosophischen Aspekte, die in diesem Kontext ins Spiel kommen, können 

im Rahmen dieser Studie nicht weiter entfaltet werden; wir müssen uns hier auf den 

Ort des Dialogs im Ganzen der Freiheitsthematik beschränken. Für eine Charakteristik 

der Dialogik im Ausgang von Buber und Levinas vgl. etwa Hirsch, »Orientierung und 

Asymmetrie«, bes. S. 186ff. 

53  Zur Orientierungsfunktion anderen Verstehens vgl. Stegmaier, »Diplomatie der Zei-

chen«. Kant, an den Stegmaier anknüpft, liefert eine Fülle von Anhaltspunkten in der 

transzendentalen Methodenlehre: vgl. z. B. Kritik der reinen Vernunft, B 766-785. 

54  Interessante Bemerkungen dazu macht: Kambartel, »Versuch über das Verstehen«, 

S. 132ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

selbstständige Verstehensleistungen zutrauen. Wo ich mich durch ein gegebenes 
Zeichen auf ganz bestimmte Weise zur Antwort auf die Frage herausgefordert 
sehe, wie das und das interpretiert werden soll, sind andere Individuen folglich 
meine einzigen Verbündeten.  

So wird das Aufwerfen eines Themas gewöhnlich den Sinn der Eröffnung 
eines Gesprächs haben. Mit der Frage nach der richtigen Weltinterpretation trete 
ich gedanklich in einen Dialog ein und wende mich an Personen, denen ich das-
selbe Grundverständnis zuschreibe wie mir selbst. Handelt es sich nämlich, wie 
wir ja annehmen, nicht um ein rein epistemisches Problem – so dass meine Frage 
vielleicht von vornherein eine »dumme« Frage war –, werden sich die anderen 
Individuen in einer ähnlichen Lage befinden wie ich: Auch sie werden fragen, 
wie das thematische Etwas am besten verstanden werden soll. Dies macht die 
eigentümliche Verpflichtung aus, die ich gegenüber anderen Personen und ihren 
Zeichenbildungen habe: Auch sie verstehen die Welt von sich her und zwar so, 
dass sie in dieser Welt eigenständig denken und handeln können. Im Denken 
muss ich ihre Interpretationen somit als mögliche eigene Interpretationen in Be-
tracht ziehen. Verschließe ich mich dem Dialog hingegen grundsätzlich, so lasse 
ich diese anderen möglichen – vielleicht besseren – Weisen, die Welt verständ-
lich zu machen, außer Acht. Ich halte mich nicht mehr anderen Interpretationen 
gegenüber offen, wie es meine Interpretationsverantwortung verlangt, sondern 
werde zum »logischen Egoisten«.55  

So führt die These, dass das Interpretieren ein freies Interpretieren in Zeichen 
ist, zu einem besseren Verständnis davon, warum die erste Person gut daran tut, 
ihre Interpretation in einem Prozess der wechselseitigen Ausweisung von Inter-
pretationen in Zeichen zu formen. Im Kontext der Frage »Wie soll ich das am 
besten verstehen?« hat die Frage nach einer solchen Ausweisung den Charakter 
der Frage: »Wie würdest du das verstehen?« Damit wird ein Dialog initiiert, in 
dem gemeinsam nach allgemein besseren Interpretationsweisen gesucht wird. In 
unserem Beschreibungsrahmen muss dieser Dialog als eine Verständigung vor-
gestellt werden, die sich in nicht-ableitbaren und nicht-substituierbaren Zeichen 
vollzieht und direkt von deren Sinn geleitet wird. Die interpretierenden Indivi-
duen sind »ganz bei den Zeichen« – und zwar in ihrer ästhetischen, nicht in ihrer 
allgemein-logischen Form. Man könnte auch sagen: Hier liegt die Funktion von 

Zeichen im Denken. Während die Idee eines reinen, von Artikulationsformen 

                                                                    

55  Diesen Ausdruck verwendet Kant in der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 

B 7: »Der logische Egoist hält es für unnötig, sein Urteil auch am Verstande anderer 

zu prüfen; gleich als ob er dieses Probiersteins (criterium veritatis externum) gar nicht 

bedürfe.« 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 233 

unabhängigen Denkens auf die Vorstellung hinausläuft, das Denken könnte »von 
Bedeutung zu Bedeutung« übergehen, sind hier individuelle Verstehensvollzüge 
auf jeder Stufe aktiv. Zeichen ziehen nicht von sich aus andere Zeichen nach 
sich; sie tun dies schon deshalb nicht, weil sie nur insofern »gegeben« sind, als 
nach Interpretationen gefragt wird. Das Moment der zweckmäßigen und nicht 
reglementierbaren Zeichentransformation wird in der vertiefenden Zeicheninter-
pretation folglich das sein, worauf es ankommt. Würde nur das eine aus dem an-
deren hergeleitet, so bedürfte es keines kritischen Nachdenkens und alles Über-
legen oder der Dialog zwischen Individuen wäre – im Prinzip jedenfalls – ver-
zichtbar.  

So lässt der zeichenlogische Zugang und der Ansatz an der Zeicheninterpre-
tation die Individualität des Verstehens jederzeit ins Recht gesetzt.56 Dass etwas 
als unentschieden und ein Dialog als lohnenswert angesehen wird, bedeutet, dass 
keine Regeln oder Normen zur Verfügung stehen. Es bedeutet, dass Individuen 
die aufgeworfene Frage selbst beantworten müssen und dass die erste Person die 
richtige Interpretation manchmal auch auf eigene Verantwortung festlegen muss. 
– Letzteres bedarf noch einer weitergehenden Erörterung. 

 
 

2.6 Dialog und individuelles Verstehen 
 
Das verantwortungsvolle Interpretieren muss auf den interindividuellen Dialog 
gerichtet sein. Unsere Frage war indes, inwiefern Interpretationsfreiheit indivi-

duelle Freiheit beinhaltet. Zwar vollzieht sich der Zeichengebrauch im Rahmen 
einer sozialen Praxis. Doch in dieser Praxis, so wurde deutlich, ist die Voraus-
setzung, dass die Beteiligten dazu in der Lage sind, die Welt von sich her zu 
verstehen, unausweichlich. So kann nicht einer Gemeinschaft, sondern nur den 
jeweiligen Individuen – sie mögen im konkreten Fall übereinkommen oder nicht 
– reflexive Kontrolle über das Interpretieren zugeschrieben werden. Darin liegt 
aber schon ein Moment von Verantwortlichkeit, dem wir noch Rechnung tragen 
müssen. Will man sagen, dass eine Person die Autonomie hat, die richtige Zei-
cheninterpretation selbst zu bestimmen, so muss man in irgend einem Sinne ver-
ständlich machen, inwiefern sie am Ende auch als Individuum bestimmen kann, 

                                                                    

56  Peirce extrahiert den Interpretantenbegriff, wie erwähnt, aus der Kommunikations-

situation (vgl. bes. »Pragmatism«). Habermas kritisiert dies als übermäßige Abstrak-

tion, in der die Individualität der Person aufgehoben wird (vgl. »Charles S. Peirce 

über Kommunikation«, bes. S. 30-33). Aus dem Gesagten geht jedoch hervor, dass 

Individualität im zeichenlogischen Zugang gerade bewahrt werden kann. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

wie sie etwas versteht. Wie ist diese Eigenverantwortlichkeit im Zeicheninter-
pretieren zu denken?  

Spätestens hier haben wir eine Stufe erreicht, auf der nicht mehr nach einer 
Auskunft gefragt sein kann, wie eine Entscheidung genau herbeigeführt wird. 
Dass das Individuum diese Frage »selbst« beantworten muss, beinhaltet schon, 
dass es diese Frage aus dem eigenen Überlegen heraus – aus eigenen Kräften, im 
jeweiligen Verständnishorizont, gestützt auf besondere Praktiken, unter Bean-
spruchung der Phantasie – beantworten muss. Dies macht seine Interpretations-
freiheit und Interpretationsverantwortung aus. Auch wenn wir das Selbstdenken 
der Person nach dem Modell öffentlicher Verständigung begreifen (und diesen 
Weg schlagen wir ein, sobald wir das Denken als ein Denken in Zeichen aus-
legen), ist mit der Idee der Freiheit doch gerade vorausgesetzt, dass die Person 
zu selbstständigem Abwägen, eigenverantwortlichen Überlegungen und eigener 
Vorwegnahme von Zeichentransformationen fähig ist. Mit der Autonomiean-
nahme trauen wir der Person zu, dass sie das Problem im ästhetischen Bezug zu 
besonderen Zeichen zu bewältigen vermag. Man kann dies dadurch ausdrücken, 
dass man sagt, die Person könne »mit sich selbst in den Dialog treten« oder ein 
»inneres Zwiegespräch« führen.57 Doch der Sinn der Begriffsexplikation legt es 
nahe, diese Stelle, an der das Denken in seiner Individualität betroffen ist, weit-
gehend offenzulassen und die individuelle Denken im Sinne der Voraussetzung 
von Freiheit zu fassen. Dass ein Individuum, das über ein Verständnis verfügt, 
unter Umständen auch selbstständig darüber entscheidet, welche Interpretation 
ihm als richtig gelten soll, ist dann ein Grundprinzip des Denkens – ganz gleich, 
wie es sich vollziehen mag. Der Prämisse, dass ein Individuum eigene Interpre-
tationsleistungen erbringen und auch eigene Festlegungen treffen kann, brauchen 
wir an dieser Stelle keine Thesen mehr darüber hinzuzufügen, wie es dies kann.  

In den nächsten Abschnitten werden wir deshalb auch nicht länger auf die 
Zeichenreflexion schauen, sondern primär auf deren Ergebnis: auf Festlegungen, 
für die der Zeicheninterpret schließlich einsteht. Dennoch liefern die Überle-
gungen zum interindividuellen Dialog einige Anhaltspunkte, wie die individuelle 
Zeichentransformation charakterisiert werden kann. Wir hatten gesehen, dass der 

                                                                    

57  Dieser Topos ist seit Platon verbreitet. So schreibt Kant: »Denken ist Reden mit sich 

selbst […], folglich sich auch innerlich (durch reproduktive Einbildungskraft) Hören.« 

(Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, B 109) Ausführliche Überlegungen zu der 

Frage, wie das Denken nach dem Modell öffentlichen Sprechens zu denken ist, hat 

Sellars in »Empiricism and the Philosophy of Mind«, §§ 46ff. angestellt. Wie sich 

solche Figuren auf den nichtsprachlichen Zeichengebrauch übertragen lassen, unter-

sucht: Goodman, Of Mind and Other Matters, Kap. I 6.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 235 

Dialog endlichen Charakter hat: Er wird von Individuen mit eigentümlichen Ver-
stehenszwecken geführt, ist auf eine endliche Gemeinschaft hin ausgerichtet und 
auch zeitlich beschränkt, so dass nur begrenzte Zeichentransformationsprozesse 
durchlaufen werden können. Sobald ein Interpret in einen realen Dialog eintritt, 
verständigt er sich mit den jeweiligen Individuen. Die Situation, dass Unent-
schiedenheiten am Ende aus einem endlichen Verständnis heraus zu beseitigen 
sind, bleibt also in jedem Fall erhalten – selbst wenn ein maximal ausgedehnter 
Dialog unterstellt wird.  

Das wechselseitige In-die-Pflicht-Nehmen hat damit eine Grenze: Schließ-
lich haben wir nicht mehr als besondere Darstellungsformen, denen wir welter-
schließende Kraft nur zutrauen können, da wir im Augenblick nicht genau wis-
sen, inwieweit sie in die Lebenspraxis eingehen und wie sie sich in ihr bewähren 
werden.58 Doch sofern dies der Fall ist, muss sich die erste Person Singular am 
Ende immer auch selbst fragen, ob sie sich bei den jeweiligen Darstellungen »zu 
Hause fühlt« oder nicht. Dies zeigt sich darin, dass nicht auf Übereinstimmung 
gedrängt werden kann, wo sie sich nicht einstellt. Was im Dialog allein anvisiert 
werden kann, ist eine Gemeinschaft endlicher Personen; auf eine Gemeinschaft 
aber kann man keinen Rechtsanspruch erheben. Der Bezugspunkt ist von der Art 
des »sensus communis« bzw. »gemeinschaftlichen Sinnes«, wie Kant ihn der 
ästhetischen Reflexion unterlegt.59 Zur Entscheidung steht, ob andere Individuen 
den besonderen Darstellungsformen, denen ich interne Zweckmäßigkeit ansehe, 
auch eine interne Zweckmäßigkeit ansehen. Ein Zwang ist dann aber nicht ein-
mal mehr dort denkbar, wo im engeren Sinn argumentiert und mit propositional 
strukturierten Zeichen operiert wird.60 Ich habe keine direkte Handhabe, Andere 
meine Zeichen auf bestimmte Weise wahrnehmen zu lassen. So einen Zwang 
ausüben zu wollen, würde bedeuten, über die Besonderheit der Verständnishori-
zonte hinwegzugehen und dogmatisch in das Verstehen anderer Individuen ein-
greifen zu wollen.61 

Es ist schon sichtbar, dass ein Interpret, der in dieser Weise Druck auszuüben 
sucht, die Verstehensautonomie gedanklich aufhebt und den Dialog als Orien-
tierungsmöglichkeit für sein Denken entwertet. Gesteht er dem Anderen nicht 
mehr zu, selbst zu bestimmen, an welche Darstellungsformen er sich halten will, 
so prüft er sein Interpretieren gar nicht an einem autonomen anderen Interpre-
tieren. – An dieser Stelle indes interessiert uns die andere Seite dieses Verhält-

                                                                    

58  Vgl. Kap. IV 2.3. 

59  Vgl. Kant, Kritik der Urteilskraft, § 40, hier B 157. 

60  Vgl. dazu Schildknecht, »Argument und Einsicht«, S. 142f. 

61  Vgl. wiederum Stegmaier, »Diplomatie der Zeichen«, S. 143ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

nisses: dass auch ich letztlich selbst, als Individuum in der Verantwortung stehe. 
Damit ist nicht gemeint, dass eine erste Person zu einem naturwüchsigen indivi-
duellen Verstehen in der Lage sei. Gemeint ist, dass das intersubjektive Auswei-
sungsspiel, wenn es sich interindividuell vollzieht, jederzeit durch Andersheit 
irritiert werden kann. Der Weltinterpret wird auch im öffentlichen Dialog nicht 
zu einem bestimmten Verstehen gedrängt, sondern muss aus seinem Verständnis 
heraus eigene Zeichen bilden. Und darin liegt: Eine erste Person kann ihrer Inter-
pretationsverantwortung nicht allein durch die Austragung eines öffentlichen 
Dialogs gerecht werden. Vielmehr macht sich diese Verantwortung auch inso-
fern geltend, als sie reflexiv eingestellt ist und die aufgeworfene Frage ernsthaft 
»für sich« zu klären sucht. Dies wäre aber nicht mehr der Fall, wenn sich der 
Weltinterpret gänzlich vom Urteil der jeweiligen bestimmten Anderen abhängig 
machte. Ein wirklicher interindividueller Dialog wird begrenzt sein und muss 
gerade deswegen individuell fortgeschrieben werden. Ein Interpret besonderer 
Zeichen kann nicht alle anderen Individuen befragen. Er kann sie bestenfalls »in 
Gedanken« berücksichtigen, indem er sich bemüht, »gleichsam an die gesamte 
Menschenvernunft sein Urteil zu halten«.62 Er wird dann auch mögliche Interpre-
tationen der Anderen in Rechnung stellen, indem er – so gut es eben geht – von 
individuell-eigenen Denkweisen »abstrahiert«.63  

Anders gesagt: Wie auch immer die Struktur des individuellen theoretischen 
Denkens genau angegeben wird – dieses wird den Status einer Antizipation der 
dialogischen Bestimmung einer allgemein-richtigen Zeicheninterpretation haben. 
Dass ich »mit mir selbst in den Dialog treten« kann, heißt nichts anderes als, 
dass man mir zutrauen darf, einen Streit reflexiv (weiter) zu führen. Ich muss mir 
die Frage nach besseren Zeicheninterpretationen selbst stellen und kann auch 
selbst Antworten geben. Gerade deswegen bin ich durch mein eigenes Denken 
gebunden. Diese Verpflichtung geltend zu machen, muss nicht heißen, sich auf 
die eigene Individualität in ihrer Einzigkeit zurückzuziehen. Es kann auch den 
guten Grund haben, die Besonderheiten des individuellen Verstehens gegenüber 
den jeweils bestimmten Anderen zu wahren. Dass die irreduzible Frage nach 
Weisen der Interpretation, die andere Personen übernehmen können64, aus einer 
Position der Endlichkeit heraus beantwortet werden muss, beinhaltet, dass die 
Verantwortung des Individuums nicht restlos an den intersubjektiven Dialog 
übertragen werden kann. Dies macht meine normative Ansprechbarkeit aus. Ich 

                                                                    

62  Kant, Kritik der Urteilskraft, B 157 (Hervorhebung im Original). 

63  Vgl. die Erläuterungen zum sensus communis in: ebd., B 157f. 

64  An dieser Figur hatten wir die Normativität im Bereich des Theoretischen aufgehängt 

(vgl. Kap. IV 1.1). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 237 

könnte immer noch weiter abwägen, weitere mögliche Interpretationen einbe-
ziehen und weitere Darstellungsformen finden (ich könnte stets noch weiter-
denken). Ob meine Zeicheninterpretation hinreichend war und mein Verstehen 
reflektiert genug ist (ob ich genug gedacht habe), ist unabhängig von meinem 
eigenen Urteil nicht bestimmt. Es macht sich an meiner eigenen Bereitschaft 
fest, mich praktisch von erreichten Verständnisweisen leiten zu lassen. In diesem 
Sinne bin ich in letzter Konsequenz nicht nur Anderen, sondern auch mir selbst 
Rechenschaft schuldig. So zumindest muss es im Dialog vorausgesetzt werden: 
Die Annahme, dass eine individuelle Person einen Dialog verstehend nachvoll-
zieht und selbst Position bezieht, wäre ohne die Annahme, dass sie gegebenen-
falls auch ihre Zustimmung verweigert und abweichende Auffassungen vertritt – 
und sogar ganz andere Interpretationsansätze zugrunde legt –, nicht mehr ver-
ständlich. 

Das angedeutete Selbstverhältnis – das individuelle Abwägen und Stellung-
nehmen zum eigenen Interpretieren – weist eine Gewissensstruktur auf. Entspre-
chend könnte man in diesem Kontext vom Interpretationsgewissen sprechen.65 
Dieser Begriff darf aber freilich nicht als Kennzeichnung einer letzten Instanz 
der Festlegung aufgefasst werden, so als könnte die erste Person sich in ihrem 
Interpretieren am Ende doch auf eine ganze eigene Subjektivität berufen. Es 
geht, wie betont, nicht darum, Beschreibungen von Vorgängen zu liefern; und es 
findet auch kein singulärer Akt der Entscheidung statt, der zur Reflexion noch 
hinzukommt.66 Der Begriff des Gewissens liefert einen Referenzpunkt, auf den 
wir uns beziehen, wenn wir den Akzent darauf legen, dass es Individuen sind, 
die sich in Prozesse der Zeichenreflexion hineinziehen lassen. Selbstdenkenden 
Wesen ist zuzuschreiben, dass sie prinzipiell zur Antizipation von Dialogen in 
der Lage sind und von dieser Fähigkeit auch Gebrauch machen. Für die selbst-
ständige Teilnahme am Dialog ist Imagination und Antizipation unabdingbar. 
Solange das theoretische Nachdenken – es mag sich intersubjektiv oder indivi-
duell vollziehen – andauert, ist auch eine Tätigkeit des Interpretationsgewissens 
zu unterstellen. In der Frage, wie ich am besten interpretieren soll, schlägt sich 
eine Selbstverpflichtung nieder, die für verstehende Wesen unausweichlich ist. 
Diese Selbstverpflichtung verlangt eine kritische Haltung auch gegenüber den 

                                                                    

65  Vgl. Simon, »Philosophie des Zeichens und Ethik«, Abschnitt V. – Philosophische 

Theorien des Gewissens sind rar gesät, und dies aus guten Gründen. Vgl. aber z. B. 

Hoffmann, »Gewissen als praktische Apperzeption« oder die Ansätze zur sprachphilo-

sophischen Explikation des Gewissensbegriffs bei Tugendhat, Selbstbewußtsein und 

Selbstbestimmung, 2. Vorlesung, z. B. S. 31. 

66  Vgl. nochmals Seel, »Die Fähigkeit zu überlegen«, S. 561ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

vorausgesetzten Verständnisweisen und den jeweiligen Dialogpartnern. Einem 
verstehenden Wesen müssen wir zuschreiben, dass es solch eine Haltung einzu-
nehmen vermag. Das bedeutet nicht, dass wir ihm zugestehen, sich auf eine 
ursprüngliche »innere Stimme« berufen zu können. Es bedeutet, dass wir einen 
Weltinterpreten, der sich eine Vielzahl von Zeichenpraktiken angeeignet hat und 
über ein eigenständiges Weltverständnis verfügt, als ein Wesen ansehen müssen, 
das in einem bestimmten Dialog Verstehensautonomie behalten kann. Gegenüber 
individuellen Anderen kann er eine Distanz wahren; nachdem sein Weltverständ-
nis in sozialen Interaktionszusammenhängen eine Form gewonnen hat, ist er nun 
zu selbstständigen Interpretationen fähig. Dass er sich auf den Dialog einlässt, 
bedeutet, dass er seine interpretierenden Zeichen verantwortlich und gewissen-
haft bildet. Dies beinhaltet aber gerade nicht, dass sich die Besonderheit seines 
Verstehens auflöst. 

Dies sieht man auch sehr gut, wenn man sich Situationen vorstellt, in denen 
ein Weltinterpret aus kontingenten Gründen auf sich selbst gestellt ist. Ange-
sichts besonderer Zeichen kann er dann vielleicht nicht mehr tun, als aus eigener 
Kraft zu interpretieren – oder eben »nach bestem Gewissen« zu deuten. Die 
jeweiligen besonderen Zeichen müssen genügen, und er muss für sich selbst 
Interpretationen wagen. Will er dabei »gut« entscheiden, darf er nicht individua-
listisch verfahren, und er wird dies auch möglichst nicht tun. Da er aber Zeichen 
zu bilden hat, die orientierend in seine Lebensvollzüge eingehen können, bleibt 
ihm nichts anderes übrig, als seine Einbildungskraft zu gebrauchen und eigene 
Interpretationsentwürfe zu riskieren. Er weiß dann nicht, ob sich der potentiellen 
Gemeinschaft, auf die hin er interpretiert, andere Individuen zuordnen würden. 
Aber eine Person, von der wir sagen wollen, dass sie über ein eigenständiges 
Verständnis verfügt, müssen wir uns so vorstellen, dass sie zu einem solchen 
Selbstdenken prinzipiell in der Lage ist.  

Verlagern wir nun, wie angekündigt, das Augenmerk von der Zeichentrans-
formation auf ihr Ergebnis: die Festlegung, für die der Interpret einsteht. 

 
 

2.7 Festlegung und Zurechnung 
 
Die Struktur der Verantwortung in der Interpretation ließ sich im ersten Zugriff 
von einem Spannungsfeld her beschreiben: Die interpretierende Person kann ihre 
Zeichen einerseits jederzeit variieren und ihr Weltverständnis vertiefen; diese 
reflexive Kontrolle über das Interpretieren bringt einen normativen Druck mit 
sich. Andererseits kann der Interpret seine Zeichen nicht ad in(de)finitum vari-
ieren. Wenn Interpretation bedeutet, durch Bildung von Zeichen Verständnis zu 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 239 

gewinnen, so muss der Interpret auch zu Festlegungen kommen. Er muss eine 
Sensibilität dafür haben, wann er es mit dem Interpretieren besser gut sein lässt; 
er muss eine Balance halten zwischen der Möglichkeit anderen Darstellens und 
der Notwendigkeit, ein Verstehen auszuweisen (und andere Möglichkeiten vor-
erst auszuschließen). Er muss Sorge dafür tragen, dass das Spannungsverhältnis 
von Reflexion und Weltverständnis ausgeglichen bleibt.67 

Die Zeicheninterpretation markiert die erste Seite dieses Verhältnisses. Wir 
schauen hier auf die Möglichkeiten, die sich bieten, und umgrenzen den Raum 
der Zurechenbarkeit. Indem wir sagen, dass ein Zeichen »gegeben« ist, versetzen 
wir uns in eine Phase des theoretischen Überlegens. Die erste Person sieht ein 
Problem; sie versucht, etwas »besser« zu verstehen und bringt eine Zeichentrans-
formation in Gang. Wir können diese Seite jetzt auch so charakterisieren, dass 
wir sagen: Hier betrachten wir die Tätigkeit des Denkens, zu der es gehört, dass 
das Interpretationsgewissen in Unruhe versetzt ist. – Nun erfüllt das Zeichen-
interpretieren aber nur dann seinen Sinn, Welt verständlich zu machen, wenn 
Interpretationen wirklich als richtig aufgefasst werden und also Welt verstanden 
wird. Dies scheint der freie Vollzug zu sein, für den der Interpret am Ende ein-
steht; man könnte meinen: sie ist die eigentliche Handlung. Begeben wir uns 
daher nun auf die andere Seite des Spannungsverhältnisses und machen uns klar, 
wie die Interpretationsfreiheit hinsichtlich der Festlegung der Interpretation zu 
denken ist. Da wiederum nicht nach der Auskunft gefragt sein kann, wie die 
Entscheidung herbeigeführt wird, muss unsere Frage wie folgt lauten: Welchen 
Ort hat die autonome Festlegung einer Verständnisweise in der Logik des freien 
Interpretierens? Inwiefern kann diese Festlegung als individuell zurechenbarer 
Vollzug gelten? 

Die Grundzüge liegen bereits offen. Ein Individuum kann die Reflexion nicht 
endlos fortführen, sondern muss an irgend einem Punkt wieder dazu übergehen, 
sich auf Welt zu beziehen, weil andernfalls nicht einsichtig zu machen wäre, wie 
jemals etwas verstanden wird. Solange ein Interpret nach besseren Darstellungen 
sucht, ist er für andere Möglichkeiten von sich her offen; dies zeugt von norma-
tiver Responsivität. Beendet werden aber kann der Prozess nur immer wieder da-
durch, dass individuelle Personen ihn vorläufig abschließen: Für die Richtigkeit 
einer Darstellungsform gibt es keine Beglaubigung außerhalb des Verstehens; 
niemand kann »für mich« entscheiden, wann »mein« Verstehensanspruch erfüllt 
ist. Die Bestimmtheit, die die Zeichenreflexion erbringt, hat kein externes Maß – 
etwa dergestalt, dass der Interpretationsprozess sich asymptotisch dem Wahren 

                                                                    

67  Vgl. Kap. IV 3. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

annähert.68 Nur ich – die erste Person Singular –, kann sehen, wann mir etwas als 
verständlich genug gilt, und an welche Darstellungsformen ich mich halte. Es 
liegt an mir wahrzunehmen, wann ich etwas verstanden habe. 

Insoweit es aber an mir liegt, wird man sagen dürfen, dass ich für das jewei-
lige Verstehen verantwortlich zeichne. Das heißt an diesem Punkt: Die Formen 
der Darstellung, mit denen ich den Interpretationsprozess für abgeschlossen er-
kläre, sind solche, für die ich selbst einstehe, da in ihnen schon meine Verständ-
nisweisen zum Ausdruck kommen. Das heißt nicht, dass ich dem Zeichen seine 
welterschließende Kraft verleihe oder dass ich mich zu einem singulären Akt des 
Verstehens durchgerungen habe. Es bedeutet, dass sich mir eine konstante theo-
retische Einstellung ergeben hat und ich nun keinen weiteren Interpretations-
bedarf mehr sehe. Ich lasse mich nicht weiter durch gegebene Zeichen normativ 
ansprechen und verwende die entsprechenden Darstellungen ohne Distanzierung. 
In diesem Sinne ist das Verstehen zurechenbar – und zwar im Maße der veran-
schlagten Interpretationsmöglichkeiten. In diesem Verstehen aber ist die Mög-
lichkeit anderen Interpretierens nicht mehr thematisch. Die als richtig verstan-
denen Darstellungsformen beantworten die Frage »Für welche Weltinterpre-
tation stehst du (genau) ein?«; eine solche Antwort ist verbindlich und von ihrem 
Sinn her die Beendigung des Dialogs oder des Denkprozesses. Das prädikative 
Urteil, als verbindlichste Form des Fürwahrhaltens, hat seinen herausragenden 
Status in diesem Kontext. Es ist die dezidierteste Antwort auf die Frage »Wofür 
stehst du genau ein?«, die bestimmteste Weise des Verstehens. Hier hat die Ent-
scheidungssituation die Form der exklusiven Disjunktion – »entweder p oder 
nicht-p« –, denn es werden Interpretationen ausgewiesen, die bestimmte andere 
Interpretationen ausschließen. Ein solches tertium non datur ist ein Gesetz des 
eigenen Interpretierens; es artikuliert die intern sich ergebende Notwendigkeit 
von Festlegungen in ihrer Zuspitzung.69 

So können wir diese Seite von Interpretationsfreiheit auch so kennzeichnen, 
dass wir sagen: Hier betrachten wir das beruhigte Interpretationsgewissen. Wir 
schauen auf eine konstante theoretische Einstellung, die eine Person hat, sofern 
sie nicht mehr (Zeichen) interpretiert, sondern (Welt) versteht. Ein solcher Voll-
zug ist nicht von der Art einer singulären Handlung: Es hat sich vielmehr eine 
Weise des Verstehens ergeben, und dies bedeutet gerade, dass die Denktätigkeit 
zur Ruhe gekommen ist. Der Weltinterpret sieht keine Notwendigkeit mehr, dem 
normativen Druck von Zeichen weiter nachzugeben, sondern baut bereits auf die 

                                                                    

68  Dies ist die gängige Lesart des Prozesses der Zeicheninterpretation, wie er in Peirce, 

»How to make our ideas clear«, Abschnitt IV entwickelt wird. 

69  Dies hatte sich verschiedentlich angedeutet: vgl. bes. die Kap. II 2.2 und IV 1.2.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 241 

gewonnene Verständnisweise. Was sein Verständnis angeht, steht der Weltinter-
pret also nicht für eine »Zeichenhandlung« ein, sondern für eine Einstellung zur 
Welt, die sich in bestimmten Darstellungsformen ausdrückt. Die Zurechnung 
kann entsprechend nicht so unmittelbar sein wie im Falle einer Handlung. An 
einer Haltung kann man zwar arbeiten, man hat, mit Aristoteles, ihren Anfang in 
der Hand.70 Sie kann aber nicht in derselben Weise als kontrolliert gelten wie die 
Handlung, die aus der Haltung heraus erfolgt. Das gilt auch für das Verständnis, 
aus dem heraus die Zeichenbildung erfolgt. Die Zurechnung eines Verständ-
nisses ist weniger unmittelbar; eine Verständnisweise zu verändern, verlangt 
mehr als einen singulären Akt: ein zeitlich ausgedehntes Umlernen und Nach-
denken. So ist es wieder die jederzeit offene Möglichkeit, ein Verständnis zu 
vertiefen, auf die hin eine Person normativ ansprechbar ist. Gleichwohl ist auch 
eine theoretische Einstellung jederzeit zurechenbar, und zwar insofern, als der 
Weltinterpret es für verantwortbar halten muss, aktuell keine reflexiven Anstren-
gungen zu unternehmen.  

Dafür kann der Weltinterpret dem Anspruch auf Richtigkeit nicht in jeder 
Hinsicht entsprechen wollen; er kann sich auf die Herausforderung zur Stellung-
nahme nicht uneingeschränkt einlassen, sondern wird ihr im Gegenteil immer 
auch ein Stück weit widerstehen müssen. Andernfalls käme er an keinem Punkt 
zur Ruhe, und es wäre zu konstatieren, dass er gar keine interpretative Verant-
wortung trägt. Aber um etwas als richtig verstehen zu können, muss er doch ein 
ruhiges Interpretationsgewissen haben. Wo jemand aufgehört hat, Zeichen zu 
variieren, sondern nun etwas versteht und angeben kann, wie er es genau ver-
steht, dort dürfen wir ihm ein solches gutes Interpretationsgewissen zuschreiben 
und sagen, dass er für eine Verständnisweise einsteht.  

 

                                                                    

70  Aristoteles unterscheidet die Freiwilligkeit von Handlungen und Haltungen. Demzu-

folge ist eine Haltung (héxis) durch eine Reihe von Handlungen geformt, selbst aber 

nicht so unmittelbar kontrollierbar wie eine Handlung: Über eine Handlung seien wir 

von Anfang bis Ende Herr, im Falle von Haltungen seien wir nur über den Anfang 

Herr (vgl. Nikomachische Ethik, 1114b-1115a). Die Veränderung der Haltung braucht 

einen längeren Prozess des Umlernens; da es der Person anfangs freisteht, eine Grund-

haltung anzustreben, muss sie sich dennoch auch für diese verantworten. – Man darf 

also vermuten, dass die weitere Explikation der Zurechenbarkeit von Verständnissen 

mit Begriffen der Tugend zu operieren und die Möglichkeiten der Bemühung um ein 

Verstehen auszuloten hätte (vgl. die Ansätze dazu bei Schneider, »Der systematische 

Ort der Medienethik«). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Wir haben nun ein Bild davon, was es heißen kann, dass das Interpretieren und 
Verstehen etwas ist, für das Individuen Verantwortung haben. Gleichzeitig sind 
wir an einem Punkt angelangt, an dem der Sinn von Interpretationsfreiheit nicht 
mehr weiter mit Blick auf die individuelle Selbstbestimmung aufgelöst werden 
kann. In dieser Betrachtung wird »Freiheit« jedoch als regulativer Begriff aufge-
fasst, von dem wir in der intersubjektiven Praxis einen bestimmten Gebrauch 
machen können. Und so gewinnen der vorhin entfaltete Begriff der Festlegung 
und die Voraussetzung von individueller Verstehensfreiheit insbesondere dort 
Relevanz, wo das Verhältnis von Individuum zu Individuum im Blickfeld steht. 
Im Lichte des Gesagten ist hier von Differenzen auszugehen, und von diesen her 
lässt sich die Explikation weiterführen.  

Wo besondere Zeichen zu bilden sind, wird sich das Interpretieren einer Per-
son vom Interpretieren anderer Personen unterscheiden. Ein Anderer wird nie 
»ganz so« interpretieren wie man selbst. Würde er es tun, müsste man sogar 
zweifeln, dass er wirklich eine autonom denkende Person ist, die sich von sich 
her die Welt erschließen kann. Für das interindividuelle Verhältnis aber bedeutet 
diese Einzigartigkeit des individuellen Verstehens, dass keine Garantie gewährt 
werden kann, dass man im besonderen Fall übereinkommt. Vielmehr ist prinzi-
piell die Möglichkeit einzuräumen, dass eine andere Person etwas anders ver-
steht. Auf diese Seite von Interpretationsfreiheit, von der her letztlich auch das 
eigene Verstehen als ein besonderes Verstehen – ein Andersverstehen – identi-
fizierbar wird, sei abschließend ein Blick geworfen.71 

 
 

3  Interpretationsverantwortung 
 und Andersverstehen 
 
Die Möglichkeit unterschiedlicher richtiger Interpretationen hatten wir als ein 
Grundprinzip von Interpretationsfreiheit markiert, als eine Idee.72 Aus der Ich-
Perspektive, in die wir uns durchgängig versetzten, musste diese Möglichkeit als 
Möglichkeit anderen Darstellens aufgefasst werden. Ich kann reflexive Kontrolle 
sinnvollerweise nur über die Darstellungsformen ausüben, in denen ich mein 
Interpretieren ausweise; die Freiheitsidee bringe ich dann im Sinne der Voraus-

                                                                    

71  Die erste Person Singular und ihr freies Verhältnis zur Welt bestimmt dabei weiterhin 

das Interesse. Auf das Problem des Fremdverstehens, die Philosophie der Alterität und 

die ethischen Aspekte kann nicht im einzelnen eingegangen werden. Es wird allein 

darum gehen, den Kreis der Überlegungen zu schließen. 

72  Vgl. Kap. II 2.3. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 243 

setzung ein, dass besseres Verstehen möglich ist. Indes blieb der Gedanke, dass 
es auch eine Pluralität von Welten geben könnte. Wenn die Welt im Zuge von 
Zeichenbildungen erschlossen wird, ist eine prästabilierte Harmonie der vielen 
Versionen nicht mehr plausibel zu machen. Als Individuum lebe ich in einer 
Welt, aber in kritischer Einstellung muss ich einräumen, dass sich die Einheit der 
Welt selbst einer Interpretationsleistung verdankt. Das Freiheitsprinzip, dass 
unterschiedliche richtige Interpretationen möglich sind, könnte folglich auch in 
einem starken Sinne – im Sinne der Weltenpluralität – eingebracht werden. 
Doch wie muss man sich diesen Fall vorstellen? Wenn ich mich in eine anders-
artige Weltsicht gerade nicht einfinden kann – was ist diese dann anderes als 
eine theoretische Möglichkeit für mich? Welche Bedeutung kann die Freiheits-
idee in ihrer starken Lesart für die erste Person haben?  

 
 

3.1 Die Möglichkeit der Differenz 
 
Pluralität wurde nicht als Gegebenheit, sondern als Freiheitsbedingung begriffen. 
Wenn wir sagen, dass die Welt »in Zeichen« interpretiert wird, ist eine Welten-
vielfalt schon vorausgesetzt. Bisher blieb diese Voraussetzung im Hintergrund. 
Wir haben uns mit Zeichen insofern befasst, als eine Person sie aus ihrem Ver-
ständnis heraus bildet, indem sie sinnvoll an Zeichen anknüpft. Doch wenn eine 
Person am Ende auch als Individuum interpretieren muss, gibt es keine Garantie 
dafür, dass Andere auf die gleiche Weise interpretieren. An diesem Punkt sei 
nun eingehakt: Die Voraussetzung, dass es unterschiedliche richtige Interpreta-
tionen gibt, beinhaltet, dass Individuen sich im Interpretieren gegenseitig als frei 
begreifen müssen. Meine Interpretationsverantwortung gegenüber mir selbst 

kann es manchmal erfordern, dass ich mir Interpretationsfreiheit gegenüber dem 
Anderen bewahre. Diese Einsicht ergänzt die bisherigen Überlegungen in einer 
wichtigen Hinsicht. 

Schauen wir zunächst, wie die interindividuelle Übereinstimmung im beson-
deren Fall zu beschreiben ist, wenn sie unter den genannten kritischen Vorbehalt 
gestellt wird. Was heißt es, dass zwei Personen sich in der Sache einig sind bzw. 
dieselbe Position im Raum der Interpretationsmöglichkeiten beziehen? Offenbar 
müssen sie als Individuen zur selben Interpretation bereit sein. Ihre Übereinstim-
mung ist nicht an ein Drittes geknüpft (etwa an einen Gedanken, den sie beide 
fassen), sondern liegt darin, dass jede Person von sich her auf gleiche Weise 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

interpretiert wie die jeweils andere. So ist ihre Übereinstimmung frei.73 Wo zwei 
Personen im besonderen Fall eine Übereinstimmung vermuten, geht dies aber 
über die Voraussetzung der »friedlichen«, nämlich unthematischen Übereinstim-
mung im gemeinsamen Verständnis hinaus. Sie haben die Überzeugung, dass sie 
sich in einem Thema einig sind und ein bestimmtes Verstehen teilen.  

Gleichwohl darf eine solche Übereinstimmung nicht zu starr an einzelnen 
Zeichenformen festgemacht sein. Um sagen zu können, dass ich mir mit dem 
Anderen in einer Sache einig bin, muss ich ihm einen Freiraum der Zeichen-
variation zugestehen und mich in das Spektrum der Darstellungen begeben, in 
dem seine Interpretation Kontur gewinnt. Erst dann kann in einer bestimmten 
Hinsicht von einem geteilten Weltverständnis die Rede sein.74 Darin liegt auch: 
Intersubjektiver Einigkeit im besonderen Fall muss Verständigung vorausge-
gangen sein. 

Aus der Ich-Perspektive stellt sich die Situation also so dar, dass ich, nach-
dem ich mich mit einem Anderen über ein Thema ausgetauscht habe, davon aus-
gehe, er interpretiere in dieser Sache ebenfalls »so wie ich«. Um eine solche 
Einigkeit diagnostizieren zu können, darf ich nicht verlangen, der Andere solle 
genauso darstellen wie ich und identische Zeichenformen verwenden. Was die 
Darstellungsformen betrifft, kann die Übereinstimmung nur darin liegen, dass 
ein Anderer so verfährt, wie ich es auch bereit wäre zu tun. Er weist seine theo-
retischen Einstellungen in Zeichen aus, die auch meine eigenen Einstellungen 
auszudrücken vermögen. Der Andere wird sein Weltverständnis in einer Reihe 
von eigenen Zeichenbildungen darlegen, und meine Überzeugung, er interpre-
tiere auch so wie ich, wird letztlich darauf beruhen, dass ich geneigt bin, die Dar-
stellungsformen, die er aus seinem Verständnis heraus bildet, für mich zu über-
nehmen oder als richtig anzuerkennen. Dass der Andere »auch so« interpretiert 
wie ich, heißt, dass ich die Zeichen des Anderen als richtig verstehe. Ich sehe die 
Zeichenbildungen in denen die andere Person ihre Interpretation ausweist, als 
mögliche Ausweisung eines eigenen Interpretierens an. In solchen Fällen ordnen 

                                                                    

73  Ich lasse andere praktische Möglichkeiten, Übereinstimmung zu erzeugen – etwa die 

Methode der Autorität, die Peirce (»The Fixation of Belief«, Abschnitt V) beschreibt 

– wieder beiseite. 

74  Vgl. Kap. IV 3.2 – Wo die Übereinstimmung an isolierten Zeichenformen aufgehängt 

ist, stützt sie die Richtigkeit der eigenen Interpretation kaum. Andersherum fehlt dort, 

wo eine unerwartete Formulierung ausreicht, um einen Dissens zu diagnostizieren, 

offenbar der Wille, auf die Stimme des Anderen zu hören. Mit Peirce, »The Fixation 

of Belief«, Abschnitt V könnte man diese Methode, sein Interpretationsgewissen zu 

beruhigen, die der Hartnäckigkeit (tenacity) nennen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 245 

ich und der Andere uns aus freien Stücken einer Gemeinschaft von »soundso« 
interpretierenden Personen zu. 

Nun kann ich dies natürlich nur solange, als ich keinen Interpretationsbedarf 
sehe. Dass ich die Zeichen des Anderen als Darstellungen der Welt anerkenne, 
heißt, dass sie mein Interpretationsgewissen nicht beunruhigen (mein Denken 
nicht in Gang bringen) und ich sie als Ausweisungen eines Verständnisses, das 
ich von der Welt habe, verantworten kann. Ob dies aber der Fall ist, muss ich 
von mir her beurteilen; und ich kann auch nur von mir her beurteilen, inwieweit 
es der Fall ist. Unsere Übereinstimmung ist keine Verstehensidentität, die Diffe-
renz ausschließt: Ich muss den Zeichenbildungen der anderen Person ihre welt-
erschließende Kraft aus meinem Verständnis heraus zutrauen, und ich kann nur 
selbst sehen, ob sie in die Lebenspraxis, die ich zugrunde lege, eingehen können. 
Dies zumindest ist mit Autonomie vorausgesetzt. Ob und in welcher Weise eine 
Darstellung als richtig angesehen wird, lässt sich, wie wir sahen, nicht vorausbe-
rechnen.75 Eine allgemeine Prognose, für welche Fälle ein Interpret eine Darstel-
lungsform als Interpretation zu übernehmen bereit ist, ist nicht möglich. Dass ich 
interpretierende Zeichen, die ich von mir her so nicht gebildet hätte, als mög-
liche eigene Interpretationen ansehe, heißt, dass ich einen eigenen Gebrauch für 
möglich halte. Die Besonderheit meines Verstehens bleibt erhalten.  

So bleibt stets denkbar, dass Differenzen hervortreten.76 Wenden wir uns nun 
diesem Fall zu. Nehmen wir an, ich stelle fest, dass ich mir mit einer Person in 
einer Sache uneins bin. Die Differenzen spitzen sich auf inkompatible Fürwahr-
haltungen der Form »x ist F« und »x ist nicht F« zu. Offenbar setzt mich dies 
unter normativen Druck. Als autonom-weltbildender Person liegt mir etwas am 
Urteil der anderen autonom-weltbildenden Person. Eine Differenz bedeutet folg-
lich eine Irritation für mich. Man darf sich also vorstellen, dass ich mich daran 
mache, Missverständnisse und im engeren Sinne epistemische Probleme auszu-
schließen. Ich vergewissere mich, ob wir uns richtig verstanden haben und ob 
alle über die wesentlichen Tatsachen informiert sind. Nun lässt sich der Konflikt 
aber – wenn er auf Differenzen im individuellen Verstehen zurückgeht – so nicht 
auflösen. Diskursive Mittel führen nicht ins Ziel. In diesem Fall wird eine Arbeit 

                                                                    

75  Vgl. Kap. IV 2.3. 

76  Wir können die Differenzen auch eigens offenlegen – etwa, wenn von einer Überein-

stimmung viel abhängt. Ähnlich wie sich für eine detailliert geplante Gemeinschafts-

aktion (z. B. einen Bankraub) ein Uhrenvergleich empfiehlt, während solche Exaktheit 

im Alltag nur selten erforderlich ist, so werden die Ansprüche an die Übereinstim-

mung schwanken, wenn wir uns einmal mit einem entfernten Bekannten, ein anderes 

Mal mit dem zukünftigen Ehepartner verständigen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

an der ästhetischen Form der Zeichen nötig. Es kommt darauf an zu zeigen, ob 
und wie die fraglichen Darstellungsformen als Weisen der Interpretation betrach-
tet werden können. Das heißt, der angemessene Weg wird die Erläuterung oder 
Verdeutlichung sein. 

Nehmen wir an, der Konflikt sieht so aus, dass ich davon überzeugt bin, x sei 
ein F, während mein Gegenüber dafür eintritt, x sei kein F. Im Dialog, der sich 
als Prozess der Zeichenvariation vollzieht, beginnen wir, die Sätze »x ist F« und 
»x ist nicht F« in andere Zeichen zu transformieren, mit dem Ziel, dass sich 
wieder ein gemeinsames Verstehen einstellt. So werde ich meine Aussage »x ist 
F« erläutern und Interpretationen vorschlagen. Ich klammere mich nicht an die 
besondere Darstellungsform, sondern bin von der Idee geleitet, es könne vor-
kommen, dass der Andere bestimmte Zeichen, die ich als richtig verstehe, nicht 
als richtig (oder als falsch) versteht, während er andere Zeichen, von denen ich 
versucht bin zu sagen, es seien andere Darstellungen »derselben Sache«, als 
richtig versteht. Indem ich dies für möglich halte, kann ich anstreben, meine Zei-
chen so zu variieren, dass sie für den Anderen schließlich nicht mehr nur als 
bloße Darstellungen erscheinen, sondern Welt verständlich machen (während sie 
aus meiner Sicht die Welt höchstens verständlicher machen).77 Solange ich von 
der Hoffnung geleitet bin, dass eine gemeinsame Interpretationspraxis erreichbar 
ist, werde ich diesen dynamischen Interpretationsprozess fortführen. Ich werde 
versuchen, mein Verstehen so auszuweisen, dass sich der Andere in es einfindet 
und ein gemeinsames Verstehen in Reichweite kommt.  

Wieder sind verschiedene Reflexionsniveaus denkbar. Ich kann mehr oder 
weniger Verständigungsaufwand betreiben, mehr oder weniger Zeicheninterpre-
tationen durchgehen, mehr oder weniger Zeit investieren. Wie weit ich mich auf 
den Dialog einlasse, wird von diversen praktischen Faktoren abhängen. So wird 
es darauf ankommen, wieviel mir an der Sache und an der Übereinstimmung 
liegt oder wie hoch der Entscheidungsdruck ist.78 Einen unendlichen Dialog je-
doch kann es nicht geben. Und so ist es jederzeit möglich, dass ich einen Punkt 
gekommen sehe, an dem der Verständigungsaufwand so groß wird, dass er nicht 

                                                                    

77  Simon schreibt in der Philosophie des Zeichens, S. 109: »Wo einer ›etwas‹ zu ver-

stehen sucht, mag ein anderer nicht verstehen, was es da überhaupt zu verstehen gibt. 

Der Versuch einer Verdeutlichung gegenüber anderen, als Zuwendung zu ihnen, kann 

gegenüber Dritten Verdeutlichung in der ›falschen Richtung‹, d. h. Verdeckung schon 

bestehender Deutlichkeit sein.« 

78  Darüber hinaus wird es eine Rolle spielen, welche Urteilskraft ich dem Anderen zu-

traue oder wieviel mir an seinem Urteil liegt. Diese praktischen Aspekte klammere ich 

aus. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 247 

mehr in angemessenem Verhältnis zum Klärungsbedürfnis steht. Ich werde dann 
meine Interpretation (z. B. die Überzeugung, dass x ein F ist), aufrechterhalten, 
obwohl der Andere nach wie vor dagegenhält (und dafür eintritt, dass x kein F 
ist). Anders gesagt: Ich bin im Dialog wieder mit der Aufgabe konfrontiert, die 
Balance zwischen der Möglichkeit der vertiefenden Reflexion (hier in Gestalt 
der interindividuellen Verständigung) und der Notwendigkeit der Festlegung zu 
finden. Und es kann geschehen, dass ich diese Aufgabe nur lösen kann, indem 
ich mich für eine Interpretation entscheide, die den Interpretationen bestimmter 
anderer Individuen entgegensteht.  

Wir können eine solche Differenz, die die zugespitzte Form des Konflikts 
zwischen zwei inkompatiblen propositionalen Urteilen hat, Widerstreit nennen.79 
In der hier besprochenen Form kommt die Diagnose eines solchen Widerstreits 
einer Diagnose der Weltenvielfalt gleich. Damit ist dann kein quasi-ontologi-
scher Befund gemeint, sondern die sinnlogische Voraussetzung einer Pluralität 
von Perspektiven, welche sich nicht sauber vereinheitlichen lassen. Dass diese 
Möglichkeit zugelassen wird, setzt, wie gesehen, die Logik nicht außer Kraft: 
Dass Fürwahrhaltungen unversöhnt bleiben können, ist eine Konsequenz der 
Annahme, dass auch Urteile in Zeichen ausgewiesen werden, die eine besondere 
ästhetische Form haben. Wir können nicht annehmen, dass sich diese Urteile von 
allein in prästabilierte Harmonie begeben. Der Widerstreit ist so das Grund-
prinzip einer Sichtweise, in der bedacht bleibt, dass sich Einheit nicht immer 
herstellen lässt und die Diagnose eines Widerstreits eine der Interpretationsmög-
lichkeiten ist, die wir haben. Ich werde mich für diese Möglichkeit nicht mut-
willig entscheiden, denn ein interindividueller Konflikt ist und bleibt eine Irri-
tation für mich. Solange ich mich auf eine Differenz einlasse, ist auch für mich 
selbst eine Unentschiedenheit da. Aber es kann sein, dass der Aufwand, den ich 
betreiben muss, um eine Einigkeit zu erreichen, so groß wird, dass ich mich am 
besten vom Dialog abwende und mir eine Interpretationsfreiheit gegen den 
Anderen bewahre. Dies ist der Fall, in dem es sinnvoll ist, das Freiheitsprinzip, 
dass andere Interpretationen möglich sind, in seiner starken Lesart einzubringen 
und den Gedanken, dass Andere etwas möglicherweise ganz anders verstehen 
und »in einer anderen Welt leben« können, ins Feld zu führen. 

 
 

                                                                    

79  Dieser Begriff ist von Lyotard, Le Différend her gegenwärtig. In etwas anderer Weise 

wird das entsprechende Motiv bei Goodman entwickelt: vgl. Ways of Worldmaking, 

Kap. VII 1. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

3.2 Die Anerkennung individuellen Verstehens 
 
Der starke Sinn der Voraussetzung, dass unterschiedliche richtige Interpreta-
tionen möglich sind, kommt also zum Tragen, wo eine einheitliche Interpretation 
im Moment nicht gelingen will und die Diagnose des Widerstreits oder der 
Weltenvielfalt die passende Lösung ist.80 Ich weise die Interpretation einer Per-

                                                                    

80  Goodman zufolge liegt ein unlösbarer Konflikt vor, wenn zwei inkompatible Aus-

sagen berechtigterweise für wahr gehalten werden (vgl. Ways of Worldmaking, 

S. 109ff.). Das heißt, es müssen (a) Wahrheitsansprüche erhoben werden; die Darstel-

lungen dürfen (b) nicht einfach auf ein Bezugssystem relativiert sein, sondern müssen 

konkurrieren; sie müssen (c) inkompatibel sein (sie lassen sich nicht als Darstellungen 

einer Welt verstehen, da sie nicht zueinander »passen«); und schließlich steht (d) kein 

Kriterium zur Verfügung, dass es erlaubte, den Konflikt zugunsten einer Version zu 

entscheiden. – Wo diese Voraussetzungen vorliegen, ist es Goodman zufolge ange-

messener, die Versionen als in unterschiedlichen Welten wahr zu betrachten: »[…] 

their realms are thus less aptly regarded as within one world than as two different 

worlds, and even – since the two refuse to unite peacably – as worlds in conflict« 

(ebd., S. 116). Beide Versionen werden also als richtig angesehen und damit eine 

Weltendisjunktion vorgenommen. In diesem Widerstreit hat der symboltheoretische 

Pluralismus seinen Ausgangspunkt. In unserer Terminologie markiert er die Endlich-

keit aller Weltinterpretation. In dieser kritischen Funktion scheint mir der positive 

Sinn des »Irrealismus« zu liegen. Dieser kann keine metaphysische Theorie sein; 

Weltversionen sind nicht »an sich« unversöhnt oder prinzipiell unversöhnlich. Ein 

besonderer Widerstreit liegt vor, wenn entsprechend interpretiert wird. So liefern die 

Bedingungen (a-d) denn auch vor allem die formale Beschreibung einer Nicht-

Versöhnbarkeit, welche die Anerkennung des Konflikts bereits als Konsequenz ent-

hält: (a) fixiert die Wahrheit der Aussagen, (b) ihre Konkurrenz, (c) ihre Inkompatibi-

lität und (d) die Unentscheidbarkeit. Wann aber besondere Versionen als unversöhn-

lich betrachtet werden sollen, ist dann erst noch zu entscheiden. Weltenvielfalt kann 

nicht »konstatiert« werden. Dass ein Konflikt unentscheidbar ist, ist im pragmatischen 

Problemlösungsprozess kein Argument; es beschreibt die Ungelöstheit des Problems. 

Auch wenn ein Konflikt im Moment nicht versöhnt werden kann, können wir die 

Bemühungen ausdehnen. Wir könnten unsere Phantasie anstrengen, um vielleicht eine 

Lösung zu finden, und uns nach weiteren Entscheidungskriterien umsehen. Daraus 

geht auch hervor, dass der allgemeinen Form des Widerstreits eine fünfte Bedingung 

hinzuzufügen ist: (e) Es gibt keine zwingenden Gründe, die eine Versöhnung ver-

langen. (Es herrscht kein Entscheidungsdruck.) Nur wo auch diese Zusatzbedingung 

erfüllt ist, wird die Disjunktion von Welten im Einzelfall »passend« erscheinen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 249 

son, der ich ein ähnliches Verständnis zuschreibe wie mir selbst und an deren 
Urteil mir folglich liegt, zurück und halte an meiner eigenen, anderen Interpre-
tation fest, um meiner Interpretationsverantwortung gegenüber mir selbst nach-
zukommen. – Aber wir müssen den Status, den eine Festlegung gegen andere 
Personen in der Logik der interpretativen Freiheit hat, noch genauer umgrenzen 
und positiv fassen: In welchem Sinne sollte es richtig oder gut sein, von einer 
Vereinheitlichung der Interpretationen ausdrücklich Abstand zu nehmen? Ich 
werde die Weltenvielfalt nicht als Rechtfertigung dafür einbringen, dass ich 
sorglos auf meinen »ganz speziellen« Anschauungsweisen beharre. Aber im 
Widerstreitfall gelingt es mir auch nicht, das Verstehen des Anderen für meine 
Zeichenreflexion in die Waagschale zu werfen. Anderes Verstehen liegt gerade 
außerhalb meines Verständnishorizonts und kann kein Gewicht in meinem 
theoretischen Denken haben. Mit der Widerstreitdiagnose räume ich gleichsam 
ein, dass ich einem solchen Verstehen nicht gerecht werden kann. Wie also kann 
ich diesen Schritt mit »gutem Gewissen« tun; wie kann es ein im positiven Sinne 
freier Schritt sein? 

Man bemerkt zunächst, dass die Anerkennung des Andersverstehens über die 
Interpretationsverantwortung gegenüber mir selbst hinaus in den Bereich der 
Ethik weist. Die Anerkennung des Andersverstehens beinhaltet eine reflektierte 
Achtung vor dem Anderen. Ich halte mich mit meinen Ansprüchen auf Richtig-
keit für den Moment zurück und respektiere das Weltverständnis des Anderen 
so, wie es ist. Ich gestehe ihm zu, dass die Differenzen ein Verständnis betreffen, 
das als solches (im Moment) nicht zugerechnet werden kann – ein Grundver-
ständnis –, und gebe mich für den Augenblick damit zufrieden.81 Wo ich nach 
reiflicher, gewissenhafter Überlegung und hinreichend ausgedehntem Dialog zu 
der Diagnose komme, eine andere Person lebe in bestimmter Hinsicht »in einer 
anderen Welt«, muss ich also nicht (wie es in unseren Ohren klingt) meinen, sie 
sei »verrückt«. Auf diese Weise kann ich im Gegenteil geltend machen, dass 
sich dem Anderen Welt auf eine eigene, besondere Weise erschließt – so, wie sie 
sich mir nicht erschließen will. Wo ich den Dialog auf diese Weise beende, ge-
schieht es gerade im Respekt vor dem Anderen und seinem Verstehen. Dieses 
Verstehen als ein »anderes Verstehen« anzuerkennen, kann dann bedeuten, die 
Zeichen, die ich nicht als richtig verstehe, dennoch als richtig anzuerkennen. Ich 
gestehe dem Anderen zu, eine autonom interpretierende und geistig zurech-

                                                                    

81  Aus dem »Es ist eben so« wird hier, wenn man so will, ein »Ich kann (im Moment) 

nicht anders«. Damit ist aber nicht ausgeschlossen, dass eine Verständigung in Zu-

kunft möglich wird. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

nungsfähige Person zu sein, und erkenne an, dass sein Verstehen auch ein 
Verstehen ist. Eine solche Anerkennung hat einen ethischen Charakter.82 

Aber welche Relevanz hat diese Anerkennung anderen Verstehens für das 
theoretische Weltverhältnis? Welchen Grund könnte ich haben, auch im Inter-
pretieren die Besonderheit individuellen Verstehens in Rechnung zu stellen? 
Nach unserem Gedankengang können wir eine Antwort geben. Dazu müssen wir 
die Anerkennung auf die erste Person zurückbeziehen: Die Freiheitsvoraus-
setzung, die ich für den Anderen mache, gilt gleichzeitig für mich. Auch mich 
selbst kann ich vom interindividuellen Differenzverhältnis her als individuell-
autonomen Weltinterpreten begreifen; auch mein eigenes Verstehen ist ein freies 
Andersverstehen. Und auch ich kann mir die Dinge auf eigene und besondere 
Weise verständlich machen, so wie es ein Anderer vielleicht nicht kann.  

Wir stoßen hier am Ende also wieder auf die allgemeine Freiheitsvoraus-
setzung, von der wir anfangs ausgegangen waren. Am Grunde dieser Voraus-
setzung, so sieht man jetzt, liegt die Achtung vor der Person, sei es die andere 
oder die eigene. Die Frage nach Erkenntnis oder nach besserem Verstehen setzt 
die Anerkennung voraus, dass Personen diese Frage selbst beantworten können. 
Ihr liegt, so gesehen, ein ethischer Akt83 zugrunde. Und auch ich kann mir zuge-
stehen, dass ich nicht hinter dem eigentlichen, von Gestaltungsformen gereinig-
ten, zeichenlosen Denken zurückstehe, wie es der Intellektualismus will. Meine 
Interpretationsautonomie hängt nicht von Eigenschaften ab, die auf mich zu-
treffen können oder nicht. Auch was mein theoretisches Denken angeht, kann 
Freiheit, ohne weitere Bedingung, Teil meines Selbstverständnisses sein. Ich 
kann, wenn ich über die Welt nachdenke, Freiheit von mir her als Grundbegriff 
voraussetzen.  

Dass eine solche Anerkennung meiner selbst als eines Individuums, das sich 
von sich her Realität aneignet und Welt schafft, in erster Linie einen Verantwor-
tungsdruck freisetzt, haben wir gesehen. Dass es aber auch beinhaltet, dass es 
jemandem, der mit seiner Interpretation allein steht, möglich ist, berechtigter-
weise ein reines Gewissen zu haben, geht aus dem soeben Gesagten hervor. Im 

                                                                    

82  Simon spricht von einer »Ethik der Freiheit des anderen und der Anerkennung des aus 

eigener Sicht nicht ›verständlichen‹ anderen Verstehens« (Philosophie des Zeichens, 

S. 13; vgl. dazu Stegmaier, »Diplomatie der Zeichen«, S. 150-153). Abel entwirft in 

diesem Zusammenhang eine »Ethik der Interpretation« (vgl. Sprache, Zeichen, Inter-

pretation, S. 347ff.). – Ich werde diese Linie nicht weiter verfolgen. 

83  Die Idee, dass am Grunde der Logik die Ethik liegt, findet man bei Peirce in den Har-

vard Lectures on Pragmatism, S. 200ff. Unsere Überlegungen haben diesem Gedan-

ken einen eigenen Sinn gegeben. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 251 

interindividuellen Verhältnis tritt mir vor Augen, dass unterschiedliche richtige 
Interpretationen möglich sein müssen. So wie ich den Anderen also nicht für 
»verrückt« halten muss, wenn ich mit ihm nicht übereinkomme, so muss ich 
auch an mir selbst nicht gleich zweifeln, wenn Einigkeit ausbleibt. Als verant-
wortlicher Weltinterpret werde ich über Divergenzen nicht leichtfertig hinweg-
gehen. Dass der Andere Interpretationen für verbindlich hält, die ich nicht teilen 
will (und reflexiv nicht teilen kann) ist für mich irritierend. Doch ich habe eine 
interpretative Verantwortung mir selbst gegenüber und muss mir meine Welt so 
erschließen, dass ich in ihr ich selbst sein kann. Eine solche Autonomie geht 
über die Freiheit der Ja/Nein-Stellungnahme, die Lizenz zur Zurückweisung von 
Interpretationen und die freie Zustimmung im Diskurs hinaus. Sie beinhaltet, 
dass ich im Prinzip auch auf mein individuell eigenes Nachdenken vertrauen und 
meine besonderen eigenen Interpretationen als richtig verstehen kann. Dass ich 
um ein solches Interpretieren auf eigenes Risiko nicht herumkomme, ist eben-
falls Teil der Verantwortung, die ich im theoretischen Denken habe.  

 
 

3.3 Der Gebrauch von Interpretationsfreiheit 
 
Schließen wir die Überlegungen ab. Wir sind angetreten, die interpretierende 
Zeichenbildung als autonomen und individuell-freien Akt zu explizieren und die 
Bedeutung des Begriffs der Freiheit im theoretischen Denken zu klären. Ob nun 
wirklich ein angemessenes oder zweckmäßiges Verständnis formuliert wurde, 
kann nicht bewiesen werden. Es müsste sich eigentlich in der Praxis erweisen: 
darin, dass eine theoretische Reflexion, die sich unter die Voraussetzung von 
Freiheit stellt, zu einem zweckmäßigeren Interpretieren führt. Das gewonnene 
Bild ist ein Bild von Möglichkeiten. In einer allgemeinen Betrachtung entfalten 
sich diese in systematischer Form und können vor Augen treten, ohne dass wir 
beantworten müssten, welche Option wir ergreifen. Wo wir aber im besonderen 
Fall wirklich entscheiden müssen, ob wir der normativen Herausforderung von 
gegebenen Zeichen nachgeben, für welche Interpretation wir einstehen und 
welche Konflikte unversöhnt bleiben, dort werden wir uns die Entscheidung 
nicht leicht machen. Und solche Entscheidungen treffen wir jeden Tag. Dass 
Verstehen weder bedeutet, einzusehen, wie oder was etwas »an sich« ist, noch 
sich darin erschöpft, vorgegebene Auffassungsweisen mechanisch fortzusetzen; 
dass ein heteronomes Verstehen gar kein Verstehen ist; dass wir im Einzelfall 
selbst denken müssen – dies sind Einsichten, die wir auch im alltäglichen Leben 
gewinnen können. Doch es ist keine Kleinigkeit, daraus die Konsequenz zu 
ziehen und Freiheitsvoraussetzungen kritisch und produktiv in Rechnung zu stel-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

len. Gewöhnlich neigen wir zu der Annahme, dass die Frage nach der richtigen 
Interpretation eigentlich schon beantwortet ist. Wir machen uns selten klar, was 
es heißt, dass die Frage, wie etwas zu interpretieren ist, als Frage danach aufge-
fasst werden kann, wie wir es am besten interpretieren sollen. Damit ist dann der 
Blick darauf verstellt, in welchem Sinn die geistige Erschließung der Welt meine 
oder unsere Sache sein kann.  

Doch wenn wir bedenken, dass es in der Verständigung über Sachthemen 
gewöhnlich gerade nicht darum geht, konventionelle Bedeutungen zu klären, all-
gemeine Überzeugungen zu problematisieren oder Wahrnehmungen in Frage zu 
stellen, sondern eben darum, in einem besonderen Fall festzulegen, wie etwas, 
das bisher unverstanden ist, angemessen verstanden werden kann oder soll, wird 
sichtbar, dass die Darstellungsdimension für jede inhaltliche Auseinandersetzung 
relevant werden kann. Die Lösung steht dann aber schon nicht mehr von der 
Sache her fest. Dies ist es, was hier als Zusammenhang von Zeichen und Freiheit 
geltend gemacht wurde: Dort, wo wir uns nicht aus Unwissenheit streiten und 
nicht schon Routinen für die Beseitigung von Unentschiedenheiten bereitstehen 
– wo also wirklich Fragen offen sind –, kommt es nicht einfach darauf an, die 
Welt richtig darzustellen, sondern auch darauf, die Welt richtig darzustellen. Und 
die Bildung einer neuen Interpretationsweise ist eine sehr anspruchsvolle Auf-
gabe, die mehr semantisches und rhetorisches Fingerspitzengefühl erfordert, als 
wir in unseren alltäglichen Überlegungen oder im Dialog gewöhnlich in Rech-
nung stellen. Auch wenn wir die berechtigte Hoffnung haben dürfen, dass sich 
eine Gemeinschaft denkender Wesen erreichen lässt: Es sind immer selbststän-
dige, individuelle Aktivitäten, von denen her sich bestimmt, welche Anschau-
ungsweisen sich als die richtigen etablieren werden. Ohne dieses Risiko können 
wir gar nichts verstehen – und wir reagieren darauf am besten nicht so, dass wir 
vorgeben, uns auf absolut notwendige Schritte zu beschränken, sondern so, dass 
wir die nötigen Schritte möglichst verantwortungsvoll machen. 

Der verantwortliche Umgang mit Möglichkeiten im theoretischen Denken 
bleibt immer eine Aufgabe. Es gibt keinen Punkt, an dem der normative Druck, 
nach der jeweils besten Lösung zu fragen, endgültig abgearbeitet ist. Die Welt 
ergibt sich nie einfach von selbst. Die begriffliche Explikation hat in diesem 
Sinne vorbereitenden Charakter. Sie ist nur so viel wert, wie sie uns helfen kann, 
von der Interpretationsfreiheit, von der wir unweigerlich immer wieder Ge-
brauch machen müssen, immer wieder guten Gebrauch zu machen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur 

 
 
Abel, Günter, »Die Kunst des Neuen. Kreativität als Problem der Philosophie«, 

in: ders. (Hrsg.), Kreativität. XX. Deutscher Kongress für Philosophie, Ham-
burg 2006, S. 1-21. 

– Interpretationswelten. Gegenwartsphilosophie jenseits von Essentialismus 
und Relativismus, Frankfurt/M. 1993. 

– Sprache, Zeichen, Interpretation, Frankfurt/M. 1999. 
– »Unbestimmtheit der Interpretation«, in: J. Simon (Hrsg.), Distanz im Ver-

stehen (Zeichen und Interpretation II), Frankfurt/M. 1995, S. 43-71. 
– Zeichen der Wirklichkeit, Frankfurt/M. 2004. 
Alston, William, »Concepts of Epistemic Justification«, in: ders., Epistemic 

Justification. Essays in the Theory of Knowledge, Ithaca/New York 1989, 
S. 81-114. 

Ammon, Sabine, Wissen verstehen. Perspektiven einer prozessualen Theorie der 
Erkenntnis, Weilerswist 2009. 

Apel, Karl-Otto, Transformation der Philosophie, 2 Bde., Frankfurt/M. 1976. 
Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, griechisch-deutsch, Düsseldorf 2001. 
Baker, Gordon P./Hacker, Peter M.S., Scepticism, Rules and Language, Oxford 

1984. 
– Wittgenstein: Rules, Grammar and Necessity, Oxford/Cambridge 1994. 
Bennett, Jonathan, »Why is belief involuntary?«, in: Analysis 50 (1990), S. 87-

107. 
Bertram, Georg W., Die Sprache und das Ganze. Entwurf einer antireduktio-

nistischen Sprachphilosophie, Weilerswist 2006. 
Boghossian, Paul A., »The Rule-Following Considerations«, in: Mind 98 (1989), 

S. 507-549. 
BonJour, Laurence, The Structure of Empirical Knowledge, Cambridge, Mass. 

1985. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Borsche, Tilman, »Freiheit als Zeichen. Zur zeichenphilosophischen Frage nach 
der Bedeutung von Freiheit«, in: J. Simon (Hrsg.), Zeichen und Interpre-
tation, Frankfurt/M. 1994, S. 99-118. 

– »Wie und wozu erfinden wir unsere Welt? Zum Problem von Referenz und 
Bedeutung im interkulturellen Dialog«, in: G. Abel (Hrsg.), Kreativität (XX. 
Deutscher Kongress für Philosophie), Hamburg 2006, S. 234-249. 

Brandom, Robert, »Freedom and Constraint by Norms«, in: American Philoso-
phical Quarterly 16 (1979), S. 187-196. 

– Making It Explicit. Reasoning, Representing, and Discursive Commitment, 
Cambridge, Mass./London 1994. 

Cavell, Stanley, »Must We Mean What We Say?«, in: ders., Must We Mean 
What We Say? A Book of Essays, Cambridge, Mass. 2000, S. 1-43. 

– The Claim of Reason. Wittgenstein, Skepticism, Morality, and Tragedy, Ox-
ford/New York 1979. 

Chasid, Alon, »Why the pictorial relation is not reference«, in: The British Jour-

nal of Aesthetics 44 (2004), S. 226-247. 
Cox, Damian, »Goodman and Putnam on the Making of Worlds«, in: Erkenntnis 

58 (2003), S. 33-46. 
Craig, Edward, Was wir wissen können. Pragmatische Untersuchungen zum 

Wissensbegriff, Frankfurt/M. 1993. 
Deines, Stefan/Liptow, Jasper, »Explizit-Machen explizit gemacht«, in: Deut-

sche Zeitschrift für Philosophie 55/1 (2007), S. 59-78. 
Dipert, Randall R., »Reflections on Iconicity, Representation, and Resemblance: 

Peirce’s Theory of Signs, Goodman on Resemblance, and Modern Philoso-
phies of Language and Mind«, in: Synthese 106 (1996), S. 373-397. 

Davidson, Donald, »A Nice Derangement of Epitaphs«, in: E. LePore (Hrsg.), 
Truth and Interpretation. Perspectives on the Philosophy of Donald David-

son, Oxford/New York 1986, S. 433-446. 
Donnellan, Keith S., »Reference and Definite Descriptions«, in: The Philoso-

phical Review 75 (1966), S. 281-304. 
Dummett, Michael, »Wittgenstein’s Philosophy of Mathematics«, in: G. Pitcher 

(Hrsg.), Wittgenstein: The Philosophical Investigations, New York 1966, 
S. 420-447. 

Elgin, Catherine Z., Between the Absolute and the Arbitrary, Ithaca/London 
1997. 

– Considered Judgment, Princeton 1996. 
– »Line drawing«, in: Dialektik 3 (1996), S. 80-93. 
– With Reference to Reference, Indianapolis 1983. 
Evans, Gareth, The Varieties of Reference, Oxford/New York 1982. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATUR | 255 

Fairweather, Abrol/Zagzebski, Linda T. (Hrsg.), Virtue Epistemology. Essays on 
Epistemic Virtue and Responsibility, Oxford 2001. 

Feldman, Richard, »The Ethics of Belief«, in: Philosophy and Phenomenolo-

gical Research 69 (2000), S. 667-695. 
Frankfurt, Harry G., »Alternative Possibilities and Moral Responsibility«, in: 

The Journal of Philosophy 66 (1969), S. 829-839. 
– »Freedom of the Will and the Concept of a Person«, in: G. Watson (Hrsg.), 

Free Will, Oxford 1982, S. 81-95. 
Frege, Gottlob, »Der Gedanke. Eine logische Untersuchung«, in: ders., Logische 

Untersuchungen, hrsg. v. G. Patzig, Göttingen 1966, S. 30-53. 
Fricke, Christel, Zeichenprozesse und ästhetische Erfahrung, München 2001. 
Fumerton, Richard, »Epistemic Justification and Normativity«, in: M. Steup 

(Hrsg.), Knowledge, Truth, and Duty. Essays on Epistemic Justification, re-
sponsibility, and virtue, Oxford 2001, S. 49-60. 

Gabriel, Gottfried, Logik und Rhetorik der Erkenntnis. Zum Verhältnis von 

wissenschaftlicher und ästhetischer Weltauffassung, Paderborn, München, 
Wien, Zürich 1997. 

Glüer, Kathrin, Sprache und Regeln. Zur Normativität von Bedeutung, Berlin 
1999. 

Goodman, Nelson, »Comments«, in: P. J. McCormick (Hrsg.), Starmaking: 
Realism, Anti-Realism and Irrealism, Cambridge, Mass. 1996, S. 203-213 [= 
»Conditional Plurality of Pluralism«]. 

–  »Conditional Plurality of Pluralism. Responses to Putnam, Hempel, and 
Scheffler«, in: Dialektik 3 (1996), S. 69-79. 

– Fact, Fiction and Forecast, Cambridge, Mass. 1977. 
– Languages of Art. An Approach to a Theory of Symbols, Indianapolis 1999 

[Text nach der 2nd Edition, 1976]. 
– Of Mind and Other Matters, Cambridge, Mass./London 1984. 
– »On Likeness of Meaning«, in: ders., Problems and Projects, Indianapolis 

1972, S. 221-230. 
– »On Some Worldly Worries«, in: P. J. McCormick (Hrsg.), Starmaking: 

Realism, Anti-Realism and Irrealism, Cambridge, Mass. 1996, S. 165-168. 
– »Sense and Certainty«, in: ders., Problems and Projects, Indianapolis 1972, 

S. 60-68. 
– »The Revision of Philosophy«, in: ders., Problems and Projects, Indianapolis 

1972, S. 5-23. 
– The Structure of Appearance, Dordrecht u.a. 1977. 
– »The Way the World is«, in: ders., Problems and Projects, Indianapolis 

1972, S. 24-32. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

– Ways of Worldmaking, Indianapolis 1999. 
Goodman, Nelson/Elgin, Catherine Z., Reconceptions in Philosophy and Other 

Arts and Sciences, London 1988. 
Grundmann, Thomas, »Die traditionelle Erkenntnistheorie und ihre Herausfor-

derer«, in: ders., (Hrsg.), Erkenntnistheorie. Positionen zwischen Tradition 
und Gegenwart, Paderborn 2001, S. 9-29. 

Habermas, Jürgen, »Charles S. Peirce über Kommunikation«, in: ders., Texte 
und Kontexte, Frankfurt/M. 1991, S. 9-33. 

– Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde., Frankfurt/M. 1982.  
Hare, Richard M., Freedom and Reason, Oxford 1965. 
Harman, Gilbert, »Pragmatism and Reasons for Belief«, in: Ch. K. Kulp (Hrsg.), 

Realism/Antirealism and Epistemology, Lanham u.a. 1997, S. 123-147. 
Heal, Jane, »Pragmatism and Choosing to Believe«, in: A. Malachowski (Hrsg.), 

Reading Rorty, Cambridge, Mass. 1991, S. 101-114. 
Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Tübingen 1993. 
Hempel, Carl Gustav, »Comments on Goodman’s Ways of Worldmaking«, in: 

P. J. McCormick (Hrsg.), Starmaking: Realism, Anti-Realism and Irrealism, 
Cambridge, Mass. 1996, S. 125-132. 

Hintikka, Jaakko, »What is Abduction? The Fundamental Problem of Contempo-
rary Epistemology«, in: Transactions of the Charles S. Peirce Society 34/3 
(1998), S. 503-533. 

Hirsch, Alfred, »Orientierung und Asymmetrie. Sokratische und andere dekon-
struktive Dialoge«, in: W. Stegmaier (Hrsg.), Orientierung. Philosophische 
Perspektiven, Frankfurt/M. 2005, S. 178-194. 

Hoffmann, Thomas S., »Gewissen als praktische Apperzeption. Zur Lehre vom 
Gewissen in Kants Ethik-Vorlesungen«, in: Kant-Studien 93 (2002), S. 424-
443. 

Honneth, Axel, »Dezentrierte Autonomie. Moralphilosophische Konsequenzen 
aus der modernen Subjektkritik«, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. 
Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt/M. 2000, S. 237-251. 

Hookway, Christopher, »Epistemic Akrasia and Epistemic Virtue«, in: A. Fair-
weather/L. T. Zagzebski (Hrsg.), Virtue Epistemology. Essays on Epistemic 
Virtue and Responsibility, Oxford 2001, S. 178-199. 

–  Peirce, London 1985. 
Houser, Nathan, »Introduction«, in: The Essential Peirce: Selected Philosophical 

Writings, Vol. 1 (1867-1893), hrsg. v. N. Houser und Chr. Kloesel, Bloo-
mington, Indianapolis 1992, S. xix-xli. 

Humboldt, Wilhelm von, Ueber die Verschiedenheit des menschlichen Sprach-
baues und ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschenge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATUR | 257 

schlechts, Gesammelte Werke, hrsg. v. der Königlich Preußischen Akademie 
der Wissenschaften, Bd. VII, Berlin 1968, S. 1-344. 

James, William, Pragmatism: A New Name for Some Old Ways of Thinking, 
New York 1907. 

Kambartel, Friedrich, »Versuch über das Verstehen«, in: »Der Löwe spricht ... 
und wir können ihn nicht verstehen«. Ein Symposion an der Universität 

Frankfurt anläßlich des hundertsten Geburtstags von Ludwig Wittgenstein, 
Frankfurt/M. 1991, S. 121-137. 

Kant, Immanuel, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Werke in zehn Bän-
den, hrsg. v. W. Weischedel, Darmstadt 1983, Bd. 10/2, S. 395-690. 

– Kritik der reinen Vernunft, Werke in zehn Bänden, a.a.O., Bd. 3 und 4. 
– Kritik der Urteilskraft, Werke in zehn Bänden, a.a.O., Bd. 8, S. 233-620. 
– »Was heißt: sich im Denken orientieren?«, Werke in zehn Bänden, a.a.O., 

Bd. 5, S. 267-283. 
Kapitan, Tomis, »Peirce and the Structure of Abductive Inference«, in: Houser, 

Roberts, Evra (Hrsg.), Studies in the Logic of Charles Sanders Peirce, Bloo-
mington/Indianapolis 1997, S. 477-496. 

Kaplan, David, »Demonstratives. An Essay on the Semantics, Logic, Metaphy-
sics, and Epistemology of Demonstratives and Other Indexicals«, in: Almog, 
Perry, Wettstein (Hrsg.), Themes from Kaplan, Oxford 1989, S. 481-563. 

Kelly, Thomas, »Epistemic Rationality as Instrumental Rationality: A Critique«, 
in: Philosophy and Phenomenological Research 66 (2003), S. 612-640. 

Kern, Andrea, Quellen des Wissens. Zum Begriff vernünftiger Erkenntnisfähig-
keiten, Frankfurt/M. 2006. 

Kornblith, Hilary, »Justified Belief and Epistemically Responsible Action«, in: 
Philosophical Review 92 (1983), S. 33-48. 

Korsgaard, Christine M., »The Normativity of Instrumental Reason«, in: G. Cul-
lity/B. N. Gaut (Hrsg.), Ethics and Practical Reason, Oxford 1997, S. 215-
254. 

– The Sources of Normativity, Cambridge, Mass. 1996. 
Kripke, Saul A., Wittgenstein on Rules and Private Language. An Elementary 

Exposition, Cambridge, Mass. 1985. 
Kvanvig, Jonathan, The Value of Knowledge and the Pursuit of Understanding, 

Cambridge 2003. 
Leeten, Lars, »Wen meine ich, wenn ich ›wir‹ sage? Elemente der ersten Person 

Plural«, in: Chr. Asmuth/P. Grüneberg (Hrsg.), Ich, Du, Er, Sie, Es – Subjekt 

und Gehirn, Mensch und Natur, Würzburg 2010, S. 125-137. 
Legg, Catherine, »›This is Simply What I Do‹«, in: Philosophy and Phenomeno-

logical Research 66 (2003), S. 58-80. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Liptow, Jasper, Regel und Interpretation. Eine Untersuchung zur sozialen Struk-
tur sprachlicher Praxis, Weilerswist 2004. 

Lynch, Michael P., Truth in Context: An Essay on Pluralism and Objectivity, 
Cambridge, Mass./London 1998. 

Lyotard, Jean-François, Le Différend, Paris 1983. 
McCormick, Peter J. (Hrsg.), Starmaking: Realism, Anti-Realism and Irrealism, 

Cambridge, Mass. 1996. 
McGinn, Colin, Wittgenstein on Meaning, Oxford 1984. 
McDowell, John, »Are Moral Requirements Hypothetical Imperatives?«, in: 

Proceedings of the Aristotelian Society, Supplementary Volume 52 (1978), 
S. 13-29 

– »Having the World in View: Sellars, Kant, and Intentionality«, in: The Jour-

nal of Philosophy 95 (1998), S. 431-491. 
– Mind and World, Cambridge, Mass./London 1994. 
– »Non-Cognitivism and Rule-Following«, in: ders., Mind, Value and Reality, 

Cambridge, Mass./London 2002, S. 198-218.  
Miller, Alexander/Wright, Crispin (Hrsg.), Rule-Following and Meaning, Ches-

ham 2002. 
Niesen, Peter, »Gemeinschaft, Normativität, Praxis. Zur Debatte über Wittgen-

steins Regelbegriff«, in: W. Kellerwessel/Th. Peuker (Hrsg.), Wittgensteins 
Spätphilosophie. Analysen und Probleme, Würzburg 1998, S. 99-115. 

Oehler, Klaus, »Über Grenzen der Interpretation aus der Sicht des semiotischen 
Pragmatismus«, in: J. Simon (Hrsg.), Zeichen und Interpretation, Frank-
furt/M. 1994, S. 57-72. 

Ortland, Eberhard, »Ästhetik als Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis. An-
sätze zur Wiedergewinnung von Baumgartens uneingelöstem Projekt«, in: 
Deutsche Zeitschrift für Philosophie 49/2 (2001), S. 257-274. 

– »Wann ist ein ›freies Zeichen‹?«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 
50/4 (2002), S. 653-656. 

Owens, David, Reason without Freedom. The Problem of Epistemic Normativity, 
London u.a. 2000. 

Peirce, Charles S., »An American Plato: Review of Royce’s Religious Aspect of 
Philosophy«, Writings of Charles Sanders Peirce: A Chronological Edition, 
hrsg. v. Fisch, Moore, Kloesel, Houser u. a., Bloomington, Indianapolis 
1982ff., Bd. 5, S. 221-234. 

– »Excerpts from Letters to Lady Welby«, The Essential Peirce: Selected Phi-

losophical Writings, Vol. 2 (1893-1913), hrsg. v. Peirce Edition Project, 
Bloomington, Indianapolis 1998, Bd. 2, S. 477-491. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATUR | 259 

–  »Excerpts from Letters to William James«, The Essential Peirce, a.a.O., 
S. 492-502. 

– »Grounds of Validity of the Laws of Logic: Further Consequences of Four 
Incapacities«, Writings of Charles Sanders Peirce, a.a.O., Bd. 2, S. 242-272. 

– Harvard Lectures on Pragmatism , The Essential Peirce, a.a.O., S. 133-241. 
– »How to Make Our Ideas Clear«, Writings of Charles Sanders Peirce, a.a.O., 

Bd. 3, S. 257-276. 
– »New Elements (Καινα στοιχεια)« , The Essential Peirce, a.a.O., S. 300-24. 
– »Nomenclature and Divisions of Triadic Relations, as Far as They Are 

Determined« (Syllabus IV), The Essential Peirce, a.a.O., S. 289-299. 
– »Of Reasoning in General«, The Essential Peirce, a.a.O., S. 11-41. 
– »[from] On the Algebra of Logic: A Contribution to the Philosophy of No-

tation«, Writings of Charles Sanders Peirce, a.a.O., Bd. 5, S. 162-190. 
– »Pragmatism« (Variant 1), The Essential Peirce, a.a.O., S. 398-421. 
– »Prolegomena to an Apology for Pragmaticism«, dt. als: »Prolegomena zu 

einer Apologie des Pragmatizismus«, in: Naturordnung und Zeichenprozeß. 
Schriften über Semiotik und Naturphilosophie, hrsg. v. H. Pape, Frankfurt/M. 
1998, S. 316-327. 

– »Questions Concerning Certain Faculties Claimed for Man«, Writings of 
Charles Sanders Peirce, a.a.O., Bd. 2, S. 193-211. 

– »Some Consequences of Four Incapacities«, Writings of Charles Sanders 

Peirce, a.a.O., Bd. 2, S. 211-242. 
– »Sundry Logical Conceptions« (Syllabus III), The Essential Peirce, a.a.O., 

S. 267-288. 
– »The Basis of Pragmaticism in the Normative Sciences«, The Essential 

Peirce, a.a.O., S. 371-397.  
– »The Doctrine of Chances«, Writings of Charles Sanders Peirce, a.a.O., Bd. 

3, S. 276-289. 
– »The Ethics of Terminology« (Syllabus II), The Essential Peirce, a.a.O., 

S. 263-266. 
– »The Fixation of Belief«, Writings of Charles Sanders Peirce, a.a.O., Bd. 3, 

S. 242-257. 
– »The Peirce/Welby Correspondence«, in: Ch.S. Hardwick (Hrsg.), Semiotic 

and Significs. The Correspondence between Charles S. Peirce and Victoria 
Lady Welby, Bloomington/London 1977. 

– »Trichotomic«, Writings of Charles Sanders Peirce, a.a.O., Bd. 6, 211-215. 
– »What is a Sign?«, The Essential Peirce, a.a.O., S. 4-10. 
Pettit, Philip, »The Reality of Rule-Following«, in: ders., Rules, Reasons, and 

Norms. Selected Essays, Oxford 2002, S. 26-48. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

Pettit, Philip/Smith, Michael, »Freedom in Belief and Desire«, in: The Journal of 
Philosophy 93 (1996), S. 429-449. 

Pritchard, Duncan, »Recent Work on Epistemic Value«, in: American Philoso-

phical Quarterly 44/2 (2007), S. 85-110. 
Putnam, Hilary, Reason, Truth and History, Cambridge, Mass. 1982. 
– »Reflections on Goodman’s Ways of Worldmaking«, in: P. J. McCormick 

(Hrsg.), Starmaking: Realism, Anti-Realism and Irrealism, Cambridge, Mass. 
1996, S. 107-123. 

– Renewing Philosophy (Gifford Lectures 1990), Cambridge, Mass./London 
1992. 

– »Replies and Comments«, in: Erkenntnis 34 (1991), S. 401-424. 
– The many Faces of Realism (The Paul Carus Lectures), La Salle 1987. 
– »Why reason can’t be naturalized«, in: ders., Realism and Reason (Philo-

sophical Papers III), Cambridge, Mass. 1983, S. 229-247. 
– »Why there isn’t a ready-made world«, in: ders., Realism and Reason (Philo-

sophical Papers III), Cambridge, Mass. 1983, S. 205-228. 
Quine, Willard Van Orman, »Ontological Relativity«, in: ders., Ontological Re-

lativity and other Essays, New York 1969, S. 26-68. 
– »Reply to Morton White«, in: L. E. Hahn/P. A. Schilpp (Hrsg.), The Philoso-

phy of W.V. Quine, La Salle 1986, S. 663-665.  
– »Two Dogmas of Empiricism«, in: ders., From a logical point of view, New 

York 1953, S. 20-46. 
– Word and Object, Cambridge, Mass. 1983.  
Rödl, Sebastian, Selbstbezug und Normativität, Paderborn 1998. 
Rorty, Richard, Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton 1979. 
Rudner, Richard S., »Show or Tell: Incoherence among Symbol Systems«, in: 

Erkenntnis 12/1 (1978), S. 129-151. 
Scheffler, Israel, »A Plea for Plurealism«, in: Transactions of the Charles S. 

Peirce Society 35 (1999), S. 425-436. 
– »My Quarrels with Nelson Goodman«, in: Philosophy and Phenomeno-

logical Research 92 (2001), S. 665-677. 
– »Reply to Goodman«, in: P. J. McCormick (Hrsg.), Starmaking: Realism, 

Anti-Realism and Irrealism, Cambridge, Mass. 1996, S. 161-164. 
– Symbolic Worlds. Art, science, language, ritual, Cambridge, Mass. 1997. 
– »The Wonderful Worlds of Nelson Goodman«, in: P. J. McCormick (Hrsg.), 

Starmaking: Realism, Anti-Realism and Irrealism, Cambridge, Mass. 1996, 
S. 133-141. 

– »Worldmaking: Why Worry«, in: P. J. McCormick (Hrsg.), Starmaking: 
Realism, Anti-Realism and Irrealism, Cambridge, Mass. 1996, S. 171-177. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATUR | 261 

Schildknecht, Christiane, »Argument und Einsicht. Orientierungswissen als Be-
gründungswissen?«, in: W. Stegmaier (Hrsg.), Orientierung. Philosophische 
Perspektiven, Frankfurt/M. 2005, S. 138-152. 

Schneider, Hans Julius, »Beruht das Sprechenkönnen auf einem Sprachwissen?«, 
in: S. Krämer/E. König (Hrsg.), Gibt es eine Sprache hinter dem Sprechen?, 
Frankfurt/M. 2002, S. 129-150. 

– »Der systematische Ort der Medienethik – eine sprachphilosophische Per-
spektive«, in: B. Debatin/R. Funiok (Hrsg.), Kommunikations- und Medien-
ethik, Konstanz 2003, S. 23-34. 

– »Konstitutive Regeln und Normativität«, in: Deutsche Zeitschrift für Philo-
sophie 51 (2003), S. 81-97. 

– Phantasie und Kalkül. Über die Polarität von Handlung und Struktur in der 

Sprache, Frankfurt/M. 1992. 
Scholz, Oliver R., »Das Zeugnis anderer – Prolegomena zu einer sozialen Er-

kenntnistheorie«, in: Th. Grundmann (Hrsg.), Erkenntnistheorie. Positionen 

zwischen Tradition und Gegenwart, Paderborn 2001, S. 354-375. 
Schwartz, Robert, »Representation and Resemblance«, in: Philosophical Forum 

5 (1974), S. 499-512. 
– »Starting from Scratch: Making Worlds«, in: Erkenntnis 52 (2000), S. 151-

159. 
– »Symbols and Thought«, in: Synthese 106 (1996), S. 399-407. 
Searle, John, Speech Acts. An Essay in the Philosophy of Language, Cambridge 

1992. 
Seel, Martin, »Die Fähigkeit zu überlegen. Elemente einer Philosophie des 

Geistes«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 53/4 (2005), S. 551-566. 
– »Über Richtigkeit und Wahrheit. Erläuterungen zum Begriff der Welter-

schließung«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 41/3 (1993), S. 509-
524. 

Sellars, Wilfrid, »Empiricism and the Philosophy of Mind«, in: ders., Science, 
Perception and Reality, London/New York 1991, S. 127-196. 

Shogenji, Tomoji, »The Problem of Criterion in Rule-Following«, in: Philoso-
phy and Phenomenological Research 60/3 (2000), S. 501-525. 

Short, T. L., »The Development of Peirce’s Theory of Signs«, in: Ch. Misak 
(Hrsg.), The Cambridge Companion to Peirce, Cambrige 2004, S. 214-240. 

Simon, Josef, »Ethik und Ästhetik des Zeichens«, in: ders. (Hrsg.), Orientierung 
in Zeichen (Zeichen und Interpretation III), Frankfurt/M. 1997, S. 267-291. 

– »Freiheit und Erkenntnis«, in: ders. (Hrsg.), Freiheit. Theoretische und prak-
tische Aspekte des Problems, Freiburg/München 1977, S. 11-35. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 | ZEICHEN UND FREIHEIT 

– Kant. Die fremde Vernunft und die Sprache der Philosophie, Berlin/New 
York 2003. 

– Philosophie des Zeichens, Berlin/New York 1989. 
– »Philosophie des Zeichens und Ethik«, in: Allgemeine Zeitschrift für Philo-

sophie 20 (1995), S. 3-18. 
– Wahrheit als Freiheit. Zur Entwicklung der Wahrheitsfrage in der neueren 

Philosophie, Berlin/New York 1978. 
– »Zeichenphilosophie und Transzendentalphilosophie«, in: ders. (Hrsg.), 

Zeichen und Interpretation, Frankfurt/M. 1994, S. 73-98. 
Stegmaier, Werner, »Diplomatie der Zeichen. Orientierung im Dialog zwischen 

eigener und fremder Vernunft«, in: J. Simon/W. Stegmaier (Hrsg.), Fremde 
Vernunft (Zeichen und Interpretation IV), Frankfurt/M. 1998, S. 139-158. 

– »Weltabkürzungskunst. Orientierung durch Zeichen«, in: J. Simon (Hrsg.), 
Zeichen und Interpretation, Frankfurt/M. 1994, S. 119-141. 

Stegmaier, Werner (Hrsg.), Orientierung. Philosophische Perspektiven, Frank-
furt/M. 2005. 

Strawson, Peter F., Individuals: An Essay in Descriptive Metaphysics, London 
1964. 

Taylor, Charles, »Overcoming Epistemology«, in: ders., Philosophical Argu-
ments, Cambridge, Mass./London 1995, S. 1-19.  

– »What’s wrong with negative liberty?«, in: ders.: Philosophy and the Human 

Sciences (Philosophical Papers II), Cambridge, Mass. 1985, S. 211-229. 
Tugendhat, Ernst, »Der Begriff der Willensfreiheit«, in: ders.: Philosophische 

Aufsätze, Frankfurt/M 1992, S. 334-351. 
– Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische Interpreta-

tionen, Frankfurt/M. 1989. 
Van Fraassen, Bas, »Belief and the Will«, in: The Journal of Philosophy 81 

(1984), S. 235-256. 
Velleman, James D., The Possibility of Practical Reason, Oxford 2000. 
Wellmer, Albrecht, »Verstehen und Interpretieren«, in: ders., Wie Worte Sinn 

machen. Aufsätze zur Sprachphilosophie, Frankfurt/M. 2007, S. 90-121. 
White, Morton G., »Normative Ethics, normative epistemology, and Quine’s 

Holism«, in: L. E. Hahn/P. A. Schilpp (Hrsg.), The Philosophy of W.V. 

Quine, La Salle 1986, S. 649-662. 
Williams, Bernard, »Deciding to Believe«, in: ders., Problems of the Self, Cam-

bridge, Mass. 1973, S. 136-151. 
– »Internal and external reasons«, in: ders., Moral Luck, Cambridge, Mass. 

1981, S. 101-113. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATUR | 263 

Wittgenstein, Ludwig, Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik, hrsg. 
v. Anscombe, Rhees und von Wright, Werkausgabe in 8 Bänden, Frank-
furt/M. 1984, Bd. 6. 

– Philosophische Grammatik, hrsg. v. R. Rhees, Werkausgabe in 8 Bänden, 
Frankfurt/M. 1984, Bd. 4. 

– Philosophische Untersuchungen, Werkausgabe in 8 Bänden, Frankfurt/M. 
1984, Bd. 1, S. 225-618. 

– ›The Big Typescript‹, Wiener Ausgabe, Bd. 11, hrsg. v. M. Nedo, Wien 
2000. 

– Über Gewißheit, Werkausgabe in 8 Bänden, Frankfurt/M. 1984, Bd. 8, 
S. 113-257. 

Wright, Crispin, Rails to Infinity. Essays on Themes from Wittgenstein’s Philoso-

phical Investigations, Cambridge, Mass./London 2001. 
Zagzebski, Linda T., Virtues of the Mind. An inquiry into the nature of virtue 

and the ethical foundations of knowledge, Cambridge 1996. 
 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

Danksagung 

 
 

Dieses Buch ist der geringfügig überarbeitete Text meiner im Winter 2006/07 an 
der TU Berlin abgeschlossenen Dissertationsschrift. Diese hätte nicht realisiert 
werden können, wenn mir nicht viele wohlgesonnene Menschen und Freunde zur 
Seite gestanden hätte. An dieser Stelle möchte ich zumindest den wichtigsten 
von ihnen meinen Dank aussprechen. 

Allen voran möchte ich meinem Betreuer, Günter Abel, ganz herzlich für die 
lehrreiche Zeit danken. Thomas Gil danke ich dafür, dass er das Zweitgutachten 
übernommen hat. Christoph Asmuth, Marco Brusotti, Ulrich Dirks, Hans Poser, 
Claudio Roller, Stefan Tolksdorf und Astrid Wagner habe ich für allerlei Hilfe 
und Anstöße zu danken. Ganz wichtig war die Unterstützung durch Lukas Sosoe 
und Arnim Regenbogen. Ute Feldmann gilt mein ganz besonderer Dank für ihre 
unverzichtbare Unterstützung in entscheidenden Momenten. Von unschätzbarem 
Wert für die Berliner Zeit waren außerdem die wöchentlichen Diskussionen mit 
Max Brändle, Olaf Melchior, Katrin Nolte und Matthew Oles. Ohne sie wäre es 
oft nicht weitergegangen. – Ihnen allen sei herzlich gedankt. 

Meine Hildesheimer Kolleginnen und Kollegen haben mich von Anfang an 
nicht nur in litteris in ungewöhnlicher Weise unterstützt. Das gilt insbesondere 
für Tilman Borsche, dem ich besonders herzlich danken möchte, sowie für Rolf 
Elberfeld, Eberhard Ortland und Inken Tegtmeyer. – Ihnen allen bin ich dafür 
verbunden, dass sie mitgedacht und mitgefühlt haben. 

Meine Freunde Roberto Barros, Julia Wasmuth, Thomas Willimowski und 
Andree Wochnowski haben mir mehr geholfen, als ich sagen kann. Ganz beson-
ders gilt das auch für Jenny Losch. Für ihr Verständnis und ihre Geduld möchte 
ich außerdem Rosali Pfannstiel herzlich danken. Und ohne Malte Steinbrink und 
Eva Krick wäre ohnehin nichts gelaufen. – Ich bin sehr dankbar und froh!  

Zum Schluss möchte ich meiner Mutter von Herzen für ihren bedingungs-
losen Rückhalt danken. – Ich bin zutiefst dankbar. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Friedrich Balke, Marc Rölli (Hg.)
Philosophie und Nicht-Philosophie
Gilles Deleuze – Aktuelle Diskussionen

Dezember 2010, ca. 350 Seiten, kart., ca. 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1085-7

Rita Casale
Heideggers Nietzsche
Geschichte einer Obsession
(aus dem Italienischen übersetzt
von Catrin Dingler)

Oktober 2010, 374 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1165-6

Christian Filk
Günther Anders lesen
Der Ursprung der Medienphilosophie
aus dem Geist der ›Negativen Anthropologie‹

Mai 2011, ca. 150 Seiten, kart., ca. 16,80 €,
ISBN 978-3-89942-687-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Oliver Flügel-Martinsen
Jenseits von Glauben und Wissen
Philosophischer Versuch
über das Leben in der Moderne

Januar 2011, ca. 138 Seiten, kart., ca. 17,80 €,
ISBN 978-3-8376-1601-9

Martin Gessmann
Wittgenstein als Moralist
Eine medienphilosophische Relektüre

2009, 218 Seiten, kart., 23,80 €,
ISBN 978-3-8376-1146-5

Claus Pias (Hg.)
Abwehr
Modelle – Strategien – Medien

2009, 212 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-89942-876-6

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Fernand Mathias Guelf
Die urbane Revolution
Henri Lefèbvres Philosophie
der globalen Verstädterung
Juni 2010, 320 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1511-1

Miriam Mesquita Sampaio
de Madureira
Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivität
im Anschluss an Hegel
Dezember 2010, ca. 224 Seiten,
kart., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

Peter Nickl,
Georgios Terizakis (Hg.)
Die Seele: Metapher
oder Wirklichkeit?
Philosophische Ergründungen.
Texte zum ersten Festival
der Philosophie
in Hannover 2008
Januar 2010, 244 Seiten, kart., 22,80 €,
ISBN 978-3-8376-1268-4

Kurt Röttgers
Kritik der kulinarischen Vernunft
Ein Menü der Sinne nach Kant
2009, 256 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1215-8

Eckard Rolf
Der andere Austin
Zur Rekonstruktion/Dekonstruktion
performativer Äußerungen –
von Searle über Derrida zu Cavell
und darüber hinaus
2009, 258 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1163-2

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Mirjam Schaub (Hg.)
Grausamkeit und Metaphysik
Figuren der Überschreitung
in der abendländischen Kultur
2009, 420 Seiten, kart., 35,80 €,
ISBN 978-3-8376-1281-3

Sibylle Schmidt, Sybille Krämer,
Ramon Voges (Hg.)
Politik der Zeugenschaft
Zur Kritik einer Wissenspraxis
Dezember 2010, 364 Seiten, kart., ca. 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1552-4

Tatjana Schönwälder-Kuntze
Freiheit als Norm?
Moderne Theoriebildung
und der Effekt
Kantischer Moralphilosophie
April 2010, 314 Seiten, kart., 34,80 €,
ISBN 978-3-8376-1366-7

Detlef Staude (Hg.)
Methoden Philosophischer Praxis
Ein Handbuch
November 2010, 282 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1453-4

Nikolaus Urbanek
Auf der Suche nach einer
zeitgemäßen Musikästhetik
Adornos »Philosophie der Musik«
und die Beethoven-Fragmente
Juni 2010, 322 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1320-9

Jörg Volbers
Selbsterkenntnis und Lebensform
Kritische Subjektivität
nach Wittgenstein und Foucault
2009, 290 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-89942-925-1

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover Zeichen und Freiheit
	Inhalt
	Einleitung
	I Erste Orientierung
	1 Der Freiheitsbegriff und die Voraussetzung von Autonomie
	1.1 Endliche Freiheitsspielräume
	1.2 Negative und positive Freiheit

	2 Individuelle Zurechenbarkeit und Fürwahrhaltung
	3 Interpretationsfreiheit
	3.1 Leitfrage
	3.2 Ansatzpunkte


	II Die Voraussetzung von Freiheit im theoretischen Denken
	1 Drei Ideen natürlichen Interpretationszwangs
	1.1 »Gegebene Tatsachen«
	1.2 »Sinnliche Beschaffenheiten«
	1.3 »Realität-an-sich«

	2 Die Möglichkeit von Interpretationsfreiheit
	2.1 Distanzierung vom metaphysischen Standpunkt
	2.2 Freies Urteilen
	2.3 Pluralität als Bedingung von Interpretationsfreiheit
	2.4 Weltenvielfalt und individuelles Interpretieren

	3 Die innere Begrenztheit des Interpretierens
	3.1 Keine externen Grenzen
	3.2 Bezugnahme als Sinnbedingung
	3.3 Grenzen des Sinns als Grenzen der Zurechenbarkeit
	3.4 Die Bedeutung der Zeichenpraxis


	III Der freie Gebrauch von Zeichenpraktiken
	1 Regelfolgen als Praxis
	1.1 Erste Sackgasse: Deutungsauffassung
	1.2 Zweite Sackgasse: Reduktion auf Regularitäten
	1.3 Inwiefern Normativität?
	1.4 Zwei Voraussetzungen der Zurechnung
	1.5 Zeichenbildung ohne Regelvorgaben
	1.6 Zwischenbilanz

	2 Grenzen des zurechenbaren Gebrauchs von Zeichenpraktiken
	2.1 Endliche Mittel: Grenzen von Zeichenkompetenz
	2.2 Zeichenpraktiken als innere Grenzen
	2.3 Gemeinsames Verstehen als friedliche Übereinstimmung
	2.4 Zusammenfassende Betrachtung

	3 Zurechenbare Zeichenbildung
	3.1 Wahl von Darstellungsweisen
	3.2 Die Darstellungsform als ästhetische Form
	3.3 Übergang


	IV Einschränkungen und Interpretationsverantwortung
	1 Interpretationseinschränkungen als Selbsteinschränkungen
	1.1 Die Frage nach der richtigen Interpretation
	1.2 Logische Einschränkungen
	1.3 Die Rechtfertigung vor anderen Personen
	1.4 Verantwortung in der epistemischen Rechtfertigung

	2 Interpretieren und zweckmäßiges Darstellen
	2.1 Die Rolle von Zwecken
	2.2 Zweckmäßiges Darstellen
	2.3 Interne Zweckmäßigkeit

	3 Grundzüge von Interpretationsverantwortung
	3.1 Reflexive Kontrolle über die Interpretation
	3.2 Reflektierte Endlichkeit: Distanz zu Darstellungsformen
	3.3 Vertiefung des Weltverständnisses durch anderes Darstellen
	3.4 Festlegung


	V Freiheit in der Zeicheninterpretation
	1 Zeicheninterpretation und Zurechenbarkeit
	2 Interpretationsfreiheit als Freiheit in der Zeicheninterpretation
	2.1 Der Gedanke des Verstehenszwangs
	2.2 Grenzen der Zeicheninterpretation
	2.3 Freie Interpretation besonderer Zeichenformen
	2.4 Logische Zeicheninterpretation?
	2.5 Interpretationsverantwortung und Dialog
	2.6 Dialog und individuelles Verstehen
	2.7 Festlegung und Zurechnung

	3 Interpretationsverantwortung und Andersverstehen
	3.1 Die Möglichkeit der Differenz
	3.2 Die Anerkennung individuellen Verstehens
	3.3 Der Gebrauch von Interpretationsfreiheit


	Literatur
	Danksagung

