LARS LEETEN

Zeichen und
Freiheit

Uber Verantwortung
im theoretischen Denken

@
=
F
Q
o
o
g
-
w
o
(a W
(]
=
P
Q
o
o
=
o
o
-
-+
-
o
(48 )

[transcript]

61/transcript. 6783838416457 - am 14.02.2026, 16:11:51. hitps://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [ Tl


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Lars Leeten
Zeichen und Freiheit

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Lars Leeten (Dr. phil.) ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Philo-
sophie der Universitit Hildesheim. Er arbeitet insbesondere in den Bereichen
der Ethik und der Sprachphilosophie.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LARS LEETEN

Zeichen und Freiheit

Uber Verantwortung im theoretischen Denken

[transcript]

- am 14,02.2026, 16:11:% 1. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

D83

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers
die Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder
Medium fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird.

(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2010 im transcript Verlag, Bielefeld
© Lars Leeten

Umschlagkonzept: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Satz: Lars Leeten

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-1645-3

PDF-ISBN 978-3-8394-1645-7
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

- am 14.02.2026, 16:11:51. - [ -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhalt

Einleitung 19

| Erste Orientierung |19

1 Der Freiheitsbegriff und die Voraussetzung von Autonomie |20
1.1 Endliche Freiheitsspielrdume |22
1.2 Negative und positive Freiheit |25
2 Individuelle Zurechenbarkeit und Fiirwahrhaltung |31
3 Interpretationsfreiheit |36
3.1 Leitfrage |38
3.2 Ansatzpunkte |40

Il Die Voraussetzung von Freiheit im theoretischen Denken |51

1 Drei Ideen natiirlichen Interpretationszwangs |52
1.1 »Gegebene Tatsachen« |53
1.2 »Sinnliche Beschaffenheiten« |56
1.3 »Realitit-an-sich« |60
2 Die Moglichkeit von Interpretationsfreiheit |64
2.1 Distanzierung vom metaphysischen Standpunkt |64
2.2 Freies Urteilen |69
2.3 Pluralitit als Bedingung von Interpretationsfreiheit |74
2.4 Weltenvielfalt und individuelles Interpretieren |77
3 Die innere Begrenztheit des Interpretierens |82
3.1 Keine externen Grenzen | 83
3.2 Bezugnahme als Sinnbedingung | 85
3.3 Grenzen des Sinns als Grenzen der Zurechenbarkeit |90
3.4 Die Bedeutung der Zeichenpraxis 193

Il Der freie Gebrauch von Zeichenpraktiken 197

1 Regelfolgen als Praxis 199
1.1 Erste Sackgasse: Deutungsauffassung 1101
1.2 Zweite Sackgasse: Reduktion auf Regularititen | 106
1.3 Inwiefern Normativitdt? | 109
1.4 Zwei Voraussetzungen der Zurechnung | 114
1.5 Zeichenbildung ohne Regelvorgaben 1121
1.6 Zwischenbilanz 1124

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Grenzen des zurechenbaren Gebrauchs von Zeichenpraktiken | 127
2.1 Endliche Mittel: Grenzen von Zeichenkompetenz | 127
2.2 Zeichenpraktiken als innere Grenzen | 132
2.3 Gemeinsames Verstehen als friedliche Ubereinstimmung 1136
2.4 Zusammenfassende Betrachtung | 143
3 Zurechenbare Zeichenbildung | 147
3.1 Wahl von Darstellungsweisen | 148
3.2 Die Darstellungsform als dsthetische Form | 152
3.3 Ubergang 1157

IV Einschrankungen und Interpretationsverantwortung 1159

1 Interpretationseinschriankungen als Selbsteinschrankungen | 161
1.1 Die Frage nach der richtigen Interpretation | 161
1.2 Logische Einschriankungen 1165
1.3 Die Rechtfertigung vor anderen Personen | 169
1.4 Verantwortung in der epistemischen Rechtfertigung 1174
2 Interpretieren und zweckméiBiges Darstellen |178
2.1 Die Rolle von Zwecken | 178
2.2 ZweckmaiBiges Darstellen 1183
2.3 Interne ZweckmaBigkeit | 187
3 Grundziige von Interpretationsverantwortung | 190
3.1 Reflexive Kontrolle iiber die Interpretation |191
3.2 Reflektierte Endlichkeit: Distanz zu Darstellungsformen 1193
3.3 Vertiefung des Weltverstidndnisses durch anderes Darstellen | 198
3.4 Festlegung 1201

V Freiheit in der Zeicheninterpretation 205

1 Zeicheninterpretation und Zurechenbarkeit |207
2 Interpretationsfreiheit als Freiheit in der Zeicheninterpretation 1212
2.1 Der Gedanke des Verstehenszwangs 1212
2.2 Grenzen der Zeicheninterpretation 216
2.3 Freie Interpretation besonderer Zeichenformen 1221
2.4 Logische Zeicheninterpretation? |225
2.5 Interpretationsverantwortung und Dialog 229
2.6 Dialog und individuelles Verstehen 1233
2.7 Festlegung und Zurechnung 1238

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Interpretationsverantwortung und Andersverstehen |242
3.1 Die Moglichkeit der Differenz |243
3.2 Die Anerkennung individuellen Verstehens 248
3.3 Der Gebrauch von Interpretationsfreiheit 1251

Literatur 1253

Danksagung 265

- am 14.02.2026, 16:11:51.

- [ -]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 16:11:51.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Von Freiheit sprechen wir gewohnlich dort, wo wir iiber unser Handeln nach-
denken. Aber auch dort, wo wir uns denkend zur Welt verhalten — im Erkennen
und Verstehen —, scheinen wir Freiheit zugrunde zu legen. Wir charakterisieren
das Erkennen und Verstehen als aktiven Vollzug, etwa indem wir sagen, dass
wir uns Bilder der Welt machen, dass wir Theorien entwickeln oder entwerfen,
die Dinge unter Begriffe bringen, Beschreibungen finden oder die Welt gedank-
lich ordnen. Wenn wir uns tiber epistemische Einstellungen verstindigen, gehen
wir in der Regel davon aus, dass man sich Meinungen selbst bilden und unab-
hingig urteilen miisse; wir sprechen von eigenen Uberzeugungen, von selbst-
stindigem Denken, geistiger Zurechnungsfihigkeit und freiem Gedankenaus-
tausch; wir verlangen, dass einer sein Verstdndnis von etwas in eigenen Worten
zum Ausdruck bringen kann; und manchmal gestehen wir anderen Personen
auch zu, dass sie berechtigterweise zu anderen Auffassungen kommen konnen.
Wie sind solche Voraussetzungen zu verstehen? Welchen Sinn haben Freiheits-
voraussetzungen im theoretischen Denken? — Das ist die Frage, um die sich diese
Studie dreht.

Der methodische Ansatzpunkt dabei ist, dass das Erkennen und Verstehen
mit dem Gebrauch von Zeichen einhergeht. Geistige Vollziige lassen sich mit
Blick auf diesen Zeichengebrauch konzipieren; es ist daher zu vermuten, dass
ein Begriff von Freiheit im Theoretischen vom Begriff des Zeichens her expli-
ziert werden kann. Das Verstehen als sprachliches und symbolisches Geschehen
zu begreifen, bedeutet, es als frei zu begreifen. — Das Erkennen und Verstehen
wird damit von der lebensweltlichen Praxis her gedacht; denn der Zeichen-
gebrauch ist fest in diese Praxis eingebettet. Es ist ein wesentlicher Teil des All-
tags, dass wir uns auf die Welt beziehen, indem wir Zeichen verwenden. Dabei
benutzen wir nicht einfach Benennungen, die fiir gegebene Gegenstéinde stehen.
Der Sinn von Zeichen héngt aufs engste mit deren Gebrauch in unserer Lebens-
praxis zusammen; und ohne Rekurs auf diese Praxis ldsst sich nicht verstindlich

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10 | ZEICHEN UND FREIHEIT

machen, wie ein Zeichen iiberhaupt Bedeutung haben konnte. So ist der Zeichen-
gebrauch stets schon mit dem Handeln verwoben; und er ist auch selbst ein
Handeln: eine aktive, zuweilen produktive Angelegenheit. In den sprachlichen —
oder allgemeiner: den symbolischen — Praktiken, die wir zugrunde legen, mani-
festiert sich der erstaunliche Erfindungsreichtum von Wesen, die sich die Welt
von sich her erschlieBen. Der Gebrauch solcher Praktiken erfordert die perma-
nente Fortschreibung gingiger Darstellungsweisen, selbststindige Interpreta-
tionsleistungen und eine individuell eigene Bildung von Zeichen. Dies verhilt
sich auch dort so, wo wir unser theoretisches Verhiltnis zur Welt artikulieren,
wo wir also assertorische Aussagen machen, tiber die Dinge sprechen, Aus-
driicke fiir etwas finden, Beschreibungen geben, Karten oder Skizzen anfertigen,
ein Ereignis gestisch oder bildlich veranschaulichen. Man wird kaum leugnen
wollen, dass diese Aktivitdten fiir unser Weltverstehen eine Schliisselbedeutung
haben. Indem wir die Realitit auf solche und andere Weise darstellen, machen
wir sie uns zugénglich und geben ihr ein Gesicht.

Wer sich auf dieses Szenario einldsst, kommt um die Frage, durch wen oder
was ein solcher Zeichengebrauch in theoretischer Absicht kontrolliert ist, kaum
herum. Wenn die Art und Weise, wie wir die Welt interpretieren oder verstehen,
nicht durch fertige Fakten priddeterminiert ist, sondern wir uns Welt in Zeichen
verstandlich machen — wodurch ist dieses Tun dann bestimmt oder iiberhaupt
nur begrenzt, was zeichnet es als angemessen aus, und in welchem MaBe kann es
durch z. B. kulturelle oder individuelle Besonderheiten beeinflusst sein? Dabei
wird insbesondere der Gedanke der Pluralitdt zum AnstoBpunkt: Fugt sich das
Bild der Realitit nicht von den Dingen her zu einer Einheit, so ist Vielfalt zu
erwarten. Sobald man Ernst macht mit der These, dass Zeichen keine Vehikel
sind, die unabhéngige Inhalte transportieren, sondern immer auch konstitutiv
sind fiir das, was dargestellt wird, gerit die Idee einer an sich bereits definitiv
geordneten Realitdt in Schwierigkeiten, und die Moglichkeit alternativer Reali-
titskonzeptionen riickt ins Blickfeld. Nelson Goodman hat in diesem Zusam-
menhang von der Pluralitidt der »Symbolwelten« und von »Weltversionen« ge-
sprochen.' Angesichts der tief verwurzelten Sichtweise, dass ohne feste Wahr-
heiten oder eine unabhingige Realitét letztlich nicht auszukommen sei, stellen
solche Uberlegungen eine Herausforderung dar. Die Intuition scheint zu sagen,
dass sich nicht alle Tatsachen in Sprache auflosen diirfen und am Ende nicht
»alles blofl Zeichen« sein kann. Wo dies nicht ohne weiteres zugestanden wird,

1 Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking. — Goodman steht an dieser Stelle natiirlich nur
stellvertretend fiir eine ganze Reihe von Autoren, die dem Gedanken des einen Welt-

ganzen, das einheitlich und von sich her geordnet ist, skeptisch gegeniiberstehen.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 11

dréangt sich vielleicht der Verdacht auf, dass Beliebigkeit und Willkiir nicht weit
sind. Die Nicht-Variierbarkeit unserer Uberzeugungen iiber die Welt ist, konnte
man sagen, nur durch externe Berithrungspunkte begriindbar. Zumindest muss,
so scheint es, der Vielfalt der Weltsichten an irgendeinem Punkt Einhalt geboten
werden.

Gleichwohl sind die Einsichten, dass die Art und Weise, wie wir die Realitét
verstehen, nicht durch »die Sache« vorherbestimmt ist, dass wir uns unsere Welt
aktiv erschliefen miissen und die Moglichkeit unterschiedlicher Interpretationen
offensteht, fiir diese Studie leitend. Ins Auge gefasst wird ein inniges Verhiltnis
von »Zeichen« und »Freiheit«.” Von hier her soll die Freiheit im Erkennen und
Verstehen nicht allein als Freiheit eines rationalen Urteilens oder der Zustim-
mung im argumentativen Diskurs expliziert werden, sondern als positive Freiheit
von Wesen, die sich ihre Welt von sich her verstandlich machen: als Freiheit der
Interpretation. Gefragt werden muss dabei letztlich auch nach Elementen von
individueller Freiheit und Verantwortung. Die leitende These wird entsprechend
sein, dass die interpretierende Zeichenbildung als autonomer und zurechenbarer
Vollzug aufgefasst werden kann.

Wenn man will, ldsst die skizzierte Furcht vor Beliebigkeit oder allzu groBer
Interpretationsfreiheit unsere Thematik also in unscharfer Gestalt anklingen — sie
als Freiheitsthematik positiv aufzunehmen und systematisch zu behandeln, ist
die Absicht der Uberlegungen. Die Uberzeugung dabei ist, dass die Offenheiten
und Moglichkeitsspielrdume, die sich fiir das Weltverstehen ergeben, sofern sich
dieses in Zeichen vollzieht, wesentliche Momente dieses Verstehens sind. Des-
halb ist der Schluss, dass die Variabilitit von symbolisierenden Zeichen besser
zu eliminieren sei, voreilig. Das theoretische Denken als frei anzusehen, bedeutet

2 Der Begriff des Zeichens setzt einen Beschreibungsrahmen und markiert die Grund-
pramisse, dass Denk- und Verstehensprozesse keine rein geistigen Geschehnisse sind,
sondern sich im Gebrauch von sprachlichen und nichtsprachlichen Ausdrucksformen
konstituieren und damit notwendig in intersubjektive Praktiken eingebettet sind. Die
Arbeit von Charles S. Peirce, der die Pramisse formulierte, dass alles Denken in Zei-
chen geschieht (vgl. »Questions Concerning Certain Faculties Claimed for Man«),
sowie Nelson Goodmans Symboltheorie sind in diesem Kontext zwei der wichtigsten
Bezugspunkte. Allerdings geht diese Studie vom Freiheitsthema aus; und der Argu-
mentationsgang wird sich allein daraus ergeben. Dieses Vorgehen liegt schon des-
wegen nahe, weil der Zusammenhang von Zeichen und Freiheit bei keinem der beiden
Autoren eine nennenswerte Rolle spielt. Zentrale Bedeutung hat der Begriff der Frei-
heit indes fiir die deutschsprachige Zeichenphilosophie (bes. Simon, Philosophie des

Zeichens), welche an verschiedenen Stellen als Ankniipfungspunkt dienen wird.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12 | ZEICHEN UND FREIHEIT

nicht, einem erkenntnistheoretischen Relativismus das Wort zu reden. Ganz im
Gegenteil konnen gerade auch die Einschridnkungen aus der Logik der Freiheit
heraus begriffen und — anders als durch die Unterstellung »externer Gegeben-
heiten« — in ihrer Verbindlichkeit verstindlich gemacht werden. Es empfiehlt
sich daher, die Freiheit im theoretischen Denken selbst zum Gegenstand dieses
Denkens zu machen und als Freiheit zu reflektieren.

Ein solches Unternehmen erschopft sich nicht darin, Unbestimmtheiten um-
zudeuten und mit einem wohlklingenden Etikett zu versehen. Die Rede von einer
Freiheit im Weltverstehen kann nur einen guten Sinn gewinnen, wenn sowohl
die Endlichkeit von Freiheit im Blick bleibt als auch eine Verantwortungsdimen-
sion Gestalt gewinnt. Das heifit, es ist erstens zu beriicksichtigen, dass Interpre-
tationsfreiheit wie jede Freiheit eine Freiheit in Grenzen sein muss. Wollen wir
uns und anderen die Welt verstindlich machen, indem wir Zeichen bilden, so
liegt es z. B. nicht in unserer Macht, die Bedeutung der Ausdrucksweisen, die
wir gemeinschaftlich teilen, beliebig zu modifizieren, die Regeln der Logik
auBer Kraft zu setzen oder physische Gegenstinde herbeizuschaffen, indem wir
auf sie referieren. Ein unbegrenzter Raum der Moglichkeiten hitte keinerlei
Kontur mehr; die Idee einer »absoluten« Freiheit ist selbstdestruktiv. In diesem
Sinne hat der Einzelne in seinem Zeichengebrauch stets nur eine endliche Frei-
heit.

Gleichwohl — und dies ist der zweite Punkt — lésst sich geltend machen, dass
sich einer Person, die ihre Welt in einem aktuellen Fall interpretiert, auch unter
den jeweils gegebenen Beschrinkungen Spielrdume der Interpretation eréffnen.
Dass sie bereits in einer Welt lebt, dndert nichts daran, dass eine besondere Inter-
pretation eine Festlegung in einem Raum von Moglichkeiten ist und als solche
zugerechnet werden kann. Es gibt notwendigerweise eine Vielzahl von richtigen
Darstellungen oder angemessenen Interpretationen. Und die Frage, welche von
diesen gewihlt wird, beantwortet sich nicht von selbst. Es stellt sich vielmehr ein
normativer Anspruch an den Interpreten: Sofern dieser selbst bestimmen muss,
wie er interpretiert, muss er sich fragen, wie er am besten interpretieren soll. An
dieser Stelle entfaltet der Freiheitsbegriff seine positive Bedeutung: Es wird
deutlich, dass bestimmte Einschrankungen, die im theoretischen Denken gelten,
erst unter der Voraussetzung von Freiheit verbindlich werden und Begriffe wie
»Zurechenbarkeit« und »Verantwortung« Teil des theoretischen Uberlegens sein
konnen. Dies zeigt die Richtung an, in die der Gedankengang fithren wird. Die
Pointe liegt darin, dass wir als denkende Wesen — innerhalb der jeweiligen Gren-
zen — selbstbestimmt und zurechenbar und gerade deswegen nicht willkiirlich
verfahren konnen. Die Freiheit in der Interpretation, so zeigt sich, miindet nicht
in Beliebigkeit, sondern in eine Verantwortung in der Interpretation. Dies gilt

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 13

vor allem, wenn man zugrunde legt, dass endliche Personen, die sich denkend
auf ihre Welt beziehen, von der Notwendigkeit geleitet sind, sich in dieser Welt
zu orientieren. Vom Standpunkt einer solchen Person wird die Frage nach Frei-
heitsmoglichkeiten von vornherein eine Frage sein, die auf die Aufhebung von
Beliebigkeit gerichtet ist.

Dieses Szenario zu verteidigen und in eine pridzise Form zu bringen, ist das
Ziel dieser Untersuchung. Die Absicht ldsst sich dahingehend zusammenfassen,
dass die Freiheitsaspekte, die notwendig eine Rolle spielen, wenn sich Erkennen
und Verstehen in Zeichen vollziehen, herausgearbeitet werden sollen. Es lohnt
sich, die Momente von Freiheit im theoretischen Denken kenntlich zu machen,
so dass diese nicht mehr als Symptome der Willkiir erscheinen — als etwas, das
es zu eliminieren gilt —, sondern als etwas, das es begreiflich zu machen gilt,
wenn es nicht in Willkiir umschlagen soll. Dafiir ist keine Beschreibung von
Vorgingen, sondern eine Explikation gefordert, die eine Zurechnung von Inter-
pretationen ermoglicht. Der Zeichenbegriff setzt einen Rahmen, der diesem
praktischen Zweck dienen kann. Indem man das Erkennen und Verstehen iiber
den Gebrauch von interpretierenden Zeichen konzipiert, der in intersubjektive
Verhiltnisse eingebettet ist, kann das theoretische Denken als etwas begriffen
werden, das verantwortet werden muss.

Ein kurzer Uberblick sei vorausgeschickt: Im ersten Kapitel geht es darum, die
Thematik ein wenig einzugrenzen und die Fragerichtung zu bestimmen. Der
Freiheitsbegriff wird zunéchst vorldufig im Hinblick auf die Autonomie von
Personen gefasst, die im Rahmen ihrer Moglichkeiten zurechenbar handeln. Von
diesem Bild her soll die Dimension einer letztlich auch individuellen Freiheit
und Verantwortung im Bereich des theoretischen Denkens expliziert werden.
Dabei markiert der Freiheitsbegriff eine Voraussetzung, die in der lebenswelt-
lichen, intersubjektiven Praxis eine bestimmte Bedeutung haben kann. Er steht
nicht fiir die urspriingliche Selbstbestimmtheit eines der Welt enthobenen Sub-
jekts; er hat nicht beschreibenden, sondern praktischen, regulativen Sinn (I 1).
Bei der Entfaltung dieses Sinns ist zu beachten, dass die Veranschlagung von
Spielrdumen in einer deutlichen Spannung zu Begriffen wie »Wahrheit« oder
»Uberzeugung« steht. Sobald ich etwas verbindlich fiir wahr halte, schlieBe ich
Wahlfreiheit aus. Die Geltung der relevanten urteilslogischen Einschrankungen
darf daher nicht aufgehoben werden (I 2).

Riickt man den Gebrauch von Zeichen ins Blickfeld, findet Zurechenbarkeit
gleichwohl einen Ort: Auch wenn es einer Person nicht freistehen kann, »etwas
zu wissen oder auch nicht« — insofern das Interpretieren mit Darstellungs-
leistungen verbunden ist, geht ein zurechenbares Tun konstitutiv in es ein. Wenn

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14 | ZEICHEN UND FREIHEIT

ein Verstehen ausgewiesen werden muss, muss es zwangsldufig auf bestimmte
Weise ausgewiesen werden, in interpretierenden Zeichen.” Fiir die Studie ist eine
Fokussierung dieser Weise, wie konkret interpretiert wird, niitzlich. Sie kann
dann von der Leitfrage ausgehen, inwiefern es eine Sache von Freiheit ist, wie
wir die Welt in Zeichen interpretieren (I 3).

Wenn beriicksichtigt wird, dass von Zeichen insofern die Rede sein soll, als
sie Interpretationen der Welt liefern, also Sachbezug aufweisen, dringt sich das
Verhiltnis von »Realitdt und Zeichen« als erstes Themenfeld auf. Dies ist die
Einsatzstelle des zweiten Kapitels. Man konnte meinen, Interpretationsfreiheit
miisste sich auf der Darstellungsseite anzeigen, wihrend »die Realitidt« dieser
einschrinkend gegeniibersteht. In diesem Zusammenhang ist indes an die ein-
schlidgigen sinnkritischen Befunde — insbesondere an die Zuriickweisung des
metaphysischen Realismus — zu erinnern: Wenn Abbildtheorien der Erkenntnis
in keiner ihrer Varianten sinnvoll sein konnen, kann das Interpretieren nicht als
heteronom durch eine »Realitét-an-sich« bestimmt gedacht werden (II 1).

Diese kritische Wendung hat fiir die Freiheit der Interpretation Bedingungs-
charakter: Indem sich ein Weltinterpret vergewissert, dass er nicht unter einem
natiirlichen Interpretationszwang steht, versetzt er sich in die Lage, sein Interpre-
tieren als in einem grundlegenden Sinn autonom zu begreifen. Die Art und
Weise, wie er sich die Welt denkt, steht nicht hinter der Art und Weise, wie die
Welt »ist«, zuriick, wie es der metaphysische Realismus suggeriert. Die Welt
steht dem Denken nicht gegeniiber; sie ist etwas, das innerhalb einer Praxis den-
kender und handelnder Wesen eine Form gewinnt. Gibt man dieser Sichtweise
ihre genauere Kontur vor dem Hintergrund der Annahme, dass sich das Interpre-
tieren in Zeichen vollzieht, wird sie die Moglichkeit einer Pluralitit von Reali-
tatsentwiirfen mit einbeziehen. Goodmans Pluralismus der Welten wird in dieser
Sache als Richtungsanzeige herangezogen — nicht im Sinne der These, dass es
viele Welten »gibt«, sondern im Sinne der Voraussetzung, dass ein anderes und
letztlich auch andersartiges Interpretieren denkbar bleibt (II 2). Diese Moglich-
keit kann als Freiheitsidee zugrunde gelegt werden; und sie bleibt auch dann
noch in vollem Umfang vorausgesetzt, wenn man in Rechnung stellt, dass die
Option einer Konstruktion von Welt ex nihilo ausgeschlossen werden muss:
Diese Auflage ist ndmlich nicht mit Verweis auf externe Gegebenheiten, sondern
allein von den Sinnbedingungen der Interpretation her begreiflich zu machen: als
immer schon gegebene innere Begrenztheit der Interpretation (II 3).

Die Freiheit im Interpretieren kann keine Freiheit gegeniiber der Realitit
sein; sie kann als solche keine Struktur gewinnen. Damit riickt die Frage in den

3 Die wichtigsten terminologischen Bemerkungen finden sich ebenfalls in Kap. I 3.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 15

Blickpunkt, wie die Freiheit des Denkens und Verstehens angesichts schon gege-
bener Denk- und Verstidndnisweisen zu fassen ist. Den Sprach- und Zeichen-
praktiken der jeweiligen Gemeinschaft scheint dabei besondere Bedeutung zuzu-
kommen; ihnen widmet sich das dritte Kapitel. Im Ausgang von Wittgensteins
Analyse des Regelfolgens wird zunichst dafiir argumentiert, dass die Teilnahme
an Zeichenpraktiken daran festzumachen ist, dass unter der Voraussetzung eines
allgemeinen Verstidndnisses eigener Gebrauch von gidngigen Darstellungsweisen
gemacht werden kann. Dies beinhaltet, dass eine Interpretation nicht unter dem
Bann von Regeln stehen kann: Vorausgesetzte Zeichenpraktiken sind nicht buch-
stiblich gegeben, und so geht von ihnen weder ein Denkzwang aus, noch kon-
frontieren sie die Zeichenbildung mit Vorgaben. Vielmehr konstituieren sozial
etablierte und individuell beherrschte Zeichenpraktiken einen Raum von Darstel-
lungsmoglichkeiten; sie eroffnen einen Spielraum der Zeichenbildung. Aus der
Perspektive einer Person mit der notigen Kompetenz kommen in den »Regeln«
des Zeichengebrauchs weniger normative Einschrinkungen zum Ausdruck als
vielmehr das Verstindnis, das eine Zurechnung ihres Zeichengebrauchs allererst
sinnvoll macht (IIT 1).

Als Sinnbedingungen sind die Zeichenpraktiken somit vor allem als Grenzen
des moglichen Zeichengebrauchs und der jeweils unterstellten Freiheit zu be-
trachten. Versucht man diese Grenzen genauer zu formulieren, riickt, neben der
Endlichkeit individueller semantischer Kompetenz, insbesondere der 6ffentliche
Charakter der Zeichenpraktiken ins Blickfeld. Die Verstehensvoraussetzungen,
die intersubjektive Verstindigung ermoglichen, sind der individuellen Willkiir
offensichtlich entzogen. Aber das heifit keineswegs, dass das eigene Verstehen
einer Person durch allgemeine Verstindnisweisen gleichsam okkupiert wird: Die
Verstehensgemeinschaft wird nicht durch apersonale Regeln oder Bedeutungs-
entititen zusammengehalten, sondern durch die praktische Gewissheit, dass
manche Darstellungsweisen aus dem autonomen Verstindnis der Beteiligten
heraus schon iibereinstimmend verwendet werden. Die Inanspruchnahme einer
Zeichenpraktik im besonderen Fall bleibt an die Voraussetzung dieser Verwen-
dungsgleichheit gebunden; erstere kann nicht mehr stattfinden, wo letztere frag-
lich wird. Die individuelle Person nimmt daher Verstindnisweisen in Anspruch,
die ihr selbst (auch) zueigen sind, und bleibt in ihrem Verstehen auch dort noch
frei, wo sich in ihm ein gemeinsames Verstehen manifestiert (III 2).

Dazu gehort, dass eine unendliche Vielfalt von Zeichenbildungen moglich
bleibt. Der Spielraum des Zeichengebrauchs ist kein fest umgrenzter Bezirk:
Wann und wie Darstellungsweisen jeweils in Gebrauch genommen werden, ent-
scheidet sich nicht auf der Ebene von Regeln, sondern vom besonderen Fall her.
Wie verfahren wird — welche Zeichenformen jeweils als zweckmifig oder ange-

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16 | ZEICHEN UND FREIHEIT

messen gelten —, lasst sich nicht allgemein vorhersehen. Fiir eine Person, die in
eine Sprach- und Zeichenpraxis involviert ist, geht es stets schon um den Sinn
der besonderen Zeichen, was gerade verlangt, dass die allgemeine Praxis im
Hintergrund bleibt. Die jeweiligen Darstellungsformen konnen somit nicht aus
den intersubjektiven Routinen hergeleitet oder »generiert«, sondern miissen auf
die freien Verstehensvollziige von individuellen Personen zuriickgefiihrt werden.
Das theoretische Denken gewinnt konkrete Gestalt in nicht-ableitbaren, nicht-
substituierbaren Zeichen, die eine besondere komplexe Gestalt haben und auf
ihre dsthetische Form hin angesehen werden. Diese Zeichenformen miissen dem
mit Einbildungskraft ausgestatteten Individuum zugerechnet werden, das das
Zeichen gebildet hat (III 3).

Welche normativen Einschrinkungen ergeben sich fiir das individuell zu-
rechenbare Zeichenbilden, wenn es darum geht, die Welt zu interpretieren? Dies
ist die Frage des vierten Kapitels. Ausgegangen wird dabei nicht von festen
Erkenntniskriterien, sondern von endlichen Personen, die nach richtigen Welt-
interpretationen fragen miissen, da sie sich denkend und handelnd in der Welt zu
orientieren haben. Fiir solche Personen ergeben sich von innen her normative
Auflagen; auch die allgemeinsten Einschriankungen konnen als Selbsteinschran-
kungen begriffen werden. So ist der Anspruch auf Richtigkeit der Interpretation
notwendig ein Anspruch auf fall- und personeniibergreifende Geltung; die Welt
ist ihrem Begriff nach eine gemeinsam geteilte (IV 1). Doch auch eingedenk
dieser Einschrinkungen kann ein bestimmtes Interpretieren jeweils nur erfolgen,
wenn Individuen aus ihrem Verstindnis heraus besondere Zeichen bilden, in
denen sich ihnen Welt weiter erschliet. Fiir Interpretationsfreiheit sind dabei die
Darstellungsformen, die die Interpreten jeweils bilden, zentral. Denn iiber sie
flieBen die Verstehenszwecke endlicher Wesen notwendig mit in das Interpre-
tieren ein: Die Arbeit an Darstellungsformen, in der sich das Interpretieren voll-
zieht, ist auf die Etablierung eines Weltverstindnisses angelegt, das eine Lebens-
praxis auf Dauer tragen kann. Dies aber hebt jede Beliebigkeit auf und erzeugt
einen charakteristischen normativen Druck: Der Weltinterpret muss Interpreta-
tionen moglichst so bilden, dass sowohl allgemeine Verstindnisweisen auf den
Weg gebracht werden, als auch sein individuelles Verstehensinteresse beriick-
sichtigt bleibt (IV 2).

Vor dem Hintergrund dieses Spannungsverhiltnisses muss das freie Interpre-
tieren mit kritischen Vorzeichen expliziert werden: Interpretationsfreiheit hat
hier von vornherein den Charakter von Interpretationsverantwortung. Im ersten
Anlauf lassen sich deren Grundziige wie folgt beschreiben: Der Weltinterpret
interpretiert dann verantwortungsvoll, wenn die Bezogenheit auf besondere Dar-
stellungsformen und die Endlichkeit des jeweiligen Interpretierens im Blick, die

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 17

Offenheit fiir anderes Darstellen grundsitzlich erhalten und die prinzipielle Mog-
lichkeit einer Vertiefung des Verstidndnisses beriicksichtigt bleibt — aber gleich-
zeitig in Rechnung gestellt bleibt, dass eine theoretische Reflexion nicht ins Un-
bestimmte hinein fortgesetzt werden kann, sondern nur dann ihren Zweck erfiillt,
wenn sie zu bestimmten Ergebnissen fithrt (IV 3).

Im abschlieBenden fiinften Kapitel wird dieser Strang weitergefiihrt und die
Analyse entlang der Freiheit in der Zeicheninterpretation verfeinert. Am Anfang
steht dabei die Uberlegung, dass interpretierende Zeichen, anders als Anzeichen,
auf gegebene Zeichen bezogen sind. Peirce veranschlagt in diesem Zusammen-
hang einen Prozess der Zeichentransformation, der zu immer grof3erer Bestimmt-
heit fortschreitet. Vor dem Hintergrund der Freiheitsthematik kann diese Figur
im Sinne der kritischen Primisse aufgefasst werden, dass gegebene Verstiandnis-
weisen grundsitzlich problematisiert und durch eine Variation von Darstellungs-
formen weiterentwickelt werden konnen. Es besteht grundsitzlich die Moglich-
keit der vertiefenden Zeicheninterpretation. Dies wird in Aufnahme einiger Mo-
tive von Josef Simons Zeichenphilosophie ausgefiihrt: Ein erreichtes Verstdndnis
ist nie alternativlos, und das, was als Welt oder als gegeben gilt, kann prinzipiell
in Frage gestellt werden. Die verwendeten Zeichen werden in diesem Fall als
interpretationsbediirftig angesehen und treten damit als Zeichen hervor. Die so
angestoflene Zeichenreflexion ist dann von Beginn an von der Intention geleitet,
Interpretationen zu bilden, in denen sich die Welt weiter erschlie3t (V 1).

Die Struktur eines dieser Zielsetzung verpflichteten Zeicheninterpretierens
wird sodann vor dem Hintergrund der gewonnenen Ergebnisse entfaltet. Ein
durch Zeichen bewirkter Verstehens- oder Interpretationszwang ist dabei nicht
konzipierbar; doch insofern nicht mehr »die Welt«, sondern bestimmte Zeichen
als gegeben angesehen werden, sind Voraussetzungen im Spiel, die der Interpre-
tation ganz bestimmte Grenzen setzen: In einem zu interpretierenden Zeichen
kann ein Spielraum gesehen werden, innerhalb dessen ein sinnvolles Interpre-
tieren als positiv freier Akt moglich ist. Legt man zugrunde, dass es dabei um
das Verstindnis seiner Welt geht, steht der Interpret von innen her unter dem
normativen Druck, Stellung zu nehmen: Dass Zeichen in das Blickfeld des theo-
retischen Denkens kommen, beinhaltet die Herausforderung, nach besseren Dar-
stellungen zu suchen, die die Problematisierung autheben und wieder Welt ver-
standlich machen. Das heift gleichzeitig, dass jeder Individualismus aufgehoben
sein und gedanklich auf eine Gemeinschaft hin interpretiert werden muss. Doch
wo Darstellungsformen in ihrer welterschlieBenden, #sthetischen Form auf dem
Spiel stehen, geht es nicht einfach um eine Gemeinschaft rationaler Wesen,
sondern um eine Gemeinschaft lebendiger Personen mit endlichen Verstehens-
zwecken: Diese nehmen in ihren Interpretationen und Entwiirfen zu besonderen

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Zeichen Stellung, und auf dieser Ebene muss der problematisierte Weltbezug
auch wieder gefestigt werden. Welche interpretierende Zeichenbildung dies im
Einzelfall leistet, ist nicht allgemein beantwortbar. Das individuelle Verstehen
kann letztlich nicht tibersprungen werden (V 2).

Wenn dies aber so ist, bleibt es im interindividuellen Verhéltnis notwendig
moglich, dass Individuen auch nach ausgedehnten Verstindigungsbemiihungen
nicht tibereinkommen konnen, sondern unterschiedlichen Interpretationen welt-
erschlieBende Kraft ansehen — und gleichsam auf unterschiedliche Welten und
Gemeinschaften hin interpretieren wollen. In dieser Voraussetzung manifestiert
sich die Voraussetzung der Individualitit allen Verstehens; in dieser hat die Vor-
aussetzung von Verantwortung im theoretischen Denken ihre deutlichste Aus-
pragung. Wo das individuelle Verstehen ins Recht gesetzt wird, muss die Mog-
lichkeit anderen Verstehens grundsitzlich offen bleiben. Von dieser Einsicht her
kann eine individuelle Person indes letztlich auch ihr eigenes Denken und Ver-
stehen als ein besonderes Denken und Verstehen begreifen (V 3).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Erste Orientierung

Wir wollen fragen, welchen Sinn es haben kann, das Erkennen und Verstehen als
frei zu begreifen; und um eine Antwort formulieren zu konnen, fassen wir das
Erkennen und Verstehen als ein aktives Tun auf, das sich in Zeichen vollzieht.
Die Welt wird nicht passiv aufgefasst, sondern aktiv verstindlich gemacht, und
zwar, indem sie in Zeichen ausgelegt, gedeutet, beschrieben, dargestellt, ins Bild
gesetzt, eingeteilt, unter Begriffe gebracht und auf diese Weise interpretiert
wird. Ein Weltverstindnis, so die Annahme, wird durch Interpretationsakte ge-
formt, die als zurechenbare Bildung von Zeichen konzipiert werden konnen. Der
allgemeine Sinn von Freiheit im theoretischen Denken ldsst sich vom interpretie-
renden Zeichengebrauch her begreiflich machen: als Interpremtionsfreiheit.1
Freiheit im Bereich des Theoretischen wird deutlich weniger diskutiert als
die praktische Freiheit des Handelns. Daher ist zundchst zu fragen, um welches
Problem es geht und welche Herangehensweise sich empfiehlt. Ich beginne mit
begrifflichen Klidrungen zum Freiheitsthema, wobei ich an ein alltdgliches, vor
allem aus der Sphére des Praktischen geldufiges Verstindnis ankniipfe (I 1). So-
dann ist auf Besonderheiten von Freiheit in der Sphire des Theoretischen hinzu-
weisen, die vor allem im Kontext des pridikativen Urteilens beriicksichtigt wer-
den miissen, des ndheren im Zusammenhang mit epistemischen Begrifflichkeiten
wie »Wissen« und »Uberzeugung«. Hier empfiehlt sich eine Vergewisserung,

1 Die Freiheit im Theoretischen werde ich, in Abgrenzung von der praktischen Freiheit
des Handelns, interpretative Freiheit oder Interpretationsfreiheit nennen. Wo es spe-
zifischer um die Freiheit im pradikativen Urteilen geht, ist von epistemischer Freiheit
die Rede (wobei Interpretationsfreiheit der allgemeinere Begriff ist, der epistemische
Freiheit als Sonderfall mit umfasst). Auch wenn gelegentlich Riickschliisse auf episte-
mische Freiheit gezogen werden und gegen Ende auch die Freiheit des Verstehens

thematisch wird, ist das Ziel der Studie die Kldarung von Interpretationsfreiheit.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20 | ZEICHEN UND FREIHEIT

warum Freiheit im theoretischen Denken nicht voluntaristisch als Willkiir des
Fiirwahrhaltens gedeutet werden darf (I 2).

Die Erinnerungen dienen der Einbettung in das Themenfeld der epistemi-
schen Freiheit, aber auch der Abgrenzung: Die Studie soll auf solche Freiheits-
aspekte fokussiert bleiben, die speziell damit zu tun haben, dass die ErschlieBung
von Welt mit dem Gebrauch von interpretierenden Zeichen einhergeht, das heif3t:
auf die Freiheit der Interpretation. Welche Aspekte dabei relevant sind und wie
vorzugehen ist, um dem Begriff der Interpretationsfreiheit einen Sinn zu geben,
wird im dritten Schritt gefragt (I 3).

1 Der Freiheitsbegriff und
die Voraussetzung von Autonomie

Wo konnen wir angesichts der vielen Bedeutungen und Facetten des Freiheits-
begriffs anfangen? Ein Zugang zum Thema ergibt sich aus der folgenden ein-
fachen Uberlegung: Der Begriff der Freiheit ist ein Grundbegriff der praktischen
Reflexion. Als solcher ist er immer dort schon im Spiel, wo die Frage entsteht,
wie (am besten) gehandelt werden soll. Sein grundbegrifflicher Charakter zeigt
sich daran, dass wir den Freiheitsbegriff nicht erst eigens herleiten, sondern
direkt voraussetzen. Wer sich fragt, wie er handeln soll, nimmt bereits an, dass
die Entscheidung von ihm selbst abhingt. Wer sich fragt, was (richtigerweise) zu
tun ist, muss sich in irgendeiner Weise als Person verstehen, die fahig ist, ihr
Tun selbst zu bestimmen. In diesem grundsitzlichen Sinne — noch vor der im
Einzelfall sich stellenden Frage nach konkreten Handlungsfreiheiten — miissen
wir immer schon von Freiheit ausgehen. Freiheit begegnet uns hier zunichst als
Voraussetzung der Fdhigkeit zur Selbstbestimmung oder der Autonomie.

Diese Voraussetzung kann auch dann erhalten bleiben, wenn man gegeniiber
den klassischen bewusstseinsphilosophischen Ideen der urspriinglichen Auto-
nomie eines Subjekts die gebotene Skepsis hegt.” Als regulative Begriffe in einer
reflexiven Praxis sind »Freiheit« oder » Autonomie« keine Namen fiir besondere
Vermogen der menschlichen Psyche. So kommt es hier auch nicht darauf an, das
»Freiheitsproblem« zu 16sen, metaphysische Untersuchungen anzustellen, ob
unser Wille »wirklich frei« ist oder gar zu beweisen, dass dies so ist. In solchen
Uberlegungen werden die Begrifflichkeiten der Freiheit insofern verfehlt, als
deren Sinn essentiell an einer praktischen Einstellung hingt: Als Prinzip des

2 Vgl. dazu z. B. Honneth, »Dezentrierte Autonomie«.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 21

Handelns kann Autonomie nicht vorpraktisch »festgestellt« werden.” Wir wollen
daher allgemein annehmen, dass wir primér mit der Herausforderung konfron-
tiert sind, den Begriff der Freiheit zu explizieren und seine Bedeutung zu kldren.*
Dies gilt es vor allem im Hinblick auf den Problemkomplex von Willensfreiheit
und Determinismus zu betonen, welcher ganz ausgeklammert bleiben wird. Die
philosophische Aufgabe, die Vereinbarkeit von Freiheitsannahmen (unser prakti-
sches Selbstverstindnis) mit den Setzungen des wissenschaftlichen Weltbildes
(mit unserem theoretischen Naturverstiandnis) zu demonstrieren, verliert dadurch
nicht an Interesse. Doch geht man vom Primat der Praxis aus, so steht die Auto-
nomievoraussetzung innerhalb einer solchen Kldrung keineswegs erst zur Ent-
scheidung. Stattdessen muss die Explikation der Kompatibilitit von Natur und
Selbstbestimmung als Teil der philosophischen Entfaltung des Freiheitsbegriffs
gelten. Zu fragen ist nicht, ob wir Wesen sind, die zu autonomen Handlungen in
der Lage sind, sondern, wie angemessen zu denken ist, dass dies so ist.

Als Teil einer solchen allgemeinen Explikation dessen, was man unter Frei-
heit verstehen kann, soll auch die Bestimmung interpretativer Freiheit aufgefasst
werden. Das Ziel der Bemiihungen ist es mithin, zu einem sinnvollen Verstdnd-
nis von Freiheit im Theoretischen beizutragen. Dabei sollte unser Vorverstindnis
von Begriffen wie »Freiheit«, »Selbstbestimmung«, »Verantwortung« oder auch
»Zeichen«, »Darstellung« und »Interpretation« gewahrt bleiben und als Priifstein
dienen konnen. Ich beginne daher damit, einige Elemente des allgemeinen Sinns
von »Freiheit« herauszuheben, welche in die Betrachtung einflieBen miissen,
wenn der Begriff der Interpretationsfreiheit einen guten Sinn haben soll. Wir
brauchen einen Vorbegriff, der prignant genug ist, um die Untersuchung an-
leiten zu konnen, aber auch offen genug, um den Besonderheiten von Freiheit im
theoretischen Denken spéter Rechnung tragen zu konnen.

3 Kant beschreibt die Situation des Menschen, der zwischen praktischem und theoreti-
schem Selbstverstdandnis schwankt, so: »Heute wiirde es ihm iiberzeugend vorkom-
men, der menschliche Wille sei frei; morgen, wenn er die unauflosliche Naturkette in
Betrachtung zoge, wiirde er dafiir halten, die Freiheit sei nichts als Selbsttauschung,
und alles sei bloB Natur. Wenn es aber nun zum Tun und Handeln kidime, so wiirde
dieses Spiel der blof spekulativen Vernunft, wie Schattenbilder eines Traums, ver-
schwinden, und er wiirde seine Prinzipien blol nach dem praktischen Interesse wih-
len« (Kritik der reinen Vernunft, B 503).

4 Vgl. dazu Borsche, »Freiheit als Zeichen«.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22 | ZEICHEN UND FREIHEIT

1.1 Endliche Freiheitsspielraume

Wird die Frage, wie der Freiheitsbegriff genau bestimmt ist, auf die Freiheit des
Handelns bezogen, so konnte sie im Ausgang von folgendem Szenario beant-
wortet werden: Eine Person sieht sich in eine Situation gestellt, die durch be-
stimmte (den Handlungsspielraum begrenzende) Gegebenheiten konstituiert ist
und verschiedene Handlungsmaglichkeiten zulédsst, von denen die Person eine
ergreifen kann. Insofern wir die Person als autonom verstehen, trauen wir ihr zu,
dass sie selbst bestimmen kann, welche Option sie wihlt. Das Handeln dieser
Person verstehen wir dann insoweit als frei, als wir es unter dem Aspekt beur-
teilen, dass anderes Handeln jederzeit moglich wére (oder gewesen wire), wenn
die handelnde Person sich anders entscheidet (oder entschieden hitte). In einer
solchen Betrachtung — die nicht nur im ethischen, politischen oder rechtlichen
Denken eine charakteristische Rolle spielt, sondern die gesamte Alltagspraxis
durchzieht’ — ist der Begriff der Freiheit aufs engste mit den Begriffen der
Zurechenbarkeit und Verantwortung verbunden. In dem Mafle, in dem wir die
Selbstbestimmung einer Person in einer Handlung realisiert sehen, werden wir
der Person diese Handlung — als ihr Handeln — zurechnen. Wo immer wir eine
Person (oder uns selbst) gedanklich in dieses Muster einordnen, verstehen wir
sie (oder uns) als autonom.

Soll der Begriff der Freiheit seinen iiblichen Sinn behalten, wenn er auf den
Bereich des Theoretischen bezogen wird, miissen diese Elemente im wesent-
lichen erhalten bleiben. Zunichst ist der Begriff der Person essentiell. Auch
wenn wir die Freiheitsthematik zeichenlogisch behandeln, kliren wir, welche
Freiheit Personen genieen, wenn sie sich die Welt in Zeichen erschlieen. An-
statt eine anonyme Instanz namens »Vernunft« oder den »Willen« in den Mittel-
punkt zu stellen, wihlen wir damit einen Begriff, der von vornherein in die Frei-
heitslogik eingelassen ist. In der konkreten Lebenspraxis haben wir es genauer
mit individuellen Personen zu tun, die sich in ihrem Denken und Handeln immer
wieder neu in die Entscheidung gestellt sehen. Der darin jeweils hervortretende
Entscheidungs- bzw. Verantwortungsdruck erschliefft sich, wenn wir uns auf den
Standpunkt des jeweils entscheidenden Individuums stellen und von der Per-
spektive der ersten Person Singular ausgehen. Wir miissen uns in die handelnde

5 Jedes Handeln kann im Lichte der Moglichkeit anderen Handelns als freies Handeln
begriffen werden (vgl. Tugendhat, »Der Begriff der Willensfreiheit«, S.338-340).
Man konnte hinzufiigen, dass sich der Begriff des Praktischen iiberhaupt vom Begriff
der Freiheit her auffassen ldsst. Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 828: »Prak-

tisch ist alles, was durch Freiheit moglich ist.«

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 23

Person hineinversetzen und uns fragen: Wie hiitte ich in ihrer Lage entschieden?’
Wo im Folgenden der Ausdruck »ich« verwendet wird, ist diese formal gedachte
Erste-Person-Perspektive angesprochen.

Als eine solche Person bin ich auf bestimmte Weise situiert, und mein Tun
unterliegt gewissen Bedingungen und Gegebenheiten, die sich meinem unmit-
telbaren Einfluss entziehen. Es gibt einen Spielraum, innerhalb dessen iiberhaupt
nur von zurechenbarem Handeln die Rede sein kann.” Im Praktischen ist dabei
vor allem an die jeweiligen duBleren Gegebenheiten zu denken. So fiihle ich mich
gewohnlich nicht fiir schlechtes Wetter verantwortlich: Wenn es ein Konstituens
der Entscheidungssituation ist, dass es regnet, so gehort dies zu den Gegeben-
heiten, die fiir unabinderlich gehalten werden und auf denen die Umgrenzung
der Handlungsmoglichkeiten basiert, nicht aber zum Verfiigungsbereich meines
Handelns. Daneben werden die Grenzen des Handelns auch durch Fahigkeiten
und Kompetenzen bestimmt, die man dem handelnden Individuum (oder es sich
selbst) zuschreibt. So setzen wir in der Regel voraus, dass Personen nicht fliegen
konnen, und machen niemanden fiir das Unterlassen einer Handlung verantwort-
lich, fiir die diese Fahigkeit notig gewesen wire.

Das freie Tun einer Person ist also immer ein Tun in Grenzen; und insofern
Freiheit allein durch gegebene Grenzen bestimmt wird, ist sie negativ bestimmt.
Dies muss auch fiir die Entfaltung des Freiheitsbegriffs im Theoretischen be-
dacht werden. Auch wo erst noch zu entscheiden ist, wie interpretiert wird, sind
bestimmte Umstéinde als »gegeben« vorausgesetzt. Wer fragt, wie etwas zu ver-
stehen ist, steht nicht aulerhalb aller Situationen und Kontexte, gleichsam auf3er-
halb der Welt. Alles Interpretieren vollzieht sich im Gegenteil vor dem Hinter-
grund eines Weltverstdndnisses. Wenn sich Weltinterpreten in besonderen Fillen
etwas verstidndlich machen, so geschieht dies immer schon in Kontexten und in
Wahrnehmungssituationen, die unter der Voraussetzung von bestimmten Denk-
und Verstehensweisen umgrenzt werden. Alles theoretische Uberlegen, so kann

6 Zeitlich bildet die Situation eine Gegenwart: Zwischen Moglichkeiten wihlen zu miis-
sen, bedeutet, dass ich frage, wie jerzt (bzw. in unmittelbarer Zukunft) zu verfahren
ist. — Auch vergangenes Tun fassen wir, wenn wir es als freies, zurechenbares Tun
verstehen, in dieser Weise auf: Es geht dann darum festzustellen, ob ein Handeln in
der Situation, aus der heraus so gehandelt wurde, richtig oder gerechtfertigt war. Diese
Situation ist von vornherein auch epistemisch bestimmt: Es gehort zu einer Situation
des Jahres 1900, dass nicht gewusst wird, was im Jahr 2000 geschehen wird.

7 Hier gilt das Prinzip ultra posse nemo obligatur. In der angloamerikanischen Debatte
wird dies auch so ausgedriickt, dass ein Sollen (ought) ein Konnen (can) impliziert

(vgl. stellvertretend Hare, Freedom and Reason, S. 51-61).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24 | ZEICHEN UND FREIHEIT

man es auch formulieren, findet bereits in einer Welt statt.® Im Interpretieren
wird das Verstidndnis dieser Welt in vielerlei Hinsicht unangetastet und voraus-
gesetzt bleiben; und insofern vollzieht sich das Interpretieren in Grenzen.

Als charakteristisch fiir die Rede von »Grenzen« werde ich die Annahme be-
trachten, dass einige gegebene Spielrdume nicht iiberschritten werden konnen.
Der Bereich dieses Konnens kann als der Bereich angesehen werden, innerhalb
dessen tiberhaupt nur von Zurechenbarkeit und Verantwortung die Rede sein
kann. Die jeweilige »negative Interpretationsfreiheit« wiirde damit so grof} sein
wie der Spielraum der faktisch bestehenden Interpretationsmoglichkeiten und
gleichzeitig mit dem denkbaren Raum der Zurechenbarkeit kongruieren.

Daraus geht deutlich hervor, dass die Annahme von Grenzen so eng mit dem
Freiheitsbegriff verbunden ist, dass unsere Betrachtung nicht ohne sie auskom-
men kann. Freiheit wird nicht etwa dadurch aufgehoben, dass es sich um eine
Freiheit in Grenzen handelt; vielmehr wird die Rede von Freiheit umgekehrt
sinnlos, wenn eine »absolute Freiheit« gemeint sein soll. Es besteht ein internes
Verhiltnis von Freiheit und Freiheitsbegrenzung. Ohne die Annahme von Gren-
zen lieBen sich der Situation des Handelns keinerlei Konturen mehr verleihen.
Wir werden daher von Anfang an davon ausgehen miissen, dass interpretative
Freiheit (so sie sich denn sinnvoll ausbuchstabieren ldsst) eine endliche Freiheit
bzw. eine Freiheit in Grenzen ist.

Aber in welchen Fillen sprechen wir dann iiberhaupt von »Unfreiheit? Ich
mochte diesen Begriff vor allem auf den Fall beziehen, dass ein Tun gegen den
eigenen und durch einen fremden Willen bestimmt wird — insbesondere durch
das zurechenbare Wirken anderer Personen. Die Begriffe Unfreiheit oder Zwang
sollen also ausschlieBlich im Sinne von Heteronomie verstanden werden. Dabei
geht es dann nicht um Grenzen von Freiheit — um die negative Kontur von Frei-
heitsspielraumen —, sondern um die Bestimmung eines Tuns durch »fremde Ge-
setze«. Die »natiirlich« gegebenen Grenzen unserer Freiheit bringen wir in der
Regel nicht mit Zwang in Verbindung. So verstehe ich mich nicht als unfrei,
weil ich den Kopf nicht um 360° wenden kann. Als Zwang erscheint mir etwas,
wenn mein Handeln durch Griinde bestimmt wird, die ich nicht teilen kann. So

8 Das In-der-Welt-sein geht somit dem Erkennen oder dem theoretischen Denken, wie
wir es hier verstehen, voraus. In diesem Zusammenhang ist Heideggers Analyse des
In-der-Welt-seins einschligig (vgl. Sein und Zeit, etwa S. 59-62). Den Gebrauch von
Zeichen werde ich als ein Tun auffassen, durch das sich endliche Wesen ihre Welt
erschlieffen. Dass Goodmans Symboltheorie als Konzeption der WelterschlieBung
gelesen werden kann, zeigt Seel, »Uber Richtigkeit und Wahrheit«. Vgl. auch Ortland,

»Asthetik als Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis«.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 25

wird es ein Heranwachsender mitunter als Zwang empfinden, wenn er (durch
Androhung von Strafe) dazu bewegt wird, sein Zimmer aufzurdumen, obwohl er
nicht einsieht, dass dies notig ist. Fiir Félle dieser Art sollen die Begriffe Hete-
ronomie, Unfreiheit oder Zwang reserviert bleiben.’

1.2 Negative und positive Freiheit

Ein wichtiger Punkt in unserem Ausgangsszenario war die Voraussetzung von
verschiedenen Handlungsoptionen: Innerhalb des jeweiligen Spielraums zeich-
nen sich verschiedene Moglichkeiten ab, zwischen denen gewihlt werden kann.
In abgewandelter Form wird dies auch fiir die Freiheit der Interpretation eine
Rolle spielen miissen: Diese wird in irgendeiner Weise auf einer Mehrzahl von
Moglichkeiten der Interpretation beruhen miissen. Doch Freiheit beinhaltet mehr
als nur negativ gedachte Spielrdume und eine Vielzahl von Moglichkeiten. Es
sind selbstbestimmte Entscheidungen, die zugerechnet werden; und daher muss
ein positives Element dazukommen. Um ein adédquates Bild zu haben, muss, wie
Charles Taylor es formuliert hat, zum opportunity-concept der negativen Freiheit
das exercise-concept der positiven Freiheit hinzutreten.'® Erst damit kann das
Moment der Autonomie und die jeweilige individuelle (»meine«) Verantwortung
Gestalt gewinnen.

Es ist entscheidend zu sehen, dass der negative und der positive Sinn von
Freiheit stets schon in einem Wechselverhiltnis stehen. Bereits wenn eine Person
sich fragt, was sie tun kann, wenn sie also ihren Spielraum bestimmt, tut sie dies
vom Standpunkt ihrer positiven Handlungsfreiheit aus. Ein rein negativ gefasstes
Freiheitsszenario ndmlich beinhaltet keine Anhaltspunkte, wie die fiir die Kon-
stituierung von Freiheitsspielraumen relevanten Faktoren herausgegriffen wer-
den sollten. Eine Mauer im Siiden ist keine Grenze fiir jemanden, der nach Nor-
den wandern will.'"' Ohne Informationen iiber Handlungsmotive oder Ziele, fehlt
ein Kriterium, was als Begrenzung gilt. Auch rein negative Aussagen iiber Frei-

9 Dass die genauere Beschreibung solcher Fille nicht ohne Schwierigkeiten ist, zeigt
sich bereits in Aristoteles® klassischer Behandlung, der zufolge eine Handlung unter
Zwang gleichwohl ein Moment von Freiwilligkeit beinhaltet und genau genommen
einen Mischcharakter hat (vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1110a). Da es an
dieser Stelle nur auf einen Vorbegriff ankommt, konnen wir fiir den Moment von
diesen Schwierigkeiten absehen.

10 Vgl. Taylor, »What’s wrong with negative liberty?«, S. 213.

11 Ein anderes Beispiel liefert Taylor: ebd., S. 219.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26 | ZEICHEN UND FREIHEIT

heitsspielrdume setzen mithin Willensbestimmungen und positive Autonomie-
annahmen schon voraus.

Noch mehr gilt dies fiir die Bestimmung der zu erwdgenden Moglichkeiten.
Nicht alles, was jemand faktisch tun kann, kommt fiir ihn zu tun in Frage; eine
Person zieht nicht »alles Mogliche« in Betracht. Hier ist die Perspektive der
ersten Person Singular wieder instruktiv: Frage ich mich, was zu tun richtig ist,
so male ich mir nicht meinen gesamten faktischen Spielraum aus; ich ziehe viel-
mehr Optionen im Hinblick auf meine besonderen Vorhaben in Erwédgung. Die
Frage ist nicht einfach, was ich prinzipiell fiir moglich halte, sondern, welche
konkreten Mdglichkeiten ich sehe.'> Es scheint deshalb allgemein passender, erst
vor dem Hintergrund von Zielen, Zwecken oder Interessen von Moglichkeiten zu
sprechen.

Wir haben jetzt ein erstes grobes Schema: Zur Kldrung von Interpretations-
freiheit miissen wir uns in die Lage einer Person hineinversetzen, die in einer
bestimmten Situation einen Spielraum des Interpretierens hat, innerhalb dessen
einige Moglichkeiten tatsdchlich erwogen werden. — Nehmen wir an, dass wir
selbst es sind, die interpretieren miissen und in solcher Weise vor die Wahl
gestellt sind: Das Aufzeigen von Moglichkeiten wiirde dann irreduzibel einen
normativen Druck mit sich bringen. Wo ich mir dariiber bewusst werde, dass
eine Entscheidung von mir abhiingt, da werde ich mich unweigerlich fragen: Wie
soll ich (am besten) entscheiden? In dieser Frage zeigt sich der positive Gehalt
des Freiheitsbegriffs besonders deutlich, und aus ihr geht der Kern auch unserer
Thematik hervor. Denn angesichts einer Mehrzahl von Interpretationsmoglich-
keiten miisste ich mich entsprechend fragen: Wie soll ich (am besten) interpre-
tieren? Die Bestimmung der richtigen Interpretation hinge nicht einfach von der
Sache, sondern auch von mir selbst ab; ich hitte eine Freiheit und damit gleich-
zeitig eine Verantwortung der Interpretation.

Wie ist es jedoch zu denken, dass die Entscheidung »von mir abhidngt«? Um
was fiir eine Art von Kontrolle handelt es sich hier? — Wer so fragt, will viel-
leicht dem Ich, das die Entscheidung trifft, eine konkretere Gestalt geben. Dabei
diirfen wir aber nicht aus den Augen verlieren, dass Ausdriicke wie »Freiheit«
oder »Autonomie« nicht als deskriptive Begriffe, sondern als Grundbegriffe in
einer Reflexionssphire gelten sollen. Die Frage nach der Kontrolle darf nicht so

12 Dies in doppeltem Sinne: Weder werden alle faktischen Moglichkeiten in Erwigung
gezogen, noch ist die Zahl der Moglichkeiten durch duflere Gegebenheiten fixiert. Die
Person hat einerseits immer schon eine Vorauswahl getroffen und kann andererseits
stets noch weitere Moglichkeiten finden. Der zweite Punkt verweist auf die Rolle der

Einbildungskraft, welche spéter noch deutlicher wird (vgl. bes. Kap. III 3).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 27

aufgefasst werden, dass sie in das metaphysische Problem der Willensfreiheit
zuriickfiihrt. Ebenso wenig wird es darum gehen konnen, verbindliche Kontroll-
instanzen als eigentliche Form von Freiheit auszuzeichnen. Das bedeutet: Nicht
die Frage, wie Selbstbestimmung mdglich ist oder worin sie konkret bestehen
soll, ist zu kldren. Wir miissen uns stattdessen klarmachen, von welcher Art die
Kontrolle einer ersten Person iiber ihr eigenes Tun ist.

Dabei konnte eine erste Antwort so aussehen: Sage ich, dass ich selbst be-
stimme oder entscheide, wie ich verfahre, so meine ich damit nicht, dass mein
Wille, eine transsubjektive Rationalitédt oder gar mein Gehirn dies (fiir mich) be-
stimmt oder entscheidet. Ich kann nur autonom sein, wenn es tatsichlich ich
selbst bin, der die Kontrolle iiber eben das Tun hat, das dann als mein Tun gelten
darf. Dabei beziehe ich mich mit »ich selbst« auf mich als autonome Person. Der
Ausdruck »ich« bezieht sich nicht auf meinen Geist im Sinne einer res cogitans;
und er bezeichnet auch kein auflerweltliches, urspriinglich autonomes Subjekt.
Er bezeichnet einen Bezugspunkt in einer normativen Sphire.” Gleichzeitig
hitte eine solche Auskunft nur erst formalen Status. Wo eine Person sagt, dass
»sie selbst« entscheidet oder bestimmt, sagt sie noch nicht, von welcher Art die
Kontrolle ist, die sie iiber ihr Tun zu haben glaubt. Sie vergewissert sich noch
der Grundbegriffe ihres praktischen Uberlegens. Man konnte sagen, wer so
spricht, verleiht der eigenen Autonomie nur Nachdruck. Um die Frage, wie die
Kontrolle einer ersten Person iiber ihr Tun verstanden werden muss, beantworten
zu konnen, miissen wir den Akzent noch etwas verlagern. Wir miissen genauer
fragen: Wie bestimme ich mein Tun; wie entscheide ich?

Wiirde uns jemand so fragen, so verstiinden wir dies nicht als Aufforderung,
tiber faktische Prozesse Auskunft zu geben. Wir wiirden uns vielmehr aufgerufen
sehen, iiber unser Tun (vor uns selbst und anderen) Rechenschaft abzulegen. Die
formale Auskunft, dass es die Person (»ich«) war, die sich soundso verhdlt, ldasst
sich mithin dadurch fiillen, dass offengelegt wird, wie diese Person ihr Verhalten
rechtfertigt bzw. begriindet. Damit machen wir ihre Autonomie nicht an unmit-
telbaren Impulsen oder an einem empirischen Wollen fest, sondern setzen ein
MindestmaB3 an Willensbildung voraus. Eine Person miissen wir dann als ein
Wesen verstehen, das einen hinreichend konstanten Willen hat und tiber sein
Handeln nachdenken kann — mithin zur Reflexion fihig ist."* Hat eine solche Per-

13 Vgl. dazu ausfiihrlich Rodl, Selbstbezug und Normativitdt, bes. Kap. 3.

14 Prominent ist hier Frankfurts Beschreibung, dass das Person-Sein des Menschen und
damit dessen Freiheit in der »capacity for reflective self-evaluation that is manifested
in the formation of second-order desires« griinde (vgl. »Freedom of the Will and the

Concept of a Person, S. 83).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28 | ZEICHEN UND FREIHEIT

son eine Entscheidung getroffen, so ist z. B. anzunehmen, dass sie in einer dhn-
lichen Situation wieder so entscheiden wiirde. Im einzelnen konnen dabei Ziel-
setzungen, Prinzipien, Interessen, Uberzeugungen, Werte oder Vorlieben eine
Rolle spielen — und zwar eben solche, die eine Person mit ausmachen. Recht-
fertigungen oder Begriindungen dieser Art miissen eine gewisse Konstanz haben
und iiber die Entscheidung selbst hinausreichen; in ihnen manifestiert sich das
»bestimmende Selbst« einer Person. Die Frage nach der Kontrolle ist dann keine
Frage nach manipulativer Kraft, sondern nach rationaler Priifung oder Evalua-
tion. Ich werde in diesem Zusammenhang von reflexiver Kontrolle sprechen.
Dass eine Person reflexive Kontrolle iiber ihr Handeln ausiibt, bedeutet, dass sie
zumindest féhig ist, Urteile hoherer Ordnung zu féllen, Ziele und Zwecke zu
verfolgen, gesetzesartige Willensbestimmungen zu haben und abgewogene Ent-
scheidungen zu fillen.” In der Ausweisung solcher Entscheidungs- und Recht-
fertigungsprozesse wird der Begriff der Selbstbestimmung konkreter.

»Die Entscheidung héngt von mir ab« bedeutet jetzt: »Es kommt darauf an,
nach welchen Griinden ich verfahre« oder »Es kommt darauf an, wie ich ge-
wichte«. »Ich bestimme mein Tun selbst« heifit: »Ich lasse mich in einem Tun
von meinen Handlungsgriinden, Zwecksetzungen oder Priferenzen leiten«. Es ist
weder notig noch plausibel, zusdrzlich dazu noch einen unabhéngigen Akt der
Entscheidung zu unterstellen.'® Indem wir die Griinde einer Person — jene, die
sie als ihre eigenen versteht — als handlungswirksam betrachten, schreiben wir
der Person die Kontrolle iiber ihr Handeln zu. Werde ich mit Fragen konfrontiert
wie »Wie hast du so entschieden?« oder »Wie bist du dazu gekommen, so zu
verfahren?«, so bringe ich meine Griinde ein: solche, fiir die ich einstehe. Wo ich
mein Verhalten rechtfertige, rechtfertige ich daher immer auch mich.

Ein weiterer Schritt ist jetzt unausweichlich: Wer Kontrolle iiber sein Tun
ausiibt, der muss sich (vor sich selbst und anderen) verantworten. Sobald es an
mir ist, zu entscheiden, muss ich mich unweigerlich fragen, was die richtige Ent-

15 Zum Begriff der reflexiven Kontrolle in der Debatte um epistemische Normativitit:
vgl. Owens, Reason without Freedom, Kap. 1. Gemeint ist hier eine Kontrolle hoherer
Stufe, die mit Urteilen zweiter Ordnung arbeitet, welche auf (deskriptive oder pri-
skriptive) Urteile unterer Stufe angewendet werden. Anders als in einer auf blofe
desires verkiirzten Optik wird der Wille einer Person damit eng an ihre Rationalitit
gekoppelt. — Die Verwandtschaft zum Kantischen Verstindnis von Autonomie ist
offensichtlich. In dieser Studie wird der Begriff der reflexiven Kontrolle allerdings
weiter aufgefasst. Insbesondere wird Rationalitit als die Fihigkeit eigenen Abwigens
nicht rein urteilslogisch ausgedeutet.

16 Zu diesem Punkt vgl. Seel, »Die Fiahigkeit zu tiberlegen«, bes. S. 561ff.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 29

scheidung ist bzw. wie ich entscheiden soll. Dieser zentrale Punkt erschlieit sich
insbesondere aus der Perspektive der ersten Person. Aus der Perspektive der
dritten Person dagegen kommt man iiber die Beschreibung externer Spielrdume
kaum hinaus. Wir konnen zwar sagen »John kann heute zur Arbeit gehen oder
krank feiern«, aber dies ist nicht mehr als eine Feststellung. Wenn ich mir jedoch
denke, mir selbst wiirden sich diese Moglichkeiten ertffnen, ich selbst miisste
entscheiden, komme ich nicht mehr umhin, eine der Moglichkeiten als die rich-
tige oder bessere auszusondern. Wo Spielrdume in dieser Weise in die Reflexion
kommen, gewinnt der Begriff der Freiheit seinen charakteristischen Sinn: Es ent-
steht die Frage, wie (am besten) verfahren werden soll — und die erste Person
verwickelt sich in Fragen der Normativitit und Verantwortung.'’

Es ist gerade fiir den Kontext des theoretischen Denkens zu beachten, dass
Freiheit daher nicht einfach heifien kann, seinen individuellen Vorlieben nachzu-
gehen. Wenn ich frage, was das Richtige ist, erkundige ich mich nicht danach,
was am verlockendsten ist. Mochte ich mich vergewissern, ob mein Tun wirklich
richtig ist, muss ich auch iiber die vereinzelte Perspektive hinaus denken. Das
heif3t, ich muss priifen, ob es auch unabhingig von dieser Situation, vom Hier
und Jetzt ein richtiges Handeln sein kann. Vielleicht sehe ich mich dann veran-
lasst zu fragen, ob mein Tun auch unangesehen meiner Individualitit als richtig
gelten darf. Kant hat dies bekanntlich so ausgedriickt, dass ich stets wollen
konnen muss, dass die Bestimmungsgriinde meines Handelns Gesetze werden.
Nur wenn dies der Fall ist, handle ich »richtig«. Man konnte vielleicht sagen: Ich
muss meinen Selbstentwurf verallgemeinern kénnen; das »Ich«, das in meinem
Tun Kontur gewinnt, muss letztlich auch ein »Wir« sein konnen. Andernfalls
befinde ich (als Individuum) mich mit mir selbst (als reflektierender Person) im
Widerspruch.

Da wir auf die Freiheit des Interpretierens hinauswollen, miissen Fragen der
ethischen Richtigkeit zunédchst nicht im Vordergrund stehen. Es ist an dieser
Stelle nur festzuhalten, dass logische Einschrinkungen — wie sie offensichtlich
zur Charakteristik des theoretischen Denkens gehoren — ganz und gar nicht Ele-
mente von Unfreiheit sind. Im Gegenteil: Wenn ich iiberzeugt bin, dass es richtig
ist, gewissen allgemeinen Regeln oder Normen gerecht zu werden, so sind diese
keine potentiell fremden Vorgaben, sondern Formen eines Denkens, das auch
mein eigenes ist. Ich kann mich der Normativitit, die sie entfalten, dann gerade,
insofern ich (in Grenzen) frei bin, nicht entziehen. Die Kontrolle, die ich iiber
mein Handeln und Denken ausiibe, kann also iiber allgemeine Regeln oder Nor-

17 Zum Status von Reflexivitit als Quelle von Normativitit vgl. Korsgaard, The Sources

of Normativity.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30 | ZEICHEN UND FREIHEIT

men laufen, die mir als Individuum doch zueigen sind. Nach solchen Normen zu
verfahren, heif3t fiir mich, frei zu verfahren, wenn ich mich mit der Gemeinschaft
der Personen, deren Einstellungen »so« bestimmt ist, identifiziere. Wo ich von
mir aus sagen kann, dass wir soundso handeln oder denken, dort ist es (auch)
mein Handeln oder Denken. Wo eine Person Einschrinkungen in dieser Weise
als normativ verbindlich versteht und ihnen nachgibt, geschieht dies aus Freiheit.

Wenn die Perspektive nun auf Freiheit und Verantwortung im theoretischen
Denken begrenzt wird, werden wir uns vor vorschnellen Analogisierungen hiiten
miissen. Dennoch ist es plausibel anzunehmen, dass die genannten Elemente be-
wabhrt bleiben miissen, wenn die Rede von Freiheit ihren Sinn behalten soll: Wir
werden nach einem (durch Gegebenheiten und Kompetenzen) begrenzten Spiel-
raum und einer Mehrzahl von Mdoglichkeiten fragen sowie voraussetzen miissen,
dass eine erste Person innerhalb solcher Moglichkeiten selbstbestimmt verfahren
kann — was bedeutet, dass ich reflexive Kontrolle iiber mein Tun ausiiben kann
und also verantwortlich bin. In der Tat werden wir sehen, dass sich ein solches
Szenario entwickeln lésst.

Die Relevanz dieses Freiheitsbegriffs fiir den Bereich des Theoretischen mag
man insbesondere dort skeptisch beurteilen, wo es um individuelle Freiheit und
Zurechenbarkeit geht. Ich mochte jedoch gerade dieses Moment ausdriicklich
bewahren. Dabei richtet sich die Intention, wie bereits betont, nicht auf die
Restauration der kognitiven Wiirde eines weltenthobenen Subjekts.'® Die Vor-
aussetzung, dass sich Denkprozesse in Zeichen und damit im Rahmen inter-
subjektiver Verhiltnisse vollziehen, impliziert ja bereits eine Kritik an der Vor-
stellung von urspriinglich-autonomen oder ungebundenen Personen. Gefragt ist
mithin nicht nach der Freiheit eines atomistisch gedachten rationalen Wesens,
sondern nach der Freiheit in kognitiven Vollziigen, die in spezifische sprachliche
und symbolische Praktiken eingebettet sind. Diese Praktiken, die das Ich mit
einer Gemeinschaft teilt, geben einem Verstdndnis seine Form, iiber das ein Indi-
viduum bereits verfiigen muss, um iiberhaupt als autonom denkendes Wesen
gelten zu konnen. Da dieses Verstdndnis auch im Interpretieren zugrunde gelegt
bleiben muss, kann es nicht selbst Gegenstand der Entscheidungen sein, die in
diesem Interpretieren moglicherweise getroffen werden miissen. Dass sich eine
Person bestimmte Sprachen und Zeichenpraktiken und damit bestimmte Ver-

18 Man konnte die Idee der Erkenntnisfreiheit einem aprioristischen Erkenntnismodell
zuordnen wollen (vgl. z. B. Grundmann, »Die traditionelle Erkenntnistheorie und ihre
Herausforderer«, bes. S. 13-20). In dieser Studie wird der Freiheitsbegriff indes mehr

kritisch gegen solche Epistemologien gewendet.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 31

standnisweisen zueigen gemacht hat, muss also als Bedingung geistiger Selbst-
bestimmung gelten.'” Wo nach Interpretationsméglichkeiten gefragt wird, ge-
schieht dies jeweils auf der Basis von Weisen des Denkens, Verstehens und
Interpretierens. Diese bilden den Rahmen, in dem das Interpretieren, als Arbeit
am Verstdndnis, erfolgt. Bei der Beantwortung der Frage, in welchem Sinn das
theoretische Denken als zurechenbar gelten kann, wird dies eine Grundannahme
sein miissen.

Nicht zuletzt konnte die Rede von individueller Zurechenbarkeit dann irri-
tierend wirken, wenn man eines der tragenden Fundamente des theoretischen
Denkens — die Logik des priadikativen Urteilens — vor Augen hat. Es deutete sich
schon an, dass sich der hier vorgeschlagene Begriff von Interpretationsfreiheit
von den klassischen, insbesondere reprisentationalistischen Konzeptionen der
Urteilsfreiheit™ abheben wird. Gleichwohl muss die Urteilslogik und Grammatik
des Fiirwahrhaltens einen festen Platz behalten. Um den Uberlegungen die rich-
tige Richtung zu geben, wenden wir uns diesem Punkt am besten gleich zu.

2 Individuelle Zurechenbarkeit und
Furwahrhaltung

Dass die Freiheit im Bereich des Theoretischen gegeniiber der praktischen Hand-
lungsfreiheit weniger diskutiert wird, konnte man bei oberfldchlicher Betrach-
tung darauf zuriickfiihren, dass sie fiir die Entfaltung des Freiheitsbegriffs nur
wenig Stoff bietet. Dies wird vor allem dann so erscheinen, wenn man Begriffe
wie »Realitit« und »Wirklichkeit« oder auch »Wissen«, »Wahrheit« und »Uber-
zeugung« ins Zentrum stellt. Der Gedanke ndmlich, eine Person konnte frei sein,
dies zu wissen oder auch das Gegenteil, konnte frei iiber ihre Uberzeugungen
entscheiden oder ihre Wahrheiten wihlen, ist unmittelbar inakzeptabel. Dies ist
der Grund, warum Freiheit im Theoretischen gewohnlich als eine auf Einsicht
basierende Selbstbindung und nicht so sehr im Sinne individueller Zurechenbar-
keit gedacht wird. Ein Wissen ist offensichtlich keine freie Handlung wie ein
Kinobesuch oder das Ausschalten des Fernsehers. Ich sage nicht, dass ich mich
entschieden habe, die Erde als rund zu betrachten. Ich mag zwar insofern kogni-
tiv frei sein, als ich beliebig an etwas denken oder mir willkiirlich etwas vor-

19 Honneth zufolge gehort die Sprache nicht zu den Hindernissen, sondern zu den »Kon-
stitutionsbedingungen der Entwicklungen von Ich-Identitdt« (»Dezentrierte Autono-
mie«, S. 246).

20 Zu den Problemen solcher Konzeptionen vgl. Taylor, »Overcoming Epistemology«.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32 | ZEICHEN UND FREIHEIT

stellen kann — inwiefern mir aber zurechenbar sein soll, was ich iiber die Welt zu
wissen glaube, ist nicht unmittelbar einsichtig.

Um einen sinnvollen Begriff von Zurechenbarkeit im theoretischen Denken
auf den Weg zu bringen, sei daher zunichst das ausgeschaltet, was man eine
phantastische Konzeption von Erkenntnisfreiheit oder den radikalen Erkenntnis-
voluntarismus nennen konnte: eine Optik namlich, der zufolge jemand per Ge-
dankenkraft in die Realitit eingreifen oder seine Welt durch geistige Anstren-
gung beliebig umgestalten kann. Selbstbestimmung im Theoretischen kann sich
nicht in einer Veridnderung der Realitdt durch manipulatives Tun niederschlagen.
Bevor wir den Bereich »Zeichen und Freiheit« behandeln, widmen wir uns des-
halb der Frage, warum Wissen und Freiheit sich in solcher Weise scheinbar aus-
schlieBen — und damit dem Komplex epistemischer Freiheit. Dies wird nicht
zuletzt helfen, das Besondere am Verhéltnis von Zeichen und Freiheit herauszu-
praparieren und unsere spezifische Thematik auszusondern. Der Einfachheit
halber werde ich dazu zunichst nur die Entscheidungsfreiheit von Personen in
Rechnung stellen. Denn sie ist es, welche durch die Logik des Urteilens ausge-
schlossen, fiir individuelle Zurechenbarkeit jedoch geradezu eine Bedingung zu
sein scheint. Der Versuch, der Freiheit des Urteilens mit Rekurs auf den posi-
tiven Aspekt der rationalen Kontrolle Sinn zu verleihen, wird erst spéter in Be-
tracht kommen.”'

Warum stellen sich dem Gedanken der Erkenntnisfreiheit so massive Wider-
stinde entgegen, wenn Begriffe wie »Wahrheit«, »Wissen« oder »Uberzeugung«
im Zentrum stehen? Schon diese Frage konnte verbliiffen, denn das Spannungs-
verhiltnis zwischen Uberzeugungen und Wissen auf der einen und individueller
Autonomie und Entscheidungsfreiheit auf der anderen Seite zeigt sich bereits
begrifflich an. Es scheint der Witz der Rede von Uberzeugungen zu sein, dass sie
auf Sachverhalte gehen, deren Bestehen nicht unmittelbar vom Belieben einer
Person abhingt. Sie konnten andernfalls kaum Uberzeugungen iiber die Welt
sein. Ist eine Person davon iiberzeugt, dass etwas der Fall ist, so bedeutet dies,
dass sie dafiirhdlt, ein Sachverhalt bestehe »objektiv«, unabhidngig von ihrer
Kontrolle oder ihren besonderen Zwecksetzungen. Wenn ich weif3, dass hier und
jetzt ein Tisch steht, kann ich dieses Wissen nicht mehr einfach abschiitteln,
indem ich eine bestimmte Entscheidung treffe. Und sobald ich eingesehen habe,
dass die Erde rund oder der Mensch sterblich ist, so ist dieses Wissen fiir mich
verbindlich; ich habe diesbeziiglich keine Wahlfreiheit. Solche Uberzeugungen
driangen sich uns, so scheint es, »von der Realitét her« auf, und der Gedanke,
dass sie unserer Willkiir unterstehen, stellt die Verhiltnisse auf den Kopf. Man

21 Vgl. Kap. 112.2.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 33

mochte sagen: Wir entscheiden uns nicht fiir Uberzeugungen und bestimmen da-
durch die Tatsachen; vielmehr sollen die Tatsachen bestimmen, wovon wir iiber-
zeugt sind. Die Intuition, die sich in dieser Formel ausdriickt, muss im Begriff
der epistemischen oder interpretativen Freiheit bewahrt bleiben: Ich bin nicht der
unumschrinkte Herrscher iiber meine Uberzeugungen. Eher schon haben diese
Uberzeugungen, in charakteristischer Weise, Macht iiber mich.

Die Frage, wie diese Willkiirunabhingigkeit genau konzipiert werden muss,
ist weniger leicht zu beantworten, als man denken konnte. Davon zeugt die
Intensitéit, mit der der Zusammenhang von will und belief in den letzten Jahr-
zehnten diskutiert wurde.” Wir konnen diese Debatte allerdings weitgehend aus-
klammern, wenn wir uns an begriffliche Klarungen halten. Es geniigt zunichst,
unser Verstidndnis davon zu explizieren, was es bedeutet, von etwas iiberzeugt zu
sein. Dies wird bald sichtbar, wenn man sich anschaut, wie Urteile in assertori-
schen Aussagen ausgewiesen werden: Diese Aussagen sind bereits ihrer Logik
nach mit Wahrheitsanspriichen verbunden; sie haben Behauptungscharakter. In
dieser Hinsicht sind sie unabhingig vom individuellen Entscheiden zu denken:
Es wire sinnwidrig, zu behaupten, dass p (objektiv) der Fall sei, ich aber gleich-
zeitig der (subjektiven) Uberzeugung sei, dass p nicht der Fall ist.>> Wenn ich
behaupte, dass p eine Tatsache ist, so bedeutet dies, dass ich fiir die Wahrheit
von p — wie sie unabhingig von meinen eigenen Entscheidungen oder geistigen
Vollziigen besteht — eintrete.

Dieser Umstand nun ist im Kontext von Uberlegungen zu Freiheitselementen
im Bereich des Theoretischen unbedingt zu beriicksichtigen. Man kann ihn so
fassen, dass ein Wissen seinem Sinn nach als verbindliche Form des Fiirwahr-
haltens zu behandeln sind.** Dieser Begriff wird hier den Bezug zur Wahrheit

22 Da es in dieser Studie um die Freiheitsaspekte geht, die mit dem Zeichencharakter des
theoretischen Denkens verbunden sind, braucht die entsprechende Literatur nicht ab-
gearbeitet zu werden. Nur markante Beitrige werden einbezogen, so etwa Williams,
»Deciding to Believe«; Kornblith, »Justified Belief and Epistemically Responsible
Actiong; van Fraassen, »Belief and the Will«; Alston, »Concepts of Epistemic Justifi-
cation«; Heal, »Pragmatism and Choosing to Believe«; Pettit/Smith, »Freedom in Be-
lief and Desire«; Owens, Reason without Freedom; Feldman, »The Ethics of Belief«.
Wie schwierig sich die Begriindung der Willkiirabhiingigkeit von Uberzeugungen ge-
stalten kann: vgl. Bennett, »Why is belief involuntary?«.

23 Welche Rolle dieses mit G. E. Moore verbundene Motiv fiir die Frage epistemischer
Freiheit spielt, machen van Fraassen, »Belief and the Will«, S. 246f. und Pettit/Smith,
»Freedom in Belief and Desire«, S. 448 deutlich.

24 Zum Begriff des Fiirwahrhaltens vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 848ff.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34 | ZEICHEN UND FREIHEIT

und den damit verbundenen Geltungssinn markieren. Unsere Erorterung verlangt
keine Erkldrung dafiir, warum meine Urteile iiber die Welt willkiirunabhidngig
sind. Entsprechend kénnen wir die Vorstellung, Uberzeugungen seien so etwas
wie faktisch bestehende psychische Zustinde — eine Vorstellung, die in der will-
belief-Diskussion mitunter herangezogen wird — dahingestellt lassen.” Es ist
eine urteilslogische Notwendigkeit, dass Uberzeugungen der genannten Art mit
einem Objektivitdtsanspruch vorgetragen werden; und dies schlieft individuelle
Willkiir aus. Wo ich etwas zu wissen glaube, dort behaupte ich, dass es sich
unabhingig von mir soundso verhilt. Ich kann dann nicht gleichzeitig leugnen,
dass es sich so verhilt; ich fasse dies nicht mehr als Moglichkeit ins Auge. Und

25 So ist nach Bernard Williams die Uberzeugungsgewinnung letztlich einem mechani-
schen Prozess vergleichbar: Ahnlich wie bei einer Maschine, die auf das Erkennen der
Wahrheit programmiert ist und empirische Evidenzen heranziehen kann, seien auch
beim Menschen die Uberzeugungsinhalte, als kausal ausgeldste psychische Zustinde,
aus der Ich-Perspektive nicht wihlbar (vgl. »Deciding to Believe«, bes. S. 146f.). Der
Kern der Argumentation liegt also im Verweis auf einen faktisch ablaufenden Prozess.
Auch Alstons als doxastischer Involuntarismus bekannt gewordene Position, geht in
diese Richtung: »When I see a car coming down the street, I am not capable of be-
lieving or disbelieving this at will. In such a familiar situation the belief-acquisition
mechanism is isolated from the direct influence of the will and under the control of
more purely cognitive factors.« (»Concepts of Epistemic Justification«, S. 92) Es ist
aber bemerkenswert, dass sowohl Williams als auch Alston an entscheidender Stelle
dennoch vom Begriff der Uberzeugung her argumentieren: Williams riumt ein, dass
die Unabhingigkeit einer Uberzeugung von volitionaler Kontrolle nicht allein mit
Verweis auf einen Uberzeugungsmechanismus erklirt werden kann, da sich eine Per-
son dann entscheiden konnte, ihre Gehirnzustdinde zu verdndern (etwa indem sie sich
zum Hypnotiseur begibt). Um diesen Fall als unerlaubt auszuschlieen, ist der Zusatz
notig, dass Uberzeugungen auf Wahrheit abzielen (»Deciding to Believe«, S. 136f.
und S. 148). Und fiir Alston sind zwar Fille der Uberzeugungsgewinnung denkbar, in
denen zurechenbare Entscheidungen getroffen werden — etwa im Zusammenhang mit
Unterbestimmtheit oder der Akzeptanz weltanschaulicher Systeme. Doch, so Alston:
»My view on these matters is that insofar something is chosen voluntarily, it is some-
thing other than belief or abstention from belief«, denn »it is clear that for the vast
majority of beliefs nothing like direct voluntary control is involved« (»Concepts of
Epistemic Justification«, S. 92). Das Schema ist letztlich: Uberzeugungen lassen sich
nicht wihlen, sie dringen sich uns auf, und das Uberzeugtsein kann folglich keine
zurechenbare Handlung sein — und wo es sich anders verhilt, dort kann es sich nicht

um Uberzeugungen handeln.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 35

dabei ist es unerheblich, wie ich mir die Uberzeugungsgewinnung erklire. Nicht
nur ist die direkt aus der Wahrnehmung gewonnene Uberzeugung, dass hier und
jetzt ein Tisch vor mir steht, keine kontrolliert durchgefiihrte Handlung, fiir die
ich sinnvollerweise verantwortlich gemacht werden kann. Auch fiir weniger
unmittelbar gewonnene Uberzeugungen — etwa das Wissen, dass der Erdkern
fliissig ist — werden wir keine zurechenbaren Entscheidungen veranschlagen
wollen. Was hier dem Gedanken individueller Freiheit entgegensteht, sind nicht
gewisse »kognitive Mechanismen«, sondern unser Verstindnis davon, was es
heifit, etwas zu wissen. Der Kern der genannten Formel hat logischen Sinn — und
sollte gerade deswegen erhalten bleiben.

Mit diesem Befund konnen wir fiirs erste haushalten: Wenn ich etwas ver-
bindlich fiir wahr halte, lege ich mich fest und schlieBe Wahlfreiheit aus. Wenn
ich nach einiger Uberlegung zu dem Ergebnis komme, dass p der Fall sein muss,
dann halte ich p fiir wahr. Man kann auch sagen: Individuelle Entscheidungs-
griinde (personliche Vorlieben, partikulare Zwecke, eigene Interessen) konnen
keine Rechtfertigungsgriinde fiir Uberzeugungen sein. Wo ich meine Individuali-
tit in eine solche Begriindung einbringe, wird dies meine Behauptung oder mein
Urteil entkriften.”® Es gehort zur Grammatik des Fiirwahrhaltens, dass Wahr-
heitsanspriiche keine Sache individueller Willkiir sind. Ein Voluntarismus dieser
Art lésst sich nicht zu Ende denken.

Tilman Borsche hat die Sachlage so formuliert: »Allgemein betrachtet gilt
das Denken selbst als eine Handlung, und insofern gilt es auch als frei. [...]
Wenn sich das Denken aber als ein Erkenntnis suchendes an der Wahrheit orien-
tiert und sich in dieser Absicht in die Modi des Meinens, Glaubens und Wissens
differenziert, dann versteht es sich in seiner hochsten Form, namlich als Wissen,
gerade als unfrei.«’’ Dabei sollte die Rede von »Unfreiheit« nicht so verstanden
werden, als ginge es um eine Zwangslogik. Dass nicht mehr zwischen Moglich-
keiten entschieden wird, ldsst nur einen Aspekt von Freiheit wegfallen; es bleibt
die Option, das positive Moment der Kontrolle in den Vordergrund zu stellen.
Die Einschrinkungen resultieren nicht aus einer kognitiven Blockade, sondern
erwachsen aus der rationalen Titigkeit selbst, als Selbstbindung. Insofern han-
delt es sich um freies Urteilen.”® Doch dies éndert nichts daran, dass zwischen
Wissen und individuellen Entscheidungen ein Spannungsverhiltnis besteht; und

26 Vgl. Heal, »Pragmatism and Choosing to Believe« oder Peirce, »The Fixation of
Belief«, bes. S. 253f.

27 Borsche, »Freiheit als Zeichen«, S. 109f.

28 Vgl. Kap. 112.2.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36 | ZEICHEN UND FREIHEIT

dies gilt es zu beriicksichtigen, wenn individuelle Zurechenbarkeit im Vorder-
grund steht.

In der feineren Auflosung werden wir spiter sehen, dass individuelle Inter-
pretationsfreiheit eine Freiheit nicht gegen, sondern unter Einschrinkungen der
Urteilslogik ist. Wie der Plural andeutet, ist dabei mit einer Gruppe von Normen
zu rechnen, und zwar eben jenen, die verbindlich werden, wenn wir priadikative
Urteile fillen. Zu denken ist etwa an aussagenlogische Gesetze wie das Prinzip
der Widerspruchsfreiheit. Ich kann nicht zwei widerspriichliche Urteile gleich-
zeitig bejahen. Ich kann nicht dafiirhalten, dass x leicht ist, und gleichzeitig glau-
ben, dass x schwer ist, wenn >leicht< und >schwer< inkompatible Prédikate sind.
Ich kann dies zumindest dann nicht mehr, wenn mir mein Irrtum bewusst wird
und der Widerspruch in die Reflexion kommt. — Jede sinnvolle Konzeption von
Freiheit im Denken und Verstehen wird diesen urteilslogischen Einschrankungen
Rechnung tragen miissen.

3 Interpretationsfreiheit

Das Thema der Studie ist nicht epistemische Freiheit, sondern die Freiheit, die
eine Person im Verstehen hat, insofern dieses mit dem Gebrauch von Zeichen
einhergeht: ihre Interpretationsfreiheit. Dabei stellen wir die Frage, welche Rolle
Freiheit im Weltverhiltnis spielt, wenn man voraussetzt, dass sich kognitive
Vollziige in Zeichen vollziehen. Dass diese Sichtweise angemessen ist, ist also
eine Grundannahme: Das theoretische Denken und das Verstehen ist demzufolge
kein passives Abbilden oder eine rein geistige Titigkeit, sondern an die Ver-
wendung von konkreten Zeichen oder Symbolen gebunden. Peirce hat dies auf
die Formel gebracht: »We have no power of thinking without signs.«*’

Damit ist ein sehr allgemeiner Ausgangspunkt gesetzt. Eine Philosophie des
Zeichens oder Symbols zeichnet sich gegeniiber der gewohnlichen Erkenntnis-
theorie durch eine Erweiterung des Fokus aus. Die durch den propositionalen
Zugang begiinstigte Engfiihrung auf sprachliche Aussagen oder Wahrheiten wird
aufgehoben und der Bereich dessen, was als »kognitiv« gelten darf, auf den des
Nichtpropositionalen ausgeweitet. Ein Gedanke muss nicht unbedingt sententiale
Struktur haben. Wir konnen unser theoretisches Verhiltnis zur Welt nicht nur
dadurch artikulieren, dass wir Aussagen formulieren, die wir fiir wahr halten.

29 Peirce, »Some Consequences of Four Incapacities«, S.213. — Auch wenn die Argu-
mente fiir diese Grundannahme im Folgenden zur Sprache kommen, zielt die Arbeit

nicht darauf, die zeichenphilosophische Position als solche zu verteidigen.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 37

Tatsdchlich kann jede Weise des sprachlichen oder nichtsprachlichen Vergegen-
wirtigens, Erfahrens, Verdeutlichens, Ins-Bild-Setzens, Veranschaulichens und
Zeigens — kurz: jede Form des Darstellens — zum Zuge kommen. Jede Darstel-
lungsform ist potentiell eine Erkenntnisform. Diese Erweiterung kann man auch
als Ablosung des eng gefassten Wissensbegriffs durch den offeneren Begriff des
Verstehens fassen. So weist etwa die Allgemeine Symboltheorie, die in diesem
Feld einen wichtigen Orientierungspunkt abgibt, letztlich in die Richtung einer
»general theory of understanding«’, die sich mit »understanding or cognition in
all of its modes«’' befasst. — »Verstehen« ist also ein Begriff von hochster Allge-
meinheit, der Begriffe wie »Erkennen«, »Wissen« oder »Urteilen« in sich auf-
nehmen kann. Daran werde ich ankniipfen; allerdings macht die Themenstellung
noch einige Prizisierungen notig. Im Folgenden seien Hinweise zu den Begriff-
lichkeiten gegeben, die ich zugrunde lege.

Den Begriff des Verstehens werde ich so verwenden, dass er sich auf kogni-
tive Vollziige aller Art (die sich iiber den Zeichengebrauch konzipieren lassen)
sowie auf deren Resultate (die theoretischen Einstellungen einer Person) bezieht.
Fiir die Studie sind aber interne Differenzierungen notig, und so werden andere
Begriffe zentral sein: Ich spreche von Verstdndnis, wo ein Verstehen als konsoli-
diert gilt; sei es im Sinne der praktischen Kompetenz, Zeichen auf bestimmte Art
zu verwenden und zu verstehen, sei es im Sinne einer theoretischen Einstellung
zur Welt. Das heifit, die Zuschreibung von Verstidndnis kann die Zuschreibung
eines sprachlichen oder symbolischen Konnens sein oder die Zuschreibung eines
Weltverstdndnisses. Wer iiber ein Verstindnis verfiigt, dem ist eine Weise des
Verstehens zueigen. Wo eine Verstehensweise besonders tief verankert ist, so
dass sie einem endlichen Wesen als unverinderbar gelten muss, werde ich von
Grundverstindnis sprechen.

Der Begriff der Interpretation ist demgegeniiber enger: Interpretationen sind
Entwiirfe, die eine Person, welche ein Verstindnis und Weltverstindnis bereits
hat, im besonderen Fall von sich her bildet, um etwas verstdindlich zu machen.
Das Interpretieren kann man sich als Arbeit am gegebenen Verstindnis denken;
es ist ein aktives Tun, durch das neues Verstidndnis gewonnen werden soll. Wann
dies genau gelingt, wann also vom Interpretieren zum neuen Versténdnis iiberge-

30 Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences, S. 53.

31 Ebd., S.4; vgl. auch ebd., Kap. X 4 sowie Elgin, Considered Judgment, S. 122-128
oder Ammon, Wissen verstehen. Fiir eine Verteidung der These, dass weniger Wissen
(»knowledge«) als vielmehr Verstehen (»understanding«) von kognitivem Wert ist,

vgl. Kvanvig, The Value of Knowledge and the Pursuit of Understanding, bes. Kap. 8.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38 | ZEICHEN UND FREIHEIT

gangen (etwas verstanden) wird, ist nicht klar bestimmbar.”> Dass verstanden
wurde, kann sich erst auf die Dauer zeigen (indem sich eine Kompetenz als be-
standig oder eine Einstellung als tragfihig erweist).

Konzipiert wird das Interpretieren, wie erldutert, als Bildung von Zeichen. In
dieser Bildung vollzieht sich die Arbeit am Weltverstindnis; die jeweils ent-
worfenen Interpretationen werden also immer in Zeichen ausgewiesen. Hier liegt
der Ansatzpunkt der Studie: Im Gegensatz zu einem Weltverstindnis, das als
Einstellung (wenn iiberhaupt) nur mittelbar zugerechnet werden kann (und zum
tiefsitzenden Grundverstidndnis, das man kaum je als zurechenbar werten wird),
geht in das jeweilige Interpretieren offenbar ein individuelles Tun ein. Soweit
sich dies so verhilt, miisste es zugerechnet werden konnen. Fiir die Behandlung
der Frage, inwiefern dies genau der Fall ist, empfiehlt es sich, die Betrachtung
auf zentrale Punkte zu fokussieren.

3.1 Leitfrage

Mit dem Begriff des Zeichens ist kein Gegenstandsbereich angegeben, sondern
eine Zugangsweise. Als »Zeichen« kann dabei alles gelten, was als Zeichen ver-
standen wird. Eine vorgéngige Festlegung auf eine bestimmte Art von Zeichen
besteht nicht. Ein Bild kann ebenso ein Zeichen sein wie eine Aussage, eine
Geste, ein Text, ein Foto, ein bestimmter Tonfall, ein Diagramm oder ein Musik-
stiick. Dies ist die Beschreibungsebene, von der wir ausgehen werden: Obwohl
es letztlich Personen sind, die wir (als die »Autoren« von Zeichen) frei nennen,
richtet sich der Blick in dieser Untersuchung primér auf die Seite des Zeichens.
Dieses Vorgehen kann ganz allgemein vor dem Hintergrund des Paradigmen-
wechsels von einer Bewusstseins- zu einer Sprach- bzw. Zeichenphilosophie und
im Sinne einer externalisierten Semantik verstanden werden: Das heif3t, dass der
Rekurs auf subjektive Vermogen oder ein inneres Meinen keinen Ort hat. Wir
miissen von dffentlich ausgewiesenem Verstehen ausgehen. Als Anhaltspunkt
zur Beantwortung der Frage, was jemand meint oder wie er denkt, stehen uns
»nur seine Zeichen«” zur Vertfiigung; sie sind die Kristallisationspunkte seines
Denkens und Verstehens. Die Interpretationsfreiheit von Personen muss daher
ebenfalls an Zeichen festgemacht werden. Die Entscheidung, ob die Rede von

32 Das Verstehen kann nicht als »Vorgang« gedacht werden, der sich in ganz bestimmten
Momenten ereignet. Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, §§ 153-155.

33 Vgl. ebd., § 504. Zur Voraussetzung, dass Zeichen offentlich, Besitz einer Gemein-
schaft sind und ein privates Verstehen nicht explizierbar ist: vgl. ebd., §§ 243ff.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 39

solcher Freiheit sinnvoll sein kann, fillt mit Blick auf den offentlichen Zeichen-
gebrauch.

Entsprechend haben wir fiir unsere Untersuchung zeichenlogische Ansatz-
punkte ins Zentrum zu riicken. Die Themenstellung verlangt, Freiheitselemente
am Zeichen selbst sichtbar zu machen. Aber wie kann man eine Symbolisierung
tiberhaupt auf ihre Freiheit hin befragen? Woran ldsst sich eine solche Freiheit
festmachen? — Intuitiv konnen wir wie folgt ansetzen: Wenn die Welt in Zeichen
interpretiert wird, dann kann offenbar immer gefragt werden, inwiefern es eine
Sache von Freiheit ist, wie sie interpretiert wird. Die Freiheit der Interpretation
zeigt sich also am »Wie« der Interpretation; und das heift, an der mit dem Zei-
chen festgelegten, in ihm sich manifestierenden Darstellungsform. Das bedeutet
nicht, dass Interpretation und Darstellung nun in eins fallen. Es bedeutet, dass
die Art der Interpretation an der Form der Darstellung festgemacht wird. Und nur
die Darstellungsform kann, so ist zu vermuten, Indikator eines freien Vollzugs
sein; sie allein kann unter der Kontrolle von Personen stehen und zurechenbares
Handlungsergebnis sein. Dass eine Person im Interpretieren frei ist, muss in
irgendeinem Sinne heiflen, dass sie ihre Interpretationen selbst gestalten kann,
indem sie Darstellungsformen hervorbringt.

Die Grundfrage sei deshalb so gestellt: Inwiefern ist es eine Sache von Frei-
heit, wie eine Person die Welt (in Zeichen) interpretiert? Diese erste Formulie-
rung der Aufgabenstellung wird bereits recht gute Dienste leisten; sie wird die
gesamte Studie hindurch die Leitfrage sein. Verwandte Fragen, aus der Ich-Per-
spektive gestellt, werden lauten: In welchen Grenzen kann ich >entscheidens, wie
ich interpretiere? Inwiefern bedeutet Kontrolle tiber das Darstellen Kontrolle
iiber die Interpretation? Insbesondere wird sich auch die Frage » Wie soll ich (am
besten) interpretieren?«, in der sich der Verantwortungsdruck des Interpreten
geltend macht, an diese Leitfrage anschlieBen lassen.

Es ist wichtig zu sehen, dass diese Leitfrage jederzeit gestellt und sowohl auf
die Variation »bloBer« Darstellungsformen als auch auf inhaltliche Festlegungen
bezogen werden kann. Denn man kann auch im Kontext von verbindlichen Fiir-
wahrhaltungen nach der Darstellungsweise fragen — obwohl individuelle Freiheit
und die Selbstbindung im Urteilen in Spannung zueinander stehen. Die urteils-
logischen Einschrinkungen werden, mit anderen Worten, nicht gleich in der
Formulierung der Frage aufgehoben, wie es der Fall wire, wenn wir uns danach
erkundigten, ob wir frei sind, etwas zu wissen oder auch nicht. Ich kann nicht
sinnvoll fragen: »Was soll ich (am besten) wissen?«; ich kann aber sehr wohl
fragen: »Wie soll ich (am besten) interpretieren?« Indem wir nicht von Wahr-
heitsanspriichen, sondern von der Interpretationweise ausgehen, die sich in der

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Form der Darstellung niederschligt, bleiben die Einschrinkungen der Urteils-
logik von Anfang an gewahrt.

Es wird sich auch spiter zeigen, dass der besondere Status von verbindlichen
Fiirwahrhaltungen, wie sie sich in priddikativen Urteilen ausdriicken, erhalten
bleibt. Die Wendung zum Zeichen und zur Freiheit des Interpretierens beinhaltet
keine mutwillige Abschwéchung von Erkenntnisstandards — etwa dergestalt, dass
sich unser Wissen auflost und in bloBe Darstellungsweisen iibergeht, die beliebig
austauschbar sind. Aber es ist dennoch damit zu rechnen, dass eine Explikation
interpretativer Freiheit auch Konsequenzen fiir die Freiheit des Urteilens hat. Die
Urteilslogik wird némlich, wie angedeutet, von der verstehenden Wesen intern
sich ergebenden Notwendigkeit her begriffen, theoretische Festlegungen iiber die
Welt zu machen und zu mehr oder minder konstanten Einstellungen zu gelangen.
Es kommt daher nicht darauf an, gewisse unumstoBliche »logische Tatsachen«
im Auge zu behalten, sondern darauf, nicht ohne Not gegen den Sinn (und unser
eigenes Verstindnis) der Erkenntnislogik zu verstoBen. Aber dies schlieft, wie
sich zeigen wird, eine Verantwortung des Individuums nicht aus, sondern ein.
Urteile oder Uberzeugungen werden nach dem Modell von Aussagen konzipiert
werden, die wir fiir wahr halten; sprachliche Zeichen werden als besondere Art
von Zeichen — aber eben auch als interpretierte Zeichen — behandelt. Auch hier
spielen Ausdrucksformen daher eine konstitutive Rolle. Was wir wissen, hdngt
immer auch davon ab, wie wir wissen. Die Interpretationsfreiheit (in der inter-
pretierenden Zeichenbildung) wirkt daher auch in unsere epistemische Freiheit
(im Fiirwahrhalten) hinein.

Doch mit diesen Dingen werden wir uns erst spéter befassen. Wir konnen die
Frage der Interpretationsfreiheit zunéchst allgemein behandeln, ohne sogleich
auf die spezifische Rolle von pridikativen Urteilen eingehen zu miissen.

3.2 Ansatzpunkte

Unsere Leitfrage lautet, ob und inwiefern es eine Sache von Freiheit ist, wie wir
die Welt (in Zeichen) interpretieren. Ich mochte nun methodische Uberlegungen
dazu anstellen, wie diese Frage zu behandeln ist. Hier ist es ndmlich niitzlich, die
Aufmerksamkeit sofort auf die entscheidenden Aspekte zu lenken. Wenn es auf
das Wie der Interpretation ankommt — was am Zeichen muss dann im Vorder-
grund stehen? Offenbar miissen wir uns mit dem Zeichen insofern befassen, als
es eine Darstellung von etwas ist oder in ihm eine Weise, die Welt zu verstehen,
zum Ausdruck kommt. Eine Fokussierung ergibt sich, wenn wir dies prézisieren.
Dies kann mit Blick auf fiinf Punkte geschehen: Wir miissen (a) von Anzeichen

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 41

und (b) vom Zeichengebrauch in praktischer Absicht abstrahieren. Weiter muss
(c) beziiglich des Darstellens irgendeine Art der Richtigkeit verlangt werden. Das
Darstellen muss sodann (d) von den Zeichenfunktionen, die Gegenstandsbezug
herstellen, abgegrenzt werden (soweit dies moglich ist), und es ist schlieBlich (e)
interpretierend auf Zeichen bezogen.

(a) Dass Anzeichen au3er Betracht bleiben miissen, ist recht offensichtlich. Inter-
pretationsfreiheit kann nur fiir symbolisierende, von Autoren gebildete Zeichen
veranschlagt werden. Wir konnen fragen, welche Freiheit eine Person hat, wenn
sie eine Geste vollzieht oder sprachliche Ausdriicke verwendet, nicht aber, wel-
che Freiheit die Regenwolke hat, wenn sie ein Unwetter anzeigt. Dies soll hier
als logische, nicht als empirische Bestimmung verstanden werden: Wir verstehen
die Regenwolke als Anzeichen, indem wir ihr bestimmte Ursachen zuordnen. In
einem Weltbild jedoch, in dem ein Gott fiir Himmelserscheinungen verantwort-
lich zeichnet, konnte die Wolke als Akt der Darstellung interpretiert werden. Das
Zeichen hitte in diesem Fall einen Autor, und gleichzeitig konnte angenommen
werden, dass es einem gottlichen Willen unterliegt und mit bestimmten Griinden,
Zwecken oder Absichten verbunden ist. Es ist ein zeichenlogisches Erfordernis,
dass von Zeichen ausgegangen wird, die von Personen gebildet wurden.”* Anzei-
chen konnen nicht als Darstellungen der Welt gelten.

Dariiber hinaus muss auch alles am Zeichen, was Anzeichencharakter hat,
ausgeklammert werden. Zeichen sind nicht insofern frei gewihlt, als sie Eigen-
schaften haben, die auf etwas schlieBen lassen. Ein Zeichenverwender kann nicht
fir jede Eigenschaft, die ein Zeichen besitzt, verantwortlich gemacht werden;
zurechenbar sind bestenfalls solche Eigenschaften, die exemplifizierend in eine
Zeichenbildung eingebracht werden.”” So werden wir einer Person nicht den
Klang ihrer individuellen Stimme zurechnen, denn iiber diesen Klang hat sie
keine Kontrolle, und sie will damit nichts zum Ausdruck bringen. Nur sofern wir
unterstellen, dass sie einen bestimmten Tonfall wihlt (etwa wenn sie eine Person
nachahmt), betrachten wir den Klang als Weise des Darstellens.

In der Praxis wird eine solche Abgrenzung nicht immer so leicht fallen. So
konnte jemand ein Wort mit roter Tinte schreiben, um seine Liebe zu bekunden;
in diesem Falle wiirde sein Zeichen eine Eigenschaft exemplifizieren und eine
Ausdrucksfunktion iibernehmen, die sich etwa iiber eine Referenzkette erkliren

34 Umgekehrt konnen wir ein Wesen, das eigene Symbolisierungen vollzieht und »Zei-
chen gibt«, ganz allgemein als Person auffassen.

35 Zum Unterschied zwischen Besitz und Exemplifikation: vgl. Goodman, Languages of
Art, Kap. II.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42 | ZEICHEN UND FREIHEIT

lisst.”® Er konnte aber auch einfach kein anderes Schreibgerit zur Verfiigung
haben; in diesem Fall wiirde sein Zeichen eine Eigenschaft nur besitzen. Es hitte
in dieser Hinsicht den Charakter eines Anzeichens, da es auf etwas (auf einen
Mangel an Schreibgeriten) schliefien ldsst.

(b) Zweitens kann die Zeichenbildung nicht insofern thematisch sein, als sie
den Charakter eines praktischen Handelns hat. Es geht um die Frage, ob und
inwieweit die Ausbildung des theoretischen Weltverhéltnisses zurechenbar ist,
nicht um die Zurechenbarkeit von kommunikativen Handlungen oder Sprech-
akten. Dass sich auf dieser Ebene Freiheitselemente ausbuchstabieren lieBen,
darf als unstrittig gelten. So kann man eine Person zur Verantwortung ziehen,
wenn sie gelogen hat. Im Gegensatz zu Einstellungen betrachten wir Behaup-
tungen ohne weiteres als individuell freie Handlungen.”” Doch auch wenn Uber-
zeugungen am Modell von 6ffentlichen Zeichen, in denen sich die Uberzeugung
ausdriickt, behandelt werden — Begriffe wie »Uberzeugung« oder »Wissen«
werden dennoch ihren iiblichen Sinn behalten. Aspekte der Performanz mogen
zwar in das Weltverstdndnis von Personen einflieen, sie stehen aber nicht als
solche im Blickfeld. Auch wenn die Betrachtung in hohem MaBe von handlungs-
theoretischem Vokabular Gebrauch macht, ist sie primir eine interpretations-
logische, keine handlungslogische. — Hierher gehort auch, dass die Rede von
Freiheit im Theoretischen sich nicht auf das planméBige Forschen beziehen wird.
Man konnte etwa entscheiden miissen, ob man einer bestimmten Fragestellung
nachgehen soll oder nicht, und in diesem Sinne nach Freiheit und Verantwortung
fragen. Solche pragmatischen Voraussetzungen geistigen Tuns sollen jedoch
nicht auf ihre Zurechenbarkeit hin befragt werden. Im Fokus stehen besondere
Vollziige theoretischen Denkens, die bereits in Praktiken und Situationen ein-
gebettet sind.

36 Vgl. Goodman, Of Mind and Other Matters, Kap. Il oder Elgin, With Reference to
Reference, Kap. VIII.

37 Williams argumentiert, dass dies das einzige Freiheitselement einer Uberzeugung sein
kann. Er schreibt: »belief is connected with decision because belief is connected with
decision to say. It is not the case that belief is connected with any decision to believe«
(»Deciding to Believe«, S. 147). — Zaumt man das Thema von dieser Seite her auf,
lassen sich noch andere Fille denken. So versteht Velleman unter epistemischer Frei-
heit »the freedom to affirm any one of several incompatible propositions without risk
of being wrong« (The Possibility of Practical Reason, S. 32). Erklart wird dies durch
eine Art self-fulfilling-prophecy-Effekt (vgl. ebd., S. 35f.), wobei der lokutionire und
der illokutionédre Aspekt des Sprechakts beansprucht werden. Solche Ausnahmefille

bleiben hier ginzlich ausgeklammert.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 43

(c) Sich auf die Interpretationsweise — die Darstellungsform — zu beziehen,
beinhaltet, von Anzeichen und vom Handlungscharakter einer Symbolisierung
abzusehen. Was aber zeichnet Darstellungsformen, die interpretierend funktio-
nieren, nun positiv aus? Man wird zunichst sagen wollen, dass der Bezug zur
Realitat entscheidend sein muss: Wir wollen uns mit »welthaltigen« Zeichen
beschiiftigen, nicht aber mit freien Erfindungen. Nun scheint damit die Zeichen-
Objekt-Beziehung in den Mittelpunkt zu riicken. In der Symboltheorie etwa gilt
der Begriff der Referenz oder Bezugnahme als Grundbegriff: »The basic notion
is reference or symbolization, the relation between a symbol and whatever it
stands for in any way.«>* Doch so wichtig diese Bestimmung auch ist — damit ist
nur erst eine formale Zuordnung vollzogen. Auch wo ich das Pridikat >Engel<
verwende, beziehe ich mich auf etwas, nimlich auf Engel; doch damit ist noch
nicht ausgemacht, ob ein Satz wie »Engel wohnen im Himmel« als Darstellung
der Welt gelten und als mogliche Interpretation in Betracht gezogen werden soll.

Wichtig ist daher, dass ein bestimmter Geltungsanspruch hinzukommt. Im
Falle von Aussagen wird man dabei an den Anspruch auf Wahrheit denken: Auf
eine Tatsache in der Welt bezieht sich, wer eine wahre Aussage macht. Im Rah-
men einer Betrachtung allerdings, in der auch nichtsprachliche Ausdrucksformen
in Rechnung gestellt werden, empfiehlt sich eine andere Kennzeichnung. Bilder
z. B. konnen nicht »wahr« sein. Wir werden eher verlangen, dass die Darstellung
»gut«, »angemessen« oder »richtig« ist. Ich bevorzuge den Begriff der Richtig-
keit und lege zugrunde, dass eine Darstellung nur dann eine Darstellung der Welt
sein kann, wenn sie inhaltlich richtig ist. Wo jemand Interpretationen bildet, dort
wird er versuchen, richtige Darstellungen der Welt zu entwerfen.

Der Begriff der Richtigkeit findet auch in der Symboltheorie Verwendung.
Er dient dort als Sammelbegriff fiir eine Reihe von Akzeptabilititsstandards wie
Korrektheit, Kohiirenz und ZweckmiiBigkeit der Darstellung.”” Trotz dieses Vor-
verstiandnisses sei der Begriff an dieser Stelle noch frei gehalten von allzu festen
Konnotationen. Es wire nicht nur voreilig, schon jetzt Kriterien festzulegen; es
wire fiir unsere Zwecke auch der falsche Weg, denn es konnte darauf hinaus-
laufen, einen bestimmten Begriff von Rationalitét zu installieren. Wenn es indes

38 Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences, S. 124.
Vgl. auch Goodman, Of Mind and Other Matters, S. 55. Zum weiten Sinn des Refe-
renzbegriffs in der Symboltheorie: vgl. Elgin, With Reference to Reference, S. 7-9.

39 Der Begriff rightness enthilt »along with truth, standards of acceptability that some-
times supplement or even compete with truth where it applies, or replace truth for
nondeclarative renderings« (Goodman, Ways of Worldmaking, S. 110). Thematisch

bleibt er auf eine »rightness of rendering« begrenzt (ebd., S. 109).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44 | ZEICHEN UND FREIHEIT

stimmt, dass sich Einschriankungen der Interpretation von der interpretativen
Freiheit und Verantwortung her geltend machen, miissen wir unserem Darstellen
nicht eigens Standards auferlegen, damit es ein sachhaltiges Interpretieren wird.
Der Richtigkeitsbezug wird sich vielmehr gerade aus der Interpretationsfreiheit
selbst heraus ergeben und hier einen eigenen Sinn gewinnen.

Wir konnen uns dies vorldufig dadurch klarmachen, dass wir uns die Sache
von der Ich-Perspektive her vergegenwirtigen: Mein Interpretieren ist offenbar
wesentlich eine Suche nach richtigen Darstellungen. Ich kann zwar durchaus
soundso handeln, obwohl ich es fiir falsch halte; ich kann etwas tun, obwohl ich
weil, dass ich es nicht tun sollte. Ich kann aber nicht so interpretieren, wie ich
es nicht fiir richtig halte. Ist es meiner Meinung nach die Welt, die ich soundso
darstelle, dann beinhaltet dies schon, dass es meiner Meinung nach richtig ist,
soundso darzustellen. Die Bildung von Darstellungsformen, die eine Interpreta-
tion leisten sollen, ist, konnte man sagen, immer schon eine Titigkeit des »refle-
xiven Ich«.* Es besteht hier von innen her eine Einschriankung auf falliiber-
greifende Giiltigkeit."' Die Frage »Wie soll ich die Welt interpretieren?« ist
schon eine Frage nach inhaltlich richtigen Interpretationen.

Der Begriff der Richtigkeit sollte deshalb vorerst fiir weitere Bestimmung
offengehalten werden. Er sei bis auf weiteres das formale Etikett fiir den An-
spruch, der sich in der Interpretation erfiillen soll. Was diesen Anspruch genau
ausmachen kann, ist erst noch zu fragen. Halten wir fest: Sich im Kontext eines
Weltinterpretierens auf die Form der Darstellung zu beziehen, heifit, sich auf
etwas zu beziehen, wofiir ein Richtigkeitsanspruch erhoben wird. In diesem
Kontext nach Freiheit zu fragen, heiflit, nach einer Freiheit bei der Festlegung
von Darstellungen zu fragen, die (in einem noch zu bestimmenden Sinn) richtig
sind.

(d) Unser Blick richtet sich auf interpretierende Zeichenbildungen, und hier
besonders auf Formen, die als richtige Darstellungen der Welt verstanden wer-
den. Damit steht das am Zeichen im Vordergrund, durch das etwas (ein Bezugs-
gegenstand) auf bestimmte Weise pridiziert, klassifiziert, charakterisiert, unter
Begriffe oder Beschreibungen gebracht, ins Bild gesetzt, veranschaulicht oder
verdeutlicht wird. Dabei geht es freilich nicht um eine »Zeichensorte«, sondern
um eine Funktion. Die Darstellungsform, als welche das Wie der Interpretation

40 Daraus resultiert, dass mit Fillen von Willensschwiche im engeren Sinne nicht zu
rechnen ist: vgl. Pettit/Smith, »Freedom in Belief and Desire«, S. 449. Welche Rolle
sie dennoch spielen kann: vgl. Hookway, »Epistemic Akrasia and Epistemic Virtue«.

41 Niheres dazu in Kap. IV 1.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 45

in der Leitfrage entschliisselt wurde, ist nicht »an sich« eine Darstellungsform,
sondern dadurch, dass sie eine Charakterisierung leistet.

Darin liegt nun schon, dass die Darstellungsfunktion von der Funktion abzu-
grenzen ist, die mit der Identifizierung des Bezugsgegenstands zu tun haben, mit
dem Was der Darstellung.42 Dass das Interpretieren frei ist, kann sich nicht an
der Referenzbeziehung zeigen. Zwar ist die Bezugnahme auf etwas ein wesent-
liches Moment von Interpretationen; sie muss, wie sich bald zeigen wird, als Be-
dingung des Interpretierens gelten.”’ Aber fiir die Entfaltung des Begriffs der
Interpretationsfreiheit kann sie nicht die Einsatzstelle sein: Um nach Freiheit
fragen zu konnen, miissen wir schon voraussetzen, dass etwas interpretiert wird.
Die Person steht nicht auf einem Standpunkt auBerhalb der Welt, wenn sie sich
interpretierend auf etwas bezieht. Es ist ihr schon Welt gegeben; und ihr Inter-
pretieren dient der Vertiefung ihres Weltverstiandnisses.

Dies sei an der pradikativen Aussage verdeutlicht. In dem Satz »Das Buch
hat iiber tausend Seiten« hat der Ausdruck >das Buch« Identifizierungsfunktion.
Natiirlich enthilt er auch eine Klassifikation des thematischen Gegenstands,
doch dies ist nicht seine Funktion in diesem Satz. Dass ein Buch gegeben ist,
steht an keiner Stelle in Frage. Der singulidre Terminus >das Buch« greift hier den
Gegenstand heraus, der soundso beschrieben wird; und indem er so funktioniert,
charakterisiert er nichts: Es geht nicht darum, ob etwas als Buch beschrieben
oder klassifiziert werden kann; und wir fragen auch nicht nach der Richtigkeit
dieses Ausdrucks.* So zu fragen, hiefe, den Ausdruck eigens in seiner pradika-
tiven und darstellenden Funktion aufzugreifen. — Um also, wie es die Leitfrage
vorsieht, auf die Darstellungsform, das Wie der Darstellung Bezug nehmen zu
konnen, muss bereits ein Thema als gegeben gelten. Etwas in der Welt wird als
Thema aufgegriffen, und die Frage ist dann allein, wie es (ndher oder iiberhaupt
richtig) zu charakterisieren oder zu bestimmen ist. Dies verweist bereits auf den
folgenden Punkt: Ein Darstellen muss interpretierend auf Zeichen bezogen sein.

42 Goodman schldgt vor, stets zu fragen, was dargestellt wird und welche Art der Dar-
stellung vorliegt: vgl. Languages of Art, S. 31. Fiir sprachliche Zeichen ldsst sich die
Grundunterscheidung augenfillig an der Unterscheidung zwischen der Charakterisie-
rungsfunktion von generellen Termini auf der einen und der Identifizierungsfunktion
von singuldren Termini auf der anderen Seite festmachen.

43 Vgl. Kap. 11 3.

44 Letztlich konnen wir uns auch unter Verwendung einer falschen Beschreibung auf
etwas beziehen, wenn diese referentiell (nicht attributiv) funktioniert: vgl. Donnellan,

»Reference and Definite Descriptions«.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46 | ZEICHEN UND FREIHEIT

(e) Wir setzen am Wie des Interpretierens an und beziehen die Frage danach,
welche Freiheit wir im Interpretieren haben, auf die im Zeichen sich manifestie-
rende Darstellungsform. Dies lédsst sich weiter auflosen, indem man hinzufiigt,
dass das Zeichen damit insofern im Blickpunkt stehen muss, als es sich interpre-
tierend auf andere Zeichen bezieht. Das Interpretieren von Welt in Zeichen ist
demzufolge immer auch ein Interpretieren von Zeichen. Dieser Punkt, der sich
spdter noch als methodisch duflerst wichtig erweisen wird, kann vorldufig im
Ausgang von Peirce verdeutlicht werden.

Nach Peirce ist das Zeichen eine dreistellige Relation, deren Relata das Zei-
chen selbst, das Objekt und der Interpretant sind: »A Sign [...] is a First which
stands in such a genuine triadic relation to a Second, called its Object, as to be
capable of determining a Third, called its Interpretant [...].<* Ein wichtiger Ge-
danke dabei ist, dass ein Zeichen repridsentierende Funktion nicht an sich hat,
sondern nur gegeniiber einem Dritten, das das Zeichen interpretiert.46 Bei Peirce
nimmt der Interpretant die Stelle dieses Dritten — und damit die Stelle des Adres-
saten, an den sich das Zeichen richtet — ein.”’” Auch wenn wir diese Formalisie-
rung so nicht mitmachen, so ist doch festzuhalten, dass nur das Zeichen sein
kann, was (von einer Person) interpretiert oder verstanden wird.

Trotzdem ist nicht jedes Zeichen selbst ein interpretierendes Zeichen. Was
»natiirliche« Zeichen oder Anzeichen (etwa Rauchschwaden oder Bremsspuren)
aus der Betrachtung herausfallen ldsst, ist, dass diese zwar interpretiert werden,
selbst aber keine Interpretationen enthalten. Unser Interesse gilt Zeichen allein
insofern, als sie auf eigenstindige kognitive Leistungen zuriickgefiihrt werden
diirfen; und nur Zeichen, die sich interpretierend auf etwas beziehen, zeugen von
Verstehen. Nur wenn sich das Zeichen durch »aboutness« auszeichnet, duflert
sich in ihm ein Autor. Allein interpretierende (»intentionale«) Zeichen konnen
als Vollzugsformen von Denk- und Verstehensvollziigen in Betracht gezogen
werden.

Damit ist noch etwas klarer, was es heifit, dass wir uns auf das Wie der Inter-
pretation konzentrieren miissen: Unter der Primisse, dass das Denken und Ver-

45 Peirce, »Sundry Logical Conceptions«, S. 273f.

46 Vgl. Peirce, »Some Consequences of Four Incapacities«, S. 225.

47 Peirce wihlt des Ofteren Verstindigungssituationen, um den Interpretantenbegriff zu
erldutern; hilt dieses Verstindnis aber letztlich fiir unzureichend, da es um einen Be-
eriff der Logik geht (vgl. »Pragmatism, bes. S. 403ff. oder »Excerpts from Letters to
Lady Welby« und dazu auch Habermas, »Charles S. Peirce tiber Kommunikation«).
Es spricht aber nichts dagegen, die Interpretantenlogik umgekehrt auf kommunikative

Verhiltnisse zu beziehen (vgl. Kap. V 1 und Kap. V 2).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 47

stehen in Zeichen ausgewiesen werden muss, kann sich eine kognitive Eigen-
leistung nur darin manifestieren, dass eigene Darstellungsformen hervorgebracht
werden; und diese, das sahen wir schon, miissen sich auf etwas beziehen, was sie
auf bestimmte Weise charakterisieren oder interpretieren. — Aber der Vorschlag
war, dass es hier um das Zeichen insofern gehen muss, als es sich interpretierend
auf Zeichen bezieht; und dies ist nicht gleich einsichtig. Zwar wird man leicht
zugestehen, dass ein Zeichen, das sich interpretierend auf Zeichen bezieht, eben-
falls auf einen Autor schlieBen ldsst, somit immer auch Anzeichen von Intentio-
nalitiit ist.** Aber damit ist nicht ausgemacht, dass jede interpretierende Zeichen-
bildung selbst Zeichen interpretiert. Inwiefern kann man sich die Weltinterpre-
tation gleichzeitig als Zeicheninterpretation denken?

Die These, dass alle Zeichen Zeichen interpretieren, die Peirce selbst fiir
»Gedankenzeichen«® geltend macht, kann vorliufig so gerechtfertigt werden:
Die Interpretation von Welt ist eine Interpretation von Zeichen, wenn man an-
nimmt, dass die Welt stets schon eine interpretierte, in Zeichen erschlossene
Welt ist. Ob wir sagen, dass ein Zeichen interpretiert wird oder dass die Welt
interpretiert wird, entscheidet sich allein daran, ob die Zeicheninterpretation als
solche thematisch wird oder nicht. Will man explizieren, was es heiflt, sich auf
die Welt zu beziehen, so muss man auf Zeichen rekurrieren, die man direkt als
richtig oder »wirklichkeitshaltig« versteht. Man darf sagen: Was wir »die Welt«
nennen, ist das, was in (unproblematischen) Zeichen bereits zuginglich ist, wo-
von wir schon ein Verstidndnis haben. Dass wir uns auf Welt beziehen, heif3t,
dass in einer bestimmten Hinsicht keine Distanzierung von den aktuell verwen-
deten Zeichen erfolgt, sondern diese »fiir wahr genommen« werden. Wo Zeichen

48 Bei Peirce scheint dies immer dort durch, wo der mentale Charakter des Interpretanten
betont wird, etwa wenn es heifit: »A Sign is a Representamen with a mental Interpre-
tant« (»Sundry Logical Conceptions«, S. 273), oder auch: »A Sign is a Representamen
of which some Interpretant is a cognition of a mind.« (»Nomenclature and Divisions
of Triadic Relations «, S. 291) Der Interpretant wird als »idea in the mind that the sign
excites, which is a mental sign of the same object« (»Of Reasoning in General«,
S. 13) gefasst. An anderer Stelle ist die Rede von der »provisional assumption that the
interpretant is, at least, in all cases a sufficiently close analogue of a modification of
consciousness [...J« (»Pragmatism«, S. 411). Allgemein ist die Vermittlung iiber ein
Drittes bei Peirce mit dem Begriff »Leben« konnotiert (vgl. »Trichotomic«, S. 211f.).
Man konnte sagen, der Interpretant steht fiir intelligente Interpretationsleistungen.

49 Zum thought sign vgl. Peirce, »Some Consequences of Four Incapacities«, S. 223ff.
Es ist eine Kernthese des frithen Peirce, dass jedem Gedanken ein Gedanke vorhergeht

(vgl. »Questions Concerning Certain Faculties Claimed for Man, S. 209ff.).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48 | ZEICHEN UND FREIHEIT

in dieser Weise in den Hintergrund treten und (im Moment) nicht nach ihrer
Bedeutung bzw. nach erlduternden Zeichen gefragt wird, kann man von einem
direkten Zeichenverstehen sprechen. In gewissem Sinn kann alles, was inter-
pretiert oder verstanden wird, als Zeichen begriffen werden.”® Im Verstehen je-
doch tritt das Zeichen in den Hintergrund. Wo dagegen interpretiert wird, wird
nach Moglichkeiten der Interpretation gefragt, und das heifit schon, dass etwas
als deutungsbediirftig, als Zeichen angesehen wird.”

Die Explikation von Interpretationsfreiheit wird daher notwendig zur Inter-
pretation von Zeichen fiihren. Dies ergibt sich auch schon daraus, dass man nicht
aus dem vollig Unbestimmten heraus nach Interpretationsfreiheit fragen kann.
Erst wo schon etwas thematisch ist, ist es sinnvoll, die Freiheit der Interpretation
genauer zu umgrenzen, und das Thema kann nur in einem Zeichen »gegeben«
sein. — Im Laufe der Uberlegungen wird sich ergeben, dass im Zuge der Frage
nach Freiheitsmoglichkeiten auch die vormals direkt verstandenen Zeichen pro-
blematisiert und als Zeichen aufgefasst werden konnen. Recht verstanden, ist es
Merkmal eines kritischen Bewusstseins, Welt nicht als natiirliche Gegebenbheit,
sondern als gegebene Interpretation aufzufassen; in diesem Wechsel der Per-
spektive liegt der Verantwortungsimpuls. Es empfiehlt sich daher, von Beginn
an im Gedichtnis zu behalten, dass wir es mit Zeichen zu tun haben werden, die
ihrerseits Zeichen interpretieren.

Damit sind unsere Voriiberlegungen abgeschlossen. Wir fragen, inwiefern es
eine Sache von Freiheit ist, wie eine Person ihre Welt (in Zeichen) interpretiert.
Unsere Aufmerksamkeit gilt dem offentlich ausgewiesenen Interpretieren, des
niheren der jeweiligen Weise der Interpretation und ihrer Wihlbarkeit oder Va-
riabilitdat. Wir fragen, welche reflexive Kontrolle das Individuum iiber die Form
der Darstellung hat, die einen Anspruch auf inhaltliche Richtigkeit mit sich fihrt
und eine Interpretation (der Welt bzw. eines gegebenen Zeichens) leisten soll.
Im Laufe der Studie werden wir es in der Hauptsache mit drei Aspekten zu
tun bekommen, die fiir die Freiheit des Zeichengebrauchs zentral sind: einmal
mit dem Weltbezug des Zeichens, sodann mit den Verstehensvoraussetzungen,
die in eingespielten Sprach- und Zeichenpraktiken residieren, und schlieBlich mit
dem interpretierenden Bezug des Zeichens auf andere Zeichen. Diese Einteilung
hat primidr heuristischen Sinn, denn die einzelnen Elemente sind miteinander
verzahnt und bleiben dies auch, wo sie gesondert zum Thema werden. So sieht

50 Simon, Philosophie des Zeichens, S. 39: »Ein Zeichen ist das, was wir verstehen.«
Zum Zeichenverstehen vgl. z. B. ebd., S. 39-41.
51 Néheres dazu in Kap. V.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ERSTE ORIENTIERUNG | 49

man sich, wenn man nach dem Verhiltnis von »Zeichen und Realitit« fragt
(Kap. II), bald auf die jeweils vorausgesetzten Praktiken des Zeichengebrauchs
verwiesen (Kap. III), welche sodann das theoretische Verhéltnis zur Welt in ver-
wandelter Form zu behandeln erlauben (Kap. IV). Die Diskussion der Freiheit in
der Zeicheninterpretation wiederum (Kap. V) bringt es mit sich, dass die behan-
delten Aspekte noch einmal aus einem anderen Blickwinkel erortert werden.

Um den Uberlegungen auf den verschiedenen Ebenen eine Form zu geben,
soll jeweils nach Elementen von Freiheit gefahndet werden, die sich von den
Kldarungen in Kap. I.1 her nahelegen. Es sind die folgenden vier: (a) die Mog-
lichkeit von Zwang bzw. Heteronomie, (b) Grenzen von Freiheit, (c) normative
Einschrinkungen und (d) individuelle Zurechenbarkeit und Verantwortung in
der Interpretation. Auch diese Einteilung dient als heuristische Hilfe, welche den
engen Zusammenhang der Teilaspekte nicht auflosen wird.

Beginnen konnen wir mit der kritischen Vergewisserung, dass sich ein ex-
terner, durch eine »gegebene Realitit« bewirkter Zwang, der Interpretationen als
richtig bestimmt, nicht denken ldsst.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 16:11:51.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Die Voraussetzung von Freiheit
im theoretischen Denken

Es liegt nahe, zuerst nach dem Verhiltnis von Zeichen und Realitdit zu fragen;
denn dem Gedanken, dass wir im Weltinterpretieren frei sind, steht offenbar die
alteingesessene Intuition entgegen, es miisse so etwas geben wie »die Realitit-
an-sich«. Wer sich von dieser Uberzeugung leiten lisst, wiirde vermutlich nicht
auf den Gedanken kommen, dass Selbstbestimmung im theoretischen Denken
eine ernstzunehmende Rolle spielen kann. Jede Freiheit der Interpretation, so
wiirde er vielleicht sagen, muss an externen Gegebenheiten ihre absolute Grenze
finden. Eine Verantwortung konnte demzufolge bestenfalls beziiglich der Varia-
tion von duBerlichen Formen der »Reprisentation« bestehen, welche erst nach-
triaglich hinzutreten. Dass unser besonderes Augenmerk Darstellungsformen gilt,
konnte er dahingehend deuten wollen.

Versucht man, diese Sichtweise zu explizieren, stot man freilich sehr bald
auf uniiberwindliche Schwierigkeiten. Eine Welt und ein bestimmtes Verhiltnis
zur Realitit, so die von Kant her geldufige kritische Einsicht, formieren sich erst
im Zuge von geistigen Tétigkeiten. In der hier gewihlten Terminologie kénnen
wir es so formulieren: Der Gebrauch von Zeichen ist fiir die Form einer Welt
konstitutiv und diese irreduzibel mit den jeweils verwendeten Ausdrucksformen
verschrinkt. Zeichen sind keine duferlichen Reprisentationen einer gegebenen
Realitit; Weltbezug und Zeichengebrauch konnen gar nicht trennscharf separiert
werden. Bringt man sich dies zu Bewusstsein, so verliert die Uberzeugung, dass
eine Freiheit im Bereich des Theoretischen nur »in rein rhetorischer Hinsicht«
bestehen kann, an Kraft." Es ist nicht plausibel, die Realitit als Grenze von Frei-

1 Alternativ konnte man formulieren: Die Uberzeugung, dass das Rhetorische nur eine
Nebenrolle spielt, verliert an Kraft. Die Rhetorik hat es nicht nur mit Vermittlung zu
tun, wenn die Darstellungsform fiir den Erkenntnisinhalt konstitutiv ist. Zu diesem

Komplex vgl. exemplarisch Gabriel, Logik und Rhetorik der Erkenntnis.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52 | ZEICHEN UND FREIHEIT

heit auf die eine und die Darstellungsform als produktiven Gegenpart auf die
andere Seite zu stellen. Gerade aus dieser kritischen Einsicht heraus lisst sich
geltend machen, dass Freiheit eine zentrale Rolle im theoretischen Weltverhilt-
nis spielt. Durch diese Einsicht wird es sinnvoll zu fragen, welche Freiheit wir
haben, wenn erst noch bestimmt wird, wie etwas zu verstehen oder welche Welt-
interpretation angemessen ist.

Dies ist der Blickwinkel, aus dem heraus ich nun zuerst an zentrale empiris-
mus- und realismuskritische Befunde erinnern werde (II 1). Die Absicht dabei ist
freilich nicht erkenntnistheoretischer, sondern therapeutischer Art: Indem wir
uns vor Augen fithren, warum die Idee eines durch die Realitéit bewirkten natiir-
lichen »Interpretationszwangs«, der uns die Dinge soundso auffassen lésst, nicht
sinnvoll konzipierbar ist, vergewissern wir uns der prinzipiellen Autonomie des
Denkens und Verstehens. Eine kritische Haltung zum metaphysischen Stand-
punkt eroffnet so die Moglichkeit, die Voraussetzung der Interpretationsfreiheit
in eine fundamentale Stellung zu bringen (II 2). Da diese Voraussetzung sinnlo-
gischen Charakter hat, bleibt sie von den massiven Grenzen, mit denen der welt-
bezogene Zeichengebrauch zweifelsohne zu tun hat, unberiihrt (II 3).

1 Drei Ideen natiirlichen Interpretationszwangs

Gehen wir einmal von der Behauptung aus, dass die Welt »an sich« schon eine
Form habe und dass die Art und Weise, wie die Welt zu interpretieren ist, durch
diese selbst zwingend festgelegt sei. In diesem zweistelligen Erkenntnismodell
steht der Zeichenverwender einer natiirlichen Realitdt gegeniiber; und will er
inhaltlich richtige Darstellungen bilden, so muss er diese Realitéit abbilden und
ihre »Form« {ibernehmen. Wir konnen diese Position fiir unsere Zwecke auf die
These bringen, dass wir der Realitit gegeniiber kognitiv heteronom sind und
unter einem natiirlichen Interpretationszwang stehen. Bin ich eine Person, die
einen solchen Interpretationszwang voraussetzt, so konnte ich z. B. argumentie-
ren wollen, dass ich deswegen nicht frei bin, einen Kiichentisch als gasférmig zu
beschreiben, weil dieser seiner intrinsischen Beschaffenheit nach ein Festkorper
ist. Nicht ich lege die richtige Interpretation fest; diese ist bereits festgelegt, und
zwar durch die Struktur der Welt-an-sich.

Der erste Schritt in der Explikation des Begriffs der Interpretationsfreiheit
soll die Vergewisserung sein, dass diese Heteronomiethese nicht aufgehen kann.
Dies sei mit Blick auf drei Varianten geltend gemacht, wie sich ein Interpret auf
eine absolut gegebene Realitit berufen konnte: die Idee direkt gegebener Tat-
sachen, die Idee eines sinnlichen So-Seins und die Idee einer eigentlichen (meta-

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 53

physischen) Realitét-an-sich. In allen Fillen kommt es auf den Nachweis an,
dass der Verweis auf die fertige, soundso beschaffene Realitit ohne Inhalt bleibt,
da sich eine unabhingige Relation von Realitit und Abbildung nicht denken
lasst. Es kann mithin nicht sinnvoll sein, eine externe Realitiit zu unterstellen, die
zu einer bestimmten Weise des Interpretierens zwingt.

Da die These eines natiirlichen Interpretationszwangs weniger unzutreffend
ist, als vielmehr sinnleer, diirfen aus dem Scheitern dieser Idee jedoch noch
keine vorschnellen Riickschliisse auf die Struktur unserer Interpretationsfreiheit
gezogen werden. Soweit sind wir noch nicht. Es gilt zunéchst, falsche Bilder als
solche kenntlich zu machen. Die Verabschiedung des Postulats einer an sich
schon geformten Realitit, die dem Interpretieren Restriktionen auferlegt, kann
keine »Befreiung von etwas« sein; es ist eine Perspektivbestimmung. Es geht
noch nicht um die Beschreibung von Einschrinkungen und Mdoglichkeiten des
Interpretierens, sondern um die grundsitzliche Voraussetzung von kognitiver
Autonomie und um eine Freiheitsannahme, deren Sinn fiir das lebensweltliche
Interpretieren spiter erst noch entfaltet werden muss.

1.1 »Gegebene Tatsachen«

Stellen wir uns vor, ein Weltinterpret wiirde behaupten, dass wir insofern unter
einem natiirlichen Interpretationszwang stehen, als einige Tatsachen direkt gege-
ben seien. Er wiirde dabei offenbar von der Intuition ausgehen, dass die Realitit
das ist, was uns jederzeit umgibt und hier und jetzt unmittelbare Prisenz hat.
Seine Idee konnte entsprechend sein, dass wir gezwungen sind, die Tatsachen
»da drauBen« so zu nehmen, wie sie eben sind. So wiirde er z. B. sagen — wir
werden hier und im Folgenden stets an ganz alltdgliche Situationen denken —,
dass der angesichts einer iibergelaufenen Badewanne geduflerte Satz »Die Bade-
wanne ist iibergelaufen« evidentermalien die Darstellung eines wirklichen Sach-
verhalts und als solche ohne jeden Zweifel wahr sei.

Dass es solche privilegierten Sétze geben muss, war der Kerngedanke des
erkenntnistheoretischen Fundamentalismus, dem zufolge alles Wissen letztlich
durch eine uninterpretierte Schicht von empirisch Gegebenem fundiert ist. Aus-
sagen, die sich direkt auf die sinnliche Wirklichkeit beziehen, seien, so die An-
nahme, so evident wie diese selbst; sie stehen fiir den Kontakt zur Realitiit ein
und zeichnen sich dadurch aus, dass ihre Wahrheit »absolut gewiss« ist. Charak-
teristisch dabei ist die Idee von Erfahrungspartikeln oder Wissensatomen, die der
begrifflichen Organisation vorhergehen: Die Sitze, die sich auf dieses Gegebene

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54 | ZEICHEN UND FREIHEIT

beziehen, sind mit Selbstevidenz und unantastbarer Autoritdt ausgestattet und
geben den natiirlichen Ankerpunkt fiir alles weitere Wissen ab.

Nun muss die Idee des Gegebenen jedoch, wie Sellars es formuliert hat, als
Mythos gelten. Eine kurze Erinnerung an die entscheidenden Kritikpunkte soll
hier genﬁgen.2 Eine Hauptschwiche liegt in der These, Sitze konnten sich direkt,
ohne weitere Vermittlung, auf gegebene Tatsachen beziehen. Dies ldsst auller
Acht, dass jede Aussage komplexe grammatische Voraussetzungen hat. Dass ein
elementarer Satz der Form x ist F wahr sein und Tatsachenbezug haben kann,
lasst sich nicht mit Verweis auf eine zweistellige Relation erkldren. Dies ist
schon deswegen nicht plausibel, weil Aussagen in ein Geflecht von Aussagen
eingebettet sind, fiir das wir Kohirenz verlangen. Eine Uberzeugung ist logisch
auf andere Uberzeugungen und ein Netzwerk von Uberzeugungen bezogen und
setzt theoretisches Wissen bereits voraus.” Der atomistische Gedanke der Selbst-
evidenz hat deshalb keinen klaren Sinn. Jede Aussage steht in einem Rechtferti-
gungszusammenhang und ist prinzipiell revidierbar. Ihre Wahrheit mag in einem
besonderen Fall unstrittig sein, doch sie ist unmdglich absolut zweifelsresistent.”
Bereits daraus geht hervor, dass es Aussagen, die sich auf die Autoritit eines
»Gegebenen« stiitzen und sich uns in diesem Sinne »aufzwingen«, nicht geben
kann. Beschrinkungen von Interpretationsfreiheit lassen sich mithin auch nicht
mit Rekurs auf solche Aussagen plausibel machen.

Fiir unsere Zwecke konnen wir uns auf einen zweiten Punkt konzentrieren,
der noch etwas tiefer liegt, da er die Bedingungen der Satzbildung betrifft: Auch
im Falle von Aussagen iiber »direkt prisente Sachverhalte« ldsst sich Bestimmt-
heit nur unter der Verwendung von Prédikaten erreichen. Wir bilden nicht ein-

2 Solche Kritiken wurden natiirlich von verschiedenen Autoren vorgetragen: Zu denken
ist an die Unkonzipierbarkeit der unmittelbaren Apprehension allgemein bestimmter
Eigenschaften auf Basis von einzelnen Sinnesereignissen bzw. die Differenz von epi-
stemischen und natiirlichen Tatsachen (vgl. Sellars, »Empiricism and the Philosophy
of Mind, S. 128-134) oder an die Einsicht, dass sich vorsprachliche, private Sinnes-
empfindungen nicht ausweisen lassen (Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen,
§§ 243ff.). Ein Vorldufer solcher Kritiken ist: Peirce, »Questions Concerning Certain
Faculties Claimed for Man«. Die Symboltheorie ist mafigeblich durch die Kritik des
Gegebenen motiviert: vgl. Goodman, The Structure of Appearance, S. 100-102 oder
ders., »Sense and Certainty«.

3 Quine hat dies im Sinne seines Holismus in die Formel gefasst, »that our statements
about the external world face the tribunal of sense experience not individually but
only as a corporate body« (»Two Dogmas of Empiricismg, S. 41).

4 Vgl. Goodman, »Sense and Certainty«, S. 60f.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 55

fach Sinnestatsachen ab, sondern qualifizieren etwas allgemein, z. B. als rot oder
als Tisch. Dies aber setzt notwendig generelle Termini und eine Praxis der Pradi-
kation voraus. In einer solchen erst konstituiert sich ein Wie der Beschreibung.
Es gibt keine gegebenen Erfahrungspartikel, die uns sagen, was die Grundbau-
steine eines Weltverstidndnisses zu sein haben. Dass wir etwas als rot klassifi-
zieren, ldsst sich nicht mit Verweis auf eine singulidre rot-Empfindung erkliren.
Es ist immer bereits ein Wissen dariiber erforderlich, was es bedeutet, dass etwas
rot ist, welchem Pridikatenschema >rot< angehort, in welchen logischen Bezie-
hungen >rot< zu anderen Priddikaten steht oder wie das Pradikat >rot« richtig ver-
wendet wird (z. B. welche Standardbedingungen gelten). Es miissen also, kurz
gesagt, schon Begriffssysteme verwendet und das heif3t, Praktiken des Zeichen-
gebrauchs beherrscht werden. Wer Aussagen iiber etwas macht, nimmt pradi-
kative Bestimmungen vor, und diese tragen grundbegriffliche Voraussetzungen
bereits in sich. Um etwa sagen zu konnen, dass die Badewanne iibergelaufen ist,
muss ich wissen, was es bedeutet, dass etwas iibergelaufen ist. Eine Person, die
etwas aussagt, muss sich notwendig auf solche Begriffe verstehen und auf allge-
meine Priadikate zuriickgreifen konnen.

Beziehen wir dies nun auf unsere Fragestellung: Wenn in jeder Aussage von
den Ressourcen zugrunde gelegter grundbegrifflicher Systeme oder Zeichen-
praktiken Gebrauch gemacht wird und die Bestimmung eines Wahrnehmungs-
gegenstandes als soundso (z. B. als rot oder als Tisch) notwendig mit der Ver-
wendung von Pridikaten verbunden ist, dann ldsst sich nicht mehr verstidndlich
machen, wie vorsprachliche Tatsachen die Weise der Darstellung bestimmen
sollten. Es bleibt notwendig unklar, wie gegebene Sachverhalte eine Kontrolle
iiber Interpretationsweisen ausiiben konnten.” Damit aber ist die Idee des Gege-
benen in ihrem Kern fragwiirdig geworden. Die Frage »Zwingen mich sinnlich
gegebene Tatsachen zu bestimmten Interpretationen?« ist dann mit Nein zu be-
antworten — genauer: der Sinn dieser Frage ist zweifelhaft geworden. Denn inter-
pretationsfreie, natiirliche Tatsachen, die der sprachlichen Darstellung vorher-
gehen, lassen sich nicht konzipieren. Es kann keine absolute Festlegung dariiber
geben, wie sich etwas verhilt. Und so kann die (richtige) Darstellungsform auch
nicht durch ein natiirlicherweise Gegebenes bestimmt sein. Interpretationszwang
oder kognitive Heteronomie in diesem Sinn kann es nicht geben.

Nun kann dies natiirlich nicht heilen, dass das Individuum selbstbestimmt
dariiber zu entscheiden vermag, wie die sinnliche Erfahrungswelt aussieht. Eine
solche radikal voluntaristische Konzeption von Interpretationsfreiheit muss, wie
erortert, ausgeschlossen bleiben. Und tatsichlich geht sie aus dem Gesagten auch

5 Vgl. die Formulierung von Scheffler, Symbolic Worlds, S. 163.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56 | ZEICHEN UND FREIHEIT

nicht hervor: Die Einsicht besteht darin, dass noch die evidenteste Feststellung
oder Beschreibung Grundbegriffe voraussetzt, welche die Hinsichten festlegen,
nach denen die Realitdt geordnet wird. Allgemeiner formuliert: Wo immer ich
darstelle, greife ich auf Darstellungsweisen zuriick. Dies schlieit jedoch nicht
aus, dass ich in irgendeiner Weise durch Systeme oder Praktiken begrenzt oder
eingeschrinkt bin, die die herausgehobenen Eigenschaften und das, was jeweils
als gegeben zdhlen wird, vorbestimmen.° Einige Hinsichten konnten als Grund-
elemente der Erfahrung festgelegt und fiir mich verbindlich sein, wenn mir die
entsprechenden Interpretationsweisen als Verstiandnis zueigen geworden sind. Es
konnte dann z. B. sein, dass ich etwas als Badewanne oder als iibergelaufen
verstehen muss. Diese Moglichkeit eines »nicht-natiirlichen« Interpretations-
zwangs bleibt vorerst offen. — Fiirs erste halten wir jedoch fest: Wie interpreta-
tionslos gegebene Tatsachen einen Weltinterpreten auf bestimmte Darstellungen
festlegen konnten, ldsst sich nicht begreiflich machen.

1.2 »Sinnliche Beschaffenheiten«

Nun konnte man eine zweite Moglichkeit erwigen: Ein Zwang durch gegebene
Tatsachen und Wissenspartikel, so wird man vielleicht sagen, mag nicht konzi-
pierbar sein; doch es muss so etwas geben wie einen Zwang durch die direkt
gegebene Beschaffenheit der Realitdt. Wir miissen vielleicht nicht so sehr da-
nach fragen, was der Fall ist, sondern direkter darauf sehen, wie die Realitét ist.
Und dies scheint ja offen zutage zu liegen. Es scheint so etwas zu geben wie ein
unmittelbares So-Sein der sinnlichen Welt, das eine direkte Kontrolle iiber das
Darstellen ausiiben konnen sollte. Der Interpret der Welt miisste dann in irgend-
einer Weise unter dem natiirlichen Interpretationszwang stehen, die Darstellung
so zu gestalten, wie auch das Dargestellte beschaffen ist. Die Frage konnte mit-
hin lauten: »Kann das sinnliche So-Sein der Realitit uns zu bestimmten Darstel-
lungsformen zwingen?«

Wer so fragt, denkt offenbar an Beschaffenheiten, wie sie in nichtsprachliche
Darstellungen einzuflieen scheinen, welche die sinnliche Welt »originalgetreu«
abbilden. Er setzt auf Représentationen, die im Gegensatz zu sprachlichen (etwa
»symbolischen«) Zeichen nicht-konventioneller (etwa »ikonischer«) Natur sind
und der Relativitit, die die Abhdngigkeit von Interpretationssystemen mit sich
bringt, dadurch entkommen. Auch wenn solchen Darstellungen keine Wahrheit
zukommen kann — dieses Prédikat bleibt Aussagen vorbehalten —, so konnten sie

6 Vgl. Goodman, The Structure of Appearance, S. 99-102.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 57

doch realistische Abbilder der Wirklichkeit sein. In ihnen konnte sich die Auto-
ritdt des Gegebenen dadurch geltend machen, dass sie dem Dargestellten ihrer
sinnlichen Beschaffenheit nach dghnlich sind.

Goodmans kritische Revision des Ahnlichkeitsbegriffs ist in diesem Kontext
einschl‘eigig.7 Den Angriffspunkt stellt die These dar, dass sich Symbolisierungen
auf ihren Gegenstand beziehen, wenn sie diesem nur hinreichend dhnlich sind.®
Nach dieser These besteht zuerst eine (interpretationsunabhingige) Ahnlichkeits-
relation zwischen Darstellung und Dargestelltem — und diese etabliert sodann
eine Bezugnahme. Dass diese Sichtweise jedoch zu kurz greift, zeigt sich daran,
dass die Ahnlichkeit zweier Objekte keineswegs zwangsliufig eine Zeichen-
Objekt-Relation nach sich zieht: So dhnelt ein Gegenstand sich selbst in hoch-
stem Maf3e, ohne sich jedoch selbst abzubilden; das Dargestellte dhnelt der Dar-
stellung ebenso wie diese jenem, doch die Referenzrelation ist asymmetrisch;
und schlieBlich reprisentieren sich zwei einander @hnliche Gegenstinde (z. B.
Zwillinge) gewohnlich nicht gegenseitig.g Hier liegt also offensichtlich ein Miss-
verstindnis vor. Ein Foto ist nicht ein Foto des Eiffelturms, weil es dem Eiffel-
turm dhnelt; und niichtern betrachtet, lassen sich auch gar nicht so leicht Ahn-
lichkeiten zwischen dem Eiffelturm und einem Foto angeben. Und wo Ahn-
lichkeit besteht, dort ist damit noch nicht notwendig auch Referenz gegeben. All
dies ldsst den Schluss zu, dass die realistische Darstellung gar nicht auf einer
Ahnlichkeitsrelation basieren kann.

Goodman bringt in diesem Zusammenhang ein weiteres, allgemeineres Mo-
ment ins Spiel: Die Ahnlichkeitsbeziehung reiche nicht hin, um eine bildliche
Darstellung von etwas zu etablieren, da ein Zeichen seinen Gegenstand zunichst
einmal denotieren miisse, um ihn darzustellen. Eine stabile Referenzbeziehung
ist also logische Voraussetzung fiir eine realistische (und iiberhaupt bildliche)
Darstellung von etwas: »Denotation is the core of representation and is inde-

7 Zum Folgenden vgl. Goodman, Languages of Art, Kap. L.

8 Goodman verwendet den Begriff representation und verbindet damit primér »pictorial
representation, or depiction« (ebd., S. 4, Fn 1). Ich verwende hier und im Folgenden
weiter den Terminus Darstellung und bestimme diesen jeweils néher, z. B. als sprach-
liche Darstellung (Pradikation, Beschreibung usw.) oder als nichtsprachliche (bild-
liche, gestische, mimische, musikalische usw.) Darstellung. In diesem Abschnitt gehe
ich von bildlichen Darstellungen aus, die dem Anspruch nach realistisch sind und als
dem Dargestellten dghnlich interpretiert werden. Die Erorterungen dienen indes wie-
derum dazu, bestimmte Kritikpunkte einzubringen und in den allgemeineren Beschrei-
bungsrahmen iiberzuleiten.

9 Vgl.ebd, S. 4.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58 | ZEICHEN UND FREIHEIT

pendent of resemblance.«'’ Das heiBt: Damit etwas eine realistische Darstellung
eines Gegenstandes sein kann, muss es zunichst einmal als Darstellung eines
Gegenstandes interpretiert werden. Auf diese Weise werden bildliche Darstel-
lungen in den allgemeinen Beschreibungsrahmen der Symboltheorie einge-
gliedert.]I Ein Zeichen nimmt zunichst einmal Bezug auf etwas — ob es dann als
dem Dargestellten dhnlich, als realistisches Abbild oder als »konventionelles«
Zeichen betrachtet wird, ist eine weitere Frage.

Dieser Schritt ist entscheidend: Bildliche Darstellungen in den Rahmen der
Symboltheorie zu integrieren, bedeutet, sie analog zu Pridikaten zu behandeln:
»the relation between a picture and what it represents is thus assimilated to the
relation between a predicate and what it applies to [...]«."* Wie sprachliche Aus-
sagen stets generelle Termini enthalten, so operieren wir auch im nichtsprach-
lichen Darstellen der Realitdt mit Darstellungstypen bzw., wie Goodmans Be-
griff lautet, mit »Etiketten« (labels).13 Die Art und Weise, wie wir interpretieren
bzw. wahrnehmen — und dies bezieht sich nun ebenso auf die Interpretation
bildlicher Darstellungen wie auf die Wahrnehmung der sinnlichen Realitit —, ist
wesentlich durch diese Etiketten gepridgt. Wir werden zwar sagen wollen, dass
wir nicht anders konnen, als etwas als Tisch, als rot oder auch als Badewanne
wahrzunehmen, wenn wir die entsprechenden Interpretationstechniken interna-
lisiert haben; doch es handelt sich nichtsdestoweniger um ein Sehen-als.'* Im
Falle von Vexierbildern wird dies am deutlichsten. So kann ein Hasen-Enten-
Kopf etwa auf zweierlei Weise als Darstellung funktionieren; man konnte sagen,
er kann nach verschiedenen Regeln interpretiert werden. Ich kann so eine Zeich-
nung als Hasen-Bild oder Enten-Bild auffassen und entsprechend als »hasen-
dhnlich« oder als »entendhnlich« wahrnehmen. Stellen wir folglich vorerst nur
den Etikettencharakter in Rechnung, so liegen hier nicht eine, sondern zwei Dar-

10 Ebd, S.5.

11 Die Denotation ist neben der Exemplifikation eine der zwei grundlegenden Referenz-
relationen: vgl. Goodman, Of Mind and Other Matters, S.55 oder Goodman/Elgin,
Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences, S. 124.

12 Goodman, Languages of Art, S. 5. — Vgl. erginzend: ebd., S. 30f. und S. 40ff.

13 Wie es ein rot-Pridikat oder Tisch-Pradikat gibt, so gibt es auch Mann-Bilder oder
Frau-Bilder. Um was fiir ein Etikett es sich jeweils handelt, entscheidet sich daran,
wie das Symbol selbst klassifiziert wird, das heif3t, welche Priadikate es denotieren
(vgl. ebd., S. 22-31). Dies ist eine weitere Moglichkeit, das herauszufiltern, was oben
als Wie der Darstellung bezeichnet wurde: Die Darstellungsform konstituiert sich da-
durch, dass bestimmte Darstellungsweisen herangezogen werden (vgl. dazu Kap. III).

14 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 518ff.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 59

stellungen vor — ganz so, wie das Zeichen >ANGEL< im Deutschen ein Gerit zum
Fischen, im Englischen aber einen gottlichen Boten denotiert, so dass wir es hier
mit zwei verschiedenen Wortern zu tun haben."

Beziehen wir diese grundsitzliche Einsicht nun wieder auf unsere Fragestel-
lung: Insofern bildliche Zeichen Etiketten enthalten, sind sie in Zeichen- bzw.
Symbolsysteme eingebettet und werden iiber sie interpretiert. Sie sind insofern
ebenfalls Symbole.“’ Daraus geht nun schon hervor, dass auch das realistischste
Abbild sinnlicher Gegebenheiten nicht aufgrund intrinsischer Eigenschaften das
ist, was es ist. Der Versuch, eine zweistellige Abbildungsrelation zu explizieren,
muss auch im Falle der Ahnlichkeit scheitern. Realistische Abbilder konnen sich
nicht dadurch auszeichnen, dass sie aus einem natiirlichen So-Sein der Realitit
motiviert sind. Vielmehr werden die Hinsichten, nach denen ein solches So-Sein
bestimmt wird, wiederum erst durch die Darstellungsweisen festgelegt, welche
in Gebrauch sind. Die Idee einer dem Interpretieren vorhergehenden Erfahrung
lasst sich deshalb auch nicht durch den Rekurs auf direkt zugidngliche Beschaf-
fenheiten retten. Auch der Frage »Zwingt mich das sinnlich gegebene So-Sein
der Realitit zu einem bestimmten Darstellen?« kann kein klarer Sinn verliehen
werden. Ich kann nicht durch ein uninterpretiertes Gegebenes zu bestimmten
Darstellungen gezwungen sein, da sich ein solches Gegebenes nicht konzipieren
lasst. Es gibt kein natiirliches Wie der Welt, das Kontrolle iiber mein Darstellen
ausiiben konnte. Ebenso wie Pridikate sind auch bildliche Darstellungen nicht
von einem sinnlich Gegebenen herleitbar, sondern umgekehrt konstitutiv fiir die
Formation unserer sinnlichen Wirklichkeit: Was wir fiir realistisch halten und
wie wir die Realitit jeweils wahrnehmen, hingt entscheidend davon ab, wie wir
sie ins Bild zu setzen gewohnt sind."”

15 Eine alternative Beschreibung dieser Sachlage liefert: Peirce, Harvard Lectures on
Pragmatism, Lect. VII, S. 228f.

16 Diese Lesart ist in der Symboltheorie gingig (vgl. Elgin, Between the Absolute and
the Arbitrary, S. 137-139).

17 Natiirlich bleibt die Aufgabe, Begriffe wie realistisch oder dhnlich auf veridnderter
Basis zu reformulieren. Vorschlige dazu findet man bei Schwartz, »Representation
and Resemblance«, bes. S. 508ff. oder bei Goodman, Languages of Art, Kap. VI und
Kap. I 8. Goodman betont, dass er Ahnlichkeitsrelationen keineswegs leugnet: »Nei-
ther here nor elsewhere have I argued that there is no constant relation of resem-
blance; judgments of similarity in selected and familiar respects are, even though
rough and fallible, as objective and categorical as any that are made in describing the
world.« (ebd., S. 39, Fn. 31) In diesem Kontext hat die kritische Akzentsetzung zu

Missverstiandnissen gefiihrt, etwa bei Dipert, »Reflections on Iconicity, Representa-

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Wiederum ist damit nicht gesagt, das Individuum habe die uneingeschrinkte
Kontrolle dariiber, was als realistische Darstellung gilt. Ich kann nicht entschei-
den, in welcher Wahrnehmungswelt ich mich jeweils befinde. Der Punkt ist nur,
dass die entsprechenden Interpretationsbeschrinkungen nicht mit Verweis auf
intrinsische Strukturen einer sinnlichen Realitdt begreiflich gemacht werden
konnen. Die Moglichkeit, sie in den Interpretationspraktiken zu suchen, die jene
Darstellungsweisen bereitstellen, die die Wahrnehmung formen, bleibt offen.

1.3 »Realitat-an-sich«

Mein Interpretieren kann weder durch direkt priasente Tatsachen noch durch ein
unmittelbar sich zeigendes sinnliches So-Sein heteronom bestimmt sein. Doch
man kann noch einen Schritt weitergehen: Nicht nur die Idee einer unmittelbar
zugdnglichen soundso-beschaffenen Realitét muss sinnkritisch aufgelost werden;
der Sinn der Idee einer absolut gegebenen Realitit iiberhaupt ist zweifelhaft. Die
bisherigen Einwinde lassen immer noch Raum fiir die Behauptung, dass eine
fertig bestimmte — eine eigentliche — Realitét existiere, die nicht direkt gegeben
ist und dennoch einen natiirlichen Interpretationszwang entfaltet. Wo dieser Ge-
danke, der sich dem metaphysischen Realismus zuordnen lésst, seine Wirkung
entfaltet, wiirde der Voraussetzung von Freiheit im theoretischen Denken wiede-
rum der Boden entzogen. Bei einer solchen Freiheit konnte es sich bestenfalls
um die Freiheit handeln, sich die Dinge anders zu denken, als sie »eigentlich«
sind.

Dass diese Sichtweise nicht aufgeht, stellt einen weiteren wichtigen Baustein
unserer Explikation dar. Die entsprechende Kritik wird fiir den weiteren Gedan-
kengang fundamentale Bedeutung haben. Putnams Formulierung der Kritik am
metaphysischen Realismus kann hier als Ausgangspunkt dienen. Putnam zufolge
kann diese Position durch die Annahmen charakterisiert werden, dass es (a) eine
Totalitdt von geist-unabhingigen Objekten, (b) genau eine wahre Beschreibung
der Welt und (c) Korrespondenzrelationen zwischen Worten bzw. Zeichen und
externen Objekten gebe.'® Im Zentrum steht also ein Realititsbegriff, der eine
gewisse intuitive Attraktion auszuiiben scheint und gern dem Common Sense zu-
geordnet wird: Die Realitit sei demzufolge eine Menge von Gegenstidnden, die

tion, and Resemblance« oder Chasid, »Why the pictorial relation is not reference«.
Letzterer liest die Kritik an der Idee natiirlicher Reprisentationen als Reduktion bild-
licher Zeichen auf arbitrire Referenzrelationen. Dies ist eine Fehlinterpretation.

18 Vgl. Putnam, Reason, Truth and History, S. 49.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 61

in natiirliche Arten eingeteilt sind und intrinsische Eigenschaften besitzen, ganz
gleich, wie sie aufgefasst, erfahren oder représentiert werden. Die Welt ldsst sich
folglich als Totalitit von definitiven Tatsachen verstehen." Eine Darstellung ist
dieser Auffassung zufolge richtig, wenn sie den eigentlichen Verhéltnissen »kor-
respondiert«, und sie ist falsch, wenn dies nicht der Fall ist — was im Prinzip
definitiv entscheidbar ist.” Die Frage, ob eine Darstellung (ein Satz) sachhaltig
(wabhr) ist oder nicht, muss dann mit Rekurs auf das »An-sich« der Dinge beant-
wortet werden. Gedacht ist dabei nun nicht mehr an ein direkt gegebenes So-
Sein der sinnlichen Wirklichkeit, sondern an die Beschaffenheit der Welt, wie
sie unabhdngig von der sinnlichen Erfahrung ist — etwa an gewisse Priméreigen-
schaften, die den erfahrbaren Sekundireigenschaften (z. B. Farben) zugrunde
liegen. Die Ubereinstimmung mit diesen an sich bestehenden Wesensziigen ist
es, an der sich die inhaltliche Richtigkeit einer Interpretation bemisst. Eine Dar-
stellung, so konnte man sagen, zieht ihren Realitdtsgehalt aus dieser Uberein-
stimmung. Wollen wir Darstellungen der Welt bilden, so sind wir gezwungen,
diese Eigenschaften wiederzugeben.”'

Das Problem einer solchen Position liegt nicht allein darin, dass es faktisch
nicht gelingt, die definitiv richtige Reprisentation der Wirklichkeit — die »eine
wahre Theorie« — zu finden. Das tiefer liegende Problem ist, dass gédnzlich un-
klar ist, wie jemals festgestellt werden konnte, ob sie gefunden ist. Denn um dies
festzustellen, wiére ein unabhédngiger Zugriff auf die Realitit als Bezugszugang
notig. Das hei3t, wir konnten unsere Theorien nur dann mit der »eigentlichen
Realitit« vergleichen, wenn wir auf einem gottlichen Standpunkt stiinden, von

19 Diese Tatsachen seien in diesem Zusammenhang als zeitunabhingig aufgefasst. Es
geht nicht um hier und jetzt bestehende Sachverhalte, sondern um die Tatsache, dass p
zum Zeitpunkt ¢ der Fall ist oder der Fall war.

20 Die Idee der reprisentationsunabhéngigen Realitit impliziert, dass die Darstellung ein
dem Dargestellten gegeniiber duerliches Abbild ist. Zwei wahre Weltbeschreibungen
also wird man dem metaphysischen Realismus zufolge als notationale Varianten der-
selben Beschreibung verstehen miissen (vgl. Putnam, »Why there isn’t a ready-made
world«, S. 211); andernfalls miisste die Behauptung, es kénne nur eine wahre Theorie
geben, besagen, es gebe nur eine mogliche Beschreibungsweise. Fiir unsere Zwecke
kann der metaphysische Realismus deshalb mit der These identifiziert werden, dass
die eigentliche Struktur der Realitiit stets eindeutig festlegt, ob eine Weltbeschreibung
zutreffend ist oder nicht.

21 Dass die epistemische Normativitit iiber einen Konditionalsatz erklart werden muss,

verweist auf ein Problem, das spéter (Kap. IV 1.1 und IV 1.2) noch erortert wird.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62 | ZEICHEN UND FREIHEIT

dem aus wir die Relata iiberblicken.”” Doch ein solcher steht uns nicht zur Ver-
fligung, und so ldsst sich der Anspruch, tiber die eine wahre Theorie zu verfiigen,
aus prinzipiellen Griinden niemals rechtfertigen. Um der Behauptung, eine Dar-
stellung spiegele die Eigenschaften der Dinge selbst wider, Sinn zu verleihen,
miissten wir diese Eigenschaften als solche ausweisen konnen und unabhéngig
von aller Schematisierung oder Konzeptualisierung auf sie zugreifen konnen.
Doch das uniiberwindliche Problem besteht darin, dass sich ein solcher Zugriff
nicht konzipieren ldsst. Die Behauptung, eine Darstellung korrespondiere den
Fakten, wie sie intrinsisch sind, bleibt notwendig eine leere Versicherung. Eine
Einteilung der Welt in bestimmte Dinge und Eigenschaften unabhingig von
Begriffssystemen kann es nicht geben. Dass etwas »soundso« beschaffen ist oder
eine Soundso-Eigenschaft hat, ist untrennbar damit verbunden, dass wir dieses
Etwas soundso klassifizieren.

Assertorische Sitze sind das wichtigste Beispiel dafiir: Der metaphysische
Realist wird typischerweise annehmen, dass sich jedem Aussagesatz definitiv ein
Wahrheitswert zuordnen ldsst; er behauptet strikte Bivalenz und schlieft Vagheit
aus. Wabhrheit ist demzufolge eine objektive Eigenschaft von Sdarzen (die gleich-
sam unabhingig von epistemischen Einstellungen besteht). In diesem Szenario
jedoch konnte die Korrespondenz des Satzes mit den Fakten niemals gesichert,
seine Wahrheit niemals endgiiltig festgestellt werden. Wir miissten immer noch
so etwas annehmen wie einen Unterschied zwischen den (fiir uns) wahren Sétzen
und (an sich) »wirklich wahren« Sitzen — solchen, die der wahren Struktur der
Wirklichkeit, von der wir moglicherweise noch gar keinen Begriff haben, korre-
spondieren. Die damit gesetzten Anspriiche lassen sich unméglich einldsen: Der
Unterschied zwischen einer Fiirwahrhaltung und der eigentlichen Wahrheit liee
sich nicht mehr iiberbriicken.”

Mit der metaphysisch-realistischen Sichtweise 16st sich die dritte Variante
der Idee des natiirlichen Interpretationszwangs auf. Ein Determinationsverhiltnis
zwischen zwei unabhingigen Relata namens »Realitdt« und »Reprisentation«
oder eine Heteronomie der Interpretation lédsst sich auch auf diese Weise nicht
explizieren. Die Frage »Kann mich die eigentliche Realitit zu bestimmten Inter-
pretationen zwingen?« ist ebenfalls sinnleer. Es ist nicht begreiflich zu machen,
wie Beschreibungen durch unabhédngige Primidreigenschaften bestimmt oder aus
ihnen motiviert sein konnten. Es kann kein natiirliches Wie der Welt geben, das
einen Zwang auf die Weise — das Wie — des Interpretierens ausiiben konnte. Die

22 Vgl. Putnam, Reason, Truth and History, S. 50ff.
23 Dass dies unweigerlich skeptizistische Konsequenzen hat, ist oft bemerkt worden: vgl.

stellvertretend ebd., Kap. 1 und 3.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 63

Idee einer ready-made reality und die abbildtheoretische Lesart der Zeichen-
Objekt-Relation sind in allen Varianten zu verabschieden.

Unser erstes Zwischenergebnis ist somit: Einen natiirlichen Interpretations-
zwang kann es nicht geben. Wie immer wir im Weiteren vorgehen — iiber die
Freiheit des theoretischen Denkens kann nicht mit Verweis auf die sinnlich
gegebene oder eigentliche Beschaffenheit der Realitidt entschieden werden. Es
hatte sich bereits angedeutet, dass wir daher gut daran tun, moglichst bald die-
jenigen Grenzen und Einschriankungen zu behandeln, die mit den im Zeichen-
gebrauch beanspruchten Praktiken der Interpretation zu tun haben. Die Frage
muss offenbar lauten, wie es um unsere interpretative Freiheit bestellt ist, wenn
solche Praktiken vorausgesetzt sind, bzw. welche Moglichkeiten der Interpreta-
tion einer Person in einer schon verstandenen Welt und im Kontext intersubjek-
tiver Verhiltnisse zugeschrieben werden konnen.”* Die Arbeit am Verstindnis,
welche sich in interpretierenden Zeichenbildungen und darin 6ffentlich vollzieht,
stiitzt sich gleichzeitig schon auf Verstdndnis.

Doch bevor wir uns dieses Themas annehmen, bleiben noch zwei Dinge zu
tun: Erstens missen wir die Bedeutung des Gesagten fiir die Entfaltung des Be-
griffs der Interpretationsfreiheit naher erdrtern. Dem werden wir uns im folgen-
den Abschnitt widmen (II 2). Und sodann ist zu klidren, inwiefern es trotz allem
sinnvoll ist, im Kontext des Weltbezugs von Zeichen von Grenzen der Interpre-
tation zu sprechen (II 3).

24 Damit befinden wir uns auf dem Wege zu einer Konzeption von Freiheit im Denken
und Verstehen, die sich vom Szenario des urspriinglich autonom urteilenden Subjekts
schon im Ansatz unterscheidet. Taylor hat in »Overcoming Epistemology« auf den
Zusammenhang dieser Idee mit der Idee innerer Wissenszustinde hingewiesen: Dem-
zufolge ist Erkenntnisfreiheit in der repréasentationalistischen Deutung die Freiheit
eines atomistischen Subjekts, dessen Urteilen sich unabhingig von sozialen Beziigen
und aus einer neutralen Stellung gegeniiber der Welt vollziehen kann. Der Bezug zu
anderen Personen und zur Welt kann sekundir zum Denken hinzutreten; Erkenntnis-
freiheit quillt aus einer urspriinglichen epistemischen Wiirde des vorstellenden Indivi-
duums. — Unsere Konzeption wird jenseits solcher Pramissen angesiedelt sein; es wird
die Freiheit des Verstehens als Freiheit einer Person rekonstruieren, die schon in einer

Welt lebt und im Verhiltnis zu anderen Personen steht.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64 | ZEICHEN UND FREIHEIT

2 Die Moglichkeit von Interpretationsfreiheit

Die Frage »Zwingt uns die Realitédt zu bestimmten Darstellungen?« wurde nicht
einfach mit nein beantwortet; vielmehr wurde der Sinn des Ausdrucks »Realitét«
problematisch. Das Gesagte darf deshalb nicht in der Behauptung gipfeln, wir
seien im Zeichengebrauch frei von den Einschrinkungen der externen Realitit.
Auch dies wire keine sinnvolle These: Hier wurde nicht dafiir argumentiert, dass
unsere Weltentwiirfe auf die Struktur der Welt nicht festgelegt sind, sondern
daran erinnert, dass eine Opposition von Darstellung und Realitit-an-sich gar
nicht ausformuliert werden kann. Die grundlegende Einsicht ist somit, dass inter-
pretative Freiheit nicht »Freiheit gegeniiber >der Realitit«™ ist. Vielmehr ist der
weltinterpretierende Zeichengebrauch eine Titigkeit in einer Welt. Wie dieses
Resultat in unsere Uberlegungen eingeht, ist die Frage, mit der wir uns nun zu
befassen haben. Ich werde den folgenden Weg einschlagen: Mit der Vergewis-
serung, dass kein natiirlicher Interpretationszwang besteht, wird eine Autonomie
der Interpretation allgemein denkbar; sie eroffnet die Moglichkeit, eine solche
Freiheit im theoretischen Denken vorauszusetzen.

2.1 Distanzierung vom metaphysischen Standpunkt

Die genannten kritischen Einwinde sind selbst keine Einsichten, die wir von
einem gottlichen Standpunkt aus gewinnen. Sie haben den Status einer internen
Sinnkritik. Kants Kopernikanische Wendung oder Putnams Internalismus kon-
nen als Richtungsanzeige dienen: Ein Dualismus von absoluten Fakten und Re-
présentation ist ohne Grundlage, da jeder Weltbezug kategorial vorgepragt ist
bzw. jeder Entwurf der Realitit begriffliche Schemata voraussetzt und auf diese
hin relativiert ist. Jeder Bezug auf eine eigentliche Realitit ist somit leer. Doch
dies lduft nicht etwa auf die These hinaus, wir konnten mit unseren endlichen
Mitteln die eigentliche Realitit eben nicht erkennen.” Da die Kritik eine interne
Sinnkritik ist, ist zu fragen, welchen Sinn sie innerhalb unserer gewohnlichen
Weltsicht — soll heilen: ohne Rekurs auf eine »absolut gegebene Realitit« —
haben kann. Man kann einen solchen »internen« Sinn entwickeln, indem man die

25 Vgl. Simon, Philosophie des Zeichens, S.94: »Denken erlebt sich als Freiheit der
Interpretation nicht gegeniiber >der< Natur [...].«

26 Putnam bemerkt einmal: »If the notion of an absolute point of view is unintelligible,
then not being able to speak from the absolute point of view is not an incapacity.«

(»Replies and Comments, S. 404).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 65

dargelegten Kritiken als Perspektivbestimmung liest. Die Einsicht, dass wir uns
nicht in eine metaphysische Position versetzen konnen, lehrt uns etwas Wesent-
liches iiber die Position, in der wir uns tatsdchlich befinden. In der kritischen
Wendung werden wir uns ndmlich dariiber bewusst, auf einem Endlichkeits-
standpunkt zu stehen — wobei auch diesem Begriff erst noch ein Sinn zu ver-
leihen ist, der ohne Rekurs auf einen absoluten Standpunkt auskommt.

Wir konnen den Endlichkeitsstandpunkt zunidchst so charakterisieren, dass
der Anspruch, iiber einen privilegierten Zugang zur Welt zu verfiigen, keine
Basis hat. Ein Interpret kann das »unabhéngig Gegebene« oder »das Eigent-
liche« nicht als Grund einbringen, wenn er sein Interpretieren rechtfertigen will.
Ich kann nicht ernsthaft sagen: »Die externe Realitéit zwingt uns dazu, die Dinge
soundso zu sehen.« Eine solche Aussage bleibt am Ende unverstindlich, wenn
der Verweis auf eine Welt vor aller Interpretation ohne Inhalt ist. Damit hat eine
bestimmte Form des Dogmatismus die Grundlage verloren. Niemand kann vor-
geben, aus einer absoluten Perspektive zu sprechen. So kann der Ausdruck >in
Wirklichkeit< in der Aussage »Der Mittelstiirmer ist in Wirklichkeit ein Haufen
von Molekiilen« z. B. nicht mehr beinhalten als eine Art der Emphase; sie gehort
nicht zur sachlichen Auseinandersetzung, sondern betrifft den Ton, in dem ge-
sprochen wird.”’ Die Behauptung nimlich, etwas sei ein originalgetreues Abbild
der Realitit, miissen wir als unverstiandlich einstufen. Die wesentliche Funktion,
die die Sinnkritik in unserem theoretischen Nachdenken iibernehmen kann, ist
es, einem solchen Dogmatismus vorzubeugen. Die genannten Befunde fristen im
neuen Horizont weniger das Dasein von »Thesen« als vielmehr das von anti-
dogmatischen Argumenten. Sie markieren, dass die Option des rechtfertigungs-
externen »Es-ist-eben-so« prinzipiell zuriickzuweisen ist.

Wie aber kann die Einsicht, dass wir nicht heteronom unter einem natiir-
lichen Interpretationszwang stehen und sich niemand auf einen solchen Zwang
rausreden kann, in die Einsicht iiberfiihrt werden, dass wir uns im theoretischen
Denken als autonom betrachten konnen? — In einem allgemeinen Sinne ist eine
solche Autonomie schon mitgedacht: Wenn es keine hoheren Einsichten geben
kann, die ihre Autoritdt von auBlerhalb der vertrauten Welt schopfen, ist unsere
Art und Weise, die Welt zu verstehen, keine in irgendeiner Hinsicht sekundére
oder provisorische, sondern eine vollkommen eigenstindige. Es wire sinnleer zu
meinen, »unsere« Weise der Weltauffassung stehe hinter einer Weise der Welt-
auffassung zuriick, die als die wirklich richtige ausgewiesen werden kann. Lisst
sich eine solche Ausweisung aber nicht bewerkstelligen, muss die Entscheidung
tiber die inhaltliche Richtigkeit von Interpretationen im Rahmen unserer eigenen

27 Ich mache hier eine Anleihe bei Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 772.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Denktitigkeiten gefillt werden. Und in diesem — auf verschiedene Weise niher
bestimmbaren — Sinn sind wir in der Weltinterpretation autonom.

Dies ldsst sich wie folgt erldutern: Der Verweis auf externe Fakten hilft bei
der Bestimmung des Richtigen in keiner Weise weiter; der Realitétsgehalt einer
Darstellung kann nicht durch Vergleich mit vorgefundenen Gegebenheiten er-
mittelt werden. Die Interpretation muss ohne absolute Ankerpunkte auskommen.
Formelhaft kann man dies so ausdriicken: Wir konnen nicht erst die Darstel-
lungen als richtig betrachten, die erwiesenermafen Darstellungen der Welt sind
(dahin kommen wir nie), sondern wir miissen diejenigen Darstellungen als Dar-
stellungen der Welt betrachten, die richtig sind.”® Indem wir die Distanzierung
vom metaphysischen Standpunkt auf diese Form bringen, machen wir uns be-
wusst, dass es sinnvoll ist, die Richtigkeit einer Interpretation als etwas zu be-
trachten, das nicht bereits von den Dingen her festgelegt ist. Interpretationen sind
Festlegungen, die wir selbst machen.

Wir hatten die Situation einer autonomen Person so beschrieben, dass diese
innerhalb eines Spielraums Moglichkeiten ausmacht, aus denen sie selbst aus-
wihlt. Diese Situation, in der sich jeder von uns jeden Tag befindet, wollen wir
auch fiir den Bereich des Theoretischen zugrunde legen: Als autonome Person
frage ich nicht nur, wie ich (am besten) handeln soll, sondern auch, was ich (am
besten) glauben und wie ich etwas verstehen soll. Wir stellen uns so auf den
Standpunkt einer ersten Person, welche ihre Welt selbst interpretiert, indem sie
Zeichen bildet, und sich iiber ihr theoretisches Weltverhiiltnis reflexiv Rechen-
schaft ablegen kann. — Aus der sinnkritischen Auflosung der Idee der Realitit-
an-sich nun geht hervor, dass es in der Tat moglich ist, eine solche Freiheits-
situation zugrunde zu legen. Wir sind berechtigt, uns als Wesen zu verstehen, die
nach den besten Interpretationen fragen und eigenstdndig zu theoretischen Ein-
stellungen (einem Weltverstandnis) kommen. Gébe es eine vorfabrizierte Reali-
téit, konnte sich Interpretationsfreiheit nur als Variation duflerlicher Gestaltungs-
formen realisieren. Die Frage nach inhaltlicher Richtigkeit wire stets ein Symp-
tom von Unwissenheit und wiirde am Ende durch die Welt beantwortet. Aber
wenn der Verweis auf die Realitdt-an-sich leer ist, konnte die Form der Welt
auch von uns und unserem Denken abhidngen. Damit erdffnet sich eine Sicht-
weise, innerhalb der der Gedanke, dass wir selbst bestimmen, wie etwas zu inter-
pretieren ist, an Boden gewinnt.

28 Goodman formuliert den Grundsatz, »that >the world«< depends upon rightness« (Ways
of Worldmaking, S. 4) bzw. dass »making right versions is making worlds« (Of Mind
and Other Matters, S. 42).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 67

Was dies bedeutet, werden wir ausarbeiten miissen. Und inwiefern wir gut
daran tun, uns als freie Weltinterpreten zu verstehen, wird erst in der weiteren
Begriffsexplikation deutlich werden konnen; »Freiheitsbeweise« kann es nicht
geben. Die Voraussetzung der Interpretationsfreiheit leitet sich nicht direkt aus
der Realismuskritik ab. Diese ist fiir uns zwar eine notwendige Bedingung, ohne
welche Interpretationsfreiheit nicht denkbar wire. Doch dies fiihrt nicht zwin-
gend zu einem bestimmten positiven Bild. »Freiheit« wird an dieser Stelle als ein
Grundbegriff der theoretischen Reflexion eingesetzt. Aber der Nachweis, dass
diese Voraussetzung sinnvoll und fruchtbar ist, wird im Laufe der Uberlegungen
erfolgen miissen — etwa, indem gezeigt wird, inwiefern das Verstindnis, das wir
vom eigenen Interpretieren haben, vom Freiheitsbegriff aus geschirft werden
kann, und auch dadurch, dass deutlich wird, wie die Voraussetzung von Interpre-
tationsfreiheit in der lebensweltlichen Praxis und der intersubjektiven Verstdndi-
gung praktische Funktion iibernehmen kann.

Ein Seitenblick auf Kant soll dies verdeutlichen: Auch fiir die Kopernikani-
sche Wendung hat die Kritik am metaphysischen bzw. dogmatischen Realismus
freiheitskonditionalen Status. Freiheit ist nur dort denkbar, wo die »betriigliche
Voraussetzung der absoluten Realitdt der Erscheinungen« fallen gelassen wird.
»Denn«, so der zentrale Gedanke, »sind Erscheinungen Dinge an sich selbst, so
ist Freiheit nicht zu retten«.” Kant hat dabei die Antinomie zwischen dem prak-
tischen Selbstverstindnis des Menschen und einem kausalistischen Naturver-
standnis im Auge, angesichts derer die Moglichkeit von Selbstgesetzgebung erst
wieder verstdndlich gemacht werden muss. Seine Losung ist der transzendental-
philosophische Blickwinkel selbst: Das theoretische Denken bleibt auf den Be-
reich der Erfahrungserkenntnis begrenzt, doch die Vernunft kann eigene Gesetze
haben, die keiner Naturkausalitit unterliegen. Die Unterscheidung zwischen Er-
scheinung und »Ding an sich« (die aus erkenntnistheoretischer Perspektive als
eher ungliickliche Losung zu werten wire), hat aus diesem Blickwinkel zunichst
die Funktion, die Denkbarkeit von Freiheit zu sichern.”® Fiir uns heift das vor
allem: Sie soll kein Beleg fiir die Wirklichkeit von Freiheit sein. Ganz im Gegen-

29 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 564.

30 Kant schreibt: »Ob ich nun meine Seele [...] durch keine spekulative Vernunft (noch
weniger durch empirische Beobachtung), mithin auch nicht die Freiheit als Eigen-
schaft eines Wesens, dem ich Wirkungen in der Sinnenwelt zuschreibe, erkennen kann
[...], so kann ich mir doch die Freiheit denken, d.i. die Vorstellung davon enthélt
wenigstens keinen Widerspruch in sich, wenn unsere kritische Unterscheidung beider
(der sinnlichen und intellektuellen) Vorstellungsarten [...] Statt hat« (ebd., B XXVII-
XXVIII).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68 | ZEICHEN UND FREIHEIT

teil: Die theoretische Vernunft wiirde den praktischen Vernunftgebrauch nicht
nur dann, wie Kant schreibt, »vernichten<«’', wenn sie ihn (wie die empiristische
Erkenntnistheorie) undenkbar werden liele, sondern auch dann, wenn sie ver-
suchen wiirde, ihn (wie die rationalistische Metaphysik) mit ihrer » Anmaflung
iiberschwenglicher Einsichten«’” veritativ zu fixieren. Die Zuriickhaltung gegen-
iber der Ontologie der Freiheit ist selbst eine Freiheitsvoraussetzung.

Folgen wir Kant darin, so bekommt die These dass wir in einer praktisch
orientierten Reflexion direkt ansetzen und »Freiheit« als Grundbegriff voraus-
setzen konnen, einen Hintergrund: Ein solches Vorgehen ist kein aus der Not
geborenes Postulat, fiir das eine tiefere Begriindung noch nachgereicht werden
miisste. Dass wir grundsétzlich autonom sind, kann gar keine theoretische These
sein. Denn diese Autonomie erschlief3t sich nicht in deskriptiver Einstellung; sie
ist eine praktische Voraussetzung oder eine regulative Idee.” Die Voraussetzung
von Freiheit muss folglich ohne metaphysische Riickversicherung auskommen.
Kognitive Autonomie — in dem Sinne, wie sie noch nicht die Wahlmoglichkeiten
in einer bestimmten Situation betrifft, sondern unser Verstandnis des eigenen In-
der-Welt-seins — muss von Anfang an ein Bestandteil unseres Selbstbilds sein.
Sofern dies der Fall ist, kommt es nicht mehr darauf an, die Wirklichkeit von
Freiheit theoretisch zu beweisen, sondern darauf, Freiheit praktisch zu verwirk-
lichen.

Wir sind also, wenn man so will, in unserer Untersuchung bisher soweit vor-
gedrungen, dass wir eine Idee von Freiheit im Bereich des Theoretischen zu-
grunde legen kénnen.** Dies ist der Punkt, von dem ich im nichsten Abschnitt
ausgehen werde. Warum wir indes gut daran tun, uns in diesem grundsitzlichen
Sinn als freie Weltinterpreten zu verstehen, wird sich erst im Laufe der weiteren

31 Ebd., B XXV.

32 Ebd., B XXX. — In diesen Zusammenhang gehort auch der Satz: »Ich musste also das
Wissen aufheben, um zum Glauben Platz zu bekommen« (ebd.).

33 Kant spricht auch von der Idee der »transzendentalen Freiheit« (ebd., B 561) Diese ist
nicht etwas, was es zu beweisen gilt; es geht nicht um die Frage, ob es eine solche
transzendentale Freiheit »gibt«. Die theoretische Philosophie fragt nicht nach der
Wirklichkeit der Freiheit (vgl. ebd., B 585), sondern allein danach, ob Freiheit denk-
moglich ist; und die Idee der transzendentalen Freiheit markiert diese Denkmdoglich-
keit. So »wiirde die Aufhebung der Idee der transzendentalen Freiheit zugleich alle
praktische Freiheit vertilgen« (ebd., B 561f.).

34 Wenn hier und im Folgenden gelegentlich von Idee die Rede ist, so ist damit schlicht
das angesprochen, was in einem Begriff zum Ausdruck kommt, den wir verwenden,

um eine Praxis zu regeln oder iiber sie nachzudenken.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 69

Uberlegungen erweisen. Das zentrale Argument dafiir jedoch lasst sich sofort
ausmachen. Es dringt sich auf, wenn wir die kritische Distanzierung vom meta-
physischen Standpunkt auf die Ich-Perspektive beziehen: Wenn ich mir klar-
mache, dass ich selbst die Welt interpretiere, ohne mich auf eine Realitdt-an-sich
berufen zu konnen, werde ich daraus kaum die Konsequenz ziehen, dass ich die
Welt interpretieren darf, wie es mir gefillt. Fiir mich wird dies bedeuten, dass
ich die Welt selbst interpretieren muss und fiir die Richtigkeit meiner Interpreta-
tionen sorgen muss. Sich selbst als »freien Weltinterpreten« zu verstehen, heifit,
ein kritischer Weltinterpret zu sein. Indem ich mir die Endlichkeit meines Inter-
pretierens klarmache, fiithre ich mir vor Augen, dass ich eine Verantwortung fiir
mein Interpretieren habe. Dies ist die Richtung, in die der Gedankengang fiihren
wird.

2.2 Freies Urteilen

Fiir unsere Entfaltung des Begriffs der Interpretationsfreiheit ist die sinnkritische
Auflosung des metaphysischen Realismus konditional. Dass das Auffassen nicht
durch eine »soundso beschaffene Realitidt« bestimmt sein kann, ist eine Voraus-
setzung, die man machen muss, wenn man das theoretische Denken als frei ver-
stehen will. Mit dieser Voraussetzung ist ein allgemeiner Sinn von Denk- und
Erkenntnisfreiheit etabliert: Wie immer sich unser Auffassen genau vollzieht und
mit welchen Restriktionen es auch immer verbunden sein mag — es ist zumindest
nicht heteronom durch ein externes Aufgefasstes, durch eine transzendente und
fremde Realitit-an-sich bestimmt. Mit dieser Einsicht, die man als internalisti-
sche Version der allgemeinen Voraussetzung (der Idee) kognitiver Autonomie
bezeichnen konnte, ist bereits ein duflerst wichtiger Baustein des Sinns von Frei-
heit im Theoretischen markiert: Die Interpretation wird stets »intern« festgelegt,
und nicht »extern« durch eine »Realitiit-an-sich«.” In diesem grundsitzlichen
Sinne ist alles Interpretieren autonom.

Da hier nun aber nicht ein von einer »Realitdt-an-sich« abgetrennter Bereich
umgrenzt, sondern unser lebensweltliches Interpretieren und Verstehen in eine
bestimmte Perspektive geriickt wurde, muss die angesprochene autonome Sphire
erst noch so auf Begriffe gebracht werden, dass die Grenzen, Einschrinkungen
und Entscheidungsfreiheiten im theoretischen Zeichengebrauch sichtbar werden.
Mit der Auskunft, dass sich die Richtigkeit einer Interpretation intern bestimmt,

35 Die Anfiihrungszeichen deuten an, dass ich spiter eine andere Terminologie vorziehen

und die intern/extern-Unterscheidung in den Hintergrund verschieben werde.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70 | ZEICHEN UND FREIHEIT

ist so lange nicht viel gesagt, als nicht klar ist, wie diese Autonomievorausset-
zung ins Interpretieren eingebracht werden kann. Da die Aufgabenstellung darin
besteht, Momente individueller Zurechenbarkeit und Verantwortung im theo-
retischen Denken ausfindig zu machen, wird sich vor allem die Frage stellen,
inwiefern die interne Festlegung einer richtigen Interpretation einer individuellen
Person (»mir«) zugerechnet werden kann. Nach dem Gesagten ist schon sichtbar,
dass der Moglichkeit, unterschiedliche Darstellungsformen zu bilden, dabei eine
zentrale Bedeutung zukommen wird. Dass die inhaltliche Richtigkeit einer Inter-
pretation nicht durch Gegebenheiten prideterminiert sein kann, die schon von
sich her individuiert und charakterisiert sind, hat notwendig zur Folge, dass stets
viele Darstellungen richtig oder angemessen sein konnen.*

Doch auch in der bisherigen Version kann die Idee von Freiheit im Erkennen
und Verstehen ins Spiel gebracht werden — und zwar auch dort, wo individuelle
Zurechenbarkeit und Verantwortung auf den ersten Blick keinen Ort haben: im
Falle hochgradig bestimmter Interpretationen, wie sie sich in der sinnlichen
Wahrnehmung vollziehen, oder dort, wo allgemeine Restriktionen Platz greifen,
die als iiberindividuell verbindlich qualifiziert werden, z. B. die Einschrinkun-
gen der Urteilslogik. Fiir unser Thema wird es wichtig sein, dass solche Restrik-
tionen nicht Unfreiheit im Sinne von Heteronomie, sondern nur Grenzen der
individuellen Freiheit bedeuten.

Dies sei an der rationalen Kontrolliertheit von Uberzeugungen illustriert, und
damit an einer Dimension von Erkenntnisfreiheit, welche oben®’ vorerst ausge-
klammert wurde. Wir hatten gesehen, dass es sinnwidrig ist, Uberzeugungen als
Gegenstand individuell zurechenbarer Entscheidungen zu verstehen, da damit
die Urteilslogik aufgehoben wiirde. Wenn ich weiB}, dass p der Fall ist, kann ich
diese Einstellung nicht als Produkt meiner Willkiir verstehen. Ein solcher Weg
ist nicht gangbar. Nun ist die enge Verbundenheit von Freiheit und Rationalitit,
welche sich im Zusammenhang der reflexiven Kontrolle angedeutet hatte, ein
viel plausiblerer Ansatzpunkt. Ein wichtiges Indiz in diese Richtung stellt die
epistemische Normativitit dar, die die Diskussionen um will und belief immer
wieder anstoBt.”® Begriffe wie »Wahrheit« und »Wissen« sind eng an evaluative
Begriffe gekoppelt und an den Begriff der Rechtfertigung. Eine Uberzeugung ist
wesentlich fiir Griinde empfinglich und potentiell Gegenstand von Kritik; sie
steht in einem »normativen Raum der Griinde«.”” Wenn wir Meinungen iiber die

36 Dies wird in den nédchsten beiden Abschnitten (Kap. II 2.3 und II 2.4) ndher erlautert.
37 Vgl. Kap.12.

38 Vgl. z. B. Feldman, »The Ethics of Belief«.

39 Vgl. Sellars, »Empiricism and the Philosophy of Mind«, § 36.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 71

Welt in ihrem epistemischen Wert beurteilen, stellen wir die Frage, was wir als
wahr akzeptieren sollen. Diese Frage ist nicht nur fiir die methodische oder insti-
tutionalisierte Uberzeugungsgewinnung kennzeichnend, sondern tief in unsere
lebensweltlichen Praktiken eingelassen.*’

Vor diesem Hintergrund kann die Spannung zwischen einem verbindlichen
pradikativen Firwahrhalten und individuellem Entscheiden so gefasst werden,
dass der Bezug auf Individualitidt im epistemischen Rechtfertigungskontext aus-
geschlossen werden muss. Wenn ich sage »Ich weil}, dass p der Fall ist«, so kann
ich dies nicht auf eine eigene Entscheidung zuriickfiihren; so kann ich die Auto-
nomievoraussetzung nicht sinnvoll geltend machen. Nun konnte dies insbeson-
dere dann dazu veranlassen, die Rede von Freiheit im Denken und Verstehen fiir
leer zu erkldren, wenn wir dem iiblichen Verstindnis folgen und unter norma-
tiven Auflagen solche verstehen, gegen die verstoffen werden kann. Wo wir
sagen, eine Person sollte die Uberzeugung, dass p, haben, erlegen wir ihr demzu-
folge eine Verpflichtung auf, die sie erfiillen kann oder auch nicht.*' Entspre-
chend wiirde die »doxastische Verantwortung«, die diese Person fiir ihre Uber-
zeugungen zu iibernehmen hat, nur noch so erklért werden konnen, dass sie auch
von etwas anderem hitte iiberzeugt sein konnen. Nur in diesem Fall, so der Ein-
druck, konnten wir dieser Person eine Uberzeugung zuschreiben. Angesichts der
Spannung zwischen der Logik des Urteilens und individueller Selbstbestimmung
aber scheint epistemische Freiheit damit ausgeschlossen.

Der Rekurs auf den positiven Freiheitsbegriff und auf das Moment der ratio-
nalen Kontrolle ldsst die Sache in einem anderen Licht erscheinen: Allgemein
wurde deutlich, dass Rationalitdt ein wesentliches Moment von Freiheit sein
muss: Ich mag noch so viele Moglichkeiten haben — ich kann dennoch nur dann
selbstbestimmt verfahren, wenn ich hinreichend befihigt bin, Griinde abzuwigen
und Zwecke zu verfolgen. Die Auskunft, dass ich selbst es bin, der entscheidet,
hiitte andernfalls keinen rechten Gehalt.** Verstehen wir unter Rationalitiit ganz
allgemein eine solche Fihigkeit, so ist Rationalitit eine notwendige Bedingung
von Autonomie. — Wo es um Freiheit im theoretischen Denken geht, ist dieser
Ankniipfungspunkt sogar sehr naheliegend, da sich Wissen maf3geblich in einem
Kontext rationaler Notwendigkeiten konstituiert. Man kann sich eine Vielzahl

40 Dies betonen: Pettit/Smith, »Freedom in Belief and Desire«, S. 430-436.

41 Diese Uberlegung findet man etwa bei: Alston, »Concepts of Epistemic Justification«,
S.91. Das reduzierte Verstindnis von Freiheit als Willkiir hat gelegentlich zu der
Schlussfolgerung gefiihrt, die Rede von Normativitdt im Bereich des Epistemischen
sei ganz fehl am Platze: vgl. Fumerton, »Epistemic Justification and Normativity«.

42 Vgl. oben, Kap.11.2.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72 | ZEICHEN UND FREIHEIT

von Varianten denken, wie dies genau ausgearbeitet wird.* Als charakteristisch
jedoch darf man die Idee betrachten, dass eine Uberzeugung durch Griinde
(rational) und nicht durch Ursachen (kausal) bestimmt wird. Rationale Kontrolle
erfolgt, im Gegensatz zu Verursachungen, nicht gegen das Denken, sondern be-
greift dessen Nachvollzug wesentlich mit ein. So kann ich zwar meine Meinung,
dass es dammrig ist, revidieren miissen, wenn man mich darauf aufmerksam
macht, dass ich eine Sonnenbrille trage. Aber diese Revision muss aus einer
eigenen Reflexion hervorgehen: Ich muss z. B. mein Wissen zugrunde legen,
dass Sonnenbrillen die Dinge dunkler erscheinen lassen. Das heift, ich komme
nicht fremdbestimmt durch externe Einwirkung zu einer neuen Uberzeugung,
sondern durch Betitigung meiner Vernunft — und in diesem Sinne aus Freiheit.
Fremde Fiirwahrhaltungen, also Uberzeugungen, die sich in mein Denken nicht
einfligen, konnen fiir mich nicht zwingend sein. Wo ich mich veranlasst sehe,
etwas als wahr oder richtig zu akzeptieren, dort handelt es sich immer um einen
eigenen, autonomen Vollzug.

Eine allzu intellektualistische Lesart dieser Art von Urteilsfreiheit indes ldsst
unverstandlich werden, inwiefern die Person eine solche Festlegung als Indivi-
duum macht. Die Rede von Rationalitit oder Begriindung wird man nur insoweit
unter den Autonomiebegriff bringen konnen, als die Person selbst fiir die voll-
zogene Denkweise einstehen kann. Wenn ich etwa sage »Ich weil3, dass p der

43 In der Debatte um will und belief (vgl. Kap. 12) gibt es unterschiedliche Vorschlige,
letztlich doch einen Sinn von epistemischer Freiheit zu profilieren. Auf diese kann an
dieser Stelle nicht im einzelnen eingegangen werden. Es wire allerdings eine interes-
sante Fragestellung, inwiefern hier eine Akzentverschiebung von einer Willkiir- oder
Entscheidungsfreiheit auf die Motiviertheit von Uberzeugungen bzw. von einem pas-
siven auf einen aktiven Erkenntnisbegriff im Spiel ist. So macht Kornblith die Frage
der epistemischen Verantwortung daran fest, ob das Denken gewissen Regeln eines
idealen Schlussfolgerns folgt oder nicht: »In thinking about epistemology in ethical
terms, however, it is important to remember that beliefs are not freely chosen; coming
to believe something is not a voluntary action. The ethics of belief will thus not issue
in rules of acceptance, but rather in rules of conduct.« (»Justified Belief and Epistemi-
cally Responsible Action«, S. 34) Van Fraassen macht den Sinn epistemischer Frei-
heit an der mit einer Behauptung eingegangenen Verpflichtung und dem implizierten
kognitiven Engagement fest (»Belief and the Will«, S. 252-256). Und Pettit und Smith
schlagen vor, Autonomie fiir epistemische Kontexte durch Orthonomie zu ersetzen,
Freiheit also zu einer Sache des richtigen Denkens zu machen (»Freedom in Belief
and Desire«, S. 442). In all diesen Vorschlidgen wird Erkenntnisfreiheit am positiven

Moment einer rationalen Kontrolle festgemacht.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 73

Fall ist« und dafiir Griinde und Argumente als Rechtfertigung einbringe, so muss
es sich dabei doch um meine Griinde und Argumente handeln konnen. Es ist
notig, dass ich mich selbst als rationales Wesen verstehen kann — und zwar in
dem beanspruchten Sinn von »rational«.** So sind beispielsweise die urteils-
logischen Einschrinkungen wie das Konsistenzgebot nur dann keine fremden
Gesetze fiir mich, wenn in ihnen eine Art des Urteilens zum Zuge kommt, die
auch die meine ist. Ich muss sagen konnen: »Diese Uberzeugung ist fiir mich als
(rationales) Individuum notwendig«; andernfalls wire die Rede von Zwang in
der Tat passender.”

Diese Lesart vertrdgt sich durchaus mit der Bedingung, dass Individuen ihre
Uberzeugungen nicht nach eigenem Belieben festlegen konnen. Indem das posi-
tive Moment der Kontrolle ins Zentrum gestellt wird, kann die Aufmerksamkeit
darauf iibergehen, dass eine verbindliche Fiirwahrhaltung auf der Selbstbindung
eines denkenden Wesens beruht. Ganz im Sinne der Idee der Autonomie kann
dann geltend gemacht werden, dass sich Wissen nicht durch Zwang, sondern im
Kontext rationaler Notwendigkeiten formiert — wobei kein allgemein verbind-
licher Begriff von Rationalitit unterstellt werden muss. Aus diesem Blickwinkel
ist es in der Tat plausibel, den »Raum der Griinde« als ein »Reich der Freiheit«*
zu betrachten. Die jeweiligen Einschrinkungen erwachsen aus einer Reflexions-
tatigkeit, kommen in diesem Sinne »von innen« und sind gerade fiir urteilende
oder denkende Wesen verbindlich. Rationale Kontrolle kann so als Teil der indi-
viduellen reflexiven Kontrolle betrachtet werden. Denn insofern meine Uberzeu-
gungen rational motiviert sind, bin ich als rationale Person in diesen Uberzeu-
gungen selbstbestimmt. Ich kann mich so selbst dort noch als frei verstehen, wo
es fiir mich nur eine richtige Interpretation gibt.

Wir haben damit einen Sinn von Freiheit im Theoretischen gewonnen, der
vordergriindig ohne Aspekte der Willkiir oder dulere Entscheidungsspielrdaume
auskommt. Die internalistische Version der allgemeinen Voraussetzung kogni-
tiver Autonomie kann auch dort noch in Anschlag gebracht werden, wo ein
hochster Grad an Entschiedenheit besteht. Wenn sich nun das Interesse auf Fille
verlagert, die Entscheidungen beinhalten, soll dieser allgemeine Sinn nicht revo-

44 Dass der interne Status von Griinden in der Literatur als Kopplung an die Motive des
Agenten gefasst wird, deutet dies an (vgl. Williams, »Internal and external reasons«).

45 Zur Unterscheidung von rationaler und logischer Notwendigkeit: vgl. Korsgaard,
»The Normativity of Instrumental Reason, S. 221f.

46 Diese Redeweise, in der Sellars und Kant kombiniert werden, wurde durch McDowell
und Brandom prominent: vgl. McDowell, Mind and World, S. 4f.; ders., »Having the

World in View, S. 433f. sowie Brandom, »Freedom and Constraint by Norms«.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74 | ZEICHEN UND FREIHEIT

ziert, wohl aber erginzt werden. Die Aufgabenstellung sieht vor, einer Dimen-
sion der individuellen Zurechenbarkeit und Verantwortung unter allgemeinen
Einschrinkungen Kontur zu verleihen. Die rationale Motivation durch Griinde
im Sinne der Urteilslogik steht daher mehr im Hintergrund der Uberlegungen. Es
soll darauf ankommen, eine Freiheit des Denkens und Erkennens in einem nicht-
intellektualistischen Sinn zu explizieren, nicht im Sinne rationaler, sondern refle-
xiver Kontrolle. Der Terminus Interpretationsfreiheit soll diesen Akzent haben.

Um ihn zu entwickeln, ist die Moglichkeit unterschiedlicher Interpretationen
von entscheidender Bedeutung. Im Weiteren wird deshalb nicht die soeben skiz-
zierte internalistische, sondern eine pluralistische Deutung der Voraussetzung
von Freiheit im theoretischen Denken mafgeblich sein.

2.3 Pluralitat als Bedingung von Interpretationsfreiheit

Die bisher gewonnene Voraussetzung, dass kognitive Freiheit prinzipiell mog-
lich sein muss, kann immer dort ins Feld gefiihrt werden, wo uns die Behauptung
begegnet, dass bestimmte Darstellungen objektiv als die richtigen feststehen. In
dieser antidogmatischen Funktion hat sie den Status einer Autonomievoraus-
setzung. Doch um individueller Interpretationsfreiheit Gestalt zu verleihen, miis-
sen wir das Gesagte weiter vertiefen und einen weiteren Aspekt herausheben: die
Voraussetzung der Pluralitdt. Es muss eine Grundannahme sein, dass unter-
schiedliche Weltinterpretationen moglich sind. Denn die Frage »Wie soll ich am
besten interpretieren?« hat nur dann rechten Sinn, wenn berechtigterweise meh-
rere (richtige) Interpretationen in Erwigung gezogen werden konnen.”” Es wird
zu kldren sein, was es mit dieser Pluralitit genau auf sich hat und inwiefern sie
Interpretationsfreiheit bedeutet. An dieser Stelle soll ein erster Schritt gemacht
und der Voraussetzungscharakter des Pluralititsgedankens erortert werden.

Dazu ist es zunédchst wichtig, dass Pluralitit hier keine zusétzliche These ist,
sondern aus dem schon Gesagten hervorgeht. Bereits der Kritik am metaphysi-
schen Realismus eignet pluralistisches Potential.*® Das Kernstiick des dogmati-
schen Realismus ist, wie Putnam festhilt, die Idee der einen Wirklichkeit, die
nur eine wahre Beschreibung zuldsst. »What makes the realist a metaphysical

47 Ich setze hier — entgegen Frankfurt, »Alternative Possibilities and Moral Respon-
sibility« — voraus, dass Freiheit im allgemeinen ohne Wabhlfreiheit keinen Bestand hat.

48 Dies schwingt schon bei Putnam mit, auch wenn dieser eine geméBigtere Position ver-
tritt als z. B. Goodman. Vgl. Putnam, Reason, Truth and History, S. 49f. oder ders.,
Renewing Philosophy, S. 115-123.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 75

realist is his belief that there is somewhere >one true theory««.”’ Die Distanzie-
rung von diesem Anspruch muss demgegeniiber die Moglichkeit unterschied-
licher Weltbeschreibungen und alternativer Realititskonzeptionen ins Auge fas-
sen. Ich werde den Begriff des Zeichens so verwenden, dass er fiir diesen Per-
spektivwechsel steht: Indem die nichtpropositionale Seite des Weltbezugs mitge-
dacht wird, wird ein pluralistisches Potential in systematisch ausschlaggebender
Weise ins Blickfeld geriickt: Wo eingerdaumt wird, dass die Welt in Zeichen
interpretiert wird, dort ist auch einzurdumen, dass jederzeit alternative Interpre-
tationen moglich sind. Dies sei nun etwas niher erldutert.

Oben war von der Notwendigkeit die Rede, den Gehalt der Kritik des meta-
physischen Realismus und den Sinn des Endlichkeitsbegriffs auszuweisen, ohne
wiederum auf eine Realitit-an-sich bezugzunehmen.” Der Begriff des Internen —
und dies ist sein wesentlicher Nachteil — kann nicht mit Rekurs auf eine Sphére
des »Externen« plausibel gemacht werden. Wenn wir nun die Aufmerksamkeit
auf Zeichen und das heif3t: auf konkrete Darstellungsformen richten, kristallisiert
sich indes eine neue Moglichkeit heraus: Die genannten Redeweisen konnen mit
Inhalt gefiillt werden, indem das Verhdltnis unterschiedlicher Interpretationen
zueinander ins Zentrum gestellt wird: Dass wir richtige Interpretationen »intern«
festlegen miissen, bedeutet, dass es nicht nur eine richtige Interpretation gibt.
Dass wir auf einem Endlichkeitsstandpunkt stehen, bedeutet nicht, dass wir die
»absolute Perspektive« verfehlen, sondern dass immer andere Interpretationen
moglich sind.

Dies kann in erster Ndherung anhand von Goodmans Konzept des World-
making verdeutlicht werden. Der antirealistische Impuls dieses Ansatzes besteht
nicht darin, dass ein Unterschied zwischen den Zeichenwelten, die wir kennen,
und der »eigentlichen Welt«, die wir nicht kennen, gemacht wird.”' Dies hiefe,
die Behauptung, dass unsere Darstellungen keine spiegelbildlichen Reproduktio-
nen der Realitit sind, mit Verweis auf eine Differenz von Original und Abbild
plausibel machen zu wollen. Der entscheidende Punkt liegt von Anfang an darin,
dass Weltinterpretationen notwendig unterschiedlich ausfallen werden. Alles
Verstehen ist dadurch bedingt, dass besondere Symbolsysteme gebraucht und
bestimmte Verstdndnisweisen instantiiert werden. In diesen Zusammenhang ge-
hoéren Begriffe wie Symbolwelten oder Weltversionen.”* Die Entkriftung der Idee
einer fertig gegebenen Realitit ergibt sich daraus, dass die vielen richtigen Welt-

49 Putnam, »Why there isn’t a ready-made world«, S. 211.

50 Vgl. Kap. 11 2.1.

51 Vgl. schon Goodman, »The Way the World is«.

52 Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, bes. Kap. I, VI und VII.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76 | ZEICHEN UND FREIHEIT

darstellungen in keinem plausiblen Sinn zu einem einheitlichen Bild zusammen-
gefiigt werden konnen. Jede Interpretation setzt in ihrer Bestimmtheit im Gegen-
teil Differenz zu anderen Interpretationen voraus; der Konflikt zwischen den
Symbolwelten hat eine fundamentale systematische Stellung.”® Pluralitiit — die
Voraussetzung einer Vielzahl unterschiedlicher Weltversionen oder die prinzi-
pielle Moglichkeit anderen Interpretierens — muss immer schon in Rechnung
gestellt sein, wenn verstdndlich bleiben soll, dass wir tiberhaupt richtig interpre-
tieren konnen. Sie ergibt sich somit intern und ist konditional.™

Entsprechend konnen wir unsere bisherige Version der allgemeinen Idee von
Freiheit im theoretischen Denken pluralistisch ausgestalten. Wir hatten folgende
Formulierung gewéhlt: Die inhaltliche Richtigkeit der Darstellung wird intern
festgelegt und nicht extern durch eine »Realitéit-an-sich« bestimmt. Es ist nun
sichtbar, dass dies nichts anderes besagen kann, als dass die dogmatische Festle-
gung auf eine Darstellung ausgeschlossen werden muss; denn anders als dogma-
tisch kann sich die Behauptung »an sich richtiger« Darstellungen »intern« nicht
niederschlagen. Dass das Interpretieren nicht durch eine Realitédt-an-sich pride-
terminiert ist, bedeutet also, dass es unterschiedliche Bestimmungen von Realitit
geben kann. Unser Weltentwurf kann nicht im Kontrast zur eigentlichen Welt
stehen, sondern immer nur im Kontrast zu anderen Weltentwiirfen. Die Endlich-
keit einer Perspektive erweist sich an der Verschiedenheit von Perspektiven, an
deren Versionalitdt, nicht in Opposition zu einer »absoluten« Perspektive.”

53 Vgl. ebd., S. 119: »[...] worlds seem to depend upon conflict for their existence.«

54 Vgl. etwa Abel, Sprache, Zeichen, Interpretation, S. 65f.; zur internen Pluralitdt ebd.,
Kap. 11 sowie Goodman, »Conditional Plurality of Pluralism«.

55 Die Transzendentalphilosophie sieht sich schon seit Hegel mit dem Einwand konfron-
tiert, dass der Rekurs auf ein Ding an sich die Endlichkeitsperspektive implizit tiber-
schreitet. Der transzendentale Standpunkt wire entsprechend ein externer Standpunkt
(zu dieser verbreiteten Lesart vgl. etwa Rorty, Philosophy and the Mirror of Nature,
Kap. IIT oder McDowell, Mind and World, S. 40ff.). Diese Interpretation ist aber nicht
alternativlos; der transzendentale Standpunkt kann auch als kritischer und in diesem
Sinne interner Standpunkt aufgefasst werden (So hat McDowell seine Auffassung
spiter partiell revidiert; vgl. »Having the World in View, S. 446, Fn. 23). Durch eine
solche Deutung gewinnt die Frage der Pluralitit und die Moglichkeit unterschied-
licher, individuell zu verantwortender Weltentwiirfe auch fiir die kritische Philosophie
Relevanz. Dies ist ein Grundgedanke von Josef Simons Kant-Interpretation: »> Erken-
nenc [...] ist in dieser Kritik selbst als freie Handlung begriffen. Das ist der philosophi-
sche Ort der >transzendentalen Freiheit< als Voraussetzung der praktischen. [...] Das

Handeln beginnt schon mit dem >Bild¢, das man sich von der jeweiligen Ausgangs-

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 77

Wir geben unserem Freiheitsprinzip daher am besten die folgende Form: Es
sind immer unterschiedliche richtige Interpretationen moglich. Gemeint ist dabei
nun eine konkrete, in Zeichen ausgewiesene Interpretation. — Wie gesagt, soll
damit noch keine Vorentscheidung dariiber getroffen sein, wie radikal die Plura-
litdt zu fassen ist. Die Voraussetzung hat ganz prinzipiellen Charakter: Konnen
tiberhaupt richtige Weltinterpretationen gebildet werden (und davon gehen wir
aus), so konnen viele solcher Interpretationen gebildet werden. Diese Moglich-
keit alternativen richtigen Interpretierens ist eine wichtige Pridmisse unserer
Studie. Die Frage »Wie soll ich am besten interpretieren?« setzt logisch voraus,
dass viele Interpretationen moglich sind. Und soll sich in dieser Frage nicht
einfach nur Nicht-Wissen artikulieren, so setzt sie dariiber hinaus voraus, dass
viele richtige Weltinterpretationen moglich sind. Ist dies der Fall, so konnte ich
als Person, die theoretische Uberlegungen anstellt, in die Verlegenheit geraten,
verantwortliche Entscheidungen treffen zu miissen. — Es empfiehlt sich jedoch,
sogleich zu kldren, welche Bedeutung ein solches Prinzip im individuellen theo-
retischen Uberlegen iiberhaupt haben kann.

2.4 Weltenvielfalt und individuelles Interpretieren

Die Begriffe »Zeichen« und »Pluralitdt« wurden nicht im Sinne eines metaphy-
sischen Entwurfs, sondern im Sinne eines kritischen Reflexionsmodells aufge-
nommen. Dieses Vorgehen lisst sich an unser Alltagsverstindnis anschliefen:
Der Gehalt der Rede von einer Weltbildung durch den Gebrauch von Zeichen
erwichst wesentlich aus der Moglichkeit alternativer Weltentwiirfe. Gibe es nur
ein Bild der Welt, so hitten wir keinen Grund, von »Bild« zu sprechen. Es ist der
Konflikt, der zu der Einsicht dringt, dass das, was aus meiner Perspektive die
Welt ist, aus einer anderen Perspektive als eine bloe Weltsicht gelten kann. In
solchen Zusammenhingen konnen Begriffe wie »Interpretation«, »Perspektive«
oder »Darstellung« in einem ganz alltdglichen Sinn ins Spiel gebracht werden.
Sie sind von Anfang an mit der Moglichkeit des Andersverstehens verkniipft.
Gleichwohl sind wir, wenn wir diese Redeweisen buchstiblich verstehen,
sofort mit einer Moglichkeit konfrontiert, die auf den ersten Blick kontraintuitiv
erscheint: der Moglichkeit einer Vielfalt von richtigen, aber doch inkompatiblen
Realititsentwiirfen. In der Tat ist es fiir unser Thema von zentraler Bedeutung,

situation und von seinen moglichen zukiinftigen Folgen selbst >macht«« (Simon,
»Zeichenphilosophie und Transzendentalphilosophie«, S. 84). Ausfiihrlich dazu: ders.,
Kant. Die fremde Vernunft und die Sprache der Philosophie.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78 | ZEICHEN UND FREIHEIT

dass die Vielfalt und Variabilitdt der Darstellungs- und Interpretationsweisen
letztlich eine Pluralitdt der Welten mit sich bringt. Mit der Frage, ob es eine
Sache von Freiheit ist, wie wir interpretieren, setzen wir, wie erldutert, zwar an
der Form der Darstellung an. Aber es sind nicht »bloBe« Darstellungsformen,
die verwendet werden; der Zeichengebrauch tritt zum Weltbezug nicht erst nach-
traglich hinzu, sondern ist konstitutiv fiir dessen Form. Das Wie ldsst sich nicht
sauber vom Was trennen, und dies lidsst den Gedanken vieler richtiger, aber mog-
licherweise doch unvereinbarer Weltentwiirfe bedeutsam werden.

Wie ist das zu verstehen? Es hilft, sich klarzumachen, dass die Figur der
Weltenvielfalt als Konsequenz aus anfangs ganz unproblematischen Erwidgungen
entwickelt werden kann. Gehen wir von der Uberlegung aus, dass Interpreta-
tionen grundsitzlich unter Zugrundelegung unterschiedlicher Zeichenpraktiken,
Symbolsysteme oder Sprachspiele gebildet werden. Ich kann die Welt immer so
oder auch anders darstellen: Eine Freiheit in diesem Sinne scheint offensichtlich
gegeben. Kant duflert noch die Hoffnung, dass sich ein »Verzeichnis aller ur-
spriinglich reinen Begriffe der Synthesis, die der Verstand a priori in sich ent-
hilt<’ 6, anfertigen lasse. Sein »Leitfaden« fiir dieses Unternehmen ist die Urteils-
tafel; »denn der Verstand ist durch gedachte Funktionen vollig erschopft und
sein Vermogen dadurch ginzlich ausgemessen«.”” Wo der Apriorismus aber an
Uberzeugungskraft verloren hat und die Struktur des Geistes, wie Goodman es
beschreibt, durch »several symbol systems of the sciences, philosophy, the arts,
perception, and everyday discourse«™ substituiert wird, scheint die Annahme,
dass uns geradezu unbegrenzt viele Darstellungsweisen zur Verfiigung stehen,
plausibler. Wir konnen unterschiedlichste »Mittel« heranziehen, um uns die Welt
verstdandlich zu machen. In dieser Hinsicht haben wir offenkundig grof3te Wahl-
freiheit.”’ Ich kann mich auf die Welt beziehen, indem ich Sitze, Bilder, Karten,
Modelle, Gesten, Diagramme, Piktogramme und viele andere nichtsprachliche
Zeichen verwende. Solange mit der Frage, ob es eine Sache von Freiheit ist, wie
ich die Welt interpretiere, diese Weisen des Darstellens angesprochen sind, kann
ohne Zweifel Variabilitdt unterstellt werden. Ich muss meine Interpretationen
sogar in anderen Zeichen ausweisen konnen. Wiére ich zu einer Variation — z. B.
zu einer Erlduterung des Gesagten in anderen oder eigenen Worten oder zur
Ubersetzung einer Zeichnung in eine Beschreibung — nicht in der Lage, so
konnte man mir kaum das nétige Verstdndnis zuschreiben.

56 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 106.

57 Ebd., B 105.

58 Goodman, Ways of Worldmaking, S. X.

59 Dies wird sich in Kap. III bestitigen, vgl. bes. Kap. III 3.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 79

Nun wurde jedoch behauptet, dass jede bestimmte Realitit auch durch den
Gebrauch von Darstellungsweisen bestimmt ist. Jede Welt bleibt eine »Welt in
Zeichen«. Aber wenn dies so ist, beinhaltet dies strenggenommen bereits eine
Pluralitdt von Welten. Es ist dann nédmlich nicht moglich, die Vielfalt der Dar-
stellungen sauber auf eine Welt zu beziehen. Dass sich Welt und Darstellung
nicht trennscharf separieren lassen, heifit, dass wir prinzipiell nicht festlegen
konnen, wo die Darstellungsmittel aufhéren und die Sachhaltigkeit der Zeichen
anfiangt. Es ist auch nicht abzusehen, wie sich die Mannigfaltigkeit der Ver-
sionen — etwa von Kunst, Wissenschaft und Alltag oder von unterschiedlichen
Kulturen — zu einem einheitlichen Bild zusammenfiigen ldsst. Es stehen keine
Prozeduren oder iibergeordneten Schemata zur Verfiigung, wie die divergenten
Darstellungen ineinander iibersetzt und aufeinander abgebildet werden konn-
ten.”” Und ebenso wenig kann von der Realitét her dariiber entschieden werden,
welche Darstellungsformen die richtigen sind; denn wir haben nur diese Darstel-
lungsformen. Wiahrend es im Horizont realistischer Gewohnheiten also selbst-
verstindlich erscheint, dass verschiedene Weltversionen als Versionen derselben
Welt aufzufassen sind®', gibt es hier keine priistabilierte Harmonie mehr. Wenn
wir daran festhalten, dass Realitdt nur dort bestimmte Struktur gewinnt, wo man
Zeichen gebraucht, dann miissen wir die Konsequenz ziehen, dass eine Hetero-
genitdt der verwendeten Darstellungen mit einer Heterogenitit der Realitiiten
einhergeht. Wir konnen uns nicht mit dem Gedanken trosten, dass es eigentlich
nur eine Welt gibt, auch wenn dies auf vielerlei Weise aufgefasst wird.” Auszu-
gehen ist stattdessen von einer echten Weltenvielfalt, deren folgenreicher Sinn
darin liegt, »that many different world-versions are of independent interest and
importance, without any requirement or presumption of reducibility to a single
base«.” Eine Vielfalt von wirklichen Symbolwelten tritt an die Stelle der einen
Realitét: nicht »multiple possible alternatives to a single actual world«, sondern
»multiple actual worlds«.*

Goodmans Konsequenz, dass es viele wirkliche Welten geben muss, konnte
man als starke Lesart unserer Voraussetzung, dass viele richtige Interpretationen
moglich sind, festhalten. Es bleibt freilich zu kldren, welchen Sinn diese Rede

60 Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, S. 3. — Zur Kritik des Synonymiebegriffs im
Sinne einer »Bedeutungsihnlichkeit« vgl. ders., »On Likeness of Meaning«.

61 Ein solches Modell befiirwortet Scheffler, vgl. etwa »A Plea for Plurealism«. In eine
dhnliche Richtung geht: Lynch, Truth in Context.

62 Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, S. 2.

63 Ebd, S. 4.

64 Ebd., S. 2.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80 | ZEICHEN UND FREIHEIT

von Weltenvielfalt haben kann; und ich werde vorschlagen, sie nicht quasi-onto-
logisch, sondern als eine bestimmte Art der Freiheitsvoraussetzung zu deuten.®
Goodman soll als Gewihrsmann eines formalen Pluralismus gelten. Das heifit, es
ist noch zu sehen, welche Rolle Pluralititsvoraussetzungen fiir den lebenswelt-
lichen Zeichengebrauch wirklich haben kdnnen. Dabei ist insbesondere daran zu
denken, dass bisher unklar ist, wie die Vielfalt der Symbolsysteme und Symbol-
welten mit individueller Freiheit zusammenhingt. Symbolsysteme sind keine
Strukturen, die dem Zeichengebrauch vorhergehen, sondern werden aus den
Praktiken des Zeichengebrauchs selbst herausgelesen. Eine zurechenbare Arbeit
am Weltverstindnis vollzieht sich daher stets innerhalb der Welten, die ihre
Form im Vollzug solcher Praktiken finden, und es ist noch zu fragen, welcher
Spielraum unter den Bedingungen solcher Zeichen- und Interpretationspraktiken
fiir die freie Zeichenbildung einer Person bleibt.

Gerade der Gedanke einer moglichen Weltenvielfalt macht dabei auf einen
entscheidenden Punkt aufmerksam: Als Individuum mag ich es fiir wahrschein-
lich halten, dass die Zeichenwelten verschiedener Interpretationsgemeinschaften
— etwa unterschiedlicher Kulturkreise — vielfiltig sind, aber ich nehme gewdhn-
lich nicht an, dass ich selbst Welten frei entwerfen kann. Ich werde darauf be-
stehen, dass ich in einer Welt lebe. Selbst wenn ich einrdume, mich in verschie-
denen Welten zu bewegen — etwa in der akademischen Welt und in der Welt des
FuB3balls —, so bin ich doch iiberzeugt davon, dass diese Welten gemeinsam Platz
in meiner Lebensrealitit finden. Diese mag heterogen sein, aber der Begriff der
Welt deutet seinem Sinn nach auf den Zusammenhang des Ganzen, in dem die
Person lebt.”

Besonders deutlich wird dies, wenn man eine Konsequenz ins Auge fasst, die
fiir die These der Weltenpluralitdt maf3geblich ist: die Annahme konfligierender
Wahrheiten bzw. inkompatibler wahrer Aussagen.67 Diese ist deswegen so irri-
tierend, weil eine individuelle Person zwei einander widersprechende Aussagen
aus ihrer Perspektive gar nicht beide als wahr verstehen kann. Hier macht sich
der Festlegungscharakter von Uberzeugungen wieder geltend: Ich vermag meine
Firwahrhaltungen nicht ins Gegenteil zu verkehren, da diese ihrem Sinn nach
Festlegungen sind. Wenn die erste Person Singular unversohnliche Aussagen als
Wabhrheiten anerkennt, so kann dies nicht dadurch geschehen, dass sie fiir zwei
konkrete, aber konfligierende Wahrheiten eintritt und in disjunkten Welten lebt.

65 Vgl. Kap. V 3.

66 Kant bestimmt den Weltbegriff in der Kritik der reinen Vernunft, B 447 als »Inbegriff
aller Erscheinungen«. Gemeint ist damit kein erfahrbares Ganzes, sondern eine Idee.

67 Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, bes. Kap. VIIL.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 81

Eine Unentschiedenheit im Fiirwahrhalten durchbriche die Einheit einer Lebens-
realitit. Oder besser: Sie wire ein Symptom dafiir, dass sich jemand noch gar
nicht zu einer verbindlichen Fiirwahrhaltung durchgerungen und sein Weltver-
stdndnis in einer bestimmten Hinsicht keine Kontur hat.

Darin deutet sich bereits eine Art Prinzip an: Die Variation einer richtigen
Interpretation muss aus Sicht der ersten Person eine Variation der Darstellungs-
form bleiben. Nicht zuletzt aus diesem Grunde ist zu bedenken, dass der Plurali-
titsgedanke konditionalen Status hat und die Interpretationsautonomie bislang
eine Voraussetzung oder »Idee« ist. Die Differenz der Weltversionen ldsst sich
nicht von einem iibergeordneten Standpunkt aus verifizieren oder quasi-empi-
risch feststellen; die Weltenvielfalt ist kein Faktum. Es geht um eine Denkmog-
lichkeit, die aus sinnkritischen Uberlegungen resultiert: Wenn der Unterschied
zwischen dem, was als Darstellung und dem, was als Inhalt gilt, selbst in der
Interpretation gemacht werden muss, gibt es notwendig viele berechtigte und
gleichwohl unvertréigliche Perspektiven. Doch dies heif3t nicht, dass eine erste
Person von ihrer Interpretationsfreiheit Gebrauch machen kann, indem sie sich
inkompatible theoretische Einstellungen zulegt. Ein solcher phantastischer Be-
griff von Freiheit hat keine plausible Anwendung. Wir werden uns nach Wegen
umsehen miissen, die Idee unterschiedlicher richtiger Weltinterpretationen im
Sinne eines verantwortlichen Interpretierens einzubringen. Und entscheidend
dabei wird sein, zwischen der starken und einer schwachen Lesart der Moglich-
keit anderen Interpretierens zu differenzieren.

SchlieBen wir den Komplex ab: Eine Freiheit im Weltdarstellen ist eine Frei-
heit in der Weltinterpretation, wenn die Darstellungsweise konstitutiven Status
hat. Nur wenn sich das Wie nicht vom Was trennen ldsst, kann Interpretations-
freiheit eine mehr als »rein rhetorische« Relevanz haben. Der Freiheitsbegriff
spielt dann nicht nur fiir das Handeln in einer schon konstituierten Erscheinungs-
welt eine Rolle, sondern auch bei der Beantwortung der Frage, wie die Welt je-
weils bestimmt werden soll. Dass diese Beantwortung grundsitzlich autonom
erfolgt, markiert die Voraussetzung unterschiedlicher richtiger Interpretationen.
Aus der Ich-Perspektive allerdings kann diese Voraussetzung nicht auf Welten,
sondern muss auf Darstellungen bezogen werden. Eine erste Person Singular
muss zwar ins Auge fassen, dass ihre Kontrolle dariiber, wie sie interpretiert —
ihre Freiheit in der Darstellungsweise —, die Form ihrer Welt mitpragt. Aber es
ist ihr nicht moglich, urteilslogische Einschrinkungen aufer Kraft zu setzen und
ihre Weltsicht abzuwerfen. Wie die Vielfalt der Interpretationsmoglichkeiten fiir
ein Individuum relevant sein und inwiefern sie als Freiheitsvoraussetzung sinn-
voll ins Spiel gebracht werden kann, ist noch zu kléren.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82 | ZEICHEN UND FREIHEIT

3 Die innere Begrenztheit des Interpretierens

Wir stellen die Frage, inwiefern es eine Sache von Freiheit ist, wie wir die Welt
in Zeichen interpretieren. Wir schauen dabei auf den Darstellungsaspekt und
haben uns zunéchst vergewissert, dass ein durch »die Realitidt« bewirkter Zwang,
auf bestimmte Weise zu interpretieren, nicht konzipierbar ist. Diese Vorausset-
zung wurde so formuliert, dass viele richtige Interpretationen und damit letztlich
auch inkompatible Weltverstindnisse moglich sein miissen.

Wenn nun noch von »Realitét« die Rede ist, kann damit nur die durch ganz
bestimmte Interpretationsweisen geprigte Realitédt bzw. eine von denkenden und
handelnden Wesen verstandene Welr gemeint sein. Und es ist wichtig zu sehen,
welche Bandbreite damit angesprochen ist: Im Alltag beziehen wir uns nicht nur
auf Gegenstinde der Wahrnehmung, etwa auf Tische und Stiihle, sondern auch
auf »Personen«, »Freundschaft«, »Kultur«, »Gliick«, » Wissen«, »Zukunft«, »Ur-
laub«, »Wiirde« oder »den aktuellen Spielstand«. In den Wissenschaften redet
man von »Naturgesetzen«, der »Logik« oder der »Raumzeit«. Dies deutet einen
wichtigen Sinn dessen an, was es heif3t, dass wir nicht durch eine jenseits unserer
Welt liegende Realitit zu Interpretationen bestimmt werden. Doch es schimmert
auch schon durch: Obwohl ich in meinem Interpretieren nicht durch natiirliche
Gegebenheiten bestimmt — mithin fremdbestimmt — bin: Gerade als Bewohner
einer »Zeichenwelt« bin ich an gegebene Interpretationsweisen gebunden. Ich
bin Teilnehmer einer intersubjektiven menschlichen Praxis und gerade dadurch
Restriktionen unterworfen, hinter die ich nicht zuriick kann. Wenn der Sinn von
Interpretationsfreiheit weiter aufgeschliisselt wird, miissen diese Restriktionen
angemessene Beriicksichtigung finden.

Bevor dieses Thema aufgenommen wird, ist ein Punkt jedoch noch zu disku-
tieren: Es gibt eine charakteristische Implikation des Begriffs der Realitit in der
Lebenswelt, der allem Anschein nach mit massiven Freiheitsbeschrinkungen
verbunden ist. Gemeint ist jener Aspekt, der im Modalititsbegriff »Wirklichkeit«
noch deutlicher zum Ausdruck kommt und gelegentlich als »stubbornness of
facts«” bezeichnet wird. Dieser harte Sinn des Realititsbegriffs scheint insbe-
sondere dort zum Tragen zu kommen, wo wir uns auf die sinnliche Erfahrungs-
welt beziehen: Ich kann, so wird man sagen wollen, iiber »das Wirkliche« nicht
einfach hinweggehen. So kann z. B. eine Interpretation »dieses Stuhls hier« nicht
richtig sein, wenn hier und jetzt kein Stuhl da ist (sondern ein Tisch). Insofern

68 So Hempel in »Comments on Goodman’s Ways of Worldmaking«, S. 130. Peirce fiihrt
die Realitit der Secondness ein, um den Abstand vom Idealismus zu wahren (vgl. »An

American Plato«, S. 224f. und Harvard Lectures on Pragmatism, S. 177f.).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 83

bin ich augenscheinlich in meinen Darstellungsmoglichkeiten begrenzt. Und dies
hat, so wird man wohl ebenfalls sagen wollen, nicht mit bestimmten Praktiken,
Normen oder Regeln zu tun, sondern mit der »nackten« Wirklichkeit, den Gege-
benheiten der aktuellen Situation. In diesem Verstindnis konnte es auf den ersten
Blick sinnvoll erscheinen, zu sagen, dass »die Realitit« meinem Interpretieren
keinen unendlichen Spielraum lésst.

Um ein Abgleiten in einen absoluten Idealismus auszuschlief3en, ist dies nun
einzubeziehen. Dabei sollen die nicht-normativen Faktoren, die einen Freiheits-
spielraum festlegen, unter dem Stichwort Grenzen behandelt werden. Die Auf-
gabe besteht darin, Restriktionen zu bestimmen, die wir spezifisch mit den Be-
griffen »Realitit« und »Wirklichkeit« verbinden. Die Interpretationen miissen,
wenn man so will, auf die wirklich moglichen begrenzt werden, wobei der Aus-
druck »moglich« den faktischen Spielraum meiner Interpretationsmoglichkeiten
betrifft, sie mdogen mir richtig scheinen oder auch nicht, ich mag sie in Erwidgung
ziehen oder auch nicht. Inwiefern kommen im Interpretieren solche Interpreta-

tionsgrenzen zum Tragen?(’9

3.1 Keine externen Grenzen

Vergewissern wir uns zuerst, dass angesichts der Kritik des metaphysischen
Realismus keine externen Grenzen mehr unterstellt werden konnen. Eine ent-
sprechende Argumentation konnte so aussehen: Wir mogen Schwierigkeiten
haben, von einer direkt gegebenen oder der eigentlichen Realitit zu sprechen;
doch es gibt letztlich »irgend etwas da drauflen«, das sich in der »Hartnéckigkeit
der Fakten« geltend macht. Um das produktive Potential der Symbole zu ziigeln,
miissen wir der Darstellungsaktivitit daher trotz allem eine Realitit »gegeniiber-
stellen«. Diese mag fiir uns nicht direkt bestimmbar sein; aber es gibt eine Art
widerstindigen Stoff. — Solche oder ihnliche Uberlegungen klingen auch bei
Autoren durch, die sich vom metaphysischen Realismus distanzieren, wie der
unter dem Titel Starmaking bekannt gewordene Streit um Goodmans World-
making-Konzept eindrucksvoll belegt.”

69 Ich beschrinke mich hier auf die Klarstellung der Punkte, die fiir die Bestimmung der
Zurechenbarkeit der Interpretation relevant sind. Die Uberlegungen sind kein Beitrag
zur Theorie der Wahrnehmung oder der direkten Referenz.

70 Zur Entstehung dieser Debatte vgl. Putnam, Renewing Philosophy, S. 111 und S. 216,
Fn. 6. Die Diskussionsbeitrdge von Goodman, Scheffler, Putham und Hempel sind

versammelt in: McCormick (Hrsg.), Starmaking. Weitere Uberlegungen zum Thema

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Nun ergibt sich jedoch sogleich die Schwierigkeit, dass der Gedanke eines
widerstidndigen Stoffes nicht unbedingt verstiandlicher ist als der zu erlduternde
Umstand selbst: Wir konnen uns sofort darauf einigen, dass wir Welten nicht
beliebig aus dem Nichts erschaffen und empirische Bezugsgegenstinde nicht
herbeisymbolisieren konnen. Was kann das Postulat der unbestimmten externen
Wirklichkeit dieser Gewissheit noch hinzufiigen? Dass wir auf diese Weise nicht
vorankommen, kann entlang zweier moglicher Deutungen der These von den
externen Grenzen gezeigt werden.

Erstens konnte die Versicherung, es gebe so etwas wie einen widerstdndigen
Stoff, selbst eine Bestimmung sein. In diesem Fall aber wéren wir sofort wieder
in die Aporien des metaphysischen Realismus verwickelt. Wir miissten ndmlich
wieder auf Darstellungen zuriickgreifen, um den vermeinten Widerstand genauer
zu fassen. Goodman weist des Ofteren auf diesen Punkt hin, etwa indem er be-
hauptet, dass auch die »many stuffs — matter, energy, waves, phenomena — that
worlds are made off«’" oder, wie es an anderer Stelle heil3t, »matter, anti-matter,
mind, energy, or what not«’> zusammen mit unseren Welten konstruiert werden.
Denn wie immer wir das unseren Interpretationen zugrunde liegende Substrat
umschreiben — wir miissen es dabei in irgendeiner Weise bestimmen, und dies
bedeutet, dass wir unweigerlich Versionen erstellen. Diese Notwendigkeit gibt
Goodman sichere Deckung, wenn er z. B. Scheffler dazu auffordert, anzugeben,
was es denn sei, das da versionsunabhéngig ist und — zusitzlich zur Darstel-
lungsweise — die Richtigkeit oder Falschheit einer Weltdarstellung festlegt.”

Ein zweiter Versuch, externe Grenzen plausibel zu machen, konnte darin be-
stehen, eine Unbestimmbarkeit der Widerstinde anzunehmen. In diesem Fall
aber wire eigentlich gar nichts gesagt. Jemand, der auf eine unbestimmte oder
unbestimmbare Realitit verweist, um die Moglichkeiten der Interpretation zu
umgrenzen, macht keine klaren Angaben. Er entzieht sich der Problemstellung

finden sich bei: Scheffler, Symbolic Worlds; ders., »My Quarrels with Nelson Good-
man«; Schwartz, »Starting from Scratch: Making Worlds« und Cox, »Goodman and
Putnam on the Making of Worlds«.

71 Goodman, Ways of Worldmaking, S. 6.

72 Ebd., S. 96. — Diese Passagen werden von Scheffler als Beispiele eines allzu radikalen
»objectual worldmaking« zitiert (»Reply to Goodman, S. 162 und »My Quarrels
with Nelson Goodman, S. 668) und ausdriicklich zuriickgewiesen (»Worldmaking:
Why Worry«, S. 173).

73 Vgl. Goodman, »Comments«, S.211. — Putnam schreibt dazu in Renewing Philoso-
phy, S. 113: »It is clear that if we try to beat Goodman at his own game, by trying to

name some >mind-independent stuff<, we shall be in deep trouble.«

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 85

nur auf eine mehr oder weniger elegante Weise. Der Punkt ist: Indem wir den
Begriff der Realitit rein negativ fassen, fiigen wir dem selbst schon gewissen
Umstand, dass wir durch beliebiges Darstellen keine wirklichen Welten herbei-
schaffen konnen, bestenfalls Unklarheiten hinzu. Interpretationsgrenzen lassen
sich auf diese Weise jedoch nicht ausweisen.

Es ergibt sich folgende Situation: Symbole sind keine Zauberstibe, mittels
derer wir Kaninchen aus Hiiten hervorzaubern konnen. Aber sobald wir diese
Selbstverstandlichkeit theoretisch untermauern wollen, geraten wir in die selt-
same Situation, Unklarheiten zu provozieren, wo wir eigentlich Sicherheit her-
stellen wollten. Mit Wittgenstein konnte man sagen: Die Begrenztheit des Inter-
pretierens im Umgang mit der sinnlichen Wahrnehmungswelt vertrigt keine
»metaphysische Betonung«.”* Um die Grenzen zu beschreiben, mit denen der
Zeichengebrauch zu tun hat, insofern er auf die sinnliche Erfahrungswelt be-
zogen ist, sollten wir ohne ontologische Redeweisen auskommen, und dies be-
deutet, dass wir uns besser auf eine interne Kldrung verlegen sollten. Nach dem
Gesagten konnen wir dies so verstehen: Wir sollten fragen, welchen Sinn es in
unserer Lebenswelt hat, wenn das Wirkliche als Grenze des Interpretierens aus-
gezeichnet wird. Was bedeutet es, wenn wir im Rahmen unserer Praxis nicht
»soundso« interpretieren konnen, weil sich die Dinge nicht »soundso« verhalten?

3.2 Bezugnahme als Sinnbedingung

Oben wurde sichtbar, dass auch die mit den Begriffen Realitdt und Wirklichkeit
offenbar verbundenen Grenzen ohne Bezug zu einer Realitit-an-sich expliziert
werden miissen. Es empfiehlt sich mithin, die Begrenztheit und Nicht-Beliebig-
keit des Worldmaking direkt zu markieren und die gesuchten Restriktionen mit
Blick auf die Verwendung von Zeichen selbst plausibel zu machen. Die Aufgabe
besteht nicht darin, Erkldrungen dafiir zu geben, warum die Bildung richtiger
Weltdarstellungen keine Sache uneingeschrinkter Willkiir ist, sondern in einer
interpretationslogischen Vergewisserung des Umstands, dass dies so ist. Ich
werde dies als fiir den Begriff der Grenze charakteristisch auffassen. Zu zeigen
ist, warum fiir eine Person, die interpretierend ein theoretisches Verhiltnis zu der
Welt ausbildet, in der sie lebt, manche Interpretationen immer schon faktisch
ausgeschlossen ist.

Ziehen wir zunichst die Konsequenzen aus dem oben Gesagten: Mit der Idee
der externen Grenze entfillt die Option, die Begrenztheit der Interpretationsmog-

74 Vgl. Wittgenstein, Uber Gewifiheit, § 482.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86 | ZEICHEN UND FREIHEIT

lichkeiten in irgendeiner Weise in eine dufere Soundso-Welt umzumiinzen. Es
ist verfiihrerisch, den Begriff der Grenze im Sinne einer vorab gegebenen Grenz-
linie aufzufassen; doch diese Lesart muss ausgeschlossen werden. Zwar ist nicht
Jjede (beliebige) Interpretation moglich; aber dies heifit nicht, dass es einen pri-
zise abgezirkelten Bereich moglicher Interpretationen gibt. Es sind vielmehr
immer noch unendlich viele Interpretationen moglich. Dies zumindest muss vor-
ausgesetzt werden. Fiir all diese Interpretationen scheint zu gelten, dass sie nicht
gegen das »unmittelbar Wirkliche« stehen konnen; und dies ist der Punkt, den es
zu sichern gilt. Das heif3t, hier geht es nicht darum, Pluralitit zu reduzieren und
»falsche Interpretationen« auszugrenzen, sondern darum, zu zeigen, dass jede
wirkliche Interpretation immer schon Auflagen erfiillen muss, genauer: erfiillt.
Wenn die gesuchten Grenzen keine dulleren Grenzlinien sind, dann sehen wir
uns auf die sinnlogischen Bedingungen des Zeichengebrauchs verwiesen; die
Grenzen sind innere Grenzen des Sinns.” Die ganze Beschreibung muss so orga-
nisiert sein, dass die Annahme von Fillen der Welterzeugung ex nihilo als un-
sinnig erkennbar ist und solche Fille gar nicht erst in Betracht kommen.

Dazu sollten wir uns zunichst die Funktionsweise interpretierender Zeichen
vor Augen fithren: Darstellungen haben, wie gesehen, intentionalen Charakter
bzw. eine »aboutness«.”® Das Zeichen stellt nur dar, wenn es als Darstellung von
etwas interpretiert wird. Und dies ist eine logische Bedingung des sinnvollen
Zeichengebrauchs. Das Wie der Interpretation muss einen Bezug haben. Mit
Blick auf den zeicheninterpretierenden Charakter des Zeichens konnte man auch
sagen: Es muss ausweisbar sein, was interpretiert wird. Auf Fragen wie »Was ist
es, das du so interpretierst?« oder »Was stellst du so dar?« muss ich etwas ant-
worten konnen. Ich muss das Thema angeben konnen, indem ich auf unproble-
matische Zeichen zuriickgreife. Andernfalls interpretiere ich gar nicht.

Von hier her ldsst sich die wichtige Voraussetzung entwickeln, dass es nicht
der Kontrolle des Individuums unterstehen kann, ob ein Zeichen auf etwas refe-
riert oder nicht. Es war schon sichtbar, dass wir nicht die Bezugnahme, sondern
nur die Darstellungsform als zurechenbares Interpretationsprodukt in Erwégung
ziehen sollten. Und hier stellt sich heraus, dass erstere in der Tat als der Willkiir
des Individuums entzogen zu denken sind. Indem wir uns auf die Referenz be-
ziehen, beziehen wir uns auf das am Zeichen, was als nicht-disponibel gesetzt
ist. Daran zeigt sich erneut: Der interpretierende und welterschlieBende Zeichen-

75 Dies wird sich spiter fiir andere Aspekte des Zeichengebrauchs (die Regelbindung
und die Zeicheninterpretation) bestdtigen. Normative Einschrdnkungen hingegen er-
geben sich angesichts unterschiedlicher Moglichkeiten sinnvollen Darstellens.

76 Vgl.Kap.13.2e.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 87

gebrauch findet schon in einer interpretierten und erschlossenen Welt statt. Was
dies beinhaltet, wird noch klarer werden, wenn die in der besonderen Zeichen-
bildung beanspruchten Zeichenpraktiken erortert werden, die jeweils als Ver-
stehensvoraussetzungen fungieren. An dieser Stelle sei es vorgreifend fiir den
Bezug zur sinnlich wahrnehmbaren Welt verdeutlicht.

Ich mochte dabei epistemische Fragen auflen vor lassen und nur die paradig-
matischen Fille des Wirklichkeitsbezugs ins Auge fassen, in denen Grenzen
direkt wirksam zu sein scheinen. Es geht damit um die jeweilige aktuelle Wahr-
nehmungssituation und um Zeichen, insofern sie direkt bezugnehmen.77 Dass das
demonstrative oder indexikalische Moment des Zeichens nicht unter der Kon-
trolle des Zeichenverwenders steht, ist offenkundig: Wenn ich ins Leere zeige
und den Satz »Dies ist die blaue Mauritius« duflere, so bilde ich damit keine
richtige Weltdarstellung, denn das Demonstrativum »>dies< nimmt nicht Bezug.78
Man wird vielleicht sagen wollen: Dadurch, dass ich soundso darstelle, kann ich
kein Bezugsobjekt (z. B. eine Briefmarke) erscheinen lassen. Auf solche Weise
kann ich meine Welt nicht interpretieren; und dies zeigt an, dass die direkte Re-
ferenz nicht meiner Willkiir untersteht. Insofern Interpretation eine solche Refe-
renz voraussetzt, hingt sie von etwas ab, das ich nicht beeinflussen kann — jeden-
falls nicht durch meinen Zeichengebrauch.

Wenn wir in diesem Kontext von Grenzen der Darstellung sprechen — von
Gegebenheiten, die die faktisch bestehenden Interpretationsmoglichkeiten und
damit den Raum der Zurechenbarkeit festlegen —, so miissen wir indes beachten,
dass hier nicht Interpretationsvielfalt minimiert wird. Es hat zwar Sinn zu sagen,
dass ich nicht frei dariiber verfiigen kann, ob ein Zeichen direkt bezugnimmt
oder nicht, aber damit werden meinem Darstellen keine zusitzlichen Einschrian-
kungen auferlegt; es wird nur einer Bedingung solchen Darstellens Ausdruck
verschafft. Dass ein »Zeigen ins Leere« kein direktes Bezugnehmen auf etwas

77 Dass gerade dieser Aspekt fiir eine Grenze der Interpretationsfreiheit einsteht und als
Korrektiv zum Idealismus dient, hat in der Zeichenphilosophie eine gewisse Tradition,
seit Peirce die Indexfunktion des Zeichens auf diese Weise akzentuiert hat: In dieser
zeige sich die Wirklichkeit der Secondness, in Gestalt von roher Gewalt. So heifit es:
»a pure index simply forces attention to the object [...]« (»New Elements«, S. 306). —
In der Gegenwart hat McDowell die demonstrative Referenz als Gegenmittel zum
Idealismus beansprucht (vgl. »Having the World in View«, Lecture III; im Ausgang
von Evans, The Varieties of Reference, Kap. 6).

78 Wie sich bald zeigen wird, handelt es sich um eine vereinfachende Beschreibung.
Statt von einem Zeigen ins Leere miisste man genauer von Handlungen sprechen, die

wir als missgliickte Versuche, sich auf etwas zu beziehen, erkennen.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88 | ZEICHEN UND FREIHEIT

sein kann, ist in all meinem Darstellen schon vorausgesetzt. Denn sobald das
Zeichen seinen bezugnehmenden Charakter einbiifft, ist es keine Darstellung
mehr; und genau dies wire der Fall, wenn ich ins Leere hinein zeigen und sagen
wiirde »Dies ist die blaue Mauritius«. Wiirde mich in so einem Fall ein anwe-
sender Freund fragen »Wo ist denn hier etwas?«, »Was meinst du mit >dies<?«,
so konnte ich keine passende Antwort geben und das Thema meiner Darstellung
nicht ausweisen. Es ist weder eine Briefmarke noch etwas dhnliches da, auf das
ich zeigen konnte. Damit ist eine Bedingung des Darstellens nicht erfiillt; ein
solches Tun ist kein Darstellen in einer (gemeinsamen) Welt. Es liegt nichts vor,
was wir als Darstellung verstehen konnten. Von hier her ergibt sich eine innere
Begrenztheit der Interpretation.

Ich mochte annehmen, dass das Wesentliche damit bereits gesagt ist: Fille,
in denen wahrnehmbare Bezugsgegenstinde aus dem Nichts erschaffen werden,
gibt es eben nicht. Indem wir auf solche Fille verweisen, verweisen wir nicht auf
Symbolisierungen. — Da es angesichts der starken Intuitionen, die mit dem Be-
griff der Wirklichkeit verbunden sind, gleichwohl so scheinen konnte, als wire
nach wie vor etwas vergessen worden, mochte ich das Gesagte dennoch ein
Stiick weitertreiben, indem ich einen kurzen Blick auf die Debatte um das soge-
nannte Starmaking werfe. Auch fiir sie bildet der Umstand, dass Darstellungen
auf Gegenstidnde bezogen sein miissen, deren So-Sein der Willkiir entzogen ist,
den AnstoBpunkt: »Whether a world answers to a version is, in general, inde-
pendent of what we may wish or will.<”* Angesichts dieser Tatsache scheint es
nur recht und billig, eine Differenzierung zu verlangen, die man als versional
contra objectual worldmaking80 oder als constituting contra creating bzw. »really
bringing about«®' zum Ausdruck bringen konnte. Wiirden Darstellung und Welt
gleichgesetzt, so wire jede Version eo ipso richtig. Diese Uberlegung veranlasst
Scheffler, die von Goodman vorgeschlagene Formulierung »we make versions,
and right versions make worlds«*> wie folgt zu modifizieren: »we make versions,
and things (made by others, by us, or by no one) make them right.<* Ohne diese
Einschrinkung, so der Gedanke, wiirde jede Darstellungshandlung einen ent-
sprechenden Weltausschnitt erzeugen, und das Individuum konnte die Realitéit

79 Scheffler, Symbolic Worlds, S. 196.

80 Vgl. ebd., Kap. 13 oder Scheffler, »My Quarrels with Nelson Goodman, S. 668.

81 Cox, »Goodman and Putnam on the Making of Worlds«, S. 37.

82 Goodman, Of Mind and Other Matters, S. 42.

83 Scheftler, »Reply to Goodmang, S. 164 — In einem spiteren Text Schefflers heifit es
ein wenig vorsichtiger: »We make versions but it is not we who make them right«
(»Worldmaking: Why Worry«, S. 174).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 89

durch die Verwendung von Symbolen manipulieren. Es hitte uneingeschrinkte
Verfiigungsgewalt und konnte seine Welt durch geistige Anstrengung — Scheff-
ler spricht von Voluntarismus® — gestalten. Wir wiren einer phantastischen
Konzeption von Interpretationsfreiheit verfallen.

Das Gesagte aber kann verdeutlichen, dass hier in Wahrheit kein Problem
besteht, da nie behauptet wurde, dass jedes beliebige Zeichen bezugnimmt, und
wir keineswegs erst eigens dafiir sorgen miissen, dass Welten nicht »aus dem
Nichts erschaffen« werden. Dies kann und muss nicht dadurch gesichert werden,
dass wir einen Punkt angeben, an dem die Beschreibungsabhingigkeit der Welt
authort. Wir konnen die Grenze iiber die logischen Bedingungen des Zeichen-
gebrauchs beschreiben: Denn das Prinzip, dass wir die Dinge so sein lassen, wie
sie sind, indem wir Symbole auf bestimmte Weise verwenden, hat — auch wenn
dies gewagt scheinen mag® — zuniichst einmal (vorbehaltlich weiterer, interner
Differenzierung) allgemeine Geltung. Wir konnen nichts angeben, was an einer
soundso geformten Realitiit nicht darstellungsabhingig ist. Und das heif3t, dass
mit dem Hinweis, dass wir die Sterne nicht erzeugen konnen, letztlich nur einer
vollig selbstverstindlichen Tatsache Nachdruck verliehen wird: Natiirlich kann
man keinen neuen Stern herbeizaubern, indem man eine Sternbeschreibung gibt.
Mehr aber ist mit dem Unterschied zwischen einem Hervorbringen und einem
Formieren von Welten letztlich nicht gesagt, wenn der Begriff der externen
Realitit unklar ist.*® Man kommt erneut zu der Einsicht, dass hier ein Punkt be-
rihrt wird, der keine zusétzliche Begriindung vertrdgt. Es ist niichtern betrachtet
schon eher der Rekurs auf die in diesem Bereich zu erwidgenden Gegenthesen
(z. B. es konnte sich so verhalten, dass wir Sterne aus dem Nichts erzeugen), der
zu rechtfertigen wire.

Ich mochte daher davon ausgehen, dass die beschriebene Losung tragfihig
ist. Was es braucht, ist nicht »metaphysische Betonung«, sondern therapeutische
Vergewisserung. Wir konnen einige Vorgidnge immer schon ausklammern: Ein
»Zeigen ins Nichts« ist keine Bezugnahme; und wo jemand von so einem Zeigen
Gebrauch zu machen sucht, kann es zu keiner Interpretation von etwas kommen.

84 Vgl. Scheffler, »Worldmaking: Why Worry«, S. 174 und Symbolic Worlds, S. 206.

85 Putnam spricht von einer »daring extrapolation« Goodmans (Renewing Philosophy,
S. 113) und verweist in diesem Zusammenhang auf die Rolle von generellen Termini
(ebd., S. 114) — und damit auf eine in der Tat wichtige Einschriankung, welche spiter
im Kontext von Zeichenpraktiken behandelt wird.

86 So kommt Cox in »Goodman and Putnam on the Making of Worlds« zu dem Ergeb-
nis, dass der Unterschied zwischen einem echtem Making und einem bloBen Consti-

tuting selbst wieder nur von metaphyisch-realistischer Warte aus formulierbar ist.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Zeichen funktionieren eben nicht so, dass sie bezugnehmen, wo sie offensichtlich
nicht bezugnehmen. Auch wenn ich nicht durch sinnliche Gegebenheiten ge-
zwungen werden kann, etwas »soundso« (z. B. als Stern) zu interpretieren, ist es
mir dennoch unméglich, einen Stern durch eine Sterndarstellung zu erzeugen.
Ein solches Darstellen ins Auge zu fassen, heift, ein Tun ins Auge zu fassen, das
gleichsam aus der Welt herausgefallen ist. Dies zeigt einen Sinn an, in dem ich
im Umgang mit meiner Welt begrenzt bin — aber auch, dass diese Grenze immer
schon in Rechnung gestellt ist, wenn wir am innerweltlichen Zeichengebrauch
ansetzen. Diese Begrenztheit entspricht einer inneren Bedingtheit.

Es ging um Bedingungen allen Zeichenbildens. Die Interpretation erfolgt in
offentlichen Zeichen; ob (und wie) eine Bezugnahme funktioniert — dariiber ent-
scheidet nicht der Zeichenverwender, sondern die eingespielte Praxis und die
Gemeinschaft. Dass wir das Beispiel raumzeitlicher Gegebenheiten und Wahr-
nehmungssituationen gewdéhlt haben, sollte dariiber nicht hinwegtduschen. Die
Dimension der Zeichenpraxis ist hier stets schon mit im Spiel. Die weiteren
Uberlegungen werden dies noch deutlicher hervortreten lassen.

3.3 Grenzen des Sinns als Grenzen der Zurechenbarkeit

Im Vorigen wurde die Vielfalt der Interpretationen, anders als es das falsche Bild
einer duBerlichen Entgegensetzung von Darstellung und gegebener Realitit sug-
geriert, in keiner Weise durch die Angabe von Richtigkeitskriterien minimiert.
Der Gegenstandsbezug ist eine innere Bedingung, welche erfiillt ist, wenn eine
Weltdarstellung — richtig oder falsch — vorliegt. Es bleibt mithin dabei, dass eine
Pluralitdt von Weltentwiirfen moglich ist. Die erste Person konnte sich fragen
miissen: »Wie soll ich (am besten) interpretieren?« Denn wir konnen auf unter-
schiedliche Weise (richtig) interpretieren, wenn auch nicht auf jede (beliebige)
Weise. Spricht man davon, dass man nicht »auf jede (beliebige) Weise« inter-
pretieren kann oder manche Interpretationen »eben nicht moglich sind«, markiert
man eine innere Grenze, eine Grenze des Sinns. Solche Grenzen konnen wir
nicht auer Kraft setzen, und das heif3t, dass wir im theoretischen Denken nicht
eigens fir diese Grenzen sorgen miissen. Werden solche Grenzen iiberschritten,
kann kein sinnvolles Darstellen oder Interpretieren mehr erfolgen.

Was auf den ersten Blick wie eine durch die Wirklichkeit gezogene Grenze
aussieht, kommt daher zum Tragen, wenn eine einzelne Person die Ublichkeiten
der Interpretationspraxis durchbricht. Da die Grenze eine Sinnbedingung ist, ge-
winnt sie von absurden Fillen her Kontur. Das sinnvolle Darstellen wird dabei
von Unsinn abgrenzt. Und im Umgang mit der Wahrnehmungswelt wirft diese

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 91

Bedingung keinerlei Probleme auf: Die Wahrnehmungswelt zeichnet sich gerade
dadurch aus, dass sie bereits interpretiert, selbst bereits offentlich ist. Sie ist in
diesem Sinne immer schon Bedingung der Interpretation.”’ In der &ffentlichen
Praxis wird sich dies einfach so niederschlagen, dass wir dort, wo der Bezug
eines Zeichens problematisch wird, die Frage stellen, um was fiir ein Zeichen es
sich tiberhaupt handelt. Wenn ich z. B. auf einen leeren Tisch zeige und sage
»Dies ist die blaue Mauritius«, dann hat meine Aussage keinen Bezugsgegen-
stand. Es ist eben keine Briefmarke da; und man wird meine AuBerung daher auf
andere Weise interpretieren wollen — etwa indem man sie auf den Tisch bezieht
(und als falsch beurteilt). Die Streitfrage in solchen Fillen kann nur sein, wie
etwas ist — ob dies z. B. als »die blaue Mauritius« oder als » ganz normale 55-
Cent-Marke« klassifiziert werden muss. Eines aber wird nicht zur Disposition
stehen: der Bezug des Demonstrativpronomens >dies<. Dass es um »diese Sache«
geht, wird unstrittig bleiben; denn andernfalls konnte gar nicht mehr sinnvoll
gefragt werden, wie »dieses etwas« richtig zu interpretieren ist.” Der Streit wiire
gegenstandslos geworden und konnte sich in alle moglichen Richtungen ent-
wickeln. Wo nicht klar ist, was interpretiert werden soll, konnten keine Grenzen
der Interpretation angegeben werden.” Der Spielraum der Moglichkeiten hitte
keinerlei Kontur.

Fiir die weitere Diskussion wird es wichtig sein, dass die inneren Grenzen
des Sinns gleichzeitig Grenzen der Zurechenbarkeit sind. Dies sei vorldufig er-
lautert. Wir mussten, um den wesentlichen Punkt zu fassen, Interpretationen ins
Auge fassen, die in einer 6ffentlichen Praxis ausgeschlossen sind. Die Wahrneh-
mungswelt kann, wenn man so sagen will, nur insofern fiir das einstehen, was

87 Wie wir spiter (Kap. V 2.2) sehen werden, beginnen hier Zeichenketten.

88 Es sei noch einmal betont, dass die Differenz von Referenz- und Darstellungsfunktion
nicht trennscharf ist. Insbesondere steht der Bezugsgegenstand der Darstellung nicht
als nicht-modifizierbares Korrelat gegeniiber. Es geht um eine Unterscheidung, die in
der Interpretation gemacht wird. Indem etwas als indexikalisch interpretiert wird, wird
es nicht als darstellend aufgefasst. Keine Kontrolle iiber die direkte Bezugnahme zu
haben, heiit daher nicht, an die Hinsicht zu stoen, in der das Darstellen autorenunab-
hingig determiniert ist. Demonstrativa wie >hier< oder >dies<, ein Namensschild auf
einem Portrait oder Zeigegesten werden nicht als Moment der Darstellung verstanden,
sondern als Bezugnahmen auf das Thema der Darstellung. In diesem Zusammenhang
ist auch noch einmal daran zu erinnern, dass selbst falsche Beschreibungen diese
Bezugnahme leisten konnen (vgl. Kap. 13.2 d).

89 Hier macht sich die wechselseitige Abhingigkeit der positiven und der negativen Frei-

heitsdimension geltend (vgl. Kap. 11.2).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92 | ZEICHEN UND FREIHEIT

»eben soundso ist«, als man nicht jede Darstellung bilden kann. Man konnte
sagen: Wenn iiberhaupt von etwas Gegebenem die Rede sein kann, dann nicht
im Sinne der Rechtfertigung einer Interpretation, sondern nur im Sinne einer
Zuriickweisung von Verantwortung.90 Das bedeutet: Wihrend es meinem Ver-
standnis entsprechen kann, dass dies ein Stuhl ist — und eine Rechtfertigung
denkbar ist, fiir die ich einstehe —, hat es nichts mit meinem Verstindnis zu tun,
wenn kein Stuhl da ist. Wiirde mich in so einem Fall jemand fragen: »Wieso
interpretierst du nicht so (dass ein Stuhl da ist)?«, so konnte ich sagen: »So (dass
ein Stuhl da ist) kann ich nicht interpretieren« — und damit wiirde ich meine
Interpretation nicht rechtfertigen, sondern mich von Verantwortung lossprechen.
Verteidige ich eine Interpretation, indem ich sie gegen offensichtlich absurde
Interpretationen halte (»Es ist eben ein Tisch da und kein rosa Elefant«), so gebe
ich damit keine Begriindung. Auf solche Weise gebe ich zu verstehen, dass ich
fiir eine Interpretation in einem bestimmten Sinn nicht personlich verantwortlich
sein kann. Ich bringe die Bedingung zum Ausdruck, dass nicht jede Interpreta-
tion moglich ist — damit aber eine Bedingung allen Interpretierens. Ich bringe
»das Gegebene« nicht als Grund ein, da der Umstand, auf den ich mich beziehe,
nichts fiir die Bestimmung der richtigen Interpretation hergibt. Ich rechtfertige
nur allgemein Sinn gegen Unsinn.

Dies ist die Richtung, in die uns die weiteren Uberlegungen fiihren werden.
Fassen wir vorerst zusammen: Wie generell immer schon ein Thema vorausge-
setzt ist, wenn die Freiheit der Interpretation in der 6ffentlichen Zeichenpraxis
konkret bestimmt werden soll, so ist in der Interpretation der Wahrnehmungs-
welt immer schon etwas vorausgesetzt, das in der Zeichenbildung (wie auch im-
mer genau) naher bestimmt wird. Dieses Etwas muss in Zeichen ausweisbar sein.
Es wird dann z. B. darum gehen, inwiefern ich die Freiheit habe, »dieses Ding«
als Tisch, als Haufen von Molekiilen oder als Erbstiick Napoleon Bonapartes zu
charakterisieren, nicht aber um die Frage, »ob iiberhaupt ein Ding da ist«. Aber
dies beschreibt keine dem Interpretieren gegeniiberstehende Beschrinkung, son-
dern eine innere Grenze. Es gibt kein noch so kleines Nadelohr, durch das eine
externe Realitdt in Symbole einsickern konnte. In der Praxis hat die Auskunft,
die empirische Realitit lasse es eben nicht zu, soundso zu interpretieren, streng-
genommen nur soviel Bedeutung, wie wir der Moglichkeit, man konnte Dinge
aus dem Nichts erscheinen lassen, Wahrscheinlichkeit beimessen. In allen nor-
malen Fillen aber geht es um Interpretationen von etwas (sie mogen sich letzt-

90 McDowell formuliert einen dhnlichen Gedanken: »In effect, the idea of the Given
offers exculpations where we wanted justifications« (Mind and World, S. 8; vgl. auch
ebd., Fn. 7).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 93

lich auch als falsch erweisen) und um Bezugspunkte in der Welt, von der wir
bereits ein Verstidndnis haben.

3.4 Die Bedeutung der Zeichenpraxis

Die bisherige Betrachtung héngt von einer Zuspitzung ab. Wichtige Aspekte, die
fiir den Zeichengebrauch von eminenter Bedeutung sind, blieben noch ausge-
klammert. Da wir diese Aspekte in der Alltagspraxis nur selten ausklammern
konnen, steht die Explikation der inneren Begrenztheit der Interpretation dieser
Alltagspraxis bislang blass gegeniiber. Will man aber tiefer dringen, so muss
man sich den Zeichen- und Interpretationspraktiken zawenden, die der Lebens-
welt die Form geben, von der wir im besonderen Interpretieren ausgehen. Um
dies zu verdeutlichen, seien noch einige kurze Erlduterungen angefiigt, welche
gleichzeitig zu dieser Thematik iiberleiten.

Erstens wurde von der epistemischen Problematik abgesehen, mit der wir uns
im Alltag oft konfrontiert sehen, etwa wenn uns Informationen fehlen. Das Vor-
gehen, Zeichen ohne Bezugsgegenstand auszuklammern, entspricht einer Ab-
straktion von diesem Aspekt. Aber unmoglich sind solche Zeichenbildungen
freilich nur in so klaren Féllen wie den erwihnten. Nur wer direkt bezugnimmt
und die Wahrnehmungswelt interpretiert, sieht sich in der beschriebenen Weise
begrenzt. In Fillen nicht-direkter Bezugnahme hingegen kann es immer sein,
dass ich nicht weif}, ob ein Zeichen wirklich einen Erfiillungsgegenstand hat
oder nicht. Es kann geschehen, dass ich eine Voraussetzung richtigen Darstellens
falschlicherweise als erfiillt unterstelle. Ich konnte von der Briefmarke in der
Schublade sprechen und diese als »blaue Mauritius« klassifizieren, die Beschaf-
fenheit beschreiben, eine Skizze anfertigen usw. Und doch konnte sich, wenn ich
die Schublade 6ffne, herausstellen, dass sie leer ist. Auf die Frage »Was ist es,
das du so beschreibst?« hitte ich dann keine Antwort mehr parat. Es hitte sich
herausgestellt, dass ich gar keine Beschreibungen einer Briefmarke in der Schub-
lade gegeben habe. Mit der Beschrinkung auf den direkten Anschauungsbezug
wurde diese Dimension ausgeklammert und vorerst angenommen, dass die Frage
der Referenz unproblematisch ist.”’ Fiir den Weltinterpreten ist dies jedoch nicht
der Regelfall. Hier ist es oft ein Anliegen zu kldren, ob etwas wirklich soundso
ist, ob es das, wovon die Rede ist, gibt oder nicht usw. Insofern artikuliert sich in
dem Hinweis, dass unsere Darstellungen nicht eo ipso richtig sind, ein wichtiger

91 Setzt man an denotierenden Symbolen an, so ergibt sich eine dhnliche Situation (vgl.
Elgin, With Reference to Reference, S. 21).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Vorbehalt. Doch allgemeine Erwidgungen erkenntnistheoretischer oder seman-
tischer Art konnen die Betrachtung des Einzelfalls nicht ersetzen. Fragen wie die
genannten miissen an die lebensweltliche Praxis zuriickverwiesen werden, die
diesbeziiglich gut eingespielte Verfahren kennt.

Was hier aber hinzuzufiigen ist, ist die Pramisse, dass ein hinreichend kri-
tisches Niveau besteht und die »doxastische Verantwortung«’> gewahrt bleibt.
Das Interesse gilt ausschlieBlich der Vielzahl von richtigen Interpretationen, und
das heif3t, dass die entsprechenden Einschrinkungen von Interpretationsfreiheit —
die normativen Auflagen insbesondere von Konsistenz und Kohérenz, die sich
innerhalb des sinnvollen Zeichengebrauchs ergeben — als erfiillt gelten miissen.”
Vorlédufig sei darauf hingewiesen, dass diese Auflagen gerade in der Perspektive
eines verantwortlichen Interpreten Geltung haben: Ich kann kein Interesse daran
haben, gegen die Wahrnehmungswelt zu interpretieren bzw. empirische Bedin-
gungen zu missachten. Es kann mir im Weltverstehen nicht darum gehen, mir
Freiheiten herauszunehmen, die sich empirisch nicht einlosen lassen. Die Pra-
misse, dass die Referenz eines Zeichens nicht problematisch wird, trigt somit
dazu bei, die Aspekte herauszufiltern, die aus der Ich-Perspektive angemessener-
weise als Aspekte von Interpretationsfreiheit und Interpretationsverantwortung
verstanden werden konnen.

Der zweite Punkt ist, dass die Relevanz der schon im Anschauungsbezug
vorausgesetzten konventionellen Zeichenpraktiken noch ganz ausgeklammert
blieb. Bisher hat sich bestitigt, dass unsere Frage, inwiefern es eine Sache von
Freiheit ist, wie wir die Welt interpretieren, auf das Darstellen bezogen werden
muss: Wiirden wir uns niamlich auf die Referenz beziehen, so hitten wir es aus
logischen Griinden mit dem zu tun, was im Moment nicht zur Disposition steht.
So sahen wir uns auf jene absurden Fille verwiesen, in denen gar nicht Bezug
genommen wird. Viel wichtiger aber ist eine Kldrung, wie sich die Interpreta-
tionsfreiheit des Individuums zu den o6ffentlichen Interpretationsroutinen verhiilt,
welche (z. B.) Platz greifen, wenn direkt Bezug genommen wird. Die Frage nach
Freiheit bezieht sich auf die Darstellungsleistungen und Interpretationsakte von
individuellen Personen, wobei gemeinsame Zeichenpraktiken je schon vorausge-
setzt sind — und daraus, nicht aber aus einem Verhiltnis von Person und Welt,
miissen die Grenzen und Spielrdume des interpretierenden Zeichengebrauchs
entwickelt werden.

92 Zu diesem Begriff vgl. Kornblith, »Justified Belief and Epistemically Responsible Ac-
tion«. In Kap. IV werden wir darauf zuriickkommen.

93 Vgl. Kap. IV 1 — Goodman hat stets eine Vielfalt richtiger Weltdarstellungen im Auge
(vgl. Ways of Worldmaking, S. 94).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 95

Dieser zweite Punkt bestimmt den Fortgang der Studie. Unser Zeichenge-
brauch ist in lebensweltliche Praktiken eingebettet, setzt ein Verstdndnis und ein
praktisches Konnen schon voraus und vollzieht sich im Rahmen intersubjektiver
Verhiltnisse. Es wird immer unter Zugrundelegung menschlicher Lebens- und
Zeichenpraktiken festgelegt, was jeweils als richtige Interpretation gilt; und die
Moglichkeit unterschiedlicher Interpretationen ist aufs engste mit der Vielfalt
dieser Lebens- und Zeichenpraktiken verkniipft. Diese Voraussetzung des Welt-
verstehens, ihr freiheitsbeschrinkender und freiheitseroffnender Charakter ist
deshalb nun ausfiihrlich zu untersuchen. Fiir die Explikation des Begriffs der
Interpretationsfreiheit wird diese Kldrung den wichtigsten Baustein abgeben.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 16:11:51.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

lll Der freie Gebrauch von Zeichenpraktiken

Wir fragen danach, inwiefern sich Weltinterpretation reflexiv kontrolliert voll-
zieht und ein zurechenbares, zu verantwortendes Tun ist. Die Perspektive der
ersten Person Singular ist dabei maBigeblich. Die Leitfrage lautet: »Inwiefern ist
es eine Sache von Freiheit, wie ich die Welt interpretiere?« Dabei soll jetzt das
Prinzip gelten, dass viele richtige Interpretationen moglich sind. Es kann nicht
die Realitit geben, die mich dazu zwingt, soundso zu interpretieren. Die Welt
interpretiert sich nicht selbst; sondern ich interpretiere die Welt, indem ich Zei-
chen und bestimmte Darstellungsformen bilde.

Nun geschieht dies nicht innerhalb meines individuellen Verhiltnisses zur
Welt, sondern im Rahmen einer intersubjektiv geteilten Praxis. Erst innerhalb
dieser konnen sich, wie wir schon sahen, Restriktionen ergeben. Die Kldrung der
aus dieser Praxis erwachsenden Auflagen hat sich damit als vordringlich er-
wiesen. Interpretationsfreiheit ist, so konnte man sagen, nicht »Freiheit gegen-
iiber der Realitiit«, sondern im Kontext von gegebenem Interpretieren.' Dieses
Interpretieren ldsst sich in mindestens dreierlei Hinsicht thematisieren: Es sind
Zeichenpraktiken gegeben, die durch Regeln angegeben und als »konventionell«
charakterisiert werden; es sind Weltverstdndnisse gegeben, das zusammenhin-
gende Ganze von Uberzeugungen und akzeptierten Interpretationsweisen; und es
sind jeweils Zeichen gegeben, konkrete Darstellungsformen, an die der Interpret
ankniipfen kann. — Kurz: Eine Person, die ihre Welt interpretiert, macht erstens
Gebrauch von sprachlichen und symbolischen Praktiken, hat zweitens bereits ein
theoretisches Verhiltnis zur Welt und bezieht sich drittens auf ein besonderes
Thema.

1 Vgl. die Fortsetzung des bereits zitierten Passus in Simon, Philosophie des Zeichens,
S. 94: »Denken erlebt sich als Freiheit der Interpretation nicht gegeniiber >der< Natur,

sondern gegeniiber friiheren Interpretationsansdtzen« (Hervorhebung Verf.).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Ich werde mich zunéchst mit ersterem befassen und den interpretierenden
Zeichengebrauch allein insofern betrachten, als er an Praktiken anschlieft oder
in irgendeiner Weise von »Regeln« abhiingt.” Zu denken ist also zuerst nur an
die Sprachen und Symbolsysteme, die der Praxis des Zeichengebrauchs, von der
jeweils ausgegangen wird, eingeschrieben sind. Die inhaltliche Richtigkeit tritt
damit fiir den Moment in den Hintergrund. Wir behandeln den verstehenden
Weltbezug nicht im Ausgang von (subjektiven) Vorstellungen, sondern von (6f-
fentlichen) Zeichen, und diese unterliegen als solche schon den Auflagen der je-
weiligen Praxis, was Beliebigkeit augenscheinlich ausschlieft. Es wird sich folg-
lich bereits unabhingig von der Frage der Richtigkeit des Interpretierens ein
Darstellungsspielraum beschreiben lassen.’ Dieser wird sich in seiner konkreten
Form fiir jeden individuellen Interpreten gesondert konstituieren, aber es be-
stehen gute Aussichten, dass seine Struktur allgemein behandelbar ist: Jeder
Weltinterpret steht in einer Zeichen- und Lebenspraxis; und es ist offensichtlich,
dass dies die Art und Weise seiner Interpretation vorkonstituiert. »Meine Welt«
findet ihre erste Form in einer intersubjektiven Praxis; und das Verhiltnis zwi-
schen dem damit gesetzten Verstindnis und den Weltausschnitten, die ich mir
durch individuell eigenen Zeichengebrauch geistig aneigne, ist denkbar asymme-
trisch. Zum Ganzen der vorausgesetzten Praktiken und den darin gegebenen
»Interpretationswelten« schlieflich kann ich mich gar nicht mehr interpretierend
verhalten.! Die Grenzen meiner Interpretationsfreiheit werden mithin wesentlich
durch die Zeichenpraktiken bestimmt sein, die mir zur zweiten Natur geworden
sind.

2 Die beiden anderen Fille werden in Kap. IV und V behandelt. — Es versteht sich, dass
die drei Aspekte miteinander zusammenhéngen und nur analytisch getrennt werden.

3 Simon hat dies fiir die Satzbildung so beschrieben: »Das >Ich« ist nicht frei, sich »alles
Mogliche« vorzustellen und dann zu fragen, ob >so etwas< der Fall sei oder nicht. Es
muss sich der Grammatik und der Worter einer Sprache in ihrem besonderen, einzel-
sprachlich geregelten Bezug aufeinander bedienen« (»Ethik und Asthetik des Zei-
chens«, S. 272). Denn »niemand bildet Sitze nur >von sich aus<. Er folgt dabei immer
auch einem Schema, nach dem iiberhaupt >Sitze« gebildet werden konnen, ob sie nun
wahr oder falsch sind« (ebd., S.267). — Dass Sinn und Richtigkeit dennoch aufein-
ander bezogen sind, vgl. Kap. IV 1.1

4 Abel zufolge lésst sich eine »logische Kluft« zwischen kategorialisierenden Interpre-
tationen und den damit festgelegten Welten nicht explizieren. Die Bildung von Welt
ist »nicht etwas in der Welt«, sondern »erst in ihrem Zusammenspiel bilden logische,
asthetische und ethische Form« der Interpretationspraxis »eine Welt und individuell

meine Welt« (Interpretationswelten, S. 501).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 99

Die Thematik wird ausgehend von Wittgensteins Uberlegungen zum Regel-
folgen erortert (II 1). Dies dient dazu, ein Fundament zu schaffen, aber auch
dazu, die Moglichkeit von Zwang wiederum auszuschlieSen. Durch die Betrach-
tung wird die Rede von »Regeln« indes in den Hintergrund und der Vorausset-
zungscharakter von Zeichenpraktiken in den Vordergrund treten: Interpreten
gehen nicht nach gegebenen Regeln vor, sondern nehmen Zeichenpraktiken in
zurechenbarer Weise in Gebrauch. Auf dieser Basis wird untersucht, welche
Grenzen Zeichenpraktiken der Zeichenbildung setzen (IIT 2). SchlieSlich wird
der positiv freien Zeichenbildung als einer Art des sinnvollen und zurechenbaren
Gebrauchs von Zeichenpraktiken erste Kontur verliehen (III 3).

1 Regelfolgen als Praxis

Es wird gern fiir offensichtlich gehalten, dass unser Sprach- und Zeichenge-
brauch an Regeln gebunden ist. Vor allem die Unterschiedlichkeit der Zeichen-
systeme legt dieses Bild nahe. Wollen wir eine neue Sprache lernen, so miissen
wir ihre Regeln lernen; und dass die englische Sprache nicht physei existiert,
wird deutlich, wenn wir an die chinesische Sprache denken. Fiir diese Seite des
Zeichengebrauchs scheinen Begriffe wie »konventionell«, »arbitrdr« oder auch
»regelgeleitet« passend. Greifen wir diese Begriffe im Zusammenhang unserer
Problematik auf, so stellt sich die Frage, wie die Regeln des Zeichengebrauchs
unsere Interpretationsfreiheit beriihren. Dabei konnen wir uns auf solche Regeln
konzentrieren, die zum festen Repertoire des Zeichenverwenders gehoren; man
konnte sagen: auf Grundregeln, welche fiir klar und selbstverstiandlich gehalten
werden und iiber die vollige Einigkeit besteht. Als typische Beispiele sollen
Priadikate wie »>Tisch< oder >blau« gelten, aber ebenso Zeichen wie T oder ©. Fir
den Gebrauch solcher Zeichen, so mochte man sagen, muss es Verwendungs-
regeln geben, ohne die sie nicht wiren, was sie sind.” So wiire es z. B. nicht kor-
rekt, das Pradikat >Tisch< auf ein Nilpferd zu applizieren; und ein Zeichen wie

5 Man konnte von konstitutiven Regeln sprechen, die ein Verhalten nicht einfach regu-
lieren, sondern erst moglich und beschreibbar machen (vgl. Searle, Speech Acts, S. 33-
36). Es geht jedoch nicht um Regelsysteme, die zu einem bestimmten Zeitpunkt ein-
gefiihrt wurden (zur Kritik vgl. exemplarisch Schneider, »Beruht das Sprechenkonnen
auf einem Sprachwissen?«, S. 142-149). Der Begriff der Grundregel wird sich hier
ausschlieBlich auf Verfahrensweisen beziehen, die als bekannt vorausgesetzt werden,
da sie zu einem Grundverstdindnis gehoren. (Ausgeklammert bleiben regulative oder

logisch nachtriigliche Regeln, etwa strategische oder rhetorische Regeln.)

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100 | ZEICHEN UND FREIHEIT

»André ¥ Julia« bedeutet einfach nicht »André sieht mit Julia fern«. Von sol-
chen einfachen und klaren Fillen werde ich ausgehen.

Um eine Vorstellung von der Bindung des Zeichengebrauchs an die jewei-
ligen Grundregeln zu entwickeln, greife ich die Diskussion um das Regelfolgen
auf, wie sie im Ausgang von Wittgenstein gefiihrt wurde.® Dabei ist kein Beitrag
zur Wittgenstein-Exegese oder zur Losung des Regelproblems angestrebt. Ins-
besondere soll nicht gefragt werden, wie es moglich ist, Regeln zu folgen. Ich
werde davon ausgehen, dass es falliibergreifend einheitliche Praktiken — und da-
mit sprachliche Bedeutung, Begriffsbildung und allgemeine Verstdndnisweisen —
gibt, und versuchen, ein hinreichend plausibles Bild davon zu gewinnen, wie
dies zu denken ist. Die Bemiihungen richten sich also darauf, das lebensweltliche
Versténdnis plausibel zu formulieren.’

Ich mochte zunichst zwei nicht tragfihige Konzepte ausschlieBen: erstens
die Deutungsauffassung der Regel und zweitens den Versuch der Reduktion von
Regeln auf bloBe Regularitit. Die Unhaltbarkeit dieser Auffassungen ist in der

6 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, bes. §§ 185-242 und Bemerkun-
gen iiber die Grundlagen der Mathematik, bes. S. 303-353.

7 In der von Kripkes Erorterung geprigten Regel-Diskussion liegt der Akzent darauf,
dass die Moglichkeit von Bedeutung und Begriffsbildung ohne geeignete Theorie der
Regel als solche unerkldrlich bleibt (vgl. Kripke, Wittgenstein on Rules and Private
Language, etwa S. 62; zur Debatte die Beitrdage in Miller/Wright (Hrsg.), Rule-Fol-
lowing and Meaning, bes. Boghossian, »The Rule-Following Considerations«, sowie
Wright, Rails to Infinity, bes. Kap. II). Dieses Problem werde ich nicht diskutieren.
Kripke spitzt Wittgensteins Analyse bekanntlich auf eine Form des Skeptizismus zu.
Demzufolge bestehe die Schwierigkeit, verkiirzt gesagt, darin, dass die Normativitit
einer Regel durch keine nicht-semantische Tatsache gesichert ist (vgl. Kripke, Witz-
genstein on Rules and Private Language, S. 21-22). Dass diese Lesart an Wittgenstein
vorbeigeht, ist vielfach bemerkt worden (vgl. z. B. Baker/Hacker, Scepticism, Rules
and Language, S. 1-26) und kann fiir die systematische Behandlung ausgeklammert
werden. Dennoch liefert Wittgenstein fiir die hier bevorzugte Strategie Argumente:
Vorgreifend sei erwihnt, dass noch im selben Paragraphen, den Kripke zugrunde legt,
das »Paradox« des Regelfolgens als Symptom einer irrefithrenden Regelauffassung
und als »MiBverstindnis« klassifiziert wird (Wittgenstein, Philosophische Unter-
suchungen, § 201). Ich nehme dies als Hinweis, dass es darauf ankommt, ein Bild zu
entwickeln, wie das Regelfolgen verstanden werden kann, ohne sich in logische Apo-
rien zu verstricken. Kripkes Uberlegungen werden allein herangezogen, um Kritiken

an falschen Regelauffassungen zu untermauern.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 101

Literatur vielfach bemerkt worden.® Es muss daher nicht darauf ankommen, die
bekannten Befunde noch einmal zu erneuern. Auch wird es nicht darum gehen,
eine Versohnung oder Kombination dieser Auffassungen zu erreichen. Sie stel-
len zwei Sackgassen dar, und das Ziel muss es sein, das falsche Bild aufzuldsen,
in dem diese Sackgassen entstehen.’ Entsprechend gilt wiederum, dass die Eror-
terung anfangs nicht unmittelbar etwas iiber den Freiraum aussagt, den wir im
Zeichengebrauch haben. Die Auflosung der Deutungsauffassung ist nicht etwa
eine Einschrinkung eines zu grofen Interpretationsspielraums und die Auflo-
sung der Regularititsauffassung keine Befreiung von Regeldeterminismen. Der
Wert der Kritik liegt fiir uns noch einmal darin, einen Blickwinkel zu finden, von
dem aus die Frage nach der Freiheit im theoretischen Denken angemessen be-
handelt werden kann. Dabei ist insbesondere zu betonen, dass der Gedanke der
»gegebenen Regel« als solcher unplausibel ist — und dies nicht nur, weil in der
gewohnlichen Zeichenpraxis gerade nicht feststeht, welchen Regeln »gefolgt«
werden soll. Vielmehr wird sich ergeben, dass die Idee vorab festgeschriebener
Korrektheitsstandards auf der basalen Ebene von semantischen Praktiken bzw.
semantischen Grundregeln mit ganz prinzipiellen Schwierigkeiten behaftet ist.

Im Laufe der Uberlegungen wird sich die Bedeutung des Begriffs »Regel«
daher depotenzieren. Ins Blickfeld riicken stattdessen die gemeinsam geteilten
und individuell beherrschten Zeichenpraktiken als Voraussetzungen des jewei-
ligen Zeichengebrauchs. Diese schrinken den Raum der Darstellungsmoglich-
keiten nicht ein, sondern konstituieren iiberhaupt erst einen Zurechenbarkeits-
bereich. Die Hauptaufgabe dieses Kapitels ist es dann, die Grenzen, die sich von
den vorausgesetzten Zeichenpraktiken her ergeben — und damit die Grenzen der
Zurechenbarkeit der Zeichenbildung —, zu beschreiben.

1.1 Erste Sackgasse: Deutungsauffassung

Die Annahme der »gegebenen Regel« ist vor allem fiir die Position prigend, die
in Anlehnung an Wittgenstein Deutungsauffassung der Regel genannt werden
kann.'” Gedacht ist dabei an Situationen, in denen die Regel, der gefolgt werden
soll, als vorgegeben gilt. Dabei kann man sich diese Regel als Regelausdruck, als
Bedeutungstatsache, als Handlungsanweisung, als abstrakte Entitit oder auch als

8 Vgl. etwa Brandom, Making It Explicit, S. 18ff.

9 Fiir die sinnkritische Auflosung der Problematik argumentieren etwa Baker/Hacker,
Scepticism, Rules and Language.

10 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, bes. §§ 85, 198, 201, 213, 506.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Bewusstseinstatsache vorstellen. Doch all diese Varianten zeichnen sich durch
die Annahme aus, die Regel miisse, was immer sie genau sei, der Handlung als
Korrektheitsstandard unabhéngig vorhergehen. Die allgemeine Regel habe dem-
zufolge eine eigenstindige Existenz gegeniiber den einzelnen Fillen des Regel-
folgens.

Daraus aber ergibt sich eine Notwendigkeit: Damit verstdndlich wird, wie
der Regel gefolgt werden kann, muss zwischen die Regel und das Regelfolgen
wieder ein Drittes treten. Die Regelentitdt muss (in der rechten Weise) »geistig
erfasst« werden, damit eine Befolgung moglich ist. Und daraus erklirt sich das
Charakteristikum der Deutungsauffassung: die Idee néamlich, dass man der Regel
dann gerecht wird, wenn man sie richtig interpretiert, oder eben deutet. Wenn ich
beispielsweise die Aufgabe >3+2< vor mir habe und die Zahl >5< als Losung
nenne, so ist dies u. a. darauf zuriickzufiihren, dass ich den Regelausdruck >+«
richtig gedeutet habe. Und wenn ich einem Wegweiser, der nach rechts zeigt, da-
durch Folge leiste, dass ich nach rechts gehe, so habe ich den Wegweiser richtig
gedeutet.'" Diese Annahme, dass Regelbefolgungen wesentlich auf Deutungs-
leistungen beruhen, macht den Kern der Deutungsauffassung aus.

Das Problem dieser Sichtweise ist hinldnglich bekannt: Wenn wir die Befol-
gung der Regel von einer richtigen Regeldeutung abhéngig machen, so geraten
wir bei der Erkldarung, wie die Regel die Handlung bestimmt, in einen Regress.
Denn ein dem Regelfolgen unabhingig gegeniiberstehendes Interpretandum
lieBe Raum fiir die unterschiedlichsten Deutungen; es konnte letztlich jede
Handlung als korrektes Regelfolgen gelten, wenn man nur eine geeignete Deu-
tung liefert."> Man kann sich daher keine Vorstellung davon machen, wie eine
gegebene »Regeltatsache« eine Handlung so bestimmen konnte, dass die Regel
befolgt wird. In diesem falschen Bild ergibt sich der von Wittgenstein als »para-
dox« gekennzeichnete Eindruck: »eine Regel konnte keine Handlungsweise be-
stimmen, da jede Handlungsweise mit der Regel in Ubereinstimmung zu bringen
sei«.”> Will man nimlich nicht sagen, dass die Regel das entsprechende Handeln
veranlasst, indem sie dem Aktor auf mysteriose Weise »einfliistert« oder »ein-
gibt«'*, wie zu verfahren ist, so kann die korrekte Regelbefolgung nur dadurch
gesichert werden, dass wir eine weitere Regel einfiihren, »die die Anwendung

11 So eins von Wittgensteins Beispielen: ebd., § 84.

12 Ob die Ubereinstimmung durch eine Deutung der Regel, der Handlung oder der Art
Ubereinstimmung hergestellt wird, kann dabei offen bleiben: vgl. dazu Baker/Hacker,
Wittgenstein: Rules, Grammar and Necessity, S. 134f.

13 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 201.

14 Vgl. ebd., §§ 222f. und 230-237.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 103

der Regel regelt«", oder so, dass wir »Deutung hinter Deutung setzen; als be-
ruhigte uns eine jede wenigstens fiir einen Augenblick, bis wir an eine Deutung
denken, die wieder hinter dieser liegt«.16 Um die Regel als Korrektheitsstandard
zu sichern, wiren ad infinitum weitere Standards notig. Daran aber zeigt sich
nur, dass wir die Regelbefolgung auf diese Weise gar nicht verstindlich machen
konnen.

Die Schwierigkeit wird vor allem an Fillen deutlich, fiir die wir gewdhnlich
eine ideale Regelidentifikation voraussetzen, etwa bei mathematischen Regeln.
Die Moglichkeit, dass nachtriglich durch eine passende Deutung Regelkonfor-
mitét hergestellt wird, bleibt auch hier offen. Es ist etwa, wie Kripkes gut be-
kanntes Beispiel zeigt, immer denkmdoglich, dass das, was jemand in der Vergan-
genheit als Addition praktizierte, tatsdchlich auf der Regel der Quaddition be-
ruhte, welche sich von der Additionsregel darin unterscheidet, dass sie fiir Sum-
manden ab einer bestimmten GroBe (welche bisher zufillig noch nie vorkamen)
pauschal das Ergebnis »5« vorsieht.'” Darin zeigt sich freilich nichts anderes als
die prinzipielle Moglichkeit, dass jedes Vorgehen denkbar und mit der Regel in
Ubereinstimmung zu bringen wire, wenn wir die Regelbefolgung von einer
Deutung abhingig machen. Nimmt man diese Moglichkeit ernst, so konnte man
die Grundvoraussetzungen aller Verstindigung erschiittert sehen. So fasst Kripke
die ungesicherte Interpretation der Regel als Einfallstor fiir einen Skeptizismus
auf. Dabei gilt die Pramisse, dass die Regel auf gewisse Entititen zuriickgefiihrt
werden muss, die ihre unabhingige Existenz gegeniiber den einzelnen Anwen-
dungsfillen sichern und sie so als Korrektheitsstandard fixieren. Da hier aber
weder Gefiihle eines »inneren Meinens« noch »platonische Ideen«'® in Frage
kommen, bleibt die Stabilitit der Regel ein Mysterium.

Es ist fiir unsere Erorterung wichtig, dass die Schwierigkeit letztlich nicht
epistemischer, sondern logischer Natur ist. Dies kann Wittgensteins Beispiel des
Schiilers, der eine Reihe bilden soll, veranschaulichen: Fasst dieser die Regel,
die durch die Anweisung »Addiere 2!« ausgedriickt wird, so auf, dass er ab der
Zahl 1000 anfingt, das zu tun, was wir gewohnlich »4 addieren« nennen, und die
entsprechenden Einwinde nicht versteht, so ist es prinzipiell aussichtslos, den
Schiiler auf die (»Bedeutung« der) Regel hinzuweisen: denn das Problem besteht

15 Ebd., § 84.

16 Ebd., § 201.

17 Zu den Einzelheiten vgl. Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 9.

18 Zum ersten vgl. ebd., S. 41-51; zum zweiten ebd., S. 53-54. Eine weitere Moglichkeit
der Objektivierung — der Rekurs auf natiirliche Tatsachen — wird in Abschnitt III 1.2

besprochen.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104 | ZEICHEN UND FREIHEIT

ja gerade darin, dass ein abweichendes Regelverstindnis vorliegt: »Dieser Fall,
so Wittgenstein, »hitte Ahnlichkeit mit dem, als reagierte ein Mensch auf eine
zeigende Gebidrde der Hand von Natur damit, dass er in der Richtung von der
Fingerspitze zur Handwurzel blickt, statt in der Richtung zur Fingerspitze.«'® In
so einer Situation wire, wie es andernorts heift, die »Mdglichkeit der Verstin-
digung«*® erschiittert.

Wollen wir aber unser Selbstverstindnis, dass wir iiber Begriffe verfiigen
und uns verstindigen konnen, nicht aufgeben, miissen wir voraussetzen, dass
solche Fille gewohnlich nicht vorkommen. Es mag uns einen Schwindel ver-
ursachen, dass wir die Objektivitdt von Regeln nicht theoretisch zu unterfiittern
vermogen, aber wir verlieren dadurch selbstverstindlich nicht unsere normativen
Standards; die Begriffsbildung und die mathematischen Gewissheiten bleiben
unangetastet.”’ Das tiefere Problem liegt deshalb darin, dass das ganze Bild noch
falsch ist: Bevor wir die lebenspraktische Gewissheit, dass Praktiken des Regel-
folgens moglich sind, in Frage stellen, sollten wir unser Verstiandnis des Regel-
begriffs modifizieren. Darin, dass hier logische Probleme entstehen, zeigt sich,
dass unsere Anschauungsweise einen grundlegenden Fehler enthilt. Jedes Bild,
das die Regel als unabhiingige und anwendungsexterne Entitdt konzipiert — sei
es als Universalie, als platonische Idee, als unabhéngige semantische Tatsache
oder als Bewusstseinstatsache — muss notwendigerweise in die Irre fiihren.

Worin genau liegt der Fehler? Die Idee, dass die Korrektheit einer Handlung
nach einer unabhingig existierenden Regel beurteilt werden konnte, zerreifit das
Regelfolgen in zwei einander duBerliche Komponenten: die »Regel selbst« auf
der einen und Fille der Regelbefolgung auf der anderen Seite.*” Es lisst sich
aber gar keine klare Vorstellung einer vorpraktischen oder anwendungsunab-
hingigen Regel entwickeln, denn die Anwendung bleibt immer Kriterium des
Regelverstehens.23 Daher kann eine handlungsexterne, unabhéngig bestehende
Entitdt unmoglich als Regel Bestand haben. Die Annahme, dass eine Regel im
Einzelfall so gegeben sein konnte, dass sie den Zeichengebrauch bestimmt, ist
immer schon auf die weitere Annahme angewiesen, dass die praktische Um-
setzung der Regel gewihrleistet ist — und dies hat den Regress zur Folge. Auf

19 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 185.

20 Ebd., § 143.

21 Vgl., im Ausgang von Cavell: McDowell, »Non-Cognitivism and Rule-Following«,
S.207-210.

22 Vgl. Baker/Hacker, Scepticism, Rules and Language, S. 98-132.

23 Dass die Anwendung nicht iibersprungen werden kann, ist eine zentrale Einsicht von
Wittgensteins Philosophischen Untersuchungen: vgl. ebd., § 146 oder § 380.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 105

diese Weise lédsst die Deutungsauffassung die Moglichkeit regelgeleiteten Ver-
haltens unverstindlich werden.”

Das folgende Resultat ist festzuhalten: Es gibt keine Regeln im Sinne von
abstrakten Festlegungen oder Konventionen im praxisleeren Raum. Der Regel-
begriff muss vielmehr von der konkreten Praxis der Regelanwendung her mit
Inhalt gefiillt werden — und zwar so, dass die Moglichkeit eines direkt sich voll-
ziehenden regelentsprechenden Verhaltens in Rechnung gestellt bleibt. Wenn
regelgeleitetes Handeln iiberhaupt konzipierbar sein soll, konnen die Regel und
ihre Befolgung keine einander duflerlichen Komponenten sein. Beide sind intern
miteinander verkniipft.

Wie wir indes sehen werden, miindet dies darin, dass der Begriff der Regel
insgesamt an Erkldrungskraft einbiift. Die philosophische Reflexion entfernt

24 Die Idee, dass die Regel praxisunabhingig existiert und durch den Geist erfasst wird,
darf als charakteristisch fiir mentalistische Regelkonzeptionen betrachtet werden,
seien sie platonistischer oder auch psychologistischer Prigung. In diesen Konzep-
tionen ist es geradezu unausweichlich, das korrekte Regelfolgen iiber einen geistigen
Zugang zur Regel zu erkldren. Demzufolge sei jemand, der die Regel erfasst hat, in
einem zweiten Schritt fihig, sie in einer unendlichen Zahl von Fillen zu befolgen. Wir
haben zuerst ein richtiges Verstindnis und dadurch eine bestimmte Fihigkeit: Einen
sprachlichen Ausdruck konne der regelgerecht anwenden, der seine »Bedeutung« ver-
innerlicht hat. Die falliibergreifende Norm wird in diesem Bild so erklirt, dass Regeln
ein unabhéngiges Dasein gegeniiber den einzelnen Fillen haben. — Wie ein vorprakti-
sches Regelverstiandnis genau formuliert werden konnte, bleibt hier undiskutiert; die
Regelthematik wird in diesem Rahmen gar nicht eigens aufgenommen. Da die Grund-
prdmisse darin besteht, dass es geistige Entitiiten gibt, die der Geist auffassen kann,
eriibrigt sich diese Problematisierung. Universalia machen hier nicht den Gegenstand
der Fragestellung, sondern den Kern des Erkldarungsmodells aus (vgl. auch Kripke,
Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 54). Die Kritik an der Deutungsauf-
fassung zeigt jedoch, dass die Riickfithrung von regelgeleitetem Verhalten auf geistige
Entitdten keine Erkldrung ist, sondern »eine Art Scheingesims, das nichts tragt« (Witt-
genstein, Philosophische Untersuchungen, § 217). Tatsdachlich hat der Mentalist, wie
immer er vorgeht, ein konstantes Verstindnis stets schon vorausgesetzt. Dabei ist
diese Voraussetzung als solche nicht zu beméngeln. Doch der Verweis auf mentale
Entitdten macht es unmoglich, sich einen Begriff vom Regelfolgen zu machen. Der
Mentalist sagt im Grunde nur: Die Verwendungsregeln eines Ausdrucks liegen in der
Bedeutung, die der Ausdruck hat. Dass dies nichts sagt, zeigt sich daran, dass der
bloBe Verweis auf eine »Bedeutung«, ohne Rekurs auf Anwendungsbeispiele, nicht

weiterhilft, wenn jemand einen Ausdruck nicht zu verwenden weil3.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106 | ZEICHEN UND FREIHEIT

sich, indem sie Regeln thematisiert, vom Normalfall der »Regelanwendungx, fiir
den es gerade charakteristisch ist, dass von Regeln nicht die Rede ist. Damit
werden wir auf die Spur dessen gesetzt, was Wittgenstein »blindes Regelfolgen«
genannt hat.” Ich werde die folgende Lesart dieser Denkfigur vorschlagen: Wir
gebrauchen Zeichen nicht »nach Regeln«, sondern direkt und in zweckmiBiger
Weise, im Rahmen der jeweils aktuellen Sinnzusammenhinge. Wo wir wirklich
auf »Konventionen« zu sprechen kommen (etwa wenn wir uns unserer Sprach-
kompetenz nicht sicher sind), geht es nicht um normative Einschridnkungen,
sondern um Grenzen des Zeichengebrauchs. Indem wir uns iiber Regeln verstin-
digen, verstidndigen wir uns iiber Spielrdume.

Bevor wir jedoch diesen Weg einschlagen, sei noch eine weitere Auffassung
skizziert, die ebenfalls in charakteristische Schwierigkeiten fiihrt, welche es zu
vermeiden gilt: Denn trotz des eben Gesagten darf die Dimension der Norma-
tivitdt offenbar nicht unterschlagen werden.

1.2 Zweite Sackgasse: Reduktion auf Regularitaten

Die Aporien der Deutungsauffassung deuten darauf hin, dass wir die Aufmerk-
samkeit auf die konkreten Fille verlagern sollten, die jeweils unter die »Regel«
fallen. Dies konnte zu folgender Vermutung veranlassen: Wenn die Regel als
unabhingige Entitidt keine handlungsleitende Funktion entfalten kann, muss sie
in irgendeiner Weise in den Anwendungsfillen enthalten sein.

Nun ist es nach dem Gesagten in der Tat plausibel, dass die Grundregeln
eines Zeichensystems in den Regularititen einer bestehenden Praxis liegen. Aber
dennoch birgt diese Strategie eine Gefahr: Die Zeichenpraxis konnte auf tatsdch-
liche Geschehnisse, etwa einzelne Ereignisse oder mechanische Prozesse redu-
ziert werden. Eine Regel — etwa die Verwendungsregel des Ausdrucks >Tisch< —,
wiirde einfach mit der Tatsache gleichgesetzt, dass es ein bestimmtes Verhalten
gibt, und der regelentsprechende Zeichengebrauch wire nichts weiter als ein Ge-
schehen, das sich einer Regularitit zuordnen lasst. Wiederum sind unterschied-
liche Varianten denkbar: ein wiederholbares, dispositional festgelegtes Verhalten
(z. B. ein Sprachverhalten) oder ein mechanischer, programmierter Ablauf. Doch

25 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 219: »Wenn ich der Regel folge,
wihle ich nicht. Ich folge der Regel blind.« An anderer Stelle ist von einem »mecha-
nischen« Regelfolgen die Rede: »>Mechanischs, das heifit: ohne zu denken. Aber ganz
ohne zu denken? Ohne nachzudenken« (ders., Bemerkungen iiber die Grundlagen der
Mathematik, S. 422).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 107

auch eine Anschauungsweise, die solche Prozesse zum Modell macht, erlaubt
keine angemessene Konzeption.

Natiirlich zeichnet sich die Sprach- und Zeichenpraxis durch Regularititen
aus, die beobachtet und beschrieben werden konnen. So kann eine Sprache als
empirisches Phidnomen aufgefasst und auf &ufBerliche Regelmifigkeiten hin
untersucht werden. Doch etwas als regelgeleitete Praxis zu verstehen, beinhaltet
mehr. Wenn Personen z. B. Schnupfen haben und gelegentlich niesen miissen, so
werden wir nicht sagen, dass sie diesbeziiglich Regeln folgen oder dass es eine
Grammatik der Erkiltung gebe. Es handelt sich nicht um ein regelgeleitetes
Handeln, sondern um kausal verursachte Vorginge, die sich mit einer gewissen
Regelmifigkeit wiederholen.

Dies stellt vor allem behavioristische Erklirungsmodelle vor Probleme: so
den Dispositionalismus, gegen den sich Kripke richtet.”® Dabei geht es um den
Versuch, das Regelfolgen auf Verhaltensdispositionen zuriickzufiihren und die
Objektivitit von Regeln iiber bestimmte, im Organismus etablierte Reiz-Reak-
tions-Schemata zu sichern. Auf diesem Wege aber erfahren wir zwar etwas iiber
faktische VerhaltensregelméBigkeiten, jedoch nichts dariiber, ob und inwiefern
das Verhalten ein regelfolgendes Handeln ist. Reduziert man das Regelfolgen
auf faktische RegelmiBigkeit oder Konformitidt — sie sei kausaler Natur oder
welcher Art auch immer —, so eliminiert man jeden Korrektheitsstandard.

Dies sei am Beispiel von Rechenmaschinen verdeutlicht.”” Man kénnte glau-
ben, dass ein kybernetisch gesteuerter Prozess ein geeignetes Modell fiir das
Regelfolgen abgebe. Das Programm, nach dem der Mechanismus funktioniert,
wire eine Art Regelverzeichnis, und die einzelnen, im Programm festgelegten
Operationen als Regelbefolgungen zu betrachten. Dass die Sache jedoch so ein-
fach nicht ist, zeigt sich sofort, wenn wir fragen, wie ein solcher Prozess Kor-
rektheitsmalstibe enthalten kann. Wenn es tatsdchlich das Programm wire, das
tiber die Korrektheit der Operationen befindet, dann wire jede faktisch vollzo-
gene Operation als korrektes Regelfolgen zu werten. Ein unabhéngiger Standard
wire wiederum nicht gegeben. Denn der programmierte Prozess lduft so ab, wie
er eben ablduft. Eine Rechenmaschine, die fiir die Aufgabe >1+1< das Ergebnis
>3« ausgibt, hitte nicht falsch gerechnet, sondern nach anderen Regeln. Die ni-

26 Vgl. Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 22-37.

27 Das Beispiel ist angelehnt an: ebd., S. 32-36. — Den Versuch, Regeln nach dem Vor-
bild von Programmen zu erklédren, versteht Kripke als eine Variante des Dispositio-
nalismus: »The dispositional theory views the subject himself as a kind of machine,
whose potential actions embody the function. So in this sense the dispositional theory

and die idea of the machine-as-embodying-the-function are really one« (ebd., S. 35).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108 | ZEICHEN UND FREIHEIT

here Betrachtung ergibt also, dass nicht die Maschine oder das Programm
dartiber entscheidet, wie richtig gerechnet wird, sondern dass Personen dariiber
entscheiden, ob die Maschine korrekt rechnet bzw. richtig programmiert ist.”*

Man sieht: Insofern ein Regelfolgen Korrektheitsstandards impliziert, ist es
nicht einfach ein mechanischer, soundso programmierter Prozess; denn damit
wiirden faktische Geschehnisse und korrektes Regelfolgen kurzerhand identisch
gesetzt.” Wir konnten fiir das Regelfolgen im Einzelfall keinerlei Einschrinkung
mehr geltend machen und miissten jedes Geschehen als korrekt ansehen. Dass
eine Person einer Regel R; entsprechend verfihrt, wiirde nicht mehr besagen, als
dass sich ihr Tun in Konformitit mit einer Regularitit befindet, die wir als R,
bezeichnen. Aber damit ist unser Verstindnis davon, was es heif3t, einer Regel zu
folgen, noch nicht getroffen. Dieses beinhaltet nimlich, dass die Ubereinstim-
mung des Tuns mit der entsprechenden Regularitit kein Zufall ist, dass sich eine
Person in eine Ubereinstimmung zum Bisherigen begeben hat und die Regel
dabei leitend war. Eine Handlung, die als korrekte Befolgung einer Regel R; gilt,
ist nicht nur regelkonform, sondern in irgendeiner Weise durch die Regel kon-
trolliert.

So hat uns die Abkehr von der Deutungsauffassung in eine entgegengesetzte
Problemlage gefiihrt: Wihrend sich die Regel, als unabhéngige Entitit, im ersten
Fall in keiner Weise mehr mit der Regelbefolgung vermitteln lieB, ist sie, wenn
wir uns ganz auf Regularititen zuriickziehen, vollig mit der Handlung ver-
schmolzen. Im ersten Fall ging die Regel der Handlung vorher, wie sie diese be-
stimmen kann, musste sodann offen bleiben. Nun aber, so konnte man sagen,
folgt die Regel der Handlung nach, denn sie wird aus den vorgefundenen Regel-
méBigkeiten rekonstruiert, was das jeweilige Tun als ein Ereignis erscheinen
lasst, das einfach gewisse Regularititen aufweist.

An dieser Stelle kommt in der Regelfolgen-Diskussion zumeist der Begriff
der Normativitdt ins Spiel. Ein Handeln nach Regeln ist, so die Idee, nicht ein-
fach eine mechanische Folge aus vorhergehenden Ereignissen, sondern ein neuer
Schritt, der einer Kontrolle durch Korrektheitsstandards unterliegt. Daraus wird
gewohnlich die Aufgabenstellung hergeleitet, dass dem normativen Charakter
Rechnung zu tragen ist, den Regeln gegeniiber Zeichenhandlungen haben. Die

28 »How is it determined, when a malfunction occurs? By reference to the program of
the machine, as intended by its designer, not simply by reference to the machine
itself.« (ebd., S. 34; Hervorhebung Verf.).

29 Kripke spricht von einer »equation of performance and correctness« (ebd., S. 24).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 109

Normativitdt wird damit an der Relation von Regel und Regelbefolgung fest-
gemacht.” Fragen wir, ob diese Sichtweise plausibel ist.

1.3 Inwiefern Normativitat?

Kripke schreibt an einer zentralen Stelle: »The relation of meaning and intention
to future action is normative, not descriptive.«31 Es lisst sich denken, dass so-
undso gehandelt werden soll — ganz unabhiéngig davon, wie faktisch gehandelt
wird. Dies aber wird von der Regularitits- oder Konformititsauffassung nicht
erfasst. Und damit liegt die Vermutung nahe, dass sich regelgeleitetes Handeln
vom regelmifBigen Geschehen dadurch unterscheidet, dass es normativ motiviert
ist. Ich mochte dies zunichst einmal wortlich nehmen, indem ich die Begriffe
Normativitdt und Sollen eng gekoppelt verstehe: Dass die Relation von Regel
(oder Bedeutung) und Zeichengebrauch normativ ist, miisste dann so iibersetzt
werden konnen, dass die Regeln in irgendeiner Art angeben, wie Zeichen ge-
braucht werden sollen.

Dieser Punkt ist fiir unser Thema von gréftem Interesse, denn Normativitét
und Freiheit sind eng miteinander verbunden. Dabei ist insbesondere daran zu
denken, dass Normen Einschrinkungen sind, gegen die verstoffen werden kann:
Ein Sollen zwingt mich nicht; wo Normen handlungswirksam werden, dort ge-
schieht dies aus Freiheit, nicht aus Zwang.” Doch einige einfache Uberlegungen
geniigen, um sichtbar zu machen, dass in dieser Sache, was den Fall des regelge-
leiteten Zeichengebrauchs betrifft, dennoch Vorsicht geboten ist: Denn eine
falsche Akzentuierung der Normativititsproblematik kime einem Riickfall in die
Deutungsauffassung gleich. Wenn wir die mit der Regel verbundene normative
Signifikanz ndmlich mangels eines anderen soliden Regelkonzepts kurzerhand
als ein Sollen begreifen, unterstellen wir damit wieder Normen, die der Zeichen-
bildung unabhingig gegeniiberstehen. So wiirden wir erneut in ein Szenario
schliddern, das dem von der unabhéngigen Regeltatsache zum Verwechseln dhn-
lich sieht. Die Betrachtung wiirde dann moglicherweise auf die Frage verengt,

30 Dies ist meistens der Ausgangspunkt in Untersuchungen zum Problem des Regel-
folgens, so etwa bei Brandom, Making It Explicit, S. 15; vgl. auch Liptow, Regel und
Interpretation, S. 89ff. Kritik wird im Anschluss an Davidson formuliert, so z. B. bei
Gliier, Sprache und Regeln, S. 160ff. Eine vermittelnde Position bezieht Bertram, Die
Sprache und das Ganze, S. 124ff.

31 Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 37.

32 Vgl. Kap.11.2.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

110 | ZEICHEN UND FREIHEIT

wie die Normen ihre Befolgung bestimmen konnen — und ein solches Problem
deutet, wie gesehen, auf eine grundlegend falsche Optik hin.”

An der Regularititsauffassung zeigte sich, dass die Dimension der Normati-
vitdt nicht unterschlagen werden darf. Man darf sogar annehmen: Dass wir iiber-
haupt noch von »Regeln« sprechen, hat darin — nach der Destruktion der Deu-
tungsauffassung — eines seiner stirksten verbleibenden Motive. Doch dies darf
nicht dazu veranlassen, Regel und Normativitit kurzzuschlieBen und direkt eine
Regelnormativitit zu veranschlagen. Dass der sprachliche und nichtsprachliche
Zeichengebrauch durch Regeln kontrolliert ist, dass sich regelhafte Praktiken
konstant erhalten und beschreiben lassen, kann nicht bedeuten, dass jede Regel-
befolgung einem Sollen nachgibt. Intuitiv ldsst sich dies wie folgt einsichtig
machen: Wenn ich einem Freund wahrheitsgemidf3 mitteile, dass der Himmel
blau ist, so verwende ich das Pradikat >blau< nicht deswegen regelgerecht, weil
ich es so verwenden soll. Im Normalfall verwende ich den Ausdruck >blau« viel-
mehr einfach so, wie man ihn eben verwendet, oder weil ich das und das sagen
will. Und dass ich der Additionsregel folge, wenn ich vor dem Einkaufen die
voraussichtlichen Kosten berechne, bedeutet nicht, dass ich von einer mathema-
tischen Norm dazu bestimmt wurde, dies zu tun; vielmehr kann ich eben rechnen
und wende diese Kompetenz an.

Diese einfachen Beispiele machen sichtbar, dass die Kontrolle, die an Regeln
festgemacht wird, nicht darin liegt, dass meine Handlungen normativ motiviert
werden. Es ist ein Irrtum, die Normativititsdimension des Zeichengebrauchs
darin zu sehen, dass wir in irgendeiner Weise so darstellen, wie wir darstellen
sollen. Und natiirlich konnte man nun einwenden, dass ein solch starker Sinn
von Normativitdt ohnehin nicht der ist, der gemeint war. So mochte man viel-
leicht sagen, dass es hier gar nicht um Akte geht, die auf explizite Priskriptionen
reagieren, sondern um implizite normative Praktiken. Diese Idee hat in Robert
Brandoms Entwurf einer normativen Pragmatik markante Gestalt angenommen.
»Norms that are explicit in the form of rules«, so der Gedanke, »presuppose
norms implicit in practices.«’* Demzufolge kann eine Regel bzw. eine Norm ver-
schiedene Formen annehmen — sie kann implizit oder explizit sein.” Ist der Ver-
such, die Normativitidtsdimension des Zeichengebrauchs auf dieser Grundlage zu
explizieren, aussichtsreich?

33 So enthilt also schon die Frage nach der natiirlichen Tatsache, die die Normativitit
bewahren kann, das entscheidende Missverstdndnis. Dieser Einwand ist gegen Kripke
vorzubringen: vgl. Niesen, »Gemeinschaft, Normativitat, Praxis«, S. 104.

34 Brandom, Making It Explicit, S. 20.

35 Vgl. ausdriicklich ebd., S. 30.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 111

Auch Brandom entwickelt sein Bild von den beiden extremen Auffassungen
der Deutung und der Regularitit her — er selbst spricht von Regulismus und
Regularismus. Der Fehler des Regulismus liegt darin, dass er Regeln stets als
explizite Regeln denkt; ob eine Performanz richtig oder falsch ist, entscheidet
sich danach, in welcher Relation sie zur ausformulierten Norm steht. Vor diesem
Hintergrund entsteht dann das Problem, dass diese Relation selbst wieder richtig
oder falsch beurteilt werden kann.” Da es auf der anderen Seite auch dem Regu-
larismus zu entgehen gilt, der Normen auf RegelméBigkeiten oder Verhaltens-
muster reduziert37, ergibt sich die uns bereits bekannte Aufgabe, die Praktiken
»both as not having to involve explicit rules and as distinct from mere regula-
rities«*® zu explizieren. Brandom meint nun, dass sich dieses Problem 16sen
lasst, indem man einrdumt, dass es in Praktiken implizite Normen gibt, die allen
in Regeln expliziten Normen vorhergehen. Wittgensteins Regressargument ver-
weise demzufolge auf »some more primitive sort of practical propriety«’’ und
darauf, dass es so etwas geben muss wie eine »primitive correctness of perfor-
mance implicit in practice that precede and are presupposed by their explicit
formulation in rules and principles«.40

Lassen wir die Frage, wie Brandom diese elementare praktische Korrektheit
oder Richtigkeit genau plausibel machen will, fiir den Moment beiseite*' und
fragen vorerst einmal, wie standfest die Idee von impliziten Normen iiberhaupt
ist. Dazu sollten wir uns ausmalen, was es bedeuten wiirde, bestimmten Normen
zu unterliegen bzw. Regeln zu folgen, ohne dass diese Normen oder Regeln
formuliert werden. Nehmen wir an, eine Person, die einen Satz wie »Das Essen
ist fertig« duBert, verfahrt nach impliziten Normen. Dies hieBe offenbar so etwas
wie: Sie bildet ihr Zeichen so, wie man es soll, nur dass dies an keiner Stelle
thematisch wird. Sie verwendet z. B. den Begriff >Essen< entsprechend einer
Norm, auch wenn diese Norm fiir den Moment implizit bleibt oder wenn sie —
nehmen wir Brandom beim Wort — ihre »implizite Form« beibehiilt.

Nun kommt eine solche Beschreibung offenbar nicht ohne die Priamisse aus,
dass die implizite Norm in irgendeiner Weise dieselbe bleibt, wenn man sie ex-
plizit macht. Doch dieser Gedanke verliert sofort alle Uberzeugungskraft, wenn

36 Vgl.ebd., S. 18ff.

37 Vgl. ebd., S. 26ff.

38 Ebd., S. 29.

39 Ebd., S. 20.

40 Ebd., S.22.

41 Brandom rekurriert in dieser Sache auf praktische bzw. implizite normative Einstel-
lungen (vgl. ebd., S. 30ff.) und auf Praktiken des Sanktionierens (ebd., S. 34ff.).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

112 | ZEICHEN UND FREIHEIT

man ihn zu konkretisieren versucht. So sticht erstens ins Auge, dass sich die im-
plizite und die explizite Gestalt der Regel deutlich in der Form unterscheiden
miissten — genauer: dass es unmdglich ist, hier iiberhaupt verschiedene Formen
von etwas aufeinander zu beziehen: Die implizite Norm hat charakteristischer-
weise gar keine Gestalt, und explizite Regeln, also Regelausdriicke, konnen wir
uns stets unbegrenzt viele denken. Die Regel fiir die Verwendung eines Aus-
drucks lédsst sich nicht angeben. Wollten wir z. B. explizit machen, welcher
Regel der Sprecher des obigen Satzes gefolgt ist, als er den Ausdruck >Essenc
gebrauchte, wiirden uns sogleich eine ganze Menge Erkldrungen einfallen (»Mit
>Essen< meint man das, was man zu sich nimmt«; » Essen< bezieht sich auf
Mabhlzeiten«, eine Geste der Nahrungszufuhr etc.). Ist aber die implizite Norm
derart vielfiltig explizierbar, so miissen wir am Ende sagen, dass sie, sofern sie
in der expliziten Fassung ihre Gestalt gewinnt, iiberhaupt keine klar umgrenzte
Form hat.

Zu diesem offensichtlichen Unterschied in der Form kommt ein noch wich-
tigerer Unterschied in der Funktion. Welche Funktion wiirde eine Norm in ihren
zwei Erscheinungsweisen jeweils iibernehmen? Lassen wir uns auf Brandoms
Optik ein, kommen wir nicht umhin zu sagen, dass die Norm in ihrer impliziten
Form in der Verstindigungssituation gar nicht zum Vorschein kdme. Thre Funk-
tion miisste sie, so wire dies zu deuten, folglich in irgend einer Weise unbemerkt
erfiillen. Wo eine Norm hingegen zum Vorschein kidme, hitten wir es immer
schon mit der expliziten Form zu tun, und in dieser Form (der »Regelform«)
hitte die Norm sogleich eine spezifische Signifikanz: Sie trite direkt als regulie-
rende oder normierende Instanz auf, und wir sihen uns veranlasst, der Norm zu
gehorchen oder gegen sie zu verstof3en.

Diese Differenz kann man nicht einfach mit dem Hinweis abtun, dass die
Norm eben solange implizit bleibt, als die Dinge korrekt ablaufen, wihrend sie
dort, wo ein Versto3 vorliegt, als Regel explizit werden muss. Die Differenz ist
als Differenz in der Funktion grundlegend und zeigt eine strikte Disjunktion an:
Es ist einer impliziten Norm nidmlich offenbar unmdaglich, die normierende Rolle
zu spielen, die die explizite Regel spielt. Um in die Praxis eingreifen zu konnen,
miisste die implizite Norm — wenn wir iiberhaupt noch so sprechen wollen —
notwendig explizit werden. Damit aber ergibt sich die Frage, was iiberhaupt
noch die Normativitit einer solchen Norm ausmacht: Niemand kann jemals mit
der normierenden Kraft oder normativen Signifikanz einer »impliziten Norm«
konfrontiert werden. Der Begriff der Normativitit verliert in diesem Zusammen-
hang seinen Sinn.

Da sich die Idee der proteushaften Norm, die implizite oder explizite Gestalt
annehmen kann, schon im Lichte dieser zwei Erwidgungen weitgehend auflost,

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 113

mochte ich den Brandom’schen Ansatz ganz zuriickweisen.”> Es stimmt zwar,
dass wir Regeln formulieren, wo Gebrauchsweisen problematisch werden, es
fiihrt aber in die Irre, diesen Punkt vor dem Hintergrund der implizit/explizit-
Unterscheidung auszutragen. Die Norm ist keine stille Kraft, die den Zeichenge-
brauch unmerklich leitet und sich nur dann bemerkbar macht, wenn eine Abwei-
chung droht. Und es leuchtet bei niherer Betrachtung auch nicht ein, was es
bedeuten sollte, dass sich der normative Druck von Grundregeln im normalen
Zeichengebrauch eben einfach so weit abgeschwicht habe, dass er nicht mehr
spiirbar ist.” Es gibt eine fundamentale qualitative Differenz zwischen gewo6hn-
lichen (korrekten) Zeichenverwendungen und Fillen, in denen der Zeichenge-
brauch iiber Regelausdriicke reguliert werden muss. Fiir den ersten Fall, wie er
fiir konstitutive Regeln als exemplarisch gelten muss, ldsst sich nicht angeben,
worin die Normativitit aulerhalb der Lernsituation liegen sollte. Wo korrekt ver-
fahren wird, kann nichts mehr normiert werden. Das Sollen hat nicht deswegen
keinen Ort, weil es sich bis zur Unsichtbarkeit reduziert hat; es hat aus prinzi-
piellen Grinden keine Einsatzstelle: Es wire einfach sinnleer zu sagen, dass
nach einer Regel R verfahren werden soll, wenn ohnehin schon nach R verfahren
wird. Halten wir die Rede von Normativitit auch noch fiir solche Fille aufrecht,
kann der normative Anspruch unmaoglich jemals erfiillt werden. Wo wir vertraute
Darstellungsweisen von uns aus (korrekt) anwenden, dort lduft die Rede von
einer Normativitit im Sinne eines Sollens leer.

Ich werde deswegen einen anderen Weg einschlagen. Der Gehalt des Norma-
tivititsbegriffs, so scheint mir, schrumpft in Fillen wie den genannten auf den
Umstand zusammen, dass die ausgeiibten Praktiken einmal gelernt wurden und
im Einzelfall misslingen konnen. In dieser Verwendung aber ist der Begriff der
Normativitit fiir unser Thema uninteressant. Menschen lernen auch Schwimm-
techniken; aber man sagt deswegen nicht, dass das Schwimmen eine normative
Tatigkeit sei. Ein Sollen tritt erst dort auf, wo es Griinde gibt, die Schwimm-
techniken in bestimmter Weise anzuwenden — etwa wo es darum geht, jemanden
vor dem Ertrinken zu retten. Ich mochte diese Einbettung des Normativitéts-
komplexes in die Handlungslogik beibehalten und die Normativitit des Zeichen-
gebrauchs in den weiteren Abschnitten auf andere Weise fassen. Diese Normati-
vitdt steckt ebenso wenig in der Relation von Regel und Handlung, wie sich

42 Zu einer anders gelagerten, aber ebenfalls grundsatzlichen Kritik vgl. Deines/Liptow,
»Explizit-Machen explizit gemacht«.

43 Diesen Vorschlag macht Hans Julius Schneider in »Konstitutive Regeln und Norma-
tivitit, S. 95-97.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

114 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Freiheit auf den Umstand reduzieren lisst, dass Regeln befolgt werden.* Viel-
mehr ist sie darin zu suchen, dass die Bildung von Zeichen ein Tun ist, das aus
einer semantischen Kompetenz — aus einem Verstindnis — heraus erfolgt und
infolgedessen zurechenbar ist. Die normative Dimension der Zeichenbildung
liegt nicht darin, dass sich diese »nach Regeln« vollzieht, sondern darin, dass
normatives Vokabular auf sie anwendbar ist.

Man kann dies — dem Satz ultra posse nemo obligatur entsprechend — auch
wie folgt zuspitzen: Damit ich soundso verfahren sollen kann, muss ich zunéchst
einmal tiberhaupt soundso verfahren kénnen.* Fiir den Zeichengebrauch gilt dies
in besonderer Weise, denn wo jemand das notige semantische Konnen nicht hat,
dort wird die Forderung nach einer regelentsprechenden oder korrekten Verwen-
dung von Zeichen fiir ihn gar nichts bedeuten: Dieses Konnen ist ein Verstehen-
konnen; denn iiber semantische Kompetenz verfiigen, heil3t, iiber Verstindnis zu
verfiigen. Dies ist die Lesart, die in den nichsten Abschnitten verfolgt wird.

1.4 Zwei Voraussetzungen der Zurechnung

Kehren wir zu unserem Ausgangspunkt zuriick: Nachdem wir uns erinnerten,
dass die Regel keine unabhéngig gegebene Entitit sein kann, sahen wir uns ver-
anlasst, unser Augenmerk auf die Praxis der Regelbefolgungen zu verlegen.
Dies, so sahen wir weiter, darf nicht so geschehen, dass der Unterschied zu blof
regelméfBigen Naturprozessen verwischt wird. Damit etwas ein Regelfolgen ist,
muss den Regeln auch in irgendeiner Weise eine Kontrollfunktion zugesprochen
werden. Kurzum: Das Auffassen der Regel muss so konzipiert werden, dass es
»nicht eine Deutung«46 ist; der regelfolgende Akt darf jedoch auch nicht auf eine
Regularitit reduziert werden.

44 Dieses Bild von Freiheit suggeriert Brandom in »Freedom and Constraint by Normsx,
wo er sprachliches Handeln als ein durch Normen, nicht aber Ursachen kontrolliertes
Verhalten akzentuiert. In Making It Explicit verliert sich das Freiheitsmotiv indes
weitgehend zugunsten der Frage der Normgeltung. Wo es zur Sprache kommt, bleibt
der Zusammenhang von Normativitéit und Freiheit unausgefiihrt (vgl. ders., Making It
Explicit, S. 50ff.).

45 In eine dhnliche Richtung geht auch: Abel, Zeichen der Wirklichkeit, S. 184: »Um
aber die normierende Kraft einer Regel iiberhaupt als normierend ansehen zu konnen,
muf} zuvor bereits die Regularitiit der Regel erfalit worden sein.«

46 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 201.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 115

Aus diesem Grunde mochte ich nun sehen, welches Bild sich ergibt, wenn
wir davon ausgehen, dass der besondere Akt des Zeichengebrauchs in dem Sinne
unter der Kontrolle von Regeln steht, dass er jederzeit zum Gegenstand norma-
tiver Bewertung werden kann. Dabei sei angenommen, dass nicht nach (gege-
benen) Regeln verfahren wird oder der Zeichengebrauch normativ motiviert ist,
sondern im ersten Schritt nur zugrunde gelegt, dass es Praktiken gibt, die von
Personen kontrolliert ausgefiihrt werden. Normatives Vokabular ist sodann an-
wendbar, doch die dabei veranschlagte Normativitit bezieht sich nicht, wie wir
noch deutlicher sehen werden, auf den korrekten, sondern auf den sinnvollen
Gebrauch von Zeichenpraktiken. Diese Dimension wird entsprechend nicht von
Regeln zur Geltung gebracht, sondern durch Regelbeherrschung und voraus-
gesetzte Zeichenpraktiken erst erdffnet.” Dies sei nun priizisiert. Dazu wiire es,
wie gesagt, wenig erfolgversprechend, die beschriebenen Auffassungen zu einer
neuen zu kombinieren. Es bedarf eines Blickwinkels, in dem sich die Aporien
auf natiirliche Weise auflosen. Wir verstolen grundsitzlich gegen unser Ver-
stindnis, wenn wir Zeichenpraktiken auf Regeldeutung zuriickfiihren oder sie als
bloBe Regularititen erscheinen lassen. Aber genau an dieser Stelle konnen wir
ansetzen: Wir konnen die Voraussetzungen, die die behandelten Auffassungen
auBler Acht lassen, zum festen Element der Regelkonzeption machen, indem wir
von dem Umstand ausgehen, dass wir im Zeichengebrauch bestimmte Voraus-
setzungen machen. Leitend kann der folgende Gedanke sein: Etwas als Regel-
folgen anzusehen, bedeutet, bestimmte Voraussetzungen zu machen. Es bedeutet
insbesondere, die Voraussetzung zu machen, dass von einer Zeichenpraktik ein
zurechenbarer Gebrauch gemacht wurde. Es wird sich zeigen, dass dieser Zu-
gang zu einem hinreichend tragfihigen Bild fiihrt.

Wittgensteins Hinweis, dass das »>der Regel folgen« eine Praxis«*® ist, kann
dabei als Orientierungspunkt dienen. Fiir diese Uberlegung ist der Umstand aus-
schlaggebend, dass die Geltung der Regel als falliibergreifender Standard und
das Regelfolgen selbst nicht mit Rekurs auf Sachverhalte verstindlich gemacht
werden konnen, die zu einem aktuellen Zeitpunkt bestehen. Der Blick muss sich
stattdessen auf eine Vielzahl von Fillen richten: »Um das Phidnomen der Sprache

47 So nehme ich auch nicht an, dass eine Regeltheorie sowohl die Objektivitit der Regel
als auch ihr Rechtfertigungspotential betreffen muss, wie Kripke es in Wittgenstein on
Rules and Private Language (vgl. ebd., S. 11) zugrunde legt. Dass sich beide Dimen-
sionen gedanklich trennen lassen, wird durch die Konzentration auf mathematische
Beispiele oft verdeckt: Hier hat man es aber mit dem Sonderfall zu tun, dass formale
Korrektheit fiir Richtigkeit steht: vgl. dazu Legg, » This is Simply What I Do, S. 70.

48 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 202.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

116 | ZEICHEN UND FREIHEIT

zu beschreiben, muss man eine Praxis beschreiben, nicht einen einmaligen Vor-
gang, welcher Art er immer sei.«<* Es ist der Begriff der Praxis, in dem sich die
Voraussetzungen artikulieren, auf die die Rede vom Regelfolgen hindeutet. Legt
man dies zugrunde, schwicht sich die Bedeutung von Regeln als Korrektheits-
standards insgesamt ab, und die Darstellungsgewohnheiten werden — als Voraus-
setzungen des Verstehens und der Verstindigung — zum Ausgangspunkt. Im ein-
zelnen kann man zwei Seiten unterscheiden: erstens, was die Seite der »Regel«
betrifft: die allgemeinen Gepflogenheiten™ oder Zeichenpraktiken (a); zweitens,
was den individuellen Zeichenverwender und dessen »Regelfolgen« betrifft: die
Fertigkeit, diese Praktiken anzuwenden — die semantische Kompetenz (b).

(a) Nehmen wir zuerst die Seite der Regel: Was heifit es, Grundregeln des Zei-
chengebrauchs auf eine Praxis zuriickzufiihren? Der Kerngedanke wurde in der
Kritik der Deutungsauffassung bereits sichtbar: Eine Regel kann keine unabhin-
gige Entitdt sein, sondern allein in einer allgemeinen Handlungsweise Bestand
haben. Diese kann sich nur durch die Zeit, in einem offentlich zugéinglichen
Anwendungsschema zeigen und lisst sich nicht von der Praxis des Regelfolgens
abtrennen und isoliert hinstellen. Folglich muss es zu Verwirrung fiithren, wenn
die Analyse von der Regel her aufgezdumt wird, so als konnte diese im Einzel-
fall als beschreibbares Faktum gegeben sein. Diese sinnkritische Einsicht jedoch
muss nicht in eine Regularititsauffassung miinden. Der relevante Punkt ist, dass
die Rede von Regeln schon das Bestehen einer Handlungsweise voraussetzt. Es
»kann nicht ein einziges Mal nur ein Mensch einer Regel gefolgt sein.«’' Wer
von Regeln spricht, priasupponiert notwendig eine iiber einzelne Individuen und
Situationen hinaus verbreitete Institution.

Fiir das konventionelle Moment des Zeichengebrauchs ist deshalb nicht die
Regel, sondern die Voraussetzung gemeinsamer Zeichenpraktiken das Primire.
Es konnen nicht zuerst abstrakte Konventionen da sein und erst sekundir der
entsprechende Gebrauch. Die wirklichen Zeichenpraktiken sind der Ausgangs-
punkt; fiir sie konnen Regeln sodann formuliert werden — und tatsdchlich setzen

49 Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, S. 334. — Vgl. auch
ders., Philosophische Untersuchungen, § 20: »Freilich, du beherrschst diese Sprache
[...] aber ist dieses Beherrschen etwas, was >geschieht<, wihrend du den Satz aus-
sprichst?« Ein weiteres Beispiel: ebd., § 148.

50 Zum Begriff der Gepflogenheit: vgl. ebd, §§ 198f. — Im Pragmatismus firmiert dieser
Aspekt als Gewohnheit (habif): vgl. Peirce, »Pragmatisme, S. 412ff. — Peirce’ Begriff
von habit lasst Beziige zu Aristoteles‘ héxis- bzw. habitus-Begriff erkennen.

51 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 199 (Hervorhebung Verf.).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 117

wir solche Praktiken auch dort voraus, wo wir keine Regeln formulieren konnen.
Dass wir gemeinsame Verwendungsweisen von so alltiglichen Ausdriicken wie
>Tisch< oder »blau« priasupponieren, bedeutet nicht, dass wir tiber exakt um-
grenzte Normen verfiigen. Gewohnlich konnen wir, wie Wittgenstein des Ofte-
ren bemerkt, nicht mehr tun, als Verwendungsfille bzw. Beispiele anzugeben.”
Wir bilden dann, so beschreibt es Pettit, Zeichen, die die Regel exempliﬁzieren.53
Und wenn wir dies tun, kann sich auch zeigen, dass es sich um Begriffe mit
»verschwommenen Rindern« handelt.® Hinzu kommt, dass die Objektivitit
solcher grundlegenden Praktiken in keiner Weise zusitzlich gesichert werden
kann. Nichts garantiert, dass sich die Voraussetzung der gemeinsamen Praxis in
jedem Fall praktisch einldsen ldsst. Wo immer wir jedoch aus der Teilnehmer-
perspektive von einem einheitlichen Gebrauch sprechen wollen, miissen wir hin-
reichende Bestimmtheit fiir den Moment als unproblematisch unterstellen. Im
Begriff der Regel schlédgt sich die Voraussetzung nieder, sich auf eine gemein-
same Praxis — und ein gemeinsames Verstindnis — bereits stiitzen zu konnen: auf
eine Zeichen- und Lebenspraxis, der wir uns nicht gegeniiberstellen kénnen, da
wir in ihr stehen.

Wir miissen uns diese Zeichenpraktiken als komplexes Netzwerk von einge-
spielten Darstellungsgewohnheiten vorstellen. Die giingigen Darstellungsweisen
sind keine isolierten Zeichenfiguren, sondern vielfdltig miteinander vernetzt; und
die Funktion der Begriffe, Pridikate oder Etiketten, die das Wie der Darstellung
konstituieren, hingt wesentlich davon ab. So ist die Bedeutung des Pridikats
>blau« etwa wesentlich dadurch konstituiert, dass es Teil des Systems von Farb-
pradikaten ist und Beziehungen zu Pridikaten wie >rot< oder >griin< unterhilt.
Ahnlich kann das Zeichen © in eine bestimmte Beziehung zum Zeichen ® ge-
setzt werden. Es sind also Schemata im Spiel, die implizit Alternativen vorsehen
und fiir die sich bestimmte Verhiltnisse — etwa der Kompatibilitdt und Inkom-
patibilitit — formulieren lassen.” Zeichen gemiB bestimmten »Regeln« zu ge-
brauchen, wird in der einen oder anderen Weise immer heiBen, sie in Uberein-
stimmung mit einem Schema zu gebrauchen. Dieses Thema wird uns spéter noch
beschiftigen.

52 Vgl. ebd., §§ 69-71.

53 Vgl. Pettit, »The Reality of Rule-Following«, S. 36.

54 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 71.

55 Vgl. Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences,
Kap. L1.3.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

118 | ZEICHEN UND FREIHEIT

(b) Betrachten wir nun die Seite des Regelfolgens. Die Voraussetzung einer ge-
meinsamen Zeichenpraxis spielt hier eine ganz dhnliche Rolle: Die Beschrei-
bung, dass jemand einer Regel folgt, kann von ihrem Sinn her nie auf einen hier
und jetzt stattfindenden Akt allein bezogen sein. Der Bezug zu einer allgemeinen
Handlungsweise muss hinzukommen. Dies ldsst sich so verstehen, dass zum
Regelfolgen die Ubereinstimmung mit einer Praktik oder Gepflogenheit gehort.”®
Wenn wir etwa sagen, dass ein Zeichenverwender den Verwendungsregeln des
Ausdrucks >blau< »folgt«, so beinhaltet dies, dass er den Ausdruck in Uberein-
stimmung mit dem iiblichen deutschen Sprachgebrauch verwendet. »Er folgt den
Regeln« bedeutet dann: »Er verwendet den Ausdruck so, wie es gingige Praxis
ist; er verwendet ihn korrekt.«

Doch dazu geniigt es nicht, dass ein Tun einer Regularitit zugeordnet wird
und mit gingigen Praktiken konform geht. Um als Regelbefolgung zu gelten,
muss es, wie wir sagten, auch der Kontrolle der Regel unterstehen. Diesem Er-
fordernis kann durch die zweite wichtige Voraussetzung der semantischen Kom-
petenz Rechnung getragen werden: Wo immer wir sagen, dass eine Person im
Einzelfall einer Regel folgt bzw. eine Handlungsweise kontrolliert ausfiihrt, ist
mitgedacht, dass sie die Handlungsweise beherrscht. Sie tut nicht nur hier und
jetzt das und das, sondern iibt eine Praktik aus, die sie auch in anderen Fillen
ausiiben konnte. Und damit ist nun natiirlich nicht gemeint, dass die Person die
Regel richtig deutet. Semantische Kompetenz ist das praktische Konnen, Dar-
stellungsweisen in diversen Fillen anzuwenden.”’ In diesen Zusammenhang
kann man Wittgensteins Figur des blinden Regelfolgens stellen: Dass wir einer
Regel blind folgen, bedeutet dann, dass die Ausfithrung einer gingigen Praxis
immer schon in den jeweiligen Sinn der besonderen Handlung aufgehoben ist.
Will man tiberhaupt von »Regelbefolgung« sprechen, so spricht man von einem
Akt, der diese besondere Handlung ermoglicht. Dies sei nun erlédutert.

Schreiben wir zunéchst die folgende Bedingung fest: Wir konnen etwas nur
als Anwendung einer Praxis verstehen, wenn wir eine entsprechende Kompetenz

56 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 224: »Das Wort >Ubereinstim-
mung< und das Wort >Regel« sind miteinander verwandt; sie sind Vettern.« An anderer
Stelle schreibt Wittgenstein: »Das Phinomen des Ubereinstimmens und des Handelns
nach einer Regel hingen zusammen« (Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathe-
matik, S. 344).

57 Die Deutung ist in diesem Sinne noch »Teil der Sprachlehre« (Wittgenstein, Philoso-
phische Grammatik, S. 88).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 119

(»Regelkompetenz«) voraussetzen.” Da es um Zeichenkompetenzen geht, kon-
nen wir dies auch so beschreiben, dass wir ein Verstdndnis voraussetzen. Wenn
wir sagen, dass eine Person Grundregeln des Zeichengebrauchs folgt, schreiben
wir ihr das Verstindnis der Darstellungsweisen zu, fiir die sich Regeln — etwa
typische Anwendungsfille oder auch Schemata — formulieren lassen. Die An-
nahme, dass eine Person diesen Regeln folgen kann, entspricht der Annahme,
dass sie sich auf diese Praktiken versteht und sie sinnvoll anwenden kann.” Sie
hat das notige semantische Konnen, das entsprechende Verstdndnis.

Das Fehlen dieser Voraussetzung ist das entscheidende Manko der Regulari-
titsauffassung. Wir entgehen ihr, indem wir diese Voraussetzung hinzunehmen.
Die Regelkompetenz ist dabei nicht als Fihigkeit verstanden, normativen Vor-
gaben zu folgen, sondern als praktische Fertigkeit, gingige Darstellungsweisen
im Einzelfall sinnvoll einzusetzen. Wir kommen ohne eine theoretische Kenntnis
von Regeln aus. Entscheidend ist allein, dass der zeichenverwendenden Person
ein Verstidndnis zugeschrieben werden kann und ihre Symbolisierungen als ange-
messene Anwendungen von Praktiken (fiir die sich Regeln formulieren lieen)
bei besonderen Gelegenheiten aufgefasst werden.”” Die Normativititsdimension
liegt dann darin, dass die Zuschreibung von semantischer Kompetenz eine Be-
dingung fiir die Anwendung von normativem Vokabular ist: Nur wenn das ent-
sprechende Konnen unterstellt wird, kann eine besondere Symbolisierung plausi-
blerweise als zurechenbare und infolgedessen bewertbare Zeichenbildung ange-
sehen werden.

Wenn jemand etwa den Satz »Der Himmel ist blau« bildet, so gehen wir
davon aus, dass die AuBerung nicht nur zufillig in Konformitit mit den Regeln

58 Hier wurde also keine »Erkldrung« fiir das Regelfolgen gegeben, wie es bei der Rede
von Fahigkeiten (capacities) mitunter beansprucht wurde, etwa bei McGinn, Wittgen-
stein on Meaning, bes. S. 168-175.

59 Dass wir jetzt nicht mehr ohne den Begriff der Person auskommen, verdient Beach-
tung; denn darin liegt, dass nur Personen Regeln befolgen konnen, dass das Regel-
folgen »eine menschliche Tiatigkeit« ist (Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grund-
lagen der Mathematik, S. 331). Eine Antwort auf Dummetts Frage: »A machine can
follow this rule; whence does a human being gain a freedom of choice in this matter
which a machine does not possess?« (»Wittgenstein’s Philosophy of Mathematics«,
S. 331; vgl. auch Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 32) scheint
dann zu sein, dass es keinen Sinn hat zu sagen, dass eine Maschine »Regeln folgt«.
Wir sprechen der Maschine keine praktische Regelkompetenz (kein Verstindnis) zu.

60 Den Vorschlag, das Regelfolgen als Sache von Zuschreibungen zu betrachten, macht

auch Shogenji, »The Problem of Criterion in Rule-Following«, vgl. bes. S. 520f.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120 | ZEICHEN UND FREIHEIT

der deutschen Sprache steht, sondern nehmen dariiber hinaus auch an, dass die
Person den Satz auf Basis ihrer Kompetenz gebildet hat, das zugehorige Schema
kennt und die Darstellungsweisen — z. B. den Ausdruck »blau< — auch in anderen
Fillen anwenden konnte. Dies kann sich nicht am Einzelfall erweisen, bleibt
aber jederzeit eine notwendige Prasupposition. Es wire wenig iiberzeugend, zu
sagen, dass jemand eine gidngige Darstellungsweise anwendet, die ihm gar nicht
zueigen ist. Wenn jemand das Wort >blau< duflern wiirde, ohne den Gebrauch des
Ausdrucks zu beherrschen, so hitte man gutes Recht zu sagen, dass er den Aus-
druck gar nicht verwendet hat. Dazu ndmlich muss er das Wort nicht nur in
seiner Lautgestalt reproduzieren, sondern als allgemeines Pradikat oder Typus
verwenden. Nur wo dies der Fall ist, kann die besondere sinnvolle Anwendung
einer Darstellungsweise vorliegen. Semantische Kompetenz ist Kompetenz der
Anwendung in diversen Fillen.”’ Wo jemand nur in einer Situation eine Praktik
heranzieht und sie in anderen Fillen nicht verwenden kann, oder wo jemand das
Wort >blau« duBert, sich aber auf das Schema der Farbpridikate nicht versteht,
dort miissten wir sagen, dass er diese Praktik gar nicht kennt, dass er nicht ver-
steht, was es mit ihr auf sich hat.®?

Riickt man dies ins Licht, so wird der Begriff der Regel fiir viele Fille ver-
zichtbar. Denn wir miissen annehmen, dass die Personen, die an der Sprach- und
Zeichenpraxis teilnehmen, primér iiber praktische Fertigkeiten bzw. Zeichen-
kompetenz verfiigen. Als geiibte Zeichenverwender sind sie in der Lage, Zeichen
sinnvoll zu bilden; und wenn man iiberhaupt das Vokabular des Regelfolgens
beibehalten mochte, so muss man sagen, dass der Gebrauch von konventionellen
Darstellungsweisen »blind« oder »mechanisch« geschieht, mit der besonderen
Zeichenbildung. Tatsdchlich steht so nicht die Regelbefolgung (gemill einem
Standardfall), sondern der sinnvolle Gebrauch von beherrschten Praktiken (in
immer wieder neuen Fillen) an erster Stelle: Eine Zeichenbildung als Fall eines

61 Mit Gareth Evans konnte man auch von einem »Generality Constraint« sprechen, vgl.
The Varieties of Reference, S. 100-104.

62 Man konnte einwenden, dass damit Probleme fiir Theorien des Spracherwerbs ent-
stehen, da nicht mehr plausibel gemacht werden konne, wie jemand einer Regel zum
ersten Mal folgt. Ich werde derlei Probleme aufien vor lassen und Regelkompetenz als
gegeben betrachten. Doch einige Uberlegungen Wittgensteins fiihren vor Augen, dass
die genannte Voraussetzung mit dem alltdglichen Verstidndnis des Regelerwerbs tiber-
einstimmt: So kann in einer Lernsituation charakteristischerweise keine scharfe Gren-
ze zwischen der bloen Reproduktion und der echten Regelbefolgung gezogen werden
(vgl. Philosophische Untersuchungen, §§ 156-158). Ob wir etwas als Regelfolgen ver-

stehen, hat damit zu tun, ob wir der Person Regelkompetenz zutrauen.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 121

Regelfolgens zu klassifizieren, bedeutet, sie als Vollzug einer Person anzusehen,
die von gegebenen Darstellungsweisen eigenen Gebrauch macht.

Analog dazu ist die Dimension der Normativitit nicht im Begriff der Regel,
sondern in der normativen Ansprechbarkeit von Personen anzusiedeln. In dem
Male, in dem wir das Bestehen von Praktiken und semantischen Kompetenzen
als Voraussetzungen des Zeichengebrauchs starkmachen, verlieren normative
Vorgaben an Relevanz. Diese haben dort ihren Ort, wo eine Praxis noch nicht
beherrscht wird. Wo sie aber beherrscht wird, sind die Zeichenpraktiken Voraus-
setzungen der besonderen Zeichenbildung: Eine Person muss sich im Einzelfall
auf das Bestehen gemeinsamer Praktiken schon stiitzen; sie nimmt diese ja als
Sinnbedingungen in Anspruch. Der Regelbegriff verweist deshalb nicht auf nor-
mative Auflagen, sondern auf einheitliche Gebriuche als Basis der sinnvollen
Zeichenbildung. Diese lassen sich in der Tat nicht problematisieren, ohne dass
Begriffsbildung unverstindlich wird. Sprach- und Zeichenkompetenz ist nur
denkbar, wenn man gingige Praktiken unterstellt, die kontrolliert in Anspruch
genommen werden konnen — von denen ein zurechenbarer Gebrauch gemacht
werden kann.”

Vergewissern wir uns nun, dass nach dem Gesagten ausgeschlossen werden
kann, dass der Zeichengebrauch in irgend einer Weise durch Regeln erzwungen
oder fremdbestimmt sein konnte: Wenn ich die Welt in Zeichen interpretiere,
kann ich dabei nicht durch Regeln determiniert sein; denn es sind keine Regeln
gegeben.

1.5 Zeichenbildung ohne Regelvorgaben
Konnen Regeln mich zu einem bestimmten Darstellen zwingen? Oder priziser

gefragt: Kann ich durch offentliche Zeichenpraktiken oder meine eigene Regel-
kompetenz auf nicht-natiirliche Weise dazu bestimmt werden, etwas soundso

63 Es ist wiederum zu beachten, dass nichts am Einzelfall eine Garantie gewéhrt, dass die
Voraussetzung der Regelkompetenz auch erfiillt ist. Da sich letztlich nur in einer
Mehrzahl von Anwendungsfillen zeigen kann, ob jemand eine Darstellungsweise be-
herrscht, kann es immer sein, dass sich diese Voraussetzung in einem zukiinftigen Fall
als falsch erweist. So konnte jemand, von dem wir glaubten, dass er den Ausdruck
>Tisch« kennt, schlieBlich doch einmal einen Stuhl hartnickig >Tisch< nennen wollen.
Unsere Annahme hitte sich als ungerechtfertigt herausgestellt, und wir wiirden nicht
mehr sagen wollen, dass er die Regeln fiir das Pridikat >Tisch< beherrscht. Da Regel-

kompetenz letztlich Anwendungskompetenz ist, bleibt diese Moglichkeit offen.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122 | ZEICHEN UND FREIHEIT

darzustellen? Zumindest die erste Moglichkeit scheint nicht ganz unplausibel zu
sein. So merkt Wittgenstein einmal an, der Ausdruck »Die Regeln zwingen mich
zu etwas« sei in gewisser Weise sinnvoll — »weil, was mit der Regel iibereinzu-
stimmen scheint, ja nicht von meiner Willkiir abhingt«.* Die Offentlichkeit hat
die Autoritit dariiber, was regelgemif bzw. korrekt ist und was nicht.

Aus dem Bisherigen geht aber hervor, dass eines nicht konzipierbar ist: Ich
kann nicht buchstiblich gegebenen Regeln heteronom gegeniiberstehen. Denn
die Idee der »gegebenen Regel« hilt der Sinnkritik nicht Stand. Es war das we-
sentliche Ergebnis der Kritik an der Deutungsauffassung, dass die Regel nicht
als unabhingige Tatsache, gleich welcher Art, gedacht werden kann. Zudem
hatten wir gesehen, dass die Idee von impliziten Normen, von der Brandom aus-
geht, nicht trdgt. Wenn wir uns darauf besinnen, dass die Zeichenpraktiken das
Primaire sind, wird dies umso deutlicher: Eine Praxis kann mir in einer aktuellen
Situation nicht vorgegeben sein.”> Wenn hier iiberhaupt noch von Vorgaben die
Rede ist, so miissen damit Regelausdriicke gemeint sein.® Wihrend die vielen
Handlungen, die eine Praxis ausmachen, in einer besonderen Situation keinen
Ort haben, konnte doch ein Zeichen vorliegen, das die Regel ausdriickt bzw. die
Praxis bezeichnet. Ist es denkbar, dass ein solcher Regelausdruck mich auf eine
Darstellungsweise festlegt?

Fangen wir mit einer einfachen Beobachtung an: Die aktuelle Situation der
Zeichenverwendung enthilt gewohnlich keine Regelvorgaben. Wenn ich den
Himmel als blau beschreibe, dann nicht, weil ich zufillig auf Hinweise zur Ver-
wendung des Pridikats >blau< traf. Und wenn ich meine Monatsausgaben auf-
summiere, dann nicht, weil ich dem Additionszeichen >+< begegnete. Ich wende
vielmehr Zeichentechniken von mir aus an. Der Blick auf den Normalfall der
Zeichenverwendung zeigt, dass das Regelfolgen gewohnlich, wie Wittgenstein
es formuliert, »ohne Fiihrung«67 erfolgen muss.

Die Uberlegungen hatten gezeigt, dass dies fiir ein Verstindnis, welches als
praktische Kompetenz zu denken ist, als wesentlich gelten muss. Konnte eine
Person eine gingige Darstellungsweise nicht ohne Anleitung ausfiihren, so hitte
sie das notige semantische Konnen gar nicht — und zwar selbst dann nicht, wenn

64 Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, S. 394. — Das hier
angesprochene Thema wird uns in Kap. II 2.2 beschiftigen.

65 Diese Einsicht ergidnzt die Erinnerung von Kap. II, dass »die Realitét« nichts dartiber
verrit, auf welche Weise (bzw. nach welchen Regeln) interpretiert werden soll.

66 Vgl. Wittgenstein, >The Big Typescript<, S. 132: »Eine Regel kann ich nicht anders
geben als durch ihren Ausdruck [...].«

67 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 292.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 123

sie passende Regelausdriicke angeben konnte. Diese Unabhiingigkeit von Regel-
vorgaben ist eine Bedingung dafiir, dass etwas als kontrollierter Gebrauch einer
Praktik betrachtet werden kann. Ob in der aktuellen Situation eine Regelvorgabe
vorlag oder nicht, darf fiir den sinnvollen Gebrauch keine Rolle spielen. Regel-
kompetenz zeigt sich letztlich genau darin, dass eine Zeichenpraktik unabhéngig
von einer Vorgabe oder Anweisung angewendet werden kann. Und tatsidchlich
sagt uns das Zeichen >+< so wenig dariiber, wie man addiert, wie uns das Zei-
chen » — < etwas dariiber verrit, wie wir unsere Beine benutzen miissen, um in
eine bestimmte Richtung zu gehen. Es muss vorausgesetzt werden, dass der Zei-
chenverwender die entsprechenden Praktiken auch in Abwesenheit solcher Vor-
gaben selbststandig applizieren kann. Andernfalls geschieht der Vollzug nicht
aus einem Verstindnis heraus und ist keine sinnvolle Zeichenbildung.®®

Aus diesem Grunde sollten wir von Zeichenbildungen ohne Regelvorgaben
ausgehen, die aus dem Verstidndnis von Personen heraus erfolgen. Wenn iiber-
haupt etwas gegeben ist, dann ein Regelausdruck, ein Zeichen also, und inwie-
fern das Ankniipfen von Zeichen an Zeichen eine Sache von Freiheit ist, werden
wir erst spiter untersuchen.” Dass ich ein Additionszeichen erkenne, eine gram-
matische Regel oder Hinweise zur Bildung von Gesten in einem fremden Kultur-
raum nachschlage, bedeutet noch nicht, dass es sinnvoll ist, die indizierten Dar-
stellungsweisen auszufithren. Ein Regelausdruck, sofern gegeben, zwingt uns
nicht zu bestimmten Zeichenbildungen; man darf ihn sich nicht »als Zauber-
spruch, der uns im Bann hiilt«’® denken. Regelzwang ist ebenso wenig konzipier-
bar wie Regelnormativitit.

Ich fiige noch hinzu, dass damit gleichzeitig die Idee, die Verwendung von
Zeichen sei mit der Befolgung eines Kalkiils vergleichbar, aus dem Spiel ist.
Dieser Idee zufolge — sie war fiir Projekte der Sprachanalyse teilweise leitend”' —
miisse sich die Sprache auf formale Regeln, auf eine Syntax reduzieren lassen,
die sich prinzipiell automatisieren und mechanisieren lasse. Solchen Kalkiilisie-
rungsbestrebungen gegeniiber muss mit Wittgenstein geltend gemacht werden,
dass man zwar »in der Philosophie den Gebrauch der Worter oft mit Spielen,
Kalkiilen nach festen Regeln, vergleichen« kann, es aber ein Missverstindnis ist,

68 Es kann Teil bestimmter Techniken sein, mit Regelausdriicken (z. B. Tabellen) umzu-
gehen. Aber in diesem Fall muss wieder dieser Umgang direkt erfolgen konnen und
ein Repertoire an beherrschten Praktiken vorausgesetzt werden (vgl. ebd., § 86).

69 Spiter wird sich noch zeigen, dass auch gegebene Zeichen kein bestimmtes Verstehen
erzwingen konnen: vgl. Kap. IV 2.1.

70 Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, S. 395.

71 Vgl. dazu Schneider, Phantasie und Kalkiil, S. 16-29.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124 | ZEICHEN UND FREIHEIT

»zu denken, dass, wer einen Satz ausspricht und ihn meint, oder versteht, damit
einen Kalkiil betreibt nach bestimmten Regeln.«’> Ein solches Bild lisst sich
nicht mehr plausibel machen, wenn man bedenkt, dass das Regelfolgen — selbst
wenn Regelvorgaben im Spiel sind — keine bloBe Regelableitung sein kann. Ich
verfahre nicht nach gegebenen Schemata, wenn ich Symbolisierungen vollziehe;
es findet keine exakt wiederholbare Erzeugung von Zeichenfiguren statt. Auch
wenn klare Operationsregeln vorliegen, erschopft sich die Regelbefolgung nicht
in einem mechanischen Prozess. Es sind stets Personen, die von den Techniken
sinnvollen Gebrauch machen. Und dass sie dies tun, bedeutet nicht, dass sie sich
dem Diktat eines festgelegten Programms unterwerfen. Sie gehen iiberhaupt
nicht »nach Regeln«73 vor, sondern sie bedienen sich in besonderen Fillen all-
gemeiner Verfahren, auf die sie sich verstehen.

1.6 Zwischenbilanz

Wie weit sind wir nun mit der Beantwortung unserer Frage, inwiefern es eine
Sache von Freiheit ist, wie wir die Welt interpretieren? Bisher haben sich zwei
wesentliche Aspekte herauskristallisiert.

Erstens hatten wir uns vergewissert, dass es nicht konzipierbar ist, wie eine
Realitit-an-sich das Denken, Auffassen oder Verstehen bestimmen konnte. Inter-
pretationsfreiheit kann nicht als Freiheit gegeniiber der Realitét ausbuchstabiert
werden. Aus diesem Grunde schien es ratsam, die Freiheit der Interpretation von
den Zeichen- und Interpretationspraktiken her zu explizieren, die einer Zeichen-
bildung jeweils zugrunde liegen. Welche Freiheit wir haben, wenn wir interpre-
tieren, bestimmt sich primér aus »gegebenem« Interpretieren.

Nun hat sich zweitens herausgestellt, dass das gegebene Interpretieren nicht
so gegeben sein kann, dass vorgegebene Regeln bestimmte Regelanwendungen
generieren. Die eingespielten Zeichenpraktiken zwingen nicht dazu, soundso zu

72 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 81. — In der Philosophischen Gram-
matik benutzt Wittgenstein selbst noch den Begriff »Kalkiil«, wenn es um die Sprache
als System von Regeln geht (vgl. exemplarisch S. 50f., S. 67 oder S. 104). Doch schon
in diesem fritheren Text ist davon die Rede, dass »Sprachspiele oder Kalkiile« nur
beschrieben werden konnen (ebd., S. 62) und die Sprache mit einem Vorgang nach
Regeln nur verglichen wird (ebd., S. 63).

73 Vgl. die Kritik des Ausdrucks »Regel<, nach der er vorgeht« in Wittgenstein, Philo-
sophische Untersuchungen, § 82. Hier kommt zum Tragen, dass vermeintlich befolgte

Regeln gewohnlich gar nicht angegeben werden konnen.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 125

verfahren; und es gibt im besonderen Fall keine normativen Vorgaben. Vielmehr
ist davon auszugehen, dass eine Person Darstellungsformen bildet, indem sie
Darstellungsweisen aus ihrem Verstindnis heraus selbst in Gebrauch nimmt. Ich
bin nicht heteronom Konventionen unterworfen, sondern bringe jeweils selbst
Zeichenpraktiken zum Einsatz. Die Annahme, dass eine Person in der Zeichen-
bildung Regeln folgt, kommt der Voraussetzung gleich, dass diese Person in der
Zeichenbildung intersubjektiv geteilte Praktiken in zurechenbarer Weise bean-
sprucht.

Damit ist ein Standpunkt erreicht, auf dem man sich in der Sprach- und Zei-
chenpraxis immer schon befindet. Fiir Personen mit einem Verstdndnis steht es
gar nicht in Frage, dass sie von offentlichen Zeichenpraktiken Gebrauch machen
konnen. Jeder von uns nimmt an, dass er iiber ein Repertoire von Darstellungs-
weisen verfiigt und diese in verschiedenen Einzelfillen anwenden kann. Dariiber
hinaus schreibt er diese Fertigkeit auch Anderen zu. Unter diesen Vorausset-
zungen sind wir unweigerlich in Normativitit verstrickt, denn wenn eine Person
Zeichenpraktiken selbst in Gebrauch nimmt, muss sie fiir diesen Gebrauch ein-
stehen konnen. Aber diese Normativitit entspringt nicht externen Vorschriften;
sie ist keine Regelnormativitit. Sie entspringt der Annahme, dass eine Person
ihre Zeichen mit Verstindnis gebraucht und infolgedessen normativ auf diesen
Gebrauch hin ansprechbar ist. Verpflichtungen beziehen sich somit immer auf
den Gebrauch von Zeichenpraktiken auf Basis der entsprechenden Kompeten-
zen, wie er in der besonderen Zeichenbildung erfolgt. Der Raum der Moglich-
keiten dieser Zeichenbildung griindet auf jenen Zeichenpraktiken. Aber gerade
deswegen haben die Grundregeln, die den Raum der Moglichkeiten beschreiben,
in diesem Raum keinen normativen Sinn.

Dies schlie3t eine normative Relevanz des Begriffs »Regel« in der Zeichen-
praxis nicht aus. So konnten wir uns in manchen Situationen (z. B. bei einem
offentlichen Vortrag) dem normativen Druck ausgesetzt sehen, moglichst korrekt
zu sprechen. Bei solchen Gelegenheiten konnten wir gewissen Verpflichtungen
dadurch Ausdruck verleihen, dass wir Regelausdriicke heranziehen; und dies
konnte den Eindruck erwecken, dass unabhéngig gegebene Regeln von sich her
normativ wirksam wiren. Doch tatsidchlich bezogen wir uns in so einem Fall gar
nicht auf die Grundregeln des Zeichengebrauchs, sondern auf soziale Normen
fur das fehlerfreie Sprechen, auf Standards, die in besonderen Handlungskon-
texten eigens zur Geltung gebracht werden. Zwar verstoBt jemand, der das Pri-
dikat >Tisch< verwendet, um sich auf einen Stuhl zu beziehen, gegen Korrekt-
heitsstandards; und es wére sicherlich nicht falsch, von einem Normversto3 zu
sprechen. Aber wenn es tatsdchlich eine Grundregel ist, gegen die verstoBen
wird, so handelt es sich um einen Lapsus, wie er in einzelnen Zeichenbildungen

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126 | ZEICHEN UND FREIHEIT

gelegentlich passiert. Ein Lapsus aber vollzieht sich gerade nicht aus einem Ver-
standnis heraus; bei der Zurechnung und Bewertung der Zeichenbildung wird
man sinnvollerweise von ihm absehen.” Einen Zeichenverwender normativ auf
Korrektheit zu verpflichten, beinhaltet geradezu, ihm ein eigenes Verstindnis
abzusprechen. Es ist allgemein anzunehmen, dass die Korrektheit eines Zeichens
fiir den sinnvollen Zeichengebrauch untergeordnete Bedeutung hat.”” Regelver-
stofe kann man korrigieren. Die konventionsgeméfe Gestalt einer Darstellungs-
form ist fiir deren Sinn bestenfalls im Einzelfall relevant — und wird nur z. B.
dort thematisch werden, wo man sich iiber eine Unklarheit verstiandigt.

Dies ldsst sich auch mit Blick auf die Schemata deutlich machen, die sich aus
der Zeichenpraxis herauslesen lassen. Wie erwihnt, sind die Darstellungsweisen,
die in Gebrauch genommen werden, keine isolierten Zeichenverfahren, sondern
Teil eines Netzwerks von Darstellungsweisen. Indem ich ein Pridikat verwende
(etwa >blau<), nehme ich ein Schema in Anspruch (etwa das der Farbpridikate);
das entsprechende Verstindnis setze ich voraus. Schemata sind so Sinnbedin-
gungen; und man konnte meinen, dass dies normativ ausgedeutet werden muss:
Die Idee konnte sein, dass ein Geflecht von Verstindnisweisen dem besonderen
Zeichengebrauch normative Verpflichtungen auferlegt.”

Dieser Punkt ist insbesondere dort von Interesse, wo ein Weltverstindnis
durch die Bildung von richtigen Interpretationen fortgebildet werden soll; er ist
daher fiir unsere Fragestellung von grofiter Wichtigkeit. Ich mochte den Begriff
des Schemas dennoch — analog zu dem der Regel — fiir die Beschreibung von
Voraussetzungen reservieren, welche keine normative Kraft haben, da sie als
Bedingungen des Verstehens fungieren. Es scheint angemessen, Schemata bis zu
dem Grad, als wir die Verstidndlichkeit der Zeichen von ihnen abhéngig machen,
als Teil der Verstehensvoraussetzungen zu betrachten, gegen die im sinnvollen
Zeichengebrauch nicht verstoen werden kann. So wire die Klassifikation von
etwas als Hund und als Katze schlicht unverstiandlich. Wer wirklich Zeichen so
verwendet, kennt den korrekten Gebrauch nicht, verfiigt nicht iiber das Schema
und damit auch nicht iiber die Pridikate >Hund< oder >Katze< — zumindest nicht
iber die uns geldufigen. Und wo iiber den korrekten Gebrauch eines Schemas
oder die Ordnung von Prédikaten gestritten wird, ist kein Schema mehr voraus-
gesetzt; es steht dann gerade in Frage.”’

74 Dies wird in Kap. III 2.1 noch genauer betrachtet.

75 Dabei ist zu bedenken, dass die Korrektur auf einem gegliickten Zeichenverstehen be-
ruhen muss (vgl. Niesen, »Gemeinschaft, Normativitit, Praxis«, S. 107f., Fn. 4).

76 Diesen Weg schligt ein: Liptow, Regel und Interpretation, S. 109ff.

77 Die Griinde dafiir werden bald noch deutlicher: vgl. bes. Kap. 111 2.3.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 127

So scheint es ratsam, die Frage, inwieweit Zeichenpraktiken normative Ein-
schriankungen mit sich bringen, zuriickzustellen und den Aspekt der Zurechen-
barkeit weiterzuverfolgen. Dies kann mit Blick auf die Zeichenbildung erfolgen,
insofern wir sie unabhingig von ihrer inhaltlichen Richtigkeit als verstindlich
einstufen (insofern wir uns also eine Anwendung fiir sie denken konnen). Vom
Standpunkt einer ersten Person, die Zeichen bildet, konnen Zeichenpraktiken als
Darstellungsmittel ins Auge gefasst werden. Sie kann diese Praktiken aus ihrem
Verstiandnis heraus sinnvoll und zu unterschiedlichen Zwecken anwenden, und
dieser besondere Vollzug ist zurechenbar, wihrend den Regeln »blind« gefolgt
wird. Grundregeln oder »Konventionen« bringen von sich her keine Verpflich-
tungen mit sich. An ihnen zeigen sich aber Grenzen der Zurechenbarkeit. Diese
zu bestimmen, ist die fiir uns entscheidende Aufgabe.

2 Grenzen des zurechenbaren Gebrauchs
von Zeichenpraktiken

Um zu erfahren, welche Freiheitsspielrdaume die beanspruchten Zeichenpraktiken
jeweils eroffnen, miissen wir jetzt deren Gebrauch durch individuelle Personen
nédher betrachten. Von inhaltlicher Richtigkeit wird dabei weiterhin abgesehen;
das Interesse richtet sich allein auf die Frage, inwiefern die Freiheit des Zeichen-
gebrauchs sich mit Blick auf dessen »konventionelle« Seite — mit Blick auf die
gemeinsamen Praktiken und die individuelle Zeichenkompetenz — bestimmt. Da
wir die Frage der Interpretationsfreiheit im Kontext des offentlichen Zeichen-
gebrauchs behandeln, wird so gleichzeitig der Spielraum des in Zeichen ausge-
wiesenen richtigen Interpretierens weitere Kontur gewinnen: Wenn ich »meine
Welt« interpretiere, indem ich Zeichen bilde, mache ich Gebrauch von gingigen
Praktiken und eigenen Fertigkeiten. Ich muss in meinem Interpretieren auf diese
bauen, und meine Interpretationsfreiheit ist von da her begrenzt. Versuchen wir
nun, die Grenzen des moglichen Gebrauchs von Zeichenpraktiken abzustecken
und damit den Bereich der Zurechenbarkeit in dieser Hinsicht zu umgrenzen.

2.1 Endliche Mittel: Grenzen von Zeichenkompetenz

Macht man Zeichenpraktiken in ihrer sinn- und verstehenskonditionalen Rele-
vanz zum Thema, so betrachtet man sie als innere Grenzen des Sinns, die einen
Spielraum iiberhaupt erst erdffnen. Als Bedingungen der Zeichenbildung ver-
kleinern oder beschrinken diese den Freiraum nicht; sie konstituieren ihn. Ob

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128 | ZEICHEN UND FREIHEIT

diese Bedingungen jeweils erfiillt sind oder nicht, wird sich daran zeigen, inwie-
weit ein Zeichen entlang des Gewohnten verstanden werden kann. Dies ldsst den
Begriff der Verstdndlichkeit in den Vordergrund treten: Eine Darstellung muss,
um iiberhaupt richtig sein zu konnen, als verstindlich gelten. Beurteilt wird
dabei nicht, ob die Zeichenbildung einem besonderen Fall angemessen ist, son-
dern ob man sich eine sinnvolle Anwendung denken kann. Nur wo dies der Fall
ist, gilt ein Zeichen als sinnvoll im Sinne der Kriterien, die in der gemeinsamen
Praxis liegen. Diese bilden so eine allgemeine Grenze der Freiheit im Zeichen-
gebrauch.”

Beginnen wir mit der Zeichenkompetenz bzw. dem Verstindnis der indivi-
duellen Person. Zur praktischen Reflexion gehorte die Voraussetzung, dass die
Handlungsmoglichkeiten in einer Situation jeweils begrenzt sind. Nur innerhalb
eines endlichen Spielraums konnte vom zurechenbaren Tun einer Person die
Rede sein. Dabei mussten neben den dufleren Gegebenheiten die Kompetenzen
des Handelnden beriicksichtigt werden.” Nun sind Darstellungsspielrdume in
analoger Weise durch die jeweilige semantische Kompetenz begrenzt: Ein Indi-
viduum kann sich nicht auf alle Zeichensysteme verstehen. Seine Kompetenz ist
insofern endlich, als es manche Darstellungsverfahren nicht beherrscht. Ein deut-
liches Beispiel dafiir sind sprachliche Systeme: Hat jemand kein Chinesisch
gelernt, so kann er einen chinesischsprachigen Satz weder verstehen noch her-
vorbringen. Die Griinde dafiir sind im Einzelfall sinnlogisch nicht relevant; die
Person kennt eben die Zeichenpraktiken nicht; sie hat einen endlichen Verstind-
nishorizont. Mit Wittgenstein konnte man sagen: Sie ist fiir diese Praxis nicht
»abgerichtet«.*” In diesem Sinne einer kontingenterweise begrenzten Zeichen-
kompetenz miissen wir Grenzen von Interpretationsfreiheit veranschlagen.

Die Grenzen dieses Horizonts bedeuten gleichzeitig Grenzen des zurechen-
baren Interpretierens: Denn wo das Verstindnis nicht mehr hinreicht, ist dem
Individuum ein Interpretieren nicht mehr maéglich. Eine Zurechnung ist sodann
in dieser Hinsicht nicht sinnvoll; und auch Normativitit hat keine Einsatzstelle
mehr: Wenn ich etwas »soundso« (gemif} einer Praxis) nicht darstellen bzw. ver-
stehen kann, so bin ich fiir die entsprechenden normativen Verpflichtungen von
vornherein nicht empfinglich. Dass ich iiber eine bestimmte chinesischsprachige
Beschreibung des Vollmonds nicht verfiige, heif3t einfach, dass ich von dieser

78 Vgl. Borsche, »Freiheit als Zeichen«, S. 118.

79 Vgl. Kap.11.1.

80 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, §§ 5f. oder auch 206. In den Be-
merkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, S. 333 heifit es: »Wer eine Sprache

nicht beherrscht, den kann ich zu ihrer Beherrschung abrichten.«

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 129

Beschreibungsweise keinen Begriff habe.” Es wiire sinnleer, mich dafiir verant-
wortlich zu machen, dass ich eine Zeichenpraktik nicht gebrauche, auf die ich
mich nicht verstehe. Ein solcher Gebrauch liegt auBlerhalb der Moglichkeiten
meines Zeichenbildens; er kann fiir mich keine Option sein.

Wihrend es also im Handeln passieren kann, dass ich etwas tun soll, es aber
nicht will oder nicht kann, kann ich im Denken und Verstehen nicht einmal wis-
sen, was es ist, das ich da soll, wenn ich iiber das notige semantische Konnen
und die Verstdndnisweise nicht verfiige. — Wie verhilt es sich mit den Kontin-
genzen der besonderen Situation und des jeweiligen Vollzugs? Wie gesehen,
konnen Handlungen sich im Einzelfall als nicht-ausfiihrbar erweisen; wir konnen
uns iiber unsere Fihigkeiten tduschen, oder es konnen unerwartete Komplika-
tionen auftreten. Wir konnen nur das zurechnen, was wir in der Handlungsreali-
sation als kontrolliertes Handeln verstehen. Entsprechend bewerten wir Hand-
lungen unabhidngig vom Handlungserfolg. Einen missgliickten Mord bewertet
man, indem man eine Totungsabsicht zugrunde legt. Ist dies auch fiir die Zurech-
nung einer besonderen Symbolisierung relevant?

Insofern die Zeichenverwendung eine Handlung ist, kann auch sie freilich
scheitern: Wie wir sagen, dass jemand ein Tor schieffen wollte, aber den Ball
aufs Stadiondach geschossen hat, konnen wir auch sagen, dass jemand liigen
wollte, aber auf Unglauben stief, oder eine Ermahnung aussprechen wollte, aber
kein Gehor fand. Wenn wir jedoch Zeichenbildungen als Darstellungen auf-
fassen — und hier auf den Gebrauch gingiger Darstellungsweisen achten —, kann
von der Moglichkeit des missgliickten Vollzugs abgesehen werden.*” Uber eine
Darstellung, die an widrigen Umsténden scheitert, kann man nichts Bestimmtes
sagen; eine Darstellung ist wesentlich eine Bestimmung. Die Art einer Handlung
kann ganz unabhingig von der Frage, ob die besondere Handlung erfolgreich ist
oder nicht, angegeben werden; die Ingebrauchnahme von Darstellungsweisen
aber ist genau dann erfolgreich, wenn verstanden wird, um was fiir ein Zeichen
es sich handelt. Wenn ich etwa verstanden habe, dass mein Freund auf etwas
zeigen will, dann hat mein Freund auf etwas gezeigt. Und wenn ich verstehe,
dass mein Freund den Himmel als blau beschreibt, dann hat er den Himmel als
blau beschrieben — auch wenn er gerade heiser und daher schwer verstindlich ist.
In diesem Sinne scheitert der Gebrauch von Zeichenpraktiken zu Zwecken der
Darstellung nicht an den kontingenten Faktoren einer Situation. Wir diirfen ge-
nerell davon ausgehen, dass nichts zwischen der Kompetenz und einer Anwen-

81 Ich kann dann nicht einmal die Absicht haben, einen bestimmten chinesischsprachigen
Satz zu bilden, sondern mir nur allgemein wiinschen, Chinesisch sprechen zu kénnen.

82 Dass hier vom Handlungscharakter zu abstrahieren ist: vgl Kap.13.2 b.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130 | ZEICHEN UND FREIHEIT

dung liegt. Fiir diese spezifische Art des Handelns gilt, dass es unmittelbar ein
Ausdruck der Handlungskontrolle ist.*’

Daraus ergibt sich nun, dass die Zeichenkompetenz, die das Verstindnis der
Person ausmacht, direkt als ein Mal3 der jeweils veranschlagten Interpretations-
freiheit herangezogen werden kann. Die Grenze des Verstdndnisses ist eine
Grenze der Zurechenbarkeit. Dies hatte sich schon im Voraussetzungscharakter
der semantischen Kompetenz angedeutet: Ein regelkonformes Verhalten als ein
Regelfolgen zu klassifizieren, lief darauf hinaus, der Person das Verstindnis zu-
zuschreiben, das sich in einer Zeichenpraktik manifestiert. Ins Blickfeld trat so
der verstidndnisbasierte Gebrauch von Darstellungsweisen. Und dies kann nun
dadurch beschrieben werden, dass wir der Person den jeweiligen Gebrauch in
vollem Umfang zurechnen kénnen. Wenn eine Person etwas gemif} der Praxis P,
darstellt, so glauben wir nicht, dass ihr diese Darstellungsweise eingegeben
wurde, sondern nehmen an, dass sie diese von sich aus in Anspruch genommen
hat. Wir nehmen an, dass die Person weil}, was sie zu verstehen gibt, wenn sie
den Ausdruck >blau< oder eine Hasenskizze verwendet. Wir nehmen an, dass sie
mit Bedacht so ein Zeichen verwendet und auch andere Darstellungsweisen hitte
heranziehen konnen. So legt die semantische Kompetenz der Person gleichzeitig
ein MaB der interpretativen Zurechnungsfihigkeit fest: Dass eine Person die mit
einer Regel R; markierte Praktik gebraucht, setzt voraus, dass sie weil}, was es
bedeutet, so (gemidB R; und nicht z. B. gemif} R,) darzustellen; und das heif3t,
dass ihr die Anwendung der Darstellungsweise als kontrollierte, eigene Anwen-
dung zuzurechnen ist.** Sie ist fiir ihre Zeichenbildungen im Mafe ihres Ver-
standnisses verantwortlich.

83 Wir konnen natiirlich davon sprechen, dass jemand das und das sagen wollte, aber
nicht gut bei Stimme war, oder ein Soundso-Bild malen wollte, jedoch eine zittrige
Hand hatte. Aber solche Fille sollten so behandelt werden, dass die Symbolisierungs-
absicht erst nachtriaglich Bestimmtheit gewinnt. So wiirden wir unter normalen Um-
standen auch sagen: Er wollte behaupten, dass p, aber nicht: Er wollte den Satz >p<
auflern. Die Eingrenzung des Darstellungsfreiraums hat hier mit den pragmatischen
Bedingungen der Zeichenbildung zu tun, die unterschiedslos fiir alle Zeichen gelten,
die im jeweiligen Fall hitten gebildet werden konnen, und von diesen kann abgesehen
werden.

84 Die blinde Regelbeherrschung ist, wie gesehen, eine Voraussetzung des sinnvollen
Gebrauchs von Darstellungsweisen. Wir konnen nur einer Person, die ohne Reflexion
oder Regeldeutung Zeichen bilden kann, Kontrolle iiber ihr Darstellen zuschreiben.
Das heifit, dass die Ausiibung einer Praktik durchaus iiber kausale oder dispositionale

Mechanismen geschehen kann. Schlosse man dies aus, wiirde das Handeln in einer

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 131

Kurzum: Meine Zeichenkompetenz konstituiert einen Verstdndnishorizont,
innerhalb dessen all mein Zeichenbilden zurechenbar ist und aulerhalb dessen es
kein mir zurechenbares Zeichenbilden und Interpretieren geben kann. Damit
haben wir einen formalen Spielraum des Verstehens beschrieben und eine innere
Grenze gezogen. Ahnlich wie im Kontext der direkten Bezugnahme beinhaltet
diese Grenzziehung keine Minimierung von Maoglichkeiten. Es gibt wiederum
keine feste Grenzlinie; und es gilt weiterhin, dass das Individuum »von end-
lichen Mitteln einen unendlichen Gebrauch machen«® kann. Da das Verhiltnis
von Zeichenpraxis und Zeichenbildung keines der Ableitung ist, bedeutet die
Endlichkeit der Regelkompetenz keine Endlichkeit der moglichen Darstellungs-
formen. AuBerhalb der Grenzen liegen einfach solche Darstellungen, die ich
selbst — aus meinem Verstdndnis heraus — nicht bilden oder verstehen kann.

So wurde hier anders als im Kontext der direkten Bezugnahme auch nicht
»Sinn gegen Unsinn« abgegrenzt.*® Wir konnen durchaus sagen, dass sinnvolle
Zeichen ausgeschlossen wurden: die Zeichen nédmlich, die andere Personen mit
anderen Zeichenkompetenzen und anderen Verstdndnishorizonten bilden. Fiir
die erste Person Singular mogen diese Zeichenbildungen keinen Sinn haben:
Was jenseits der Grenzen des mir moglichen Zeichengebrauchs liegt, kann ich
(im Moment jedenfalls) nicht nachvollziehen. Doch es ist offensichtlich, dass es
Zeichenformen gibt, die auBlerhalb des eigenen Horizonts Sinn haben. Andere
Personen konnen ein eigenstindiges, mir fremdes Verstidndnis haben, aus dem
heraus sie andersartig darstellen und interpretieren.

Von dieser Thematik sei fiir den Moment noch abgesehen. Doch es ist schon
sichtbar, dass die beschriebene Verstindnisgrenze eine andere Dimension ge-
winnen wird, wenn Zeichenverwender mit unterschiedlichen semantischen Kom-

komplexen Praxis, fiir die sich unbegrenzt viele Regularititen formulieren lassen,
sogar unerklirlich. Eine bloe RegelmiBigkeit reicht nicht hin fiir ein Regelfolgen; es
nivelliert das Regelfolgen aber nicht, wenn eine Person von Automatismen »Gebrauch
macht«, um Regelanwendungen zu realisieren. Es ist unerheblich, ob der Regel »ohne
nachzudenken« (Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik,
S. 422) oder »bewusst oder unbewusst« gefolgt wird. Es kommt nur darauf an, dass
wir jemandem, der eine Praxis ausiibt, sein Tun als Gebrauch dieser Praxis zurechnen
konnen. Ein unbewusstes Handeln ist kein unkontrolliertes Handeln; wer gleichsam
mechanisch agiert, tragt dennoch Verantwortung. — Fiir das Verhiltnis von (direktem)
Verstehen und (reflektierendem) Interpretieren ist dies entscheidend (vgl. Kap. V).

85 Wie Wilhelm von Humboldts prominente Formel lautet: Ueber die Verschiedenheit
des menschlichen Sprachbaues, S. 99.

86 Vgl. Kap. I13.3.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132 | ZEICHEN UND FREIHEIT

petenzen — etwa Sprecher unterschiedlicher Sprachen — aufeinandertreffen. Der
Begriff der Grenze betrifft dann nicht mehr nur eine innere Bedingung, sondern
auch die Differenz unterschiedlicher Verstindnismoglichkeiten.*’

2.2 Zeichenpraktiken als innere Grenzen

Wenn wir sagen, dass eine erste Person eine potentiell unendliche Vielfalt von
Zeichen bilden kann, aber dennoch nicht jedes beliebige, da ihr semantisches
Konnen endlich ist, so handelt es sich nicht um eine normative Einschrankung,
sondern um eine innere Grenze der Zeichenbildungsmoglichkeiten der Person.
Thr ist es im Moment unmoglich, diese Verstindnisgrenze zu iiberschreiten; und
wo Andere sie iiberschreiten, kann sie deren Zeichen nicht verstehen. — Aber wie
steht es mit den Restriktionen, die dem individuellen Zeichenbilden daraus er-
wachsen, dass Darstellungsweisen in es einflieen, die in einer intersubjektiv
geteilten Praxis verankert sind? Aus der Diskussion der Normativititsfrage ging
hervor, dass wir auch diese im ersten Schritt lieber als Grenzen denn als norma-
tive Einschrinkungen behandeln sollten. Was heifit das aber genau; und welche
Grenzen legen die jeweils relevanten Zeichenpraktiken fest?

An dieser Stelle miissen wir uns darauf besinnen, dass das Interpretieren in
unserer Beschreibung ein offentliches, in Zeichen ausgewiesenes Interpretieren
ist. Wihrend zunichst das Verhiltnis zur Welt, dann Zeichenpraktiken und nun
das Verstindnis des Individuums thematisch waren, riickt damit das Verhiltnis
zur Gemeinschaft zeichenverwendender Wesen ins Blickfeld. Dies ist fiir unsere
Uberlegungen grundlegend: Erst von hier aus kommt man iiber die Beschreibung
formaler Grenzen hinaus und dringt zur Dimension von Normativitit und Ver-
antwortung durch, die uns interessiert. Dabei wird die Relevanz der individu-
ellen Interpretationsfreiheit angesichts der interindividuellen Verstindigungs-
situation und des Bezugs zum Anderen besonders hervortreten — angesichts einer
Situation, in der Personen wechselseitig Zeichen bilden und interpretieren. Doch
vorerst soll die Individualitdt der Beteiligten noch ausgeklammert bleiben; der
Begriff der Zeichenpraxis betrifft logische Voraussetzungen, nicht aber die Prag-

87 Vgl. Kap. V 3. — Indem das Verstédndnis einer Person als Grenze der Zurechenbarkeit
des jeweiligen Verstehens aufgefasst wird, wird die mittelbare Zurechenbarkeit dieses
Verstéindnisses ausgeklammert. Die aktuelle Situation der ersten Person bestimmt die
Perspektive. Wollte man die Verantwortung fiir Verstindnisse explizieren, hitte man
nicht nach besonderen Zeichenbildungen, sondern nach Einstellungen zu fragen. Vgl.
dazu erst Kap. V 2.7.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 133

matik der jeweiligen Situation. Es geht nicht um die Bedingung, dass individu-
ellen Interpreten die verwendeten Darstellungsweisen im Einzelfall geldufig sein
miissen, sondern um die unabhéngig davon berechtigte Voraussetzung eines ge-
meinsamen Grundverstindnisses.® Dies entspricht der Aufgabe, dass nur das als
Konvention oder Regel thematisch werden soll, woriiber Einigkeit besteht, und
wir vorerst nur Verstehensvoraussetzungen behandeln, die fiir selbstverstindlich
gehalten werden.

Betrachten wir die Dinge so, so konnen wir mit einer einfachen Feststellung
beginnen: Man kann im besonderen Fall nicht auf Darstellungsweisen zuriick-
greifen, die gar nicht gebriduchlich sind. Die Darstellungsweise muss institutio-
nalisiert sein; es ist andernfalls keine Darstellungsweise. Als individueller Inter-
pret kann ich in meiner Zeichenbildung nicht auf Sinnbedingungen bauen, die
anderen Personen nicht geldufig sein konnen. Dies in Erwigung zu ziehen,
wiirde heiflen, eine »Humpty-Dumpty-Auffassung« zu vertreten, der zufolge
jeder seine Zeichen bedeuten lassen kann, was er will. Die Moglichkeit einer
solchen Erfindung von Zeichentypen ist jedoch nicht plausibel zu machen: Die
erste Person Singular hat keine Kontrolle iiber das Bestehen oder Nicht-Bestehen
von Zeichenpraktiken. Ich kann nicht als Zeichenpraktik in Anspruch nehmen,
was keine Zeichenpraktik ist.

Wenn sich der Status von Zeichenpraktiken im ersten Schritt darin bemerk-
bar macht, dass in einer Zeichenbildung nicht jede Darstellungsweise vorausge-
setzt werden kann, so beschreibt dies wiederum keine Einschrinkung, die sich
auf eine besondere Zeichenbildung beziehen konnte, als vielmehr eine Grenze
allen Zeichenbildens. Sofern mein Verstindnis ein Weltverstindnis impliziert,
mag es normative Verpflichtungen fiir mein Interpretieren beinhalten; sofern ich
mich jedoch auf Praktiken als verfiighare Darstellungsweisen beziehe, bedeuten
diese einfach eine Begrenzung meiner Darstellungsmoglichkeiten. Diese Ein-
sicht fuigt sich in die Optik, dass keine Zeichenpraktik (keine Regel) gegeben ist;
denn es muss keine bestimmte Zeichenpraktik gegeben sein, damit nicht jede
Zeichenpraktik voraussetzbar ist. Dies gilt unabhingig von den pragmatischen
Bedingungen einer besonderen Situation — insbesondere auch dann, wenn ich
mein Denken vor mir selbst ausweise. Auch im eigenen Auffassen kann jemand

88 Diese Unterscheidung scheint mir deswegen wichtig, weil die 6ffentliche Praxis mit-
unter so vorgestellt wird, als stiinde sie dem individuellen Zeichenverwender buch-
stiblich gegeniiber, um ihn bei Gelegenheit zu sanktionieren. Zu einem solchen Bild
vgl. Brandom, »Freedom and Constraint by Norms, S. 188ff.; zum Versuch, das Pro-

blem durch Rekurs auf Experten zu 16sen, vgl. ders., Making It Explicit, S. 371f.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134 | ZEICHEN UND FREIHEIT

nur das Verstidndnis voraussetzen, was er in einer gemeinsamen Praxis verankert
sieht.”

Was haben wir damit erreicht? Erstens hatten wir gesehen, dass ein Inter-
pretieren immer innerhalb des jeweiligen Verstdndnishorizonts liegen muss: Die
Zeichenbildung kann nur im Mafe des personlichen Verstindnisses zurechenbar
sein. Nun haben wir gesehen, dass man nicht als Zeichenpraktik in Anspruch
nehmen kann, was keine Zeichenpraktik ist. Da wir aber die Humpty-Dumpty-
Fille ohnehin ausschliefen wollen, miissen wir noch etwas weiter denken. Inter-
essant wird es erst, wenn wir fragen, ob und wie die Zeichenpraxis, die ich bean-
spruche, mich positiv auf ein Interpretieren festlegt. Inwiefern ist ein individu-
eller Interpret an die Verstdndnisweisen, auf denen die Zeichenbildung beruht,
gebunden? Und ist es in diesem Kontext {iberhaupt noch sinnvoll zu sagen, dass
ich in meinem Interpretieren durch 6ffentlich géngige Zeichenpraktiken begrenzt
— und eben nicht: normativ verpflichtet — bin?

Intuitiv scheint die folgende Sichtweise vielversprechend: Als Individuum
befinde ich mich nicht in der Position, die Konventionen des Zeichengebrauchs
(die auch die anderen Personen voraussetzen) auller Kraft zu setzen. Ich kann die
offentlichen Zeichenpraktiken in der aktuellen Situation nicht verdndern, weil es
eben faktisch bestehende Gebriuche sind. Ich kann vielleicht Darstellungsweisen
auswiéhlen und kombinieren; ich habe aber keinen Einfluss auf die Verfasstheit
dieser Darstellungsweisen selbst. So hitten wir es mit der symbolischen Zeichen-
funktion im Peirce’schen Sinne zu tun, dem zufolge ein Zeichen insofern Sym-
bol ist, als es aufgrund von Gewohnheit soundso interpretiert wird — »simply be-
cause it will be interpreted as such«.” Was diesen Aspekt betrifft, hiingt es nicht
von mir ab, wie man meine Zeichen auffassen wird; ich bin diesbeziiglich schon
auf ein bestimmtes, ein »konventionelles« Verstidndnis festgelegt. Ist eine solche
Sichtweise angemessen?

Die Uberlegungen gehen in die richtige Richtung, aber an dieser Stelle ist
einige Sorgfalt notig. Als sicher darf gelten, dass wir an dieser Stelle an Verhélt-
nisse rithren, die der individuellen Willkiir einer ersten Person Singular entzogen
sind: an Momente des Zeichens, deren Interpretation nicht »ich« kontrolliere,
und somit an Momente von Nicht-Zurechenbarkeit in der individuellen Zeichen-
bildung. Man kann mir zwar zurechnen, dass ich das Priadikat >blau< gebrauche,
aber die Interpretation (die »Bedeutung«) dieses Priadikats habe ich nicht in der
Hand. Insofern ich in meinen Zeichenbildungen von Praktiken Gebrauch mache

89 Vgl. die bekannten Ausfiihrungen zur Privatsprache in Wittgenstein, Philosophische
Untersuchungen, §§ 243ff.
90 Peirce, »New Elements«, S. 307.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 135

und gegebene Verstindnisweisen beanspruche, bette ich mich in die gemeinsame
Zeichenpraxis ein. Ich baue diesbeziiglich darauf, dass z. B. ein sprachlicher
Ausdruck oder eine Geste schon allgemein verwendet werden. Ich stelle mich
auf den Boden der Offentlichkeit.

Dieser Befund deckt sich mit der Beobachtung, dass gingige Verwendungs-
weisen nicht unmittelbar normative Verpflichtungen bedeuten. Die Inanspruch-
nahme von Zeichenpraktiken ist die Inanspruchnahme eines gemeinsamen Ver-
standnisses; sie kann damit gar nicht Sache des Einzelnen allein sein. Wir be-
rithren an dieser Stelle eine Dimension des Involuntarismus: einen Punkt, an
dem der Zeichengebrauch eine Sache der Gemeinschaft ist. Wo jemand Zeichen-
praktiken zugrunde legt, setzt er ein auch anderen Personen eigenes Verstehen
voraus; er baut auf eine Verstindnisweise, fiir die er als Individuum gar nicht
einstehen kann. Man kann sich dies z. B. dadurch veranschaulichen, dass ein
Adressat hin und wieder in meine Zeichenbildung eingreifen kann. Wenn mir im
Einzelfall ein Lapsus unterlduft, kann er mich etwa korrigieren. In dieser Hin-
sicht ist es sogar denkbar, dass der Andere mir sagt, was ich meine — so etwa,
wenn ich bemerke »Er hat eine Rezession verfasst«, und der Andere einwendet
»Du meinst eine Rezension«. Solche Korrekturen beziehen sich auf Zeichen-
bildungen, insofern sie Verwendungsfall einer geteilten Praktik sind, nicht aber
auf den besonderen Sinn dieser Zeichenbildungen.

Die Stellung der Zeichenpraxis zu den individuellen Darstellungsmoglich-
keiten scheint also durch den Begriff der Grenze in doppelter Hinsicht ange-
messen charakterisiert zu sein: Erstens ist nicht jedes Verstindnis voraussetzbar;
zweitens hingt es nicht von individueller Willkiir ab, wie die Instanz einer Zei-
chenpraktik verstanden wird. Allgemein gilt offenbar: Ich kann iiber die Bedeu-
tung von sozial etablierten Darstellungsweisen nicht verfiigen. — Gleichwohl
miissen wir noch etwas préziser werden. Die bisherige Betrachtung konnte noch
immer den Anschein erwecken, als miisse es fixe Verfahren geben, iiber die die
anderen Personen (die Interpreten meiner Zeichen) informiert sind. Aber diese
Sichtweise weist, wie sich am Scheitern der Theorie impliziter Normen bereits
zeigte, in die falsche Richtung. Die Begriffe »Offentlichkeit«, »Zeichenpraxis«
oder »Regel« betreffen logische Voraussetzungen, die wir in der Verstindigung
machen; sie bedeuten nicht, dass Zeichenpraktiken eine fest umgrenzte Verfasst-
heit haben, die wir in der Verstindigungspraxis heranziehen konnten, um z. B.
einem Regulierungsbedarf nachzukommen. Regeln konnen, wie wir sahen, nicht
gegeben sein, und dies ist auch hier zu beachten: Im konkreten Fall haben wir
die jeweilige Verwendung und zurechenbare Ingebrauchnahme, nicht aber die
Zeichenpraktik.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Dem Befund, dass, obwohl nicht jedes Verstidndnis voraussetzbar ist, den-
noch auch kein bestimmtes Verstdndnis gegeben ist, ist deshalb noch ein zusétz-
licher Sinn zu geben: Es ist zwar richtig zu sagen, dass es nicht in meiner Macht
steht, die Verfasstheit vorausgesetzter Zeichenpraktiken zu beeinflussen. Aber es
ist wichtig, dies nicht so zu deuten, als wiren diese Zeichenpraktiken irgendwo
festgeschrieben. Das gemeinsame Grundverstdndnis ist nicht in solcher Weise
umgrenzt, dass es dem jeweiligen Gebrauch unabhéngig gegeniiberstiinde; die
Bedeutungen sind nicht in einem »Museum der Bedeutungen«®’' dokumentiert.
Dass konventionelle Zeichenpraktiken nicht individuell bestimmt werden kon-
nen, hat also einen doppelten Sinn: Ein Individuum kann die Verfasstheit von
Zeichenpraktiken weder kontrollieren, noch in definitiv bestimmter Form explizit
machen wollen. Denn das gemeinschaftlich geteilte Verstindnis lebt davon, Vor-
aussetzung zu sein.

Dieser Punkt hat fiir das Thema der Interpretationsfreiheit hochste Relevanz:
Denn an ihm bestitigt sich, dass es kein Verhiltnis der Priskription zwischen
dem allgemeinen und einem individuellen Verstehen geben kann. Die einzelne
Person steht nicht unter dem Druck eines iiberpersonalen Verstdndnisses, das
sich ihm aufnotigen konnte, ohne dass sie etwas wirklich auch so versteht. Die
erste Person kann als Individuum zwar nicht iiber das gemeinsame Verstindnis
verfiigen wollen, aber sie bleibt im Verwenden und Verstehen von Zeichenprak-
tiken dennoch als Mitglied der Gemeinschaft sie selbst und in diesem Sinn auto-
nom. Dies sei nun néher erlédutert.

2.3 Gemeinsames Verstehen als friedliche Ubereinstimmung

Das Bestehen konventioneller Darstellungsweisen kann, wie wir mit Wittgen-
stein sagten, nicht durch unabhingige Regeln, sondern allein durch die Praxis
und die einheitliche Verwendung von Darstellungsweisen verstindlich gemacht
werden. Der Begriff »konventionell« bezieht sich nicht auf eine der Verstéindi-
gung vorhergehende Abmachung, sondern auf immer bereits gegebene und im
Gebrauch fortgesetzte Verwendungsweisen, von denen wir nicht sagen wollen,
dass sie »von der Sache her« motiviert sind oder physei bestehen. Nun ist es aber
durchaus bemerkenswert, dass wir solche Voraussetzungen machen. Denn die
Ingebrauchnahme einer Zeichenpraktik im besonderen Fall geschieht ja nicht im
Zuge eines Kalkiils, sondern als Projektionsleistung eines Individuums, dem wir
ein eigenes, selbststindiges Verstindnis zusprechen. Eine Person verwendet, wie

91 Vgl. die Beschreibung bei Quine, »Ontological Relativity«, S. 27.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 137

wir es formulierten, Zeichenpraktiken aus ihrem Verstindnis heraus. Der Um-
stand, dass ein Verstidndnis als iibereinstimmend gesetzt ist, kann nicht an iiber-
personale Normen gekniipft werden, sondern nur noch daran, dass wir uns des
ibereinstimmenden Gebrauchs von Zeichen in verschiedenen Féllen gewiss sind.
Wittgenstein hat dies als Ubereinstimmung im Urteilen beschrieben. Ist die Be-
deutung eines Ausdrucks durch den Gebrauch bestimmt, so ist »nicht nur eine
Ubereinstimmung in Bezug auf Definitionen, z. B. hinweisende Definitionen, —
sondern auch eine Ubereinstimmung in Urteilen« erforderlich. »Es ist«, schreibt
Wittgenstein, »fiir die Verstdndigung wesentlich, dass wir in einer grofen An-
zahl von Urteilen iibereinstimmen«.”

Diese Uberlegung ist fiir unser Unternehmen so eminent wichtig, weil sie die
folgende Einsicht nahelegt: Wie die Dimension der Anwendung von Zeichen-
praktiken nicht tibersprungen werden kann, kann auch das jeweils eigenstindige
Verstehen individueller Personen nicht tibersprungen werden. Die Moglichkeit
institutionalisierter Darstellungsweisen ist nur einsichtig zu machen, wenn ver-
schiedene Personen einheitlich verstehen und in unterschiedlichen Einzelfillen
auf gleiche Weise verfahren, ohne dass dies eigens geregelt werden miisste. Sie
»urteilen« tibereinstimmend — nicht in dem Sinn, dass sie in besonderen Fillen
zu einem Konsens finden, sondern in dem Sinn, dass sie schon auf ein gemein-
sames Verstindnis bauen konnen.”

Dass wir von »Regeln«, »Konventionen« oder von »Darstellungsmitteln« zu
sprechen bereit sind, erklirt sich also nicht aus dem Charakter bestimmter Vor-
bedingungen des Zeichengebrauchs, sondern aus der Selbstverstdandlichkeit und
Leichtgingigkeit, mit der ein schon etabliertes Verstindnis in der Zeichenpraxis
vorausgesetzt werden kann. Es muss keine normativen Krifte geben, die den
Zeichengebrauch regeln, wie es der Regelnormativismus unterstellt; und wir
konnen uns, wie wir sahen, auch keine impliziten Normen denken, die das Ge-
schehen unmerklich antreiben. Die Ubereinstimmung im Zeichengebrauch koén-
nen wir nicht darauf zuriickfiihren, dass viele Personen »nach den selben Regeln
verfahren«. Wir miissen die Blickrichtung umkehren: Wir gehen von einheit-
lichen Praktiken aus, solange praktische Ubereinstimmung besteht. Das gemein-

92 Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, S. 343. — Andern-
orts (Philosophische Untersuchungen, § 242) heifit es: »Zur Verstandigung durch die
Sprache gehort nicht nur eine Ubereinstimmung in den Definitionen, sondern (so selt-
sam dies klingen mag) eine Ubereinstimmung in den Urteilen. Dies scheint die Logik
aufzuheben; hebt sie aber nicht auf.«

93 Hier schwingt bereits der Bezug zur Richtigkeit mit, der ab Kap. IV wieder zentral

wird.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138 | ZEICHEN UND FREIHEIT

same Verstindnis manifestiert sich darin, dass einzelne Personen in mancherlei
Weise iibereinstimmend verfahren. Auf diesem Umstand basiert die Institution
von Zeichenpraktiken. Sofern jedoch keine Ubereinstimmung besteht — und sich
auch nicht durch Korrektur oder Regelerkldrung erreichen lisst (so dass Rege-
lungen eigens gefunden werden miissten) — ist kein gemeinsames Verstidndnis
da, das ich beanspruchen konnte. Es hilft dann auch nicht, wenn Regelausdriicke
formuliert oder Gebrauchsweisen beschrieben werden. Die Verstindnisweisen
konnen nur Voraussetzungen sein, wenn sie als selbstverstidndlich gelten. Eine
»konventionelle« Zeichenpraxis besteht darin, dass viele individuelle Personen
von sich her auf gleiche Weise verfahren.

Dass diese Moglichkeit nicht gesehen wird, scheint ein wesentlicher Grund
fiir die Schwierigkeiten in der Normativititsdebatte und ein Motiv fiir die Idee
implizit wirkmichtiger Normen zu sein. Es sieht so aus, als miisse die Einheit
der Sprachpraxis durch Regulierung gesichert werden, wenn dem individuellen
Zeichenverwender nicht zugetraut wird, dass er sich ein Verstidndnis zueigen
macht und sodann jeweils von sich her mit anderen iibereinstimmt. Brandoms
Konstruktion der »gemeinschaftlichen Beurteilung« (»Communal Assessment«),
die sich letztlich in »Experten« verkorpert, welche mit entsprechender Autoritit
ausgestattet sind, ist ein Beispiel fiir die Probleme, die aus einer solchen Sicht-
weise entstehen.” Was es braucht, ist Raum fiir eine Art der ﬁbereinstimmung,
die nicht priskriptiv herbeigefiihrt werden muss. Was ihre konventionelle Form
betrifft, sind Zeichen nicht an logisch nachtrigliche Auflagen gekniipft, sondern
an Bedingungen, die als schon erfiillt zu denken sind. Die Einigkeit iiber die »be-
folgten Regeln« muss sich qua Voraussetzung immer bereits eingestellt haben;
sie kann nicht erst — z. B. durch Argumentation oder Diskurs — hergestellt wer-

94 Vgl. Brandom, Making It Explicit, S. 37ff. — Brandom rdaumt ein, dass der Rekurs auf
gemeinschaftliche Beurteilung insofern heikel ist, als die Gemeinschaft nicht wie ein
Individuum agiert. Die Beurteilung miisse iiber »regularities of endorsement or repu-
diation by individual community members« (ebd., S. 39) hergeleitet werden. In dieser
Sache lasse sich auf Experten verweisen, die die Standards verkorpern (vgl. ebd.).
Auch wo Brandom die Moglichkeit der Anerkennung von Normen anspricht, bleibt
das Individuum den Sanktionen der ihm gleichsam gegeniiberstehenden Gemeinschaft
unterstellt: So seien wir an eine Regel auch noch gebunden, wenn sie einen Gehalt
offenbart, den wir von uns aus nicht unterstiitzen. »Endorsing a rule gives it a grip on
us. Part of that grip is that the rule does not mean just whatever we later might take it
to mean« (ebd., S. 52).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 139

den miissen.” So einen Diskurs kann man sich nicht sinnvoll denken, denn der
Einzelne kann in Sachen Verstindnis nicht fiir die Offentlichkeit sprechen. Er
kann zwar z. B. als Représentant einer Interpretationsgemeinschaft gegeniiber
Personen sprechen, die dieser Gemeinschaft nicht angehoren (z. B. als Mutter-
sprachler im Sprachunterricht).96 Aber er kann sich nicht innerhalb einer Sprach-
oder Verstehensgemeinschaft in die Rolle eines Lehrers fiir das mafgebliche
Verstdndnis begeben. Es kann nicht einer die Autoritit eines geteilten Grundver-
stindnisses geltend machen, indem er sein Verstindnis explizit macht. Innerhalb
der Verstehensgemeinschaft kann kein Individuum das Sprachrohr dieser Ver-
stehensgemeinschaft sein wollen. Eine solche Gemeinschaft zeichnet sich da-
durch aus, dass von ihren Grundregeln nicht die Rede ist, sondern iiber einige
tief sitzende Verstindnisweisen, wie man es mit Wittgenstein ausdriicken kann,
friedliche Ubereinstimmung besteht.”’

Wo diese Ubereinstimmung fehlt, gibt es kein Standardverfahren, wie sie
erreicht werden kann. Die Begriffe »Regel« oder »Norm« koénnen auch in dieser
Hinsicht leicht tduschen. Dies wird etwa dort sichtbar, wo in der Verstindigung
Grenzen des Sinns tiberschritten wurden. In solchen Situationen wird man einen
Regelausdruck heranziehen und auf gewohnliche Gebrauchsfille verweisen. Be-
merkt ein Fremder z. B., dass »der Tee gute Laune« habe, so versteht man ihn
nicht. Man konnte ihm mit Recht sagen: »Menschen haben Launen, aber Tee hat
keine Laune.« Damit wiirde man signalisieren, dass er eine Grenziiberschreitung
begangen und den Bereich der gingigen Ausdrucksweisen verlassen hat. Handelt
es sich nicht um einen blofien Lapsus, so wird fraglich, ob er unser gewohnliches
Verstindnis teilt. Und doch gibt es niemanden, der ihm eine normative Ver-
pflichtung in dem Sinn auferlegen konnte, dass er ihm den Gebrauch oder »die
Bedeutung« der Ausdriicke prisentiert, die er verwendet. Es wird rhetorisches

95 In diese Richtung geht Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2,
S.31-35.

96 Zur Beschreibung solcher Fille vgl. Cavell, »Must We Mean What We Say?«.

97 Der Passus lautet: »Es ist von der grofiten Wichtigkeit, dass zwischen den Menschen
beinahe nie ein Streit dariiber entsteht, ob die Farbe dieses Gegenstandes dieselbe ist
wie die Farbe jenes; die Linge dieses Stabes wie die Lénge jenes etc. Diese friedliche
Ubereinstimmung ist die charakteristische Umgebung des Gebrauchs des Wortes
»gleich<. / Und Analoges muss man vom Vorgehen nach einer Regel sagen. / Es bricht
kein Streit dariiber aus, ob der Regel gemif} vorgegangen wurde oder nicht. Es kommt
dariiber zum Beispiel nicht zu Tétlichkeiten« (Wittgenstein, Bemerkungen tiber die
Grundlagen der Mathematik, S. 323; vgl. auch ders., Philosophische Untersuchungen,
S.571).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Geschick und semantisches Feingefiihl notig sein, um typische Fille zu finden,
die unseren Freund den korrekten Gebrauch sehen lassen.”® Und wenn dies ge-
lingt, ist damit nicht garantiert, dass der Gebrauch nun fiir alle Zeit storungsfrei
verlaufen wird. Es ist zwar nicht jedes Verstindnis voraussetzbar; aber das Ver-
standnis kann gleichwohl nicht ausgewiesen werden.

Gleichzeitig kann es keinen definitiven Test geben, ob die Voraussetzung ge-
meinsamen Verstehens auch wirklich erfiillt ist. Es wére zwecklos, unser Ver-
stehen ein fiir allemal umgrenzen zu wollen, etwa indem wir eine Identitédt von
Gedanken diagnostizieren. Es gibt keine Riickbindung an ein »Reich des Sinns,
in dem solche Gedanken existieren konnten.” Es wire auch sinnleer, diesbeziig-
lich letzte Sicherheit zu suchen. So muss noch fiir die nach unserer Erfahrung
unproblematischsten Verstehensgrundlagen die Moglichkeit der Divergenz offen
bleiben. Quines Diagnose der semantischen Unbestimmtheit macht darauf auf-

100
merksam.

Wenn es feste Bedeutungen oder Regelentititen nicht gibt, ist unter-
schiedliches Verstehen jederzeit konzipierbar. Da sich einem Zeichentypus eine
feste, von hoherer Warte aus priddeterminierte Standardinterpretation nicht zu-
schreiben ldsst, muss der Zeichengebrauch ohne Garantien dafiir auskommen,
dass die Voraussetzung gemeinsamen Verstehens in jedem Fall erhalten bleibt.
Es ist prinzipiell fiir moglich zu halten, dass zwei Personen eine Darstellungs-
weise — etwa einen Ausdruck wie >Kaninchen< — unterschiedlich verstehen. Und
wo sich herausstellt, dass dies so ist, gibt es keine auBersemantischen Tatsachen,
die den Fall entscheiden konnten.'"'

Diese Unbestimmtheit ist keineswegs ein Symptom einer defizitiren Theorie
— und auch keine Spezialitit behavioristischer Konzepte —, sondern ein wesent-

12 Sie hat konditionalen Stellenwert. Dies

liches Moment des Zeichengebrauchs.
heilt nicht, dass eine Verstindigung eigentlich unmoglich sei. »Die Zeichen
funktionieren«, wie Abel dies formuliert, »nicht trotz, sondern vielmehr unter
Einrdumung ihrer Unbestimmtheit kommunikativ«.'” Wiire fiir ein interindivi-
duelles Verstehen eine Gedankengemeinsamkeit vonnoten, wire es unerreichbar.
Die logische Voraussetzung, dass auf gemeinsame Verstindnisweisen zuriick-
gegriffen werden kann, ist iiberhaupt nur erfiillbar, wenn von der Forderung nach

einem letztgiiltig identifizierbaren Verstehen Abstand genommen wird. Dass ein

98 Vgl. McDowell, »Are Moral Requirements Hypothetical Imperatives?«, S. 21f.
99 Vgl. hingegen Freges Auffassung, z. B. in »Der Gedankex, S. 33.

100 Vgl. bes. Quine, Word and Object, Kap. Il sowie ders., »Ontological Relativity«.
101 Vgl. Quine, »Ontological Relativity«, S. 29.

102 Vgl. Elgin, Between the Absolute and the Arbitrary, bes. S. 82.

103  Abel, »Unbestimmtheit der Interpretation, S. 43f.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 141

gemeinsames Verstehen gegeben ist, kann nicht auf den geistigen Einfluss von
Regel- oder Bedeutungsentititen zuriickgefiihrt werden; es kann sich nur daran
zeigen, dass nicht mehr nach Sinnbedingungen der jeweiligen Zeichen gefragt,
sondern schon auf sie gebaut wird.'*

Damit kristallisiert sich eine duflerst wichtige Implikation der hier verfolgten
Sichtweise heraus, dass Praktiken oder Regeln nicht gegeben sein konnen: Wenn
unabhéngige und definitive Bestimmungen davon, wie der korrekte Gebrauch
von Darstellungsweisen aussieht, nicht verfiigbar sind, dann ist das gemeinsam
vorausgesetzte Verstdandnis wesentlich unthematisch und durch eine friedliche
Ubereinstimmung gekennzeichnet. Man kann dies so ausdriicken: Verstehens-
voraussetzungen gelten so lange als erfiillt, als sie Voraussetzungen bleiben. Fiir
uns heit das nicht zuletzt, dass die Gemeinschaft das individuelle Verstehen
nicht okkupieren kann. Nicht die Verstehensgemeinschaft (das Wir) schafft die
Ubereinstimmung im Verstehen, sondern diese Ubereinstimmung (zwischen mir
und dir) schafft die Verstehensgemeinschaft. Wo diese Ubereinstimmg indes pro-
blematisch wird, kann nicht auf apersonale Bedeutungen oder verstindigungs-
externe Regelentititen verwiesen werden. Man kann nicht auf ein gemeinsames
Verstindnis zuriickgreifen wollen, wo es sich nicht einstellen will, oder es her-
beifithren, indem man auf »das« vermeintlich mafigebliche Verstindnis deutet.
Es sind immer nur besondere Zeichen gegeben, in denen sich besonderes Ver-
stehen ausweist; ein tiberindividuelles Verstehen, das jenem zugrunde liegt, ldsst
sich dagegen nie ausweisen. Eliminieren wir die darin liegende Unbestimmtheit,
so eliminieren wir die Eigenstindigkeit des Verstehens und die kognitive Auto-
nomie der individuellen Person.

Wir diirfen resiimieren: In einem Verstehen, das wir stets schon teilen, bleibt
mein Verstehen frei. Dass geteilte Zeichenpraktiken dem Darstellen und Inter-
pretieren Grenzen setzen, heif3t nicht, dass die erste Person Singular in einer kon-
kreten Situation mit einer Autoritdt konfrontiert ist, die ihrem Interpretieren eine
Richtung vorgibt. Der besondere Gebrauch bleibt auch dort individuell, wo wir
tiberindividuelle Ubereinstimmung veranschlagen. Nehme ich sprachliche oder
nichtsprachliche Darstellungsweisen in Anspruch, die eine Bedeutung schon
haben, so lege ich mich damit nicht auf wohlbestimmte Bedingungen fest, die
allem Zeichengebrauch vorhergehen. Ich verkaufe nicht meine Seele, um den
Zauber allgemeiner Ideen nutzbar zu machen. Vielmehr kommt die Vorausset-
zung eines gemeinsamen Grundverstindnisses der Voraussetzung gleich, dass
ich (von mir aus) und der Andere (von sich aus) Zeichen auf gleiche Weise ver-
wenden. Sobald sich zeigt, dass dies nicht so ist, ist diese Voraussetzung — die

104 In Kap. V wird dies deutlicher werden.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Voraussetzung einer ersten Person Plural'®” — hinfillig geworden. Was ihre kon-
stitutiven Grundregeln betrifft, wird eine Verstehensgemeinschaft dadurch zu-
sammengehalten, dass sich eine friedliche Ubereinstimmung zeigt — nicht auf
Basis eines Konsens, sondern als wechselseitige Voraussetzung in der Verstidn-
digung.

Das Gesagte betrifft nicht allein die Fundamente interpersonaler Kommuni-
kation, sondern auch den Spielraum des je eigenen Denkens. Auch wenn sich die
erste Person Singular selbst in Zeichen ausweist, wie sie etwas versteht (wenn
sie sich z. B. etwas klarmacht), muss sie ein allgemeines Verstindnis, das einen
Moglichkeitsraum aufspannt, voraussetzen; sie baut darauf, dass es so etwas gibt
wie ein normales Grundverstindnis. Es ist notwendig schon ein Wir da, dem ich
zugehore und hinter das ich nicht zuriick kann. Verstehen, was es heifit, dass
etwas blau ist; wissen, was ein Fahrrad ist und was eine Zeigegeste bedeutet; ein
Hasen- von einem Enten-Bild unterscheiden und ein lachendes Gesicht erkennen
konnen — dies sind Verstindnisweisen, die solche Wir-Formen konstituieren. Sie
sind fur die Verstehensgemeinschaft, der ich angehore, und damit auch fiir mein
Denken so grundlegend, dass ich mich gar nicht in bestimmender Absicht auf sie
beziehen kann. Sofern ich es bin, der denkt, baue ich schon auf sie. Auf dieser
Ebene haben normative Verpflichtungen oder Begriindungen keinen Ort. Die
offentliche Zeichenpraxis ist eine Grenze fiir mich, indem ich sie in meiner Zei-
chenbildung immer schon beanspruche. Dies indes tue ich selbst und auf eigene
Weise: Am Anfang der Regel steht nicht Einschrinkung oder Zwang, sondern

die Voraussetzung einer Gemeinschaft, die keiner Regelung bedarf. '

105 Zum Gebrauch der ersten Person Plural in diesem Sinn vgl. Cavell, »Must We Mean
What We Say?«. Ausfiihrlich dazu: Leeten, »Wen meine ich, wenn ich >wir< sage?«.

106 Es ist sicherlich deutlich geworden, dass nicht behauptet wurde, so etwas wie eine
Sprache gebe es gar nicht. Davidson ist zwar darin Recht zu geben, dass die Idee
einer »clearly defined shared structure which language-users aquire and then apply
to cases« sowie »the attempt to illuminate how we communicate by appeal to con-
ventions« aufzugeben ist (»A Nice Derangement of Epitaphs«, S.446). Aber die
Schlussfolgerung, »that there is no such thing as a language« (ebd.), die Davidson
zumindest suggeriert, wire zuriickzuweisen. Ein gemeinsames Verstindnis kann
nicht allein an passing theories (vgl. ebd., S. 442f.) festgemacht werden, sondern hat
eine Wirklichkeit als Voraussetzung einer gemeinsamen Lebenspraxis. Aufzugeben
ist allein die Idee, eine Sprache miisse ein festes Regelwerk sein; der Weg, sie als
Lebensform zu konzipieren (vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, §
19), bleibt offen.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 143

2.4 Zusammenfassende Betrachtung

Damit sind wir in der Lage, jene inneren Grenzen des zurechenbaren Zeichen-
gebrauchs, die mit intersubjektiven Zeichenpraktiken verkniipft sind, zusammen-
fassend anzugeben und damit die Bedingungen, die in der sinnvollen Zeichen-
bildung als erfiillt gelten miissen. Diese Grenzen sind gleichzeitig Grenzen des
jeweiligen individuellen Interpretationsspielraums. Betrachten wir die Sache
vom Standpunkt der ersten Person Singular, die in ihrer Alltagspraxis innerhalb
ihres Verstidndnishorizonts Zeichen sinnvoll verwendet.

Bin ich eine solche Person, so bestehen fiir mich keine »Regelvorgaben«. Ich
nehme Zeichenpraktiken in besonderen Fillen selbst in Gebrauch, um Darstel-
lungsformen zu bilden, die mir unter Zugrundelegung der entsprechenden Kom-
petenz bzw. der entsprechenden Verstindnisweisen zurechenbar sind. Dabei sind
diese Verstindnisweisen und Zurechenbarkeitsbedingungen Konstituentia einer
ersten Person Plural. Als Voraussetzungen meines Verstehens miissen sie meiner
Verfiigungsgewalt und Deutungshoheit entzogen sein; ich kann sie weder modi-
fizieren noch definitiv umgrenzen wollen. Ich kann nicht ein gemeinsames Ver-
standnis in Anspruch nehmen und gleichzeitig aus meinem Verstidndnis heraus
bestimmen wollen. Gemeinsames Verstidndnis ist iiberhaupt nicht individuell be-
stimmt: Es steht meinen Zeichenbildungen nicht gegeniiber, sondern ist als deren
Fundament in sie eingelassen.

Aber gerade deswegen bestehen keine normativen Verpflichtungen. Mein
Verstehen wird nicht durch ein vorab festgeschriebenes, potentiell fremdes Ver-
stindnis kontrolliert. Die Bestimmtheit von Zeichentypen hédngt daran, dass in
»unserem« Zeichengebrauch einige Verstindnisweisen gar nicht problematisch
werden. Deswegen ist das jeweils vorausgesetzte Grundverstindnis eine Grenze
fiir mich, die ich nicht iiberschreiten kann, wenn ich ein Zeichen bilde. Es muss
im besonderen Verstehen und Interpretieren immer schon vieles als verstanden
gelten. Es gibt aber keine scharfe Grenzlinie zwischen dem Bezirk des Sinn-
vollen und dem des Sinnlosen; unbegrenzt viele Darstellungen bleiben moglich.
Der Spielraum ist konstituiert durch ein Verstidndnis, das eine erste Person Sin-
gular stillschweigend fiir den Zeichengebrauch einer ersten Person Plural, der sie
sich zuordnet, voraussetzt. Dass ich hinter unser Verstiandnis nicht zuriick kann,
ist fiir mich gleichbedeutend damit, dass ich nicht hinter mich selbst zuriick
kann.

Wie sehen solche Spielrdume konkreter aus? Dass die Grenzen des Zeichen-
gebrauchs aus der Ich-Perspektive gewohnlich unthematisch bleiben, erhellt dar-
aus, dass ich immer schon mit den jeweiligen Zeichenbildungen befasst bin.
Nicht die allgemeinen Darstellungsweisen, die ich gebrauche, sondern der be-

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

144 | ZEICHEN UND FREIHEIT

sondere Sinn steht auf dem Spiel; erstere sind Voraussetzungen fiir letzteren. So
geht es mir im Satz »Dieser Kiihlschrank gehorte einmal Louis XIV., dem Konig
von Frankreich« nicht um Ausdriicke wie >Kiihlschrank< oder >Konig«, sondern
darum, eine besondere Aussage zu machen. Und um dies tun zu kdnnen, muss
ich die Bedeutung dieser Ausdrucksweisen, ihren Gebrauch und entsprechende
Schemata, schon als gesetzt denken. Aus solchen Grenzen ergeben sich Darstel-
lungsspielrdume. Doch eine Einschriankung von Freiheit ist dies so wenig, wie
wenn jemand, der nach der richtigen Tiir fragt, stillschweigend voraussetzt, nicht
durch die Wand gehen zu konnen. So lange es sich um die Bedingungen von
Sinn handelt, wird ihre Thematisierung der Vergewisserung gleichkommen, dass
diese Bedingungen gelten. — So konnte man mich im beschriebenen Fall fragen:
»Du meinst wirklich Louis XIV., den Sonnenkonig?«; und ich konnte sagen »Ja,
den Sonnenkdnig meine ich«. Auf diese Weise wiirden wir uns noch nicht dar-
iber verstdndigen, wie etwas darzustellen ist, sondern nur erst dariiber, was ge-
sagt wird. Daraus geht hervor, dass Verstehensvoraussetzungen durch direkte
verstandene Zeichen abgedeckt sein miissen — durch Zeichen, in denen sich ein
Verstiandnis manifestiert, das wir schon teilen, wenn wir uns im besonderen Fall
verstiandigen.

Fiir den Gegenstandsbezug hatte sich dies schon angedeutet. Dieser kann den
Bedingungen von Sinn zugerechnet werden, die in sinnvollen Zeichenbildungen
nicht iiberschritten werden konnen.'” Es muss immer etwas dargestellt werden.
Wir hatten dies so beschrieben, dass der Zeichenverwender Fragen wie »Was ist
es, das du soundso interpretierst?«, »Was stellst so dar?« dadurch beantworten
konnen muss, dass er sein Thema ausweist. Dieses muss in unproblematischen
und, wie wir sagen konnen, »konventionellen« Zeichen zugénglich sein. Andern-
falls wird der Sinn der Zeichenbildung fraglich. Daran, dass ich solche Zeichen
ohne weiteres verstehe, zeigt sich, dass sich in ihnen Bedingungen des Zeichen-
gebrauchs instantiieren: Verstdndnisweisen, iiber die wir im Augenblick friedlich
tibereinstimmen. Die Grenzen des sinnvollen Zeichengebrauchs konnen so durch
Zeichen, denen wir eine direkte Verstindlichkeit attestieren, markiert werden.
Dass die Referenz eines Zeichens nicht der Kontrolle des Individuums unter-
steht, ist nur ein spezieller Fall des allgemeineren Umstands, dass Verstehens-
voraussetzungen Offentlich sind. Zugrunde gelegte Zeichenpraktiken miissen in
unproblematischen Zeichen exemplifizierbar sein — in Zeichen, in denen die vor-
ausgesetzten Verstindnisweisen Voraussetzung bleiben. Dies ist nur denkbar,
wenn sie auf eine schon bestehende Gemeinschaft zuriickfiihrbar sind. Uber Zei-

107 Vgl. Kap. 113.2.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 145

chen, in denen sich ein solches Verstindnis manifestiert, stimmen wir dann im-
mer schon iiberein.

Dies wirft Licht auf die Interpretationsgrenzen, die sich fiir den Fall direkter
Referenz ergeben. Wihrend Termini wie »>Kiihlschrank« referentiell oder attribu-
tiv funktionieren konnen, sind indexikalische Elemente wie Demonstrativa oder
Zeigegesten dadurch charakterisiert, dass sie immer referentielle Funktion inne-
haben und den Gegenstandsbereich festlegen — »[...] indexicals always take pri-

mary scope«, wie Kaplan bemerkt.'”

Indexikalia sind so stets Bedingungen der
besonderen Zeichenbildung. An ihnen macht sich das Thema der Darstellung
fest; und schon deswegen untersteht es nicht meiner Willkiir, ob ein Zeichen
direkt bezugnimmt oder nicht. Bezugsgegenstinde konnen nicht durch den Ge-
brauch von Zeichen herbeigeschafft werden. Selbst im fiktionalen Darstellen ist
dies unmoglich. Ich kann keine phantastische Geschichte iiber »diesen Tisch«
erzdhlen, wenn kein Tisch vorhanden ist. Damit ist eine Grenze zurechenbaren
Interpretierens beschrieben, die keine weitere Rechtfertigung braucht, ja nicht
einmal vertrigt.

Was es bedeutet, dass sich in der Unkontrollierbarkeit der direkten Bezug-
nahme die Unkontrollierbarkeit gemeinsamer Praktiken geltend macht, ist nun
klarer geworden. Darin, dass ein Zeichen direkt bezugnehmen kann, zeigt sich,
dass individueniibergreifend ein Verstindnis vorausgesetzt ist. Indem ich z. B.
auf einen physischen Gegenstand zeige, mache ich Gebrauch von einem Verste-
hen, fiir das nicht einer allein, sondern die Gemeinschaft einsteht. Zu denken ist
in diesem Kontext etwa an die Schemata der raumzeitlichen Identifikation, wie

. . 109
Strawson sie beschrieben hat.

Dass wir uns in einer gemeinsamen Wahrneh-
mungswelt bewegen, setzt voraus, dass solche Schemata schon in Gebrauch sind.
Dass der Bezugsgegenstand seinen Platz in dieser Wahrnehmungswelt hat, heift
nicht, dass er interpretationsunabhéngig gegeben ist, sondern dass der besondere
Zeichengebrauch bereits auf geteilten Verstindnisweisen aufruht. So kann die
Interpretationsgrenze durch unproblematische Zeichen angezeigt werden. Das
Thema, um das es geht, ist direkt zugénglich, weil wir es durch die Verwendung
des Demonstrativums >dies< oder durch eine Zeigegeste als Thema ausweisen
konnen. Der Einzelne kann in seinem Weltverstehen tiber die offentliche Wahr-
nehmungswelt nicht hinweggehen, weil in diesen géngige Praktiken instantiiert
sind. Die inneren Grenzen, die sich so geltend machen, sind in diesem Sinn kon-
ventioneller Art. In der direkten Bezugnahme zeigt sich, was wir schon gemein-

108 Kaplan, »Demonstratives«, S. 510 (vgl. dazu auch Kap. V 2.2).
109 Vgl. Strawson, Individuals.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146 | ZEICHEN UND FREIHEIT

sam verstehen. In dieser Optik sind Wahrnehmungszeichen solche, von denen
wir ausgehen; es sind schon verstandene Zeichen.

Aber auch diese Voraussetzungen gelten nur so lange, als sie Voraussetzun-
gen bleiben. Die Auffassung von Wahrnehmungszeichen darf als hochstgradig
bestimmt gelten — doch nicht aufgrund von externem Zwang, sondern deswegen,
weil der Einzelne nicht tiber die Interpretationspraxis verfiigen kann. Ob eine
direkte Bezugnahme funktioniert oder nicht, liegt nicht in der Hand individueller
Willkiir; aber es entscheidet sich auch nicht durch gegebene Sinnestatsachen,
sondern hingt von der Form der gemeinsamen Praxis ab. Hier stoBen wir auf
eine Grenze, die notwendig zur Interpretationsfreiheit gehort, nicht aber auf Un-
freiheit. Die Grenze besteht nur so lange, als die Ubereinstimmung friedlich
bleibt. Und so ist wiederum von Unbestimmtheit auszugehen. Die Gemeinsam-
keit des Verstehens ist auch in diesen basalen Fillen nicht mit einer Garantie
versehen. Es bleibt immer denkbar, dass ein anderer unter Zugrundelegung eines
anderen Schemas andere Wahrnehmungen hat. Was ich, dem von mir veran-
schlagten Verstidndnis nach, als Kaninchen sehe, konnte ein anderer, seinem Ver-
stindnis nach, als Ansammlung von Kaninchenteilen sehen.’® Wenn ich — um
ein anderes Beispiel zu nennen — >dies< als Blumentopf sehe, so kann der Andere
sdies« als bestimmte Farbe sehen.''" Es niitzt dann unter Umstinden nichts, wenn
ich auf Erlduterungen zuriickgreife, die aus meiner Sicht unproblematisch sind,
indem ich z. B. auf das Gemeinte zeige. Die Voraussetzung iibereinstimmender
Interpretationen der Wahrnehmungswelt ist als Bedingung des Zeichengebrauchs
zwar in aller Regel berechtigt; ob sie aber tatsidchlich erfiillt ist, muss sich immer
erst noch zeigen.

Wir diirfen mithin annehmen, dass es sich im Falle der direkten Bezugnahme
ganz dhnlich verhidlt wie im Falle der Inanspruchnahme gingiger Darstellungs-
weisen. Das mit einer Zeichenbildung gesetzte gemeinsame Verstindnis betrifft
sowohl die verwendeten Zeichenpraktiken als auch den Umgang mit der Wahr-
nehmungswelt. Wir konnen die beiden Fille in unseren weiteren Uberlegungen
zusammenfassend behandeln, indem wir allgemein die Momente des Zeichens,
die durch unproblematische Zeichen abgedeckt sind, als Grenzen des Zeichen-
gebrauchs betrachten.''> Was sie angeht, macht der Weltinterpret vom gemein-
samen Verstdndnis Gebrauch, und zwar so, dass es als Bedingung der Zeichen-
bildung fungiert. Aber allein letztere kann ein zurechenbarer Vollzug sein; nur
auf sie hin ist eine Person normativ ansprechbar.

110 Vgl. Quine, Word and Object, Kap. 11, § 12.
111 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 33.
112 Dies wird im Kontext der Zeicheninterpretation weiter ausgefiihrt (Kap. V 2.2).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 147

Mit Peirce konnte man die Dinge so beschreiben wollen: Die Freiheit der
individuellen Zeichenbildung kann sich nicht auf das erstrecken, was aufgrund
einer Regel bzw. »Gewohnheit« (»symbolisch«) oder aufgrund einer »wirklichen
Beziehung« (»indexikalisch«) interpretiert wird; sie muss sich auf die indivi-
duelle Zeichenform beziehen, auf »the quality that it has gua thing«.'” Die iko-
nische Zeichenfunktion wire demzufolge das, was potentiell der reflexiven Kon-

trolle untersteht.'**

Dass dies etwas Richtiges trifft, siecht man, wenn man sich die
Bedeutung der dsthetischen Qualitit von besonderen Darstellungsformen ver-
gegenwirtigt. Die Konstitution der verfiigbaren Darstellungsweisen — »wie der
Regel zu folgen ist« — muss sich dem individuellen Einfluss entziehen; aber die
Bildeweise des Zeichens, welche Darstellungsweisen in Anspruch nimmt, darf
als reflexiv kontrolliert gelten. Die weiteren Uberlegungen miissen sich deshalb
nun intensiver mit der Zeichenbildung selbst beschiftigen. In ihr manifestiert

sich die individuell zurechenbare, positiv freie Leistung der Interpretation.

3 Zurechenbare Zeichenbildung

Frage ich mich, wie ich handeln soll, so ziehe ich nur die Optionen in Erwédgung,
die innerhalb meines Handlungsspielraums liegen. Genauso kann die Festlegung
der inhaltlich richtigen Interpretation nur innerhalb meiner Darstellungsmoglich-
keiten erfolgen, denn das offentlich ausgewiesene Interpretieren steht unter den
sinnlogischen Bedingungen von Zeichenpraktiken. Freilich ziehe ich auch in
einer so begrenzten Reflexion nicht alles faktisch Mogliche in Erwégung; das
Nachdenken wire dann unendlich. Ich fasse z. B. nicht offensichtlich unsinnige
Interpretationen ins Auge, um mich der Grenzen meines Interpretierens zu ver-
gewissern. Ich frage mich, wie in der jeweiligen Sache verfahren werden soll —
das heifit fiir uns: wie angesichts eines besonderen (in Zeichen gegebenen)
Themas am besten zu interpretieren ist. Ein solches Interpretieren muss von Be-
ginn an als positiv freies Tun aufgefasst werden.

Um zu diesem Aspekt liberzuleiten, sei nun der Gebrauch von Zeichenprak-
tiken betrachtet, wie er sich prisentiert, wenn von Auflagen der inhaltlichen

113 Peirce, »Sundry Logical Conceptions«, S. 273

114 Diesem Sprachgebrauch werde ich mich nicht anschlieen, da Icon bei Peirce mit
dem Ahnlichkeitsbegriff konnotiert ist (vgl. etwa »On the Algebra of Logic«, S. 163
oder »Sundry Logical Conceptions«, S. 273). Mitunter spricht Peirce auch von like-
nesses (»What is a Sign?«, S. 5f.). Fiir uns wire dies schon aus den in Kap. II 1.2 ge-

nannten Griinden ungliicklich.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Richtigkeit abgesehen wird. Dazu konnen wir uns wieder auf die verstdndliche
Zeichenbildung beziehen, die ein Individuum im besonderen Fall vollzieht —
innerhalb der genannten Grenzen und unter Zugrundelegung dieser Grenzen als
Sinnbedingungen. Diese Zeichenbildung werden wir als das freie Tun apostro-
phieren, auf das hin eine Person normativ ansprechbar ist. Im konkreten Fall
wird die Verwendung des Zeichens freilich in einer intersubjektiven Praxis
stehen, hier jeweils einen bestimmten Sinn haben und in verschiedenster Weise
unter normativen Einschriankungen stehen. Fiir den Moment indes sei von diesen
Aspekten noch abgesehen. Die Aufmerksamkeit richtet sich auf die Wahl von
Darstellungsweisen, an die jeweils Schemata gekniipft werden (III 3.1), und auf
die Bildung komplexer Darstellungsformen, die jeweils eine besondere dstheti-
sche Qualitit haben (III 3.2).

3.1 Wahl von Darstellungsweisen

Ein Zeichenverwender geht im besonderen Fall nicht nach Regeln vor, sondern
nimmt Zeichenpraktiken selbst in Gebrauch. Es zeigte sich, dass diese Praktiken
— als Bedingungen von Sinn — zunichst einmal so zu betrachten sind, dass sie
einen Raum von Mdoglichkeiten erdffnen: Mein semantisches Konnen erlaubt es
mir, auf eine Vielzahl von »Darstellungsmitteln« zuriickzugreifen. Und auch
wenn diese Mittel endlich sind, sind mir als Zeichenverwender doch auf dieser
Stufe keinerlei Beschriankungen hinsichtlich der Frage auferlegt, welche Darstel-
lungsweisen ich in Gebrauch nehme. In dieser Hinsicht habe ich offenbar die
»freie Wahl«.

Wie aber ist dies genau zu konzipieren? Eine Regelbefolgung kommt als
Einsatzstelle nicht mehr in Frage; denn nach dem Gesagten konnte bestenfalls
ein blindes Regelfolgen in Erwidgung gezogen werden, welches ohne Wahl ge-
schieht und also keine Entscheidung beinhaltet. Sofern man die Zeichenbildung
auf eine sicher beherrschte Praxis zuriickfiihrt, kann man nicht mehr gleichzeitig

115

sagen, dass Unentschiedenheiten bestehen, wie zu verfahren ist. ~ Wer von einer

Darstellungsweise Gebrauch macht, kann nicht wéhlen, ob er der Regel »so oder

115 Bei Wittgenstein hiefl es denn ja auch: »Wenn ich der Regel folge, wihle ich nicht.
Ich folge der Regel blind.« (Philosophische Untersuchungen, § 219) Dagegen sind
Regeldeutungen mit Zweifel und Unentschiedenheit verbunden: vgl. ebd., § 85 oder
§ 213. Zum Regelfolgen ohne Wahl vgl. auch ders., Bemerkungen iiber die Grund-
lagen der Mathematik, S. 332f.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 149

so folgt«. Wie sollen wir uns die freie Verfiigbarkeit oder die Wahl von Darstel-
lungsweisen dann aber vorstellen?

Damit dies klar werden kann, muss die Perspektive beachtet werden, die fiir
uns maflgeblich ist: die Perspektive einer an der Sprach- und Zeichenpraxis teil-
nehmenden Person: Damit diese Person in ihrem Zeichengebrauch von gemein-
samen Praktiken Gebrauch machen kann, muss sie diese als Verstehensvoraus-
setzungen aus dem Blickfeld treten lassen konnen. Es geht ihr dann nicht mehr
um Korrektheit, sondern um das im aktuellen Kontext sinnvolle Zeichen. Man
kann dies auch so auffassen, dass Personen mit Zeichenkompetenz Darstellungs-
weisen in einen zweckmdfigen Gebrauch nehmen kénnen. Dem ersten Anschein
nach ist diese Lesart durch die nachhaltige Kritik blockiert, die in der Sprach-
philosophie an Auffassungen geiibt wurde, denen zufolge Zeichen erst sekundér
zu Gedanken hinzutreten, gleichsam als deren Vehikel. In der Alltagspraxis aber
finden wir es tatséchlich vollig unproblematisch, eine quasi-instrumentalistische
Haltung zu Zeichenpraktiken einzunehmen. Darstellungs- und Beschreibungs-
weisen werden durchaus als Mittel der Darstellung oder Beschreibung ange-
sehen. Die philosophische Einsicht, dass Zeichen nie blo8 duBerliche Mittel sind,
hebt diese Alltagsunterscheidung nicht auf; sie zwingt nur dazu, sie zu reformu-
lieren und ihre Funktion begreiflich zu machen: Wie konnen wir uns den zweck-
miBigen Gebrauch von Darstellungsweisen, in denen sich doch unsere eigenen
Verstindnisweisen manifestieren, denken, ohne in die Theorie vom Gedanken-
vehikel zuriickzufallen?

Es wird sich im Laufe der Uberlegungen immer mehr herauskristallisieren,
dass eine reflektierte Rede von »Darstellungsmitteln« nicht instrumentalistisch,
sondern nur im Sinne einer kritischen Haltung verstanden werden darf. Dabei
wird die Annahme entscheidend sein, dass ein Weltinterpret von seinen Darstel-
lungsgewohnheiten zuriicktreten kann: Eine Person mit einem Verstdndnis kann
sich von den Zeichenpraktiken, die ihr geldufig sind, so distanzieren, dass ein
bewusster Gebrauch und willkiirliche Variationen in der besonderen Zeichen-
bildung in Sicht kommen. Zeichenpraktiken werden in dieser Perspektive gleich-
sam als Werkzeuge ins Auge gefasst, die in einen zweckmiBigen Gebrauch ge-
nommen werden kdnnen — ganz so, wie ein geiibter Handwerker einen Hammer
im besonderen Fall gebraucht, um z. B. einen Nagel in die Wand zu schlagen,
nicht aber, um die Technik des Himmerns (korrekt) auszufiihren. An den beherr-
schten Praktiken mag sich ein Verstidndnis festmachen; gleichwohl konnen diese
Praktiken auch in zurechenbarer Weise verwendet werden, wenn etwas — so oder
anders — dargestellt wird. Wann etwas eine »bloBe« Darstellungspraktik ist,
bestimmt sich durch die Perspektive, die der Zeichenverwender auf es einnimmt.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Simon betont in diesem Zusammenhang die Bedeutung der Einbildungskraft:
Diese sei das »Vermogen, Moglichkeiten zu sehen, ohne sich an sie zu verlie-
ren«.''® Sie mache ein Darstellen nach Zwecken moglich, bei dem der Verstand
sich auf das Regelfolgen nur »einldsst«, ohne dabei seine eigenen Zwecke aus
den Augen zu verlieren. Einbildungskraft ist so gesehen »das Vermogen, das Be-

117 .
— Von dieser

folgen von Regeln jederzeit als Mittel erscheinen zu lassen [...]«.
reflexiv-distanzierten Sicht der interpretierenden Person auf die zur Verfiigung
stehenden Zeichenpraktiken ist hier auszugehen. Die Voraussetzung ist mithin:
Die erste Person Singular kann die geliufigen, auf friedlicher Ubereinstimmung
griindenden Zeichenpraktiken als Mittel ansehen, die sie selbst in einen zweck-
méBigen, sinnvollen Gebrauch nehmen kann. Es wird sich zeigen, dass dieser
Aspekt fiir die Voraussetzung von Interpretationsfreiheit zentral ist.'"®

An dieser Stelle soll diese Perspektive dadurch vorbereitet werden, dass dem
Aspekt der Wahlfreiheit Kontur verliehen wird. Dabei kann von einer einfachen
Uberlegung ausgegangen werden: Die Verfasstheit von Darstellungsweisen ist
nicht individuell bestimmbar — aber welche Darstellungsweisen das Individuum
heranzieht, ist nicht entschieden. Und diese besondere Ingebrauchnahme von
Darstellungsweisen ist aus der Warte des Zeichenverwenders maf3geblich. In der
lebensweltlichen Praxis bewegen wir uns in besonderen Sinnzusammenhéngen.
Der jeweilige Gebrauch von Zeichenpraktiken auf Basis allgemeiner Verstidnd-
nisweisen ist das Primire; wobei das Bestehen von Darstellungspraktiken und
die Moglichkeit des korrekten Gebrauchs schon eine Voraussetzung ist und —
dies charakterisiert den Normalfall — auch Voraussetzung bleibt.

Wir kénnen uns dies anhand von grundlegenden Verstehensvoraussetzungen
vor Augen fiihren: Ich setze z. B. mit gutem Recht voraus, dass ich weil3, wie das
Pridikat >blau« verwendet wird, dass ich diese Darstellungsweise unter Kontrolle
habe und sie im Einzelfall sinnvoll in Gebrauch nehmen kann. Diese Gewissheit
schlégt sich darin nieder, dass ich den Ausdruck >blauc zu vielféltigsten Zwecken
verwenden kann — etwa zur Beschreibung des Meeres oder zur Klassifikation
von Augen, aber auch um eine Abendstimmung zu charakterisieren oder jeman-
den iiber das bedenkliche Erscheinungsbild seiner Lippen zu informieren. In sol-
chen Kontexten wird es weder eine Kluft zwischen Regel und Regelbefolgung
geben, noch wird man iiberhaupt auf »Regeln« Bezug nehmen. Im Fokus steht

116 Simon, Wahrheit als Freiheit, S. 116.

117 Ebd., S. 114f. — Schaue man dagegen nur auf die »regionalen« Regeln selbst, fokus-
siere also nur die Methode, so bleibe das Subjekt unbestimmt. Selbstbewusstsein
setze voraus, dass sich das Ich an seine Zwecke »erinnert« (vgl. ebd., S. 116).

118 Vgl. Kap. IV 2.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 151

jeweils allein das, was mit der sinnvollen Anwendung des Prédikats >blau< im
besonderen Fall geleistet wird.

So ist hier, wie gesehen, die Frage der Korrektheit nur von untergeordnetem
Interesse. Wir gehen von einer Situation aus, in der den Korrektheitsnormen, wie
sie durch Regeln ausgedriickt werden konnen, immer schon geniige getan ist:
Die Person unternimmt nicht hier und jetzt die und die Schritte, um eine Praktik
korrekt auszufiihren, sondern sie fiihrt die Praktik (korrekt) aus, um hier und
jetzt die und die Handlung zu vollziehen. Der Witz dieser Handlung ist es nicht,
auf eine normierte Weise zu verfahren, sondern in diesem Fall »soundso« zu
agieren. Das ist die Ebene, auf der wir uns bewegen, wenn wir Zeichen sinnvoll
verwenden. Der Zugriff erfolgt von der Auffassung der betreffenden Situation
her. Ich wihle nicht angesichts einer Regel eine Handlung oder »Befolgungen«
aus, sondern ich wihle aus den verfiigbaren Praktiken aus. Meine Freiheit ist
keine Freiheit gegeniiber Regeln, sondern die Freiheit, Darstellungsweisen zu
wiihlen.""”

So konnen wir jetzt an die Intuition, dass wir frei auf »Darstellungsmittel«
zuriickgreifen konnen, ankniipfen, indem wir sagen, dass wir im Darstellen auf
alle Darstellungsweisen zuriickgreifen konnen, die wir beherrschen. Von meiner
Kompetenz und der Offentlichkeit her ist nicht festgelegt, welche Darstellungs-
weise gewihlt wird. Es ist von der Gesamtheit der Zeichenpraktiken auszugehen,
die wir anwenden konnen: eben jene, die unser Verstindnis ausmachen. Insofern
eroffnet unser Verstidndnis uns die Moglichkeit, beliebige Darstellungsmittel an-
zuwenden und diese bei der Bildung eines neuen Zeichens je nach Zweck heran-
zuziehen. Es besteht keine Verpflichtung auf bestimmte Darstellungsweisen. Es

119 Dies lédsst auch die Funktion von Regelausdriicken deutlicher werden. Es ist sichtbar
geworden, dass ein solcher uns nichts iiber das Regelfolgen selbst verraten kann.
Hier sieht man: Wesentlich niher liegt, dass ein Regelausdruck indiziert, um welche
Regel (um welche Handlungsweise) es geht. Das Zeichen >+< in »2 + 3< sagt uns
nicht, wie addiert wird, sondern dass hier addiert und nicht z. B. substrahiert werden
muss, wie das Zeichen > — < es anzeigt. Und wenn wir das Zeichen > — < zum Anlass
nehmen, nach rechts zu gehen, so zeigt sich daran nicht, dass uns dieses Zeichen
seine Befolgung vorgezeichnet hat, sondern dass wir nach links gegangen wiren,
wenn wir das Zeichen > «— < gefunden hitten. Man konnte meinen, dass dies Fille
sind, in denen die Regel dasteht »wie ein Wegweiser« (Wittgenstein, Philosophische
Untersuchungen, § 85). Regelausdriicke kommen in bereits bestehenden Praktiken
vor und tun dort ihre Dienste: »Der Wegweiser ist in Ordnung — wenn er, unter nor-
malen Verhiltnissen, seinen Zweck erfiillt.« (ebd., § 87) Nur in bereits etablierten

Sinnzusammenhingen kann ein Zeichen als Regelausdruck funktionieren.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152 | ZEICHEN UND FREIHEIT

sind »alle moglichen« Darstellungsweisen als Darstellungsmittel erlaubt; und
wir wissen nicht, ob gemél Praxis P; oder P, oder P; verfahren wird. Diese Ent-
scheidung wird im Rahmen des jeweiligen Sinnzusammenhangs getroffen —
nicht mit Blick auf die innere Struktur von Verfahrensweisen, sondern mit Blick
auf den Sinn und den Zweck der besonderen Zeichenbildung.

Das Gesagte hat freilich wieder einen sehr engen Geltungsbereich. Es betrifft
eine Voraussetzung, die wir in der Praxis machen konnen. Wenn wir im Alltag
Zeichen verwenden, befinden wir uns immer schon in einer anderen Situation:
Es kommt nie allein darauf an, in irgendeiner Weise »darzustellen«. Zeichen-
bildungen stehen in einer intersubjektiven Praxis, in einem Kontext, sind auf
gegebene Zeichen bezogen und miissen sich in ein Netz von bereits festgelegten
Interpretationen einbetten. Daraus ergeben sich, wie wir sehen werden, norma-
tive Verbindlichkeiten, des ndheren, was unseren Fall angeht, interpretations-
logische Einschrankungen. Aber solange wir vom besonderen Zeichensinn noch
absehen, ist offen, welche Darstellungsweise gewihlt und welches Schema damit
aktiviert wird.

3.2 Die Darstellungsform als dsthetische Form

Wir waren davon ausgegangen, dass sich die Interpretationsfreiheit einer Person
an der der jeweiligen Darstellungsform festmachen lassen muss. Die Leitfrage
lautete: »Inwieweit ist es eine Sache von Freiheit, wie ich die Welt (in Zeichen)
interpretiere?« Da unser Interesse den Freiheitsaspekten gilt, die sich ergeben,
wenn man das Interpretieren als Interpretieren in Zeichen begreift, hat der Ge-
brauch von Zeichenpraktiken unser besonderes Interesse. Dabei hat sich heraus-
gestellt, dass diese weder Zwang noch normative Einschrinkungen fiir mein Zei-
chenbilden mit sich bringen konnen. Sie erdffnen allererst den Spielraum meines
Zeichenbildens. Was dies konkret heif3t, tritt hervor, wenn wir uns anschauen,
wie gingige Zeichenpraktiken in die Bildung besonderer Darstellungsformen
und damit in auch in die Form des Interpretierens eingehen.

Ganz allgemein muss sich das jeweilige Verstehen im besonderen Fall im
Gegensatz zum vorausgesetzten, in Darstellungsweisen und Interpretationsge-
wohnheiten sedimentierten Verstindnis in einer neuen Zeichenbildung dufern.
Dabei ist zu bedenken, dass ich mich bei jeder Zeichenbildung in einer neuen
Situation befinde und eine neue Anwendung vollziehen muss — selbst in einem

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 153

so einfachen Fall wie der Applikation des Pridikats >Tisch< auf einen Tisch.'”’

Es ist auch hier weder vorherbestimmt, welche Darstellungsweisen zum Einsatz
kommen, noch setzt sich der bisherige Gebrauch einfach empirisch fort. Viel-
mehr miissen die bekannten Darstellungsweisen aus dem Verstindnis einer Per-
son heraus auf den neuen Fall projiziert werden. So hitte ich den Tisch auch als
»Mobelstiick« oder als »Haufen von Molekiilen« beschreiben kdonnen; ich hétte
eine Form mit dem Finger in die Luft malen, eine Skizze entwerfen konnen usw.

Um nun einen Eindruck davon zu gewinnen, wie sich diese freie, potentiell
reflexiv kontrollierte Ingebrauchnahme von Darstellungsweisen in der Weise der
Interpretation manifestiert, sollten wir beriicksichtigen, dass wir Komplexe aus
Darstellungsweisen bilden. Es entspricht der alltidglichen Praxis, dass wir bei der
Bildung neuer Zeichen von Sprachen oder Symbolsystemen parallel Gebrauch
machen und Darstellungsweisen kombinieren. Die Darstellung weist eine Kom-

plexitit auf; sie hat eine mehrdimensionale Struktur.'”!

Das einfachste Beispiel
dafiir ist eine Aussage, die verschiedene Ausdriicke enthélt. Wenn ein Freund zu
mir sagt: »Dein Herd sieht ja aus wie ein Gemilde von Jackson Pollock«, ver-
wendet er bekannte Ausdriicke, aber er kombiniert sie zu einer neuen Darstel-
lungsform. Er fiigt gegebene Darstellungsweisen so zusammen, wie es vermut-
lich noch nie geschehen ist. Zieht man dazu die Moglichkeiten nichtsprachlichen
Darstellens in Betracht, so sieht man, dass der Spielraum des Zeichenbildens
damit nur erst angedeutet ist. Wir konnen uns auch bildlicher Darstellungs-
weisen, bestimmter Gesten, charakteristischer Klédnge oder der Schauspielerei
bedienen, wenn wir etwas darstellen; und wir tun dies bei vielen Gelegenheiten
auch. Dabei konnen die verschiedenen Darstellungsweisen im Zeichen zusam-
menwirken: Ich kann z. B. eine Aussage in besonderem Tonfall und mit beson-
derer Miene machen, Ausdriicke des Englischen und Deutschen vermischen,
dazu gestikulieren und Proben (»samples«)'? einbringen. Die Anwendung des
Prédikats >Tisch< in einem neuen Fall ist nur das einfachste Beispiel fiir die viel-
schichtigen Ubertragungs- und Kombinationsleistungen, die sich in der Zeichen-
bildung niederschlagen. Auch dies beschreibt die bereits zitierte Formel Hum-

120 Goodman macht daher zu Recht die schlichte Bemerkung: »Every application of a
predicate to a new event or a new-found object is new« (Languages of Art, S. 69).

121 Ich spreche von Komplexitdt und nicht von Kompositionalitdt, um zu verdeutlichen,
dass die Zeichenbildung nicht auf Wahrheitsfunktionalitdt reduziert werden kann,
erst recht nicht, wenn man die Rolle nichtsprachlichen Darstellens in Rechnung
stellt: vgl. Schwartz, »Symbols and Thought«, S. 403f.

122 Vgl. z. B. Goodman, Ways of Worldmaking, Kap. VII 6.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154 | ZEICHEN UND FREIHEIT

boldts, der zufolge man von »endlichen Mitteln« einen »unendlichen Gebrauch
machen« kann.'”

Vor dem Hintergrund des Gesagten darf es als sicher gelten, dass sich dieses
fortlaufende Kombinieren und Rekombinieren von Darstellungsweisen zu neuen
Darstellungen gerade nicht auf Regeln zuriickfiithren ldsst. An den unabsehbaren
Moglichkeiten neuer Zeichenbildung wird greifbar, was es heifit, dass die Ver-
fasstheit von Darstellungsweisen der Wahl von Darstellungsweisen keinerlei Be-
schrankungen auferlegen kann. Die jeweilige Kombination ist ein sinnvoller
Komplex von Anwendungen géngiger Praktiken, der einen neuen Sinn hat, und
somit ein eigenstidndiger Schritt, der in keiner Weise aus der bisherigen Praxis
hervorgeht. Die komplexen Darstellungsformen, die Zeichenverwender bilden,
sind in diesem Sinne nicht-ableitbar, und das heift: sie sind als Leistung der
individuellen Person zu werten und als solche zurechenbar.

So lassen sich Darstellungsleistungen auch nicht allein auf Regelkompetenz
zuriickfithren. Zur Bildung neuer Darstellungsformen bedarf es einer hinreichen-
den Imaginationsfahigkeit: der Phantasie oder Einbildungskraft. Diese ist ent-
sprechend fiir Interpretationsfreiheit konditional."* Die imaginative Dimension
der Zeichenbildung — etwa die Moglichkeit, fiktionale oder kontrafaktische Dar-
stellungen zu kreieren — weist darauf hin, dass fiir die Bildung von Zeichen nicht
nur eine Kenntnis der géngigen Verwendungsweisen, sondern auch die produk-
tive Kompetenz erforderlich ist, die richtigen Ausdrucksweisen zu finden, eigene
Formen zu kreieren und so neue, eigene Darstellungsweisen zu entwerfen. Wie
dies einem Individuum moglich ist, kann (und muss) dabei offen bleiben; denn
um zu beantworten, wie das Individuum Zeichen findet, miisste man Regeln an-

125

geben konnen, wie es »im Privaten« vorgeht. = Sofern Zeichenkompetenz also

Einbildungskraft beinhaltet, ist sie als individuelles Vermogen zu konzipieren.
Dass die zeichenverwendende Person iiber Einbildungskraft verfiigt, ist indes

. . 126
eine notwendige Voraussetzung.

123 Humboldt, Ueber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues, S. 99.

124 Simon formuliert: »Freiheit (im Zeichenverstehen) ist Sache der Einbildungskraft.«
(Philosophie des Zeichens, S. 203) — In Kap. IV 2.2. und V 2 wird dies noch genauer
beleuchtet.

125 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 380.

126 Es ist wichtig, dass die Imagination allgemeine Bedingung des Zeichengebrauchs
ist: Als Fihigkeit, Nicht-Gegenwirtiges gegenwirtig zu machen, ist sie eine unver-
zichtbare Kompetenz fiir den Gebrauch von Zeichen. So muss man, um verstehen zu
konnen, dass etwas soundso ist, auch verstehen konnen, was es hiee, dass es nicht

soundso ist. Zu denken ist dabei an Pridikatenschemata, wie sie mit der Verwen-

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 155

Unsere Ausgangsiiberlegung, dass sich die Interpretationsfreiheit in der Form
der Darstellung manifestieren muss, hat sich damit ein Stiick weit konkretisiert:
Die Moglichkeit des Wiéhlens kann insofern an diesem Aspekt festgemacht wer-
den, als ein Individuum in jedem einzelnen Fall Darstellungsweisen auf eigene
Weise in Gebrauch nimmt, um neue Formen zu bilden. Der Sinn dieser Formen
erschlieit sich nicht allein von den bereits gingigen Darstellungsweisen her;
dazu bedarf es der produktiven Darstellungs- und Verstehensleistungen von Per-
sonen, die mit Einbildungskraft ausgestattet sind. In diesem Bereich ist Zure-
chenbarkeit nicht nur moglich, sondern ein wesentliches Charakteristikum. Eine
Interpretation kann nur in besonderen Darstellungsformen ausgewiesen werden —
nicht im Bereich des Logisch-Allgemeinen, sondern allein durch die Eigen-
schaft, die das Zeichen hat, insofern es nicht durch andere Zeichen ersetzbar
ist.'””” Diese Eigenschaft, die das Zeichen als besonderes, nicht substituierbares
Zeichen hat, konnte man seine dsthetische Form nennen. Es ist diese dsthetische
Form der Darstellung, der wir die welterschlieBende Funktion im besonderen
Fall zuerkennen miissen. Gleichzeitig gibt der Begriff der dsthetischen Form den
Aspekt an, der unter einer reflexiven Kontrolle stehen kann und fiir den wir eine
interpretative Freiheit und Verantwortung veranschlagen miissen.

Die besondere Darstellungsform ist also erstens nicht-ableitbar und zweitens
nicht-substituierbar. Sie ist ein Entwurf, der sich nicht aus Regeln allein erklart
und eine dsthetische Form hat. — Fiir den Fortgang der Studie gibt dies die Rich-
tung vor: Die Aufmerksamkeit muss sich nun darauf richten, wie sich die erste
Person die Welt in eigenen Zeichenbildungen verstindlich macht. Auch wenn
eine gemeinsame, verstandene Welt jeweils bereits gegeben ist und dem indivi-
duellen Denken Grenzen setzt, so erfordert doch jede neu vollzogene Bestim-
mung von Welt die Bildung von Darstellungsformen, wie sie sich nicht aus dem
bisherigen Interpretieren ergeben — und damit einen eigenen Schritt, der indivi-
duell zu verantworten ist. Diese Interpretationsleistungen miissen im Zentrum
des Interesses stehen, wenn es um positive Interpretationsfreiheit geht.

dung eines Pridikats aktiviert werden: Uber sie ist die Symbolisierung logisch auf
nicht aktualisierte Moglichkeiten bezogen. Um ein Zeichen zu verstehen muss man
nicht-aktuale Komponenten mitdenken konnen — ein Spektrum an Moglichkeiten,
impliziten Alternativen, Oppositionen oder Komplementen (vgl. Abel, Sprache,
Zeichen, Interpretation, Teil 111, Kap. 7). — Schneider hat die Sprachverwendung als
ein mit Phantasie verbundenes Handeln akzentuiert, das die Sprachstruktur, die als
Resultat bisherigen Sprachhandelns begriffen werden kann, auf individuelle Weise
nutzt (vgl. Phantasie und Kalkiil).
127 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 531.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Ich fiige noch eine Bemerkung an: Es liegt hier vielleicht nahe, an &sthetische
Zeichen im engeren Sinne zu denken: an kiinstlerische Darstellungen also. Die
Freiheit der individuellen Zeichenbildung scheint in der Kunst am deutlichsten
zum Vorschein zu kommen. In diesem Sinne konnte man die dsthetischen Zei-
chen als »freie Zeichen« herausheben wollen.” Doch auch wenn damit ein
wichtiger Fall von Darstellungsfreiheit angesprochen ist — dass die dsthetische
Form von Zeichen der Ansatzpunkt reflexiver Kontrolle ist, bedeutet nicht, dass
wir uns nur mit dsthetischen Zeichen beschiftigen. Interpretationsfreiheit soll als
Teil des alltidglichen Interpretierens endlicher Wesen expliziert werden und nicht
auf die Kreation von Zeichengestalten in einem gesonderten Lebensbereich be-
schréinkt sein. Die dsthetische Form des Zeichens (das Wie der Zeichenbildung)
ist eine allgemeine interpretationslogische Kategorie.129

Entsprechend darf auch nicht vergessen werden, dass hier eine Hinsicht der
Zeichenverwendung betont wurde, die mit anderen Hinsichten in einem engen
Zusammenhang steht. Die Form der Darstellung kann keine intrinsische Qualitit
des Zeichens sein. Es ist eine Form, die das Zeichen in der Interpretation hat.
Wir hatten gesehen, dass einige Momente des Zeichens der individuellen Kon-
trolle entzogen sind, da eine einzelne Person nicht die Zeichenpraktiken beein-
flussen kann, die sie als gemeinschaftlich geteilt zugrunde legt. Es ist in Rech-
nung zu stellen, dass die Person keine reflexive Kontrolle iiber ihr Darstellen
haben kann, insofern sie 6ffentliche Praktiken beansprucht, sondern nur, insofern
sie eine Darstellungsform bildet — insofern sie Darstellungsweisen heranzieht,
um ein neues, nicht-substituierbares Zeichen zu bilden. Doch auch dabei handelt
es sich nicht um die Schaffung von natiirlichen Bildern, sondern um die kom-
plexe Inanspruchnahme von Praktiken. Die besondere Zeichenbildung, die auf
einen Autor zuriickgefiihrt wird, dessen Kontrolle sie untersteht, kann in ver-
schiedenen Hinsichten als »Soundso«-Darstellung, als Ausfiihrung von Zeichen-
praktiken in einem besonderen Fall aufgefasst werden. Infolgedessen ist die Bin-
dung an diese Praktiken in die Logik der Interpretationsfreiheit mit einzuschlie-

128 Vgl. Fricke, Zeichenprozesse und dsthetische Erfahrung, S. 309-318. Eine deutliche
Kritik dazu formuliert: Ortland, »Wann ist ein >freies Zeichen<?«.

129 Freilich hat der enge Zusammenhang von Asthetik und Freiheit eine wichtige Aus-
priagung darin, dass Geschmacksurteile auf charakteristische Weise frei sind, wie
Kant herausarbeitet (vgl. Kritik der Urteilskraft, z. B. §§ 16, 35; vgl. auch unten,
Kap. V 2). Auch diese Uberlegung ist jedoch nicht auf kiinstlerische Darstellungen

beschrinkt.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 157

Ben: Diese Praktiken sind immer in die besondere Zeichenbildung eingelassen.
Sie machen deren Begrenztheit, aber auch deren logische Bedingtheit aus.'*

3.3 Ubergang

Schauen wir, wo wir nun stehen: Dass Freiheit in einem allgemeinen Sinn im
Interpretieren vorausgesetzt werden muss, hatte sich sehr bald gezeigt. Ich kann
nicht sagen: »Die Realitit bestimmt, wie richtig zu interpretieren ist.« In solch
einer Auskunft wird eine Heteronomie des Interpretierens behauptet, die sich
nicht explizieren ldsst. Mein Interpretieren kann — wie all mein Denken und Ver-
stehen — nur »intern« gerechtfertigt werden und ist diesem allgemeinen Sinn frei.
Dariiber hinaus kann nicht die richtige Interpretation herausgehoben werden, und
die unterschiedlichen Interpretationen fiigen sich auch nicht ohne weiteres zu
einem kohdrenten Weltverstindnis zusammen. Im theoretischen Denken muss
mithin vorausgesetzt werden, dass es unterschiedliche Interpretationen geben
kann. Damit ist die Moglichkeit von Interpretationsfreiheit gesetzt.

Um dieser Freiheit prazisere Gestalt zu verleihen, setzten wir an den inter-
subjektiven Zeichenpraktiken an, die fiir das besondere Interpretieren jeweils
einen Rahmen bilden. Wir kamen zu dem Ergebnis: Der Interpret ist nicht durch
gegebene Regeln zu bestimmten Darstellungsakten gezwungen, sondern nimmt
Zeichenpraktiken als Darstellungsweisen aus seinem Verstindnis heraus selbst
in Gebrauch. Er kann — sofern es nur darum geht, verstindliche Zeichen zu
bilden — von allen Zeichenpraktiken Gebrauch machen, auf die er sich versteht,
und diese dabei als Mittel der Darstellung ansehen, iiber die er verfiigt. Die Ver-
mutung, dass sich die Frage, inwiefern es eine Sache von Freiheit ist, wie wir die
Welt (in Zeichen) interpretieren, auf den Aspekt der Darstellung beziehen muss,
konkretisierte sich dahingehend, dass die Bildung eigener, nicht (von Regeln)
ableitbarer Darstellungsformen im Fokus stehen muss, die eine dsthetische Qua-

130 Ich habe oben (Kap. III 2.4) in Anlehnung an Peirce davon gesprochen, dass nur die
ikonische Funktion des Zeichens der reflexiven Kontrolle unterstehen kann, wihrend
die symbolische und die indexikalische Zeichenfunktion der Kontrolle entzogen
sind. Der Blick auf die dsthetische Gestalt des Zeichens unterstreicht dies. An dieser
Stelle wird indes noch einmal betont, dass dies eine Akzentsetzung innerhalb eines
Zusammenspiels der verschiedenen Zeichenaspekte beschreibt. Die besondere Form
ist keine isoliert vorfindliche Ausdrucksform; auch sie muss interpretiert werden, um
Zeichenform zu sein. Wir werden spéter sehen, dass es gerade darauf ankommt, ob

diese Form Eingang in die 6ffentliche Praxis finden kann.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158 | ZEICHEN UND FREIHEIT

litat haben. Dabei stecken neben dem personlichen semantischen Verstiandnis die
jeweils vorausgesetzten Zeichenpraktiken die Grenzen ab, in denen sich die be-
sondere Zeichenbildung bewegt: Die Person kann nicht jedes Verstiandnis als
gegeben beanspruchen; die Verfasstheit von Verstehensvoraussetzungen ist ihrer
Kontrolle entzogen. Sie kann diese nicht aufler Kraft setzen wollen, da sie Be-
dingungen ihrer Zeichenbildung sind, und sie nimmt sie unter der Voraussetzung
von friedlicher Ubereinstimmung selbst als Sinnbedingungen in Anspruch.

Die jeweils verfiigbaren Zeichenpraktiken konstituieren so einen Spielraum
von Moglichkeiten. Dartiber hinaus aber ist noch nichts festgelegt: Die innerhalb
dieser Grenzen, unter diesen Bedingungen stattfindende sinnvolle Zeichenbil-
dung hat noch keine spezifische Kontur. Wir haben noch nichts dariiber gesagt,
um was fiir einen Gebrauch es sich genau handelt, und so konnten auch noch
keine normativen Einschrinkungen formuliert werden. Wir haben bisher eine
Voraussetzung beschrieben, die in der Zeichenpraxis im allgemeinen gemacht
werden muss. Wir fragen jedoch danach, wie es sich mit der Freiheit des theore-
tischen Denken verhilt, also mit der Freiheit, die wir haben, wenn wir nach
inhaltlich richtigen Darstellungen fragen, die wir formen, um die Welt zu inter-
pretieren. Wie spielt die Moglichkeit des zweckmifigen Gebrauchs von Darstel-
lungsmitteln in dieses Interpretieren hinein, und wie kann sich dieser Gebrauch
als positive Interpretationsfreiheit realisieren? Welche Einschriankungen ergeben
sich dabei? Diesen Fragen sei nun nachgegangen. Dabei wird sich zeigen, dass
Freiheit im theoretischen Denken gar nichts anderes bedeuten kann als Verant-
wortung.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV Einschrankungen und
Interpretationsverantwortung

Unsere Bemiihungen, so wurde anfangs gesagt, konnen nur zu einem gehalt-
vollen Ergebnis durchdringen, wenn sich bestimmte charakteristische Freiheits-
elemente auch fiir das theoretische Denken ausweisen lassen: Es muss Grenzen
geben, die Spielrdume festlegen; unter Voraussetzung dieser Spielrdume miissen
bestimmte Moglichkeiten erwogen werden konnen; die Person muss selbst be-
stimmen, welche Moglichkeiten realisiert werden; sie muss infolgedessen unter
normativem Rechtfertigungsdruck stehen und fiir ihre Entscheidungen verant-
wortlich gemacht werden konnen.'

Uber die ersten beiden Elemente — den endlichen Freiheitsspielraum und den
Raum der Interpretationsmoglichkeiten — haben wir jetzt mehr Klarheit. Es sind
nicht natiirliche Gegebenheiten, iiber die ich im Zeichengebrauch nicht hinweg-
gehen kann, sondern als gemeinsam gesetzte Verstindnisweisen und unthema-
tische Verstehensbedingungen, iiber die im Moment friedliche Ubereinstimmung
besteht. Es ist deutlich geworden, dass meine Moglichkeiten durch diese Voraus-
setzungen nicht normativ eingeschrinkt, sondern konstituiert werden. Deswegen
kann sich eine Reflexion dariiber, was fiir ein Weltverstehen in einer besonderen
Situation moglich und richtig ist, nicht auf diese Zeichenpraktiken beziehen.
Auch in dieser Reflexion sind diese als Sinnbedingungen jeweils vorausgesetzt
und somit nicht-disponibel. Die Frage, wie darzustellen ist, kann sich nur auf be-
sondere Zeichenbildungen beziehen, auf die sinnvolle Gestaltung von Darstel-
lungsformen durch mit Einbildungskraft ausgestattete Individuen.

Wenn wir uns nun im néchsten Schritt mit der kognitiven Selbstbestimmung
von Personen befassen, so haben wir mit dem positiven Gehalt von Freiheit zu
tun. Dieser wird relevant, wo Entscheidungen von der ersten Person abhingen,
wo »ich selbst« die Kontrolle tiber das Tun habe, das dann als mein Tun gilt und

1 Vgl Kap.I1.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160 | ZEICHEN UND FREIHEIT

mir zugerechnet wird. Wo dieser positive Sinn von Freiheit ins Spiel kommt,
schwingt Normativitit bereits mit; denn als Person, die ein Denken und Handeln
als ihr eigenes Denken und Handeln versteht, frage ich notwendig schon nach
Einschriankungen. Im Bereich des theoretischen Zeichengebrauchs werden dabei
ganz eigentiimliche Einschrinkungen verlangt sein. So wurde sichtbar, dass eine
Person, die sich den Regeln der Urteilsgrammatik willkiirlich zu entziehen sucht,
die Welt gar nicht mehr als »soundso« bestimmt ansehen kann: Epistemische
Rechtfertigung schlieBt individuenabhiingige Motive aus. Wer Uberzeugungen
immer wieder neu danach festlegt, ob sie ihm »personlich zusagen, interpretiert
verantwortungslos. Und tatsidchlich kann man sich so eine Verfahrensweise auch
gar nicht als ein Weltinterpretieren denken. Eine Person wird sich vielmehr von
sich her auf Urteile festlegen und an die damit verbundenen Einschrinkungen
binden wollen und dabei als denkendes Wesen frei bleiben.

Unser Hauptaugenmerk gilt gleichwohl der Frage, inwiefern die Festlegung
richtiger Interpretationen in einem nicht-intellektualistischen Sinne frei ist und
sinnvollerweise durch Individuen kontrolliert sein kann. Dies ist es, was die Be-
griffe der Interpretationsfreiheit und Interpretationsverantwortung hier markieren
sollen. Indem sich das Interpretieren in besonderen, nicht-ableitbaren Zeichen-
bildungen vollzieht, fliet eine individuell zurechenbare Aktivitit in es ein. Inso-
fern ich die Welt selbst darstellen kann — oder besser: muss —, bin ich gehalten,
sie so angemessen, richtig oder gut wie moglich darzustellen. Dieser normative
Druck bliebe auch noch, wenn den allgemein formulierbaren Interpretations-
normen, wie der Konsistenzforderung, Rechnung getragen wire.

Wie ist diese individuelle Interpretationsfreiheit zu denken? Ich beginne mit
Uberlegungen dazu, was im Interpretieren auf dem Spiel steht und wie sich die
Interpretationseinschriankungen, die in der Rechtfertigung vor anderen Personen
die Hauptrolle spielen, in die Logik der Interpretationsfreiheit einbetten und als
Selbsteinschrinkungen begreifen lassen (IV 1). Im Anschluss daran geht es um
die Frage, wie das Interpretieren unter dem Anspruch auf Richtigkeit ein zure-
chenbares Tun sein kann und welche Bedeutung das zweckmdpfige Darstellen
hier hat (IV 2). Auf dieser Basis schlieBlich kann der mit der Bildung eigener
interpretierender Zeichen einhergehende Verantwortungsdruck in einem ersten
Anlauf beschrieben werden (IV 3).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 161

1 Interpretationseinschrankungen als
Selbsteinschrankungen

Wenn man sich nicht mehr einfach mit irgendeinem Zeichengebrauch befasst,
sondern speziell mit dem Zeichengebrauch in theoretischer Absicht, muss man
tiber die Minimalbedingung der Verstdndlichkeit hinausgehen. Wir hatten die
entsprechende Anforderung vorldufig mit dem Begriff der inhaltlichen Richtig-
keit belegt, ohne uns damit auf bestimmte Kriterien festzulegen.2 Eine Primisse
dabei war, dass nicht im Vergleich mit gegebenen Realitéiten festgelegt werden
kann, was eine richtige Darstellung ist, sondern unterschiedliche Interpretationen
moglich sind. Erst angesichts dieser Situation kann die Frage, wie am besten zu
interpretieren ist, Relevanz gewinnen.’ Die motivierende These der Studie lisst
sich so formulieren, dass ich in der Beantwortung dieser Frage frei bin: In einer
bestimmten Hinsicht muss ich selbst bestimmen, was die richtige Interpretation
ist, und fiir meine Entscheidung einstehen. Um nun zu verstehen, in welchem
Sinne »ich selbst« hier das Individuum bezeichnen und wie es sinnvollerweise
von »mir«, dieser Person, abhidngen kann, welche Interpretation festgelegt wird,
miissen wir uns ein Stiick weit klarmachen, was es iiberhaupt heifit, wenn Zei-
chen in der Absicht verwendet werden, die Welt zu interpretieren.

1.1 Die Frage nach der richtigen Interpretation

Bisher konnten wir uns noch ausmalen, dass Darstellungsweisen, sofern sie ver-
fiigbar sind, auf beliebige Weise gebraucht werden. Tatsichlich scheint es sich
faktisch auch so zu verhalten, dass wir in dieser Hinsicht zu einiger Willkiir in
der Lage sind. So steht es mir z. B. frei, meine Zeichenkompetenz zu benutzen,
um die Tatsachen zu verzerren oder fiktionale Darstellungen zu gestalten. Ich
kann Adressaten durch rhetorisches Geschick manipulieren. Ich kann Fantasiero-
mane schreiben oder Mirchenfiguren in Ol malen. Ich kann dies nur in gewissen
Spielrdumen, denn meine Kompetenzen sind endlich und die Verstehensvoraus-
setzungen entziehen sich meiner Willkiir. Aber innerhalb der Spielrdume stehen
alle Moglichkeiten offen. Ich kann Zeichenpraktiken so zugrunde legen, dass ich
vom Ublichen abweiche, und also »Regeln verletzen«* (etwa indem ich sage:
»Ich habe die Wechsstaben verbuchselt«) — und da man mir das Verstindnis zu-

2 Vgl.Kap.132c.
3 Vgl Kap. 112.3.
4 Vgl. Schneider, Phantasie und Kalkiil, z. B. S. 30f.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162 | ZEICHEN UND FREIHEIT

schreibt, wird man annehmen, dass ich bewusst so verfahre, um etwas zum Aus-
druck zu bringen. Auch irrefithrende Darstellungen konnen in diese Rubrik ein-
geordnet werden: Ich kann das Zeichen > <— < verwenden, wo das Zeichen > — «
richtig wire; ich kann den Satz »Nebenan steht ein Tisch« bilden, obwohl kein
Tisch da ist. Es ist dann zu erwarten, dass man mir diese Akte als kontrollierte
Handlungen zurechnet und z. B. als Liigen missbilligt. An solchen Fillen zeigt
sich die Moglichkeit der Distanzierung von beanspruchten Zeichenpraktiken —
die Moglichkeit, sie als Darstellungsmittel anzusehen — in markanter Weise:
Gerade die Praktiken, in denen sich ein tiefsitzendes Grundverstindnis nieder-
schlédgt, kann ich kontrolliert, nach meinen eigenen Zwecken gebrauchen und
sogar missbrauchen. Was fiir eine Darstellungsform gebildet wird, hingt von mir
ab; die besondere Zeichenbildung ist selbstbestimmt, und ich muss fiir sie ein-
stehen.

Nun fragen wir aber nach Freiheit im Bereich des Theoretischen — danach,
welche Rolle wir der Zurechenbarkeit zuweisen wollen, wenn wir die Welt in
Zeichen auffassen, erkennen, ins Bild setzen oder verstehen. Da dabei die Ich-
Perspektive maBgeblich ist, liegt die mutwillige Verzerrung auferhalb dessen,
was in Erwédgung gezogen wird. Unter den Gesichtspunkten des Theoretischen
muss das Zeichenbilden gedanklich immer schon unter charakteristische Ein-
schrinkungen gestellt werden. Ein diesbeziiglich verpflichtungsloser, beliebiger
Gebrauch von Darstellungsweisen ist in der Interpretation keine Option. Wenn
ich die Welt interpretiere, so geht es mir nicht darum, iiberhaupt darzustellen; ich
strebe Darstellungen mit einer bestimmten Qualitéit an, und diese Qualitit hatten
wir Richtigkeit genannt. Versuchen wir nun, dies mit Inhalt zu fiillen.

Beachten wir zunichst, dass Sinn und Richtigkeit eng miteinander verwoben
sind: Der Weltbezug ist nicht etwas, was zum Verstindnis von Darstellungen
duBerlich hinzukommt; wir verstehen Zeichen auch von ihrem Richtigkeitsbezug
her. So wird es z. B. gelegentlich nicht ganz klar sein, ob eine Darstellung »sach-
lich unrichtig« oder »unsinnig« genannt werden soll; es kann Unsicherheit be-
stehen, ob eine Beschreibung, fiir die sich kein Anwendungsfall denken lésst,
wirklich verstindlich ist.” Wenn also oben davon die Rede war, dass es vorerst
nur um »verstidndliche« Darstellungen gehen soll, so wurde damit kein scharf
abgezirkelter Bereich ausgesondert. Es ging lediglich um Zeichen, fiir die sich
irgend eine Art der Verwendung denken ldsst. Insbesondere wurde mit dem
Aspekt der Richtigkeit fiir den Moment ein Aspekt in den Hintergrund ver-
schoben, der im Zeichengebrauch allgegenwirtig ist — selbst dort, wo wir mit
falschen Darstellungen zu tun haben. Indem wir diesen Aspekt jetzt wieder her-

5 Vgl. das Beispiel in: Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 282.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 163

vorheben, filtern wir folglich weder eine wohldefinierte Zeichenklasse heraus,
noch stellen wir duBerliche Anforderungen an den Zeichengebrauch. Mit der
Welthaltigkeit von Zeichen fokussieren wir ein Moment, das schon in diesen Ge-
brauch eingelassen ist und in ihm auf dem Spiel steht. Sofern ein Zeichen fiir den
Weltbezug einsteht, liegt nicht einfach eine besondere Art des Gebrauchs von
Darstellungsmitteln vor. Es geht nicht um Darstellungen, die der Welt in irgend-
einer Weise niherstehen als andere und in diesem Sinn privilegiert sind. Es geht
um eine bestimmte Art des Zeichengebrauchs, die ohne Distanzierung erfolgt
und bei der Zeichen nicht als Darstellungen, sondern als welterschlieffend ver-
standen werden.

Ein Richtigkeitsbezug in diesem Sinn ist von Beginn an in den Zeichenge-
brauch eingelassen.(’ Zeichen sind keine »Mittel zum Zwecke der inhaltlich rich-
tigen Darstellung«. Die Normativitit entfaltet sich im Zuge des Zeichenge-
brauchs und aus ihm heraus. Dies kann im Ausgang von einem im weiteren Sinn
pragmatistischen Bild verdeutlicht werden: Wo fiir eine endliche Person, die ein
Leben zu fiithren hat, die Frage nach richtigen Interpretationen dringend wird,
dort geht es fiir sie um ein Problem, das ihre gesamten Lebensvollziige betrifft.
Wir miissen uns deshalb vorstellen, dass diese Person von sich aus nach rich-
tigen Interpretationen fragt und ein existentielles Interesse an ihnen hat. Norma-
tiver Druck muss dem Interpreten nicht erst von auflen auferlegt werden; er ver-
dankt sich einer inneren Notwendigkeit: Wer sich die Welt zu erschlieBen sucht,
fragt nach Zeichen, an denen er sich orientieren kann, auf die hin er handeln
kann und in denen sich ihm eine Welt zeigt, in der er leben kann. Es geht dann
nicht um Interpretationen, die iiberhaupt moglich, denkbar oder vertretbar sind;
der Zeichengebrauch ist hier kein Spiel. Vielmehr miissen die Interpretationen
wirklich tragfdhig sein und das heift: Welt so aufschlieBen, wie es die lebens-
weltlichen Zwecke erfordern. Als endliche Person bin ich auf Interpretationen
dieser Art angewiesen; ohne sie hitte ich gar nicht so etwas wie eine »Welt«.
Diese entglitte mir, und ich wire sowohl handlungsunfihig als auch, wenn man
so sagen will, ohne »kognitive Identitéit«. Ich werde somit stets schon von mir

6 Eine solche Gerichtetheit wird tiblicherweise als Wahrheitsbezug beschrieben: Die
Frage »Was soll ich glauben?« ist irreduzibel auf Wahrheit bezogen; sie erdffnet eine
eigenstidndige Dimension epistemischen Rechtfertigens (vgl. Rodl, Selbstbezug und
Normativitit, Kap. III 2). Die Frage »Wie soll ich interpretieren?« indes kann auf
nichtsprachliche WelterschlieBung und die Richtigkeit von nonverbalen Darstellungs-
formen bezogen werden und erlaubt dariiber hinaus eine graduelle Lesart, wie sich

noch zeigen wird.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164 | ZEICHEN UND FREIHEIT

aus nach Wegen fragen, die Richtigkeit meiner Weltinterpretationen sicherzu-
stellen.

In diesem Sinne bin »ich, als erste Person Singular, im theoretischen Uber-
legen immer schon einem irreduziblen normativen Anspruch auf richtige Inter-
pretationen ausgesetzt. Da ich ein (in Zeichen) interpretierendes Wesen bin,
kann ich mich der Frage nach der Richtigkeit sowie dem damit einhergehenden
Sollen nicht entziehen. Ich bin nicht in der Position, iiber diese Frage hinweg-
zugehen, sondern von innen her mit ihr konfrontiert; sie gibt meinem Denken
eine Ausrichtung. Man konnte dies auch so formulieren, dass die Bildung von
richtigen Interpretationen fiir mich ein kategorischer Imperativ ist. Aus Sicht der
denkenden Person kann der Wille zu einem tragfiahigen Weltverstindnis nicht an
Vorbedingungen gekniipft sein, die im besonderen Fall erfiillt sind oder nicht. Es
ist nicht nur ein niitzlicher Vorteil, die Dinge zu verstehen. Es muss so etwas
unterstellt werden wie eine unbedingte Verpflichtung zu richtigen Interpretatio-
nen, hinter die ich als Wesen, das auf Orientierung angewiesen ist, nicht zuriick
kann.” Ein wesentliches Ingrediens dieser Verpflichtung hatte sich in der Logik
des Fiirwahrhaltens schon abgezeichnet: Die Richtigkeit der Interpretation muss
fall- und personenunabhingig sein; sie muss nicht nur fiir mich, hier und jetzt
Giiltigkeit haben konnen, sondern fiir jede Person in so einem Fall. Man konnte
daher versuchen, den irreduziblen Anspruch auf Richtigkeit von zu Kant her zu
fassen, indem man ihn in Anlehnung an die Formel des kategorischen Imperativs
so ausdriickt: »Interpretiere moglichst so, dass deine Interpretation eine allge-
meine Interpretationsweise (eine Verstindnisweise) werden kann.«® Es wird sich
zeigen, dass diese Formulierung standhélt und der Imperativ giiltig ist. Die im
Interpretieren gebildeten Zeichenformen, so wire er aufzulosen, miissen Fix-
punkte des Verstehens werden konnen, auf die ich und andere Personen zuriick-
kommen konnen. Dies ist ein wesentliches Moment des Anspruchs auf Richtig-
keit, aus dem ein Hauptsinn von Interpretationsverantwortung hervorgeht.

Wir haben damit einen Ausgangspunkt und einen Rahmen, in den wir das
freie theoretische Denken gedanklich platzieren konnen: Die Freiheitsmoglich-

7 Die kategorische Normativitdt im Theoretischen wird relativ selten explizit gemacht.
Vgl. aber Korsgaard, »The Normativity of Instrumental Reason« oder Kelly, »Episte-
mic Rationality as Instrumental Rationality: A Critique«. — In der virtue epistemology
werden motivationale Begriindungsmuster mitunter selbst dort noch beibehalten, wo
die Erkenntnistheorie ganz auf ein ethisches Fundament gestellt werden soll: so bei
Zagzebski, Virtues of the Mind, bes. S. 166f.

8 Vgl. Kants Bestimmung des Vernunftgebrauchs in »Was heif3t: sich im Denken orien-
tieren?«, A 330, Fn.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 165

keiten miissen, anders als bei zweckmiBigen (potentiell strategischen) kommuni-
kativen Handlungen von vornherein innerhalb dessen liegen, was aus der Erste-
Person-Perspektive als verallgemeinerbar gelten kann. In dem intuitiven Vorbe-
halt, es konne doch nicht nur Zeichen, sondern miisse auch so etwas geben wie
eine Realitit, driickt sich, so gesehen, ein normatives Prinzip aus: Die Sphiére, in
der sich das theoretische Uberlegen entspinnt, ist immer schon an die Frage:
»Wie soll ich am besten interpretieren?« gebunden. Es ist die Frage, die ich mir
selbst stelle, wenn ich die Welt interpretiere. — Fragen wir nun weiter, wie sie
beantwortet und der Anspruch auf richtige Interpretationen verantwortlich umge-
setzt werden kann.

1.2 Logische Einschrankungen

Selbstbestimmung, so hatten wir gesehen, gewinnt ihren konkreten Sinn aus der
Beantwortung der Frage, wie entschieden wird.” Im theoretischen Rechtfertigen
indes bleibt das individuelle Bestimmen fast immer im Hintergrund. Wir be-
ziehen uns primir auf Festlegungen oder Fiirwahrhaltungen und bewegen uns
auf einer Ebene, auf der das Darstellen als unproblematisch gesetzt ist. Die allge-
meinen logischen Einschrinkungen, die in der Epistemologie im Vordergrund
stehen, stehen einer kognitiven Selbstbestimmung auf den ersten Blick denn
auch unversohnlich gegeniiber. Die Freiheit, die der Interpret unter diesen Ein-
schriankungen hat, ist nicht die Freiheit eines Individuums, das eigene Zwecke
verfolgt, sondern die eines Wesens, das sich selbst auf Normen verpflichtet sieht,
welche von innen her Gesetzescharakter haben. Dieser Lesart zufolge vollzieht
sich Selbstbestimmung im Bereich des Theoretischen nicht individuell, sondern
als rationale Kontrolle.

Die wohl offensichtlichste dieser Einschrinkungen ist das Prinzip der Kon-
sistenz, wie es fur pradikative Urteile gilt. Hier bedeutet, etwas zu interpretieren,
eine Festlegung (»x ist F«) zu machen; und dazu gehort es, dass kontradikto-
rische Festlegungen (»x ist nicht F«) ausgeschlossen sind und dies vorerst auch
bleiben. Da der Wissensbegriff iiblicherweise von der Logik des pradikativen
Urteilens her rekonstruiert wird, wird ein Wissensanspruch entsprechend mit der
Behauptung verbunden, es kdnne sich nicht anders verhalten.'’ — Dariiber hinaus
muss die Gesamtheit der Interpretationen kohdrent sein. Sie muss der Erfahrung
Rechnung tragen und sich empirisch einlosen lassen. Ich kann zwar die konsis-

9 Vgl.Kap.11.2.
10 Vgl. dazu etwa Kern, Quellen des Wissens, S. 35-37.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166 | ZEICHEN UND FREIHEIT

tente Beschreibung einer Welt geben, in der es keine Autos mehr gibt. Aber um
diese als inhaltlich richtig verstehen zu konnen, miisste ich den Kontakt mit der
Erfahrungswelt weitgehend vermeiden. Andernfalls bestiinde die Gefahr, dass
ich mit einem Auto konfrontiert werde und mein Weltbild zusammenbricht. Die
Interpretationsweisen, die ich mir zueigen mache, so sei dies vorldufig gefasst,
miissen nicht nur miteinander, sondern auch mit den Zeichen der Wahrnehmung
harmonieren.''

Wiirde ich mich diesen allgemeinen Gesetzen génzlich zu entziehen suchen,
so konnte man mit Kant sagen, wiirde die »Freiheit zu denken zuletzt dadurch
eingebiift, und [...] im eigentlichen Sinne des Wortes verscherzt«.'> Und viel-
leicht will man sogar sagen, die kognitive Verantwortung der Person liege ganz
darin, dass bestimmten rules of reasoning gerecht zu werden ist."” Doch auch
wenn damit ein zentraler Aspekt von Verantwortung angesprochen ist — in einer
solchen Beschreibung bleibt das Autonomiemoment noch weitgehend verschlos-
sen. Der Verweis auf Interpretationsregeln ldsst unklar, wem gegeniiber Verant-
wortung besteht, und er sagt auch nichts dariiber aus, wie die Restriktionen in die
Logik des theoretischen Denkens eingebettet sind: Auch die allgemein-logischen
Normen namlich kommen nicht einfach von aufien, sondern gewinnen normative
Geltung im Denken — das heiflt: aus der Reflexion von Interpreten, die selbst
nach dem Richtigen fragen. Man darf daher annehmen, dass diese Normen stets
auch aus dem Verantwortungsdruck heraus erwachsen, der sich dem Interpreten
in seinem Selbstdenken ergibt. Es ist nicht davon auszugehen, dass eine externe
Instanz die Einhaltung von Interpretationsnormen sichert; sie miissen im indivi-

11 Der Kohidrenzbegriff wird unterschiedlich verwendet, auch wenn Konsistenz iiberein-
stimmend als notwendige Bedingung von Kohirenz gilt. Scheffler versteht Konsistenz
und Kohédrenz weitgehend synonym und fordert »a steady >referential< limitation upon
unbridled coherence« (Symbolic Worlds, S. 180), da Kohérenz allein »too much free-
dom« (ebd., S. 164) gewihre. Wie ersichtlich, mdchte ich Kohirenz so verstehen, dass
sie tiber bloBe Konsistenz hinausgeht und empirische Giiltigkeitsbedingungen einbe-
greift (dass interne Kohdrenz und nicht-inferentielles Wissen vereinbar sind, ist eine
Pointe von Sellars® »Empiricism and the Philosophy of Mind«; vgl. auch BonJour,
The Structure of Empirical Knowledge, Kap. 6). Der Begriff bleibt aber in den Kon-
text des lebensweltlichen Zeichengebrauchs gestellt; es geht nicht um die Kohirenz
von Theorien im engeren Sinne von ausformulierten Aussagengebauden.

12 Dies schreibt Kant in »Was heif3t: sich im Denken orientieren?«, A 326.

13 Vgl. Kornblith, »Justified Belief and Epistemically Responsible Action«, bes. S. 34. —
Kritisch zu dieser »Regel-Konzeption« von doxastischer Verantwortung duflert sich:
Kern, Quellen des Wissens, S. 318-328.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 167

duellen Denken als Selbstbindungen vorkommen. Als solche nivellieren sie denn
aber individuelle Freiheit an keiner Stelle, da die Mdoglichkeit unterschiedlichen
Interpretierens offenbleibt. — Es sei nun versucht, die interne Verkniipfung von
logischen Einschriankungen und Interpretationsfreiheit genauer zu bestimmen.

Machen wir uns zuerst ein Bild davon, wie sich die Sache aus der Ich-Per-
spektive darstellt. Ausgangspunkt dabei muss das individuelle Verstehen sein: Es
ist nicht ein rationales Wesen oder die Interpretationsgemeinschaft, sondern eine
individuelle Person mit eigenen Verstehensfihigkeiten, welche im besonderen
Fall interpretieren und geeignete Darstellungsformen bilden muss. Diese erste
Person Singular (»ich«) setzt gemeinsam geteilte Zeichenpraktiken (und damit in
vielerlei Weise ein »Wir«) zwar voraus, doch es macht eigenen Gebrauch von
ihnen. Es hat eine besondere geistige Identitidt. Das Pronomen ich sei wieder so
aufgefasst, dass es die Perspektive einer solchen ersten Person mit einem eigen-
standigen Weltverstdndnis markiert.

Als eine solche Person habe ich offenbar ein essentielles Interesse an einem
einheitlichen Weltverstindnis. Dass verbindliche Fiirwahrhaltungen nicht volun-
taristisch gedacht und jederzeit ins Gegenteil verkehrt werden kénnen, war eine
der obersten Pramissen. Fiir die nach tragfahigen Interpretationen strebende erste
Person ergibt sich die Verpflichtung, dass die Darstellungsformen, die sie bildet,
im Lichte ihres bisherigen Verstindnisses als richtig gelten konnen miissen. Am
deutlichsten kommt dies dort zum Tragen, wo klare Festlegungen im Kontext
von Ein- und Ausschlussbeziehungen getroffen werden miissen: im Falle von
pradikativen Urteilen. Wo jemand gegensitzliche Aussagen fiir wahr hilt, ver-
steht er etwas offenbar nicht und ist in einer bestimmten Hinsicht nicht orientiert.
Wo solche Unstimmigkeiten in die Reflexion kommen, wird neu interpretiert
und zumindest eine der Aussagen revidiert werden. " Der normative Druck, rich-
tige Interpretationen zu bilden, beinhaltet das Gebot, ein einheitliches Geflecht
von Interpretationsweisen anzustreben und den Zusammenhang einer Welt her-
zustellen oder aufrechtzuerhalten. Wird diese Norm verletzt, wird man die Inter-
pretation nicht mehr als richtig verstehen kdnnen und fallenlassen.

Dieses Vereinheitlichungsprinzip ist im Weltbegriff schon mitgedacht. Eine
Welt ist ihrem Begriff nach das Ganze eines Lebenszusammenhangs. Folglich ist
ein Anspruch auf Richtigkeit ein Anspruch darauf, dass sich eine Interpretation

14 Der Begriff des theoretischen Denkens fordert also, normative Verbindlichkeiten so
zu konzipieren, dass gegen sie nicht wissentlich verstoen wird. Die Interpretations-
normen gewinnen in der Reflexion den Charakter von Grenzen. (Das heiflt, wenn ich
ignoriere, dass ich mich in einen Widerspruch verwickelt habe, breche ich damit die
Reflexion ab.)

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168 | ZEICHEN UND FREIHEIT

in dieses Ganze einfiigt, dass es deren Zusammenhang nicht abbricht oder auf-
16st, sondern bestitigt oder erweitert. Die Interpretationsmoglichkeiten werden,
konnte man sagen, wieder durch gegebenes Interpretieren eingeschrinkt."” Eine
Interpretation kann nur Interpretationsweise werden, wenn sie neben den ge-
wohnten Interpretationsweisen fortgesetzt werden kann. Andernfalls kann sie
nicht richtig sein. Daraus wird die normative Relevanz der Einschrinkungen von
Konsistenz und Kohirenz ersichtlich: Ich interpretiere nicht aus dem Nichts her-
aus, sondern lebe bereits in einer Welt; ich habe ein Weltverstindnis, das ich im
Interpretieren nicht verleugnen kann, wenn ich richtig oder gut interpretieren
will.

Dabei sind die Interpretationsweisen, die ich als richtig erachte, nicht einfach
die Interpretationsweisen, die ich bevorzuge. Es sind vielmehr genau die Inter-
pretationsweisen, die mein Weltverstdndnis ausmachen. Man kann das Gesagte
deshalb auch so fassen, dass die Frage, wie am besten zu interpretieren ist, stets
relevant ist fiir den Entwurf, den ich von mir selbst mache. Als interpretierendes
Wesen sind die Interpretationsweisen, auf die ich mich festlege, Interpretations-
weisen, fiir die ich einstehe. Wiirde ich mich einer solchen Festlegung auf ein
einheitliches Verstindnis entziehen, so wire ich nicht nur weltlos, sondern auch
ein Wesen, von dem man nicht sagen kann, wer es als denkendes Wesen eigent-
lich ist oder was es als solches ausmacht. Die Bedeutung von »ich« bliebe fiir
meinen Fall in einer wesentlichen Hinsicht unausgefiillt. In dem Gebot, ein stim-
miges Weltverstindnis auszubilden, artikuliert sich eine Verantwortung gegen-
iiber mir selbst, eine Identitit auszubilden.

Dies wird gut sichtbar, wenn man sich eine Situation ausmalt, in der sich
eine Person dieser Verpflichtung widersetzt: Stellen wir uns vor, jemand ist zur
Entschiedenheit eines Urteils der Form »x ist F« gekommen; er hat z. B. die
Uberzeugung gewonnen, dass der Kiihlschrank voll ist. Wir miissen nun sagen
diirfen, dass diese Person nicht auch noch die Uberzeugung haben kann, dass der
Kiihlschrank leer ist. Dies wiirde ndmlich jede Festlegung eliminieren. Wiirde
uns eine Person signalisieren, dass sie gleichzeitig glaubt, dass der Kiihlschrank
voll und leer ist, so wire dies nicht nur ein epistemisches Problem; wir wiirden
vielmehr bezweiflen diirfen, inwieweit jemand, der so spricht, éiberhaupt Uber-
zeugungen iiber die Welt hat. Es wiirde letztlich unverstdndlich, inwiefern hier
ein »Ich« in »einer Welt« lebt. Wer sich der Interpretationslogik in dieser Weise
entziehen wollte, der meint, wie Wittgenstein es beschreibt, »vielleicht, so etwas
wie: was er sage, flimmere; oder nichts komme wirklich vom Herzen«.'® So eine

15 Vgl. den Anfang von Kap. III.
16 Vgl. Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, S. 255.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 169

Person verliehe ithrem Verstindnis, ihrem theoretischen Verhéltnis zur Welt und
damit ihrer kognitiven Identitit keine Gestalt mehr. Wollte ich wirklich so inter-
pretieren, verlore das Wort »ich« etwas von seiner Bedeutung. Ein Urteil wie »x
ist F« markiert eine Grenze der Variierbarkeit. Das Urteil »x ist nicht F« ist dann
eine Interpretation, fiir die »ich« nicht einstehen will. Wird dieses Prinzip auBer
Kraft gesetzt, ist dies nicht Selbstbestimmung, sondern die partielle Auflésung
des denkenden Selbst.

Damit ist ein wichtiger Aspekt des Zusammenhangs von allgemeinen Inter-
pretationseinschrankungen und individueller Freiheit umrissen. Doch um zu er-
fahren, in welchem Sinne der interpretierende Zeichengebrauch eine Verantwor-
tungsdimension hat, miissen wir noch weiter nachhaken. Insbesondere ist zu kl&-
ren, wie eine Rechtfertigung als konkreter Prozess in Zeichen konzipiert werden
muss. Wie bereits erwihnt, ist es dabei wesentlich, dass das Ich, das seine Inter-
pretationsfreiheit in die Reflexion zieht, sein Interpretieren nicht einfach vor sich
selbst und seinem Verstindnis, sondern immer auch vor anderen Personen recht-
fertigen muss. Eine interpretierende Person sucht nach Moglichkeiten, das Rich-
tige sicher zu bestimmen. Daraus gewinnt die Rechtfertigung gegeniiber An-
deren herausragende Bedeutung. Dies gilt umso mehr, wenn einbezogen wird,
dass sich die Welt nicht selbst interpretiert, und ich weder nach Regeln interpre-
tieren, noch Autoritidten des richtigen Verstehens konsultieren kann, um sicher-
zugehen, dass ich richtig liege. Gerade in einer solchen Situation sind andere
Individuen die einzigen Bundesgenossen, die ich habe. Im theoretischen Denken
sind die Rechtfertigung vor mir selbst und die Rechtfertigung vor Anderen daher
keine voneinander getrennten Verpflichtungen; vielmehr umfasst meine Verant-
wortung ihrem Sinn nach beide Elemente: Ich komme meiner Interpretationsver-
antwortung nach, indem ich meine Interpretationen vor anderen Personen recht-
fertige. Diese Formel wird fiir alles Weitere von zentraler Bedeutung sein.

1.3 Die Rechtfertigung vor anderen Personen

Unser Ausgangspunkt war die individuelle Person, die aus einem nicht hinter-
gehbaren Interesse heraus nach richtigen Interpretationen der Welt fragt — nach
Zeichen, in denen sich ihr Welt erschlieft. Doch sind Ausdriicke wie »Person,
»ich«, »Welt«, »Zweck« oder »Zeichen« zunichst formale Bestimmungen. Es
sind Reflexionsbegriffe, die ihren Platz in der allgemeinen Beschreibung eines
Nachdenkens haben, in das eine denkende und handelnde Person sich hineinge-
zogen sieht, wenn sie im besonderen Fall fragt, wie die Welt am besten zu ver-
stehen ist. Es ist aber nicht allgemeingiiltig festgelegt, wie die richtigen Interpre-

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170 | ZEICHEN UND FREIHEIT

tationen aussehen. Es muss immer wieder aufs neue entschieden werden, wie
»die Welt« ist. Der Weltbegriff geht zwar auf eine kohérente Einheit, doch es
kann unterschiedliche Einheiten geben. In abstrakter Allgemeinheit konnen wir
nicht viel mehr sagen, als dass interpretierende Personen sich Realitit kognitiv
aneignen, sie zweckmifig ordnen und auf eigene Weise verstidndlich machen.
Dass der Mensch ein denkendes Wesen ist, bedeutet dann, dass er ein auf Welt-
bildung angelegtes Wesen ist.'” Dies ist keine Wesensbestimmung, die kognitive
Freiheit von einem substantiellen Vermogen der Rationalitit abhingig macht,
sondern eine formale Zuschreibung, die bedingungslos gilt und unterschiedliche
Konkretionen erlaubt.

Nun wird eine solche Konkretion immer aus einem jeweiligen Verstdndnis
heraus, innerhalb eines semantischen Horizonts und vor dem Hintergrund eines
besonderen Weltverstindnisses erfolgen. Der Interpret muss auf Basis des schon
Verstandenen eigene Interpretationen bilden, die in das Geflecht der fiir richtig
gehaltenen Interpretationsweisen passen. Doch wie ist dies zu denken? Selbst
wenn ich mich auf mein Verstindnis der Welt beziehe, ist dieses offenbar nicht
als fertiger Entwurf prasent. Ich trage die von mir akzeptierten Meinungen nicht
in eine Liste ein, und ich fiihre auch keinen Katalog der Interpretationen, die ich
fiir tragfahig halte. Wie ich Zeichenformen nicht von Regeln ableite, sondern aus
meinen Verstdndnis heraus entwerfe, so gibt es auch keinen deduktiven Ab-
gleich von neuen Interpretationen mit etablierten Weltsichten. Das individuelle
Weltverstindnis ist etwas, das wir einer Person zuschreiben oder als Teil unserer
eigenen Identitit voraussetzen; was jedoch dieses Verstindnis konkret ist, steht
selbst mit zur Entscheidung, wenn beantwortet wird, fiir welche Interpretationen
jemand einstehen will. Nicht die Identitéit einer denkenden Sache macht hier den
ersten Bezugspunkt aus, sondern die geistigen Vollziige einer ersten Person: Was
das Denken dieser ersten Person sein soll, bestimmt sich dadurch, wie sie selbst
es in Zeichen ausweist.

Ein Weltverstindnis ist also nicht als Totalitdt gegeben, sondern setzt sich
aus all dem zusammen, was jemand als richtig versteht. Sie formiert sich mithin
in den Darstellungsformen, die eine Person als richtige Interpretationen der Welt
akzeptiert. Auch hier miissen wir uns auf das in Zeichen ausgewiesene konkrete
Verstehen beziehen. Doch diese Einsicht miindet keineswegs in einen Subjekti-
vismus oder in einen Individualismus der Interpretation, sondern fiihrt gerade die
herausragende Bedeutung der Rechtfertigung vor anderen Personen vor Augen:
Dass die Frage, wie richtig interpretiert werden soll, nicht verstindnisunabhin-
gig behandelt werden kann und immer wieder neu beantwortet werden muss, ist

17 Vgl. Borsche, »Wie und wozu erfinden wir unsere Welt?«, S. 239ff.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 171

keine Befreiung im emphatischen Sinne: Fiir eine auf Interpretationen angewie-
sene endliche Person bedeutet es auch, dass Orientierungsmoglichkeiten weg-
fallen: Nicht nur Realitdt und Regeln sind nicht gegeben. Auch die Interpreta-
tionen, die ich als »gegeben« einstufen wiirde, liegen mir nicht fertig vor. All
dies macht das Dafiirhalten anderer interpretierender Individuen zum wichtigsten
Bezugspunkt fiir mich: Was »mein« Weltverstidndnis sein soll, kann ich nicht mit
mir selbst ausmachen wollen; ich kann nicht auf eigene Faust interpretieren. Ich
werde mich stets auch an das Verstehen anderer Personen halten.'®

Die Rechtfertigung vor Anderen stellt daher keine zusitzliche Auflage dar,
sondern gehort zur Explikation der Normativitit, die aus meiner eigenen Frage
nach richtigen Interpretationen hervorgeht. Sofern sich Antworten auf diese
Frage in einem Zeichenprozess ausbilden, bilden sie sich in einem der Logik
nach intersubjektiven Prozess aus. Das heifit auch: Um gute Antworten finden zu
konnen, muss ich andere Perspektiven in meine Reflexion mit einschliefen. Ich
komme nicht umbhin, so darzustellen, dass mir selbst die Welt verstindlich wird;
aber ich will gleichwohl die Welt darstellen, und in dieser Welt kann ich nicht
allein leben wollen. Ich sehe mich durch den Imperativ angesprochen, Interpreta-
tionsweisen zu finden, welche sich dadurch auszeichnen, dass sie anerkannt und
iibernommen'® werden konnen — und das heiBt nicht nur: fiir andere Fille, son-
dern auch: von anderen Personen. Dass ich mir die Welt verstindlich mache,
kann nicht darauf hinauslaufen, dass ich sie »mir selbst ganz allein« verstidndlich
mache. Was prinzipiell nur mir verstiandlich ist, ist gar nicht verstidndlich. Die
Frage »Wie soll ich richtig interpretieren?« geht iiber in die Frage: »Wie soll
man richtig interpretieren?« Wird die Geltung der Antwort von vornherein auf
das Individuum begrenzt, kann sie der Reflexion nicht standhalten. Ich interpre-
tiere dann fahrlidssig und kann keinen Anspruch auf Richtigkeit mehr erheben.
(Wem gegeniiber sollte ich ihn geltend machen?) Dieser Anspruch lésst keinen
Individualismus zu, sondern dringt iiber die isolierte Perspektive hinaus.

An diese Beschreibung ldsst sich jene von Peirce anschlieBen, der zufolge
die Bestimmung des Realen in Zeichen der Anlage nach eine Bestimmung des-

18 Die Bedeutung anderer Personen fiir die Erkenntnisbildung wird in neuerer Zeit ver-
starkt betont. So arbeitet Craig in Was wir wissen kénnen den Wissensbegriff vom Be-
griff des guten Informanten her aus. — Zum Stellenwert der Testimonialerkenntnis vgl.
Scholz, »Das Zeugnis anderer«.

19 Zum Begriff der adoption vgl. Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and
Other Arts and Sciences, Kap. X 3. Ahnlich: Simon, Philosophie des Zeichens, S. 14.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172 | ZEICHEN UND FREIHEIT

sen ist, was jede Person zugibt.”’ Der Person geht es im Interpretieren nicht um
einen individuellen Selbstentwurf, sondern um den Entwurf einer Gemeinschaft.
Sie kann nicht als Individuum selbstbestimmt sein wollen, sondern wird so zu
interpretieren suchen, wie es jede Person, der sie Verstindnis zuschreibt, in »so
einem« Fall tun wiirde. Peirce behauptet, dass eine solche Identifikation mit der
Gemeinschaft zur logischen Natur (logicality) des Menschen gehort.”' Demzu-
folge ist die Schlussfolgerung eines Individuums logisch, indem sie sich einem
sozialen Prinzip unterordnet: Solange das personliche Interesse tiberwiegt und
die Konsequenzen aus Tatsachen gezogen werden, die primir das Individuum
betreffen, handelt es sich nicht um das, was man »Denken« nennt. Der Einzelfall
muss als besonderer Fall einer Regel gedacht werden — als Instanz einer unbe-
stimmten, potentiell unendlichen Zahl »solcher« Fille —, andernfalls wird nicht
logisch verfahren.” So ist das Denken im Kern durch ein Verallgemeinerungs-
prinzip charakterisiert. »So the social principle«, schreibt Peirce, »is rooted in-
trinsically in logic«.”

Wenn ich Weisen des Interpretierens entwerfen will, die beibehalten werden
konnen — und dabei Selbstentwiirfe mache —, sollen diese iiber das Hier und Jetzt
hinaus Bestand haben, iibernahmefihig sein. Sie miissen mehr sein als einfach
»richtig-fiir-mich«. Wenn mein Richtigkeitsanspruch beinhaltet, dass ich auch in
anderen solchen Fillen soundso interpretieren wiirde, miissen andere Personen in
solchen Fillen ebenfalls soundso interpretieren konnen. Ich kann gar nicht prin-
zipiell differenzieren zwischen mir selbst in anderen Fillen »solcher« Art und
anderen Personen in diesem Fall (und weiteren Fillen »solcher« Art). Sich vom
aktuellen Fall her auf ein Interpretieren in anderen Fillen solcher Art beziehen,
heif3t schon, sich auf eine potentielle Interpretationsgemeinschaft zu beziehen.**

20 Vgl. die Definition des Realititsbegriffs bei Peirce, »How to Make Our Ideas Clear,
S. 273.

21 Vgl. Peirce, »Grounds of Validity of the Laws of Logic« und ders., »The Doctrine of
Chances«.

22 Zu letzterem vgl. Peirce, »The Doctrine of Chances«, bes. Abschnitt IV. — Putnam hat
den Punkt als Peirce’s Puzzle in die Diskussion gebracht (vgl. The many Faces of
Realism, S. 80-84).

23 Peirce, »Grounds of Validity of the Laws of Logic«, S. 271.

24 Etwas genauer konnte man sagen, die Person intendiert eine mogliche Ausweitung der
Interpretationsgemeinschaft. Denn sie kann normative Anspriiche nur vorbringen,
wenn sie ein Wir bzw. eine geteilte Bedeutung von »wir« schon voraussetzt (vgl.
Wellmer, »Verstehen und Interpretieren«, S. 120f.). Thr Richtigkeitsanspruch geht auf

die Fortbestimmung (der Bedeutung) dieses »Wir«.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 173

So gelangt man, indem man von individueller Freiheit ausgeht, schlieflich zu
dem vertrauten Bild, in dem die Rechtfertigung ein Geben und Einfordern von
Griinden, eine wechselseitige Ausweisung von Interpretationen und ein intersub-
jektiver Vorgang ist. Die Frage nach individueller Interpretationsfreiheit unter-
miniert den »Raum der Griinde« nicht; sie macht nur darauf aufmerksam, dass
sich alles Rechtfertigen in interindividuellen Verhéltnissen abspielt. Diese wer-
den denn auch bald der Dreh- und Angelpunkt unserer Betrachtung sein. Wenn
ich frage, wie zu interpretieren ist, frage ich nach einem moglichen Wir und
richte mich damit gedanklich an andere Personen. Darin liegt, dass ich mich als
Individuum zuriicknehme. So wird eine Tendenz bestehen, von der dsthetischen
Gestalt der jeweils verwendeten Darstellungsformen zu abstrahieren. Die Per-
spektive, die ich bilde, muss von Dauer sein konnen; sie muss die Perspektiven
anderer Personen moglichst mit einbeziehen. Ich bin dann jeder Weltdarstellung
gegeniiber verpflichtet, in der sich ausdriickt, was ich als eigenes Verstindnis in
Erwiégung ziehen muss — ganz gleich, durch wen sie gebildet wurde.

So wird verstiandlich, warum Interpretationen aus der Zustimmung anderer
Personen in hohem MaBe Bestitigung ziehen. Stellt es sich heraus, dass ich mit
der Uberzeugung, dass p, alleine stehe, weil alle anderen iiberzeugt sind, dass
nicht p, so habe ich starken Anlass, daran zu zweifeln, dass ich in dieser Uber-
zeugung wirklich eine denkende Person (und damit ich selbst) bleibe. Anders-
herum bin ich durch Zeichen, in denen Andere ihr Interpretieren ausweisen, nor-
mativ angesprochen. Sofern Reflexion sich als Verstandigung vollzieht, steht es
anderen Personen offen, sich in mein Denken einzuschalten. Dies machen insbe-
sondere Ausweisungen deutlich, die ich direkt als richtig verstehe, die mir etwa
unmittelbar »einleuchten«, die ich von ihrer dsthetischen Form her als welter-
schlieBend wahrnehme. Der verpflichtenden Kraft, die diese fiir mich und mein
Weltverstindnis haben, kann ich mich nicht ohne weiteres entziehen; ich komme
nicht umhin, diese Ausweisungen mit in mein theoretisches Uberlegen einzube-
ziehen, sie in die Waagschale zu werfen. Auf diese Weise kann sich der Andere
buchstiblich in meine Gedanken einmischen.

Wir diirfen festhalten: Individuelle Interpretationsfreiheit und Rechtfertigung
vor anderen Personen, insbesondere im Sinne der Herstellung von Kohirenz,
sind untrennbar miteinander verbunden. Der Umstand, dass Erkenntnisfreiheit in
vielen Fillen angemessen als eine Art rationale Kontrolle aufgeldst werden kann,
muss nicht auf einen allgemeinen Rationalitdtsbegriff oder natiirliche Wesens-
eigenschaften zuriickgefiihrt werden; er ergibt sich schon aus den Begriindungs-
moglichkeiten, die ein endliches Wesen hat. Der Rechtfertigungsprozess, in dem
sich das, was formal als Selbstbestimmung bezeichnet wird, konkretisiert, ist we-
sentlich interpersonal. Indem eine erste Person sich in ihrer theoretischen Refle-

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174 | ZEICHEN UND FREIHEIT

xion in diesen Prozess hineinziehen lidsst, kommt sie ihrer Verantwortung gegen-
iiber sich selbst nach; verschlieBt sie sich ihm, blockiert sie die (ndhere) Bestim-
mung auch ihres eigenen Weltverstandnisses. Ein Sinn von Selbstbestimmung,
der an der interpersonalen Rechtfertigungspraxis vorbeigeht, kann keinen Be-
stand haben. Es kann keinen Individualismus der Interpretation geben.

Es kann hier nicht das Ziel sein, die Geltung logischer Einschrinkungen aus
der Logik der Freiheit herzuleiten. Wir wollen uns mit individueller Zurechen-
barkeit im Sinne von Verantwortung befassen, und dies mit Rekurs auf die Dar-
stellungsform. Alles Interpretieren erfolgt in besonderen Zeichenbildungen und
die jeweilige dsthetische Bildeweise bleibt jederzeit relevant. Das theoretische
Denken behilt daher eine individuelle Dimension, und unterschiedliche Interpre-
tationen bleiben moglich. Unter anderem heifit das: Ich kann meine Verantwor-
tung im Denken und Verstehen nicht anderen Personen iibertragen. Vielmehr
bleibt auch dann noch ein normativer Druck, wenn meine Interpretationen als
interpersonal gerechtfertigt gelten konnen. Dieser Aspekt ist vor allem dort von
Belang, wo der Darstellungsaspekt gesondert aufgenommen wird. Doch er macht
sich auch dort schon bemerkbar, wo pridikative Fiirwahrhaltungen gegenein-
ander abgewogen werden — in der epistemischen Rechtfertigung.

1.4 Verantwortung in der epistemischen Rechtfertigung

Eine individuelle Person, die nach besten Kriften interpretieren will, ist durch
die Zeichenbildungen, die sie als richtig versteht, normativ angesprochen. Sie ist
ihrem eigenen Verstdndnis verpflichtet, aber dieses formiert sich in 6ffentlichen
Zeichen, welche auch durch andere Personen eingebracht werden konnen. Ob
ich meiner Verantwortung gerecht werde, bemisst sich auch daran, ob meine
Interpretationen zu den Interpretationen von Personen passen, denen ich ein #hn-
liches Grundverstindnis zuschreibe wie mir selbst. Dieser interpersonale Recht-
fertigungsprozess muss als Prozess der Verstindigung »iiber die Sache« konzi-
piert werden. Im konkreten Fall ist er notwendig eine interindividuelle Auswei-
sung von Interpretationen in besonderen Zeichenformen.” Es gibt keinen sterilen
Raum der Logik, in dem man sich »rein« rational auseinandersetzt. Auch die
epistemische Reflexion bleibt an den zweckmifigen Gebrauch von Zeichen ge-
kntipft, der auf besonderen Verstehensvoraussetzungen basiert.

In ihrer allgemeinen Form, so konnte man sagen, haben die logischen Inter-
pretationseinschrinkungen noch keine normative Signifikanz. Es besteht ja gar

25 Zum interindividuellen Dialog vgl. Kap. V 2.5.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 175

kein Zweifel, dass Konsistenz und Kohirenz Auflagen fiir die Entwicklung eines
Weltverstdndnisses sind. Einen Verstofl konnen wir uns auf dieser Betrachtungs-
ebene kaum denken. Gehen wir vom abstrakt gefassten Standpunkt eines den-
kenden Wesens aus, ist ein Prinzip wie das vom ausgeschlossenen Widerspruch
als Grenze des Sinnvollen zu werten. Es gehort zum Begriff der Festlegung, dass
kontridre Festlegungen ausgeschlossen sind; eine Darstellungsform ist um ihrer
Verstindlichkeit willen gedanklich unter das Konsistenzprinzip zu stellen.”®

Bestimmte Verpflichtungen ergeben sich erst im Zuge eines konkreten Nach-
denkens iiber die richtige Interpretation, wenn die erste Person ihrem Weltver-
stindnis progressiv entschiedene Gestalt verleiht. Dabei werden logische Prinzi-
pien nicht den Status von Gesetzen haben, denen Folge zu leisten ist, sondern
intern leitend sein. Hier kann es passieren, dass ich mich in Widerspriiche ver-
wickle; und werde ich dessen gewahr, bin ich in ganz bestimmter Weise mit
Normen konfrontiert. Die urteilslogischen Einschrinkungen zwingen also nicht
von auflen zu geistiger Disziplin, sondern stehen fiir die durchgéngig aktuell
bleibende Notwendigkeit, sich fiir ein Interpretieren, fiir einen Welt- und Selbst-
entwurf zu entscheiden. Sie gebieten die stimmige Ausgestaltung von Denk-
weisen, nicht aber die Befolgung gewisser Vorgaben.

Somit indes kommt die normative Dimension, die fiir die Bildung kohérenter
Akzeptanzsysteme und die Ausweisung von Interpretationen in Zeichen charak-
teristisch ist, erst unter den jeweiligen Verstehensvoraussetzungen zum Tragen.
Die allgemeinen Zeichenpraktiken, so hatten wir gesehen, erlegen, der Interpre-
tation keine Verpflichtungen auf, sondern ermoglichen sie; normative Anforde-
rungen ergeben sich erst im besonderen Zeichengebrauch. An dieser Stelle wirkt
sich dies so aus, dass bei der Herausbildung von kohédrenten Weltsichten nicht
anonyme Prinzipien, sondern stets schon bestimmte Zeichen zur Debatte stehen.
Die Reflexion oder Verstindigung ist schon auf eine ganz bestimmte Gemein-
schaft gebaut, in der von den jeweiligen Personen (von »dir und mir«) und ihrem
interindividuellen Verhiltnis fiir den Moment abstrahiert ist. Sie basiert auf der
Voraussetzung, dass die Beteiligten iiber ein geteiltes Verstiandnis verfiigen. Die
intersubjektive Rechtfertigung zwischen zurechnungsfihigen Personen ist damit
nur solange sinnvoll moglich, als ein gemeinsames Grundverstidndnis, welches
selbst im Moment nicht gerechtfertigt wird, Voraussetzung bleiben kann.

26 Peirce schreibt an einer Stelle: »Consistency belongs to every sign, so far as it is a
sign; and therefore every sign, since it signifies primarily that it is a sign, signifies its
own consistency.« (»Some Consequences of Four Incapacities«, S. 241) Ich mochte
dies so deuten: Insofern wir einem Zeichen einen Sinn geben konnen, kann gegen das

Konsistenzgebot nicht verstolen werden.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Doch insbesondere in Fillen, in denen sich nicht so leicht eine Festlegung
machen oder Ubereinstimmung finden lésst, sind solche Voraussetzungen nicht
unproblematisch. Wo eine Unentschiedenheit besteht, kann die Art und Weise
des Zeichengebrauchs bereits mit zur Debatte stehen. Das individuelle Verstehen
wird mit dariiber entscheiden missen, wie die Verstehensgemeinschaft konkret
fortbestimmt werden soll. Normen miissen immer erst noch umgesetzt, Kohirenz
erst hergestellt werden. Die Geltung logischer Prinzipien, die in abstrakter Allge-
meinheit keiner Begriindung bedarf, erledigt sich im besonderen Fall keineswegs
von selbst. Es gibt nicht nur ein mogliches kohirentes Geflecht von Interpreta-
tionsweisen; und der interpretierenden Person stehen keine definitiven Kriterien
zur Verfiigung, um das richtige zu ermitteln. Sie muss vielmehr versuchen, nach
besten Kriften ein »reflexives Gleichgewicht«”’ zu erreichen. Sie wird sorgfiltig
abwigen und stiandig Kritik iiben miissen. Denn es geht nicht darum, ein Bild zu
konstruieren, das zur realen Welt passt, sondern darum, so zu interpretieren, dass
das Ganze stimmig bleibt.

Am deutlichsten wird dieses Moment einer jeden theoretischen Uberlegung
an nichtsprachlichen Darstellungen — an Darstellungen also, deren logische Re-
lationen nicht klar bestimmt sind. Dass sich auf solche Darstellungen etwa der
Satz vom ausgeschlossenen Widerspruch nicht ohne weiteres anwenden lésst, da
sich keine eindeutigen logischen Verhiltnisse etwa der In- oder Exklusion an-
geben lassen, wird man leicht einrdumen. Verwendet eine Person z. B. bildliche
oder gestische Zeichen, so lassen sich logische Verhiltnisse nur im weiten Sinne
angeben, etwa als Verhiltnisse der Opposition.”® Diese Zeichen unterlaufen die
Konsistenznorm gleichsam. Doch wenn die Darstellungsform fiir jedes Zeichen
von Bedeutung ist, ist dies auch fiir solche Zeichen relevant, denen wir logische
Bestimmtheit im engen Sinn zusprechen, auf die wir also, mit Wittgenstein, »in
unserer Sprache den Kalkiil der Wahrheitsfunktion anwenden«.” Diese Zeichen
— Aussagen — werden als kategorische Festlegungen vom Typ »x ist F« in einem
kohidrenten Ganzen von Festlegungen interpretiert und stehen fiir ein Hochstmaf
an Entschiedenheit. Doch auch sie werden nur in ganz bestimmten Darstellungs-
formen individuiert. Und so gibt es auch in diesen Fillen keine rein analytischen
Uberginge. Die Entscheidung dariiber, ob Fiirwahrhaltungen kompatibel oder
Weltverstindnisse kohdrent sind, ist abhingig vom aktiven Zeichengebrauch,

27 Vgl. Goodman, Fact, Fiction and Forecast, Kap. 3.2 und Elgin, Considered Judg-
ment, Kap. IV sowie dies., »Line drawing«, S. 88-92.

28 Vgl. Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences,
Kap. X 6.

29 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 136.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 177

denn Darstellungsformen sind nicht an sich kompatibel oder inkompatibel: Sie
passen zueinander, wenn sie als zueinander passend interpretiert werden kon-
nen.*

Dieser Aspekt ist deswegen so wichtig, weil sich an ihm zeigt, warum wir
die Interpretationslogik nicht nur nicht subjektivistisch, sondern eben auch nicht
intellektualistisch fassen diirfen: Mag die Wahrung der Kohédrenznorm in vielen
Fiéllen — wenn die vorausgesetzten Zeichenpraktiken vorausgesetzt bleiben und
die empirischen Giiltigkeitsbedingungen als klar gelten — auch keine Probleme
bereiten: Es werden gleichwohl Unentschiedenheiten vorkommen, die auf dem
Wege logischer Kritik nicht zu beseitigen sind. Der Weltinterpret operiert nicht
im Rahmen von Aussagesystemen mit klaren Relationen, sondern mit Symboli-
sierungen, die eigenstidndige Perspektiven markieren, welche nicht schon von
selbst aufeinander bezogen sind. Die reflexive Kontrolle tiber die Interpretation
kann sich somit nicht in rationaler Kontrolle erschopfen. Sie bezieht sich immer
auch auf die nicht-substituierbare Form der Darstellung; und fiir diese muss der
Weltinterpret selbst einstehen. Die Festlegung des Richtigen, in der Selbstbe-
stimmung jeweils konkret wird, hat ein dsthetisches Moment, wenn die Interpre-
tation eine Darstellungsdimension hat. Der Interpret muss die Frage, wie er (am
besten) interpretieren soll, entlang ganz bestimmter Zeichenformen beantworten.
Dies wird umso wichtiger, wenn es nicht mehr um die urteilslogische Struktu-
rierung eines Weltverstdndnisses geht, sondern der Akzent darauf gelegt wird,
dass die Welt im Interpretieren durch Darstellungsformen verstiandlich gemacht
werden muss, die im Sinne dieser Zielsetzung zweckmdif3ig sind.

30 So konnten wir in bestimmten Zusammenhingen sagen wollen, dass ein Mensch ein
Molekiilhaufen ist. Wir haben keine Probleme, diese Beschreibungen aufeinander zu
beziehen; in diesem Sinn sind es Interpretationen, die zu ein und demselben Weltver-
standnis beitragen konnen. Aber dennoch ist nicht klar, wie sich ein Molekiilhaufen
genau zu einem Menschen verhilt, und so konnten wir in anderen Fillen auch sagen
wollen, dass es ganz unterschiedliche Interpretationen sind. Ob Darstellungen als Dar-
stellungen derselben Welt betrachtet werden, hidngt in diesem Sinn selbst von Inter-
pretation ab. »Showing that two versions are of the same world involves showing how
they fit together« (Goodman, Ways of Worldmaking, S. 132). Dabei ist ein weiter Be-
griff der Kohidrenz als Passung zu veranschlagen, der Verhiltnisse zwischen sprachli-
chen und nichtsprachlichen Zeichen einbegreift (vgl. dazu ebd., S. 138 und Rudner,
»Show or Tell«).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178 | ZEICHEN UND FREIHEIT

2 Interpretieren und zweckmaBiges Darstellen

Angesichts des irreduziblen Anspruchs auf Richtigkeit kann es Variationen von
Interpretationen allein innerhalb des jeweiligen Verstindnisses und Weltver-
standnisses geben — unter Wahrung von Kohirenz, das heif3it aus der Perspektive
der erste Person Singular: als Variation der Darstellungsform. Doch fasst man
Erkennen und Verstehen weiter und bezieht nichtsprachliche Zeichen mit ein, so
muss man einrdumen, dass eine Grenze zwischen Darstellungsform und Welt
nicht klar zu ziehen ist. Dass dieser Punkt im Rechtfertigungsprozess so selten
thematisiert wird, konnte man daraus erklidren, dass die Bestimmtheit eines Ur-
teils den iibereinstimmenden Gebrauch von Zeichen schon voraussetzt. Wo die
Rechtfertigung von der Art eines Begriindens oder Argumentierens ist, muss die
Darstellungsdimension als unproblematisch gelten und die Anwendung nicht-
diskursiver Praktiken blind erfolgen konnen. Unter kritischen Gesichtspunkten
jedoch bleibt diese Dimension jederzeit relevant. Das Wie der Interpretation —
die Form der Darstellung — ldsst sich nicht abhédngen. Ich kann keine Wahrheit
jenseits von Zeichen beanspruchen; ein solches Interpretieren ist nicht ausweis-
bar.

Vor diesem Hintergrund ist nun zu fragen, wie die Bildung von Darstellungs-
formen Ansatzpunkte fiir eine Zurechenbarkeit des Interpretierens liefert. Dabei
kommt eine freie Gestaltung der Welt nach personlichen Vorlieben augenschein-
lich nicht in Betracht: Die Darstellungsform, die ich bilde, wenn ich meine Inter-
pretation ausweise, soll eine Weise der Interpretation werden konnen. Als inter-
pretierende (und die Richtigkeit meines Interpretierens priifende) Person kann
ich nicht einfach die Darstellungsform wihlen, die mir zusagt. Ich kann meine
eigene Individualitdt nicht als Grund einbringen, wenn ich mein Interpretieren
rechtfertige. Dies ist vor allem zu bedenken, wenn wir einen Begriff aufnehmen,
der fiir den positiven Sinn von Interpretationsfreiheit zentral zu sein scheint: den
Begriff des Zwecks.

2.1 Die Rolle von Zwecken

Allgemein versteht man ein Individuum als positiv frei, wenn etwas nach seinen
Griinden, Interessen, Bediirfnissen, Priferenzen oder Wiinschen geschieht. Das
heiflit, die Freiheit wird daran festgemacht, dass individuelle Rechtfertigungs-
griilnde wirksam werden. Um dieses positive Freiheitsmoment auch im welter-
schlieBenden Zeichengebrauch aufzuspiiren, werden wir vom Begriff des Zwecks
ausgehen. Auf den Bereich der Interpretationsfreiheit gemiinzt, werden wir also

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 179

sagen, dass positive Freiheit dann gegeben ist, wenn Zwecke im theoretischen
Denken eine konstitutive Rolle spielen. Dass ich in der Interpretation auch als
Individuum frei bin, hiefe, dass die richtige Interpretation auch nach meinen
Zwecken bestimmt wird.

Die Idee eines Interpretierens nach Zwecken scheint im pragmatistisch inspi-
rierten Philosophieren auf fruchtbaren Boden zu fallen. Demzufolge sind Inter-
pretationsaktivititen Teil einer Lebenspraxis und durch diese geprigt. Welche
Beschreibungen wir als inhaltlich richtig beurteilen, welche Aussagen wir als
wahr anerkennen — dies hingt mageblich von den Zwecken ab, die wir jeweils
verfolgen.”' Die Philosophien des Zeichens und des Symbols sind ebenfalls voll
von Hinweisen in diese Richtung. So schreibt Simon: »Jede Interpretation erfiillt
einen Zweck. Sie ist befriedigend, wenn sie ihren Zweck erfiillt.«*

Aber wie kann die frei interpretierende Person unter dem Selbstanspruch auf
inhaltliche Richtigkeit ihre Zwecke einbringen? Im Folgenden mochte ich dafiir
argumentieren, dass diese Idee nur dann etwas Richtiges trifft, wenn sie mit
einem sehr spezifischen Sinn versehen wird. Die mogliche Rolle von Zwecken
in der Festlegung richtiger Interpretationen muss eng umgrenzt werden; auch sie
niamlich kann sich allein auf die dsthetische Darstellungsform beziehen. Da die
welterschlieBende Zeichenbildung wesentlich auf Richtigkeit angelegt ist und
damit unter irreduziblen normativen Anforderungen steht, kann fiir theoretische
Belange, anders als im Kontext instrumenteller Rationalitit, kein Zweck/Mittel-
Verhiltnis im tiblichen Sinn veranschlagt werden. Im Zentrum muss die interne
Zweckmdfsigkeit von Darstellungsformen stehen, die dem Individuum ein Ver-
stehen ermoglicht.

Machen wir uns erstens klar, dass nach dem Gesagten davon auszugehen ist,
dass keine praktischen Zwecke in die Interpretation eingebracht werden diirfen.”
Aus der Ich-Perspektive kann die Richtigkeit einer Interpretation nicht auf parti-
kulare Zielsetzungen hin relativiert werden. Denn dann konnte jede Darstellung
bei Einsetzung des passenden Zwecks als richtig interpretiert werden. So konnte
es der praktische Zweck einer Darstellungshandlung sein, jemanden zu tduschen:

31 Vgl. z. B. James, Pragmatism, Lecture VI.

32 Simon, Philosophie des Zeichens, S. 61. — In der Symboltheorie ist der Zweckbegriff
grundlegend: vgl. Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and
Sciences, S. 12; Goodman, Languages of Art, S. 256-258 oder ders., Ways of World-
making, S. 8f., 20ff., 119, 122f. oder 131. Demzufolge sind es Symbolsysteme, die
nach Zwecken gewihlt werden.

33 Dies zeigte sich bereits daran, dass vom Handlungsaspekt des Darstellens zu abstra-

hieren ist: vgl. Kap.13.2 b.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Eine Falschaussage wire dann relativ zu diesem Zweck richtig. Eine moglichst
iiberzogene Beschreibung konnte gute Dienste tun, wenn eine Warnung ausge-
sprochen werden soll; und eine geschickt gewidhlte Akzentsetzung kann helfen,
die Dinge positiv zu sehen. Man sieht: Die instrumentalistische Idee, die Ange-
messenheit von Weltentwiirfen lasse sich am Aspekt der Niitzlichkeit — an deren
»Nutzen fiir das Leben« — festmachen, steht in der Gefahr, iiber die Besonder-
heiten der inhaltlichen Richtigkeit hinwegzugehen.

Damit wird freilich nicht in Abrede gestellt, dass Darstellungen praktischen
Nutzen fiir unsere Lebenspraxis haben. Was die Beispiele nur zeigen, ist, dass
die inhaltliche Richtigkeit nicht von ganz bestimmten praktischen Zwecken ab-
hingig gemacht werden darf. Die inhaltlich richtige Darstellung artikuliert ein
Verstdndnis im Sinne einer theoretischen Einstellung, wie sie fiir das Handeln im
allgemeinen relevant sein kann. Ein Weltverstédndnis, das sich im Zuge von inter-
pretierenden Zeichenbildungen gestaltet und umgestaltet, erlaubt uns, auf viel-
faltigste Weise zu agieren; eine interpretative Festlegung eroffnet das Feld fiir
verschiedenste Unternehmungen, denn es ist ein Baustein im Ganzen einer Welt-
orientierung.3 * So kann das Wissen, dass das Wasser kiihl ist, bei der Entschei-
dung, schwimmen zu gehen oder ihm fernzubleiben, eine Rolle spielen. Pragma-
tistisch formuliert: Dem Unterschied, den das Pridikat >kiihl< markiert, und den
entsprechenden moglichen praktischen Konsequenzen entspricht nicht nur eine
wirkliche Handlungsweise.” Theoretische Einstellungen kénnen in unterschied-
lichsten Hinsichten fiir die Lebensfiithrung leitend werden.

Die Richtigkeit einer Darstellungsform als ZweckmiBigkeit auszulegen, darf
folglich nicht heifen, sie auf besondere praktische Zwecke zu relativieren. — Ein
zweiter Punkt ging schon aus den Uberlegungen zur irreduziblen Normativitit
im Theoretischen hervor: Der Zweckbegriff kann keine extern vorgegebenen epi-
stemischen Zielsetzungen betreffen. Diese Strategie deutet sich gelegentlich an,
wenn der Wahrheitsbegriff zur Bezeichnung eines bestimmten Werts verwendet
wird, den alle kognitiven Bemiihungen verfolgen. Das theoretische Denken sei
demzufolge auf »die Wahrheit« ausgerichtet; diese sei der allgemeine Zweck des

34 Vgl. Kant, »Was heifit: sich im Denken orientieren?« sowie die Beitrige in Stegmaier
(Hrsg.), Orientierung.

35 Vgl. als locus classicus Peirce, »The Fixation of Belief«, bes. S. 266. — Man konnte
dies auch so fassen, dass Pradikate Dispositionsprédikate sind, die als kontrafaktische
Konditionale aufgelost werden konnen. Vgl. dazu Goodman, Fact, Fiction and Fore-

cast, Kap. 1 und 2.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 181

Denkens.”® In dieser Optik ist es letztlich ein unter den Menschen verbreitetes
Wahrheitsstreben, das die normative Kraft von Argumenten und Griinden oder
auch die allgemeine Verbindlichkeit von Rationalititsstandards erkliren soll.”’
Eine solche Strategie muss ausgeschlossen werden. Der Wahrheitsbegriff kann
nicht dazu herhalten, ein materiales Ziel von Erkenntnisaktivititen anzugeben.
Dabei ist nicht zuletzt daran zu denken, dass Wahrheit auf Aspekte der sprach-
lichen Darstellung bezogen werden muss. Was wir sinnvollerweise wollen kon-
nen, ist nicht Wahrheit in einem nicht-epistemischen Sinn, sondern allein wahre
Aussagen. In dieser Form liee sich der Zusammenhang von Wahrheit und
Zweck entwickeln — etwa indem die besondere Funktion von Wahrheit bzw. von
verbindlichen Furwahrhaltungen innerhalb der Interpretationspraxis herauspri-

36 So schreibt Quine in »Reply to Morton White«, S. 665, dass die Epistemologie einem
»ulterior end, truth« gilt: »The normative here [...] becomes descriptive when the
terminal parameter is expressed.«

37 Es ist bemerkenswert, dass sich nicht zuletzt naturalistische Positionen dieser Strate-
gie bedienen. Da auch diese nicht ohne ein normatives Moment auskommen (vgl. Put-
nam, »Why reason can’t be naturalized« oder White, »Normative Ethics, normative
epistemology, and Quine’s Holism«), aber nur instrumentalistische Konzeptionen von
Rationalitdt in Erwédgung ziehen konnen, plddieren Naturalisten gewohnlich fiir ein
Verstidndnis von epistemischer Rationalitit als instrumenteller Rationalitit (vgl. Kelly,
»Epistemic Rationality as Instrumental Rationality: A Critique«, S. 614-616). Natura-
listen miissen den Geltungsanspruch von Aussagen daher an kognitive Zielsetzungen
koppeln, die als faktisch gegeben betrachtet werden. Naturalismus und Normativitét
konnen nur dadurch versohnt werden, dass eine kontingenterweise gegebene kognitive
Endabsicht (»Wahrheit«) fiir jeden Menschen allgemein vorausgesetzt wird. — Diese
Konzeption ist duBerst briichig: Erstens ist die Primisse, jeder Mensch strebe faktisch
die Wahrheit an, eine duferst kithne Verallgemeinerung. Der faktizistische Sinn kolli-
diert mit einer abstrakten und formalen begrifflichen Festlegung. Naheliegender wire
ein Konzept, dass sich auf den Erwerb von jeweils relevantem Wissen konzentriert
(vgl. Kelly, ebd., S. 624 und Harman, »Pragmatism and Reasons for Belief«, S. 100).
Zweitens scheint das Konstrukt eines hypothetischen, aber gleichwohl universalen
Imperativs ein Hybrid zu sein. Epistemische Begriindungen nehmen keine Umwege
iber Zwecksetzungen, sondern treten kategorisch auf. Wir sagen nicht: »p ist wahr,
und wenn du (wie alle Menschen) die Wahrheit anstrebst, dann musst du p anerken-
nen«, sondern: »p ist wahr, also erkenne p an.« Hier ist von inneren Notwendigkeiten
und nicht von dufleren Sachzwiéngen auszugehen. Und drittens lédsst sich zeigen, dass
ein instrumentalistisches Normativitdtskonzept keineswegs ganz unproblematisch ist

(vgl. Korsgaard, »The Normativity of Instrumental Reason«).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182 | ZEICHEN UND FREIHEIT

pariert wiirde. Als externe, praktische Zielsetzung aber bleibt unverstdndlich,
was ein Zweck namens »Wahrheit« ist.

Ich mochte zwei Schliisse ziehen: Da praktische Zwecke, wie sie fiir Hand-
lungen (sprachlicher und nichtsprachlicher Art) motivierend sind, hier keinen
Ort haben, muss der Zweckbegriff erstens einen dem Theoretischen angemes-
senen Sinn haben. Es besteht zwar ein Bezug zur Lebenspraxis endlicher Per-
sonen, aber es konnen doch nur Erkenntnis- oder Verstehenszwecke in die Inter-
pretation eingebracht werden. Diese kognitiven Zwecke — und dies ist der zweite
Punkt — sind keine natiirlich gegebenen materialen Zielsetzungen; sie stehen
stattdessen im Kontext einer irreduziblen Normativitit eigenen Rechts, welche
sich im theoretischen Denken ergibt. Es sind keine Zwecke, die beliebig gesetzt
werden konnen oder nicht. Das heifit, wir sehen uns hier auf den Selbstanspruch
auf richtige Interpretationen zuriickverwiesen, der sich kategorisch geltend
macht. Wenn wir von einer allgemeinen Zwecksetzung sprechen, so ist dies eine
formale Bestimmung, die das Weltverstehen und Weltinterpretieren als solches
charakterisiert. Wir besinnen uns nur darauf, dass wir uns in der Sphire des
Theoretischen bewegen. Jedes Auffassen, Interpretieren, Beschreiben und Er-
kennen der Welt muss begrifflich an Zwecke des Verstehens gekniipft werden.
Darin driickt sich keine These dariiber aus, welchen Zwecken interpretierende
Zeichen in der empirischen Praxis dienen, sondern nichts weiter als der schlichte
Umstand, dass wir der kognitiven Funktion eine Spitzenstellung einriumen miis-
sen, wenn wir Darstellungen als Vollzugsformen von Interpretation und Welt-
erschlieBung behandeln.

Goodman spricht an einer Stelle davon, dass Symbole primdr kognitiven
Nutzen haben: »The primary purpose [sc. of symbolizing] is cognition in and for
itself«.”® Ausgeschlossen wird dabei neben dem Nutzen fiir Bildung und Ver-
gniigen” vor allem der kommunikative Zweck von Zeichen: »[...] communica-
tion is secondary to the apprehension and formulation of what is to be communi-
cated«.** Nach dem Gesagten ist deutlich, dass Goodman an dieser Stelle keine
Aussage iiber den Zeichengebrauch machen kann. In dieser Allgemeinheit be-
zeichnet die kognitive Zwecksetzung eine Themenstellung. Wo Zeichen auf ihr
welterschlieBendes Potential hin thematisiert werden, schiebt sich ihr kognitiver

38 Goodman, Languages of Art, S. 258.

39 Vgl. ebd., S. 256f.

40 Ebd, S. 258. — Dass diese Akzentsetzung keineswegs zwingend ist, zeigt das Beispiel
Peirce. Hier steht die kommunikative Funktion oft im Vordergrund: »What are signs
for, anyhow? They are to communicate ideas, are they not?« (»The Basis of Pragma-

ticism in the Normative Sciences«, S. 388).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 183

Mehrwert in den Vordergrund. Gleichzeitig wird von anderen Aspekten — etwa
dem kommunikativen Nutzen, wie ihn Zeichen in der Verstindigung haben — ab-
strahiert.

Die Zwecksetzung, die fiir den Zeichengebrauch in theoretischer Absicht
leitend ist, sei allgemein so bezeichnet, dass die Welt verstindlich gemacht
werden soll. Zeichen mogen als richtige Darstellungen gelten, sofern sie diesem
Zweck dienen. Eine Person, die nach Interpretationen fragt, versucht, die Welt
zu verstehen; sie gebraucht Zeichen, um sich die Dinge verstdndlich zu machen.
Damit ist eine Minimalbedingung formuliert: Wiissten wir, dass Darstellungs-
formen gegen den Verstehenszweck verstolen, konnten wir sie nicht als Inter-
pretationen der Welt betrachten, also so, dass keine Distanzierung erfolgt.41 Auf
dieser Basis konnen schon eine Reihe von Lesarten, die in der Literatur gelegent-
lich diskutiert werden, ausgerdumt werden. Eine Tduschungsabsicht z. B. kann
sinnvollerweise kein kognitiver, sondern immer nur ein praktischer Zweck sein.
So kann die von Williams in Erwégung gezogene Moglichkeit, dass jemand
seine eigenen »Uberzeugungszustinde« modifizieren lisst, um sein Wohlbe-
finden zu steigern, schon deswegen ausgeschlossen werden, weil ein praktischer
Zweck den Verstehenszweck in diesem Fall iiberlagert. Die »non-truth-centered
motives«“, die Williams in der Konsequenz fiir unzuldssig erklirt, sind ein
Spezialfall von nicht-kognitiven Motiven, welche nicht sinnvoll in das theoreti-
sche Uberlegen eingehen konnen. Unter den Gesichtspunkten des Theoretischen
sind allein Symbolisierungen verlangt, die die Welt verstindlich zu machen
helfen.

2.2 ZweckmaBiges Darstellen

Allgemein ausgedriickt, kann dem interpretierenden Zeichengebrauch der Zweck
zugewiesen werden, die Welt verstindlich zu machen. Es ist aber vielleicht noch
nicht unmittelbar ersichtlich, in welcher Weise eine Person ihre Zwecke ver-
folgen oder inwiefern sich das Interpretieren auf individuelle Rechtfertigungs-

41 Es versteht sich, dass eine analytische Trennung zugrunde liegt und die Abgrenzung
in der Praxis keineswegs immer unproblematisch ist. Eine Zeichenverwendung wird
in der Regel auch praktische Zwecke bzw. Handlungscharakter haben. Und natiirlich
kann es uns passieren, dass wir ein Symbolisierung als Interpretation anerkennen, ob-
wohl sie gegen den kognitiven Primidrzweck verstofit (etwa im Falle der vorsitzlichen
Irrefithrung).

42 Williams, »Deciding to Believe«, S. 149f.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184 | ZEICHEN UND FREIHEIT

griinde stiitzen kann. Damit diese Dimension von Freiheit ein Profil gewinnen
kann, muss die Rede vom Verstehenszweck weiter in sich differenziert und die
ZweckmaiBigkeit der Darstellung genauer betrachtet werden.

Ausgehen konnen wir von der Kritik am metaphysischen Realismus. Vor
dem Hintergrund dieser Denkweise kann Zeichen nur der Zweck zukommen, die
gegebene Realitit so abzubilden, wie sie ist. Ob dies der Fall ist, ist durch diese
Realitit selbst definitiv festgelegt. Das Darstellen als produktives Tun hat keinen
wesentlichen Anteil an der ErschlieBung von Welt. Man konnte freilich das
Zweck/Mittel-Schema ins Spiel bringen, indem man sagt, ein Zeichen sei ein
»Abbildungsmittel«, das seinen Zweck erfiillt, wenn es den uninterpretierten In-
halt wiedergibt. Dies wire eine formale Variation des Korrespondenzschemas:
Wie das Verhiltnis von Realitit und Reprisentation in der metaphysischen Optik
als zweistellige Relation gedacht wird, die vom gottlichen Standpunkt aus iiber-
blickt werden kann, so fehlt hier der Zwecksetzung jeder Riickbezug auf ein
Subjekt des Zwecks. Ob der Zweck wirklich erfiillt ist, kann gar nicht aus der
Perspektive endlicher Wesen und entlang ihrer Interessen entschieden werden; es
muss letztlich aus der gottlichen Perspektive entschieden werden und entlang
jener unabhingigen Gegebenheiten, die Sétze wahr und Abbildungen richtig sein
lassen. Unsere (oder meine) Zwecke haben keinen Ort; und unser (oder mein)
Urteil liefert keinen Anhaltspunkt dafiir, ob ein Zeichen wirklich zweckmiBig ist
oder nicht. Diese Frage ist objektiv und unabhingig von den konkreten Ver-
stindnisweisen interpretierender Wesen zu beantworten.*

Doch der Begriff der Welt-an-sich, die spiegelbildlich reprisentiert werden
kann, ist sinnleer. Ohne den Gebrauch von Zeichen kann der Welt keine Kontur
verliehen werden. Daraus gewinnt das Darstellen eine eigentiimliche Zweckmi-
Bigkeit im Theoretischen: Die Form, die die Welt im besonderen Fall hat, ist
stets schon auf das Denken und Handeln der Wesen bezogen, die diese Welt
soundso zur Darstellung gebracht haben. Die jeweiligen Interpreten machen sich
die Welt in Zeichen verstidndlich, und zwar so, wie es ihren Anliegen, Bediirf-
nissen und ihrer Lebensweise entspricht. Selbst wenn wir dabei nur Verstehens-
zwecke einrdumen diirfen, so sind es doch die Zwecke endlicher Wesen. Ein
Zeichen kann nicht »absolut« oder bezogen auf einen »absoluten Geist« funktio-
nieren oder nicht funktionieren; es ist kein Abbildungsmittel, das seinen Zweck
objektiv erfiillt oder nicht. Es ist vielmehr das, was iiberhaupt erst eine verstind-
liche Welt schafft.

43 Dass eine Verabsolutierung des Wissensbegriffs deswegen in den Skeptizismus fiihrt,
weil sie einer gédnzlichen Abkopplung von praktischen Zwecken gleichkommt, hat

Edward Craig gezeigt: vgl. Was wir wissen konnen, S. 134ff.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 185

In diesem Szenario erdffnet sich ein Platz fiir eine individuelle Zwecktitig-
keit. Ein Beispiel Goodmans kann dies verdeutlichen: das der Landkarte. Eine
solche erfiillt nicht dadurch ihren Zweck, dass sie dem Dargestellten dhnlich ist —
eine originalgetreue Kopie wire dann die beste Losung. Die gute Landkarte
zeichnet sich dadurch aus, dass sich in ihr ein Gebiet durch eine besondere Art
der Systematisierung erschlieft. Was angesichts der Frage nach der interpreta-
tionsfreien Perspektive wie eine » Abhéngigkeit« von Zeichensystemen aussieht,
zeigt sich in dieser Optik in seinem positiven Sinn: Indem bestimmte Hinsichten
herausgegriffen werden (z. B. Grenzverldufe) und andere unberiicksichtigt blei-
ben (z. B. GroBe und Farbe), indem Vereinfachungen und Abkiirzungen vorge-
nommen werden, wird tiberhaupt erst etwas als bestimmtes Gebiet konstituiert.
Goodman beschreibt dies so:

»A map is schematic, selective, conventional, condensed, and uniform. And these charac-
teristics are virtues rather than defects. The map not only summarizes, clarifies, and syste-
matizes, it often discloses facts we could hardly learn immediately from our explorations.
We may make larger and more complicated maps or even three-dimensional models in
order to record more information; but this is not always to the good. For when our map be-
comes as large and in all other respects the same as the territory mapped — and indeed long

before this stage is reached — the purposes of a map are no longer served.«*

Die Landkarte ist fiir welterschlieBende Darstellungsformen insofern paradigma-
tisch, als sie eine Orientierung ermdglicht, die ohne sie gar nicht denkbar wire.
Die Hinsichten, nach denen ein Gebiet geordnet und so in Perspektive gebracht
wird, dass wir uns in ihm zurechtfinden konnen, konnen in einer Welt-an-sich
nicht enthalten sein; sie werden erst in Zeichen festgelegt, und es ist der Darstel-
lungsaspekt, in dem sie sich manifestieren. Wo ein Zeichen als Weltdarstellung
gilt, ist diese ErschlieBungs- und Artikulationsfunktion konstitutiv mit im Spiel.
Erst die Darstellung schafft Ordnung, und erst sie stiftet Orientierung; nur in ihr
kann einer Person etwas als bewohnbare Welt zuginglich sein. In einer vom
metaphysischen Standpunkt distanzierten Perspektive, so konnte man zuspitzen,
geht es nicht einfach nur darum, die Welt darzustellen, sondern immer auch
darum, die Welt darzustellen. Dass wir die Welt darstellen, kann — da kein ex-

44 Goodman, »The Revision of Philosophy«, S. 15. — Die Erlduterung bezieht sich auf
die Rekonstruktion natiirlichsprachlicher Diskurse in constructional systems. (Good-
mans metaphilosophische Priamissen erinnern hier an einige Bemerkungen Wittgen-
steins, vgl. Philosophische Untersuchungen, § 132), kann jedoch auf Darstellungen im

allgemeinen bezogen werden. Vgl. auch Goodman, Ways of Worldmaking, Kap. 1 4.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186 | ZEICHEN UND FREIHEIT

terner Vergleichspunkt bereitsteht — nur bedeuten, dass sich die Interpretation
iiberhaupt rechtfertigen ldsst und als richtig gelten darf. Indem wir aber betonen,
dass es im konkreten Fall notig ist, die Welt darzustellen, heben wir das Niveau
der Bestimmtheit und setzen einen positiven Akzent. Die interpretierende Person
kann dann auch das Interesse verfolgen, sich selbst etwas so als Welt verstiand-
lich zu machen, wie es ihrer Lebensweise und ihren lebensweltlichen Interessen
zutriglich ist. Richtigkeit gewinnt die Konnotation der Angemessenheit.

Hier gewinnt Simons These, dass die Freiheit der Zeicheninterpretation eine
Sache der Einbildungskraft sei, eine zusitzliche Dimension: Ein Weltverstdndnis
auszubilden, ist eine Leistung, die nicht einfach einen Kontakt zur Welt herstellt,
sondern eine sinnvolle Welt in den Blick bringt, in der eine Lebensfithrung mog-
lich ist. So besteht die »eigentlich produktive oder konstruktive Freiheit«, wie
Simon schreibt, »im Vollzug der freien Einbildungskraft, sich die Dinge, inso-
fern sie sich den Menschen in ihrer Endlichkeit und Bediirftigkeit in einer fiir sie
wichtigen Bewandtnis als problematisch darstellen, zugleich so vorzustellen [...],
dass sich dadurch in der Imagination [...] eine Losungsmoglichkeit fiir diese Pro-
blematik abzeichnet«.” Diese Titigkeit einer »im Sinne der Problemldsung
zwecktitigen Einbildungskraft«*® steht im Zentrum der positiv freien Zeichenbil-
dung. Sie erscheint als eine Kunst, die Realitit in eine Form zu bringen, die den
praktischen Umgang mit ihr méglich macht, und die »als endliche, >ad melius
esse< nicht »ad esse««*’ zielt.

Das richtige Interpretieren besteht im konkreten Fall darin, etwas unter Inan-
spruchnahme jeweils vertrauter Zeichenpraktiken so zur Darstellung zu bringen,
dass es als Welt in den Blick kommt, bzw. es so verstindlich zu machen, dass es
in die eigene Lebenspraxis eingehen kann. Vor dem Hintergrund einer solchen
sich in Zeichen vollziehenden WelterschlieBung hat das Interpretieren den Rang
eines zurechenbaren Tuns. Eine individuelle Interpretationsfreiheit kommt dabei
dadurch ins Spiel, dass Individuen eigene Darstellungsformen entwerfen. Die
inhaltliche Richtigkeit ist auf dieser Ebene der Betrachtung eine Mindestanfor-
derung. Das heif3t, wir unterscheiden zwar richtige von falschen Interpretationen,
doch im Vordergrund steht die Frage, ob eine im Sinne des Verstehenszwecks
gute Darstellung gefunden wird, ob die Interpretation in dieser Hinsicht als ange-
messen gelten darf.

Wenn wir die Aufmerksamkeit auf diesen Aspekt lenken, wird der Umstand,
dass es keinen einheitlichen Mafstab fiir Richtigkeit geben kann, da ein neutraler

45 Simon, »Freiheit und Erkenntnis«, S. 19.
46 Ebd., S. 20.
47 Simon, Philosophie des Zeichens, S. 56.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 187

Bezugspunkt fehlt, umso deutlicher. Der Verstehenszweck kann (und muss) auf
unterschiedlichste Weise konkret erfiillt werden. Das theoretische Denken steht
zwar unter dem Imperativ, Darstellungsformen zu finden, die die Welt auf Dauer
verstidndlich machen — aber dennoch bleibt es stets an die jeweilige Denk- und
Lebensweise endlicher Wesen gebunden. Im besonderen Verstehen werden Hin-
sichten herausgegriffen, und keine davon wird die richtige oder beste Hinsicht
sein. In dieser Optik hat alle Interpretation etwas von einer zweckmifBigen An-
eignung: Eine Person, die die Welt in Zeichen interpretiert, nimmt unweigerlich
Perspektiven ein, die andere Perspektiven ausschlieBen. Sie macht sich die Welt
verstdndlich, indem sie sie aktiv ordnet, gewichtet, vereinfacht, veranschaulicht,
abstrahiert oder auch iiberzeichnet.”* Die Darstellungen werden dann auch nicht
auf jedem Gebiet und in jeder Lebenslage ihren Dienst tun; sie haben eigen-
tiimliche und endliche Geltungsbereiche. Auf diese Weise bleibt der Umstand,
dass der Zeichengebrauch an diverse Zwecke gekniipft ist, auch in der Sphire
des Theoretischen erhalten. Eine tiberhaupt richtige Darstellung kann im Leben
eines endlichen Wesens auf verschiedenste Weise Verstehen ermdglichen. Das
Feld der richtigen Interpretationen muss im Sinne dieser Vielfalt noch einmal in
sich differenziert werden. Dies wird noch deutlicher, wenn wir uns klarmachen,
dass die ZweckmiBigkeit der Darstellung — welche im Kontrast zur logischen
Form die dsthetische Form des Zeichens genannt wurde — unter den Gesichts-
punkten von Verstehenszwecken als interne ZweckmiBigkeit zu denken ist.

2.3 Interne ZweckmaBigkeit

Die ZweckmiBigkeit von Handlungen lésst sich in vielen Fillen mit Rekurs auf
das Zweck/Mittel-Schema veranschaulichen. Der Zweck einer Handlung kann
ein externes Ziel sein und die Handlung das Mittel, dieses Ziel zu erreichen. So
konnte es ein Zweck sein, einer Tafel Schokolade habhaft zu werden und ein
geeignetes Mittel der Diebstahl. Der Zweck ist in diesem Schema ein dufleres
Gut oder ein Zustand, den ich durch das Handeln zu erreichen suche; die Hand-
lung ist Mittel zum Zweck, ihre ZweckmiBigkeit eine Zweckdienlichkeit.

Die ZweckmaiBigkeit des Darstellens aber muss anders beschrieben werden.
Wir konnen hier keinen strikten Unterschied machen zwischen Handlung und
Handlungsergebnis; das Zeichen ist kein »Mittel zum Zweck des Verstehens«.
Insbesondere wenn wir betonen, dass etwas allein in der Interpretation ein Zei-
chen ist, wird dies deutlich: Das Darstellen ist kein duflerliches Handeln, aus

48 Vgl. dazu Goodman, Ways of Worldmaking, Kap. 1 4.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188 | ZEICHEN UND FREIHEIT

dem Darstellungen resultieren. Wir konnen das Darstellen tiberhaupt nur im Hin-
blick auf die Zeichen thematisieren, welche gebildet und verstanden werden.
Handlung (Zeichenbildung) und Handlungsergebnis (Zeichen) lassen sich nicht
voneinander trennen. Anders als es das Zweck/Mittel-Schema nahelegt, kann die
ZweckmaiBigkeit von Darstellungen daher nicht als Zweckdienlichkeit gedeutet
werden. Der Zweck der Darstellung muss sich im Darstellen selbst erfiillen;
dieses ist eine Praxis, die ihren Zweck in sich selbst trigt. Es wire irrefiihrend
zu sagen, dass Zeichen zu Darstellungszwecken verwendet werden; denn sie sind
die Darstellungen selbst. Entsprechend muss sich auch die Rede vom kognitiven
Zweck auf die nicht-substituierbare, dsthetische Form der Darstellung beziehen:
Diese kann nicht mittelbar dazu dienen, die Welt verstindlich zu machen, son-
dern muss das Ergebnis der Reflexion sein: das, worin sich der Zweck erfiillt.

Ich mochte deshalb von einer internen Zweckmdifligkeit der Darstellungsform
sprechen. Gemeint ist damit die ZweckmiBigkeit, die die Darstellungsform darin
hat, dass sich in ihr Welt erschliefit. Eine bestimmte Interpretation ist erst dort
moglich, wo eine in diesem Sinn intern-zweckméBige Form gefunden wurde.
Darin liegt auch, dass das Zeichen seine Funktion nicht verliert, sobald das Ziel
erreicht und der Zweck realisiert ist. Wie eine Interpretation nur dann als richtig
in Frage kommt, wenn sich in ihr eine Weise des Interpretierens anzeigt, die eine
gemeinsame Praxis werden kann, dient die Darstellungsform dem Verstehens-
zweck nur, wenn sie — dhnlich wie eine Landkarte — auf Dauer orientierende
Funktion hat und sich im Denken und Handeln bewdhrt. Aus diesem Grunde
erfiillt sie nicht, wie ein bloB duBerliches Mittel, ithren Zweck und wird danach
nutzlos. Sie ist zweckmiBig, indem sie Welt konstant erschlossen hilt und ein
Bild liefert, auf das wir zuriickkommen und das im besten Fall im zukiinftigen
Verstehen vorausgesetzt werden kann. Wo ein Zeichen eine solche Form hat,
kann der kognitive Zweck als erfiillt angesehen werden; dort wurde etwas ver-
standen.

Nun kann sich diese interne ZweckmiBigkeit am besonderen Zeichen nur in-
stantiieren. Die erste Person kann nie definitiv wissen, ob sich eine Darstellungs-
form auf Dauer bewéhrt. Wie wir keine letzte Gewissheit haben, dass uns eine
Landkarte ans Ziel bringt, so kann auch nur die Zeit erweisen, inwieweit eine
Darstellung wirklich einen konstanten Gebrauch haben und Inventar einer Inter-
pretationsgemeinschaft werden kann. Hier und jetzt kann ich dem Zeichen seine
ZweckmaiBigkeit nur zutrauen, die allgemeine Form in der besonderen Darstel-
lung wahrnehmen. Um den dsthetischen Modus der Symbolisierung geht es hier
also auch insofern, als sich neue Verstindnisweisen an besonderen Darstellungs-
formen nur exemplarisch zeigen. Wie eine Verstindnisweise aber genau in die
Lebenspraxis eingeht und in welchen Bereichen sie tragfihig bleibt, ldsst sich

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 189

nicht vorhersehen. Dass die Darstellung zweckméBig ist, kann nun nicht mehr
heiflen, dass sie als geeignetes Mittel zu dem und dem Zweck erscheint. Es be-
deutet, dass sich der ersten Person in der Darstellungsform Welt so erschlief3t,
dass sie in dieser Welt leben zu konnen meint, da so eine Form der Darstellung
ein fiir ihre Lebensvollziige tragfihiges Verstehen instantiiert.

Darin klingt an, was fiir die weiteren Uberlegungen duferst folgenreich ist:
Die dsthetische, welterschlieBende Form kann keine allgemeine Logik haben.
Sofern in ihr eine neue Verstindnisweise aufscheint, kann man die Zweck-
méiBigkeit des Zeichens (mit Kant) nur wahrnehmen, ohne sie »durch Vernunft
einzusehen«.”” Man ist versucht zu sagen, dass allein ein Weltinterpret selbst
letztlich sagen kann, ob eine gefundene Darstellung zufriedenstellend ist oder
nicht; denn ihm muss sich die interne ZweckmaBigkeit zeigen. Was den Darstel-
lungsaspekt angeht, lige die Welthaltigkeit des Zeichens dann darin, dass sich
eine interpretierende Person, wie man mit Peirce sagen konnte, bei dem Zeichen
»zu Hause« fijhlt.so Ob dies aber der Fall ist, kann nur aus einem eigenstindigen
Verstdndnis heraus beurteilt werden. In diesem Sinn ist es sinnvoll zu sagen,
dass die erste Person Singular, dass »ich« die richtige Darstellung selbst be-
Stimmen muss.

In der Tat beginnen sich an dieser Stelle wesentliche Elemente von interpre-
tativer Freiheit herauszukristallisieren: Eine Distanzierung von den verwendeten
Zeichen (und ein Gebrauch von Darstellungsweisen als Darstellungsmitteln) ist
im theoretischen Denken zunichst nicht vorgesehen. Aber dennoch komme ich
nicht umhin, von Darstellungsweisen zweckméBigen Gebrauch zu machen, wenn
sich der Verstehenszweck erfiillen soll. Als selbstdenkendes Wesen habe ich mir

49 Kant, Kritik der Urteilskraft, B 33. — Die ZweckmaiBigkeit (forma finalis) ist als »die
Ubereinstimmung eines Dinges mit derjenigen Beschaffenheit der Dinge, die nur nach
Zwecken moglich ist« gedacht (ebd., B xxviii). Diese Ubereinstimmung kann mit Re-
kurs auf die begrifflich zuginglichen Zwecke eines autonomen Willens verstiandlich
gemacht werden, aber die ZweckmaBigkeit kann auch direkt und begriffslos wahrge-
nommen werden.

50 Dies ist eine von Peirce® Beschreibungen der unmittelbaren Interpretation: Diese liege
vor, wenn ein Interpret »seemed to himself to be quite at home with the sign« (»Ex-
cerpts from Letters to William James«, S. 496f). — Wir werden spéter (in Kap. V 1)
sagen, dass sich ein solches Verstehen daran zeigt, dass keine Frage nach Interpreta-
tionszeichen gestellt wird. So kann die Situation mit Wittgenstein auch so beschrieben
werden: »Nicht das findet statt, dass sich dieses Symbol nicht mehr deuten ldsst, son-
dern: ich deute nicht. Ich deute nicht, weil ich mich in dem gegenwirtigen Bild natiir-
lich fiihle« (Philosophische Grammatik, S. 147).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190 | ZEICHEN UND FREIHEIT

die Welt im besonderen Fall immer schon so verstidndlich gemacht, wie es mir
und meinen Verstehensbediirfnissen entspricht. Wie meine Welt ist, hingt dann
schon konstitutiv von mir ab. — Doch fiir ein Wesen, das sich in der Welt orien-
tieren muss und eine Intention auf Richtigkeit verfolgt, ist dies keine Einladung
zur beliebigen Weltdeutung. Es beginnt vielmehr klar zu werden, was fiir den
gesamten weiteren Verlauf der Uberlegungen grundlegend ist: dass Interpreta-
tionsfreiheit von vornherein den Sinn von Interpretationsverantwortung haben
muss. Die Freiheit in der Bestimmung des Richtigen ist keine Autonomie, die
ich genieBe, sondern eine Verpflichtung, von der mich niemand entbinden kann.
Ich ziehe aus dem Bewusstsein dieser Freiheit nicht den Schluss, dass ich, um
Darstellungsformen zu bilden, Darstellungweisen wihlen kann, die mir zusagen.
Ich bin als denkendes Wesen dazu verpflichtet, dafiir Sorge zu tragen, dass die
Zeichen, die ich bilde, tragfdhig sind, um eine Lebenspraxis mit zu fundieren. In
dem Mafle, in dem es von mir abhéngt, wie konkret interpretiert wird, ergibt sich
mir normativer Druck. Wenn ich die zweckmifige Darstellung tatsidchlich selbst
festlegen muss, so trage ich diesbeziiglich die Verantwortung. Fragen wir nun,
wie dieser Druck bzw. diese Verantwortung genau aussieht.

3 Grundzige von Interpretationsverantwortung

Wenn ich ein Zeichen als inhaltlich richtig verstehe, beziehe ich mich auf die
Welt, und das Darstellen tritt aus dem Blickfeld. Wo sich eine Person jedoch als
Individuum fragt »Wie soll ich (am besten) interpretieren?« oder — wie wir jetzt
ebenfalls sagen konnen — »Wie soll ich (am besten) darstellen, um mir die Welt
verstdndlich zu machen?«, dort wird das Wie der Interpretation, das Moment des
zweckmifBigen Gebrauchs von Darstellungsweisen ins Licht geriickt. Indem wir
so gedanklich eine Distanz zwischen Interpretation und gegebene Zeichenprak-
tiken als »Darstellungsmittel« herstellen, setzen wir zusitzlich Normativitit frei.
Eine solche Distanzierung entspricht einer kritischen Haltung; in ihr kann auch
das, was sonst direkt als richtig verstanden oder wahrgenommen wird, einer
normativen Bewertung unterzogen werden. Folglich miissen wir nicht eigens
eine Autoritit einsetzen. Wo Freiheit als Freiheit erkennbar wird, ist Normati-
vitdt schon mitgedacht. Das heifit, das Darstellen wird dadurch auf Richtigkeit
oder Angemessenheit verpflichtet, dass es als zurechenbares Moment des Inter-
pretierens begriffen wird. Die Person wird sich ihrer Interpretationsverantwor-
tung bewusst, sobald sie sich klarmacht, inwiefern sie durch ihr eigenes Dar-
stellen reflexive Kontrolle tiber die Interpretation ausiibt.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 191

3.1 Reflexive Kontrolle (iber die Interpretation

Wir waren davon ausgegangen, dass eine freie Variation der Interpretation aus
der Ich-Perspektive nur eine Variation der Darstellung sein darf. Die Begriffe
»Realitit« oder »Welt« dagegen konnen sich ihrem Sinn nach nicht auf etwas
beziehen, was ein Individuum nach personlichen Rechtfertigungsgriinden fest-
legt. Die Moglichkeit, dass ich selbst entscheide, was richtig ist, hat in meinem
theoretischen Uberlegen deshalb zuniichst keinen Platz. Doch unter der Voraus-
setzung der Distanzierung vom metaphysisch-realistischen Standpunkt kann
diese Auflage nicht mit Verweis auf eine Realitdt-an-sich begriindet werden. Es
ist stattdessen zu vermuten, dass sie selbst schon normativ interpretiert werden
muss: Der Satz »Ich kann an meinen Interpretationen nur variieren, was zur
Form der Darstellung gehort« beschreibt keine Tatsache, sondern driickt ein
Prinzip aus. — Ich kann die Form der Welt nicht durch mein Interpretieren kon-
trollieren wollen.

Aber dennoch stehen die Zeichenformen der Welt nicht gegeniiber; sie sind
fiir diese konstitutiv. Dies war es, was individuelle Freiheit auch im Bereich des
Theoretischen relevant werden lésst: Die Kontrolle iiber die Darstellung ist keine
Kontrolle iiber bloe Formen, in denen sich Interpretationen nur »ausdriicken«.
Vielmehr lassen sich Darstellung und Welt gar nicht scharf voneinander ab-
grenzen. Die verstindnisbasierte Bildung einer Darstellung ist der Person nicht
einfach als rationalem Wesen, sondern auch als Individuum zuzuschreiben; und
gleichzeitig ist sie kein Akt, der zur eigentlichen Interpretationsleistung noch
hinzukommt, sondern dessen wesentlicher Teil. Daher flieBen in jedes Interpre-
tieren individuelle Vollziige ein; ohne diese konnen wir uns gar nicht so etwas
denken wie ein eigenes Verstehen. — Diese Sachlage wiederum ist man geneigt,
so zu beschreiben: Ich kontrolliere die Form der Welt, insofern ich die Form der
Darstellung kontrolliere.

Hier besteht offensichtlich eine Spannung: Einerseits kann der Interpret sich
nicht herausnehmen, dariiber zu bestimmen, was die Welt ist; andererseits aber
muss er seine Individualitit unweigerlich einbringen, indem er sich die Welt so
verstiandlich macht, wie es seinen Lebens-, Denk- und Handlungsweisen ent-
spricht. Auf der einen Seite darf die spontane Variation der Interpretation nur
die Darstellungsformen betreffen; auf der anderen Seite gibt es keine blofien
Darstellungsformen. Wer die Welt verstehen will, kommt nicht umhin, Zeichen
zu bilden und gegebene Interpretationen zu variieren; er muss Partei ergreifen,
wenn er selbst Interpretationen ausweisen will. Dabei kann ein individueller
Weltinterpret, wie gesehen, in der Interpretation nicht alleine stehen wollen; im
Verhiltnis zu anderen Personen gewinnt er seine wichtigsten Bezugs- und Orien-

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192 | ZEICHEN UND FREIHEIT

tierungspunkte. Er muss andere Weltinterpreten gedanklich einbeziehen und ist
durch deren Entwiirfe normativ angesprochen. Gleichwohl bleibt die Rechtferti-
gung an das individuelle Denken gebunden. Es gibt immer auch das Moment der
dsthetischen Reflexion iiber Darstellungsformen. Der Weltinterpret muss diese
nolens volens am Ende auch so festlegen, dass er sich bei ihnen »zu Hause
fiihlt«.

Nun kann die Unabhingigkeit der Welt unserer These nach nicht dadurch ge-
sichert werden, dass Freiheit nivelliert und irgend eine Art von Interpretations-
zwang eingefiihrt wird, etwa indem man Neutralitit einfordert oder Nachdruck
darauf legt, dass der Einzelne die Welt nicht durch Gedankenkraft manipulieren
kann. Voluntarismus und Individualismus miissen normativ ausgehebelt werden:
dadurch, dass man Freiheit im theoretischen Denken als Freiheit mitreflektiert.
Man muss dem normativen Druck nicht zur Geltung verhelfen, indem man Ap-
pelle formuliert oder nach Sorgfalt verlangt. Fiir die individuelle Person geht es
um Zeichenbildungen, in denen sich etwas von der Welt formiert, in der sie lebt.
Und es ist an ihr, die Darstellungsform so auszurichten, dass sie diesbeziiglich
tauglich ist. Sie darf sich nicht herausnehmen, die Realitédt nach ihren person-
lichen Priferenzen zu gestalten, weil sie dann gar nicht mehr interpretieren — ge-
schweige denn, gut interpretieren — wiirde. Aber sie hat doch eine Kontrolle {iber
die Konstitution ihrer Welt, die sie an niemanden iibertragen kann, nicht an die
Dinge, nicht an Regeln und auch nicht an Verstehensautorititen. Wo besondere
Darstellungsformen zu bilden sind, sind Leistungen eines individuellen Verste-
hens gefragt. So muss auch im Interpretieren zweckmifiger Gebrauch von den
Zeichenpraktiken gemacht werden, in denen sich vorausgesetzte Verstdndnis-
weisen zeigen; und fiir diesen Gebrauch gibt es keine Metaregeln.

Natiirlich konnte man Faustregeln des guten Darstellens formulieren wollen,
etwa rhetorische Regeln oder Normen der Begriffsbildung wie Peirce es z. B. in
seiner »Ethik der Terminologie«’' tut. Doch gerade dieses Beispiel zeigt auch,
dass entsprechende Regeln als Leitsdtze des individuellen Gewissens zu lesen
wiren. Es wiren Anhaltspunkte, die der personlichen Orientierung dienen, nicht
aber allgemein verbindliche Normen zur Entwicklung von angemessenen Be-
schreibungen.” Jeder einzelne Interpret bleibt in jedem einzelnen Fall immer mit
der Frage konfrontiert, wie am besten dargestellt werden soll. Nur was als Ant-
wort auf diese Frage zéhlt, hat normative Verbindlichkeit.

51 Peirce, »The Ethics of Terminology«.
52 Peirce spricht von »rules which I find binding upon me in this field« (ebd., S. 266)

und erklért: »my conscience imposes upon me the following rules« (ebd., S. 263).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 193

Wie kann man sich ein auf die Form der Darstellung bezogenes theoretisches
Uberlegen jenseits von allgemein formulierbaren Interpretationseinschrinkungen
vorstellen? Dieser Frage werden sich die verbleibenden Ausfithrungen widmen.
Im Hintergrund steht dabei das beschriebene Spannungsverhiltnis: Auf der einen
Seite darf eine eigenverantwortliche Variation der Interpretation allein die Form
der Darstellung betreffen; auf der anderen Seite aber gibt es gar nicht so etwas
wie die bloBe Form der Darstellung. Die Kontrolle, die die erste Person Singular
unweigerlich ausiibt, ist nicht einfach eine Kontrolle iiber eine dufBlerliche Aus-
drucksweise; es handelt sich nicht darum, dass derselbe Inhalt auch anders ver-
packt werden kann. Der Interpret hat tatsidchlich eine Kontrolle iiber die Interpre-
tation, und zwar dadurch, dass er immer anders interpretieren kann, indem er
anders darstellt. Dieses Prinzip gilt unabhingig davon, ob er die Darstellung im
besonderen Fall als richtig stehenlisst oder sie tatsichlich variiert.” Denn er
konnte sie jederzeit variieren und miisste sie um seines Weltverstehens willen
auch variieren, wenn er sie nicht als intern zweckméfig ansehen konnte.

Der daraus hervorgehende Verantwortungsdruck kann im ersten Schritt an
zwei Eckpunkten festgemacht werden: Wenn ich immer anders interpretieren
kann, indem ich anders darstelle, darf ich mich erstens nicht ohne Not auf ganz
bestimmte Darstellungen versteifen. Ich kann den Gebrauch von Zeichen hier
und jetzt nicht in all seinen Ausformungen vorhersehen und weif3 nicht, inwie-
fern sich eine Zeichenbildung genau bewéhrt. Zum guten und verantwortlichen
Interpretieren gehort die Offenheit fiir neue Darstellungen (IV 3.2). Gleichzeitig
eroffnet sich die Moglichkeit, durch die Variation von Darstellungen eine Vertie-
fung des Verstindnisses zu erreichen (IV 3.3). Im Lichte dieser Moglichkeit wird
die Bedeutung der Interpretationsverantwortung spéter hinsichtlich der Zeichen-
interpretation weiter expliziert werden konnen (Kap. V).

3.2 Reflektierte Endlichkeit: Distanz zu Darstellungsformen

Dass ein Ubergang von einem Zeichen zu einem anderen Zeichen fiir moglich
gehalten wird, ist eine Bedingung dafiir, dass ein Zeichen als sinnvoll angesehen
werden kann. Wer ein Zeichen bildet, muss féhig sein, den Sinn dieses Zeichens
in anderen Zeichen auszuweisen. Wo hingegen ein und dieselbe Darstellung
immer nur wiederholt wird, zweifeln wir bald daran, dass der Autor iiberhaupt
etwas zu verstehen gibt. So schreiben wir dem Papagei, der wieder und wieder

53 In Kap. V werden diese beiden Fillen als Freiheit im Zeichenverstehen und Freiheit

in der Zeicheninterpretation weitere Kontur gewinnen.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194 | ZEICHEN UND FREIHEIT

bestimmte Laute von sich gibt, die wie ein Satz klingen, gerade deswegen keine
semantische Kompetenz zu. Er duBert keinen Satz aus einem Verstidndnis heraus
und vollzieht mithin auch keinen zurechenbaren Sprechakt. Er positioniert sich
nicht im Raum der Darstellungsmoglichkeiten. Die Moglichkeit der Zeichen-
transformation ist fiir den sinnvollen Gebrauch von Zeichen essentiell. Die Welt
wird nicht in isolierten Bildern oder alleinstehenden Symbolen verstindlich, son-
dern nur im Zuge des lebendigen Vollzugs einer Vielzahl von Zeichen, die auf-
einander bezogen sind oder bezogen werden konnen. Eine Interpretation gewinnt
erst in einem Spektrum von Darstellungen Kontur.

Fiir eine Person, die die Welt gut interpretieren will, leitet sich daraus sofort
eine Notwendigkeit ab. Sie muss ndmlich dafiir Sorge tragen, dass sie jeweils ein
tragfahiges Spektrum aufrechterhilt. Im Normalfall wird sie dies auch immer
schon tun: Die Zeichentransformationen, in denen wir unser Verstehen (auch vor
uns selbst) ausweisen, sind in den alltdglichen Zeichengebrauch eingelassen. In
diesem Zeichengebrauch gehen wir immer schon von Zeichen zu Zeichen iiber.
So sind unsere Weltbeschreibungen keine toten Formeln, sondern haben eine
Tiefe. Behalte ich im Gedichtnis, dass mein Interpretieren auf besondere Dar-
stellungen und deren dsthetische Form bezogen bleibt, so habe ich guten Grund,
dafiir zu sorgen, dass das Mal} dieser Zeichentransformation hinreichend bleibt.
Ich sehe mich dem Anspruch auf Richtigkeit ausgesetzt — doch ich habe nie die
Welt, sondern immer nur bestimmte Entwiirfe; ich kann die Welt nie endgiiltig
und in jeder Hinsicht verstdndlich machen. Entsprechend sollte ich mein Inter-
pretieren unter einen kritischen Vorbehalt stellen. Ich sollte besser im Auge be-
halten, dass ich die Welt jeweils so interpretiere, wie sie mir (im Augenblick)
verstiandlich wird. Auch kann ich einer einzelnen Darstellungsform nicht den
Gehalt eines ganzen Interpretationsspektrums aufladen wollen. Halte ich mir
dies prisent, so wird es mir zur Aufgabe, meine Darstellungen jeweils sorgfiltig
und vorbehaltlich weiterer Transformation zu bilden. Wir konnen kurz sagen:
Indem ich zugrunde lege, dass ich in Zeichen interpretiere, halte ich mir die
Endlichkeit meiner Interpretationen gegeniiber anderen moglichen Interpreta-
tionen bewusst. Will ich gut interpretieren, beziehe ich diese Endlichkeit am
besten mit in mein theoretisches Denken ein.

Der allgemeine antidogmatische Zug, der darin wiederum anklingt, soll nicht
die Hauptrolle spielen. Doch es dient der Klarheit, sich zu vergegenwirtigen,
dass er an dieser Stelle eine systematisch lokalisierbare und prignante Gestalt
gewinnt. Im Lichte des Umstands, dass die Wahl bestimmter Darstellungsweisen
bei der Zeichenbildung nie eine blo duferliche Darstellungsform betrifft, die
der eigentlichen Interpretation neutral gegeniibersteht, kann das kritische Gebot,
seine Interpretationen nicht als Reflex der Welt zu nehmen, in einer préiziseren

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 195

Form entwickelt werden. Aus Sicht der ersten Person legt sich die Situation wie
folgt auseinander: Wenn keine Welt unabhédngig vom individuellen Verstehen
Form hat, dann ist immer denkbar, dass eine auf den ersten Blick verantwortbar
erscheinende Variation (der Weltdarstellung) sich auf den zweiten Blick als Ein-
griff in den Inhalt der Interpretation (als Variation »in der Sache«) erweist. Was
in einer Hinsicht eine klarere oder bessere Darstellung ist, konnte in anderer Hin-
sicht (oder im Verstidndnis anderer Personen) eine Verletzung des Kohérenzprin-
zips sein. Dass ich eine Darstellungsform berechtigterweise als richtig verstehe,
kann also gar nicht heiflen, dass sie in jedem Bereich und in jeder Hinsicht als
richtig gelten darf. Ich darf ihr keine unbegrenzte ZweckméBigkeit zutrauen, nur
weil ich ihr im Augenblick welterschlieBende Kraft ansehe. Ich verstiinde dann
mein eigenes Interpretieren falsch. Da ein Darstellen unweigerlich mit Perspekti-
vierung und Aneignung einhergeht, kann ich gar nicht genau wissen, wie weit
die besondere Darstellungsform trdgt. Ich kann nicht jeden denkbaren Fall ein-
kalkulieren und jeden Kontext voraussehen. Folglich sollte ich (am besten) nicht
ohne Not auf besonderen Darstellungsformen beharren, sondern weitere Varia-
tionen zulassen. Ich sollte die Moglichkeit der Zeichentransformation stets offen-
halten.

Diese Norm geht auch aus dem Verstehenszweck hervor, denn allzu starre
Festlegungen wiirden die Weiterentwicklung und Ausdifferenzierung des eige-
nen Weltverstindnisses hemmen. Dass das Denken auf Zeichen als Vollzugs-
form angewiesen ist, darf, konnte man sagen, nicht in eine Hegemonie beson-
derer Gestaltungsformen miinden. Die interpretierende Person wiirde die Freiheit
des Verstehens damit gerade aus der Hand geben. Um verantwortlich zu inter-
pretieren, muss sie versuchen, verwendeten Darstellungsweisen gegeniiber sou-
verdn zu bleiben. Sie darf sich z. B. nicht von Bildern, die »in unserer Sprache«
liegen, »gefangen halten« lassen.”* Auch sollte sie nicht starre Interpretationsge-
baude konstruieren, die auf wenigen Grundfesten ruhen, sondern flexible Netze
entwickeln, die moglichst eine Vielfalt von Anhaltspunkten einbeziehen.” Sie
kann Perspektivitit nicht als solche aufheben; aber gerade deswegen muss sie
unterschiedliche Perspektiven im Blick behalten.

Wittgensteins Uberlegung, dass die auf den ersten Blick so gleichférmigen
Zeichenformen einen vielféltigen Gebrauch haben, kann dies unterfiittern. Die
grundlegende Annahme dabei ist, dass wir die Zeichenpraxis nicht iiberschauen

54 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 115.
55 Vgl. die Darstellung von Stegmaier, »Weltabkiirzungskunst«, S. 135f.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196 | ZEICHEN UND FREIHEIT

konnen und uns die Vielfalt der Sprachspiele nie als ganze vor Augen steht.”
Wird dies vergessen, so betont Wittgenstein immer wieder, geraten die Beson-
derheiten des Einzelfalls aus dem Blickfeld und die Vielfalt der Verwendungen
wird iibersprungen. Symptomatisch dafiir ist, dass die anwendungsexterne Be-
trachtung von bloBen Schemata beherrschend wird: Man fragt dann nicht mehr
nach dem sinnvollen oder richtigen Gebrauch von Zeichen, sondern hilt sich an
Zeichenformen, die ein erreichtes Verstehen alternativlos erscheinen lassen, fest.
Der Interpret verliert so aus den Augen, dass eine Zeichenform »allein tot« ist
und nur »[iJm Gebrauch lebt«" Aus dieser Haltung heraus lasst er sich von Dar-
stellungsweisen vereinnahmen, und der Verstehenszweck wird gerade dadurch
verfehlt.

Will eine Person die Welt verstindlich machen, muss sie also eine Distanz zu
den beanspruchten Zeichenpraktiken bewahren und im Hinterkopf behalten, dass
diese nicht aus sich heraus leben, sondern nur insofern, als sie als Mittel der Dar-
stellung in Gebrauch genommen werden. Als erste Person sollte ich mich am
besten immer wieder vergewissern, dass dieser Gebrauch angemessen bleibt und
der Geltungsbereich nicht iiberstrapaziert wird. — Dabei ist insbesondere auch zu
sehen, dass gewihlte Darstellungsweisen an Schemata gekniipft sind. Nehme ich
das Priadikat >kiihl< in einem neuen Fall in Gebrauch, setze ich damit ein Pradi-
katenschema (>kalts, >kiihl<, >swarm<) voraus, das zur Beschreibung von Tempe-
raturen verwendet wird.” Fiir eine Verwendung zum Zwecke der Welterschlie-
Bung wird dabei charakteristisch sein, dass das Pridikat auf einen neuen Bereich
appliziert wird, etwa zur Beschreibung des menschlichen Charakters. Damit er-
folgt eine Ubertragung des Schemas — eine Transferleistung, wie sie im meta-
phorischen Darstellen die deutlichste Auspriagung findet.” Die Ressourcen des
Schemas werden dabei fiir die Strukturierung des neuen Gegenstandsbereichs
fruchtbar gemacht; sie liefern Leitlinien, um etwas auf neue Weise zu fassen, die
Dinge in ein anderes Licht zu stellen und ein Verstidndnis zu gewinnen, das vor-
her nicht moglich war. Das an die ausgewihlten Darstellungsweisen gekniipfte
Schema wird im Sinne des Verstehenszwecks verwendet, von seiner ordnenden
Kraft wird Gebrauch gemacht. Dies kann jedoch nicht heilen, dass die Neuord-
nung gleichsam schon vorprogrammiert ist. Zwar kann nur von einem Transfer

56 Dies ist ein zentrales Thema bei Wittgenstein: vgl. Philosophische Untersuchungen,
§§ 10f., 23f., 122 oder 132f.

57 Ebd., § 432.

58 Vgl. Kap. III 2.4. Wie gesehen, ist so ein vorausgesetztes Schema nicht ausformuliert.

59 Vgl. Goodman, Languages of Art, Kap. 15-8, bes. S. 72-74.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 197

die Rede sein, wenn die Struktur des Schemas erhalten bleibt.” Aber die Anwen-
dung darf nicht zum Selbstldufer werden. Sie muss behutsam vollzogen werden,
denn das Bild wird seine Grenzen haben. Ich werde im neuen Bereich z. B. nicht
jedes Pridikat des Schemas mit Gewinn anwenden konnen. Die Leitlinien, die in
einem Bereich gute Dienste tun, konnen im neuen Bereich letztlich gar in die
Irre fithren; Orientierung kann in Desorientierung umschlagen.

Damit ist ein erster wichtiger Grundzug von Verantwortung in der Interpre-
tation markiert: Ein verantwortliches Interpretieren ist ein Interpretieren, in dem
kritisch in Rechnung gestellt bleibt, dass die besondere interpretierende Zeichen-
bildung immer nur eine Art und Weise ist, sich Welt weiter zu erschlieSen. Will
ich »gut« interpretieren, muss ich den jeweiligen Darstellungsformen gegeniiber
insofern distanziert bleiben, als ich mich fiir Transformation offenhalte. Da mir
ein Verstindnis zueigen ist, kann ich Darstellungsweisen als Darstellungsmittel
ansehen, die ich zu besonderen Zwecken beanspruche. Thre sinnvolle Anwen-
dung ergibt sich nicht von selbst; ich kann z. B. nicht darauf vertrauen, dass sich
die Schematisierung eines neuen Bereichs automatisch vollzieht. Nicht die
Zeichenpraktiken kontrollieren den Gebrauch von Darstellungsweisen, sondern
ich selbst, und indem ich mir dies vor Auge fiihre, vergegenwirtige ich mir die
Verpflichtung, Zeichenbildungen hinreichend sorgfiltig zu vollziehen, in jedem
Schritt aufmerksam, moglichst differenziert und eingedenk des Umstands, dass
andere Bildungen moglich bleiben. Ich kann die Einseitigkeit der Perspektiven
nur dadurch abfangen, dass ich mich fiir andere Perspektiven offenhalte. Gerade
weil ich immer »nur« Darstellungen habe und diese in der Interpretation doch
den ganzen Unterschied ausmachen konnen, muss ich den Darstellungsweisen,
die ich verwende, gegeniiber distanziert bleiben. Nur so wird der gedankliche
Raum fiir eine eigenverantwortliche Arbeit an dsthetischen Zeichenformen — an
den Nuancen und feinen rhetorischen Unterschieden — frei. Fasse ich eine solche
Arbeit gar nicht erst ins Auge, laufe ich Gefahr, in den Bann von wenigen Per-
spektiven zu geraten, die den Blick fiir die Moglichkeit der Entwicklung des
eigenen Verstehens versperren.”’

60 Uber den Schematransfer schreibt Goodman: »The choice of territory for invasion is
arbitrary; but the operation within that territory is almost never completely so« (ebd.,
S. 74).

61 Man konnte ergdnzen: Der gute Interpret wird sich gar nicht ohne Not festlegen, son-
dern sein Urteil gelegentlich zuriickzuhalten — etwa wenn kein Entscheidungsdruck
besteht: vgl. Kant, »Was heift: sich im Denken orientieren?«, A 309f. und im An-

schluss daran Simon, »Zeichenphilosophie und Transzendentalphilosophie«, S. 80.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Machen wir nun den nédchsten Schritt. Als Moment positiver Freiheit hat das
Prinzip, dass andere Interpretationen moglich sind, eine weitere wichtige Dimen-
sion: Aus Sicht einer ersten Person, die nach dem Richtigen fragt, kann es den
regulativen Sinn gewinnen, dass jederzeit weitere Darstellungsformen gefunden
werden konnten, die den Zwecken des Verstehens — vielleicht auch besser — ent-
sprechen. Indem wir diese Moglichkeit in Erwégung ziehen, setzen wir das dar-
stellerische Gespiir, das rhetorische Geschick, den freien Gebrauch semantischen
Konnens und die Einbildungskraft unmittelbar in die Pflicht, und es ergibt sich
so etwas wie eine Verantwortung fiir die Phantasie.

3.3 Vertiefung des Weltverstiandnisses durch anderes Darstellen

Ein Weltinterpret kann sich seine Kontrolle tiber die Interpretation sinnvoller-
weise nur als Kontrolle iiber die dsthetische Form des Zeichens denken, iiber die
Form der Darstellung. Damit die Zeichen, die er bildet, zweckmiBig im Sinne
des Richtigkeitsanspruchs sind, miissen sie sich in sein Weltverstindnis ein-
fiigen. Die Variationen, die er gleichwohl vornehmen muss, miissen als Varia-
tionen der Darstellungsform verstehbar bleiben, nur so sind sie verantwortbar.
Um dem gerecht zu werden, muss er, so wurde sichtbar, seine Interpretationen
unter einen kritischen Vorbehalt stellen. Er darf sich der konkreten Kohirenz
und Tragfihigkeit seiner Weltsicht in ihrer jeweils erreichten Bestimmtheit nie
allzu sicher sein. Das Geflecht von Orientierungspunkten, welche immer nur
Hinsichten herausheben, kann in spiteren Fillen, angesichts neuer Problemlagen
wieder fraglich werden. So muss er sich fiir Umbildungen und Neubildungen
bereit halten. Andernfalls tibergeht er die Endlichkeit seines Interpretierens. Die
Darstellungen werden zu sinnleeren Formen, oder er beginnt, sich in den Regeln
zu »verfangen«.”

Doch ein Weltinterpret wird nicht nur dafiir Sorge tragen wollen, dass seine
Interpretationen iiberhaupt inhaltlich richtig sind und bleiben. Dass andere Inter-
pretationen moglich sind, markiert fiir ihn nicht nur einen kritischen Vorbehalt.
Vom Standpunkt eines sich in der Welt orientierenden und handelnden Wesens
bringt der Verstehenszweck auch eine charakteristische Aufgabenstellung mit
sich: die Welt verstidndlich machen — dieser Zwecksetzung kann regulativer
Gehalt abgewonnen werden. Gerade wenn es keine dufieren Grenzlinien gibt und
ein potentiell unendliches Zeichenbilden moglich ist, kann man sich stets fragen,
ob die Welt schon hinreichend verstindlich gemacht wurde. Es sind Grade des

62 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 125.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 199

Verstehens® denkbar, und es gibt keinen duBeren, neutralen Anhaltspunkt, der
mir sagt, wann ich mit einem erreichten Weltverstindnis zufrieden sein darf.
Sind immer noch andere Darstellungen moglich, so ist immer noch besseres
Verstehen moglich. Wer sich die Welt in Zeichen verstindlich macht, kann sie
sich durch die zweckmifBige Bildung von Zeichen stets auch noch verstindlicher
machen.

Spielt die Bildung von Darstellungsformen also in das theoretische Denken
hinein, so muss vorausgesetzt werden, dass der Interpret durch eine reflexive
Zeichentransformation eine Verfeinerung seines Interpretierens erreichen kann.
Damit gewinnt unser Freiheitsprinzip noch eine weitere Form: Ich muss voraus-
setzen, dass ich durch die Variation der Darstellung mein Weltverstdndnis ver-
tiefen kann. In dieser Akzentsetzung fillt es nicht schwer, die eigene Bildung
von Zeichen als zweckméBiges Moment des verantwortlichen Interpretierens zu
begreifen. Der Interpret kann sich im Interpretieren insofern von den Zeichen-
praktiken distanzieren und sie als Darstellungsmittel in den Blick nehmen, als er
sie zum Zwecke der Herausbildung von Verstindnisweisen, die die bisherigen
erginzen und bereichern, in Gebrauch nehmen kann. Er kann aus den Zeichen-
praktiken, die er beherrscht, wihlen, um neue Formen zu bilden, die sein Ver-
stehen voranbringen. Im besonderen Fall wird dies z. B. heiflen, etwas in einem
anderen Vokabular darzustellen, etwas bildlich zu veranschaulichen, etwas meta-
phorisch zu erldutern, sich anderer Begrifflichkeiten zu bedienen, um sich etwas
klarzumachen, etwas in eine Fachsprache iibersetzen usw. Solche Vollziige wer-
den nun als Weisen eines theoretischen Nachdenkens begreiflich, bei dem ein
Weltverstindnis ohne Hinzuziehung von neuen Informationen weiterentwickelt
wird. Dabei kann die Zweckmifigkeit der Zeichenbildung jeweils als Zweckmi-
Bigkeit der Darstellungsform angesprochen werden, deren #sthetischen Quali-
taten sich z. B. als Pridgnanz, Anschaulichkeit oder Prizision beschreiben lassen.
Darstellungsweisen erscheinen in dieser Perspektive als »Mittel«, die gebraucht
werden, um die Welt weiter verstindlich zu machen.

Ein erstes einfaches Bild einer solchen Vertiefung des Verstehens konnte so
aussehen: Eine erste Person hat die Moglichkeit, weitere richtige Darstellungs-
formen zu finden, die das Spektrum der Darstellungen, in dem ihre Interpretation
Gestalt gewinnt, erweitern. Behalten wir die reflexive Zeichentransformation im
Auge, so ist dabei weniger die Gewinnung von Wissen interessant, als vielmehr

63 Wenn das Verstehen stets vertieft werden kann, ist der Verstehensbegriff nicht faktiv.
Dass ein faktiver Verstehensbegriff in der Tat nicht ohne Probleme ist, wurde im Aus-
gang von Kvanvig, The Value of Knowledge and the Pursuit of Understanding disku-

tiert. Zu dieser Debatte vgl. auch Pritchard, »Recent Work on Epistemic Value«.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200 | ZEICHEN UND FREIHEIT

ein moglicher Fortschritt des Verstehens von innen her.* Der Interpret kann sein
Weltverstindnis vertiefen, indem er weitere Hinsichten berticksichtigt, neue Per-
spektiven findet, Gewichtungen verschiebt, andere Aspekte betont, Zusammen-
hinge herstellt oder vorher ausgesparte Facetten in Rechnung stellt. Er kann sich
die Welt weiter erschlieen, indem er die bisherige Weltsicht iiberdenkt. So kann
das Weltverstindnis, das sich bereits ergeben hatte, stets noch verfeinert und in
einem Prozess der Zeichenvariation, der unter der reflexiven Kontrolle des Inter-
preten steht, zu groferer Bestimmtheit gebracht werden.” Einen solchen Prozess
werden wir ohne Zweifel in den Horizont der kognitiven Zwecksetzung stellen
konnen, wenn die neuen Perspektiven die bisherigen nicht ausschlieen, sondern
ergidnzen und bereichern. Es werden dann Zeichen gebildet, die sich in einer
Welt als richtig interpretieren lassen und das Netz der Verstindnisweisen, in
denen die Welt zuginglich wird, ausbauen.”

Wir miissen freilich daran denken, dass dieser Prozess jenseits einer festen
Trennung von Zeichen und Realitidt konzipiert werden muss. Das heil3t, es gibt
keinen Konvergenzpunkt, auf den das Interpretieren »in the long run« zulduft.
Die kognitive ZweckméBigkeit hat eine Bedeutung als internes Regulativ: Die
Idee einer moglichen Vertiefung des Verstidndnisses im Sinne der lebenswelt-
lichen Interessen endlicher Wesen gibt dem Interpretieren seine Richtung; sie
bewahrt die Moglichkeit der Erfiilllung des Zwecks (die Moglichkeit des Ver-
stehens) und hilt das Denken dennoch in Gang. Es wire sinnleer, nach Darstel-
lungsformen zu fahnden, die die Realitit abbilden; es gibt keine »absolut guten«
Darstellungen. Ich frage nach Zeichen, die mir als endlicher Person die Welt er-
schlieBen: nach Zeichen, die es mir erlauben, mich in der Welt (besser) zurecht-
zufinden, und die vor dem Hintergrund der vorherrschenden Verstehenszwecke
angemessener sind als die bisherigen. Wenn ich prinzipiell anders interpretieren

64 Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, S. 22.

65 Diese (Peirce’sche) Lesart wird in Kap. V eine wichtige Rolle spielen.

66 Dass die Distanzierung vom metaphysischen Standpunkt nicht epistemisch, sondern
sinnkritisch begriindet ist, wurde betont (vgl. Kap. II 1). Es ist keine »Tatsache«, dass
man stets hinter der Realitdt oder der Wahrheit zuriickbleibt. An dieser Stelle zeigt
sich nun, dass die Idee der einen Realitidt oder Wahrheit auch deswegen verfehlt ist,
weil wir immer alles noch besser verstehen konnten. Es ist nicht auszumachen, was
das Denken so bestimmen sollte, dass es eine endgiiltige Perspektive einnimmt. Einen
solchen Vorgang kann man sich kaum anders denken denn als Lihmung bzw. Ende
des Denkens. Wie eine »absolute« Perspektive auf die Aufhebung von Perspektivitit
hinausliefe, wire auch eine stillgestellte Perspektive, die ohne Bezug zu anderen mog-

lichen Perspektiven bleibt, keine Perspektive.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 201

kann (indem ich anders darstelle), sind prinzipiell bessere Interpretationen (im
Sinne des Verstehenszwecks) moglich.

Indem ich als Interpret diese Moglichkeiten ins Auge fasst, kann es sein, dass
sich mir Verpflichtungen ergeben: Sofern Zeichen mdglich sind, in denen sich
die Welt besser erschlieft und die meine Orientierung im Leben stirken, sollte
ich vielleicht versuchen, solche Zeichen zu bilden. Wenn das Arsenal der sprach-
lichen Werkzeuge und Darstellungsweisen, die mir zur Verfiigung stehen, zu
Verstehenszwecken beansprucht werden kann, so muss ich mich fragen, ob ich
von dieser Moglichkeit angemessen Gebrauch mache. Dabei muss ich voraus-
setzen, dass ich mein Verstéindnis jederzeit vertiefen kann: Ein Reflexionsniveau
ist nicht vorgegeben. Insbesondere muss ich nicht warten, bis mein bisheriges
Weltverstindnis an Grenzen stoft; ich kann das als »gegeben« Gesetzte jederzeit
hinterfragen und das fiir richtig Gehaltene iiberdenken.”” Unter der Vorausset-
zung eines aktiven Erkenntnisbegriffs muss vorausgesetzt werden, dass die erste
Person von sich aus zweifeln und nach anderen, potentiell besseren Darstellungs-
formen suchen kann. Sie kann ihr Verstindnis der Welt aus eigener Kraft ver-
tiefen, indem sie Interpretationen durch die Bildung neuer Zeichen variiert.

Damit haben wir einen ersten Eindruck davon, was Verantwortung der Inter-
pretation bedeuten kann: Indem man sich klarmacht, dass man stets auch anders
interpretieren kann, indem man anders darstellt, und dass dies bedeutet, dass
man stets eine Vertiefung des Weltverstiandnisses erreichen konnte, ergibt sich
der normative Druck, mit dieser Moglichkeit angemessen umzugehen. Das Inter-
pretieren ist, was seine dsthetische Form angeht, zurechenbar. Als interpretie-
rende Person kann ich die Darstellungsformen, die ich selbst bilde, nicht einfach
als gegeben konstatieren. Ich muss sie als von mir abhéngig betrachten und kann
sie permanent der Bewertung unterziehen. Ich kann jederzeit am eigenen Welt-
verstdndnis arbeiten, indem ich an Darstellungsformen arbeite; und meine Ver-
antwortung besteht, allgemein formuliert darin, von dieser Moglichkeit guten
Gebrauch zu machen.

Darin klingt bereits ein weiterer Aspekt an: der Umstand, dass auf der ande-
ren Seite auch verlangt sein muss, dass Festlegungen erreicht werden.

3.4 Festlegung

Genauso wenig wie Interpretationsfreiheit schlicht durch eine Vielzahl von Mog-
lichkeiten charakterisiert werden kann, kann sich das verantwortliche Interpre-

67 Vgl. Kap. V 1.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202 | ZEICHEN UND FREIHEIT

tieren darin erschopfen, alles Interpretieren mit einem Vorbehalt zu versehen.
Ein Wesen, das sich in der Welt orientieren muss, ist auf Interpretationen ange-
wiesen: Es muss zu Ergebnissen kommen und sich festlegen.68 Zwar konnte ich
die Dinge prinzipiell immer noch auf neue Weise verstehen, sie in andere und
vielleicht zweckméBigere Perspektiven bringen; ich konnte mein Weltver-
stindnis immer weiter zu vertiefen suchen. Aber angesichts der lebensweltlichen
Problemlagen muss das theoretische Denken doch immer wieder abgebrochen
werden konnen. Wiirde man diesen Punkt, den Simon vielfach betontﬁg, unter-
schlagen, so konnte man nicht mehr plausibel machen, wie das interpretierende
Zeichenbilden je ins Ziel kommt. Eine immer wieder vertagte Interpretation
briachte es zu keinerlei Bestimmtheit. Von einem Weltinterpreten, der so ver-
fahrt, miisste man sagen, dass er iiberhaupt kein ausweisbares Weltverhiltnis,
keine wirklichen theoretischen Einstellungen hat.

Will man also begreiflich halten, wie wir uns auf Welt beziehen konnen,
muss man sich mit einem endlichen Interpretieren zufriedengeben. Theoretisches
Denken wird nie einen definitiven Abschluss erreichen. Dies im Auge zu be-
halten, macht den kritischen Interpreten aus. Aber dieser wiirde den Sinn seines
theoretischen Nachdenkens verfehlen, wenn er diese Einsicht zum Anlass nih-
me, unendliche Skrupel vorzuschiitzen. Er muss bestimmte Darstellungsformen
als richtig ansehen, wenn sein Denken nicht leer bleiben soll. Er muss im Inter-
pretieren letztlich auch wieder zu einem Verstehen tibergehen oder zuriickfinden
konnen.

Dies geltend zu machen, darf freilich nicht auf den Einwand hinauslaufen,
dass ein Nachdenken nur den Betrieb aufhilt. Wir miissen dem Zeichenbilden
eine gewisse Zeit einrdumen; die Interpretation muss nicht instantan erfolgen.
Aber es markiert doch, dass man die Endlichkeit nicht aufheben wollen kann,
indem man die Zeichentransformation ad infinitum fortfiihrt. Es gibt nicht so
etwas wie einen unendlichen oder idealen Diskurs. Es ist ausgeschlossen, dass
alle Perspektiven miteinander abgeglichen und ein Gleichgewicht zwischen allen
Versionen erreicht wird. Die Rechtfertigung, wie sie konkret im individuellen
Denken oder im Dialog zwischen Individuen erfolgt, ist niemals ein fiir allemal
abgeschlossen. Es ist an der interpretierenden Person, zu sehen, wann sie abge-
schlossen werden darf. Sie muss es mit dem Interpretieren irgendwann einmal
gut sein lassen, wenn das Weltverstidndnis nicht unterhohlt, sondern vertieft
werden soll.

68 Wie die Festlegung als Teil der Zeichenlogik betrachtet werden kann, hat Peirce in
»The Fixation of Belief« ausgearbeitet. Wir werden darauf zuriickkommen.
69 Vgl. exemplarisch Simon, »Ethik und Asthetik des Zeichens, S. 269ff.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 203

Dabei sind graduell unterschiedliche Reflexionsniveaus denkbar, und es
gehort zum verantwortlichen Interpretieren zu entscheiden, welches Niveau je-
weils angesetzt wird. Die erste Person kann iiber ihre Interpretationsbildungen
mehr oder weniger reflektieren und Darstellungen mit mehr oder weniger Sorg-
falt bilden. Sie kann mehr oder weniger Diskurs betreiben, mehr oder weniger in
die Verstindigung mit Anderen investieren, mehr oder weniger Stimmen horen,
ihre Zeichen mehr oder weniger variieren und mehr oder weniger weitere mog-
liche Anwendungsfille durchgehen. Niemand erteilt ihr eine Lizenz, eine Dar-
stellungsform als intern-zweckmiiBig anzusehen. Sie muss selbst, im Einzelfall
beurteilen, wann dieser Schritt angemessen ist. Dariiber hinaus kann es auch eine
Frage sein, in welchem Mage sie Zeichen welterschlieBende Kraft zutraut.” Und
der Interpret muss beriicksichtigen, welche Art der Geltung er genau ansetzt, in
welchen Lebensbereichen er sich auf die Interpretation verlassen will.

Ich mochte hinzufiigen, dass der kritische Zeichengebrauch m. E. allgemein
vor diesem Hintergrund konzipiert werden kann. Denn gegen die Uberlegung,
dass keine Darstellung die einzig richtige ist, konnte man einwenden, dass ein
Interpret nicht jede Darstellung immer nur unter Vorbehalt als richtig setzen
kann. Um wirklich auf etwas bezugnehmen und ein Weltverhiltnis haben zu
konnen, miisse er Zeichen demzufolge auch immer wieder in den Hintergrund
treten lassen. Dieser Einwand markiert ein duflerst wichtiges Charakteristikum
des Zeichengebrauchs. Aber was sich in der Spannung zwischen der prinzi-
piellen Moglichkeit der Transformation und der Notwendigkeit der Festlegung
besonderer Darstellungsformen zeigt, ist nicht so sehr ein konzeptionelles Pro-
blem, sondern eine Aufgabe des Interpreten. Dieser namlich muss das Verhiltnis
zwischen dem Reflexionsaufwand, den er jeweils betreibt, und dem Risiko, das
eine Festlegung, fiir die er einsteht, mit sich bringt, immer wieder neu ausbalan-
cieren. Er muss prinzipiell wach bleiben und die Moglichkeit einer Verstindnis-
vertiefung vorausgesetzt lassen; aber er kann sich in der Praxis dem Druck,
etwas auf bestimmte Weise zu verstehen oder etwas fiir wahr zu halten, nicht
entziehen.

Fassen wir vorldufig zusammen: Es hat sich erwiesen, dass es zur Verant-
wortung des Interpretierens gehdren muss, dass die erste Person Moglichkeiten
wirklich ergreift. Sie kann nicht absolut neutral oder absolut gerecht interpre-

70 Kant spricht in diesem Kontext vom pragmatischen Glauben, welcher, wie er formu-
liert, »nur einen Grad [hat], der nach Verschiedenheit des Interesses, das dabei im
Spiele ist, grol oder auch klein sein kann« (Kritik der reinen Vernunft, B 853). So
kann gefragt werden, wieviel man auf eine Aussage gibt oder was man auf sie wetten

wiirde (vgl. auch Peirce, Harvard Lectures on Pragmatism, Lect. 1, S. 135ff.).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204 | ZEICHEN UND FREIHEIT

tieren, aber sie muss dennoch Ergebnisse festhalten, da ihre Freiheit andernfalls
leer bliebe. Um ihrer Verantwortung sich selbst gegeniiber gerecht zu werden,
muss sie sowohl hinreichend reflexive Kontrolle ausiiben (sie darf nicht gedan-
kenlos interpretieren) als auch fiir konkrete Ausweisungen einstehen (sie darf
nicht unendlich nachdenken wollen). lThre Interpretationsverantwortung ist es
nicht zuletzt, diese entgegengesetzten Notwendigkeiten miteinander zu verein-
baren und das Spannungsverhiltnis von Reflexivitdt und Weltverstindnis immer
wieder aufs Neue angemessen aufzulosen. Es gibt keinen extern fixierten Punkt,
an dem es mit dem Denken genug ist. Es hdngt »von mir« ab, wann ein Nach-
denken jeweils abgebrochen wird.

Wir werden sehen, dass Interpretationsfreiheit, welche sich als interpretative
Verantwortung in der Rechtfertigung vor anderen Personen realisieren muss, an
dieser Stelle eine weitere Dimension gewinnt: Angesichts des Umstands, dass
der Interpret aus seiner endlichen Reflexion heraus dennoch Festlegungen treffen
muss, wird dessen Verantwortung es gelegentlich erfordern, sich gegeniiber
anderen Individuen seine Autonomie zu bewahren. In diesen ungewohnlichen
Fillen werde »ich« auf mein eigenstindiges, besonderes Verstehen vertrauen
und auf eigenes Risiko interpretieren miissen. Ich kann im Interpretieren kein
Egoist sein; aber ich muss mir zuletzt auch eine Interpretationsfreiheit gegeniiber
anderen Personen bewahren konnen. Will ich zu Ergebnissen kommen, muss ich
Divergenzen im Verstehen hin und wieder in Kauf nehmen. Die Moglichkeit an-
deren Verstehens gewinnt damit systematische Bedeutung.

Doch diese Dinge seien erst spiter zum Thema gemacht. Zuerst sollen die
Freiheitsmaoglichkeiten, die im theoretischen Denken vorauszusetzen sind, weiter
ausgelotet werden. Halten wir uns an das wichtigste Ergebnis: Die erste Person
muss voraussetzen, dass sie durch eine Variation von Darstellungsformen eine
Vertiefung ihres Weltverstindnisses erreichen kann. Freiheit in der Interpretation
bedeutet dann primir, dass der Weltinterpret andere, potentiell bessere Darstel-
lungen finden kann und zwar, indem er Darstellungsformen in zweckméBiger
Weise variiert. Der Denkprozess, in dem dies geschieht, sei nun niher betrachtet.
Er kann entlang des Verhiltnisses von gegebenen — das heifit: als problematisch
geltenden — Zeichen und interpretierenden Zeichenbildungen ausbuchstabiert
werden: als Freiheit in der Zeicheninterpretation.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V Freiheit in der Zeicheninterpretation

Der Spielraum des theoretischen Denkens bestimmt sich nicht dadurch, dass das
Denken mit der Realitidt konfrontiert wird, sondern im Rahmen einer Zeichen-
praxis und ihrer Logik. Ein Verhiltnis von Interpretation und externem Zwang
ist nicht formulierbar; Interpretationsmoglichkeiten sind von innen her, durch
Sinnbedingungen begrenzt. Die Formen, die die Welt annehmen kann, lassen
sich nicht in einen geschlossenen Bezirk fassen. Aber in jeder Interpretation ist
vorausgesetzt, dass iiber viele Verstindnisweisen eine Ubereinstimmung besteht,
die eine intersubjektive Praxis ermdglicht. Als denkende und handelnde Person
baue ich darauf: Ich lebe in einer erschlossenen Welt; in bestimmten Hinsichten
bin ich bereits orientiert. Wo ich mir indes selbst etwas verstidndlich oder ver-
standlicher mache, dort muss ich eigene, nicht-ableitbare Zeichenformen bilden,
die das bisherige Weltverstindnis vertiefen.

Unser Interesse gilt insbesondere der Frage, inwiefern ein Zeichengebrauch
in theoretischer Absicht als individuell zurechenbar begriffen werden kann. Da-
bei hatten wir gesehen, dass die Schwierigkeit gar nicht so sehr darin liegt, eine
Moglichkeitenvielfalt zu behaupten. Die Herausforderung war es eher, begreif-
lich zu machen, was diese Freiheit positiv heilen kann oder wie die Idee einer
individuellen Freiheit in das Interpretieren eingebracht werden kann.' Auf den
ersten Blick kann Interpretationsvielfalt aus der Ich-Perspektive nur bedeuten,
dass sich viele Darstellungen »derselben Sache« finden lassen; denn ein An-
spruch auf richtige Interpretation setzt urteilslogische Einschrinkungen und das
Kohirenzgebot in Geltung. Ich habe nicht die Freiheit, ganz anders zu interpre-
tieren oder zwischen Welten zu changieren, sondern sehe mich — aus meinem
eigenen Denken heraus — dem normativen Druck ausgesetzt, die Einheit der
Weltsicht zu bewahren. Eine eigene Variation der Interpretation kann aus Sicht
der ersten Person nur eine Variation der Darstellung sein.

1 Vgl Kap. 112.3.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Fiihrt man sich indes vor Augen, dass Freiheit aus dieser Warte von Anfang
an als Verantwortung akzentuiert werden muss, kristallisiert sich eine fruchtbare
Lesart heraus: Ich werde zumindest insofern gut daran tun, mein Interpretieren
als von mir kontrolliert aufzufassen, als ich gut daran tun werde, es so aufzu-
fassen, dass ich im Interpretieren kritisch zu bleiben habe. Auch wenn die Welt
nicht durch Gedankenkraft umgedeutet werden kann, muss ich damit rechnen,
dass eine Variation der Darstellung letztlich auch einen Unterschied in der Sache
ausmacht. Um verantwortlich zu interpretieren, muss ich folglich fiir Variationen
der Darstellung offen bleiben. Denn ich habe nie »die Welt«, sondern immer nur
bestimmte Perspektiven und Hinsichten. Um einer Hegemonie dieser Perspek-
tiven und Hinsichten vorzubeugen, muss ich voraussetzen, dass ich etwas prin-
zipiell auch anders verstindlich — und vielleicht verstindlicher — machen kann.
Die Voraussetzung von Freiheit bedeutet hier die Voraussetzung, dass das Welt-
verstdndnis prinzipiell verdndert werden kann, und zwar von innen her, indem es
im Zuge einer Bildung von Zeichen iiberarbeitet wird. Als Wesen, das in end-
lichen Perspektiven denkt, kann ich mein Verstidndnis potentiell durch eigene
Darstellungsleistungen fortentwickeln. Ich kann durch theoretisches Uberlegen
zu einem vertieftem Weltverstindnis kommen, indem ich Darstellungsformen
variiere.

Ein solches Nachdenken ldsst sich als Zeichentransformation beschreiben.
Diese sei nun zum Thema gemacht, um das bisher gewonnene Bild zu prizi-
sieren. Gleichzeitig wird das Bisherige auf dieser Beschreibungsebene konkreter
und der Sinn von Verantwortung im theoretischen Denken greifbarer. Wie Inter-
pretation als Zeicheninterpretation begriffen werden kann, wurde bereits sicht-
bar, als wir Darstellungen mit Peirce als »Gedankenzeichen« bestimmten, denen
andere Zeichen vorhergehen.” Damit war nicht einfach gemeint, dass Zeichen in
kommunikative Zusammenhinge eingebettet sind, sondern ein interpretationslo-
gischer Grundsatz: Zeichen, die von eigenstindigem Verstehen zeugen, konnen
wir uns so denken, dass sie gegebene Zeichen interpretieren. Im Folgenden
werde ich diese Pramisse im Sinne eines kritischen Interpretierens akzentuieren,
in dem Gegebenes nicht als Welt, sondern grundsitzlich als Interpretation und
somit als verbesserungsfihig aufgefasst wird. Die Freiheit in der Interpretation
von Welt kann auf diese Weise entlang der Freiheit in der Interpretation von Zei-
chen ausgearbeitet und exemplifiziert werden — was nicht etwa heiflt, den Kreis
der Interpretationsmdglichkeiten zu erweitern, sondern es im Gegenteil mit sich
bringt, diesen weiter einzuschrinken: Denn im gegebenen Zeichen manifestiert
sich fiir uns die Einbettung der Zeichenbildung in eine besondere Situation, in

2 Vgl.Kap.132e.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 207

der etwas thematisch geworden ist. Dies zu beriicksichtigen, heiflit, wie wir sehen
werden, die Interpretation in ganz spezifischer Weise in die Pflicht zu nehmen.
Wo das Verstindnis von etwas vertieft werden soll, ist der Interpret durch das
Zeichen, in dem dieses Etwas schon eine Bestimmtheit gewonnen hat, normativ
herausgefordert. Die Fragen, die sich dann stellen, lauten: »Welche Freiheit habe
ich, wenn etwas richtig(er) bzw. zweckmiBig(er) interpretiert werden soll?«;
»Welche Freiheit habe ich iiberhaupt, etwas als Zeichen anzusehen und somit ein
Thema aufzuwerfen?« Und vor allem: »Wie ist der gute und verantwortungs-
volle Gebrauch dieser Freiheit zu denken?«

Ich werde das Feld durch einige kurze Uberlegungen zum Ort der Zeichen-
interpretation in unserer Studie vorbereiten (V 1). Das Kernstiick des Kapitels
ist sodann eine Explikation der Freiheitsstruktur, die sich fiir die interpretierende
Zeichenbildung veranschlagen lisst, insofern sie auf gegebene Zeichen bezogen
ist. Dabei werden einige zentrale Ergebnisse wieder aufgenommen und in einen
Zusammenhang gebracht, so dass interpretative Freiheit als Freiheit in der Zei-
cheninterpretation prizisere Gestalt gewinnt (V 2). Abschlieend weist der Ge-
dankengang tiber den Standpunkt des jeweiligen Verstindnishorizonts hinaus,
und der Moglichkeit individuell anderen Verstehens wird ihr Platz zugewiesen
(V3).

1 Zeicheninterpretation und Zurechenbarkeit

Wir hatten gesehen, dass Interpretationsverantwortung aus der Ich-Perspektive
im Wesentlichen aus der Moglichkeit der Darstellungsvariation erwichst, die als
Arbeit an der dsthetischen Form des Zeichens begriffen werden kann. Auch dort,
wo richtige Interpretationen schon als gegeben gelten, wir also schon ein Welt-
verstdndnis haben, kann der Verstehenszweck weiterverfolgt werden, indem eine
Vertiefung des Weltverstindnisses versucht wird. Fiir das Folgende werden wir
uns wieder an diese Grundsituation halten: Es sei mithin angenommen, dass sich
Welt schon erschlieft und Darstellungsweisen schon als gemeinsame Verstind-
nisweisen etabliert sind.’ Die Fortentwicklung dieses Verstdndnisses lédsst sich in
seiner Grundstruktur im Ausgang von Peirce beschreiben: Demzufolge kann das
theoretische Nachdenken formal als Prozess der Zeichentransformation gelten,
bei dem gegebene Zeichen in neue (interpretierende) Zeichen transformiert

3 Die epistemische Seite — also Urteile, deren Wahrheitsgehalt nicht bewertet werden
kann, oder auch Fehlinterpretationen — werde ich der Klarheit halber einmal mehr aus-

klammern.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208 | ZEICHEN UND FREIHEIT

werden — und zwar so, dass das gegebene Verstindnis zu grolerer Bestimmtheit
gefiihrt wird. Von diesem Bild kénnen wir ausgehen.” Es wird dazu beitragen,
der Moglichkeit einer Vertiefung des Weltverstindnisses durch eine Variation
von Zeichen Kontur zu verleihen.

Es wurde bereits gesagt, dass Weltinterpretation immer als Zeicheninterpre-
tation aufgefasst werden kann. Vorlaufig wurde dies durch den Hinweis gerecht-
fertigt, dass die Welt allgemein als eine in Zeichen interpretierte Welt aufgefasst
werden kann.” Das freie Interpretieren der Welt (in Zeichen) ist ein Interpretieren
von Zeichen, wenn man annimmt, dass alles, was wir verstehen, als Zeichen zu
begreifen ist.” Ob Zeichen interpretiert werden oder die Welt, machen wir daran
fest, ob die Interpretation thematisch wird oder unthematisch bleibt. Zugrunde
lag dabei der Gedanke, dass eine Darstellung immer einen Autor hat, und somit
auf eine Interpretationsleistung zuriickfithrbar ist bzw. von einem autonomen
Verstehen zeugt.

Es sei nun ndher erldutert, warum ich diese Anschauungsweise im Rahmen
unseres Unternehmens fiir angemessen halte: Gegen den Ansatz an der Zeichen-
interpretation lieBe sich einwenden, dass dieser die Moglichkeit, sich auf Welt zu
beziehen, unnétigerweise problematisiert oder gar unverstdndlich macht. Wir

4 Fir Peirce ist die Beschreibung des Erkenntnisprozesses als Zeichenprozess ein zen-
trales Thema, welches er immer wieder variiert. Vgl. etwa »Some Consequences of
Four Incapacities«, S. 238ff.; »Grounds of Validity of the Laws of Logic«; »The Fixa-
tion of Belief«, Abschnitt II-IV; »How to Make Our Ideas Clear«, Abschnitt IV oder
»New Elements«, S. 322-324. Da Peirce hier als Ausgangspunkt fiir eine vertiefende
Betrachtung dient, brauchen die entsprechenden exegetischen Probleme nicht disku-
tiert zu werden (vgl. dazu Short, »The Development of Peirce’s Theory of Signs«).
Eine realistisch akzentuierte Rekonstruktion des Prozesses der Zeicheninterpretation
versucht Oehler, »Uber Grenzen der Interpretation aus der Sicht des semiotischen
Pragmatismus«, S. 61ff.; vorsichtiger ist Houser, »Introduction«, S. XXIX-XL. Wich-
tige Aspekte der — von Peirce in einigen Hinsichten entfernten — Lesart der Zeichen-
interpretation, die in den nichsten Abschnitten verteidigt wird, hat Simon vorbereitet
(vgl. Philosophie des Zeichens, bes. Kap. 47: »Zeicheninterpretation und Wahrheit«).
Simon stellt diese Aspekte nicht systematisch vor (zur Methode der Zeichenphiloso-
phie vgl. ebd., Kap. 6). Dies ist einer der Griinde, warum keine systematische Ausein-
andersetzung mit Simons Arbeit erfolgt, sondern einige Elemente an verschiedenen
Stellen so aufgenommen werden, wie es fiir den Gedankengang notwendig ist.

Vgl. Kap.13.2e.
In der Zeichenphilosophie hat dies den Status eines Grundsatzes: vgl. Simon, Philo-

sophie des Zeichens, S. 39.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 209

beziehen uns im Alltag ja nicht nur auf Zeichen, sondern zumeist auf Dinge wie
z. B. Tische, die Natur oder den morgigen Tag. Warum sollte es sinnvoll sein,
den Bezug zu dieser Welt gedanklich auszusetzen und einen Bezug auf Zeichen
zu behaupten? Stehen die Begrifflichkeiten des Zeichens und der »Darstellung«
der représentationalistischen Philosophie der » Vorstellung«, die einen Bezug zur
Welt am Ende unbegreiflich werden lidsst, nicht ohnehin schon bedenklich nahe?
Damit der Sinn dieses Zugangs klar werden kann, ist es wichtig zu sehen, dass
der Ansatz an der Zeicheninterpretation fiir uns keine deskriptive These enthilt.
Dass wir an der Zeicheninterpretation einhaken, erklart sich daraus, dass wir den
Begriff des Zeichens als Reflexionsbegriff aufgreifen, tiber den das freie Welt-
verhiltnis von Individuen expliziert werden kann. Konkret ist damit folgendes
gemeint: Es ist zwar richtig, dass sich uns Welt nur erschlieBen kann, wenn wir
Zeichen direkt als welthaltig verstehen und sie, wie man vielleicht sagen will,
»fiir wahr nehmen«. Auf Welt beziehen wir uns also in Zeichen, von denen wir
uns nicht distanzieren und die nicht als Zeichen in den Blick kommen. Aber das
bedeutet — dies war fiir die gesamte Betrachtung essentiell — keineswegs, dass
direkt als richtig verstandene Zeichen alternativlos sind und es keine Moglich-
keit der Uminterpretation gibe. Diese Moglichkeit besteht grundsdtzlich, und so
ist alles, was tiber die Freiheit der Weltinterpretation gesagt wurde, auch fiir das
Zeichenverstehen relevant. Nicht zuletzt die Uberlegungen zur ZweckmiiBigkeit
von Darstellungsforrnen7 erlauben es, ein Verstehen so aufzufassen, dass es eine
Zufriedenheit mit erreichten Verstdndnisweisen beinhaltet. Wenn dies aber so
ist, muss man dieses Verstehen im Mafle der Moglichkeiten der zweckmiBigen
Zeichenvariation zurechnen konnen. Die Freiheit des Weltverstehens bemisst
sich an den Moglichkeiten der Interpretation. Vor diesem Hintergrund muss
auch ein Zeichenverstehen, das sich instantan vollzieht (wie das Verstehen eines
Satzes, dessen Wahrheit uns unmittelbar einleuchtet), als reflexiv kontrolliert
und zurechenbar gelten. Und auch die Zurechenbarkeit des Weltverstindnisses
selbst, welches als Einstellung ja nicht so unmittelbar zurechenbar sein kann wie
eine besondere Handlung, konnte man aus dieser Perspektive zu erkldren ver-
suchen.

Dies kann mich sich auch dadurch klarmachen, dass man die Art und Weise
der Ausweisung eines Verstindnisses in Betracht zieht: Wo eine Person darlegt,
wie sie etwas genau versteht, wird sie dies notwendig in bestimmten Zeichen
tun, die intersubjektiv verstindlich sind. Die Ausweisung steht von Anfang an in
einer sozialen Dimension, die sich auch als Rechtfertigungsdimension deuten
lasst. Nun muss freilich jederzeit gefragt werden konnen, wie etwas genau ver-

7 Vgl Kap. IV 2.3.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210 | ZEICHEN UND FREIHEIT

standen wird: Einer Person ein eigenes Verstehen zuzuschreiben, beinhaltet, ihr
die grundsitzliche Fihigkeit zuzuschreiben, ihr Verstindnis in Zeichen offenzu-
legen. Dabei wire wiederum vorauszusetzen, dass es unterschiedliche Moglich-
keiten gibt, ein vormals unthematisches Weltverstandnis zu artikulieren.® Indem
man der Person, wie es im Normalfall zundchst geschieht, ein Verstindnis von
etwas zuschreibt, schreibt man ihr die Fahigkeit zu, dieses Verstdndnis in unter-
schiedlichsten Darstellungen auszulegen, die sie als richtig ansieht. Das heif}t,
dass sie ihr Verstindnis nicht etwa beschreibt, sondern interpretierende Zeichen
bildet. Damit aber fallen Freiheit des Verstehens und Mdoglichkeiten der Inter-
pretation in der Zuschreibung zusammen. Die Ausweisung eines Weltverstind-
nisses ist kein Zustandsbericht, sondern selbst ein freier Verstehensvollzug.
Einer Person ein autonomes Verstehen zuzuschreiben, bedeutet, ihr die Fihig-
keit zuzuschreiben, jederzeit eigene Interpretationen zu bilden. An den veran-
schlagten Interpretationsmoglichkeiten macht sich die reflexive Kontrolle auch
des Verstidndnisses fest.

Ein Seitenblick auf eine Unterscheidung bei Peirce kann dies prézisieren:
Dass Peirce so etwas wie ein direktes Zeichenverstehen in Rechnung stellt,
schlédgt sich im Begriff des unmittelbaren Interpretanten nieder. Wihrend ein
Interpretant, nach einer der zahlreichen Begriffserkldrungen, allgemein etwas ist,
»which the sign in its significant function essentially determines in its inter-
preter«g, hat ein Zeichen unmittelbare Interpretanten, insofern das Bestimmen
direkt erfolgt. Der unmittelbare Interpretant ist sozusagen der Sinn eines Zei-
chens, welchen es unabhingig von der konkreten Interpretation zu haben scheint.
Nun vertrégt sich dieser Begriff jedoch offenbar nur schlecht mit dem Umstand,
dass wir die Frage, wie wir etwas verstehen, (auch uns selbst) nur beantworten
konnen, indem wir Zeichen bilden. Man konnte meinen, der unmittelbare Inter-
pretant habe mehr emotionale Qualitdt und sei eigentlich eine Art »Verstehens-
gefiihl«.'"” Wie konnen wir mit dieser Schwierigkeit umgehen? Vor dem Hinter-

8 Es konnte sogar (wovon wir absehen werden) zum Vorschein kommen, dass gar kein
befriedigendes Verstidndnis von etwas vorlag.

9  Peirce, »Pragmatisme, S. 409.

10 Eine solche Beschreibung benutzt Peirce, wenn er die unmittelbare Interpretiertheit als
ersten von drei Graden der Klarheit beschreibt: »The first [sc. grade of clearness] was
such Familiarity as gave a person familiarity with a sign and readiness in using or
interpreting it. In his consciousness he seemed to himself to be quite at home with the
sign. In short, it is Interpretation in Feeling« (»Excerpts from Letters to William
James«, S.496f.). An anderer Stelle spricht Peirce dhnlich vom emotionalen Inter-

pretanten (»Pragmatism, S. 409f.).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 211

grund der Uberlegungen zur Sinnlogik von Verstehensvoraussetzungen miissen
wir davon sprechen, dass der unmittelbare Interpretant fiir die vorausgesetzte
Interpretierbarkeit eines Zeichens steht. In der Tat bemerkt Peirce selbst einmal:
»My Immediate Interpretant is implied in the fact that each Sign must have a
peculiar Interpretability before it gets any Interpreter. [...] The Immediate Inter-
pretant is an abstraction, consisting in a Possibility«."" Will jemand ein solches
Verstehen aber ausweisen, so darf man dies fortfithren, wird er selbst bestimmte
Zeichen bilden miissen. Und eine solche aktive Interpretation wire bei Peirce
mit dem Begriff des dynamischen Interpretanten verbunden.'” Wihrend das un-
mittelbare Interpretiertsein als im Grenzfall génzlich passive Interpretation
gedacht werden miisste, in der ein Zeichen fiir jeden Interpreten den gleichen
Sinn zu haben scheint, verweist der Begriff des dynamischen Interpretanten auf
einen eigens zu vollziehenden Akt, der in jedem Einzelfall variieren muss: »The
Dynamical Interpretant«, so spitzt Peirce dies an einer Stelle zu, »is whatever
interpretation any mind actually makes of a sign.«13

Das Gesagte ldsst es angemessen erscheinen, die dynamische Interpretation
ins Zentrum zu stellen und die Zurechenbarkeit der interpretierenden Zeichen-
bildung iiber den Spielraum der aktiven Zeicheninterpretation zu umgrenzen.
Ein solcher wird fiir die Freiheit des theoretischen Denkens und die Verwendung
direkt verstandener Zeichen gleichermallen veranschlagt werden konnen: Nach
Freiheit zu fragen, heillt, nach Moglichkeiten der Interpretation zu fragen — ganz
gleich, ob von diesen Moglichkeiten Gebrauch gemacht wird oder nicht. Das als
Zeichen gegebene Zeichen ist deshalb fiir uns der gedankliche Ausgangspunkt
des freien Interpretierens. — Zaumt man die Sache von hier auf, so wird deutlich,
warum die Idee, dass stets »nur Zeichen gegeben« sind, keine These ist, in der
die Welt gedanklich aufgelost wird. Sie wird als ein Prinzip kenntlich, welches
die Moglichkeit zu anderen, besseren Interpretationen offenhilt und von dem wir
einen bestimmten Gebrauch machen konnen. Die Reflexion tiber diese Moglich-
keit miindet nicht in eine Entgrenzung der Interpretation. In ihr zeigt sich viel-
mehr gerade auch die Endlichkeit des Interpretationsspielraums, denn sie bleibt
selbst durch das jeweils gesetzte Verstindnis bedingt. Und in ihr duflert sich

11 Peirce, »The Peirce/Welby Correspondence, S. 111.

12 Peirce spricht auch vom energetischen Interpretanten, der »some kind of effort« er-
fordert (»Pragmatism, S. 409f.). — Hookway beschreibt den Unterschied wie folgt:
Der unmittelbare Interpretant ist »the interpreting thought, that is, so to speak, called
for by the sign itself«; der dynamische Interpretant ist »the interpreting thought that is
actually produced on some occasion« (Peirce, S. 139).

13 Peirce, »Excerpts from Letters to William James«, S. 499.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212 | ZEICHEN UND FREIHEIT

auch keineswegs ein Wille zur Beliebigkeit. Denn das Suchen nach Interpreta-
tionsmoglichkeiten zeugt von einem bewussten Fragen nach Interpretationen, die
das Weltverstidndnis weiterbilden. Indem wir nicht mehr die Realitéit an die erste
Stelle setzen, sondern die Zeichen, vergegenwirtigen wir uns unserer Verant-
wortung im Interpretieren.

2 Interpretationsfreiheit als Freiheit
in der Zeicheninterpretation

Gehen wir nun in die Details. Wir legen, wie erldutert, die Situation zugrunde,
dass sich mir als erster Person Singular bereits Welt erschliefit, und ich doch
nach weiteren Interpretationen frage. Dabei stehen von Anfang an besondere
Darstellungsformen im Blickpunkt. An ihnen entscheidet sich, was die richtige
Interpretation ist, denn weder die Realitdt noch Regeln leisten hier Beistand.
Meine Reflexion iiber die richtige Interpretation (mein theoretisches Denken)
vollzieht sich wesentlich in solchen besonderen Formen. Sofern ich dabei nach
Interpretationen frage, gilt mir das bisherige Weltverstindnis als problematisch.
Im besonderen Fall heifit das, dass es zu einem vertieften Verstindnis davon
kommen soll, was etwas ist, dass die Welt in einer bestimmten Hinsicht weiter
erschlossen werden soll. Diese Situation kann man so beschreiben, dass sich der
Weltinterpret auf Zeichen bezieht, die es zu interpretieren gilt.

Unsere These nun ist, dass die von diesen gegebenen Zeichen her erfolgende
Interpretationsbildung ein im ausgezeichneten Sinne (positiv) freier Vollzug ist.
Man konnte auch sagen wollen: Die Relation von Zeichen und interpretierenden
Zeichen ist ein Freiheitsverhiltnis.'* Wir wollen jetzt herausfinden, wie sich
dieses Verhiltnis genauer auseinanderlegen ldsst. Die Stichworter »Zwang,
»QGrenze«, »Einschrinkung« und »Verantwortung« werden wiederum als heuris-
tische Orientierungspunkte dienen.

2.1 Der Gedanke des Verstehenszwangs

Konnen mich besondere Zeichen zu bestimmten Interpretationen »zwingen«?
Nach dem Gesagten wird man sich einen solchen Zwang, wenn liberhaupt, nur

14 So beschreibt Abel das Verhiltnis von Zeichen und Folgezeichen als ein »freies Ver-
hiltnis« (Sprache, Zeichen, Interpretation, S. 247; vgl. ders., »Die Kunst des Neuenx,
bes. S. 13).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 213

fiir das Zeichenverstehen vorstellen, und hier auch nur fiir das Verstehen von
Zeichen, welche andere Personen an uns richten. Denn ein Zwang, bestimmte
Interpretationszeichen zu bilden, ist nicht plausibel zu machen; wo einer eigene
Darstellungsformen bildet, hat der Gedanke an Determination oder Heteronomie
keinen Platz. Es konnte gleichwohl so scheinen, dass sich uns der Sinn eines
Zeichens, das wir unmittelbar verstehen, aufdringen und gegen unseren Willen
fiir das Denken leitend werden kann. So mochten wir vielleicht sagen, dass wir
die Bedeutung von Zeichen manchmal unwillkiirlich in uns aufnehmen, ohne
dass eine Kontrolle moglich ist. Eine Person konnte mir auf diesem Wege viel-
leicht eine Verstindnisweise aufnotigen, indem sie Zeichen bildet, deren Sinn
ich mich nicht entziehen kann. So konnte mir jemand sagen, dass der Apfel in
meiner Hand »wurmstichig« ist, oder mit dem Finger auf diesen Apfel deuten
und angewidert das Gesicht verziehen. Solche Beispiele scheinen zu zeigen, dass
ich manchmal um den Sinn von Zeichen nicht herumkomme und im Verstehen
auf charakteristische Weise von aulen festgelegt sein kann. Illustrieren wollen
konnte man diese These durch den Hinweis, dass die semantische Verarbeitung
automatisch und unbewusst ablauft.

Es ist bereits klar geworden, warum diese Idee nicht tragfihig sein kann; ihre
Kritik lduft deshalb darauf hinaus, unsere Strategie, an der Zeicheninterpretation
anzusetzen, noch einmal auf andere Weise zu verteidigen. — Man beachte zu-
nichst, dass im skizzierten Fall nicht die Richtigkeit des Zeichens betroffen ist.
Ich bin nicht gezwungen, die Beschreibung des Apfels als zutreffend zu akzep-
tieren. Ich kann priifen, ob dieser auch nach meinem Verstindnis wurmstichig
ist, und werde dies gewohnlich auch tun. Damit aber befinde ich mich bereits im
normativen Raum des theoretischen Denkens. Ich konnte z. B. hin und her iiber-
legen und am Ende sagen: »Es ist nur ein kleiner Wurm; der Apfel ist noch
frisch.« Und wenn ich die Interpretation meines Gegeniibers akzeptiere, so ge-
schieht dies aus freien Stiicken. Zumindest diirfen wir dies voraussetzen: Ich
muss das Urteil, dass der Apfel wurmstichig ist, nicht akzeptieren, wenn ich es
selbst nicht fiir richtig halte; und dariiber hinaus bleibt ein anderes Interpretieren
insofern moglich, als ich jederzeit andere Weisen der Beschreibung heranziehen
kann, wenn ich sie fiir angemessener halte. Genau dies ist die Voraussetzung, die
wir machen, wenn wir von der Zeicheninterpretation ausgehen. Selbst wenn ein
Verstehen empirisch einmal automatisch oder unreflektiert zu geschehen scheint,
so war doch die Moglichkeit der Variation nicht ausgeschlossen. So bleibt es
berechtigt zu sagen, dass die erste Person jederzeit die Kontrolle iiber ihr Ver-
stehen behilt. Wir rechnen das Zeichenverstehen im MaBe der Moglichkeiten
der Zeicheninterpretation zu — und solche Moglichkeiten sind grundsitzlich
gegeben.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Die Idee also, dass eine Person gezwungen sein konnte, Weltdarstellungen
passiv in ihren Geist aufzunehmen und kritiklos als richtig zu verstehen, betont
den Aspekt der rhetorischen Wirkung so iiber, dass die prinzipielle Moglichkeit
der Zeichenvariation ausgeblendet wird. Dass jemand eine Darstellungsform als
richtig wahrnimmt, bedeutet nicht, dass er sich einem Verstehensgefiihl iiber-
lasst. Wire mein Verstehen durch gegebene Zeichen heteronom determiniert
oder dem Bann dieser Zeichen ausgeliefert, so wire es nicht mehr mein Ver-
stehen. Ein Denken kann nicht als unkontrollierbares Geschehen gedacht sein.
Wir konnen uns bestenfalls denken, dass Vorstellungen (etwa die des wurmsti-
chigen Apfels) unwillkiirlich hervorgerufen werden. Wo es aber um Verstehens-
vollziige geht, muss die Betrachtung iiber rhematische — wesentlich erginzungs-
bediirftige — Zeichen hinausgehen und eigene Interpretationsakte beinhalten.

Nun wire es aber sicherlich falsch zu sagen, dass uns solche Zeichen vollig
unbetroffen lassen. Kehren wir noch einmal zum Beispiel zuriick: Der Hinwesis,
der Apfel in meiner Hand sei wurmstichig, mag nicht dazu fiihren, dass ich mir
diese Einschitzung zueigen mache; aber er wird vermutlich auch nicht spurlos
an mir voriibergehen. Ich werde mich zumindest veranlasst sehen, mich in dieser
Sache in irgend einer Weise zu positionieren. Wie ist dies zu erkldren? Offenbar
enthilt die gegebene Beschreibung Ausdriicke, die ich direkt verstehe. So wiirde
ich z. B. den Terminus >der Apfel in deiner Hand« ohne weiteres auf den Apfel
in meiner Hand beziehen. In dieser Hinsicht wird in dem Zeichen eine Verstdnd-
nisweise beansprucht, welche mein Gegeniiber und ich schon teilen. Aber wenn
dies so ist, dann ist — ganz gleich, ob ich den generellen Terminus »>... ist wurm-
stichig« als zutreffend akzeptiere oder nicht — bereits eine Voraussetzung da,
hinter die ich nicht so einfach zuriick kann. Es ist namlich etwas (der Apfel in
meiner Hand) als Gegenstand eines Aussagens herausgegriffen worden, der nun
zur Charakterisierung ansteht. Das heift, es wurde ein Thema aufgeworfen. Auch
wenn ich die Aussage nicht als richtig akzeptiere, ist damit doch ein Raum von
Moglichkeiten der Interpretation aufgespannt.IS Und wo fiir mich etwas von der
Richtigkeit der Interpretation abhingt (und das wird es, wo es um mein Welt-
verstdndnis geht), dort habe ich Grund, mich in diesem Raum der Interpreta-
tionsmoglichkeiten zu platzieren.

So kann mir eine fremde Zeichenbildung zwar kein Verstehen aufnotigen,
aber sie kann mich doch dazu herausfordern, Stellung zu nehmen, indem sie ein

15 Wellmer macht zu Recht darauf aufmerksam, dass die Analogie von blindem Regel-
folgen und automatischem oder »direktem« Verstehen insofern irrefiihrend ist, als das
Verstehen besonderer AuBerungen immer eine Platzierung »in einem Raum mdglicher

Deutungen (und Fehldeutungen)« ist (»Verstehen und Interpretieren«, S. 96).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 215

Thema aufwirft. In diesem Sinn ist es gerechtfertigt zu sagen, dass ich mich
einem gegeben Zeichen »nicht entziehen« kann.'® Dies bedeutet dann: Gegebene
Zeichen sprechen mich normativ an. Das entsprechende Verstindnis vorausge-
setzt, komme ich gar nicht umhin, Interpretationen, die mir als Zeichen in den
Blick kommen, als mogliche eigene Interpretationen in Erwédgung zu ziehen und
zu bewerten. Diese Zeichen sind fiir mich der Ausgangspunkt einer eigenen
Zeichenreflexion.

Dies charakterisiert gleichzeitig die Situation, in die man sich versetzt, indem
man das Thema der Interpretationsfreiheit aufgreift. Halten wir uns fiirs erste an
den Fall, dass der Interpret bereits ein tragfihiges Weltverstindnis hat und aus
eigener Initiative nach besseren Interpretationen fragt: Sagen wir von so einem
Interpreten, dass ihm Zeichen gegeben sind, so liegt darin, dass er die bisher
verwendeten Zeichen zu variieren und das in ihnen ausgewiesene Verstindnis so
zu vertiefen sucht. Dass dies geschieht, ist ein wesentliches Ingrediens unserer
Betrachtung; denn wer sich nach Freiheitsmoglichkeiten erkundigt, muss das
Gegebene gedanklich problematisieren. Die Voraussetzung dabei war, dass eine
Zeichentransformation jederzeit moglich ist. Wo Zeichenbildungen als zweck-
mifBig im Sinne der WelterschlieBung angesehen werden, dort wird etwas ver-
standen; Verstehen ist, so gesehen, eine Sache von Zufriedenheit. Doch darin
liegt schon, dass ein kritischer Zweifel oder ein Nachdenken immer moglich
bleibt."” Es bedeutet, dass ich nicht warten muss, bis ein Problem auftritt, son-
dern etwas von mir aus problematisieren kann, da keine Interpretation alternativ-
los ist.

So hat uns die Vergewisserung, dass eine Heteronomie im Zeichengebrauch
nicht denkbar ist, einmal mehr geholfen, den Blickwinkel klarzustellen. Ein un-
mittelbares Verstehen kann grundsitzlich als ein autonomer Vollzug begriffen
werden, da die Moglichkeit anderen Interpretierens grundsitzlich offenbleibt.
Der Gedanke vom Verstehenszwang kommt dem Gedanken gleich, die Zeichen-
transformation konnte manchmal ausgeschlossen sein, doch dieser Fall ist nicht
konzipierbar. Vielmehr ist das direkt Verstandene das, was nicht zum Thema
einer Zeicheninterpretation wird. Dennoch muss das Verstehen als frei gelten,
weil es jederzeit freisteht, etwas zum Thema zu machen.

Was macht eine solche selbstinitiierte Zeichenreflexion — Simon spricht vom
Prozess der »Verdeutlichung >desselbenc in anderen Zeichen«'® — nun genau aus?
Welche Freiheit ist zu veranschlagen, wenn man annimmt, dass etwas als inter-

16 Vgl. Stegmaier, »Weltabkiirzungskunst«, S. 124f.
17 Vgl. Kap. IV 3.3.
18 Simon, Philosophie des Zeichens, S. 232 (Hervorhebung Verf.).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216 | ZEICHEN UND FREIHEIT

pretationsbediirftig angesehen und zum Thema (gemacht) wird? Wir fahren fort,
indem wir die Grenzen der Zeicheninterpretation bestimmen.

2.2 Grenzen der Zeicheninterpretation

Wihrend wir zunéchst die Grenzen des sinnvollen oder iiberhaupt verstindlichen
Zeichengebrauchs herausgearbeitet hatten, kann der Kreis der Moglichkeiten nun
von Anfang an enger gefasst werden. Konkrete Freiheitsspielrdume, so wurde
gesagt, werden von den jeweiligen Vorhaben her umgrenzt." Die Grenzen der
Zeicheninterpretation sollten also von vornherein mit Blick auf den Zweck der
Interpretation umschrieben werden, und das heifit: mit Blick darauf, dass beson-
dere Zeichen gegeben sind, die ein Thema angeben. Das interpretierende Zei-
chenbilden ist auf eine Vertiefung des Verstindnisses dieses besonderen Themas
gerichtet: Grenzen des richtigen Zeicheninterpretierens sind deshalb Grenzen in
einem von Beginn an positiven Freiheitsszenario.

Wo diese Grenzen zu suchen und wie sie zu denken sind, wissen wir bereits:
Wir miissen auf die jeweils vorausgesetzten Verstindnisweisen achten, welche
nicht der individuellen Selbstbestimmung unterliegen konnen, da sie in einer
sozialen Praxis verankert sind. Diese Verstindnisweisen, so zeigte sich, werde
auch ich selbst zugrunde legen, wenn ich mein Verstehen konkret ausweise. Dass
ich nicht hinter sie zuriick kann, ist gleichbedeutend damit, dass ich nicht hinter
mich selbst zuriick kann.

An dieser Stelle konnen wir jene Verstindnisweisen noch stirker auf den
Aspekt hin betonen, dass sie nicht formelle Festlegungen sind, sondern sich im
Umgang mit der Welt herausbilden. Im Lichte des Richtigkeitsbezugs sind diese
Verstindnisweisen, wie wir mit Wittgenstein sagten, die gemeinsamen Weisen
des »Urteilens«.”” Von dieser Seite her sicht man gut, warum ein allgemeines
Grundverstindnis immer als indisponibel stehenbleiben muss und warum seine
Allgemeinheit sofort aufgehoben wiirde, wenn wir es problematisierten bzw. zur
Interpretation in Erwigung z6gen: Wird eine in einer Weltinterpretation voraus-
gesetzte Verstindnisweise zum Thema, so ist jene Weltinterpretation gar nicht
mehr Gegenstand der Reflexion, da ihre Bedingungen in Frage gestellt werden.
Der Interpret wiirde sich nicht mehr auf die Interpretation in ihrer Besonderheit

19 Vgl. Kap.11.2.
20 Vgl. Kap. lII 2.3. — Dass die Trennlinie zwischen Sinn und inhaltlicher Richtigkeit
nicht trennscharf gezogen werden kann, wurde in Kap. IV 1.1 angesprochen und wird

sich im Folgenden wieder zeigen.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 217

einlassen — auf ihren normativen Anspruch gar nicht eingehen —, sondern das
Thema wechseln. Sofern aber ein Zeichen als gegeben gelten kann, sind schon
Verstidndnisweisen in Anspruch genommen, die als nicht-erlduterungsbediirftig
oder »konventionell« gelten, so dass sich das besondere Interpretieren darauf
stiitzen kann. Und sofern die Zeicheninterpretation auf ein besonderes Zeichen
gerichtet ist, wird sie sich immer in solchen Grenzen bewegen. Die Frage nach
interpretierenden Zeichen bezieht sich schon allein deswegen nicht auf das am
Zeichen, wofiir Ubereinstimmung vorausgesetzt wird, weil sie in dieser Hinsicht
nicht auf den Zweck bezogen sein kann, etwas verstindlicher zu machen. Sie
muss sich auf die gegebenen Zeichen in ihrem besonderen Sinn beziehen. Sobald
man anfingt, die Bedingungen dieses Sinns zu problematisieren und damit das
Thema wechselt, geht man schon zu anderen (gegebenen) Zeichen tiber.

Man kann Peirce’ Aufsatz »The Fixation of Belief« heranziehen, um dies zu
verdeutlichen. Der Ausgangspunkt ist wiederum das, was oben Vertiefung des
Verstehens genannt wurde und was bei Peirce als Transformation von Zeichen
beschrieben wird.”' Wir hatten gesagt, dass eine solche Transformation dort ini-
tiiert wird, wo etwas zum Thema oder Problem (gemacht) wird. Peirce nennt das
Motiv der Reflexion an dieser Stelle Zweifel. Der Zweifel hat etwas Irritierendes;
denn er unterminiert die Gewohnheit und schafft Handlungsunsicherheit.”> Das
Ziel einer logischen Uberlegung ist seine Beseitigung durch die Festlegung von
Uberzeugungen, die eine neue Basis fiir ein kontrolliertes Handeln bereitstellt.
»With the doubt, therefore, the struggle begins, and with the cessation of doubt it
ends.«”> — Nun lassen sich nach Peirce aus diesen Grundelementen wichtige
Schliisse ziehen: So bedarf es keiner unumstoflichen Pramissen, um eine Unter-
suchung zu beginnen. Als Basis geniigen einige Uberzeugungen »perfectly free
from all actual doubt«.** Und noch wichtiger fiir unseren Zusammenhang ist:
Damit das Denken einen Angriffspunkt hat, geniigt es nicht, dass etwas rein
formell angezweifelt oder eine Frage einfach formuliert wird; es muss vielmehr
»a real living doubt«” bestehen. Peirce hat hier insbesondere den Fall im Visier,
dass etwas weiter angezweifelt wird, was schon eine allgemeine Uberzeugung

21 Peirce’ Bestimmung an dieser Stelle lautet: »The object of reasoning is to find out,
from the consideration of what we already know, something else which we do not
know« (The Fixation of Belief«, S. 244).

22 Vgl. ebd., S. 247f.

23 Ebd.,, S. 248.

24 Ebd.

25 Ebd. — Dass nicht jedes Zweifeln sinnvoll ist, hat Wittgenstein spéter in zahlreichen
Variationen dargelegt: vgl. Uber Gewifsheit, z. B. §§ 2, 220, 337, 450 oder 625.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218 | ZEICHEN UND FREIHEIT

ist. »When doubt ceases, mental action on the subject comes to an end; and, if it
did go on, it would be without apurpose.«26

Wir konnen daraus das folgende Bild gewinnen: Die Grenzen der richtigen
Zeicheninterpretation werden sich im Einzelfall daran bemerkbar machen, dass
schon die Frage nach einer Verstehensvertiefung ins Leere geht. Anders gesagt:
Unter Zugrundelegung des Verstehenszwecks legen diejenigen in den Ausgangs-
zeichen beanspruchten Zeichenpraktiken, von deren Infragestellung wir keinen
Fortschritt im Verstehen erwarten kénnen, einen Interpretationsspielraum fest.
Selbst wenn ein gegebenes Zeichen zum Ansto3punkt eines Nachdenkens wird —
es muss als Zeichen umgrenzt sein. Es muss hinreichende Klarheit dariiber be-
stehen, »was fiir ein Zeichen« gegeben und was fiir ein Problem also gestellt ist.
Insofern konnen die Sinnbedingungen eines gegebenen Zeichens nicht zum
Thema werden. Diese Bedingungen geben dem Interpretationsbediirfnis (dem
»Zweifel«) erst seine Form.”

Wihrend die Idee einer absoluten Realitit in keiner bestimmten Weise ex-
pliziert werden kann, haben die Grenzen, mit denen wir konfrontiert sind, wenn
ein gegebenes Zeichen uns normativ anspricht, eine konkrete Gestalt. Die Diffe-
renz zwischen dem, was vorausgesetzt ist und bleibt, und dem, was zur Dispo-
sition steht, wird fiir die Umgrenzung des Ausgangszeichens und fiir die inter-
pretierende Zeichenbildung logisch bestimmend sein. Das am Zeichen, was die
Weise der besonderen Interpretation ausmacht und die Charakterisierung leistet,
wird als variabel aufgefasst. Das aber, was als Sinnbedingung fungiert, wird
auch Sinnbedingung der Reflexion sein; es kann in dieser Reflexion nicht thema-
tisch werden. Das besondere theoretische Denken, so darf man deshalb vermu-
ten, spielt sich jeweils in gut bestimmten Grenzen ab. Dies heifit wiederum nicht,
dass das Denken in ein Korsett gezwungen ist: Dass ich keinen Sinn in einer ver-
tiefenden Interpretation sehen kann, zeigt, dass mir eine Verstdndnisweise als
zueigen gilt. Meine Ubereinstimmung mit der Interpretationspraxis bleibt des-
halb zu jedem Zeitpunkt eine friedliche. Und so steht es mir auch jederzeit frei,
Voraussetzungen in Frage zu stellen, wenn ich dies wirklich will. Wenn mir z. B.
jemand sagt, dass dieser Hund »erstaunlich weiches Fell« habe, und ein (mit
Peirce) »lebendiger« Zweifel in mir aufkommt, dass es sich tiberhaupt um einen
Hund handelt, so wird dieser Zweifel selbstverstindlich in mein theoretisches
Uberlegen eingehen. Doch indem dies geschieht, wende ich mich bereits einem

26 Peirce, »The Fixation of Belief«, S. 248 (Hervorhebung Verf.).

27 Mit Wittgenstein konnte man dies so beschreiben, dass die Fragen, die wir stellen, in
den »feststehenden Angeln« des Fraglosen und Unbezweifelten aufgehédngt sind: vgl.
Uber Gewifheit, §§ 341-343.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 219

neuen Thema zu — namlich der Frage, ob »dies« ein Hund ist oder etwas anderes.
Die Form der Problemstellung verdndert sich, und es sind nun andere Zeichen
gegeben.

Es wurde bereits besprochen, wie man sich solche Verstindnisweisen vor-
stellen kann. Aus der Ich-Perspektive sind sie das, was unser — und damit auch
mein — Grundverstandnis ausmacht. Ich ordne mich z. B. einer Gemeinschaft
von Personen zu, deren Muttersprache Deutsch ist, und die iiber gemeinsame
gestische oder mimische Zeichenkompetenzen verfiigen. Ich zdhle darauf, dass
gesichert ist, was ein Buch, eine Woche oder ein Alptraum ist, wie heruntergezo-
gene Mundwinkel aufzufassen sind, oder dass ein gewisses kleines Tier mit
langen Ohren ein Kaninchen ist.”® Dass der Pfeil >7< nach oben zeigt oder dass
das, woran wir beim Friihstiick sitzen, ein >Tisch« ist — dies sind keine Themen
im Alltag. Es sind insbesondere keine Themen des theoretischen Nachdenkens:
Eine Person, die nach aufschlussreichen Interpretationen fragt, befasst sich nicht
damit, ihr Grundverstdndnis zu bestitigen oder zu repetieren; sie kann nicht ver-
standlich machen wollen, was schon gemeinsam verstanden ist. Das individuelle
Denken hat hier keinen Angriffspunkt.

Die direkte Referenz war ein Beispiel dafiir. Wenn eine Person auf einen
Gegenstand zeigt oder das Demonstrativum >dies< verwendet, schlidgt sie damit
keine Interpretation von etwas vor, sondern greift ein Interpretandum heraus. Sie
macht Gebrauch von einem bestehenden Verstindnis und baut darauf, dass dies
bereits wahrnehmbar ist. Sofern direkt Bezug genommen wird, ist ein Schema
dann schon beansprucht. Das, worauf referiert wird, wenn direkt referiert wird,
wird durch die Interpretationsgemeinschaft umgrenzt, die vorausgesetzt wird, in-
dem so referiert wird. — Auf den Fall der Zeicheninterpretation lésst sich dies so
ibertragen: Sofern ein gegebenes Zeichen indexikalisch funktioniert, wird es
einen Spielraum der Interpretation festlegen und gar nicht erst zur Variation in
Erwédgung gezogen. Ich kann nur variieren wollen, wie dies (oder das, worauf
ich zeige) bestimmt wird. Die indexikalische Bezugnahme selbst aber kann ich
nicht problematisieren, weil sie in der 6ffentlichen Praxis verankert ist. Ein Ge-
brauch von >dies«< ist daher nie eine Positionierung in einem Feld von Interpreta-
tionsmoglichkeiten (ich frage nicht, ob etwas ein dies ist oder etwas anderes).
Denn Indexikalia tibernehmen keine Darstellungsfunktion; was sich indexika-

28 Man kann sich Fille denken, in denen nicht mehr als eine »gemeinsame menschliche
Handlungsweise« als Bezugssystem zugrunde gelegt werden kann (vgl. Wittgenstein,
Philosophische Untersuchungen, § 206; zur radikalen Ubersetzung vgl. Quine, Word
and Object, Kap. 2). Doch gerade solche Extremfille zeigen, dass eine Verstindigung

ganz ohne Verstehensvoraussetzungen nicht denkbar ist.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220 | ZEICHEN UND FREIHEIT

lisch erschlieBt, ist Ausgangspunkt von Interpretationen.29 Und dies ist nicht, wie
Peirce es hin und wieder tut, so zu deuten, dass Indexzeichen den Interpreten
dazu zwingen, die Aufmerksamkeit auf gewisse Gegenstinde zu richten.” Ange-
messener ist es, diesen Vorgang so zu verstehen, dass individuelle Interpreten
allgemeine Verstdndnisweisen zugrunde legen, die sie nicht sinnvoll in Frage
stellen konnen und als verstehende Wesen auch nicht in Frage stellen wollen.
Wo ich mich direkt auf etwas beziehe, dort beziehe ich mich so auf etwas, wie es
schon verstanden ist. Das Verstehen von indexikalischen Elementen ist somit
kein individuell-freies, aber doch ein freies Verstehen. Es ist in eine Praxis auf-
gehoben, an der ich teilnehme, und Inventar einer Gemeinschaft, der ich mich
von mir her zuordne, da sie so interpretiert wie ich selbst.

Fiir den Gebrauch von Pridikaten konnen wir ganz dhnliche Beobachtungen
machen. Nehmen wir an, der Satz »Der kleine Benni ziichtet im Wohnzimmer
Kaninchen« wire eine zutreffende Beschreibung der Welt. Wenn jemand fragen
will, wie das genau zu verstehen ist, so wird er dabei die Grenzen, die durch die
Pridikate >Wohnzimmer< oder >Kaninchen« gezogen werden, nicht iiberschreiten
konnen. Auch wenn diese Pridikate nicht direkt auf ihre Gegenstinde bezogen
werden, muss man doch einen normalen Verwendungsfall annehmen, wenn die
Frage nach dem Sinn der Aussage einen Gehalt haben soll. Gleiches wiirde — ein
anderes Beispiel — gelten, wenn ich auf einer Landkarte den schwer verstdnd-
lichen Hinweis » <— Sonne « fiande. Das in dieser Sache bestehende Interpreta-
tionsbediirfnis wiirde ich nicht dadurch zu stillen versuchen, dass ich frage, was
der Ausdruck >Sonne< genau bedeutet. Auf diesem Wege werde ich keine Auf-
schliisse iiber den besonderen Sinn dieses Zeichens gewinnen. Und wiirde ich
Interpretationen vorschlage, die iiber die Bedeutung des Ausdrucks >Sonne< hin-
weggehen (z. B. » <— Bahnhof«), wiirde bestenfalls mein semantisches Konnen
zweifelhaft.' Das Zeichen » < Sonne « wiirde in den Hintergrund treten, bis die
konventionelle Bedeutung von >Sonne«< geklért ist. Es wiren nicht interpretie-

29 Kaplan schreibt: »[...] no operator can control the character of the indexicals within
its scope, because they will simply leap out of its scope to the front of the operator.«
(»Demonstratives«, S. 510) — Mit Simon kann man sagen, dass Sinnliches am Beginn
einer Kette von Zeichentransformationen steht. Ein Wahrnehmungsgegenstand wird
nicht gedeutet; es handelt sich um »Interpretation ohne Wahl«. Jeder weitere Schritt
aber geht iiber das Unmittelbare hinaus: Der Interpret fragt dann nach Interpretations-
moglichkeiten und fingt an zu denken (vgl. Simon, Philosophie des Zeichens, S. 93ff.
und Borsche, »Freiheit als Zeichen, S. 112).

30 Vgl. etwa Peirce, »Of Reasoning in General, S. 14.

31 Der bloBe Lapsus ist dabei wieder methodisch auszuschlieBen (vgl. Kap. III 2.1).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 221

rende oder erlduternde, sondern regelexemplifizierende Zeichen gefordert — etwa
Zeigegesten, die auf die am Himmel stehende Mittagssonne aufmerksam ma-
chen. Solche Zeichen aber tragen nicht zur Vertiefung eines Verstdndnisses bei,
sondern bestitigen nur, dass der tibliche Gebrauch zugrunde liegen soll.

Man kann resiimieren: Sofern intersubjektiv geteilte Darstellungsweisen stets
schon in besondere Zeichenbildungen eingehen, so dass sich unsere Verstindnis-
weisen in ihnen niederschlagen, ist fiir ein sinnvolles Fragen nach Zeicheninter-
pretationen kein Raum. Die Frage nach moglichen anderen (besseren) Interpreta-
tionen hat tiberhaupt nur Kontur, wenn in den verwendeten Zeichen — sowohl in
den gegebenen als auch in den neu gebildeten — einiges gar nicht zur Disposition
steht. Nur so kann die Interpretationsintention eine Richtung haben. Das Fragen
nach Sinnbedingungen hat folglich mehr den Charakter einer Vergewisserung,
dass das Zeicheninterpretieren in Grenzen erfolgt, welche gegenwirtig unange-
tastet bleiben. Wo ich diese Grenzen iiberschreite, kann eine zweckméBige, das
Verstehen vertiefende Zeicheninterpretation nicht mehr stattfinden.

2.3 Freie Interpretation besonderer Zeichenformen

Wir haben jetzt eine Bestimmung der Freiheit in der Zeicheninterpretation, die
von vornherein ein positives Moment hat, da sie auf die Zwecke des theoreti-
schen Denkens bezogen ist. Von nun an sollen die Aspekte positiver Freiheit
selbst im Mittelpunkt stehen: Der Weltinterpret nimmt besondere Zeichen in den
Blick und lésst sich durch diese normativ ansprechen; er fragt sich, wie er diese
Zeichen interpretieren soll, damit sich Welt wieder besser erschlieft. Und er
muss diese Frage dadurch beantworten, dass er selbst eigene Zeichen bildet. Wie
ist das genau zu denken?

Fiir interpretierende oder »weltbildende« Wesen, so sagten wir, ist die Frage
nach richtigen Interpretationen irreduzibel. Als ein solches Wesen komme ich
nicht umhin, diese Frage nach besten Kriften und bestem Gewissen zu beant-
worten, denn fiir mich steht Welt auf dem Spiel.32 Doch wihrend dies noch eine
recht formale Auskunft ist, ist die Frage nach richtigen Interpretationen in ihrer
konkreten Form auf ein Thema bezogen und stellt sich anlésslich bestimmter
Zeichen. Sie ist dann nicht die Frage danach, wie allgemein (am besten) zu inter-
pretieren sei, sondern z. B. die Frage danach, ob dies »so« interpretiert werden
soll oder doch besser »so«. Dieses »so«, das Wie der Interpretation, ist dabei die
Verstindnisweise, die sich in der besonderen Darstellungsform zeigen soll. Nur

32 Vgl. Kap. IV 1.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222 | ZEICHEN UND FREIHEIT

in solch konkreter Form lassen sich auch wirklich Antworten geben. Das lebens-
weltliche Nachdenken iiber die Moglichkeiten der Interpretation wird auf der
Ebene besonderer Darstellungen ausgetragen: Dies ist, wie sich zeigte, selbst ein
Charakteristikum von Interpretationsfreiheit, weil es den Umstand widerspiegelt,
dass weder die Realitit-an-sich noch Regeln oder Verstehensautorititen fest-
legen konnen, welche Interpretationen die Welt verstindlich machen. Der Welt-
interpret muss dies grundsétzlich selbst bestimmen — aus seinem eigenstdndigen
Verstehen heraus, im Dialog mit anderen Interpreten und von den besonderen
Darstellungsformen her, die im aktuellen Fall verwendet werden.

Vor diesem Hintergrund konnen Zeichen nicht mehr als Vehikel eines Ver-
stehens gelten, dessen Logik im Grunde zeichenunabhingig beschreibbar ist.
Was die dsthetische Form des Zeichens angeht, miissen Interpretationen gebildet
werden, die den besonderen Sinn von gegebenen Zeichen beriicksichtigen und
dem daran gekniipften normativen Anspruch gerecht werden. Wie dies gelingt,
lasst sich nicht allgemein angeben; die Aufgabe muss immer wieder gelost, Welt
immer wieder neu erschlossen werden. Fiir unser Unternehmen hief das, dass
wir uns zunichst auf negative Kennzeichnungen verwiesen sahen: Die interpre-
tierende Zeichenbildung ist nichz-ableitbar; sie kann nicht nach Regeln erfolgen;
sofern die individuelle Einbildungskraft einen Schritt macht, muss die Zeichen-
interpretation ohne Fithrung erfolgen; der Ubergang von Zeichen zu Zeichen ist
nicht allgemein bestimmbar usw. Darin zeigt sich der Raum der Verantwortung
an, den wir zu umgrenzen suchen. Um eine Beschreibung zu finden, in der die
Zurechenbarkeit des Interpretierens transparenter wird — und um besser zu ver-
stehen, was es heifit, dass das Individuum die Zeicheninterpretation selbst be-
stimmt —, konnen wir von solchen Kennzeichnungen ausgehen.

Beginnen wir mit der wichtigsten: Die Zeicheninterpretation erfolgt nicht
nach Regeln. Ein regelgeleiteter Ubergang von Zeichen zu Zeichen — wenn man
sich iiberhaupt so ausdriicken will — wire kein Ubergang in unserem Sinne, son-
dern bestenfalls eine Wiederholung von ohnehin beanspruchten Anwendungs-
mustern. Diese Art der Interpretation vor Augen, konnte man, wie Wittgenstein
sagt, formulieren wollen: »Die Ubergiinge sind eigentlich schon gemacht«.”
Damit hitte man, so wird dies erldutert, eine »symbolische« Beschreibung des
Regelfolgens gegeben und unseren Zeichengebrauch insofern thematisiert, als
wir »keine Wahl mehr« haben.** — Die Zeicheninterpretation nun ist nicht so ein
Akt des Regelfolgens; der Ubergang ist nicht »schon gemacht«, wir miissen ihn

33 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 188.
34 Vgl. ebd., § 219. — Wittgenstein spricht von einer »mythologische[n] Beschreibung
des Gebrauchs einer Regel« (ebd., § 221).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 223

selbst vollziehen. Und dass die ausgetretenen Pfade des Zeichengebrauchs keine
Auskunft dariiber geben, wie ein problematisch gewordenes Zeichen zu interpre-
tieren ist, erinnert uns daran, was im Zentrum stehen muss: Die instantiierten
Praktiken bleiben als Sinnbedingungen unthematisch, weil sich die Person direkt
auf den besonderen Sinn des jeweiligen Zeichens bezieht. Es geht von Anfang an
um nicht-substituierbare Darstellungsformen, welche als Ganze bedeutsam und
im Sinne der WelterschlieBung zweckmiifig sein sollen.”” Was ich im besonde-
ren Fall verstindlich machen will, kann sich nur daran zeigen, was — im Gegen-
satz zu den Zeichenelementen, die in der intersubjektiven Praxis verankert sind —
als variabel gelten muss: an der dsthetischen Darstellungsform. Als solche eigen-
stindigen Gebilde stehen gegebene und interpretierende Zeichen zueinander:
Der Ubergang fiihrt von einem besonderen Zeichengebilde zu einem neuen be-
sonderen Zeichengebilde. Er ist ein autonomer Schritt in einer Sinndimension,
der ohne externe Orientierungspunkte auskommen und, wenn man so will, allein
durch interne ZweckmiBigkeiten bewegt wird. Solche Ubergiinge werden z. B.
iber die Grenzen von Sprachen oder »Symbolsystemen« hinwegfiihren. Da sie
auf der Ebene des besonderen Zeichensinns, von den jeweils wahrnehmbaren
Formen her vollzogen werden, kann sich der Interpret frei von einem Darstel-
lungssystem ins andere bewegen.

Dies ist es, was wir im Folgenden werden prizisieren miissen. Fiihren wir
uns zunichst vor Augen, dass das Gemeinte aus der alltiglichen Kommunikation
bestens vertraut ist; es ldsst sich an jeder beliebigen Verstindigungssituation
demonstrieren: Wir sprechen z. B. mit einem Freund iiber eine gemeinsame Be-
kannte und bekommen zu horen: »Iris hat Sonntag den ganzen Tag geschlafen.«
In so einem Fall werden wir uns ohne weiteres imstande sehen, das Gesprich
fortzusetzen, indem wir an diesen Satz ankniipfen. Wir miissen uns nicht mit der
Bedeutung der Satzelemente beschiftigen, sondern konnen direkt vom Satzsinn
ausgehen. Wie wir das Gesprich (genau) fortsetzen, ist gerade nicht festgelegt.
Wir haben unbegrenzte Moglichkeiten, konnen verschiedenste Darstellungs-
weisen wihlen und eigene Zwecke einbringen. Wir konnen mit den Schultern
zucken (z. B. wenn wir uns aus der Sache heraushalten wollen), wir konnen
sagen »Sie ist eben faul« (wenn wir die genannte Person anschwérzen wollen),
oder wir konnen auf die Einladung zur Geburtstagsfeier am Samstag zeigen (um
die Sache zu erkldren). Es ist ein ganz alltdgliches Phinomen, dass wir innerhalb
der Réume, die die Sinnbedingungen der verwendeten Zeichen erdffnen, unab-

35 Vgl. Kap. I 3.2 und IV 2.
36 Darin schldgt sich wieder die kritische Distanz zu Darstellungsformen nieder, von der
in Kap. IV 3.2 die Rede war.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224 | ZEICHEN UND FREIHEIT

sehbare Optionen haben. Diese Bedingungen leiten den Zeichengebrauch nicht
an. Fiir die Dimension, in der wir uns bewegen, ist es im Gegenteil konstitutiv,
dass einige Gebrauchsweisen als nicht disponibel gelten. Wir bewegen uns frei,
insofern der Ubergang von Zeichen zu Zeichen entlang der besonderen Formen
vollzogen wird.

Fiir unser Vorhaben, den interpretierenden Ubergang von Zeichen zu Zei-
chen als einen freien Ubergang zu profilieren, kénnen wir daraus schépfen. Die
Arbeit an den Darstellungsformen vollzieht sich ebenfalls auf der Ebene des
besonderen Sinns; sie ist mithin ein Prozess, der nur durch verstehende Wesen
vollzogen werden kann. Allein solchen Personen ist es moglich, sich auf die
dsthetische Form des Zeichens zu beziehen; nur solche Personen sind in der
Lage, Sinnbedingungen unberiihrt zu lassen (den Regeln »blind« zu folgen) und
direkt im Sinne des Verstehenszwecks Zeichen zu bilden. Schon deswegen muss
die interpretierende Zeichenbildung als autonom gelten. Diese Autonomie zeigt
sich darin, dass das Gegebene gedanklich problematisiert werden kann; und sie
zeigt sich darin, dass besondere Zeichen in ihrer dsthetischen Form das Welt-
verhiltnis konstituieren. Jemand, der nach besseren Darstellungen fragt, nimmt
an, dass er das erreichte Weltverstidndnis aus eigener Kraft entwickeln kann (und
vielleicht sollte) — eine Annahme, die dem dhnelt, was Peirce einmal das erste
Prinzip der Logik nennt.”” Wer sich im Interpretieren auf besondere gegebene
Zeichen bezieht, setzt also schon voraus, dass anderes und besseres Verstehen
moglich und im Zuge eines autonomen Zeichenbildens erreichbar ist.

Die positive Seite der freien Zeicheninterpretation kann damit nunmehr so
gefasst werden, dass der Ubergang von Zeichen zu Zeichen von Personen voll-
zogen wird, die sich direkt auf &dsthetische, welterschlieBende Formen beziehen.
Die Frage »Wie bestimme ich?«, von der aus der Sinn von Selbstbestimmung
expliziert werden kann38, hat hier die Antwort: »Ich bestimme allein mit Blick
auf die besonderen Zeichen.« So kann der dynamische Prozess der Zeicheninter-
pretation, in dessen Verlauf die Welt erschlossen wird, indem Darstellungen im
Sinn des Verstehenszwecks variiert, verfeinert oder durch neue abgelost werden,
kein apersonaler Vorgang sein. Es sind die Vollziige autonomer Personen, die
durch besondere Zeichen in Gang gesetzt werden (welche normativen Druck ent-
falten) und nur in angemessenen Interpretationszeichen zur Ruhe kommen (die
den normativen Druck neutralisieren, indem sie das Weltverstehen rekonstitu-
ieren). Simon, bei dem dieser Prozess, wie erwihnt, unter dem Begriff der Ver-

37 Vgl. Peirce, »New Elements«, S. 324: »And the first of all logical principles is that the
indeterminate should determine itself as best it may.«
38 Vgl. Kap.11.2.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 225

deutlichung firmiert, betont die darin liegende Individualititsdimension: »Der
freie Ubergang zu anderen Zeichen fiir< die vorhandenen ist ohne allgemeinen
Anbhaltspunkt und damit individuell. Es ist der Ausdruck eines individuellen Ver-
stehens von Individuellem.«** Wie betont, darf dies nicht in einen Individualis-
mus der Interpretation miinden, sondern allein eine Voraussetzung in der inter-
subjektiven Praxis markieren: Das Verstehen darf als zurechenbar gelten, da dem
Weltinterpreten jederzeit die Fihigkeit zugeschrieben wird, es auszuweisen.*’
Eine Verdeutlichung ist immer moglich, und der Person kann so grundsitzlich
reflexive Kontrolle zugeschrieben werden.

Fiir eine solche vertiefende Zeichenreflexion wird es charakteristisch sein,
dass sie unterschiedlich ausfillt. Der Ubergang von Zeichen zu Zeichen ist des-
wegen nicht nur frei, sondern individuell frei. Wo die Frage »Wie soll ich am
besten interpretieren?« gestellt wird, ist der Bezugspunkt eines allgemeinen Ver-
stehens verloren; es sind besondere Antworten zu finden. Die Verdeutlichung ist
deshalb nicht von der Art einer (semantischen) »Erkldrung; sie ist eine Erldute-
rung oder Klirung, die die jeweilige Sache betrifft."' Wo die Welt in dieser spe-
zifischen Weise problematisch wird, hat die Frage »Wie soll ich am besten inter-
pretieren?« ihren Ort. In dieser Situation leisten Regeln gerade keinen Beistand,
denn die Moglichkeit, das Verstdndnis zu vertiefen, besteht ja nur insofern, als
die etablierten Interpretationsmuster nicht mehr greifen. Eine wirkliche Unent-
schiedenheit besteht nur, wo man sich einen Zweifel oder einen Streit denken
kann. Die Grundsituation der Zeicheninterpretation ist damit der Situation eines
autonom Handelnden in zentraler Hinsicht dhnlich: Wir miissen innerhalb eines
Spielraums eigene Entscheidungen treffen. Schauen wir nun wieder, in welche
Lage dies jemanden bringt, der »gut« entscheiden mochte.

2.4 Logische Zeicheninterpretation?
Ob eine Zeicheninterpretation notig ist und wie sie gegebenenfalls erfolgt, ent-

scheiden individuelle Personen entlang der &sthetischen Form von Zeichen. Sie
sind somit selbstbestimmt und vollziehen die Uberginge allein von besonderen

39 Simon, Philosophie des Zeichens, S. 258.

40 Vgl. oben Kap. V 1.

41 Zur Unterscheidung von Erkldrung und Erlduterung im Ausgang von Frege vgl. z. B.
Kambartel, »Versuch iiber das Verstehen, S. 124. Zu den Begriffen klar und Kldrung
(im Gegensatz zu deutlich) im Bezug auf Grundbegriffe: vgl. Schildknecht, »Argu-
ment und Einsicht«, S. 148ff.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Darstellungen her. Da solche Ubergiinge durch die Frage »Wie soll ich (das) am
besten interpretieren?« bewegt werden, sind sie alles andere als beliebig. Schon
dass ein Interpretationsbedarf angemeldet wird, zeugt von Verantwortung. Der
Interpret ldsst sich durch Zeichen ansprechen, in denen ein allgemeines Ver-
standnis vorausgesetzt ist; und er will auch wieder auf ein potentiell allgemeines
Verstidndnis hinaus. Nur so wird er der urspriinglichen Verpflichtung, Interpreta-
tionen bilden zu miissen, gerecht. Ein Weltinterpret kann nicht nur sich selbst
allein hier und jetzt etwas verstindlich machen wollen. Eine Zeicheninterpre-
tation muss sich an eine potentielle Gemeinschaft richten und vor ihr Bestand
haben.**

Wie immer wieder deutlich wurde, ldsst gerade das Bewusstsein von Freiheit
Einschriankungen verbindlich werden. Im theoretischen Denken waren die Nor-
men der Urteilsgrammatik dabei der erste Gedanke. Im Kontext der Zeichen-
interpretation wird allerdings gut sichtbar, warum diese den spezifischen norma-
tiven Anspruch nicht erfiillen. Ich kann die Angemessenheit der besonderen
Interpretation nédmlich nicht dadurch sichern, dass ich im engeren Sinne logisch
verfahre. Die Normativitit, mit der ich mich konfrontiert sehe, entspringt nicht
aus Prinzipien; das Verstidndnis der endlichen Person wird nicht durch transper-
sonale »Gesetze des Wahrseins«* in die Pflicht genommen. Die Zeichen gemiif
den Regeln der Logik zu transformieren, ist deswegen nicht hinreichend. Viel-
mehr werde ich allgemeinen Einschrinkungen in der theoretischen Reflexion
ohnehin schon Rechnung zu tragen versuchen. Man kann dies so zum Ausdruck
bringen: Das worauf sich der Weltinterpret bezieht, wenn er Zeichen interpretiert
— die dsthetische Form des Zeichens — ist keine allgemein-logische Form. Des-
wegen ist sein Interpretieren nicht primér das eines rationalen Wesens (obwohl
es ein solches Interpretieren bleiben sollte), sondern das einer individuellen Per-
son mit besonderen Lebens-, Denk- und Wahrnehmungsweisen.

Man kann sich dies am Grenzfall der Deduktion bewusst machen. Zunéchst
einmal ist zu beobachten, dass deduktive Ubergiinge von Zeichen zu Zeichen im
Normalfall gar nicht vollzogen werden. Auch in diesem Sinne interpretieren wir
nicht »nach Regeln«. Jemand schlie3t z. B. nicht das eine aus dem anderen, in-
dem er die Schlussfigur des Modus Ponens anwendet. Wer die Semantik der
logischen Ausdriicke beherrscht, dem geniigen jeweils die besonderen Zeichen.
Wenn man mir in einem Hotel sagt: »Alle Zimmer in der dritten Etage wurden
ausgepliindert«, und hinzufiigt: »Ihr Zimmer liegt in der dritten Etage«, so ver-
stehe ich den zweiten Satz bereits so, dass mein Zimmer ausgepliindert wurde.

42 Vgl. Kap. IV 1.
43 Vgl. Frege, »Der Gedanke, S. 30f.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 227

Ich muss nicht erst einen Schluss ziehen, um dies herauszufinden. Ich wende
keine logische Regel an, die mich zu einer Konklusion bringt, sondern in der
zweiten Aussage zeigt sich mir, was geschehen ist. Man mochte sagen: Es zeigt
sich mir #sthetisch; es wird in den Zeichen wahrnehmbar.** Die Interpretation
von Darstellungsformen zumindest wird nur im Grenzfall darin bestehen, das,
was sich im Gegebenen schon zeigt — in ihm, wie man es gern ausdriickt, schon
»enthalten« ist —, eigens zur Darstellung zu bringen.

Das heiBt, ein logisches Explizit-Machen kann man sich (im Gegensatz zum
Explizit-Machen von Sprach- oder Zeichenregeln) zwar denken.” Doch wo der
Ubergang von Zeichen zu Zeichen entlang des jeweiligen Sinns vollzogen wird,
liegt der Kern der Sache woanders. Im interpretierenden Ubergang ist vorausge-
setzt, dass die logischen Zusammenhinge unstrittig bleiben; er selbst aber ist ein
eigenstidndiger Schritt, der nicht durch Regeln gefiihrt sein darf. Die Zeichen-
interpretation soll etwas ganz Bestimmtes leisten: sie soll eine Antwort auf die
Frage sein, wie etwas (genau) zu verstehen ist. Sofern der Ubergang mechanisch
16sbar ist, hat so eine Frage keinen Ansatzpunkt, und der Ubergang stellt keine
Errungenschaft dar. Um wirklich ein Schritt zu sein, muss die Zeicheninterpre-
tation auf die ZweckmiBigkeit der jeweiligen Darstellungsformen bezogen und
selbst zweckmdifSig sein.

Ein weniger formalistisch veranschlagter Logikbegriff {ibrigens wird diese
Funktion auch schon fiir das logische Schliefen veranschlagen und die geistige
Produktivitidt von Personen einbegreifen. Bei Peirce ist dieser Aspekt mit dem
Begriff der Abduktion verbunden, der die Bildung erkldrender Hypothesen be-
zeichnet.* Ohne Abduktion wiirde unerklirlich, wie iiberhaupt jemals etwas
verstandlich gemacht werden kann; sie ist »the only process by which a new
element can be introduced into thought«."” Sie ist demzufolge auch schon in der
Deduktion wirksam, sofern diese zweckmaBig ist.

44 Peirce immerhin hat das Schlussfolgern mit der ikonischen Zeichenfunktion verbun-
den: vgl. Peirce, »Of Reasoning in General«, S. 24; ders., Harvard Lectures on Prag-
matism, S. 206f.; ders., »New Elements, S. 307. In diesen Kontext gehort die Idee der
Graphenlogik, vgl. ders., »Prolegomena to an Apology for Pragmaticism«.

45 Vgl. Deines/Liptow, »Explizit-Machen explizit gemacht«.

46 Vgl. Peirce, Harvard Lectures on Pragmatism, Lect. VII. — Dazu: Simon, Philosophie
des Zeichens, S. 218f. sowie zur neueren Diskussion Hintikka, »What is Abduction?«
und Kapitan, »Peirce and the Structure of Abductive Inference«.

47 Peirce, Harvard Lectures on Pragmatism, S. 224. — Andernorts (ebd., S. 205) heift es:

»[...] if we are ever to understand things at all, it must be in that way [sc. of Abduc-

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Man darf festhalten: Der normative Druck, den gegebene Zeichen mit sich
fiihren, geht iiber eine formal-logische Verpflichtung hinaus. Wo sich die Frage,
wie am besten interpretiert werden soll, wirklich auf besondere Zeichenformen
bezieht, dort bringt mich die Auskunft, dass ich am besten interpretieren sollte
»wie ein rationales Wesen«, nicht weiter. Denn das hatte ich schon vorausge-
setzt. Mein Situation ist eine andere: Ich denke dariiber nach, wie angesichts
eines bestimmten Themas zu interpretieren ist, und es geht um die welterschlie-
Bende Form des Zeichens. In dieser Lage stehe ich vor einer Unentschiedenheit,
die allein selbstdenkende Wesen aus ihrem endlichen Verstidndnis heraus iiber-
winden konnen. Zwar diirfen im Ubergang von Zeichen zu Zeichen logische
Einschriankungen nicht verletzt werden (ich sollte »rational« bleiben). Doch dies
kann mir nichts iiber die Richtung verraten, in die die Interpretation gehen soll
(es legt keinen Begriff von Rationalitit fest). Eine Vertiefung des Verstidndnisses
ist nicht herleitbar und nicht ohne Risiko zu haben. Dass tiberhaupt Fragen ent-
stehen und Irritationen vorkommen, zeugt davon, dass der aktuelle Fall nicht
schon durch bisheriges Verstdndnis erfasst ist. Wo es wirklich nicht nur Unwis-
senheit ist, was Probleme bereitet, dort muss der Weltinterpret etwas selbst ver-
standlich machen.

Heift dies nun, dass jemand, der gut interpretieren will, fiir seinen Verallge-
meinerungstest keine Adresse hat? Muss er mit sich selbst ausmachen, wie ein
produktiver Ubergang von Zeichen zu Zeichen zu vollziehen ist? Keineswegs.
Die Lektion ist, dass der Interpret einen anderen Bezugspunkt ins Auge fassen
muss: Sein Interpretieren ist nicht auf eine Gemeinschaft »rationaler Wesen«,
sondern auf eine Gemeinschaft endlicher Personen gerichtet.”® Die Anrufung
einer transpersonalen Rationalitét geht ins Leere. Auch das Postulat der »idealen

tion].« Das pragmatistische Denken wird gar als Logik der Abduktion begriffen (vgl.
ebd., Lecture VII).

48 Simon kommt zu der folgenden Diagnose: Da der Zeichengebrauch ein sozialer Vor-
gang ist, ist eine Interpretation keine Privatsache: »Alle Transformation von Zeichen
in andere Zeichen geschieht nicht nur zu begrenzten, individuellen Zwecken, sondern
auch unter der Voraussetzung, dass das Resultat der Transformation allgemein besser
sei als das Ausgangszeichen« (Philosophie des Zeichens, S. 232). Aber die Weltinter-
pretation bleibt an individuelles Verstindnis gebunden. Das Gelingen der »Verdeutli-
chung« ist nie »endgiiltig«; diese bleibt auf partikulare Interessen bezogen. »Ein ober-
stes Ziel«, so Simon, ist »in dem einzelnen Akt der Transformation mangels Ubersicht
gleichwohl nicht positiv bekannt, so dass die Begriffe >Zukunft< und >Gemeinschaft<
nichts anderes als die Negativitit bedeuten, dass der singuldre, individuelle Akt als
solcher allein keinen Sinn gibt« (ebd., S. 233).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 229

Kommunikationsgemeinschaft«49 ist ohne Gehalt. Sofern es um die &dsthetische,
welterschlieBende Darstellungsform geht, muss die Interpretation vor ganz be-
stimmten anderen Personen gerechtfertigt werden. Wie die Interpretationsge-
meinschaft schon an ihren Fundamenten dadurch zusammengehalten wird, dass
individuelle Personen Zeichen auf gleiche Weise gebrauchen, und jede Person
sich darauf verldsst, dass andere Personen in mancherlei Hinsicht iibereinstim-
mend »uﬂeilen<<50, kommt auch fiir die Zeicheninterpretation allein die konkrete
Ubereinstimmung in einer Gemeinschaft von Individuen als Bezugspunkt in Be-
tracht. Ich kann keine hohere Gedankengemeinsamkeit herautbeschworen. In der
Intention auf eine potentielle Gemeinschaft liegt die Idee, andere Individuen
miissten von sich her so interpretieren wie ich in diesem Fall. Ob meine Interpre-
tation eine Verstindnisweise werden kann, wird sich daran erweisen, ob auch
andere Personen sie als solche anerkennen konnen.

Die Erorterung dieser Aspekte ergibt einen prignanten Sinn von interpre-
tativer Verantwortung als Verantwortung von Individuen — und letztlich auch als
Freiheit von Individuen gegeneinander. Auf diesen Sinn werden sich die iibrigen
Uberlegungen konzentrieren.

2.5 Interpretationsverantwortung und Dialog

Dass Zeichen gegeben sind, beinhaltet, dass sich das theoretische Denken von
Anfang an in einer Welt vollzieht, die in vielerlei Hinsicht schon verstanden und
eine wesentlich gemeinsam geteilte Welt ist. Auch in Zeichen, die zur Reflexion
bewegen, ist gemeinsam geteiltes Weltverstindnis auf vielfache Weise instan-
tiiert. Doch die Frage, wie etwas besser verstanden werden kann, kann nicht mit
Rekurs auf dieses Verstindnis beantwortet werden. Die Weltinterpreten miissen
neue Sichtweise finden und selbst Position beziehen. Die Suche nach richtigen
Interpretationen bleibt gleichwohl eine Suche nach Interpretationen mit allge-
mein kldrendem Charakter. Deshalb miindet die Einsicht, dass eine angemessene
oder vertiefende Interpretation von besonderen, nicht-substituierbaren Zeichen
her festgelegt wird, nicht in einen Individualismus. Was auf dem Spiel steht, ist

49 Vgl. Apel, Transformation der Philosophie, Bd. 11, S. 222ff. — Apel meint, dass »die
Erfiillung der Forderung nach intersubjektiv giiltigen >Wesens<Definitionen zwar
nicht von einer monologischen — womoglich sprachunabhingigen — Wesensschau,
wohl aber, auf lange Sicht, von der begriffssprachlichen Verstindigung der unbe-
grenzten Kommunikationsgemeinschaft zu erwarten« sei (ebd., S. 353).

50 Vgl. Kap. III 2.3.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230 | ZEICHEN UND FREIHEIT

die konkrete Fortschreibung einer Gemeinschaft und eine mogliche Praxis der
Interpretation.

Der gedankliche Schauplatz der Reflexion ist somit die intersubjektive Ver-
standigung und Rechtfertigung. Die Frage, ob es richtig oder sogar besser ist,
etwas »so« zu verstehen, richtet sich ihrem Sinn nach an andere Personen. Was
die Interpretation von besonderen Zeichen angeht, muss man genauer sagen: sie
richtet sich an bestimmte Andere, an andere Individuen. Die Reflexion bezieht
sich auf das am Zeichen, was unter individueller reflexiver Kontrolle steht: die
Zeicheninterpretation in ihrer Besonderheit, wie sie sich an der &sthetischen Dar-
stellungsform zeigt. Fiir diese stehe ich als Individuum gegeniiber anderen Indi-
viduen der (meiner Voraussetzung nach) selben Gemeinschaft ein, und in Frage
steht dann, wie weit diese Gemeinschaft reicht.”’ Schon deswegen kann meine
Suche nach Interpretationen nicht als Suche nach einem transpersonal Richtigen
gedeutet werden: Dies liefe darauf hinaus, individuelle Besonderheiten ganz ab-
schiitteln oder das Interpretieren von endlichen Verstehenszwecken abkoppeln
zu wollen. Es gibt jedoch keinen gehaltvollen Allgemeinbegriff von Subjekti-
vitdt, von dem her sich vorwegnehmen liee, welchen Verlauf das Denken am
besten nehmen sollte. Unter den Gesichtspunkten des Verstehenszwecks ist die
hochste Ubereinstimmung, die ich wollen kann, eine funktionierende Praxis, in
der jeder eigene Zeichen bildet und sich doch ein gemeinsames Verstindnis
zeigt. Wo Zeichen in ihrer Besonderheit problematisch werden, geht es nicht um
formale Einheit, sondern um die Frage, ob und wie sich mir/uns Welt erschlief3t.
Die Rechtfertigung, in die ich eintrete, ist dann wesentlich interindividueller
Natur. Sie vollzieht sich als Verstdndigung zwischen Individuen, die ihre Inter-
pretationen in besonderen Zeichen ausweisen.

Wir stoen damit auf ein Thema, das fiir die Philosophie von je her zentral
war: Die Bestimmung des Wahren oder Richtigen erfolgt letztlich im person-
lichen Gesprich, im Dialog. Wenn die Bestimmung der richtigen Weltinterpre-
tation nicht individualistisch ausfallen soll, muss sie sich dem Urteil anderer Per-
sonen aussetzen; sofern es aber um die welterschlieBende Kraft der Darstellungs-
form geht, kann damit keine auf reine Argumentation angelegte Rechtfertigung —
kein Diskurs — gemeint sein. Wenn es gilt, neue Verstindnisweisen zu finden,

51 Der Realismus schlédgt aus der Intention auf die unbegrenzte Gemeinschaft Funken
(vgl. z. B. die Peirce-Lektiire bei Oehler, »Uber Grenzen der Interpretation aus der
Sicht des semiotischen Pragmatismus«, S. 64f.). An dieser Stelle beginnt sich heraus-
zukristallisieren, dass sich hier eine Grenze des Realismus ergibt, sobald die Gemein-
schaft als Gemeinschaft von Individuen begriffen wird. Vgl. auch die Bemerkungen

zur ersten Person Plural bei Cavell, The Claim of Reason, S. 19ff.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 231

die eine Lebenspraxis mittragen konnen, ist die Ausweisung vor anderen Per-
sonen kein formaler Test oder der Nachvollzug einer ebensogut apersonal expli-
zierbaren Erkenntnislogik. Bei der Bewiltigung eines besonderen Themas ist der
interindividuelle Dialog, in dem die Verhiltnisse von Ich und Du letztlich unauf-
hebbar bleiben, vielmehr der maBgebliche Entscheidungsort.”® Der Weltinterpret
wendet sich an bestimmte andere Personen, die ein selbststindiges Verstindnis
und eine eigene Einbildungskraft haben, und verstindigt sich mit ihnen iiber ein
Problem, fiir das noch keine Losung bereitsteht. Die eigenstdndigen Zeichenbil-
dungen, in denen andere ihr Weltverstéindnis ausweisen, sind in so einem Fall fiir
mich die einzigen Anhaltspunkte.” In ihnen verkorpert sich die alleinige unab-
héngige Orientierungsinstanz. Das heifit auch: Ich verstehe den Dialog grund-
legend falsch, wenn ich ihn als eine Auseinandersetzung um »die Wahrheit« aus-
lege, von der die einen weiter, die anderen weniger weit entfernt sind — die aber
am Ende (noch) niemand hat. Eine solche Betrachtungsweise tduscht dariiber
hinweg, dass die Frage, wie etwas am besten verstanden werden soll, eine be-
stimmte Antwort nur finden kann, wenn sie von lebendigen Personen (von uns
selbst) beantwortet wird.

Da wir »in Zeichen« interpretieren, ist die Struktur des normativen Raums
nicht a priori beschreibbar. Aber wenn ich nicht auf eigene Faust interpretieren
will, kann ich hinter den Dialog nicht zuriick.”* — Dass der Dialog interindivi-
duell und in diesem Sinne selbst endlicher Natur ist, macht ihn fiir ein Wesen,
das nach einer angemessenen Zeicheninterpretation sucht, nicht weniger wert-
voll. Im Gegenteil liegt mir gerade deswegen etwas am Urteil anderer Personen,
weil diese sich in derselben Endlichkeitsposition befinden wie ich. Sie sind auf
dieselbe Weise normativ ansprechbar. Ihr Urteil muss als so autonom gelten wie
meines; was sich hin und wieder auch darin niederschlagen wird, dass sie fiir
mich »unverfiigbar« sind. Nur andere freie Personen konnen ein eigenes Ver-
stindnis haben, das mit meinem tibereinstimmt oder nicht; allein ihnen darf ich

52 Die dialogphilosophischen Aspekte, die in diesem Kontext ins Spiel kommen, kénnen
im Rahmen dieser Studie nicht weiter entfaltet werden; wir miissen uns hier auf den
Ort des Dialogs im Ganzen der Freiheitsthematik beschrinken. Fiir eine Charakteristik
der Dialogik im Ausgang von Buber und Levinas vgl. etwa Hirsch, »Orientierung und
Asymmetrie«, bes. S. 186ff.

53 Zur Orientierungsfunktion anderen Verstehens vgl. Stegmaier, »Diplomatie der Zei-
chen«. Kant, an den Stegmaier ankniipft, liefert eine Fiille von Anhaltspunkten in der
transzendentalen Methodenlehre: vgl. z. B. Kritik der reinen Vernunft, B 766-785.

54 Interessante Bemerkungen dazu macht: Kambartel, »Versuch iiber das Verstehen,
S. 132ff.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232 | ZEICHEN UND FREIHEIT

selbststindige Verstehensleistungen zutrauen. Wo ich mich durch ein gegebenes
Zeichen auf ganz bestimmte Weise zur Antwort auf die Frage herausgefordert
sehe, wie das und das interpretiert werden soll, sind andere Individuen folglich
meine einzigen Verbiindeten.

So wird das Aufwerfen eines Themas gewohnlich den Sinn der Erdffnung
eines Gesprichs haben. Mit der Frage nach der richtigen Weltinterpretation trete
ich gedanklich in einen Dialog ein und wende mich an Personen, denen ich das-
selbe Grundverstindnis zuschreibe wie mir selbst. Handelt es sich ndmlich, wie
wir ja annehmen, nicht um ein rein epistemisches Problem — so dass meine Frage
vielleicht von vornherein eine »dumme« Frage war —, werden sich die anderen
Individuen in einer dhnlichen Lage befinden wie ich: Auch sie werden fragen,
wie das thematische Etwas am besten verstanden werden soll. Dies macht die
eigentiimliche Verpflichtung aus, die ich gegeniiber anderen Personen und ihren
Zeichenbildungen habe: Auch sie verstehen die Welt von sich her und zwar so,
dass sie in dieser Welt eigenstindig denken und handeln konnen. Im Denken
muss ich ihre Interpretationen somit als mdgliche eigene Interpretationen in Be-
tracht ziehen. VerschlieBe ich mich dem Dialog hingegen grundsitzlich, so lasse
ich diese anderen moglichen — vielleicht besseren — Weisen, die Welt verstind-
lich zu machen, auler Acht. Ich halte mich nicht mehr anderen Interpretationen
gegeniiber offen, wie es meine Interpretationsverantwortung verlangt, sondern
werde zum »logischen Egoisten«.”

So fiihrt die These, dass das Interpretieren ein freies Interpretieren in Zeichen
ist, zu einem besseren Verstindnis davon, warum die erste Person gut daran tut,
ihre Interpretation in einem Prozess der wechselseitigen Ausweisung von Inter-
pretationen in Zeichen zu formen. Im Kontext der Frage »Wie soll ich das am
besten verstehen?« hat die Frage nach einer solchen Ausweisung den Charakter
der Frage: »Wie wiirdest du das verstehen?« Damit wird ein Dialog initiiert, in
dem gemeinsam nach allgemein besseren Interpretationsweisen gesucht wird. In
unserem Beschreibungsrahmen muss dieser Dialog als eine Verstdndigung vor-
gestellt werden, die sich in nicht-ableitbaren und nicht-substituierbaren Zeichen
vollzieht und direkt von deren Sinn geleitet wird. Die interpretierenden Indivi-
duen sind »ganz bei den Zeichen« — und zwar in ihrer dsthetischen, nicht in ihrer
allgemein-logischen Form. Man konnte auch sagen: Hier liegt die Funktion von
Zeichen im Denken. Wihrend die Idee eines reinen, von Artikulationsformen

55 Diesen Ausdruck verwendet Kant in der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht,
B 7: »Der logische Egoist hilt es fiir unnotig, sein Urteil auch am Verstande anderer
zu priifen; gleich als ob er dieses Probiersteins (criterium veritatis externum) gar nicht

bediirfe.«

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 233

unabhingigen Denkens auf die Vorstellung hinauslduft, das Denken konnte »von
Bedeutung zu Bedeutung« iibergehen, sind hier individuelle Verstehensvollziige
auf jeder Stufe aktiv. Zeichen ziehen nicht von sich aus andere Zeichen nach
sich; sie tun dies schon deshalb nicht, weil sie nur insofern »gegeben« sind, als
nach Interpretationen gefragt wird. Das Moment der zweckméBigen und nicht
reglementierbaren Zeichentransformation wird in der vertiefenden Zeicheninter-
pretation folglich das sein, worauf es ankommt. Wiirde nur das eine aus dem an-
deren hergeleitet, so bediirfte es keines kritischen Nachdenkens und alles Uber-
legen oder der Dialog zwischen Individuen wiére — im Prinzip jedenfalls — ver-
zichtbar.

So ldsst der zeichenlogische Zugang und der Ansatz an der Zeicheninterpre-
tation die Individualitit des Verstehens jederzeit ins Recht gesetzt.”® Dass etwas
als unentschieden und ein Dialog als lohnenswert angesehen wird, bedeutet, dass
keine Regeln oder Normen zur Verfiigung stehen. Es bedeutet, dass Individuen
die aufgeworfene Frage selbst beantworten miissen und dass die erste Person die
richtige Interpretation manchmal auch auf eigene Verantwortung festlegen muss.
— Letzteres bedarf noch einer weitergehenden Erorterung.

2.6 Dialog und individuelles Verstehen

Das verantwortungsvolle Interpretieren muss auf den interindividuellen Dialog
gerichtet sein. Unsere Frage war indes, inwiefern Interpretationsfreiheit indivi-
duelle Freiheit beinhaltet. Zwar vollzieht sich der Zeichengebrauch im Rahmen
einer sozialen Praxis. Doch in dieser Praxis, so wurde deutlich, ist die Voraus-
setzung, dass die Beteiligten dazu in der Lage sind, die Welt von sich her zu
verstehen, unausweichlich. So kann nicht einer Gemeinschaft, sondern nur den
jeweiligen Individuen — sie mogen im konkreten Fall iibereinkommen oder nicht
— reflexive Kontrolle iiber das Interpretieren zugeschrieben werden. Darin liegt
aber schon ein Moment von Verantwortlichkeit, dem wir noch Rechnung tragen
miissen. Will man sagen, dass eine Person die Autonomie hat, die richtige Zei-
cheninterpretation selbst zu bestimmen, so muss man in irgend einem Sinne ver-
stindlich machen, inwiefern sie am Ende auch als Individuum bestimmen kann,

56 Peirce extrahiert den Interpretantenbegriff, wie erwihnt, aus der Kommunikations-
situation (vgl. bes. »Pragmatism«). Habermas kritisiert dies als tibermdf3ige Abstrak-
tion, in der die Individualitdt der Person aufgehoben wird (vgl. »Charles S. Peirce
iber Kommunikation«, bes. S. 30-33). Aus dem Gesagten geht jedoch hervor, dass

Individualitdt im zeichenlogischen Zugang gerade bewahrt werden kann.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234 | ZEICHEN UND FREIHEIT

wie sie etwas versteht. Wie ist diese Eigenverantwortlichkeit im Zeicheninter-
pretieren zu denken?

Spitestens hier haben wir eine Stufe erreicht, auf der nicht mehr nach einer
Auskunft gefragt sein kann, wie eine Entscheidung genau herbeigefiihrt wird.
Dass das Individuum diese Frage »selbst« beantworten muss, beinhaltet schon,
dass es diese Frage aus dem eigenen Uberlegen heraus — aus eigenen Kriften, im
jeweiligen Verstiandnishorizont, gestiitzt auf besondere Praktiken, unter Bean-
spruchung der Phantasie — beantworten muss. Dies macht seine Interpretations-
freiheit und Interpretationsverantwortung aus. Auch wenn wir das Selbstdenken
der Person nach dem Modell 6ffentlicher Verstindigung begreifen (und diesen
Weg schlagen wir ein, sobald wir das Denken als ein Denken in Zeichen aus-
legen), ist mit der Idee der Freiheit doch gerade vorausgesetzt, dass die Person
zu selbststindigem Abwigen, eigenverantwortlichen Uberlegungen und eigener
Vorwegnahme von Zeichentransformationen fihig ist. Mit der Autonomiean-
nahme trauen wir der Person zu, dass sie das Problem im dsthetischen Bezug zu
besonderen Zeichen zu bewiltigen vermag. Man kann dies dadurch ausdriicken,
dass man sagt, die Person konne »mit sich selbst in den Dialog treten« oder ein
»inneres Zwiegesprich« fithren.”” Doch der Sinn der Begriffsexplikation legt es
nahe, diese Stelle, an der das Denken in seiner Individualitét betroffen ist, weit-
gehend offenzulassen und die individuelle Denken im Sinne der Voraussetzung
von Freiheit zu fassen. Dass ein Individuum, das iiber ein Verstindnis verfiigt,
unter Umstidnden auch selbststindig dariiber entscheidet, welche Interpretation
ihm als richtig gelten soll, ist dann ein Grundprinzip des Denkens — ganz gleich,
wie es sich vollziehen mag. Der Priamisse, dass ein Individuum eigene Interpre-
tationsleistungen erbringen und auch eigene Festlegungen treffen kann, brauchen
wir an dieser Stelle keine Thesen mehr dariiber hinzuzufiigen, wie es dies kann.

In den néchsten Abschnitten werden wir deshalb auch nicht ldnger auf die
Zeichenreflexion schauen, sondern primir auf deren Ergebnis: auf Festlegungen,
fiir die der Zeicheninterpret schlieBlich einsteht. Dennoch liefern die Uberle-
gungen zum interindividuellen Dialog einige Anhaltspunkte, wie die individuelle
Zeichentransformation charakterisiert werden kann. Wir hatten gesehen, dass der

57 Dieser Topos ist seit Platon verbreitet. So schreibt Kant: »Denken ist Reden mit sich
selbst [...], folglich sich auch innerlich (durch reproduktive Einbildungskraft) Horen.«
(Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, B 109) Ausfiihrliche Uberlegungen zu der
Frage, wie das Denken nach dem Modell 6ffentlichen Sprechens zu denken ist, hat
Sellars in »Empiricism and the Philosophy of Mind«, §§ 46ff. angestellt. Wie sich
solche Figuren auf den nichtsprachlichen Zeichengebrauch iibertragen lassen, unter-
sucht: Goodman, Of Mind and Other Matters, Kap. 1 6.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 235

Dialog endlichen Charakter hat: Er wird von Individuen mit eigentiimlichen Ver-
stehenszwecken gefiihrt, ist auf eine endliche Gemeinschaft hin ausgerichtet und
auch zeitlich beschrinkt, so dass nur begrenzte Zeichentransformationsprozesse
durchlaufen werden konnen. Sobald ein Interpret in einen realen Dialog eintritt,
verstindigt er sich mit den jeweiligen Individuen. Die Situation, dass Unent-
schiedenheiten am Ende aus einem endlichen Verstindnis heraus zu beseitigen
sind, bleibt also in jedem Fall erhalten — selbst wenn ein maximal ausgedehnter
Dialog unterstellt wird.

Das wechselseitige In-die-Pflicht-Nehmen hat damit eine Grenze: Schlie$3-
lich haben wir nicht mehr als besondere Darstellungsformen, denen wir welter-
schlieBende Kraft nur zutrauen konnen, da wir im Augenblick nicht genau wis-
sen, inwieweit sie in die Lebenspraxis eingehen und wie sie sich in ihr bewihren
werden.”® Doch sofern dies der Fall ist, muss sich die erste Person Singular am
Ende immer auch selbst fragen, ob sie sich bei den jeweiligen Darstellungen »zu
Hause fiihlt« oder nicht. Dies zeigt sich darin, dass nicht auf Ubereinstimmung
gedringt werden kann, wo sie sich nicht einstellt. Was im Dialog allein anvisiert
werden kann, ist eine Gemeinschaft endlicher Personen; auf eine Gemeinschaft
aber kann man keinen Rechtsanspruch erheben. Der Bezugspunkt ist von der Art
des »sensus communis« bzw. »gemeinschaftlichen Sinnes«, wie Kant ihn der
isthetischen Reflexion unterlegt.”” Zur Entscheidung steht, ob andere Individuen
den besonderen Darstellungsformen, denen ich interne ZweckmifBigkeit ansehe,
auch eine interne ZweckmifBigkeit ansehen. Ein Zwang ist dann aber nicht ein-
mal mehr dort denkbar, wo im engeren Sinn argumentiert und mit propositional
strukturierten Zeichen operiert wird.”’ Ich habe keine direkte Handhabe, Andere
meine Zeichen auf bestimmte Weise wahrnehmen zu lassen. So einen Zwang
ausiiben zu wollen, wiirde bedeuten, iiber die Besonderheit der Verstindnishori-
zonte hinwegzugehen und dogmatisch in das Verstehen anderer Individuen ein-
greifen zu wollen.”'

Es ist schon sichtbar, dass ein Interpret, der in dieser Weise Druck auszuiiben
sucht, die Verstehensautonomie gedanklich authebt und den Dialog als Orien-
tierungsmoglichkeit fiir sein Denken entwertet. Gesteht er dem Anderen nicht
mehr zu, selbst zu bestimmen, an welche Darstellungsformen er sich halten will,
so priift er sein Interpretieren gar nicht an einem autonomen anderen Interpre-
tieren. — An dieser Stelle indes interessiert uns die andere Seite dieses Verhilt-

58 Vgl. Kap. IV 2.3.

59 Vgl. Kant, Kritik der Urteilskraft, § 40, hier B 157.

60 Vgl. dazu Schildknecht, »Argument und Einsicht«, S. 142f.

61 Vgl. wiederum Stegmaier, »Diplomatie der Zeichen«, S. 143ff.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236 | ZEICHEN UND FREIHEIT

nisses: dass auch ich letztlich selbst, als Individuum in der Verantwortung stehe.
Damit ist nicht gemeint, dass eine erste Person zu einem naturwiichsigen indivi-
duellen Verstehen in der Lage sei. Gemeint ist, dass das intersubjektive Auswei-
sungsspiel, wenn es sich interindividuell vollzieht, jederzeit durch Andersheit
irritiert werden kann. Der Weltinterpret wird auch im 6ffentlichen Dialog nicht
zu einem bestimmten Verstehen gedringt, sondern muss aus seinem Verstandnis
heraus eigene Zeichen bilden. Und darin liegt: Eine erste Person kann ihrer Inter-
pretationsverantwortung nicht allein durch die Austragung eines offentlichen
Dialogs gerecht werden. Vielmehr macht sich diese Verantwortung auch inso-
fern geltend, als sie reflexiv eingestellt ist und die aufgeworfene Frage ernsthaft
»fiir sich« zu klidren sucht. Dies wire aber nicht mehr der Fall, wenn sich der
Weltinterpret gédnzlich vom Urteil der jeweiligen bestimmten Anderen abhéngig
machte. Ein wirklicher interindividueller Dialog wird begrenzt sein und muss
gerade deswegen individuell fortgeschrieben werden. Ein Interpret besonderer
Zeichen kann nicht alle anderen Individuen befragen. Er kann sie bestenfalls »in
Gedanken« beriicksichtigen, indem er sich bemiiht, »gleichsam an die gesamte
Menschenvernunft sein Urteil zu halten«.*> Er wird dann auch mogliche Interpre-
tationen der Anderen in Rechnung stellen, indem er — so gut es eben geht — von
individuell-eigenen Denkweisen »abstrahiert«.”

Anders gesagt: Wie auch immer die Struktur des individuellen theoretischen
Denkens genau angegeben wird — dieses wird den Status einer Antizipation der
dialogischen Bestimmung einer allgemein-richtigen Zeicheninterpretation haben.
Dass ich »mit mir selbst in den Dialog treten« kann, heifit nichts anderes als,
dass man mir zutrauen darf, einen Streit reflexiv (weiter) zu fiihren. Ich muss mir
die Frage nach besseren Zeicheninterpretationen selbst stellen und kann auch
selbst Antworten geben. Gerade deswegen bin ich durch mein eigenes Denken
gebunden. Diese Verpflichtung geltend zu machen, muss nicht heilen, sich auf
die eigene Individualitdt in ihrer Einzigkeit zuriickzuziehen. Es kann auch den
guten Grund haben, die Besonderheiten des individuellen Verstehens gegeniiber
den jeweils bestimmten Anderen zu wahren. Dass die irreduzible Frage nach
Weisen der Interpretation, die andere Personen iibernehmen kénnen“, aus einer
Position der Endlichkeit heraus beantwortet werden muss, beinhaltet, dass die
Verantwortung des Individuums nicht restlos an den intersubjektiven Dialog
ibertragen werden kann. Dies macht meine normative Ansprechbarkeit aus. Ich

62 Kant, Kritik der Urteilskraft, B 157 (Hervorhebung im Original).

63 Vgl. die Erlduterungen zum sensus communis in: ebd., B 157f.

64 An dieser Figur hatten wir die Normativitit im Bereich des Theoretischen aufgehédngt
(vgl. Kap. IV 1.1).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 237

konnte immer noch weiter abwigen, weitere mogliche Interpretationen einbe-
ziehen und weitere Darstellungsformen finden (ich konnte stets noch weiter-
denken). Ob meine Zeicheninterpretation hinreichend war und mein Verstehen
reflektiert genug ist (ob ich genug gedacht habe), ist unabhéngig von meinem
eigenen Urteil nicht bestimmt. Es macht sich an meiner eigenen Bereitschaft
fest, mich praktisch von erreichten Verstindnisweisen leiten zu lassen. In diesem
Sinne bin ich in letzter Konsequenz nicht nur Anderen, sondern auch mir selbst
Rechenschaft schuldig. So zumindest muss es im Dialog vorausgesetzt werden:
Die Annahme, dass eine individuelle Person einen Dialog verstehend nachvoll-
zieht und selbst Position bezieht, wire ohne die Annahme, dass sie gegebenen-
falls auch ihre Zustimmung verweigert und abweichende Auffassungen vertritt —
und sogar ganz andere Interpretationsansdtze zugrunde legt —, nicht mehr ver-
standlich.

Das angedeutete Selbstverhiltnis — das individuelle Abwégen und Stellung-
nehmen zum eigenen Interpretieren — weist eine Gewissensstruktur auf. Entspre-
chend kénnte man in diesem Kontext vom Interpretationsgewissen sprechen.®
Dieser Begriff darf aber freilich nicht als Kennzeichnung einer letzten Instanz
der Festlegung aufgefasst werden, so als konnte die erste Person sich in ihrem
Interpretieren am Ende doch auf eine ganze eigene Subjektivitit berufen. Es
geht, wie betont, nicht darum, Beschreibungen von Vorgéngen zu liefern; und es
findet auch kein singuldrer Akt der Entscheidung statt, der zur Reflexion noch
hinzukommt.*® Der Begriff des Gewissens liefert einen Referenzpunkt, auf den
wir uns beziehen, wenn wir den Akzent darauf legen, dass es Individuen sind,
die sich in Prozesse der Zeichenreflexion hineinziehen lassen. Selbstdenkenden
Wesen ist zuzuschreiben, dass sie prinzipiell zur Antizipation von Dialogen in
der Lage sind und von dieser Fihigkeit auch Gebrauch machen. Fiir die selbst-
standige Teilnahme am Dialog ist Imagination und Antizipation unabdingbar.
Solange das theoretische Nachdenken — es mag sich intersubjektiv oder indivi-
duell vollziehen — andauert, ist auch eine Tatigkeit des Interpretationsgewissens
zu unterstellen. In der Frage, wie ich am besten interpretieren soll, schlédgt sich
eine Selbstverpflichtung nieder, die fiir verstthende Wesen unausweichlich ist.
Diese Selbstverpflichtung verlangt eine kritische Haltung auch gegeniiber den

65 Vgl. Simon, »Philosophie des Zeichens und Ethik«, Abschnitt V. — Philosophische
Theorien des Gewissens sind rar gesit, und dies aus guten Griinden. Vgl. aber z. B.
Hoffmann, »Gewissen als praktische Apperzeption« oder die Ansitze zur sprachphilo-
sophischen Explikation des Gewissensbegriffs bei Tugendhat, Selbstbewuftsein und
Selbstbestimmung, 2. Vorlesung, z. B. S. 31.

66 Vgl. nochmals Seel, »Die Fiahigkeit zu tiberlegen«, S. 561ff.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238 | ZEICHEN UND FREIHEIT

vorausgesetzten Verstindnisweisen und den jeweiligen Dialogpartnern. Einem
verstehenden Wesen miissen wir zuschreiben, dass es solch eine Haltung einzu-
nehmen vermag. Das bedeutet nicht, dass wir ihm zugestehen, sich auf eine
urspriingliche »innere Stimme« berufen zu konnen. Es bedeutet, dass wir einen
Weltinterpreten, der sich eine Vielzahl von Zeichenpraktiken angeeignet hat und
iiber ein eigenstindiges Weltverstindnis verfiigt, als ein Wesen ansehen miissen,
das in einem bestimmten Dialog Verstehensautonomie behalten kann. Gegeniiber
individuellen Anderen kann er eine Distanz wahren; nachdem sein Weltverstind-
nis in sozialen Interaktionszusammenhingen eine Form gewonnen hat, ist er nun
zu selbststindigen Interpretationen fihig. Dass er sich auf den Dialog einlésst,
bedeutet, dass er seine interpretierenden Zeichen verantwortlich und gewissen-
haft bildet. Dies beinhaltet aber gerade nicht, dass sich die Besonderheit seines
Verstehens auflost.

Dies sieht man auch sehr gut, wenn man sich Situationen vorstellt, in denen
ein Weltinterpret aus kontingenten Griinden auf sich selbst gestellt ist. Ange-
sichts besonderer Zeichen kann er dann vielleicht nicht mehr tun, als aus eigener
Kraft zu interpretieren — oder eben »nach bestem Gewissen« zu deuten. Die
jeweiligen besonderen Zeichen miissen geniigen, und er muss fiir sich selbst
Interpretationen wagen. Will er dabei »gut« entscheiden, darf er nicht individua-
listisch verfahren, und er wird dies auch moglichst nicht tun. Da er aber Zeichen
zu bilden hat, die orientierend in seine Lebensvollziige eingehen konnen, bleibt
ihm nichts anderes iibrig, als seine Einbildungskraft zu gebrauchen und eigene
Interpretationsentwiirfe zu riskieren. Er weifl dann nicht, ob sich der potentiellen
Gemeinschaft, auf die hin er interpretiert, andere Individuen zuordnen wiirden.
Aber eine Person, von der wir sagen wollen, dass sie iiber ein eigenstindiges
Verstidndnis verfiigt, miissen wir uns so vorstellen, dass sie zu einem solchen
Selbstdenken prinzipiell in der Lage ist.

Verlagern wir nun, wie angekiindigt, das Augenmerk von der Zeichentrans-
formation auf ihr Ergebnis: die Festlegung, fiir die der Interpret einsteht.

2.7 Festlegung und Zurechnung

Die Struktur der Verantwortung in der Interpretation lie sich im ersten Zugriff
von einem Spannungsfeld her beschreiben: Die interpretierende Person kann ihre
Zeichen einerseits jederzeit variieren und ihr Weltverstindnis vertiefen; diese
reflexive Kontrolle tiber das Interpretieren bringt einen normativen Druck mit
sich. Andererseits kann der Interpret seine Zeichen nicht ad in(de)finitum vari-
ieren. Wenn Interpretation bedeutet, durch Bildung von Zeichen Verstindnis zu

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 239

gewinnen, so muss der Interpret auch zu Festlegungen kommen. Er muss eine
Sensibilitit dafiir haben, wann er es mit dem Interpretieren besser gut sein ldsst;
er muss eine Balance halten zwischen der Moglichkeit anderen Darstellens und
der Notwendigkeit, ein Verstehen auszuweisen (und andere Moglichkeiten vor-
erst auszuschlieBen). Er muss Sorge dafiir tragen, dass das Spannungsverhéltnis
von Reflexion und Weltverstindnis ausgeglichen bleibt.®’

Die Zeicheninterpretation markiert die erste Seite dieses Verhiltnisses. Wir
schauen hier auf die Moglichkeiten, die sich bieten, und umgrenzen den Raum
der Zurechenbarkeit. Indem wir sagen, dass ein Zeichen »gegeben« ist, versetzen
wir uns in eine Phase des theoretischen Uberlegens. Die erste Person sieht ein
Problem; sie versucht, etwas »besser« zu verstehen und bringt eine Zeichentrans-
formation in Gang. Wir konnen diese Seite jetzt auch so charakterisieren, dass
wir sagen: Hier betrachten wir die Tdtigkeit des Denkens, zu der es gehort, dass
das Interpretationsgewissen in Unruhe versetzt ist. — Nun erfiillt das Zeichen-
interpretieren aber nur dann seinen Sinn, Welt verstdndlich zu machen, wenn
Interpretationen wirklich als richtig aufgefasst werden und also Welt verstanden
wird. Dies scheint der freie Vollzug zu sein, fiir den der Interpret am Ende ein-
steht; man konnte meinen: sie ist die eigentliche Handlung. Begeben wir uns
daher nun auf die andere Seite des Spannungsverhiltnisses und machen uns klar,
wie die Interpretationsfreiheit hinsichtlich der Festlegung der Interpretation zu
denken ist. Da wiederum nicht nach der Auskunft gefragt sein kann, wie die
Entscheidung herbeigefiihrt wird, muss unsere Frage wie folgt lauten: Welchen
Ort hat die autonome Festlegung einer Verstindnisweise in der Logik des freien
Interpretierens? Inwiefern kann diese Festlegung als individuell zurechenbarer
Vollzug gelten?

Die Grundziige liegen bereits offen. Ein Individuum kann die Reflexion nicht
endlos fortfiihren, sondern muss an irgend einem Punkt wieder dazu iibergehen,
sich auf Welt zu beziehen, weil andernfalls nicht einsichtig zu machen wire, wie
jemals etwas verstanden wird. Solange ein Interpret nach besseren Darstellungen
sucht, ist er fiir andere Moglichkeiten von sich her offen; dies zeugt von norma-
tiver Responsivitit. Beendet werden aber kann der Prozess nur immer wieder da-
durch, dass individuelle Personen ihn vorldufig abschlieen: Fiir die Richtigkeit
einer Darstellungsform gibt es keine Beglaubigung auflerhalb des Verstehens;
niemand kann »fiir mich« entscheiden, wann »mein« Verstehensanspruch erfiillt
ist. Die Bestimmtheit, die die Zeichenreflexion erbringt, hat kein externes Maf} —
etwa dergestalt, dass der Interpretationsprozess sich asymptotisch dem Wahren

67 Vgl. Kap. IV 3.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240 | ZEICHEN UND FREIHEIT

annihert.”® Nur ich — die erste Person Singular —, kann sehen, wann mir etwas als
verstindlich genug gilt, und an welche Darstellungsformen ich mich halte. Es
liegt an mir wahrzunehmen, wann ich etwas verstanden habe.

Insoweit es aber an mir liegt, wird man sagen diirfen, dass ich fiir das jewei-
lige Verstehen verantwortlich zeichne. Das heifit an diesem Punkt: Die Formen
der Darstellung, mit denen ich den Interpretationsprozess fiir abgeschlossen er-
klidre, sind solche, fiir die ich selbst einstehe, da in ithnen schon meine Verstind-
nisweisen zum Ausdruck kommen. Das heil3t nicht, dass ich dem Zeichen seine
welterschlieBende Kraft verleihe oder dass ich mich zu einem singulédren Akz des
Verstehens durchgerungen habe. Es bedeutet, dass sich mir eine konstante theo-
retische Einstellung ergeben hat und ich nun keinen weiteren Interpretations-
bedarf mehr sehe. Ich lasse mich nicht weiter durch gegebene Zeichen normativ
ansprechen und verwende die entsprechenden Darstellungen ohne Distanzierung.
In diesem Sinne ist das Verstehen zurechenbar — und zwar im Maf3e der veran-
schlagten Interpretationsmoglichkeiten. In diesem Verstehen aber ist die Mog-
lichkeit anderen Interpretierens nicht mehr thematisch. Die als richtig verstan-
denen Darstellungsformen beantworten die Frage »Fiir welche Weltinterpre-
tation stehst du (genau) ein?«; eine solche Antwort ist verbindlich und von ihrem
Sinn her die Beendigung des Dialogs oder des Denkprozesses. Das pridikative
Urteil, als verbindlichste Form des Fiirwahrhaltens, hat seinen herausragenden
Status in diesem Kontext. Es ist die dezidierteste Antwort auf die Frage »Wofiir
stehst du genau ein?«, die bestimmteste Weise des Verstehens. Hier hat die Ent-
scheidungssituation die Form der exklusiven Disjunktion — »entweder p oder
nicht-p« —, denn es werden Interpretationen ausgewiesen, die bestimmte andere
Interpretationen ausschlieBen. Ein solches tertium non datur ist ein Gesetz des
eigenen Interpretierens; es artikuliert die intern sich ergebende Notwendigkeit
von Festlegungen in ihrer Zuspitzung.”

So konnen wir diese Seite von Interpretationsfreiheit auch so kennzeichnen,
dass wir sagen: Hier betrachten wir das beruhigte Interpretationsgewissen. Wir
schauen auf eine konstante theoretische Einstellung, die eine Person hat, sofern
sie nicht mehr (Zeichen) interpretiert, sondern (Welt) versteht. Ein solcher Voll-
zug ist nicht von der Art einer singuldren Handlung: Es hat sich vielmehr eine
Weise des Verstehens ergeben, und dies bedeutet gerade, dass die Denktdtigkeit
zur Ruhe gekommen ist. Der Weltinterpret sieht keine Notwendigkeit mehr, dem
normativen Druck von Zeichen weiter nachzugeben, sondern baut bereits auf die

68 Dies ist die gdngige Lesart des Prozesses der Zeicheninterpretation, wie er in Peirce,
»How to make our ideas clear«, Abschnitt IV entwickelt wird.

69 Dies hatte sich verschiedentlich angedeutet: vgl. bes. die Kap. I1 2.2 und IV 1.2.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 241

gewonnene Verstindnisweise. Was sein Verstidndnis angeht, steht der Weltinter-
pret also nicht fiir eine »Zeichenhandlung« ein, sondern fiir eine Einstellung zur
Welt, die sich in bestimmten Darstellungsformen ausdriickt. Die Zurechnung
kann entsprechend nicht so unmittelbar sein wie im Falle einer Handlung. An
einer Haltung kann man zwar arbeiten, man hat, mit Aristoteles, ihren Anfang in
der Hand.” Sie kann aber nicht in derselben Weise als kontrolliert gelten wie die
Handlung, die aus der Haltung heraus erfolgt. Das gilt auch fiir das Verstdndnis,
aus dem heraus die Zeichenbildung erfolgt. Die Zurechnung eines Verstind-
nisses ist weniger unmittelbar; eine Verstindnisweise zu veridndern, verlangt
mehr als einen singuldren Akt: ein zeitlich ausgedehntes Umlernen und Nach-
denken. So ist es wieder die jederzeit offene Moglichkeit, ein Verstdndnis zu
vertiefen, auf die hin eine Person normativ ansprechbar ist. Gleichwohl ist auch
eine theoretische Einstellung jederzeit zurechenbar, und zwar insofern, als der
Weltinterpret es fiir verantwortbar halten muss, aktuell keine reflexiven Anstren-
gungen zu unternehmen.

Dafiir kann der Weltinterpret dem Anspruch auf Richtigkeit nicht in jeder
Hinsicht entsprechen wollen; er kann sich auf die Herausforderung zur Stellung-
nahme nicht uneingeschrinkt einlassen, sondern wird ihr im Gegenteil immer
auch ein Stiick weit widerstehen miissen. Andernfalls kdme er an keinem Punkt
zur Ruhe, und es wire zu konstatieren, dass er gar keine interpretative Verant-
wortung trdgt. Aber um etwas als richtig verstehen zu kénnen, muss er doch ein
ruhiges Interpretationsgewissen haben. Wo jemand aufgehort hat, Zeichen zu
variieren, sondern nun etwas versteht und angeben kann, wie er es genau ver-
steht, dort diirfen wir ihm ein solches gutes Interpretationsgewissen zuschreiben
und sagen, dass er fiir eine Verstdndnisweise einsteht.

70 Auristoteles unterscheidet die Freiwilligkeit von Handlungen und Haltungen. Demzu-
folge ist eine Haltung (héxis) durch eine Reihe von Handlungen geformt, selbst aber
nicht so unmittelbar kontrollierbar wie eine Handlung: Uber eine Handlung seien wir
von Anfang bis Ende Herr, im Falle von Haltungen seien wir nur iiber den Anfang
Herr (vgl. Nikomachische Ethik, 1114b-1115a). Die Veridnderung der Haltung braucht
einen langeren Prozess des Umlernens; da es der Person anfangs freisteht, eine Grund-
haltung anzustreben, muss sie sich dennoch auch fiir diese verantworten. — Man darf
also vermuten, dass die weitere Explikation der Zurechenbarkeit von Verstindnissen
mit Begriffen der Tugend zu operieren und die Moglichkeiten der Bemiihung um ein
Verstehen auszuloten hitte (vgl. die Ansitze dazu bei Schneider, »Der systematische
Ort der Medienethik«).

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Wir haben nun ein Bild davon, was es heilen kann, dass das Interpretieren und
Verstehen etwas ist, fiir das Individuen Verantwortung haben. Gleichzeitig sind
wir an einem Punkt angelangt, an dem der Sinn von Interpretationsfreiheit nicht
mehr weiter mit Blick auf die individuelle Selbstbestimmung aufgelost werden
kann. In dieser Betrachtung wird »Freiheit« jedoch als regulativer Begriff aufge-
fasst, von dem wir in der intersubjektiven Praxis einen bestimmten Gebrauch
machen konnen. Und so gewinnen der vorhin entfaltete Begriff der Festlegung
und die Voraussetzung von individueller Verstehensfreiheit insbesondere dort
Relevanz, wo das Verhdiltnis von Individuum zu Individuum im Blickfeld steht.
Im Lichte des Gesagten ist hier von Differenzen auszugehen, und von diesen her
lasst sich die Explikation weiterfiihren.

Wo besondere Zeichen zu bilden sind, wird sich das Interpretieren einer Per-
son vom Interpretieren anderer Personen unterscheiden. Ein Anderer wird nie
»ganz so« interpretieren wie man selbst. Wiirde er es tun, miisste man sogar
zweifeln, dass er wirklich eine autonom denkende Person ist, die sich von sich
her die Welt erschlieen kann. Fiir das interindividuelle Verhiltnis aber bedeutet
diese Einzigartigkeit des individuellen Verstehens, dass keine Garantie gewihrt
werden kann, dass man im besonderen Fall iibereinkommt. Vielmehr ist prinzi-
piell die Moglichkeit einzurdumen, dass eine andere Person etwas anders ver-
steht. Auf diese Seite von Interpretationsfreiheit, von der her letztlich auch das
eigene Verstehen als ein besonderes Verstehen — ein Andersverstehen — identi-
fizierbar wird, sei abschlieBend ein Blick geworfen.7I

3 Interpretationsverantwortung
und Andersverstehen

Die Moglichkeit unterschiedlicher richtiger Interpretationen hatten wir als ein
Grundprinzip von Interpretationsfreiheit markiert, als eine Idee.”” Aus der Ich-
Perspektive, in die wir uns durchgéngig versetzten, musste diese Moglichkeit als
Moglichkeit anderen Darstellens aufgefasst werden. Ich kann reflexive Kontrolle
sinnvollerweise nur tiber die Darstellungsformen ausiiben, in denen ich mein
Interpretieren ausweise; die Freiheitsidee bringe ich dann im Sinne der Voraus-

71 Die erste Person Singular und ihr freies Verhiltnis zur Welt bestimmt dabei weiterhin
das Interesse. Auf das Problem des Fremdverstehens, die Philosophie der Alteritit und
die ethischen Aspekte kann nicht im einzelnen eingegangen werden. Es wird allein
darum gehen, den Kreis der Uberlegungen zu schlieBen.

72 Vgl. Kap. 112.3.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 243

setzung ein, dass besseres Verstehen moglich ist. Indes blieb der Gedanke, dass
es auch eine Pluralitiit von Welten geben konnte. Wenn die Welt im Zuge von
Zeichenbildungen erschlossen wird, ist eine pristabilierte Harmonie der vielen
Versionen nicht mehr plausibel zu machen. Als Individuum lebe ich in einer
Welt, aber in kritischer Einstellung muss ich einrdumen, dass sich die Einheit der
Welt selbst einer Interpretationsleistung verdankt. Das Freiheitsprinzip, dass
unterschiedliche richtige Interpretationen moglich sind, konnte folglich auch in
einem starken Sinne — im Sinne der Weltenpluralitdt — eingebracht werden.
Doch wie muss man sich diesen Fall vorstellen? Wenn ich mich in eine anders-
artige Weltsicht gerade nicht einfinden kann — was ist diese dann anderes als
eine theoretische Moglichkeit fiir mich? Welche Bedeutung kann die Freiheits-
idee in ihrer starken Lesart fiir die erste Person haben?

3.1 Die Méglichkeit der Differenz

Pluralitdt wurde nicht als Gegebenheit, sondern als Freiheitsbedingung begriffen.
Wenn wir sagen, dass die Welt »in Zeichen« interpretiert wird, ist eine Welten-
vielfalt schon vorausgesetzt. Bisher blieb diese Voraussetzung im Hintergrund.
Wir haben uns mit Zeichen insofern befasst, als eine Person sie aus ihrem Ver-
stindnis heraus bildet, indem sie sinnvoll an Zeichen ankniipft. Doch wenn eine
Person am Ende auch als Individuum interpretieren muss, gibt es keine Garantie
dafiir, dass Andere auf die gleiche Weise interpretieren. An diesem Punkt sei
nun eingehakt: Die Voraussetzung, dass es unterschiedliche richtige Interpreta-
tionen gibt, beinhaltet, dass Individuen sich im Interpretieren gegenseitig als frei
begreifen miissen. Meine Interpretationsverantwortung gegeniiber mir selbst
kann es manchmal erfordern, dass ich mir Interpretationsfreiheit gegeniiber dem
Anderen bewahre. Diese Einsicht ergiinzt die bisherigen Uberlegungen in einer
wichtigen Hinsicht.

Schauen wir zunéchst, wie die interindividuelle Ubereinstimmung im beson-
deren Fall zu beschreiben ist, wenn sie unter den genannten kritischen Vorbehalt
gestellt wird. Was heiit es, dass zwei Personen sich in der Sache einig sind bzw.
dieselbe Position im Raum der Interpretationsmoglichkeiten beziehen? Offenbar
miissen sie als Individuen zur selben Interpretation bereit sein. Ihre Ubereinstim-
mung ist nicht an ein Drittes gekniipft (etwa an einen Gedanken, den sie beide
fassen), sondern liegt darin, dass jede Person von sich her auf gleiche Weise

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

244 | ZEICHEN UND FREIHEIT

interpretiert wie die jeweils andere. So ist ihre Ubereinstimmung frei.”” Wo zwei
Personen im besonderen Fall eine Ubereinstimmung vermuten, geht dies aber
iiber die Voraussetzung der »friedlichen«, ndmlich unthematischen Ubereinstim-
mung im gemeinsamen Verstindnis hinaus. Sie haben die Uberzeugung, dass sie
sich in einem Thema einig sind und ein bestimmtes Verstehen teilen.

Gleichwohl darf eine solche Ubereinstimmung nicht zu starr an einzelnen
Zeichenformen festgemacht sein. Um sagen zu konnen, dass ich mir mit dem
Anderen in einer Sache einig bin, muss ich ihm einen Freiraum der Zeichen-
variation zugestehen und mich in das Spektrum der Darstellungen begeben, in
dem seine Interpretation Kontur gewinnt. Erst dann kann in einer bestimmten
Hinsicht von einem geteilten Weltverstindnis die Rede sein.”* Darin liegt auch:
Intersubjektiver Einigkeit im besonderen Fall muss Verstindigung vorausge-
gangen sein.

Aus der Ich-Perspektive stellt sich die Situation also so dar, dass ich, nach-
dem ich mich mit einem Anderen iiber ein Thema ausgetauscht habe, davon aus-
gehe, er interpretiere in dieser Sache ebenfalls »so wie ich«. Um eine solche
Einigkeit diagnostizieren zu konnen, darf ich nicht verlangen, der Andere solle
genauso darstellen wie ich und identische Zeichenformen verwenden. Was die
Darstellungsformen betrifft, kann die Ubereinstimmung nur darin liegen, dass
ein Anderer so verfihrt, wie ich es auch bereit wdre zu tun. Er weist seine theo-
retischen Einstellungen in Zeichen aus, die auch meine eigenen Einstellungen
auszudriicken vermogen. Der Andere wird sein Weltverstdndnis in einer Reihe
von eigenen Zeichenbildungen darlegen, und meine Uberzeugung, er interpre-
tiere auch so wie ich, wird letztlich darauf beruhen, dass ich geneigt bin, die Dar-
stellungsformen, die er aus seinem Verstindnis heraus bildet, fiir mich zu {iber-
nehmen oder als richtig anzuerkennen. Dass der Andere »auch so« interpretiert
wie ich, heiit, dass ich die Zeichen des Anderen als richtig verstehe. Ich sehe die
Zeichenbildungen in denen die andere Person ihre Interpretation ausweist, als
mogliche Ausweisung eines eigenen Interpretierens an. In solchen Fillen ordnen

73 Ich lasse andere praktische Moglichkeiten, Ubereinstimmung zu erzeugen — etwa die
Methode der Autoritdt, die Peirce (»The Fixation of Belief«, Abschnitt V) beschreibt
— wieder beiseite.

74 Vgl. Kap. IV 3.2 — Wo die Ubereinstimmung an isolierten Zeichenformen aufgehingt
ist, stiitzt sie die Richtigkeit der eigenen Interpretation kaum. Andersherum fehlt dort,
wo eine unerwartete Formulierung ausreicht, um einen Dissens zu diagnostizieren,
offenbar der Wille, auf die Stimme des Anderen zu horen. Mit Peirce, »The Fixation
of Belief«, Abschnitt V konnte man diese Methode, sein Interpretationsgewissen zu

beruhigen, die der Hartndckigkeit (tenacity) nennen.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 245

ich und der Andere uns aus freien Stiicken einer Gemeinschaft von »soundso«
interpretierenden Personen zu.

Nun kann ich dies natiirlich nur solange, als ich keinen Interpretationsbedarf
sehe. Dass ich die Zeichen des Anderen als Darstellungen der Welt anerkenne,
heifit, dass sie mein Interpretationsgewissen nicht beunruhigen (mein Denken
nicht in Gang bringen) und ich sie als Ausweisungen eines Verstidndnisses, das
ich von der Welt habe, verantworten kann. Ob dies aber der Fall ist, muss ich
von mir her beurteilen; und ich kann auch nur von mir her beurteilen, inwieweit
es der Fall ist. Unsere Ubereinstimmung ist keine Verstehensidentitit, die Diffe-
renz ausschlief3t: Ich muss den Zeichenbildungen der anderen Person ihre welt-
erschlieBende Kraft aus meinem Verstindnis heraus zutrauen, und ich kann nur
selbst sehen, ob sie in die Lebenspraxis, die ich zugrunde lege, eingehen konnen.
Dies zumindest ist mit Autonomie vorausgesetzt. Ob und in welcher Weise eine
Darstellung als richtig angesehen wird, ldsst sich, wie wir sahen, nicht vorausbe-
rechnen.” Eine allgemeine Prognose, fiir welche Fille ein Interpret eine Darstel-
lungsform als Interpretation zu iibernehmen bereit ist, ist nicht moglich. Dass ich
interpretierende Zeichen, die ich von mir her so nicht gebildet hitte, als mog-
liche eigene Interpretationen ansehe, heifit, dass ich einen eigenen Gebrauch fiir
moglich halte. Die Besonderheit meines Verstehens bleibt erhalten.

So bleibt stets denkbar, dass Differenzen hervortreten.”® Wenden wir uns nun
diesem Fall zu. Nehmen wir an, ich stelle fest, dass ich mir mit einer Person in
einer Sache uneins bin. Die Differenzen spitzen sich auf inkompatible Fiirwahr-
haltungen der Form »x ist F« und »x ist nicht F« zu. Offenbar setzt mich dies
unter normativen Druck. Als autonom-weltbildender Person liegt mir etwas am
Urteil der anderen autonom-weltbildenden Person. Eine Differenz bedeutet folg-
lich eine Irritation fiir mich. Man darf sich also vorstellen, dass ich mich daran
mache, Missverstindnisse und im engeren Sinne epistemische Probleme auszu-
schliefen. Ich vergewissere mich, ob wir uns richtig verstanden haben und ob
alle iiber die wesentlichen Tatsachen informiert sind. Nun lésst sich der Konflikt
aber — wenn er auf Differenzen im individuellen Verstehen zuriickgeht — so nicht
auflosen. Diskursive Mittel fithren nicht ins Ziel. In diesem Fall wird eine Arbeit

75 Vgl. Kap. IV 2.3.

76 Wir konnen die Differenzen auch eigens offenlegen — etwa, wenn von einer Uberein-
stimmung viel abhéngt. Ahnlich wie sich fiir eine detailliert geplante Gemeinschafts-
aktion (z. B. einen Bankraub) ein Uhrenvergleich empfiehlt, wihrend solche Exaktheit
im Alltag nur selten erforderlich ist, so werden die Anspriiche an die Ubereinstim-
mung schwanken, wenn wir uns einmal mit einem entfernten Bekannten, ein anderes

Mal mit dem zukiinftigen Ehepartner verstdndigen.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246 | ZEICHEN UND FREIHEIT

an der &sthetischen Form der Zeichen nétig. Es kommt darauf an zu zeigen, ob
und wie die fraglichen Darstellungsformen als Weisen der Interpretation betrach-
tet werden konnen. Das heif3t, der angemessene Weg wird die Erlduterung oder
Verdeutlichung sein.

Nehmen wir an, der Konflikt sieht so aus, dass ich davon iiberzeugt bin, x sei
ein F, wihrend mein Gegeniiber dafiir eintritt, x sei kein F. Im Dialog, der sich
als Prozess der Zeichenvariation vollzieht, beginnen wir, die Sitze »x ist F« und
»x ist nicht F« in andere Zeichen zu transformieren, mit dem Ziel, dass sich
wieder ein gemeinsames Verstehen einstellt. So werde ich meine Aussage »x ist
F« erldutern und Interpretationen vorschlagen. Ich klammere mich nicht an die
besondere Darstellungsform, sondern bin von der Idee geleitet, es konne vor-
kommen, dass der Andere bestimmte Zeichen, die ich als richtig verstehe, nicht
als richtig (oder als falsch) versteht, wihrend er andere Zeichen, von denen ich
versucht bin zu sagen, es seien andere Darstellungen »derselben Sache«, als
richtig versteht. Indem ich dies fiir moglich halte, kann ich anstreben, meine Zei-
chen so zu variieren, dass sie fiir den Anderen schlieBlich nicht mehr nur als
bloBe Darstellungen erscheinen, sondern Welt verstdndlich machen (wéhrend sie
aus meiner Sicht die Welt hochstens verstindlicher machen).”” Solange ich von
der Hoffnung geleitet bin, dass eine gemeinsame Interpretationspraxis erreichbar
ist, werde ich diesen dynamischen Interpretationsprozess fortfithren. Ich werde
versuchen, mein Verstehen so auszuweisen, dass sich der Andere in es einfindet
und ein gemeinsames Verstehen in Reichweite kommt.

Wieder sind verschiedene Reflexionsniveaus denkbar. Ich kann mehr oder
weniger Verstindigungsaufwand betreiben, mehr oder weniger Zeicheninterpre-
tationen durchgehen, mehr oder weniger Zeit investieren. Wie weit ich mich auf
den Dialog einlasse, wird von diversen praktischen Faktoren abhéngen. So wird
es darauf ankommen, wieviel mir an der Sache und an der ﬁbereinstimmung
liegt oder wie hoch der Entscheidungsdruck ist.” Einen unendlichen Dialog je-
doch kann es nicht geben. Und so ist es jederzeit moglich, dass ich einen Punkt
gekommen sehe, an dem der Verstindigungsaufwand so grof3 wird, dass er nicht

77 Simon schreibt in der Philosophie des Zeichens, S. 109: »Wo einer >etwas< zu ver-
stehen sucht, mag ein anderer nicht verstehen, was es da tiberhaupt zu verstehen gibt.
Der Versuch einer Verdeutlichung gegeniiber anderen, als Zuwendung zu ihnen, kann
gegeniiber Dritten Verdeutlichung in der >falschen Richtungs, d. h. Verdeckung schon
bestehender Deutlichkeit sein.«

78 Dariiber hinaus wird es eine Rolle spielen, welche Urteilskraft ich dem Anderen zu-
traue oder wieviel mir an seinem Urteil liegt. Diese praktischen Aspekte klammere ich

aus.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 247

mehr in angemessenem Verhiltnis zum Kldrungsbediirfnis steht. Ich werde dann
meine Interpretation (z. B. die Uberzeugung, dass x ein F ist), aufrechterhalten,
obwohl der Andere nach wie vor dagegenhilt (und dafiir eintritt, dass x kein F
ist). Anders gesagt: Ich bin im Dialog wieder mit der Aufgabe konfrontiert, die
Balance zwischen der Moglichkeit der vertiefenden Reflexion (hier in Gestalt
der interindividuellen Verstindigung) und der Notwendigkeit der Festlegung zu
finden. Und es kann geschehen, dass ich diese Aufgabe nur 16sen kann, indem
ich mich fiir eine Interpretation entscheide, die den Interpretationen bestimmter
anderer Individuen entgegensteht.

Wir konnen eine solche Differenz, die die zugespitzte Form des Konflikts
zwischen zwei inkompatiblen propositionalen Urteilen hat, Widerstreit nennen.”
In der hier besprochenen Form kommt die Diagnose eines solchen Widerstreits
einer Diagnose der Weltenvielfalt gleich. Damit ist dann kein quasi-ontologi-
scher Befund gemeint, sondern die sinnlogische Voraussetzung einer Pluralitit
von Perspektiven, welche sich nicht sauber vereinheitlichen lassen. Dass diese
Moglichkeit zugelassen wird, setzt, wie gesehen, die Logik nicht auBler Kraft:
Dass Fiirwahrhaltungen unversohnt bleiben konnen, ist eine Konsequenz der
Annahme, dass auch Urteile in Zeichen ausgewiesen werden, die eine besondere
dsthetische Form haben. Wir konnen nicht annehmen, dass sich diese Urteile von
allein in préstabilierte Harmonie begeben. Der Widerstreit ist so das Grund-
prinzip einer Sichtweise, in der bedacht bleibt, dass sich Einheit nicht immer
herstellen ldsst und die Diagnose eines Widerstreits eine der Interpretationsmog-
lichkeiten ist, die wir haben. Ich werde mich fiir diese Moglichkeit nicht mut-
willig entscheiden, denn ein interindividueller Konflikt ist und bleibt eine Irri-
tation fiir mich. Solange ich mich auf eine Differenz einlasse, ist auch fiir mich
selbst eine Unentschiedenheit da. Aber es kann sein, dass der Aufwand, den ich
betreiben muss, um eine Einigkeit zu erreichen, so grol wird, dass ich mich am
besten vom Dialog abwende und mir eine Interpretationsfreiheit gegen den
Anderen bewahre. Dies ist der Fall, in dem es sinnvoll ist, das Freiheitsprinzip,
dass andere Interpretationen moglich sind, in seiner starken Lesart einzubringen
und den Gedanken, dass Andere etwas moglicherweise ganz anders verstehen
und »in einer anderen Welt leben« konnen, ins Feld zu fiihren.

79 Dieser Begriff ist von Lyotard, Le Différend her gegenwirtig. In etwas anderer Weise
wird das entsprechende Motiv bei Goodman entwickelt: vgl. Ways of Worldmaking,
Kap. VII 1.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248 | ZEICHEN UND FREIHEIT

3.2 Die Anerkennung individuellen Verstehens

Der starke Sinn der Voraussetzung, dass unterschiedliche richtige Interpreta-
tionen moglich sind, kommt also zum Tragen, wo eine einheitliche Interpretation
im Moment nicht gelingen will und die Diagnose des Widerstreits oder der
Weltenvielfalt die passende Losung ist.*’ Ich weise die Interpretation einer Per-

80 Goodman zufolge liegt ein unldsbarer Konflikt vor, wenn zwei inkompatible Aus-
sagen berechtigterweise fiir wahr gehalten werden (vgl. Ways of Worldmaking,
S. 109ft.). Das heif3t, es miissen (a) Wahrheitsanspriiche erhoben werden; die Darstel-
lungen diirfen (b) nicht einfach auf ein Bezugssystem relativiert sein, sondern miissen
konkurrieren; sie miissen (c) inkompatibel sein (sie lassen sich nicht als Darstellungen
einer Welt verstehen, da sie nicht zueinander »passen«); und schlieSlich steht (d) kein
Kriterium zur Verfiigung, dass es erlaubte, den Konflikt zugunsten einer Version zu
entscheiden. — Wo diese Voraussetzungen vorliegen, ist es Goodman zufolge ange-
messener, die Versionen als in unterschiedlichen Welten wahr zu betrachten: »[...]
their realms are thus less aptly regarded as within one world than as two different
worlds, and even — since the two refuse to unite peacably — as worlds in conflict«
(ebd., S. 116). Beide Versionen werden also als richtig angesehen und damit eine
Weltendisjunktion vorgenommen. In diesem Widerstreit hat der symboltheoretische
Pluralismus seinen Ausgangspunkt. In unserer Terminologie markiert er die Endlich-
keit aller Weltinterpretation. In dieser kritischen Funktion scheint mir der positive
Sinn des »lrrealismus« zu liegen. Dieser kann keine metaphysische Theorie sein;
Weltversionen sind nicht »an sich« unversohnt oder prinzipiell unversohnlich. Ein
besonderer Widerstreit liegt vor, wenn entsprechend interpretiert wird. So liefern die
Bedingungen (a-d) denn auch vor allem die formale Beschreibung einer Nicht-
Versohnbarkeit, welche die Anerkennung des Konflikts bereits als Konsequenz ent-
halt: (a) fixiert die Wahrheit der Aussagen, (b) ihre Konkurrenz, (c) ihre Inkompatibi-
litéit und (d) die Unentscheidbarkeit. Wann aber besondere Versionen als unversohn-
lich betrachtet werden sollen, ist dann erst noch zu entscheiden. Weltenvielfalt kann
nicht »konstatiert« werden. Dass ein Konflikt unentscheidbar ist, ist im pragmatischen
Problemlosungsprozess kein Argument; es beschreibt die Ungelostheit des Problems.
Auch wenn ein Konflikt im Moment nicht versohnt werden kann, konnen wir die
Bemiihungen ausdehnen. Wir konnten unsere Phantasie anstrengen, um vielleicht eine
Losung zu finden, und uns nach weiteren Entscheidungskriterien umsehen. Daraus
geht auch hervor, dass der allgemeinen Form des Widerstreits eine fiinfte Bedingung
hinzuzufiigen ist: (e) Es gibt keine zwingenden Griinde, die eine Verséhnung ver-
langen. (Es herrscht kein Entscheidungsdruck.) Nur wo auch diese Zusatzbedingung

erfiillt ist, wird die Disjunktion von Welten im Einzelfall »passend« erscheinen.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 249

son, der ich ein dhnliches Verstindnis zuschreibe wie mir selbst und an deren
Urteil mir folglich liegt, zuriick und halte an meiner eigenen, anderen Interpre-
tation fest, um meiner Interpretationsverantwortung gegeniiber mir selbst nach-
zukommen. — Aber wir miissen den Status, den eine Festlegung gegen andere
Personen in der Logik der interpretativen Freiheit hat, noch genauer umgrenzen
und positiv fassen: In welchem Sinne sollte es richtig oder gut sein, von einer
Vereinheitlichung der Interpretationen ausdriicklich Abstand zu nehmen? Ich
werde die Weltenvielfalt nicht als Rechtfertigung dafiir einbringen, dass ich
sorglos auf meinen »ganz speziellen« Anschauungsweisen beharre. Aber im
Widerstreitfall gelingt es mir auch nicht, das Verstehen des Anderen fiir meine
Zeichenreflexion in die Waagschale zu werfen. Anderes Verstehen liegt gerade
aufierhalb meines Verstindnishorizonts und kann kein Gewicht in meinem
theoretischen Denken haben. Mit der Widerstreitdiagnose raume ich gleichsam
ein, dass ich einem solchen Verstehen nicht gerecht werden kann. Wie also kann
ich diesen Schritt mit »gutem Gewissen« tun; wie kann es ein im positiven Sinne
freier Schritt sein?

Man bemerkt zunichst, dass die Anerkennung des Andersverstehens tiber die
Interpretationsverantwortung gegeniiber mir selbst hinaus in den Bereich der
Ethik weist. Die Anerkennung des Andersverstehens beinhaltet eine reflektierte
Achtung vor dem Anderen. Ich halte mich mit meinen Anspriichen auf Richtig-
keit fiir den Moment zuriick und respektiere das Weltverstindnis des Anderen
so, wie es ist. Ich gestehe ihm zu, dass die Differenzen ein Verstidndnis betreffen,
das als solches (im Moment) nicht zugerechnet werden kann — ein Grundver-
stiindnis —, und gebe mich fiir den Augenblick damit zufrieden.’ Wo ich nach
reiflicher, gewissenhafter Uberlegung und hinreichend ausgedehntem Dialog zu
der Diagnose komme, eine andere Person lebe in bestimmter Hinsicht »in einer
anderen Welt«, muss ich also nicht (wie es in unseren Ohren klingt) meinen, sie
sei »verriickt«. Auf diese Weise kann ich im Gegenteil geltend machen, dass
sich dem Anderen Welt auf eine eigene, besondere Weise erschlieit — so, wie sie
sich mir nicht erschlieBen will. Wo ich den Dialog auf diese Weise beende, ge-
schieht es gerade im Respekt vor dem Anderen und seinem Verstehen. Dieses
Verstehen als ein »anderes Verstehen« anzuerkennen, kann dann bedeuten, die
Zeichen, die ich nicht als richtig verstehe, dennoch als richtig anzuerkennen. Ich
gestehe dem Anderen zu, eine autonom interpretierende und geistig zurech-

81 Aus dem »Es ist eben so« wird hier, wenn man so will, ein »Ich kann (im Moment)
nicht anders«. Damit ist aber nicht ausgeschlossen, dass eine Verstindigung in Zu-

kunft moglich wird.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250 | ZEICHEN UND FREIHEIT

nungsfihige Person zu sein, und erkenne an, dass sein Verstehen auch ein
Verstehen ist. Eine solche Anerkennung hat einen ethischen Charakter.*

Aber welche Relevanz hat diese Anerkennung anderen Verstehens fiir das
theoretische Weltverhiltnis? Welchen Grund konnte ich haben, auch im Inter-
pretieren die Besonderheit individuellen Verstehens in Rechnung zu stellen?
Nach unserem Gedankengang kdnnen wir eine Antwort geben. Dazu miissen wir
die Anerkennung auf die erste Person zuriickbeziehen: Die Freiheitsvoraus-
setzung, die ich fiir den Anderen mache, gilt gleichzeitig fiir mich. Auch mich
selbst kann ich vom interindividuellen Differenzverhéltnis her als individuell-
autonomen Weltinterpreten begreifen; auch mein eigenes Verstehen ist ein freies
Andersverstehen. Und auch ich kann mir die Dinge auf eigene und besondere
Weise verstiandlich machen, so wie es ein Anderer vielleicht nicht kann.

Wir stoen hier am Ende also wieder auf die allgemeine Freiheitsvoraus-
setzung, von der wir anfangs ausgegangen waren. Am Grunde dieser Voraus-
setzung, so sieht man jetzt, liegt die Achtung vor der Person, sei es die andere
oder die eigene. Die Frage nach Erkenntnis oder nach besserem Verstehen setzt
die Anerkennung voraus, dass Personen diese Frage selbst beantworten koénnen.
Thr liegt, so gesehen, ein ethischer Akt® zugrunde. Und auch ich kann mir zuge-
stehen, dass ich nicht hinter dem eigentlichen, von Gestaltungsformen gereinig-
ten, zeichenlosen Denken zuriickstehe, wie es der Intellektualismus will. Meine
Interpretationsautonomie hingt nicht von Eigenschaften ab, die auf mich zu-
treffen konnen oder nicht. Auch was mein theoretisches Denken angeht, kann
Freiheit, ohne weitere Bedingung, Teil meines Selbstverstindnisses sein. Ich
kann, wenn ich iiber die Welt nachdenke, Freiheit von mir her als Grundbegriff
voraussetzen.

Dass eine solche Anerkennung meiner selbst als eines Individuums, das sich
von sich her Realitét aneignet und Welt schafft, in erster Linie einen Verantwor-
tungsdruck freisetzt, haben wir gesehen. Dass es aber auch beinhaltet, dass es
jemandem, der mit seiner Interpretation allein steht, moglich ist, berechtigter-
weise ein reines Gewissen zu haben, geht aus dem soeben Gesagten hervor. Im

82 Simon spricht von einer »Ethik der Freiheit des anderen und der Anerkennung des aus
eigener Sicht nicht >verstiandlichen< anderen Verstehens« (Philosophie des Zeichens,
S. 13; vgl. dazu Stegmaier, »Diplomatie der Zeichen«, S. 150-153). Abel entwirft in
diesem Zusammenhang eine »Ethik der Interpretation« (vgl. Sprache, Zeichen, Inter-
pretation, S. 3471t.). — Ich werde diese Linie nicht weiter verfolgen.

83 Die Idee, dass am Grunde der Logik die Ethik liegt, findet man bei Peirce in den Har-
vard Lectures on Pragmatism, S. 200ff. Unsere Uberlegungen haben diesem Gedan-

ken einen eigenen Sinn gegeben.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 251

interindividuellen Verhiltnis tritt mir vor Augen, dass unterschiedliche richtige
Interpretationen moglich sein miissen. So wie ich den Anderen also nicht fiir
»verrickt« halten muss, wenn ich mit ihm nicht iibereinkomme, so muss ich
auch an mir selbst nicht gleich zweifeln, wenn Einigkeit ausbleibt. Als verant-
wortlicher Weltinterpret werde ich tiber Divergenzen nicht leichtfertig hinweg-
gehen. Dass der Andere Interpretationen fiir verbindlich hilt, die ich nicht teilen
will (und reflexiv nicht teilen kann) ist fiir mich irritierend. Doch ich habe eine
interpretative Verantwortung mir selbst gegeniiber und muss mir meine Welt so
erschlieBen, dass ich in ihr ich selbst sein kann. Eine solche Autonomie geht
tiber die Freiheit der Ja/Nein-Stellungnahme, die Lizenz zur Zuriickweisung von
Interpretationen und die freie Zustimmung im Diskurs hinaus. Sie beinhaltet,
dass ich im Prinzip auch auf mein individuell eigenes Nachdenken vertrauen und
meine besonderen eigenen Interpretationen als richtig verstehen kann. Dass ich
um ein solches Interpretieren auf eigenes Risiko nicht herumkomme, ist eben-
falls Teil der Verantwortung, die ich im theoretischen Denken habe.

3.3 Der Gebrauch von Interpretationsfreiheit

SchlieBen wir die Uberlegungen ab. Wir sind angetreten, die interpretierende
Zeichenbildung als autonomen und individuell-freien Akt zu explizieren und die
Bedeutung des Begriffs der Freiheit im theoretischen Denken zu kldren. Ob nun
wirklich ein angemessenes oder zweckméBiges Verstindnis formuliert wurde,
kann nicht bewiesen werden. Es miisste sich eigentlich in der Praxis erweisen:
darin, dass eine theoretische Reflexion, die sich unter die Voraussetzung von
Freiheit stellt, zu einem zweckméBigeren Interpretieren fiihrt. Das gewonnene
Bild ist ein Bild von Moglichkeiten. In einer allgemeinen Betrachtung entfalten
sich diese in systematischer Form und konnen vor Augen treten, ohne dass wir
beantworten miissten, welche Option wir ergreifen. Wo wir aber im besonderen
Fall wirklich entscheiden miissen, ob wir der normativen Herausforderung von
gegebenen Zeichen nachgeben, fiir welche Interpretation wir einstehen und
welche Konflikte unversohnt bleiben, dort werden wir uns die Entscheidung
nicht leicht machen. Und solche Entscheidungen treffen wir jeden Tag. Dass
Verstehen weder bedeutet, einzusehen, wie oder was etwas »an sich« ist, noch
sich darin erschopft, vorgegebene Auffassungsweisen mechanisch fortzusetzen;
dass ein heteronomes Verstehen gar kein Verstehen ist; dass wir im Einzelfall
selbst denken miissen — dies sind Einsichten, die wir auch im alltdglichen Leben
gewinnen konnen. Doch es ist keine Kleinigkeit, daraus die Konsequenz zu
ziehen und Freiheitsvoraussetzungen kritisch und produktiv in Rechnung zu stel-

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252 | ZEICHEN UND FREIHEIT

len. Gewohnlich neigen wir zu der Annahme, dass die Frage nach der richtigen
Interpretation eigentlich schon beantwortet ist. Wir machen uns selten klar, was
es heiflt, dass die Frage, wie etwas zu interpretieren ist, als Frage danach aufge-
fasst werden kann, wie wir es am besten interpretieren sollen. Damit ist dann der
Blick darauf verstellt, in welchem Sinn die geistige ErschlieBung der Welt meine
oder unsere Sache sein kann.

Doch wenn wir bedenken, dass es in der Verstindigung iiber Sachthemen
gewohnlich gerade nicht darum geht, konventionelle Bedeutungen zu kléren, all-
gemeine Uberzeugungen zu problematisieren oder Wahrnehmungen in Frage zu
stellen, sondern eben darum, in einem besonderen Fall festzulegen, wie etwas,
das bisher unverstanden ist, angemessen verstanden werden kann oder soll, wird
sichtbar, dass die Darstellungsdimension fiir jede inhaltliche Auseinandersetzung
relevant werden kann. Die Losung steht dann aber schon nicht mehr von der
Sache her fest. Dies ist es, was hier als Zusammenhang von Zeichen und Freiheit
geltend gemacht wurde: Dort, wo wir uns nicht aus Unwissenheit streiten und
nicht schon Routinen fiir die Beseitigung von Unentschiedenheiten bereitstehen
— wo also wirklich Fragen offen sind —, kommt es nicht einfach darauf an, die
Welt richtig darzustellen, sondern auch darauf, die Welt richtig darzustellen. Und
die Bildung einer neuen Interpretationsweise ist eine sehr anspruchsvolle Auf-
gabe, die mehr semantisches und rhetorisches Fingerspitzengefiihl erfordert, als
wir in unseren alltiglichen Uberlegungen oder im Dialog gewohnlich in Rech-
nung stellen. Auch wenn wir die berechtigte Hoffnung haben diirfen, dass sich
eine Gemeinschaft denkender Wesen erreichen lésst: Es sind immer selbststin-
dige, individuelle Aktivititen, von denen her sich bestimmt, welche Anschau-
ungsweisen sich als die richtigen etablieren werden. Ohne dieses Risiko konnen
wir gar nichts verstehen — und wir reagieren darauf am besten nicht so, dass wir
vorgeben, uns auf absolut notwendige Schritte zu beschréinken, sondern so, dass
wir die notigen Schritte moglichst verantwortungsvoll machen.

Der verantwortliche Umgang mit Moglichkeiten im theoretischen Denken
bleibt immer eine Aufgabe. Es gibt keinen Punkt, an dem der normative Druck,
nach der jeweils besten Losung zu fragen, endgiiltig abgearbeitet ist. Die Welt
ergibt sich nie einfach von selbst. Die begriffliche Explikation hat in diesem
Sinne vorbereitenden Charakter. Sie ist nur so viel wert, wie sie uns helfen kann,
von der Interpretationsfreiheit, von der wir unweigerlich immer wieder Ge-
brauch machen miissen, immer wieder guten Gebrauch zu machen.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Abel, Giinter, »Die Kunst des Neuen. Kreativitit als Problem der Philosophie,
in: ders. (Hrsg.), Kreativitit. XX. Deutscher Kongress fiir Philosophie, Ham-
burg 2006, S. 1-21.

— Interpretationswelten. Gegenwartsphilosophie jenseits von Essentialismus
und Relativismus, Frankfurt/M. 1993.

— Sprache, Zeichen, Interpretation, Frankfurt/M. 1999.

— »Unbestimmtheit der Interpretation«, in: J. Simon (Hrsg.), Distanz im Ver-
stehen (Zeichen und Interpretation II), Frankfurt/M. 1995, S. 43-71.

— Zeichen der Wirklichkeit, Frankfurt/M. 2004.

Alston, William, »Concepts of Epistemic Justification«, in: ders., Epistemic
Justification. Essays in the Theory of Knowledge, Ithaca/New York 1989,
S. 81-114.

Ammon, Sabine, Wissen verstehen. Perspektiven einer prozessualen Theorie der
Erkenntnis, Weilerswist 2009.

Apel, Karl-Otto, Transformation der Philosophie, 2 Bde., Frankfurt/M. 1976.

Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, griechisch-deutsch, Diisseldorf 2001.

Baker, Gordon P./Hacker, Peter M.S., Scepticism, Rules and Language, Oxford
1984.

— Wittgenstein: Rules, Grammar and Necessity, Oxford/Cambridge 1994.

Bennett, Jonathan, »Why is belief involuntary?«, in: Analysis 50 (1990), S. 87-
107.

Bertram, Georg W., Die Sprache und das Ganze. Entwurf einer antireduktio-
nistischen Sprachphilosophie, Weilerswist 2006.

Boghossian, Paul A., »The Rule-Following Considerations«, in: Mind 98 (1989),
S. 507-549.

BonJour, Laurence, The Structure of Empirical Knowledge, Cambridge, Mass.
1985.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Borsche, Tilman, »Freiheit als Zeichen. Zur zeichenphilosophischen Frage nach
der Bedeutung von Freiheit«, in: J. Simon (Hrsg.), Zeichen und Interpre-
tation, Frankfurt/M. 1994, S. 99-118.

— »Wie und wozu erfinden wir unsere Welt? Zum Problem von Referenz und
Bedeutung im interkulturellen Dialog«, in: G. Abel (Hrsg.), Kreativitit (XX.
Deutscher Kongress fiir Philosophie), Hamburg 2006, S. 234-249.

Brandom, Robert, »Freedom and Constraint by Norms, in: American Philoso-
phical Quarterly 16 (1979), S. 187-196.

— Making It Explicit. Reasoning, Representing, and Discursive Commitment,
Cambridge, Mass./London 1994.

Cavell, Stanley, »Must We Mean What We Say?«, in: ders., Must We Mean
What We Say? A Book of Essays, Cambridge, Mass. 2000, S. 1-43.

— The Claim of Reason. Wittgenstein, Skepticism, Morality, and Tragedy, Ox-
ford/New York 1979.

Chasid, Alon, »Why the pictorial relation is not reference«, in: The British Jour-
nal of Aesthetics 44 (2004), S. 226-247.

Cox, Damian, »Goodman and Putnam on the Making of Worlds«, in: Erkenntnis
58 (2003), S. 33-46.

Craig, Edward, Was wir wissen konnen. Pragmatische Untersuchungen zum
Wissensbegriff, Frankfurt/M. 1993.

Deines, Stefan/Liptow, Jasper, »Explizit-Machen explizit gemacht«, in: Deut-
sche Zeitschrift fiir Philosophie 55/1 (2007), S. 59-78.

Dipert, Randall R., »Reflections on Iconicity, Representation, and Resemblance:
Peirce’s Theory of Signs, Goodman on Resemblance, and Modern Philoso-
phies of Language and Mind, in: Synthese 106 (1996), S. 373-397.

Davidson, Donald, »A Nice Derangement of Epitaphs«, in: E. LePore (Hrsg.),
Truth and Interpretation. Perspectives on the Philosophy of Donald David-
son, Oxford/New York 1986, S. 433-446.

Donnellan, Keith S., »Reference and Definite Descriptions«, in: The Philoso-
phical Review 75 (1966), S. 281-304.

Dummett, Michael, »Wittgenstein’s Philosophy of Mathematics«, in: G. Pitcher
(Hrsg.), Wittgenstein: The Philosophical Investigations, New York 1966,
S. 420-447.

Elgin, Catherine Z., Between the Absolute and the Arbitrary, Ithaca/London
1997.

— Considered Judgment, Princeton 1996.

— »Line drawing, in: Dialektik 3 (1996), S. 80-93.

—  With Reference to Reference, Indianapolis 1983.

Evans, Gareth, The Varieties of Reference, Oxford/New York 1982.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR | 255

Fairweather, Abrol/Zagzebski, Linda T. (Hrsg.), Virtue Epistemology. Essays on
Epistemic Virtue and Responsibility, Oxford 2001.

Feldman, Richard, »The Ethics of Belief«, in: Philosophy and Phenomenolo-
gical Research 69 (2000), S. 667-695.

Frankfurt, Harry G., »Alternative Possibilities and Moral Responsibility«, in:
The Journal of Philosophy 66 (1969), S. 829-839.

— »Freedom of the Will and the Concept of a Person«, in: G. Watson (Hrsg.),
Free Will, Oxford 1982, S. 81-95.

Frege, Gottlob, »Der Gedanke. Eine logische Untersuchung, in: ders., Logische
Untersuchungen, hrsg. v. G. Patzig, Gottingen 1966, S. 30-53.

Fricke, Christel, Zeichenprozesse und dsthetische Erfahrung, Miinchen 2001.

Fumerton, Richard, »Epistemic Justification and Normativity«, in: M. Steup
(Hrsg.), Knowledge, Truth, and Duty. Essays on Epistemic Justification, re-
sponsibility, and virtue, Oxford 2001, S. 49-60.

Gabriel, Gottfried, Logik und Rhetorik der Erkenntnis. Zum Verhdltnis von
wissenschaftlicher und dsthetischer Weltauffassung, Paderborn, Miinchen,
Wien, Ziirich 1997.

Gluer, Kathrin, Sprache und Regeln. Zur Normativitit von Bedeutung, Berlin
1999.

Goodman, Nelson, »Comments«, in: P.J. McCormick (Hrsg.), Starmaking:
Realism, Anti-Realism and Irrealism, Cambridge, Mass. 1996, S. 203-213 [=
»Conditional Plurality of Pluralism«].

— »Conditional Plurality of Pluralism. Responses to Putnam, Hempel, and
Scheffler«, in: Dialektik 3 (1996), S. 69-79.

— Fact, Fiction and Forecast, Cambridge, Mass. 1977.

— Languages of Art. An Approach to a Theory of Symbols, Indianapolis 1999
[Text nach der 2™ Edition, 1976].

— Of Mind and Other Matters, Cambridge, Mass./London 1984.

— »On Likeness of Meaning, in: ders., Problems and Projects, Indianapolis
1972, S. 221-230.

— »0On Some Worldly Worries«, in: P.J. McCormick (Hrsg.), Starmaking:
Realism, Anti-Realism and Irrealism, Cambridge, Mass. 1996, S. 165-168.

— »Sense and Certainty, in: ders., Problems and Projects, Indianapolis 1972,
S. 60-68.

— »The Revision of Philosophyx, in: ders., Problems and Projects, Indianapolis
1972, S. 5-23.

— The Structure of Appearance, Dordrecht u.a. 1977.

— »The Way the World is«, in: ders., Problems and Projects, Indianapolis
1972, S. 24-32.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256 | ZEICHEN UND FREIHEIT

—  Ways of Worldmaking, Indianapolis 1999.

Goodman, Nelson/Elgin, Catherine Z., Reconceptions in Philosophy and Other
Arts and Sciences, London 1988.

Grundmann, Thomas, »Die traditionelle Erkenntnistheorie und ihre Herausfor-
derer«, in: ders., (Hrsg.), Erkenntnistheorie. Positionen zwischen Tradition
und Gegenwart, Paderborn 2001, S. 9-29.

Habermas, Jiirgen, »Charles S. Peirce iiber Kommunikation, in: ders., Texte
und Kontexte, Frankfurt/M. 1991, S. 9-33.

— Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde., Frankfurt/M. 1982.

Hare, Richard M., Freedom and Reason, Oxford 1965.

Harman, Gilbert, »Pragmatism and Reasons for Belief«, in: Ch. K. Kulp (Hrsg.),
Realism/Antirealism and Epistemology, Lanham u.a. 1997, S. 123-147.

Heal, Jane, »Pragmatism and Choosing to Believe«, in: A. Malachowski (Hrsg.),
Reading Rorty, Cambridge, Mass. 1991, S. 101-114.

Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Tiibingen 1993.

Hempel, Carl Gustav, »Comments on Goodman’s Ways of Worldmaking«, in:
P. J. McCormick (Hrsg.), Starmaking: Realism, Anti-Realism and Irrealism,
Cambridge, Mass. 1996, S. 125-132.

Hintikka, Jaakko, »What is Abduction? The Fundamental Problem of Contempo-
rary Epistemology«, in: Transactions of the Charles S. Peirce Society 34/3
(1998), S. 503-533.

Hirsch, Alfred, »Orientierung und Asymmetrie. Sokratische und andere dekon-
struktive Dialoge«, in: W. Stegmaier (Hrsg.), Orientierung. Philosophische
Perspektiven, Frankfurt/M. 2005, S. 178-194.

Hoffmann, Thomas S., »Gewissen als praktische Apperzeption. Zur Lehre vom
Gewissen in Kants Ethik-Vorlesungen, in: Kant-Studien 93 (2002), S. 424-
443.

Honneth, Axel, »Dezentrierte Autonomie. Moralphilosophische Konsequenzen
aus der modernen Subjektkritik«, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit.
Aufsditze zur praktischen Philosophie, Frankfurt/M. 2000, S. 237-251.

Hookway, Christopher, »Epistemic Akrasia and Epistemic Virtue«, in: A. Fair-
weather/L. T. Zagzebski (Hrsg.), Virtue Epistemology. Essays on Epistemic
Virtue and Responsibility, Oxford 2001, S. 178-199.

—  Peirce, London 1985.

Houser, Nathan, »Introduction, in: The Essential Peirce: Selected Philosophical
Writings, Vol. 1 (1867-1893), hrsg. v. N. Houser und Chr. Kloesel, Bloo-
mington, Indianapolis 1992, S. xix-xli.

Humboldt, Wilhelm von, Ueber die Verschiedenheit des menschlichen Sprach-
baues und ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschenge-

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR | 257

schlechts, Gesammelte Werke, hrsg. v. der Koniglich PreuBischen Akademie
der Wissenschaften, Bd. VII, Berlin 1968, S. 1-344.

James, William, Pragmatism: A New Name for Some Old Ways of Thinking,
New York 1907.

Kambartel, Friedrich, »Versuch iiber das Verstehen, in: »Der Lowe spricht ...
und wir konnen ihn nicht verstehen«. Ein Symposion an der Universitdt
Frankfurt anldaflich des hundertsten Geburtstags von Ludwig Wittgenstein,
Frankfurt/M. 1991, S. 121-137.

Kant, Immanuel, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Werke in zehn Bén-
den, hrsg. v. W. Weischedel, Darmstadt 1983, Bd. 10/2, S. 395-690.

—  Kritik der reinen Vernunft, Werke in zehn Binden, a.a.O., Bd. 3 und 4.

—  Kritik der Urteilskraft, Werke in zehn Bénden, a.a.O., Bd. 8, S. 233-620.

— »Was heif3t: sich im Denken orientieren?«, Werke in zehn Binden, a.a.O.,
Bd. 5, S. 267-283.

Kapitan, Tomis, »Peirce and the Structure of Abductive Inference«, in: Houser,
Roberts, Evra (Hrsg.), Studies in the Logic of Charles Sanders Peirce, Bloo-
mington/Indianapolis 1997, S. 477-496.

Kaplan, David, »Demonstratives. An Essay on the Semantics, Logic, Metaphy-
sics, and Epistemology of Demonstratives and Other Indexicals«, in: Almog,
Perry, Wettstein (Hrsg.), Themes from Kaplan, Oxford 1989, S. 481-563.

Kelly, Thomas, »Epistemic Rationality as Instrumental Rationality: A Critiquex,
in: Philosophy and Phenomenological Research 66 (2003), S. 612-640.

Kern, Andrea, Quellen des Wissens. Zum Begriff verniinftiger Erkenntnisfihig-
keiten, Frankfurt/M. 2006.

Kornblith, Hilary, »Justified Belief and Epistemically Responsible Action, in:
Philosophical Review 92 (1983), S. 33-48.

Korsgaard, Christine M., »The Normativity of Instrumental Reason, in: G. Cul-
lity/B. N. Gaut (Hrsg.), Ethics and Practical Reason, Oxford 1997, S. 215-
254.

—  The Sources of Normativity, Cambridge, Mass. 1996.

Kripke, Saul A., Wittgenstein on Rules and Private Language. An Elementary
Exposition, Cambridge, Mass. 1985.

Kvanvig, Jonathan, The Value of Knowledge and the Pursuit of Understanding,
Cambridge 2003.

Leeten, Lars, »Wen meine ich, wenn ich >wir< sage? Elemente der ersten Person
Plural«, in: Chr. Asmuth/P. Griineberg (Hrsg.), Ich, Du, Er, Sie, Es — Subjekt
und Gehirn, Mensch und Natur, Wiirzburg 2010, S. 125-137.

Legg, Catherine, » This is Simply What I Do« in: Philosophy and Phenomeno-
logical Research 66 (2003), S. 58-80.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Liptow, Jasper, Regel und Interpretation. Eine Untersuchung zur sozialen Struk-
tur sprachlicher Praxis, Weilerswist 2004.

Lynch, Michael P., Truth in Context: An Essay on Pluralism and Objectivity,
Cambridge, Mass./London 1998.

Lyotard, Jean-Frangois, Le Différend, Paris 1983.

McCormick, Peter J. (Hrsg.), Starmaking: Realism, Anti-Realism and Irrealism,
Cambridge, Mass. 1996.

McGinn, Colin, Wittgenstein on Meaning, Oxford 1984.

McDowell, John, »Are Moral Requirements Hypothetical Imperatives?«, in:
Proceedings of the Aristotelian Society, Supplementary Volume 52 (1978),
S. 13-29

— »Having the World in View: Sellars, Kant, and Intentionality«, in: The Jour-
nal of Philosophy 95 (1998), S. 431-491.

— Mind and World, Cambridge, Mass./London 1994.

— »Non-Cognitivism and Rule-Following, in: ders., Mind, Value and Reality,
Cambridge, Mass./London 2002, S. 198-218.

Miller, Alexander/Wright, Crispin (Hrsg.), Rule-Following and Meaning, Ches-
ham 2002.

Niesen, Peter, »Gemeinschaft, Normativitit, Praxis. Zur Debatte tiber Wittgen-
steins Regelbegriff«, in: W. Kellerwessel/Th. Peuker (Hrsg.), Wittgensteins
Spditphilosophie. Analysen und Probleme, Wiirzburg 1998, S. 99-115.

Oehler, Klaus, »Uber Grenzen der Interpretation aus der Sicht des semiotischen
Pragmatismus«, in: J. Simon (Hrsg.), Zeichen und Interpretation, Frank-
furt/M. 1994, S. 57-72.

Ortland, Eberhard, »Asthetik als Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis. An-
sitze zur Wiedergewinnung von Baumgartens uneingelostem Projekt«, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 49/2 (2001), S. 257-274.

— »Wann ist ein >freies Zeichen<?«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie
50/4 (2002), S. 653-656.

Owens, David, Reason without Freedom. The Problem of Epistemic Normativity,
London u.a. 2000.

Peirce, Charles S., »An American Plato: Review of Royce’s Religious Aspect of
Philosophy«, Writings of Charles Sanders Peirce: A Chronological Edition,
hrsg. v. Fisch, Moore, Kloesel, Houser u. a., Bloomington, Indianapolis
1982ft., Bd. 5, S. 221-234.

— »Excerpts from Letters to Lady Welby«, The Essential Peirce: Selected Phi-
losophical Writings, Vol. 2 (1893-1913), hrsg. v. Peirce Edition Project,
Bloomington, Indianapolis 1998, Bd. 2, S. 477-491.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR | 259

»Excerpts from Letters to William James«, The Essential Peirce, a.a.O.,
S. 492-502.

»Grounds of Validity of the Laws of Logic: Further Consequences of Four
Incapacities«, Writings of Charles Sanders Peirce, a.a.0., Bd. 2, S. 242-272.
Harvard Lectures on Pragmatism , The Essential Peirce, a.a.0., S. 133-241.
»How to Make Our Ideas Clear«, Writings of Charles Sanders Peirce, a.a.O.,
Bd. 3, S. 257-276.

»New Elements (Kawa ototyeln)« , The Essential Peirce, a.a.0., S. 300-24.
»Nomenclature and Divisions of Triadic Relations, as Far as They Are
Determined« (Syllabus IV), The Essential Peirce, a.a.0., S. 289-299.

»Of Reasoning in General«, The Essential Peirce, a.a.0., S. 11-41.

»[from] On the Algebra of Logic: A Contribution to the Philosophy of No-
tation«, Writings of Charles Sanders Peirce, a.a.0., Bd. 5, S. 162-190.
»Pragmatism« (Variant 1), The Essential Peirce, a.a.0., S. 398-421.
»Prolegomena to an Apology for Pragmaticism«, dt. als: »Prolegomena zu
einer Apologie des Pragmatizismus«, in: Naturordnung und Zeichenprozefs.
Schriften iiber Semiotik und Naturphilosophie, hrsg. v. H. Pape, Frankfurt/M.
1998, S. 316-327.

»Questions Concerning Certain Faculties Claimed for Man«, Writings of
Charles Sanders Peirce, a.a.0., Bd. 2, S. 193-211.

»Some Consequences of Four Incapacities«, Writings of Charles Sanders
Peirce, a.a.0., Bd. 2, S. 211-242.

»Sundry Logical Conceptions« (Syllabus IIl), The Essential Peirce, a.a.O.,
S. 267-288.

»The Basis of Pragmaticism in the Normative Sciences«, The Essential
Peirce, a.a.0., S. 371-397.

»The Doctrine of Chances«, Writings of Charles Sanders Peirce, a.a.0., Bd.
3, S.276-289.

»The Ethics of Terminology« (Syllabus II), The Essential Peirce, a.a.O.,
S. 263-266.

»The Fixation of Belief«, Writings of Charles Sanders Peirce, a.a.0O., Bd. 3,
S. 242-257.

»The Peirce/Welby Correspondence«, in: Ch.S. Hardwick (Hrsg.), Semiotic
and Significs. The Correspondence between Charles S. Peirce and Victoria
Lady Welby, Bloomington/London 1977.

»Trichotomic«, Writings of Charles Sanders Peirce, a.a.0., Bd. 6, 211-215.
»What is a Sign?«, The Essential Peirce, a.a.0., S. 4-10.

Pettit, Philip, »The Reality of Rule-Following«, in: ders., Rules, Reasons, and

Norms. Selected Essays, Oxford 2002, S. 26-48.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Pettit, Philip/Smith, Michael, »Freedom in Belief and Desire«, in: The Journal of
Philosophy 93 (1996), S. 429-449.

Pritchard, Duncan, »Recent Work on Epistemic Value, in: American Philoso-
phical Quarterly 44/2 (2007), S. 85-110.

Putnam, Hilary, Reason, Truth and History, Cambridge, Mass. 1982.

— »Reflections on Goodman’s Ways of Worldmaking«, in: P.J. McCormick
(Hrsg.), Starmaking: Realism, Anti-Realism and Irrealism, Cambridge, Mass.
1996, S. 107-123.

— Renewing Philosophy (Gifford Lectures 1990), Cambridge, Mass./London
1992.

— »Replies and Comments«, in: Erkenntnis 34 (1991), S. 401-424.

— The many Faces of Realism (The Paul Carus Lectures), La Salle 1987.

— »Why reason can’t be naturalized«, in: ders., Realism and Reason (Philo-
sophical Papers III), Cambridge, Mass. 1983, S. 229-247.

— »Why there isn’t a ready-made world, in: ders., Realism and Reason (Philo-
sophical Papers III), Cambridge, Mass. 1983, S. 205-228.

Quine, Willard Van Orman, »Ontological Relativity«, in: ders., Ontological Re-
lativity and other Essays, New York 1969, S. 26-68.

— »Reply to Morton White, in: L. E. Hahn/P. A. Schilpp (Hrsg.), The Philoso-
phy of W.V. Quine, La Salle 1986, S. 663-665.

— »Two Dogmas of Empiricism, in: ders., From a logical point of view, New
York 1953, S. 20-46.

— Word and Object, Cambridge, Mass. 1983.

Rodl, Sebastian, Selbstbezug und Normativitdt, Paderborn 1998.

Rorty, Richard, Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton 1979.

Rudner, Richard S., »Show or Tell: Incoherence among Symbol Systems«, in:
Erkenntnis 12/1 (1978), S. 129-151.

Scheffler, Israel, »A Plea for Plurealism«, in: Transactions of the Charles S.
Peirce Society 35 (1999), S. 425-436.

— »My Quarrels with Nelson Goodman, in: Philosophy and Phenomeno-
logical Research 92 (2001), S. 665-677.

— »Reply to Goodmang, in: P.J. McCormick (Hrsg.), Starmaking: Realism,
Anti-Realism and Irrealism, Cambridge, Mass. 1996, S. 161-164.

—  Symbolic Worlds. Art, science, language, ritual, Cambridge, Mass. 1997.

— »The Wonderful Worlds of Nelson Goodmanx, in: P. J. McCormick (Hrsg.),
Starmaking: Realism, Anti-Realism and Irrealism, Cambridge, Mass. 1996,
S. 133-141.

— »Worldmaking: Why Worryx, in: P.J. McCormick (Hrsg.), Starmaking:
Realism, Anti-Realism and Irrealism, Cambridge, Mass. 1996, S. 171-177.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR | 261

Schildknecht, Christiane, »Argument und Einsicht. Orientierungswissen als Be-
griindungswissen?«, in: W. Stegmaier (Hrsg.), Orientierung. Philosophische
Perspektiven, Frankfurt/M. 2005, S. 138-152.

Schneider, Hans Julius, »Beruht das Sprechenkdnnen auf einem Sprachwissen?«,
in: S. Krimer/E. Konig (Hrsg.), Gibt es eine Sprache hinter dem Sprechen?,
Frankfurt/M. 2002, S. 129-150.

— »Der systematische Ort der Medienethik — eine sprachphilosophische Per-
spektive«, in: B. Debatin/R. Funiok (Hrsg.), Kommunikations- und Medien-
ethik, Konstanz 2003, S. 23-34.

— »Konstitutive Regeln und Normativitit«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philo-
sophie 51 (2003), S. 81-97.

—  Phantasie und Kalkiil. Uber die Polaritit von Handlung und Struktur in der
Sprache, Frankfurt/M. 1992.

Scholz, Oliver R., »Das Zeugnis anderer — Prolegomena zu einer sozialen Er-
kenntnistheorie«, in: Th. Grundmann (Hrsg.), Erkenntnistheorie. Positionen
zwischen Tradition und Gegenwart, Paderborn 2001, S. 354-375.

Schwartz, Robert, »Representation and Resemblance, in: Philosophical Forum
5(1974), S. 499-512.

— »Starting from Scratch: Making Worlds«, in: Erkenntnis 52 (2000), S. 151-
159.

— »Symbols and Thought, in: Synthese 106 (1996), S. 399-407.

Searle, John, Speech Acts. An Essay in the Philosophy of Language, Cambridge
1992.

Seel, Martin, »Die Fihigkeit zu tiberlegen. Elemente einer Philosophie des
Geistes«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 53/4 (2005), S. 551-566.

— »Uber Richtigkeit und Wahrheit. Erlduterungen zum Begriff der Welter-
schlieBung«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 41/3 (1993), S. 509-
524.

Sellars, Wilfrid, »Empiricism and the Philosophy of Mindx, in: ders., Science,
Perception and Reality, London/New York 1991, S. 127-196.

Shogenji, Tomoji, »The Problem of Criterion in Rule-Following«, in: Philoso-
phy and Phenomenological Research 60/3 (2000), S. 501-525.

Short, T. L., »The Development of Peirce’s Theory of Signs«, in: Ch. Misak
(Hrsg.), The Cambridge Companion to Peirce, Cambrige 2004, S. 214-240.

Simon, Josef, »Ethik und Asthetik des Zeichens, in: ders. (Hrsg.), Orientierung
in Zeichen (Zeichen und Interpretation III), Frankfurt/M. 1997, S. 267-291.

— »Freiheit und Erkenntnis«, in: ders. (Hrsg.), Freiheit. Theoretische und prak-
tische Aspekte des Problems, Freiburg/Miinchen 1977, S. 11-35.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262 | ZEICHEN UND FREIHEIT

— Kant. Die fremde Vernunft und die Sprache der Philosophie, Berlin/New
York 2003.

— Philosophie des Zeichens, Berlin/New York 1989.

— »Philosophie des Zeichens und Ethik«, in: Aligemeine Zeitschrift fiir Philo-
sophie 20 (1995), S. 3-18.

— Wahrheit als Freiheit. Zur Entwicklung der Wahrheitsfrage in der neueren
Philosophie, Berlin/New York 1978.

— »Zeichenphilosophie und Transzendentalphilosophie«, in: ders. (Hrsg.),
Zeichen und Interpretation, Frankfurt/M. 1994, S. 73-98.

Stegmaier, Werner, »Diplomatie der Zeichen. Orientierung im Dialog zwischen
eigener und fremder Vernunft, in: J. Simon/W. Stegmaier (Hrsg.), Fremde
Vernunft (Zeichen und Interpretation IV), Frankfurt/M. 1998, S. 139-158.

— »Weltabkiirzungskunst. Orientierung durch Zeichen, in: J. Simon (Hrsg.),
Zeichen und Interpretation, Frankfurt/M. 1994, S. 119-141.

Stegmaier, Werner (Hrsg.), Orientierung. Philosophische Perspektiven, Frank-
furt/M. 2005.

Strawson, Peter F., Individuals: An Essay in Descriptive Metaphysics, London
1964.

Taylor, Charles, »Overcoming Epistemology«, in: ders., Philosophical Argu-
ments, Cambridge, Mass./London 1995, S. 1-19.

— »What’s wrong with negative liberty?«, in: ders.: Philosophy and the Human
Sciences (Philosophical Papers II), Cambridge, Mass. 1985, S. 211-229.

Tugendhat, Ernst, »Der Begriff der Willensfreiheit«, in: ders.: Philosophische
Aufsitze, Frankfurt/M 1992, S. 334-351.

— Selbstbewufitsein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische Interpreta-
tionen, Frankfurt/M. 1989.

Van Fraassen, Bas, »Belief and the Will«, in: The Journal of Philosophy 81
(1984), S. 235-256.

Velleman, James D., The Possibility of Practical Reason, Oxford 2000.

Wellmer, Albrecht, »Verstehen und Interpretieren«, in: ders., Wie Worte Sinn
machen. Aufsdtze zur Sprachphilosophie, Frankfurt/M. 2007, S. 90-121.

White, Morton G., »Normative Ethics, normative epistemology, and Quine’s
Holism«, in: L. E. Hahn/P. A. Schilpp (Hrsg.), The Philosophy of W.V.
Quine, La Salle 1986, S. 649-662.

Williams, Bernard, »Deciding to Believe, in: ders., Problems of the Self, Cam-
bridge, Mass. 1973, S. 136-151.

— »Internal and external reasons«, in: ders., Moral Luck, Cambridge, Mass.
1981, S. 101-113.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR | 263

Wittgenstein, Ludwig, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, hrsg.
v. Anscombe, Rhees und von Wright, Werkausgabe in 8 Bénden, Frank-
furt/M. 1984, Bd. 6.

— Philosophische Grammatik, hrsg. v. R. Rhees, Werkausgabe in 8 Bénden,
Frankfurt/M. 1984, Bd. 4.

— Philosophische Untersuchungen, Werkausgabe in 8 Bénden, Frankfurt/M.
1984, Bd. 1, S. 225-618.

— >The Big Typescript, Wiener Ausgabe, Bd. 11, hrsg. v. M. Nedo, Wien
2000.

—  Uber Gewifiheit, Werkausgabe in 8 Binden, Frankfurt/M. 1984, Bd. 8,
S. 113-257.

Wright, Crispin, Rails to Infinity. Essays on Themes from Wittgenstein’s Philoso-
phical Investigations, Cambridge, Mass./London 2001.

Zagzebski, Linda T., Virtues of the Mind. An inquiry into the nature of virtue
and the ethical foundations of knowledge, Cambridge 1996.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 16:11:51.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Danksagung

Dieses Buch ist der geringfiigig iiberarbeitete Text meiner im Winter 2006/07 an
der TU Berlin abgeschlossenen Dissertationsschrift. Diese hitte nicht realisiert
werden konnen, wenn mir nicht viele wohlgesonnene Menschen und Freunde zur
Seite gestanden hitte. An dieser Stelle mochte ich zumindest den wichtigsten
von ihnen meinen Dank aussprechen.

Allen voran mochte ich meinem Betreuer, Giinter Abel, ganz herzlich fiir die
lehrreiche Zeit danken. Thomas Gil danke ich dafiir, dass er das Zweitgutachten
iibernommen hat. Christoph Asmuth, Marco Brusotti, Ulrich Dirks, Hans Poser,
Claudio Roller, Stefan Tolksdorf und Astrid Wagner habe ich fiir allerlei Hilfe
und Anstoe zu danken. Ganz wichtig war die Unterstiitzung durch Lukas Sosoe
und Arnim Regenbogen. Ute Feldmann gilt mein ganz besonderer Dank fiir ihre
unverzichtbare Unterstiitzung in entscheidenden Momenten. Von unschitzbarem
Wert fiir die Berliner Zeit waren auflerdem die wochentlichen Diskussionen mit
Max Brindle, Olaf Melchior, Katrin Nolte und Matthew Oles. Ohne sie wire es
oft nicht weitergegangen. — Ihnen allen sei herzlich gedankt.

Meine Hildesheimer Kolleginnen und Kollegen haben mich von Anfang an
nicht nur in litteris in ungewohnlicher Weise unterstiitzt. Das gilt insbesondere
fiir Tilman Borsche, dem ich besonders herzlich danken mochte, sowie fiir Rolf
Elberfeld, Eberhard Ortland und Inken Tegtmeyer. — Ihnen allen bin ich dafiir
verbunden, dass sie mitgedacht und mitgefiihlt haben.

Meine Freunde Roberto Barros, Julia Wasmuth, Thomas Willimowski und
Andree Wochnowski haben mir mehr geholfen, als ich sagen kann. Ganz beson-
ders gilt das auch fiir Jenny Losch. Fiir ihr Verstindnis und ihre Geduld mochte
ich auBerdem Rosali Pfannstiel herzlich danken. Und ohne Malte Steinbrink und
Eva Krick wire ohnehin nichts gelaufen. — Ich bin sehr dankbar und froh!

Zum Schluss mochte ich meiner Mutter von Herzen fiir ihren bedingungs-
losen Riickhalt danken. — Ich bin zutiefst dankbar.

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

FrieDRICH BALKE, MaRrC RO11I (Ha.)
Philosophie und Nicht-Philosophie

AN a TG Gilles Deleuze — Aktuelle Diskussionen
Nicht-Philosophie
Gill uze

Dezember 2010, ca. 350 Seiten, kart., ca. 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1085-7

RitA CASALE

e Heideggers Nietzsche
Heideggers Geschichte einer Obsession
Nietzsche (aus dem Italienischen iibersetzt
von Catrin Dingler)

Oktober 2010, 374 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1165-6

CHRISTIAN FI1Lk

Giinther Anders lesen

Der Ursprung der Medienphilosophie

aus dem Geist der >Negativen Anthropologie«

Mai 2011, ca. 150 Seiten, kart., ca. 16,80 €,
ISBN 978-3-89942-687-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2028, 16:11:51. -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

OLIVER FLUGEL-MARTINSEN
¢ Jenseits Jenseits von Glauben und Wissen
jivozGlauben Philosophischer Versuch
: und Wissen " R
iiber das Leben in der Moderne

Januar 2011, ca. 138 Seiten, kart., ca. 17,80 €,
ISBN 978-3-8376-1601-9

MARTIN GESSMANN

- R AN Wittgenstein als Moralist
Wittgenstein

. als Moralist

Eine medienphilosophische Relektiire

2009, 218 Seiten, kart., 23,80 €,
ISBN 978-3-8376-1146-5

Craus P1as (He.)
Abwehr
Modelle — Strategien — Medien

2009, 212 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-89942-876-6

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 16:11:51. - [ -]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

FERNAND MATHIAS GUELF
Die urbane Revolution
Henri Lefebvres Philosophie
der globalen Verstidterung

Juni 2010, 320 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1511-1

MiriAM MESQUITA SAMPAIO

DE MADUREIRA

Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivitat
im Anschluss an Hegel
Dezember 2010, ca. 224 Seiten,

kart., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

PETER NICKL,

GEeorcIos TEr1zAkIs (Ha.)
Die Seele: Metapher

oder Wirklichkeit?
Philosophische Ergriindungen.
Texte zum ersten Festival

der Philosophie

in Hannover 2008

Januar 2010, 244 Seiten, kart., 22,80 €,
ISBN 978-3-8376-1268-4

KURT ROTTGERS
Kritik der kulinarischen Vernunft
Ein Menii der Sinne nach Kant

2009, 256 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1215-8

EckarD RoLF

Der andere Austin

Zur Rekonstruktion/Dekonstruktion
performativer AuRerungen —

von Searle iiber Derrida zu Cavell
und dariiber hinaus

2009, 258 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1163-2

Mirjam ScHAUB (Hg.)
Grausamkeit und Metaphysik
Figuren der Uberschreitung
in der abendlindischen Kultur

20009, 420 Seiten, kart., 35,80 €,
ISBN 978-3-8376-1281-3

SIBYLLE SCHMIDT, SYBILLE KRAMER,
Ramon Voges (Ha.)

Politik der Zeugenschaft

Zur Kritik einer Wissenspraxis

Dezember 2010, 364 Seiten, kart., ca. 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1552-4

TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE
Freiheit als Norm?

Moderne Theoriebildung

und der Effekt

Kantischer Moralphilosophie

April 2010, 314 Seiten, kart., 34,80 €,
ISBN 978-3-8376-1366-7

DeTiEF STAUDE (Ha.)

Methoden Philosophischer Praxis
Ein Handbuch

November 2010, 282 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1453-4

Niko1Aus URBANEK

Auf der Suche nach einer
zeitgemiflen Musikisthetik
Adornos »Philosophie der Musik«
und die Beethoven-Fragmente

Juni 2010, 322 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1320-9

JORG VOLBERS

Selbsterkenntnis und Lebensform
Kritische Subjektivitit

nach Wittgenstein und Foucault
2009, 290 Seiten, kart., 29,80 €,

ISBN 978-3-89942-925-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2028, 16:11:51. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover Zeichen und Freiheit
	Inhalt
	Einleitung
	I Erste Orientierung
	1 Der Freiheitsbegriff und die Voraussetzung von Autonomie
	1.1 Endliche Freiheitsspielräume
	1.2 Negative und positive Freiheit

	2 Individuelle Zurechenbarkeit und Fürwahrhaltung
	3 Interpretationsfreiheit
	3.1 Leitfrage
	3.2 Ansatzpunkte


	II Die Voraussetzung von Freiheit im theoretischen Denken
	1 Drei Ideen natürlichen Interpretationszwangs
	1.1 »Gegebene Tatsachen«
	1.2 »Sinnliche Beschaffenheiten«
	1.3 »Realität-an-sich«

	2 Die Möglichkeit von Interpretationsfreiheit
	2.1 Distanzierung vom metaphysischen Standpunkt
	2.2 Freies Urteilen
	2.3 Pluralität als Bedingung von Interpretationsfreiheit
	2.4 Weltenvielfalt und individuelles Interpretieren

	3 Die innere Begrenztheit des Interpretierens
	3.1 Keine externen Grenzen
	3.2 Bezugnahme als Sinnbedingung
	3.3 Grenzen des Sinns als Grenzen der Zurechenbarkeit
	3.4 Die Bedeutung der Zeichenpraxis


	III Der freie Gebrauch von Zeichenpraktiken
	1 Regelfolgen als Praxis
	1.1 Erste Sackgasse: Deutungsauffassung
	1.2 Zweite Sackgasse: Reduktion auf Regularitäten
	1.3 Inwiefern Normativität?
	1.4 Zwei Voraussetzungen der Zurechnung
	1.5 Zeichenbildung ohne Regelvorgaben
	1.6 Zwischenbilanz

	2 Grenzen des zurechenbaren Gebrauchs von Zeichenpraktiken
	2.1 Endliche Mittel: Grenzen von Zeichenkompetenz
	2.2 Zeichenpraktiken als innere Grenzen
	2.3 Gemeinsames Verstehen als friedliche Übereinstimmung
	2.4 Zusammenfassende Betrachtung

	3 Zurechenbare Zeichenbildung
	3.1 Wahl von Darstellungsweisen
	3.2 Die Darstellungsform als ästhetische Form
	3.3 Übergang


	IV Einschränkungen und Interpretationsverantwortung
	1 Interpretationseinschränkungen als Selbsteinschränkungen
	1.1 Die Frage nach der richtigen Interpretation
	1.2 Logische Einschränkungen
	1.3 Die Rechtfertigung vor anderen Personen
	1.4 Verantwortung in der epistemischen Rechtfertigung

	2 Interpretieren und zweckmäßiges Darstellen
	2.1 Die Rolle von Zwecken
	2.2 Zweckmäßiges Darstellen
	2.3 Interne Zweckmäßigkeit

	3 Grundzüge von Interpretationsverantwortung
	3.1 Reflexive Kontrolle über die Interpretation
	3.2 Reflektierte Endlichkeit: Distanz zu Darstellungsformen
	3.3 Vertiefung des Weltverständnisses durch anderes Darstellen
	3.4 Festlegung


	V Freiheit in der Zeicheninterpretation
	1 Zeicheninterpretation und Zurechenbarkeit
	2 Interpretationsfreiheit als Freiheit in der Zeicheninterpretation
	2.1 Der Gedanke des Verstehenszwangs
	2.2 Grenzen der Zeicheninterpretation
	2.3 Freie Interpretation besonderer Zeichenformen
	2.4 Logische Zeicheninterpretation?
	2.5 Interpretationsverantwortung und Dialog
	2.6 Dialog und individuelles Verstehen
	2.7 Festlegung und Zurechnung

	3 Interpretationsverantwortung und Andersverstehen
	3.1 Die Möglichkeit der Differenz
	3.2 Die Anerkennung individuellen Verstehens
	3.3 Der Gebrauch von Interpretationsfreiheit


	Literatur
	Danksagung

