
AUFSATZ

Axel Honneth

Idee und Realität der Zivilgesellschaft

Jeffrey Alexanders Versuch, die Gerechtigkeitstheorie vom Kopf auf die Füße
zu stellen

Die Kategorie der »Zivilgesellschaft«, die noch vor 20 Jahren im Zentrum aller
demokratietheoretischen Diskussionen stand, hat inzwischen längst wieder ihre
politische Strahlkraft verloren; an ihre Stelle ist die Idee der »deliberativen Demo-
kratie« getreten, mit der sich das theoretische Augenmerk weg von den zivilen
Assoziationen und politischen Bewegungen hin auf die rechtlichen Verfassungen
und prozeduralen Vorkehrungen von demokratischen Staaten verlagert hat. Die
Ursache für diese Abkehr von der »Zivilgesellschaft« mag darin zu finden sein, dass
der durch die osteuropäischen Reformbewegungen genährte Glaube an die Inno-
vationskraft freiwilliger Vereinigungen und Bürgerforen im Laufe der 1990er Jahre
recht schnell wieder versandet ist; auf jeden Fall scheint heute, wo sich die politische
Theorie doch vor allem mit dem Regelwerk demokratischer Deliberationen beschäf-
tigt, kaum mehr von jenem Netzwerk aus politischen Assoziationen die Rede, das
die theoretische Debatte seinerzeit so stark belebt hatte.

In dieser Situation einer weitverbreiteten Ernüchterung unternimmt Jeffrey
Alexander nun den geradezu heroisch zu nennenden Versuch, der Kategorie der
»Zivilgesellschaft« neue Substanz und Aktualität zu verleihen; auf den etwa 800
Seiten seiner Studie »The Civil Sphere«1 scheut er keine theoretischen Mühen, keine
historischen Nachweise und empirischen Anstrengungen, um der politischen Theo-
rie der Gegenwart zu beweisen, dass nur die Idee der zivilen Bürgergesellschaft dem
Selbstverständnis und dem Richtungssinn von Demokratien angemessen Rechnung
tragen kann.2 Allerdings beabsichtigt Alexander mit seiner Studie weitaus mehr, als
bloß einer inzwischen verstaubt erscheinenden Kategorie neues Leben einzuhau-
chen; das Besondere des von ihm verfolgten Unternehmens stellt vielmehr die
Absicht dar, auf dem Weg einer systematischen Reformulierung des alten Begriffs
zugleich die Konturen einer normativ gehaltvollen Gesellschaftstheorie zu umrei-
ßen. Eine geeignete Formulierung, um diese Intention von Alexander zu charakte-
risieren, wäre vielleicht die, die ich für meine eigene Theorie der »demokratischen
Sittlichkeit« gewählt habe: Darin habe ich den Versuch, Kriterien der Gerechtigkeit
für unsere zeitgenössischen Gesellschaften aus den bereits institutionalisierten Nor-
men sozialer Sphären selbst zu gewinnen, als ein Vorhaben bezeichnet, das die

 
1 Alexander 2006.

2 Insofern ist Alexanders Studie in der Nachfolge eines ersten solchen Versuchs zu verstehen,
mit Hilfe einer empirischen Analyse der normativen Implikationen der Zivilgesellschaft
eine Demokratietheorie zu entwickeln: Cohen, Arato 1992.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013, S. 291 – 308

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


Gerechtigkeitstheorie direkt in Form einer Gesellschaftsanalyse zu betreiben ver-
sucht.3 Ich möchte im Folgenden die eindrucksvolle Studie von Jeffrey Alexander
im Lichte dieser offenbar von uns geteilten Zielsetzung prüfen. Dabei werde ich so
vorgehen, dass ich in einem ersten Schritt zunächst untersuche, welche Gestalt
Alexander der zuvor charakterisierten Idee gibt, nach der die Gerechtigkeitstheorie
heute vom normativen Kopf auf ihre »materialen« Füße gestellt werden sollte; nach
meinem Eindruck unterschätzt er ein wenig die Schwierigkeiten, die sich einem sol-
chen Programm in den Weg stellen, wenn die Kluft zwischen normativen Prinzipien
und sozialer Realität tatsächlich geschlossen werden soll (Kapitel 1). Erst in einem
zweiten Schritt werde ich dann eher kursorisch die begrifflichen Elemente in Augen-
schein nehmen, mit denen Alexander die Kategorie der »zivilen Sphäre« ausfüllen
zu müssen glaubt, damit sie den weitreichenden Ansprüchen einer moralisch inten-
dierten Gesellschaftstheorie ausreichend genügen kann; hier wird es darum gehen,
an einzelnen Bausteinen der Theorie exemplarisch auszuloten, ob die immanente
Verknüpfung von Gerechtigkeitstheorie und Gesellschaftsanalyse in der Durchfüh-
rung wirklich gelingt (Kapitel 2). In einem letzten Schritt möchte ich noch einmal
auf die ursprüngliche Zielsetzung von Jeffrey Alexander zurückkommen, um im
Lichte der zuvor diskutierten Elemente seines Ansatzes abschlusshaft zu prüfen, ob
er dem von ihm selbst erhobenen Anspruch einer normativ gehaltvollen Gesell-
schaftstheorie gerecht geworden ist; das Ergebnis dieser Bilanz wird insofern zwie-
spältig sein, als ich seiner Theorie einerseits einen hohen empirischen Erklärungs-
gehalt bescheinige, andererseits aber ihre normativen Absichten für gescheitert halte
(Kapitel 3). Auf der Strecke bleiben bei dieser kritischen Rekonstruktion nur die
vielen beeindruckenden Fallanalysen, die Alexander im zweiten Teil seiner Studie
einzelnen, besonders markanten Episoden in der geschichtlichen Entwicklung der
»Zivilgesellschaft« gewidmet hat: Möge der Autor diese Lücke nicht als ein Aus-
weichen des Philosophen vor den Anstrengungen und Herausforderungen der mate-
rialen Analyse verstehen.

Die Kluft zwischen normativen Prinzipien und sozialer Realität

Jeffrey Alexander eröffnet seine Studie mit einer Begründung der Perspektive, in die
er seine Untersuchungen zu den institutionellen Bedingungen, kulturellen Erforder-
nissen und sozialen Dynamiken der »zivilen Sphäre« gestellt wissen möchte. Seinen
Ausgangspunkt stellt dabei die Beobachtung dar, dass das Anwachsen der Kluft
zwischen praktischer Philosophie und empirischer Sozialforschung inzwischen zu
einer Situation geführt habe, in der Gerechtigkeitsnormen nur noch unter Vernach-
lässigung der tatsächlichen Gegebenheiten der sozialen Lebenswelt eingeführt wer-
den: Ist es heute das Geschäft der Philosophie, sei es nun bei Rawls oder Haber-
mas,4 solche Normen als moralische Prinzipien zu rechtfertigen, ohne dabei deren
Angewiesenheit auf entsprechende Sozialisationsprozesse und kommunikative

1.

 
3 Vgl. Honneth 2011.

4 Vgl. Alexander 2006, S. 13-17.

292 Axel Honneth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


Praktiken weiter berücksichtigen zu müssen, so betrachtet die Gesellschaftstheorie
mit Foucault die modernen Gesellschaften überhaupt nur noch von ihrer »dunklen
Seite« her, sodass irgendwelche moralischen Hoffnungen erst gar nicht mehr zutage
treten können.5 Allerdings mischen sich in diese Ausgangsdiagnose, die ja kein
wirklich neues Bild liefert, auch noch andere Töne bei Alexander, welche zusam-
mengenommen dann seine eigenen Absichten ein wenig unklar werden lassen – so
wird gegen Émile Durkheim, Talcott Parsons und T. H. Marshall der Vorwurf
erhoben, bei aller Hervorhebung der sozial intrinsischen Rolle moralischer Normen
weder deren kulturelle Bandbreite noch deren politischen Missbrauch angemessen
dargestellt zu haben,6 und gegen Michael Walzer wird die Kritik vorgebracht, er
habe in seinen »Spheres of Justice« die soziale Bereitschaft zur kollektiven Orien-
tierung an den jeweiligen Moralitäten nicht hinreichend erklärt.7 Es ist auf den ers-
ten Blick nicht leicht, zwischen diesen verschiedenen Einwänden und Vorhaltungen
derart einen gemeinsamen Nenner auszumachen, dass sich daraus ein Schluss auf
die von Alexander verfolgte Strategie ziehen lässt; offenbar soll nicht nur die Kluft
zwischen praktischer Philosophie und Gesellschaftsanalyse überwunden werden,
indem Gerechtigkeitsnormen wieder stärker als jeweils bereits sozial praktizierte
und institutionalisierte Handlungsprinzipien behandelt werden, vielmehr soll darü-
ber hinaus auch noch Berücksichtigung finden, dass solche lebensweltlich veran-
kerten Normen stets kulturellen Deutungen unterliegen und in ihrem bindenden
Gehalt von historischen Machtkonstellationen abhängig sind. Die Schwierigkeit bei
solch einer Addition verschiedener Zielsetzungen ergibt sich daraus, dass diese sich
wechselseitig leicht im Weg stehen können; wird etwa in der Analyse die kulturelle
Deutungsabhängigkeit institutionalisierter Prinzipien sehr stark hervorgehoben
oder deren verpflichtende Wirksamkeit in signifikanter Weise an die Erfüllung gege-
bener Interessenlagen gebunden, dann kann es unschwer geschehen, dass das his-
torische Schicksal der eigentlich interessierenden Normen in der Fülle der vielen
Kontingenzen unversehens aus dem Blick gerät; und umgekehrt dürfte sich bei einer
zu einseitigen Betonung der transzendierenden Bindungskraft sozial praktizierter
Normen regelmäßig die Gefahr einstellen, dass das Augenmerk für die Vielzahl
empirisch abweichender Fälle verloren geht. Die Trennungslinie zwischen einer bloß
historisch-empirisch verfahrenden Gesellschaftsanalyse und einer soziologisch ope-
rierenden Gerechtigkeitsanalyse ist nur sehr schmal, aber sie darf auf keinen Fall in
Richtung der ersten Alternative hin überschritten werden, will man das Ziel einer
Begründung moralischer Prinzipien aus bereits sozial akzeptierten und praktizierten
Normen nicht aus den Augen verlieren, und wir werden sehen müssen, ob Jeffrey
Alexander bei der Menge der von ihm gleichzeitig erhobenen Ansprüche die richtige
Balance zu wahren weiß.

Die Brücke von diesen Vorüberlegungen zu seinem eigentlichen Thema, der »civil
sphere«, schlägt Alexander nun mit der These, dass die im späten 17. Jahrhundert

 
5 Ebd., S. 19-21.

6 Ebd., S. 18 f.

7 Ebd., S. 17.

Idee und Realität der Zivilgesellschaft 293

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


zum ersten Mal durch John Locke und James Harrington thematisierte Sphäre einer
zivilen, gegenüber anderen Handlungssystemen hinreichend abgesicherten »Öffent-
lichkeit«8 den genuinen Ort von allgemeinen, im Prinzip jedem Staatsbürger offen-
stehenden Diskussionen über die Prinzipien sozialer Gerechtigkeit bildet; nur hier,
im von staatlichen und privaten Eingriffen geschützten Bereich öffentlicher Aus-
handlungen über Fragen von generellem Interesse, finden sich nach seiner Auffas-
sung die moralischen Normen institutionalisiert, die es jedem Betroffenen erlauben,
zu Belangen einer fairen, angemessenen Einrichtung der Gesellschaft Stellung zu
beziehen. Freilich bedarf es zur Begründung dieser These, nach der in der »civil
sphere« die normativen Prinzipien etabliert sind, die sowohl den Inbegriff sozialer
Gerechtigkeit ausmachen als auch möglichst zwanglose Diskussionen über deren
jeweilige Ausgestaltung ermöglichen, eines sehr spezifischen Begriffs jener Sphäre,
der sich von anderen, geläufigeren Bestimmungen markant unterscheidet. Jeffrey
Alexander liefert eine solche notwendige Begriffsklärung, indem er drei Modelle der
zivilen Sphäre voneinander abhebt, zwischen denen er deutliche Abstufungen nach
Maßgabe ihrer normativen Tragfähigkeit und empirischen Fassungskraft vor-
nimmt.9 Danach gewann in der klassischen Tradition von Locke bis Hegel zunächst
eine Vorstellung der Zivilgesellschaft die Oberhand, die darunter alle Handlungs-
bereiche jenseits der staatlichen Gestaltungsmacht zu subsumieren versuchte (CS I),
was in der Folge dann zu einer Verkürzung dieses ersten Modells führte, indem es
kritisch oder affirmativ allein zur Bezeichnung der Sphäre des kapitalistischen
Marktes herangezogen wurde (CS II). Um nun nicht einfach bei dem Versuch, der-
artige Vereinseitigungen auf die ökonomische Sphäre zu vermeiden, wieder zu dem
ersten, in sich selbst ja zu unbestimmten Modell zurückkehren zu müssen, schlägt
Alexander ein drittes Vorstellungsmodell vor (CS III), das dem ursprünglichen
Anliegen normativ besser Rechnung tragen und zudem alle Missverständnisse ver-
meiden soll; danach stellt die Zivilgesellschaft jene soziale Sphäre dar, die durch
institutionalisierte Prinzipien einer solidarischen Gemeinschaft derart getragen
wird, dass bei wechselnden kulturellen Deutungen jener gemeinschaftlichen Bande
stets eine immanente Nötigung zur Integration weiterer, aber jeweils spezifischer
Personengruppen besteht.10 An dieser Definition, einer der wichtigsten Schritte in
der gesamten Argumentation, sind Alexander beide Seiten gleichermaßen wichtig,
sowohl die tief verankerte Norm der zivilen Solidarität als auch deren Angewiesen-
heit auf immer wieder sich wandelnde Interpretationen im Lichte kollektiv geteilter
Auffassungen über die Quelle der Gemeinschaftlichkeit. Denn die Verschränkung
beider Elemente, das institutionalisierte Prinzip wie dessen kulturabhängige Deu-
tung, soll überhaupt erst die Chance geben, die normative Analyse in einer empirisch
realistischen Weise durchführen zu können. Insofern hält Alexander es für den gro-
ßen Vorzug seines eigenen Modells der Zivilgesellschaft, zwar eine tragende Norm
der moralischen Solidarität unterstellen zu können, ohne deswegen aber sofort zu

 
8 Ebd., S. 24.

9 Ebd., Kapitel 2.

10 Ebd., S. 31-34.

294 Axel Honneth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


der idealisierenden Annahme ihrer ungebrochenen Wirksamkeit gelangen zu müs-
sen, denn das der »zivilen Sphäre« zugrunde liegende Prinzip des solidarischen Mit-
einanders kommt nach seiner Auffassung immer nur in derjenigen ausschnitthaften
Gestalt zu sozialer Geltung und damit zu praktischer Anwendung, die ihm jeweils
durch die während eines bestimmten Zeitraums vorherrschenden Auslegungen ver-
liehen wurde.11

Für die Absicht einer historisch-empirischen Gesellschaftsanalyse besitzt eine sol-
che kulturelle Relativierung der sozialen Wirksamkeit universalistischer Prinzipien
zunächst einmal nur die größten Vorteile. Im deskriptiven Nachvollzug der Ent-
wicklungsprozesse einzelner, nationaler Zivilgesellschaften kann nun nämlich im
Einzelnen untersucht werden, welche kulturellen Deutungsmuster in der Mehrheit
der Bevölkerung jeweils dafür gesorgt haben, dass das Versprechen einer universa-
listischen Einbeziehung aller Gesellschaftsmitglieder in den Kreis der moralisch mit-
bestimmenden Subjekte das eine Mal nur sehr selektiv, das andere Mal aber eher
großzügig oder weitherzig ausgelegt wurde; weit entfernt von jeder Gefahr der nor-
mativen Idealisierung wird damit dem geschichtlichen Umstand Rechnung getragen,
dass sich die integrierende Kraft der Zivilgesellschaft je mit den vorherrschenden
Ideologien, Gesellschaftsdeutungen und Weltbildern wandelt. Um dieser fruchtba-
ren Perspektive ein theoretisch stärkeres Fundament zu geben, bemüht sich
Alexander im vierten Kapitel seiner Studie sogar darum, die möglichen Alternativen
solcher kulturellen Deutungen nach dem Muster der strukturalistischen Semiotik in
Form eines binären Codes zu erfassen; danach beruhen die Interpretationen, in
deren Licht das tragende Prinzip der zivilen Solidarität von der Mehrheit der Bevöl-
kerung jeweils angeeignet wird, auf der Grundunterscheidung von »rein« und
»unrein«, wobei die eigenen Motive und Institutionen stets als »rein« im Sinne der
Demokratiefähigkeit klassifiziert werden, die der »anderen« aber als »unrein« im
Sinne eines Mangels an demokratischen Potentialen.12 Je nachdem, wie groß der
Kreis derer ist, die gemäß dieser Grundunterscheidung innerhalb einer konkreten
Zivilgesellschaft als »unrein« typisiert, nämlich als politisch unreif, bloß affektge-
steuert oder irrational angesehen werden,13 bleibt das institutionalisierte Verspre-
chen auf soziale Inklusion dann unerfüllt, denn diejenigen Personengruppen, auf die
solche häufig »naturalistisch«14 verstandenen Klassifikationen angewendet werden,
dürfen aus der Sicht der Mehrheit keine legitimen Ansprüche auf demokratische
Mitwirkung erheben.

Alles, was Jeffrey Alexander in diesem Zusammenhang an theoretischen Mitteln
zur Entschlüsselung der kulturellen Deutungsmuster zusammenträgt, erweist sich,
wie gesagt, für die historisch-empirische Forschung als im höchsten Maße fruchtbar;
das zeigt sich gewiss am deutlichsten im vierten Teil seiner Studie, wenn er daran-
geht, dem Leser einzelne Fallstudien zu den verschiedenen Pfaden der sozialen Inte-

 
11 Ebd., S. 48-50.

12 Ebd., S. 54-62.

13 Ebd., S. 57.

14 Ebd., S. 62-64.

Idee und Realität der Zivilgesellschaft 295

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


gration in die Zivilgesellschaft zu unterbreiten. Aber wie steht es bei all dieser »rea-
listischen« Anpassung des Konzepts der »zivilen Sphäre« an die faktischen
Gegebenheiten von Ausgrenzung und Entwürdigung um die normativen Absichten,
die Alexander mit seiner Gesellschaftsanalyse ja ebenfalls verknüpft? Muss nicht
der Versuch, die Maßstäbe sozialer Gerechtigkeit direkt aus der Untersuchung der
normativen Implikationen der in der Zivilgesellschaft institutionalisierten Prinzi-
pien zu gewinnen, um diese nicht gleichsam »von oben« zu bestimmen, dann in
erhebliche Schwierigkeiten geraten, wenn sie allzu stark nur noch im trüben Licht
ihrer jeweiligen Einschränkungen und Verwerfungen betrachtet werden? Nach mei-
ner Auffassung lässt sich die damit angedeutete Gefahr nur dadurch vermeiden, dass
durch die historisch-empirische Rekonstruktion hindurch ein normativer Leitfaden
gezogen wird, der es auf jeder Stufe, in jeder geschichtlichen Epoche erneut erlaubt,
richtige von falschen Anwendungen der zugrunde liegenden Prinzipien zu unter-
scheiden. Gewiss, ein derartiges Verfahren wird nicht umhinkommen, bestimmte
Ausübungen jener solidarischen Normen anderen gegenüber als überlegen zu
bezeichnen und damit insgesamt einen möglichen Prozess des moralischen Fort-
schritts zu unterstellen, aber ohne eine solche theoretische Voraussetzung besteht
erst gar nicht die Möglichkeit, überhaupt eine normative Perspektive einzunehmen.
Aus der Vielzahl der historisch anzutreffenden Spielarten, sich das Prinzip der zivilen
Solidarität kulturell anzueignen, müssen jeweils diejenigen unter Bezug auf dessen
eigene intrinsische Forderungen als moralisch überlegen angenommen werden, die
zur sozialen Einbeziehung des größten Kreises der von allen demokratischen Ent-
scheidungen Betroffenen geführt haben. Auf diese Weise kommt im diachronen
Vergleich eine Spur allmählicher moralischer Verbesserungen zum Vorschein, der
gegenüber alle kulturellen Neudeutungen, die den zuvor bereits eröffneten Kreis von
als vollwertig anerkannten Mitgliedern wieder einzuschränken versuchen, als nor-
mative Rückschritte oder Fehlentwicklungen gewertet werden müssen.15 Ohne die
Unterstellung eines derartigen Prozesses schrittweisen Fortschritts wäre Jeffrey
Alexander nicht dazu in der Lage, in den jeweils gegebenen Auslegungen des Prinzips
ziviler Solidarität diejenigen Kriterien auszumachen, die es für den historischen
Augenblick erlauben, die Forderungen sozialer Gerechtigkeit immanent zu bestim-
men; seine über die historisch-empirische Analyse hinausgehenden Absichten einer
geschichtlich situierten Gerechtigkeitstheorie kann er also nur dann umsetzen, wenn
er sich zutraut, in den zu untersuchenden Umwälzungen der »civil sphere«, der
»Sphäre der zivilen Gesellschaft«, stets die normativen Verbesserungen zu identifi-
zieren.

Bevor ich untersuchen kann, ob Alexander diesen mit seinen eigenen Zielsetzun-
gen verknüpften Ansprüchen tatsächlich gerecht werden kann, ist es aber notwen-
dig, zunächst einmal seine inhaltliche Füllung des Begriffs der »civil sphere« wei-
terzuverfolgen; bislang haben wir von der Zivilgesellschaft ja nur in Erfahrung
gebracht, dass sich ihre Etablierung der gemeinsamen Akzeptanz einer Norm des
solidarischen Zusammenstehens und -wirkens unter der Mehrheit einer nationalen
Bevölkerung verdankt, die freilich vor dem Hintergrund der in ihr geltenden Klas-
 
15 Honneth 2011, besonders S. 230 f.

296 Axel Honneth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


sifikationssysteme auch darüber entscheiden kann, wer aufgrund der ihm zuge-
schriebenen Eigenschaften dazu- oder nicht dazugehören darf. In den nächsten
Schritten seiner Studie (Kapitel 5, 6 und 7) verwendet Alexander nun große Mühe
darauf, dieser vorläufig nur aus normativen Prinzipien und kulturellen Deutungen
bestehenden »civil sphere« die institutionelle Substanz zu verleihen, ohne die sie sich
in modernen Gesellschaften gar nicht reproduzieren könnte.

Die institutionelle Substanz der »civil sphere«

Jeffrey Alexander unterscheidet zwei institutionelle Komplexe, von denen er
annimmt, dass sie für die Integration und Reproduktion von zivilen Sphären in
sozial diversifizierten und funktional differenzierten Gesellschaften unerlässlich
sind. Den ersten dieser beiden Komplexe bilden die »kommunikativen« Institutio-
nen, deren Funktion es ist, die Diskussion und Meinungsbildung innerhalb der
Zivilgesellschaft zu vermitteln; das Medium, mit dessen Hilfe sie ihre Aufgabe zu
erfüllen vermögen, wird ganz im Sinne von Talcott Parsons als das der »Einfluss-
nahme« begriffen, worunter die generalisierte, nicht mehr an lokale Kontexte
gebundene Fähigkeit zur Erzeugung von Einstellungen und Gefühlen zu verstehen
ist.16 Von diesen eher »weichen« Institutionen unterscheidet sich der zweite Kom-
plex der »regulativen« Institutionen dadurch, dass er die jeweils kulturell definierte
Solidarität mit Hilfe des Mediums sanktionsbewehrter Autorität oder Macht sicher-
zustellen hat; bei Alexander findet sich die Formulierung, dass solche mit Entschei-
dungsmacht ausgestatteten Einrichtungen die Aufgabe erfüllen müssen, die zu einem
bestimmten Zeitpunkt vorherrschenden Solidaritätsbeziehungen gesellschaftlich
bindend »zu artikulieren«.17 Was nun die kommunikativen Institutionen anbelangt,
so rechnet Jeffrey Alexander ihnen die Organisationen der öffentlichen Meinungs-
umfrage, die zivilen Assoziationen und die Massenmedien zu, die ihrerseits noch
einmal in fiktionale und faktenbezogene Medien unterteilt werden; insgesamt zeich-
net sich das Kapitel, das diesen publikumsbezogenen Organen »diskursiver Macht«
gewidmet ist (Kapitel 5), durch eine erstaunliche Bandbreite in Hinblick auf die
berücksichtigten Institutionen und eine erfreuliche Differenziertheit in deren Cha-
rakterisierung aus. Gleichzeitig macht sich hier aber auch ein gewisser Hang zum
Optimismus bemerkbar, der am deutlichsten in der Behandlung der Massenmedien
zum Tragen kommt. Obwohl gelegentlich auch skeptische Töne anklingen,18 schil-
dert Alexander auf den entsprechenden Seiten doch im Wesentlichen, inwiefern eine
funktionierende Professionsethik und der wirtschaftliche Erfolgsdruck inzwischen
dafür Sorge tragen, dass in der Berichterstattung der Medien elementare Auflagen
der »Objektivität« und der Adressierung des »gesamten« Publikums angemessen
Berücksichtigung finden: »Indem die Botschaften, die sie [die Medien, A.H.] for-
mulieren, sich auf die Gesellschaft im Allgemeinen beziehen, werden sie in Wahrheit

2.

 
16 Alexander 2006, S. 70.

17 Ebd.

18 Vgl. ebd., etwa S. 84.

Idee und Realität der Zivilgesellschaft 297

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


mehr zu Medien der Überredung als maskierte Instrumente von Hegemonie und
Beherrschung« (Übersetzung A.H.).19

Was in einem derartigen Satz, der keinesfalls alleine steht, indirekt zum Vorschein
gelangt, ist eine Unklarheit oder Ambivalenz, die wir schon zuvor bei der Thema-
tisierung des Verhältnisses von historisch-empirischer und normativer Gesell-
schaftsanalyse gestreift haben. Es ist nämlich überhaupt nicht ersichtlich, ob die
zitierte Aussage eine bloße Beschreibung darstellen oder auch eine wertende Kom-
ponente enthalten soll; wäre das letztere der Fall, so läge der Einwand nahe, dass
den (berichterstattenden) Medien innerhalb der öffentlichen Sphäre aufgrund des
ihr institutionell innewohnenden Prinzips doch vor allem der Auftrag zukommt, zur
wahrheitsgemäßen Berichterstattung und damit zur Aufklärung des demokratischen
Publikums beizutragen – und gerade nicht zu dessen »Überredung« oder rhetori-
scher Beeinflussung. Sicherlich sind die Grenzen zwischen den beiden Weisen der
medialen Einflussnahme, der der Überzeugung und der der Überredung, im Einzel-
nen schwer zu ziehen, aber es ist nur die erste, die seit Deweys wegweisendem Buch
über die »Öffentlichkeit« als regulative Idee dient, um den jeweiligen Zustand des
Fernsehens oder der Printmedien zu kritisieren.20 Dass Alexander, dem diese Debat-
ten natürlich bekannt sind, kaum auf sie zu sprechen kommt, hängt zunächst offen-
sichtlich damit zusammen, dass er die Aufgabe auch der berichterstattenden Medien
vordergründig anders zu bestimmen scheint; sie sollen, wie es an einer Stelle
heißt,21 die öffentliche Meinung eher »repräsentieren« als, so ließe sich hinzufügen,
»aufklären«, um auf solchem Wege die Transparenz über die konfligierenden Deu-
tungen des zugrunde liegenden Prinzips demokratischer Solidarität zu erhöhen.
Aber das kann andererseits nicht vollständig im Interesse von Alexander sein, wenn
er doch die »civil sphere« zugleich als den zentralen, ja einzigen Ort der Demokratie
in modernen Gesellschaften ansieht, denn dann muss hier stattfinden können, wozu
diese politische Organisationsform von Haus aus bestimmt ist, also öffentliche
Beratschlagung und Willensbildung, sodass auch die Medien zumindest in Teilen
die Funktion übernehmen müssen, zu deren Ermöglichung in einem höchst ver-
streuten, anonymen Publikum durch möglichst umfassende, sachgemäße und faire
Berichterstattung beizutragen. Wenn eine solche Funktionszuweisung im Sinne eines
Kriteriums verwendet wird, um daran den Zustand der »factual medias« zu messen,
so erfolgt das keinesfalls aus einer externen, irgendwie idealisierenden Perspektive
heraus, sondern aus der Immanenz institutionalisierter Ansprüchlichkeiten, und es
bleibt die Frage, warum Alexander seinen eigenen Zielsetzungen nicht folgt und
diese gesellschaftlich vorfindliche Norm zu einer strengeren Sichtung der Verfassung
unserer Medienkultur verwendet.

Nicht sehr viel anders ist es um dieses eigentümliche Zögern Alexanders, die nor-
mativen Potentiale seiner eigenen Ausgangsüberlegungen stärker zu nutzen, in den
Teilen seiner Studie bestellt, die sich mit den regulativen Institutionen der »civil
 
19 »As the messages they formulate relate to society at large, they become more truly media

of persuasion and less masked instruments of hegemony and domination.« Ebd., S. 83.

20 Dewey 1996.

21 Alexander 2006, S. 81.

298 Axel Honneth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


sphere« beschäftigen. Solche Einrichtungen dienen dazu, wie bereits kurz erwähnt,
den solidarischen Geist der Zivilgesellschaft in seinem jeweiligen Gerinnungszu-
stand mit Hilfe staatlich gedeckter Macht zum Ausdruck zu bringen; daher fällt den
regulativen Instanzen die Aufgabe zu, mit Sanktionsgewalt darüber zu wachen, dass
die historisch gegebenen Solidaritätsbeziehungen auch tatsächlich innerhalb der
Gesamtgesellschaft zur Anwendung gelangen. Alexander geht sogar so weit, diesen
zweiten Komplex von Institutionen als dasjenige Machtmittel zu begreifen, kraft
dessen die Mitglieder der zivilen Sphäre sicherzustellen vermögen, dass ihre Absich-
ten und Belange stets von sozialer Wirksamkeit sind.22 Für die verschiedenen Ein-
richtungen, die er dabei vor Augen hat – repräsentative Wahlen, das Parteiensystem,
die politische Verwaltung und »das« Recht –, muss dementsprechend nach seiner
Auffassung gelten, dass sie von ihrer Sanktionsgewalt zum Nutzen der Zivilgesell-
schaft nicht nur nach innen, also unter deren Mitgliedern, sondern auch nach außen,
nämlich gegenüber den anderen Sozialsphären, Gebrauch machen können; es sind
die regulativen Institutionen, die die jeweilige Mehrheit in der zivilen Sphäre als ein
Mittel benutzen kann, um auf die Verhältnisse in den benachbarten Subsystemen
der Familie, der Wirtschaft oder der religiösen Gemeinschaften gestaltend einzu-
wirken und sie den eigenen Solidaritätsvorstellungen anzupassen.23

Der »republikanische« Geist, der diese Ausführungen zur Funktionsweise der regu-
lativen Institutionen merklich durchweht – soll doch deren Aufgabe primär in der
sanktionsgestützten Artikulation und Durchsetzung des jeweiligen Volkswillens
bestehen –, kommt nun in Alexanders Behandlung des Rechts auf besonders zwie-
spältige Weise zum Tragen. Auf der einen Seite ist sich der Autor mit den vielzähligen
Kritikern einer bloß »realistischen« oder positivistischen Auffassung des modernen
Rechts darüber einig, dass in den sich wandelnden Rechtsgrundsätzen keinesfalls nur
entweder ein Instrument der staatlichen Machtsicherung oder ein inhaltsloses System
formal aufeinander abgestimmter Regeln der Verhaltenssteuerung gesehen werden
darf;24 der moralische Kern des Rechts, seine »civic morality«, zeigt sich nach seiner
Auffassung vielmehr erst dann, wenn in der abwechslungsreichen Geschichte der
subjektiven Rechte deren gleichbleibende Substanz eines Schutzes zugleich der indi-
viduellen Autonomie und der zivilen Solidarität erkannt wird.25 Ohne genauer zwi-
schen verschiedenen Typen solcher Rechte zu unterscheiden, wie es sich nach T. H.
Marshall eigentlich eingebürgert hat,26 scheint Jeffrey Alexander also mit seinen Aus-
gangsüberlegungen behaupten zu wollen, dass das moderne Recht unabhängig vom
jeweiligen kulturellen Kristallisationszustand der zivilen Solidarität insofern einen
normativen Eigensinn besitzt, als es die Aufgabe einer zunehmenden Sicherung der
diskursiven oder demokratischen Willensbildung besitzt.27 Dementsprechend böte es

 
22 Ebd., S. 109 f.

23 Vgl. ebd., etwa S. 151-157.

24 Ebd., S. 157-161.

25 Ebd., S. 172 f., 178-184.

26 Marshall 1992.

27 Vgl. Habermas 1992.

Idee und Realität der Zivilgesellschaft 299

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


sich gerade im vorliegenden Kontext an, im Falle eines Versagens des Rechts vor die-
ser ihm innewohnenden Aufgabe von einer historischen »Fehlentwicklung« zu spre-
chen und dabei implizit die Möglichkeit eines normativen Fortschritts zu unterstel-
len. Aber vor einem solchen Schritt schreckt Alexander dann doch, wie inzwischen
kaum anders zu erwarten ist, ersichtlich zurück, indem er das Recht schnell wieder in
eine einseitige Abhängigkeit vom Mehrheitsbefinden in der Zivilgesellschaft treten
lässt; so ist kurz nach den zuvor wiedergegebenen Ausführungen zu lesen, dass das
Recht »nur wirklich durchsetzbar ist, wenn es innerhalb der Sphäre der zivilen Gesell-
schaft interpretiert worden ist« (Übersetzung A.H.).28 Es ließe sich einwenden, dass
dieser Satz einem Unterkapitel über die »antidemokratische« Seite des Rechts ent-
nommen ist29 und also nicht für das Ganze genommen werden darf, andererseits aber
fügt er sich doch viel zu gut und nahtlos in Alexanders generelle Bestimmungen der
Funktionsweise regulativer Institutionen ein, als dass er sich hier rein zufällig finden
könnte: Wenn solche zivilen Einrichtungen ganz allgemein die Funktion zu erfüllen
haben, den jeweiligen Festlegungen des Umfangs und der Absicht der solidarischen
Gemeinschaft durch Anwendung legitimer Sanktionsmittel zur Wirksamkeit zu ver-
helfen, dann kann auch das Rechtssystem davon nicht ausgenommen sein, sondern
muss ebenfalls zur Durchsetzung der je gegebenen Mehrheitsstimmungen beitragen.
In der Konsequenz haben wir dann zwei Bestimmungen der regulativen Aufgaben des
Rechts vor uns, die sich aber wechselseitig ausschließen müssen: Das eine Mal erfüllt
das Recht seinen »zivilen« Begriff nur dann, um mit Hegel zu sprechen, wenn es gege-
benenfalls auch gegen den Willen der solidarischen Gemeinschaft an seiner Aufgabe
festhält, jedem potentiell Betroffenen die individuelle Mitwirkung an der öffentlichen
Willensbildung gleichermaßen zu ermöglichen und zu garantieren; das andere Mal
aber kommt es seinem Begriff schon nach, solange es diese Aufgabe nur gegenüber
jenem Kreis von Personen wahrnimmt, den die jeweilige Mehrheit in der Zivilgesell-
schaft gemäß ihrer Unterscheidungen von »reinen« und »unreinen« Gruppen für
anspruchsberechtigt hält. Die erste der beiden Bestimmungen hätte Jeffrey Alexander
dazu veranlassen müssen, seine bloß deskriptive Beschreibungsweise aufzugeben und
zu einer normativen Perspektive überzuwechseln, die Unterscheidungen wie die zwi-
schen angemessenen Richtungsverläufen und »Fehlentwicklungen«, zwischen mora-
lischen Fortschritten und Rückschritten unverzichtbar macht. Aber wie schon im Fall
der Nachrichtenmedien scheint er vor einer solchen »immanent« wertenden Darstel-
lungsform zurückzuschrecken und es bei einer Sichtweise zu belassen, in der beide
Weisen der Ausübung des Rechts ihrer regulativen Funktion innerhalb der »civil
sphere« gleichermaßen entsprechen.

Ebenso auffällig wie die methodischen Ambivalenzen, die sich an Alexanders
Behandlung der institutionellen Infrastruktur der »civil sphere« beobachten lassen,
sind an seinen Ausführungen aber auch die systematischen Auslassungen; diese ste-
chen umso mehr ins Auge, als er ja ganz offensichtlich um eine möglichst vollstän-
dige Erfassung all der Institutionen bemüht ist, die ihm für die Integration und
 
28 »[...] only after being interpreted inside the civil sphere can [...] be forcefully applied«;

Alexander 2006, S. 185.

29 Ebd., S. 184-192.

300 Axel Honneth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


Reproduktion der Zivilgesellschaft funktional erforderlich zu sein scheinen. Daran
gemessen ist es dann mehr als eine kleine, verzeihliche Lücke, dass unter den ver-
schiedenen »kommunikativen« oder »regulativen« Organen die diversen Erzie-
hungseinrichtungen, allen voran die öffentliche Schule, an keiner Stelle seiner ent-
sprechenden Darlegungen auftauchen. Vielleicht schon seit Kant, sicherlich aber seit
Dewey und Durkheim, um nur die wichtigsten Autoren zu nennen, muss es für jede
substantielle Theorie der Demokratie als ausgemacht gelten, dass sich nur über
öffentlich organisierte Bildungsprozesse die für die demokratische Willensbildung
erforderlichen Praktiken über die Generationen hinweg reproduzieren lassen;30

insofern ist jede »civil sphere«, gleich welchen kulturellen Zuschnitts, gleich welcher
sozialen Hintergrundüberzeugungen, auf die institutionelle Einrichtung von Schulen
und ähnlichen Bildungsanstalten angewiesen, in denen die solidarischen Einstellun-
gen und Empfindungen eingeübt werden, die für sie nach Alexanders eigener Auf-
fassung doch konstitutiv sind. Schon auf der rein deskriptiven Ebene, weit entfernt
von allen normativen Erwägungen, scheint es daher unerlässlich, dem Kreis der für
die »civil sphere« erforderlichen Institutionen die schulischen Einrichtungen hinzu-
zufügen. Auch wenn es schwer sein mag, sie entweder den »kommunikativen« oder
den »regulativen« Institutionen zuzurechnen, weil sie Elemente von beiden beinhal-
ten, bilden sie für die soziale Reproduktion einer solchen Sphäre der zivilen Solida-
rität doch eine notwendige Voraussetzung, weil allein hier die Fundamente für die
entsprechenden Dispositionen gelegt werden. Nimmt man demgegenüber eine nor-
mative Perspektive ein, die sich an das institutionalisierte Versprechen der zivilge-
sellschaftlichen Sphäre hält, um es zum Leitfaden einer immanent wertenden Gesell-
schaftsanalyse zu machen, so verschärft sich diese Nötigung zur Einbeziehung
öffentlicher Bildungseinrichtungen sogar noch einmal, denn erst dann wird ersicht-
lich, dass nur durch eine chancengleiche Teilnahme an schulischen Lernprozessen
jeder Heranwachsende potentiell in die Lage versetzt wird, später einmal als
Erwachsener in der Rolle eines ebenbürtigen Mitglieds an der Meinungs- und Wil-
lensbildung in der Öffentlichkeit teilzunehmen. Der damit umrissene Zusammen-
hang zwischen Schule und demokratischer Partizipation, zwischen öffentlicher Bil-
dung und gleichberechtigter Mitwirkung am politischen Meinungsstreit hätte sich
Jeffrey Alexander nahezu von alleine aufdrängen müssen, wäre er nur entschiedener
dem Ziel gefolgt, das er sich in seiner anfänglichen Kritik an den allzu deduktiv
verfahrenden Gerechtigkeitstheorien selbst gesetzt hatte; war dort noch zu lesen
gewesen, dass nur eine empirische Sozialtheorie die »Ansprüche an ein demokrati-
sches Leben«31 freilegen kann, die den abstrakten Gerechtigkeitsprinzipien erst
motivationalen Halt und soziale Schubkraft verschaffen, so bleibt von diesem Vor-
satz im Laufe der Durchführung nur relativ wenig übrig. Stattdessen begnügt sich
Alexander über weite Strecken seiner Studie mit einer rein deskriptiven Perspektive,
die ihren Impuls vor allem aus dem Ehrgeiz zu beziehen scheint, allen falschen
Hoffnungen auf eine geradlinige Entfaltung der demokratischen Potentiale der
»civil sphere« den Garaus zu machen – daher die geradezu genüssliche Darstellung
 
30 Vgl. Honneth 2012.

31 Ebd., S. 24.

Idee und Realität der Zivilgesellschaft 301

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


der bloß stimmungserzeugenden Rolle der Nachrichtenmedien, daher die schnelle
Preisgabe einer moralischen Konzeption des modernen Rechts und daher schließlich
auch die erstaunliche Verkennung der demokratischen Aufgaben der Schule.

Allerdings steckt in dem Insistieren auf den Schattenseiten der demokratischen
Öffentlichkeit, auf ihren kulturell kodierten Stimmungsschwankungen und den
damit immer wieder einhergehenden Ausschließungspraktiken, auch ein äußerst
legitimes Element der gezielten Ernüchterung. Wie dieses ideologiekritische Motiv
aber, Ansporn immerhin einer Reihe von glänzenden Studien zum Thema, mit den
Absichten einer normativ gehaltvollen Gesellschaftsanalyse vereinbar sein soll,
scheint mir die methodisch entscheidende Frage zu sein, die Alexanders Untersu-
chung im Ganzen dann aufwirft. Meine gelegentlichen Hinweise darauf, dass hier
die Vorstellung einer zwar gerichteten, allerdings stets mit Rückschritten bedrohten
Entwicklung weiterhelfen könnte, sind bislang sicherlich zu vage geblieben, als dass
sie schon den Weg einer Lösung anzeigen könnten. Daher ist es wohl sinnvoll, zum
Schluss meiner Überlegungen noch einmal auf das gleich zu Anfang gestellte Pro-
blem zurückzukommen, was es heißen kann, eine Gerechtigkeitstheorie in Form
einer Gesellschaftsanalyse durchzuführen.

Die Gesellschaftstheorie Alexanders zwischen empirischen Einsichten und
normativen Unklarheiten

Es gibt einen längeren Unterabschnitt in der Studie von Jeffrey Alexander, in dem
er sich dem Verhältnis von historisch-empirischer und normativer Gesellschafts-
analyse direkt zuzuwenden scheint; hier, im achten Kapitel,32 geht er unter der
Überschrift »Contradictions: uncivilizing pressures and civil repair« dem Problem
nach, wie sich das moralische Versprechen der »civil sphere« einer »equal and free
participation«33 bei einer gleichzeitigen Berücksichtigung der gegenläufigen Pro-
zesse von stets wiederkehrender Herabwürdigung und Ausschließung angemessen
zum normativen Bezugspunkt der Analyse machen lässt. Im Grunde genommen
wäre daher an dieser Stelle die Antwort auf die Frage zu erwarten, in welcher Weise
das zum wertenden Leitfaden erhobene Prinzip der demokratischen Öffentlichkeit
in die empirische Analyse ihrer tatsächlichen Dynamiken und Zerwürfnisse synthe-
tisierend hineingearbeitet werden kann; denn nur auf einem solchen Wege wäre
doch von der historischen Untersuchung realer Verläufe zugleich zu erhoffen, dass
sie Auskunft auch über die jeweils moralisch gerechtfertigten Forderungen nach
sozialer Gerechtigkeit geben kann – und nichts weniger muss es doch beinhalten,
wenn Alexander mit seinem Projekt nicht nur die herkömmliche Gesellschaftstheo-
rie verbessern, sondern auch die abstrakte Gerechtigkeitstheorie ersetzen können
möchte.

In dem genannten Kapitel wird, so muss gesagt werden, ein höchst differenziertes,
sehr überzeugendes analytisches Schema entfaltet, mit dessen Hilfe die Schichtungs-

3.

 
32 Ebd., S. 193-209.

33 Ebd., S. 195.

302 Axel Honneth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


verhältnisse und damit die ungleich verteilten Einflussmöglichkeiten innerhalb der
»civil sphere« erklärt werden können sollen. Alexander unterscheidet hier zwischen
internen und externen Quellen der Stratifizierung, wobei die ersten entweder in der
Dimension der Zeit oder des Raums beheimatet sind,34 während die zweiten jenen
anderen »Subsystemen« entspringen können, die die Umwelt der »civil sphere« bil-
den.35 Innerhalb der Zivilgesellschaft können, so ist dieser Vorschlag zu verstehen,
Vorrangstellungen und diskursive Vorrechte damit begründet werden, dass Kate-
gorien exemplarischer »Reinheit« entweder nur für die historisch verwurzelten
(»time«) oder die auf dem jeweiligen Territorium beheimateten (»space«) Bevölke-
rungsteile reklamiert werden; von außerhalb können solche Rechtfertigungen für
Höherstellungen und diskursive Privilegien innerhalb der zivilen Sphäre vorgebracht
werden, indem auf funktionale Verdienste in anderen Handlungsbereichen verwie-
sen wird (»function«), also Rückübertragungen von externen auf interne Macht-
positionen vorgenommen werden. Insofern darf man sich Alexander zufolge die
»civil sphere« keinesfalls als einen sozialen Raum vorstellen, in dem auf absehbare
Zeit oder jemals die institutionell versprochenen Verhältnisse gleicher und freier
Teilnahme etabliert werden könnten; in der »wirklichen Welt« bieten sich vielmehr,
wie er immer wieder betont, viel zu viele Chancen der Begründung von diskursiven
Vorrangstellungen, als dass die Zivilgesellschaft im Regelfall nicht das Bild eines
mehrdimensional gestaffelten Schichtungsverhältnisses abgeben würde – »die funk-
tionale Stratifizierung der zivilen Gesellschaft«, so heißt es dementsprechend, »ver-
mengt sich stets und überall mit den Stratifizerungsinstanzen der zivilen Gesellschaft
in Zeit und Raum« (Übersetzung A.H.).36

Nun stellt sich genau an dieser Stelle aber die Frage, in welcher Weise der empi-
risch diagnostizierte Sachverhalt ubiquitärer Ungleichheiten in der »civil sphere«
aus der mitlaufenden Perspektive der normativen Analyse beschrieben werden soll.
Es darf ja nicht so sein, wie Jeffrey Alexander gleich zu Beginn seiner Studie zu Recht
bemerkt, dass auf die je gegebenen Sozialverhältnisse einfach ein System von frei-
schwebend gewonnenen Normen angewendet wird, um jene dann moralisch ent-
sprechend zu kritisieren; bei einem solchen Verfahren findet nicht hinreichend
Berücksichtigung, unter welchen Handlungszwängen die Individuen jeweils konkret
stehen und ob ihnen dementsprechend die normativen Einsichten überhaupt auf-
zubürden sind, die ihnen von außen zugeschrieben werden. Darüber hinaus ließe
sich einwenden – auch das ein Gesichtspunkt, auf den Alexander schon gleich zu
Beginn abhebt –, dass ein derartiges Verfahren der bloßen »Anwendung« stets ris-
kiert, sich auf institutionelle Verhältnisse beziehen zu müssen, die sich im Nach-
hinein aus Gründen ihrer Funktionsbedingungen als immun gegenüber den von
außen herangetragenen Normen erweisen können.37 Also darf die normative Beur-

 
34 Ebd., S. 196-202.

35 Ebd., S. 203-205.

36 »[…] the functional stratification of civil society always and everywhere merges with the
stratified instantiations of civil society in time and space.« Ebd., S. 205.

37 Vgl. Honneth 2011, S. 119 ff.

Idee und Realität der Zivilgesellschaft 303

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


teilung nicht mehr, wie Alexander richtig schließt, der empirischen Beschreibung
bloß übergestülpt werden, sondern muss schon in dieser selbst zur Anwendung
kommen; die historische Gesellschaftsanalyse hat in irgendeiner Form die morali-
schen Prinzipien von sich aus zur Geltung zu bringen, die als institutionalisierte
Versprechen in der Sphäre der Zivilgesellschaft bereits verankert sein sollen. Wie
das aber bewerkstelligt werden können soll, ist dann die Frage, die sich natürlich
aufdrängt, und nach meinem Eindruck lässt Jeffrey Alexander uns im Unklaren
darüber, welche methodische Strategie er hier im Einzelnen vorschlägt.

Eine Möglichkeit, die von Alexander verfolgte Lösung dieses schwierigen Pro-
blems zu verstehen, besteht darin, seinen deskriptiv verwendeten Begriff der »civil
repair«38, des zivilen Ausgleichs, als eine Art von ständigen Erinnerungsposten an
die ursprünglichen Versprechungen der Zivilgesellschaft zu begreifen. Auf der empi-
rischen Ebene seiner Gesellschaftsanalyse glaubt Alexander feststellen zu können,
dass die extern bewirkten, nämlich durch Leistungsübertragungen aus anderen
Sphären verursachten Einbußen an sozialer Gleichstellung auf Dauer nicht ohne
Wiedergutmachungen durch die »civil sphere« bleiben können. Solche gesellschaft-
lichen Reparaturmaßnahmen bestehen dann im Falle von durch die kapitalistische
Marktwirtschaft hervorgerufenen Ungleichheiten in der Zivilgesellschaft etwa
darin, dass unter dem Druck von Protestbewegungen den ökonomisch Benachtei-
ligten soziale Rechte eingeräumt werden, die ihnen ein Mindestmaß an wirtschaft-
lichem Auskommen gewährleisten;39 diese Wiedergutmachungen lassen sich dann
Alexander zufolge als reaktive Eingriffe der Zivilgesellschaft in diejenige externe
Sphäre begreifen, die nach der Meinung einer durch Überzeugungsarbeit gewonne-
nen Mehrheit für die Verletzungen des zugrunde liegenden Prinzips verantwortlich
gemacht werden kann. In seiner Studie wartet Jeffrey Alexander mit einer Vielzahl
von weiteren Beispielen für solche zivilen Reaktionsbildungen auf, die allesamt
belegen sollen, dass Verstöße gegen den institutionalisierten Anspruch der gleich-
berechtigten Teilnahme über einen längeren Zeitraum hinweg nicht ungesühnt blei-
ben können; der dritte Teil, der sich mit der Rolle sozialer Bewegungen beschäftigt,
macht darüber hinaus in glänzenden Fallstudien zum Feminismus und zur ameri-
kanischen Bürgerrechtsbewegung deutlich, dass »civil repairs« häufig nicht nur auf
extern verursachte, sondern auch auf intern, etwa durch rassistische Vorurteile,
bewirkte Benachteiligungen hin erfolgen müssen. Aber bei der Beantwortung der
methodischen Frage, die uns hier interessiert, hängt selbstverständlich alles einzig
und allein davon ab, in welcher Beschreibungshaltung diese Vorgänge der zivilen
Wiedergutmachung geschildert werden: Handelt es sich in der Darstellung um
soziale Prozesse, die in nüchtern-deskriptiver Weise bloß registriert werden, oder
um moralisch begrüßenswerte Ereignisse, die mit der Art von Parteilichkeit beschrie-
ben werden, die für eine Gesellschaftstheorie mit normativer Absicht unverzichtbar
ist?

Auch hier ist die Antwort, die sich in der Studie von Alexander finden lässt, wieder
nicht vollkommen eindeutig. Zwar wird an einer Stelle mit Bezug auf die Übergriffe
 
38 Alexander 2006, S. 205-209.

39 Ebd., S. 207 f.

304 Axel Honneth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


benachbarter Subsysteme in die zivile Sphäre gesagt, dass, »um eine solche Tren-
nung der Sphären sicherzustellen, es der Konstruktion einer unabhängigen Sphäre
der zivilen Gesellschaft bedarf (to ensure a separation [...] the very point of con-
structing an independent civil sphere)« (Übersetzung A.H.),40 aber daraus wird
dann nicht eigentlich der Schluss gezogen, alle ihm zuwiderlaufenden Vorgänge als
normative »Fehlentwicklungen« oder soziale Pathologien zu beschreiben; im
Gegenteil, zumeist nimmt Alexander die Haltung eines illusionslosen Beobachters
ein, der derartige Verletzungen institutionell garantierter Ansprüche als eines der
vielen Schicksale beschreibt, welches die »civil sphere« unter Umständen ereilen
kann.41 Mit seiner ursprünglichen Zielsetzung einer empirisch grundierten Gerech-
tigkeitstheorie ist eine solche Haltung gelassener Distanz freilich in keiner Weise
vereinbar; der Vorsatz, Prinzipien sozialer Gerechtigkeit direkt aus der Analyse der
Kämpfe und Konflikte um die Verwirklichung der normativen Versprechen der
zivilen Öffentlichkeit zu gewinnen, hätte vielmehr verlangt, auf jeder neuen histo-
rischen Stufe deren Nichteinlösung als moralische Verletzung, deren graduelle Erfül-
lung aber als willkommenen Schritt eines moralischen Fortschritts zu beschreiben;
nur so wäre Alexander seinem Ziel nähergekommen, in dem von ihm beschriebenen
Entwicklungsprozess der »civil sphere« jeweils zu erkennen, was zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt als gerecht und was als ungerecht gelten kann.

Allerdings setzt ein solches Unterfangen, das ja ein starkes Vertrauen in den
gerechtigkeitsproduzierenden Charakter des geschichtlichen Prozesses erfordert,
noch eine weitere Annahme voraus, die Jeffrey Alexander zwar gelegentlich streift,
aber nicht wirklich gesondert behandelt. Um wirklich die starke Zuversicht besitzen
zu können, dass die ursprünglich einmal institutionalisierten Prinzipien der zivilen
Sphäre auf Dauer einen Einfluss auf deren Mitglieder ausüben, bedarf es irgend-
welcher Vermutungen darüber, wie moralischen Normen eine praktische Wirksam-
keit im gesellschaftlichen Entwicklungsprozess zukommen kann; welcher Mecha-
nismus sorgt dafür, so ließe sich die Frage formulieren, dass die zugrunde liegenden
Prinzipien mit der Zeit von den Beteiligten nicht einfach vergessen und stillschwei-
gend durch andere ersetzt werden? In seiner Vermutung, dass sich die Zivilgesell-
schaft angesichts von Verletzungen der ihr innewohnenden Prinzipien immer wieder
genötigt sieht, gegenüber den jeweils Benachteiligten Wiedergutmachungen, »civil
repairs«, vorzunehmen, scheint Alexander eine Antwort auf das damit umrissene
Problem bereits vor Augen zu haben, ohne diese allerdings ausdrücklich zu thema-
tisieren. Man kann hier nur spekulieren, dass es die stete, durch die Generationen
hinweg weitervermittelte Rückerinnerung der Betroffenen ist, die in Form von
mündlichen Erzählungen, schriftlich niedergelegten Dokumenten und auch litera-
rischen Texten ein Archiv der noch nicht eingelösten Versprechen schafft; darin ist
festgehalten, welche legitimen, im Lichte der erinnerten Prinzipien als gerechtfertigt
erscheinenden Ansprüche diesen Personengruppen bislang im historischen Prozess
der Zivilgesellschaft noch vorenthalten worden sind. Ein Weiteres dürften darüber
 
40 »[...] to ensure a separation [...] the very point of constructing an independent civil

sphere«; ebd., S. 207.

41 Vgl. exemplarisch ebd., S. 206 f.

Idee und Realität der Zivilgesellschaft 305

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


hinaus in Ländern, die auf rechtsstaatlichen Füßen stehen, die jeweiligen Verfas-
sungen leisten, in denen sich die Gründungsnormen der Freiheit und Gleichheit in
der Regel dokumentiert finden – ein Erinnerungsmechanismus im Übrigen, auf des-
sen Bedeutung Jeffrey Alexander in einem sehr schönen Kapitel ausdrücklich hin-
weist.42 Aber im Wesentlichen dürften es wohl die durch derartige Erinnerungs-
stützen immer wieder neu angetriebenen Aufbegehrungen und Revolten der
Betroffenen selbst sein, die von Alexander zu Recht immer wieder hervorgehobenen
»sozialen Bewegungen«, die mit ihrem Einsatz für bislang uneingelöste Versprechen
die Normen der demokratischen Öffentlichkeit historisch wirksam werden lassen:
Gibt es in der Geschichte einen Mechanismus, der uns auf eine moralische Produk-
tivkraft und damit einen Fortschritt vertrauen lässt, dann ist es derjenige solcher im
Bewusstsein bereits institutionalisierter Prinzipien geführten Kämpfe.

Jeffrey Alexander scheut davor zurück, wie wir gesehen haben, solche Schluss-
folgerungen von sich aus zu ziehen. Er begnügt sich stattdessen über weite Strecken
seiner Studie damit, eine bloße Beobachterperspektive einzunehmen, in der auch die
Kämpfe für soziale Inklusion nur als einer unter verschiedenen Entwicklungswegen,
nicht aber als immanent gerechtfertigte Reaktionen auf Exklusionen von der »civil
sphere« erscheinen. Seinem Ziel, auf dem Weg einer historischen Gesellschaftsana-
lyse zugleich auch Prinzipien sozialer Gerechtigkeit freizulegen, wird er damit nicht
gerecht. Man kann nur Vermutungen darüber anstellen, warum Alexander vor sei-
nen eigenen normativen Ansprüchen zurückschreckt und es bei einer letztlich
deskriptiven Herangehensweise belässt. Vieles spricht dafür, dass er aus lauter
Furcht vor normativen Idealisierungen das Kind gleich mit dem Bade ausgeschüttet
hat; um nur ja jeden Schritt einer von den Tatsachen nicht mehr gedeckten Einfüh-
rung moralischer Normen zu vermeiden, verzichtet er gleich vollständig darauf, für
das von ihm als Bestandteil der sozialen Realität aufgewiesene Prinzip demokrati-
scher Teilhabe Partei zu ergreifen und alle faktischen Entwicklungen normativ gut-
zuheißen, die in Richtung seiner allmählichen Verwirklichung weisen. Das mag der
Grund sein, der es Jeffrey Alexander am Ende dann doch verwehrt, den beiden
schlechten Alternativen eines bodenlosen Normativismus und eines normfreien
Soziologismus eine dritte, tragfähige Alternative entgegenzusetzen. Seine eigene
Analyse der Zivilgesellschaft ist zwar in ihrer kategorialen Differenziertheit und
empirischen Umsichtigkeit bei weitem allem überlegen, was bisher zur Erschließung
dieses institutionellen Kerns demokratischer Gesellschaften verfasst worden ist –
allein, es fehlt ihr die normative Handhabe, um auch noch den Gerechtigkeitstheo-
rien eines Rawls oder Habermas überlegen zu sein.

Literatur

Alexander, Jeffrey 2006. The Civil Sphere. Oxford: Oxford University Press.
Cohen, Jean L.; Arato, Andrew 1992. Civil society and political theory. Cambridge, MA: MIT

Press.
Dewey, John 1996. Die Öffentlichkeit und ihre Probleme. Bodenheim: Philo Verlag.

 
42 Ebd., S. 164-169.

306 Axel Honneth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


Habermas, Jürgen 1992. Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Honneth, Axel 2011. Das Recht der Freiheit. Grundriss einer demokratischen Sittlichkeit. Berlin:
Suhrkamp.

Honneth, Axel 2012. »Erziehung und demokratische Öffentlichkeit. Ein vernachlässigtes Kapitel
der politischen Philosophie«, in Zeitschrift für Erziehungswissenschaft 15, 3, S. 429-442.

Marshall, Thomas H. 1992. »Staatsbürgerrechte und soziale Klassen«, in Thomas H. Marshall:
Bürgerrechte und soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohlfahrtsstaates, S. 33-94. Frankfurt
a. M., New York: Campus.

Idee und Realität der Zivilgesellschaft 307

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291


Zusammenfassung: In dem Artikel wird der Versuch unternommen, die einflussreiche,
umfangreiche Studie von Jeffrey Alexander über »The Civil Sphere« daraufhin zu prüfen, ob
sie dem selbstgesetzten Ziel einer empirischen Verankerung der Gerechtigkeitstheorie wirk-
lich gerecht wird. Zu diesem Zweck werden die konzeptuellen Schritte, die Alexander unter-
nimmt, um sowohl das normative Versprechen als auch die historischen Verfehlungen der
Zivilgesellschaft analysieren zu können, bis zu dem Punkt nachvollzogen, an dem sich zeigt,
dass zwar der materiale Gehalt der Studie äußerst differenziert und vielschichtig ist, ihr nor-
matives Vorhaben aber im Zuge der Durchführung auf der Strecke bleibt.

Stichworte: Zivilgesellschaft, Gerechtigkeitstheorie, zivile Solidarität, sozialer Ausschluss,
modernes Recht

Idea and reality of the civil sphere:
Jeffrey Alexander’s attempt to turn the theory of justice from its head to its feet

Summary: The article discusses whether Jeffrey Alexander’s influential study »The Civil
Sphere« achieves its goal to ground the theory of justice in empirical reality. The focus is on
the conceptual steps which Alexander postulates as being necessary to understand both the
normative promise and the historical failures of civil society. After analysing these steps, the
article argues that, in spite of its wealth of empirical material and of its conceptual sophisti-
cation, Alexander’s study is ultimately unsuccessful in fulfilling its normative intentions.

Keywords: civil sphere, theory of justice, civil solidarity, social exclusion, modern law

Autor

Prof. Dr. Axel Honneth
Goethe-Universität Frankfurt
Institut für Philosophie/Fach 116
Grüneburgplatz 1
60629 Frankfurt a. M.

308 Axel Honneth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

