AUFSATZ
Axel Honneth

Idee und Realitit der Zivilgesellschaft

Jeffrey Alexanders Versuch, die Gerechtigkeitstheorie vom Kopf auf die FifSe
zu stellen

Die Kategorie der »Zivilgesellschaft«, die noch vor 20 Jahren im Zentrum aller
demokratietheoretischen Diskussionen stand, hat inzwischen lingst wieder ihre
politische Strahlkraft verloren; an ihre Stelle ist die Idee der »deliberativen Demo-
kratie« getreten, mit der sich das theoretische Augenmerk weg von den zivilen
Assoziationen und politischen Bewegungen hin auf die rechtlichen Verfassungen
und prozeduralen Vorkehrungen von demokratischen Staaten verlagert hat. Die
Ursache fiir diese Abkehr von der » Zivilgesellschaft« mag darin zu finden sein, dass
der durch die osteuropdischen Reformbewegungen genihrte Glaube an die Inno-
vationskraft freiwilliger Vereinigungen und Biurgerforen im Laufe der 1990er Jahre
recht schnell wieder versandet ist; auf jeden Fall scheint heute, wo sich die politische
Theorie doch vor allem mit dem Regelwerk demokratischer Deliberationen beschif-
tigt, kaum mehr von jenem Netzwerk aus politischen Assoziationen die Rede, das
die theoretische Debatte seinerzeit so stark belebt hatte.

In dieser Situation einer weitverbreiteten Erniichterung unternimmt Jeffrey
Alexander nun den geradezu heroisch zu nennenden Versuch, der Kategorie der
»Zivilgesellschaft« neue Substanz und Aktualitit zu verleihen; auf den etwa 800
Seiten seiner Studie » The Civil Sphere«! scheut er keine theoretischen Miihen, keine
historischen Nachweise und empirischen Anstrengungen, um der politischen Theo-
rie der Gegenwart zu beweisen, dass nur die Idee der zivilen Biirgergesellschaft dem
Selbstverstindnis und dem Richtungssinn von Demokratien angemessen Rechnung
tragen kann.? Allerdings beabsichtigt Alexander mit seiner Studie weitaus mehr, als
blof§ einer inzwischen verstaubt erscheinenden Kategorie neues Leben einzuhau-
chen; das Besondere des von ihm verfolgten Unternehmens stellt vielmehr die
Absicht dar, auf dem Weg einer systematischen Reformulierung des alten Begriffs
zugleich die Konturen einer normativ gehaltvollen Gesellschaftstheorie zu umrei-
Ben. Eine geeignete Formulierung, um diese Intention von Alexander zu charakte-
risieren, ware vielleicht die, die ich fiir meine eigene Theorie der »demokratischen
Sittlichkeit« gewihlt habe: Darin habe ich den Versuch, Kriterien der Gerechtigkeit
fur unsere zeitgenossischen Gesellschaften aus den bereits institutionalisierten Nor-
men sozialer Sphiren selbst zu gewinnen, als ein Vorhaben bezeichnet, das die

1 Alexander 2006.

2 Insofern ist Alexanders Studie in der Nachfolge eines ersten solchen Versuchs zu verstehen,
mit Hilfe einer empirischen Analyse der normativen Implikationen der Zivilgesellschaft
eine Demokratietheorie zu entwickeln: Cohen, Arato 1992.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013, S. 291 - 308

‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

292 Axel Honneth

Gerechtigkeitstheorie direkt in Form einer Gesellschaftsanalyse zu betreiben ver-
sucht.? Ich mochte im Folgenden die eindrucksvolle Studie von Jeffrey Alexander
im Lichte dieser offenbar von uns geteilten Zielsetzung prufen. Dabei werde ich so
vorgehen, dass ich in einem ersten Schritt zunachst untersuche, welche Gestalt
Alexander der zuvor charakterisierten Idee gibt, nach der die Gerechtigkeitstheorie
heute vom normativen Kopf auf ihre »materialen« FiifSe gestellt werden sollte; nach
meinem Eindruck unterschatzt er ein wenig die Schwierigkeiten, die sich einem sol-
chen Programm in den Weg stellen, wenn die Kluft zwischen normativen Prinzipien
und sozialer Realitat tatsachlich geschlossen werden soll (Kapitel 1). Erst in einem
zweiten Schritt werde ich dann eher kursorisch die begrifflichen Elemente in Augen-
schein nehmen, mit denen Alexander die Kategorie der »zivilen Sphare« ausfillen
zu miissen glaubt, damit sie den weitreichenden Anspriichen einer moralisch inten-
dierten Gesellschaftstheorie ausreichend geniigen kann; hier wird es darum gehen,
an einzelnen Bausteinen der Theorie exemplarisch auszuloten, ob die immanente
Verkniipfung von Gerechtigkeitstheorie und Gesellschaftsanalyse in der Durchfiih-
rung wirklich gelingt (Kapitel 2). In einem letzten Schritt mochte ich noch einmal
auf die urspriingliche Zielsetzung von Jeffrey Alexander zurickkommen, um im
Lichte der zuvor diskutierten Elemente seines Ansatzes abschlusshaft zu priifen, ob
er dem von ihm selbst erhobenen Anspruch einer normativ gehaltvollen Gesell-
schaftstheorie gerecht geworden ist; das Ergebnis dieser Bilanz wird insofern zwie-
spaltig sein, als ich seiner Theorie einerseits einen hohen empirischen Erklarungs-
gehalt bescheinige, andererseits aber ihre normativen Absichten fiir gescheitert halte
(Kapitel 3). Auf der Strecke bleiben bei dieser kritischen Rekonstruktion nur die
vielen beeindruckenden Fallanalysen, die Alexander im zweiten Teil seiner Studie
einzelnen, besonders markanten Episoden in der geschichtlichen Entwicklung der
» Zivilgesellschaft« gewidmet hat: Moge der Autor diese Liicke nicht als ein Aus-
weichen des Philosophen vor den Anstrengungen und Herausforderungen der mate-
rialen Analyse verstehen.

1. Die Kluft zwischen normativen Prinzipien und sozialer Realitat

Jeffrey Alexander eroffnet seine Studie mit einer Begrindung der Perspektive, in die
er seine Untersuchungen zu den institutionellen Bedingungen, kulturellen Erforder-
nissen und sozialen Dynamiken der »zivilen Sphire« gestellt wissen mochte. Seinen
Ausgangspunkt stellt dabei die Beobachtung dar, dass das Anwachsen der Kluft
zwischen praktischer Philosophie und empirischer Sozialforschung inzwischen zu
einer Situation gefithrt habe, in der Gerechtigkeitsnormen nur noch unter Vernach-
lassigung der tatsdchlichen Gegebenheiten der sozialen Lebenswelt eingefithrt wer-
den: Ist es heute das Geschift der Philosophie, sei es nun bei Rawls oder Haber-
mas,* solche Normen als moralische Prinzipien zu rechtfertigen, ohne dabei deren
Angewiesenheit auf entsprechende Sozialisationsprozesse und kommunikative

3 Vgl. Honneth 2011.
4 Vgl. Alexander 2006, S. 13-17.

‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

Idee und Realitdt der Zivilgesellschaft 293

Praktiken weiter berticksichtigen zu mussen, so betrachtet die Gesellschaftstheorie
mit Foucault die modernen Gesellschaften tiberhaupt nur noch von ihrer »dunklen
Seite« her, sodass irgendwelche moralischen Hoffnungen erst gar nicht mehr zutage
treten konnen.> Allerdings mischen sich in diese Ausgangsdiagnose, die ja kein
wirklich neues Bild liefert, auch noch andere Tone bei Alexander, welche zusam-
mengenommen dann seine eigenen Absichten ein wenig unklar werden lassen — so
wird gegen Emile Durkheim, Talcott Parsons und T. H. Marshall der Vorwurf
erhoben, bei aller Hervorhebung der sozial intrinsischen Rolle moralischer Normen
weder deren kulturelle Bandbreite noch deren politischen Missbrauch angemessen
dargestellt zu haben,® und gegen Michael Walzer wird die Kritik vorgebracht, er
habe in seinen »Spheres of Justice« die soziale Bereitschaft zur kollektiven Orien-
tierung an den jeweiligen Moralititen nicht hinreichend erklirt.” Es ist auf den ers-
ten Blick nicht leicht, zwischen diesen verschiedenen Einwianden und Vorhaltungen
derart einen gemeinsamen Nenner auszumachen, dass sich daraus ein Schluss auf
die von Alexander verfolgte Strategie ziehen lasst; offenbar soll nicht nur die Kluft
zwischen praktischer Philosophie und Gesellschaftsanalyse tiberwunden werden,
indem Gerechtigkeitsnormen wieder starker als jeweils bereits sozial praktizierte
und institutionalisierte Handlungsprinzipien behandelt werden, vielmehr soll darti-
ber hinaus auch noch Beriicksichtigung finden, dass solche lebensweltlich veran-
kerten Normen stets kulturellen Deutungen unterliegen und in ihrem bindenden
Gehalt von historischen Machtkonstellationen abhingig sind. Die Schwierigkeit bei
solch einer Addition verschiedener Zielsetzungen ergibt sich daraus, dass diese sich
wechselseitig leicht im Weg stehen konnen; wird etwa in der Analyse die kulturelle
Deutungsabhingigkeit institutionalisierter Prinzipien sehr stark hervorgehoben
oder deren verpflichtende Wirksamkeit in signifikanter Weise an die Erfullung gege-
bener Interessenlagen gebunden, dann kann es unschwer geschehen, dass das his-
torische Schicksal der eigentlich interessierenden Normen in der Fiille der vielen
Kontingenzen unversehens aus dem Blick gerat; und umgekehrt diirfte sich bei einer
zu einseitigen Betonung der transzendierenden Bindungskraft sozial praktizierter
Normen regelmafig die Gefahr einstellen, dass das Augenmerk fur die Vielzahl
empirisch abweichender Fille verloren geht. Die Trennungslinie zwischen einer blofS
historisch-empirisch verfahrenden Gesellschaftsanalyse und einer soziologisch ope-
rierenden Gerechtigkeitsanalyse ist nur sehr schmal, aber sie darf auf keinen Fall in
Richtung der ersten Alternative hin tiberschritten werden, will man das Ziel einer
Begrundung moralischer Prinzipien aus bereits sozial akzeptierten und praktizierten
Normen nicht aus den Augen verlieren, und wir werden sehen miissen, ob Jeffrey
Alexander bei der Menge der von ihm gleichzeitig erhobenen Anspriiche die richtige
Balance zu wahren weif3.

Die Bricke von diesen Voriiberlegungen zu seinem eigentlichen Thema, der »civil
sphere«, schlagt Alexander nun mit der These, dass die im spaten 17. Jahrhundert

S Ebd.,S.19-21.
6 Ebd.,S.18f.
7 Ebd., S.17.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

294 Axel Honneth

zum ersten Mal durch John Locke und James Harrington thematisierte Sphire einer
zivilen, gegeniiber anderen Handlungssystemen hinreichend abgesicherten » Offent-
lichkeit«® den genuinen Ort von allgemeinen, im Prinzip jedem Staatsbiirger offen-
stehenden Diskussionen tiber die Prinzipien sozialer Gerechtigkeit bildet; nur hier,
im von staatlichen und privaten Eingriffen geschiitzten Bereich offentlicher Aus-
handlungen tber Fragen von generellem Interesse, finden sich nach seiner Auffas-
sung die moralischen Normen institutionalisiert, die es jedem Betroffenen erlauben,
zu Belangen einer fairen, angemessenen Einrichtung der Gesellschaft Stellung zu
beziehen. Freilich bedarf es zur Begriindung dieser These, nach der in der »civil
sphere« die normativen Prinzipien etabliert sind, die sowohl den Inbegriff sozialer
Gerechtigkeit ausmachen als auch moglichst zwanglose Diskussionen iiber deren
jeweilige Ausgestaltung ermoglichen, eines sehr spezifischen Begriffs jener Sphare,
der sich von anderen, gelaufigeren Bestimmungen markant unterscheidet. Jeffrey
Alexander liefert eine solche notwendige Begriffsklarung, indem er drei Modelle der
zivilen Sphare voneinander abhebt, zwischen denen er deutliche Abstufungen nach
Mafsgabe ihrer normativen Tragfihigkeit und empirischen Fassungskraft vor-
nimmt.? Danach gewann in der klassischen Tradition von Locke bis Hegel zunichst
eine Vorstellung der Zivilgesellschaft die Oberhand, die darunter alle Handlungs-
bereiche jenseits der staatlichen Gestaltungsmacht zu subsumieren versuchte (CS 1),
was in der Folge dann zu einer Verkiirzung dieses ersten Modells fihrte, indem es
kritisch oder affirmativ allein zur Bezeichnung der Sphire des kapitalistischen
Marktes herangezogen wurde (CS II). Um nun nicht einfach bei dem Versuch, der-
artige Vereinseitigungen auf die 6konomische Sphire zu vermeiden, wieder zu dem
ersten, in sich selbst ja zu unbestimmten Modell zuriickkehren zu miissen, schlagt
Alexander ein drittes Vorstellungsmodell vor (CS III), das dem urspriinglichen
Anliegen normativ besser Rechnung tragen und zudem alle Missverstandnisse ver-
meiden soll; danach stellt die Zivilgesellschaft jene soziale Sphire dar, die durch
institutionalisierte Prinzipien einer solidarischen Gemeinschaft derart getragen
wird, dass bei wechselnden kulturellen Deutungen jener gemeinschaftlichen Bande
stets eine immanente Notigung zur Integration weiterer, aber jeweils spezifischer
Personengruppen besteht.'0 An dieser Definition, einer der wichtigsten Schritte in
der gesamten Argumentation, sind Alexander beide Seiten gleichermafSen wichtig,
sowohl die tief verankerte Norm der zivilen Solidaritat als auch deren Angewiesen-
heit auf immer wieder sich wandelnde Interpretationen im Lichte kollektiv geteilter
Auffassungen uiber die Quelle der Gemeinschaftlichkeit. Denn die Verschrankung
beider Elemente, das institutionalisierte Prinzip wie dessen kulturabhingige Deu-
tung, soll iberhaupt erst die Chance geben, die normative Analyse in einer empirisch
realistischen Weise durchfiithren zu konnen. Insofern halt Alexander es fur den gro-
8en Vorzug seines eigenen Modells der Zivilgesellschaft, zwar eine tragende Norm
der moralischen Solidaritat unterstellen zu konnen, ohne deswegen aber sofort zu

8 Ebd., S.24.
9 Ebd., Kapitel 2.
10 Ebd., S. 31-34.

‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Its i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

Idee und Realitdt der Zivilgesellschaft 295

der idealisierenden Annahme ihrer ungebrochenen Wirksamkeit gelangen zu miis-
sen, denn das der »zivilen Sphare« zugrunde liegende Prinzip des solidarischen Mit-
einanders kommt nach seiner Auffassung immer nur in derjenigen ausschnitthaften
Gestalt zu sozialer Geltung und damit zu praktischer Anwendung, die ihm jeweils
durch die wihrend eines bestimmten Zeitraums vorherrschenden Auslegungen ver-
lichen wurde.!!

Fur die Absicht einer historisch-empirischen Gesellschaftsanalyse besitzt eine sol-
che kulturelle Relativierung der sozialen Wirksamkeit universalistischer Prinzipien
zundchst einmal nur die grofSten Vorteile. Im deskriptiven Nachvollzug der Ent-
wicklungsprozesse einzelner, nationaler Zivilgesellschaften kann nun niamlich im
Einzelnen untersucht werden, welche kulturellen Deutungsmuster in der Mehrheit
der Bevolkerung jeweils dafiir gesorgt haben, dass das Versprechen einer universa-
listischen Einbeziehung aller Gesellschaftsmitglieder in den Kreis der moralisch mit-
bestimmenden Subjekte das eine Mal nur sehr selektiv, das andere Mal aber eher
grofSziigig oder weitherzig ausgelegt wurde; weit entfernt von jeder Gefahr der nor-
mativen Idealisierung wird damit dem geschichtlichen Umstand Rechnung getragen,
dass sich die integrierende Kraft der Zivilgesellschaft je mit den vorherrschenden
Ideologien, Gesellschaftsdeutungen und Weltbildern wandelt. Um dieser fruchtba-
ren Perspektive ein theoretisch stirkeres Fundament zu geben, bemiiht sich
Alexander im vierten Kapitel seiner Studie sogar darum, die moglichen Alternativen
solcher kulturellen Deutungen nach dem Muster der strukturalistischen Semiotik in
Form eines biniren Codes zu erfassen; danach beruhen die Interpretationen, in
deren Licht das tragende Prinzip der zivilen Solidaritit von der Mehrheit der Bevol-
kerung jeweils angeeignet wird, auf der Grundunterscheidung von »rein« und
»unrein«, wobei die eigenen Motive und Institutionen stets als »rein« im Sinne der
Demokratiefahigkeit klassifiziert werden, die der »anderen« aber als »unrein« im
Sinne eines Mangels an demokratischen Potentialen.!? Je nachdem, wie grofS der
Kreis derer ist, die gemafS dieser Grundunterscheidung innerhalb einer konkreten
Zivilgesellschaft als »unrein« typisiert, namlich als politisch unreif, blof$ affektge-
steuert oder irrational angesehen werden,!3 bleibt das institutionalisierte Verspre-
chen auf soziale Inklusion dann unerfiillt, denn diejenigen Personengruppen, auf die
solche haufig »naturalistisch «14 verstandenen Klassifikationen angewendet werden,
diirfen aus der Sicht der Mehrheit keine legitimen Anspriiche auf demokratische
Mitwirkung erheben.

Alles, was Jeffrey Alexander in diesem Zusammenhang an theoretischen Mitteln
zur Entschliisselung der kulturellen Deutungsmuster zusammentragt, erweist sich,
wie gesagt, fur die historisch-empirische Forschung als im hochsten MafSe fruchtbar;
das zeigt sich gewiss am deutlichsten im vierten Teil seiner Studie, wenn er daran-
geht, dem Leser einzelne Fallstudien zu den verschiedenen Pfaden der sozialen Inte-

11 Ebd., S. 48-50.
12 Ebd., S. 54-62.
13 Ebd., S.S57.

14 Ebd., S. 62-64.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

296 Axel Honneth

gration in die Zivilgesellschaft zu unterbreiten. Aber wie steht es bei all dieser »rea-
listischen« Anpassung des Konzepts der »zivilen Sphire« an die faktischen
Gegebenheiten von Ausgrenzung und Entwurdigung um die normativen Absichten,
die Alexander mit seiner Gesellschaftsanalyse ja ebenfalls verkniipft? Muss nicht
der Versuch, die MafSstabe sozialer Gerechtigkeit direkt aus der Untersuchung der
normativen Implikationen der in der Zivilgesellschaft institutionalisierten Prinzi-
pien zu gewinnen, um diese nicht gleichsam »von oben« zu bestimmen, dann in
erhebliche Schwierigkeiten geraten, wenn sie allzu stark nur noch im triiben Licht
ihrer jeweiligen Einschrankungen und Verwerfungen betrachtet werden? Nach mei-
ner Auffassung lasst sich die damit angedeutete Gefahr nur dadurch vermeiden, dass
durch die historisch-empirische Rekonstruktion hindurch ein normativer Leitfaden
gezogen wird, der es auf jeder Stufe, in jeder geschichtlichen Epoche erneut erlaubt,
richtige von falschen Anwendungen der zugrunde liegenden Prinzipien zu unter-
scheiden. Gewiss, ein derartiges Verfahren wird nicht umhinkommen, bestimmte
Ausiibungen jener solidarischen Normen anderen gegeniiber als tiberlegen zu
bezeichnen und damit insgesamt einen moglichen Prozess des moralischen Fort-
schritts zu unterstellen, aber ohne eine solche theoretische Voraussetzung besteht
erst gar nicht die Moglichkeit, tiberhaupt eine normative Perspektive einzunehmen.
Aus der Vielzahl der historisch anzutreffenden Spielarten, sich das Prinzip der zivilen
Solidaritat kulturell anzueignen, miissen jeweils diejenigen unter Bezug auf dessen
eigene intrinsische Forderungen als moralisch tiberlegen angenommen werden, die
zur sozialen Einbeziehung des grofSten Kreises der von allen demokratischen Ent-
scheidungen Betroffenen gefiihrt haben. Auf diese Weise kommt im diachronen
Vergleich eine Spur allmahlicher moralischer Verbesserungen zum Vorschein, der
gegeniiber alle kulturellen Neudeutungen, die den zuvor bereits eroffneten Kreis von
als vollwertig anerkannten Mitgliedern wieder einzuschranken versuchen, als nor-
mative Riickschritte oder Fehlentwicklungen gewertet werden miissen.'® Ohne die
Unterstellung eines derartigen Prozesses schrittweisen Fortschritts wire Jeffrey
Alexander nicht dazu in der Lage, in den jeweils gegebenen Auslegungen des Prinzips
ziviler Solidaritit diejenigen Kriterien auszumachen, die es fiir den historischen
Augenblick erlauben, die Forderungen sozialer Gerechtigkeit immanent zu bestim-
men; seine tiber die historisch-empirische Analyse hinausgehenden Absichten einer
geschichtlich situierten Gerechtigkeitstheorie kann er also nur dann umsetzen, wenn
er sich zutraut, in den zu untersuchenden Umwailzungen der »civil sphere«, der
»Sphare der zivilen Gesellschaft«, stets die normativen Verbesserungen zu identifi-
zieren.

Bevor ich untersuchen kann, ob Alexander diesen mit seinen eigenen Zielsetzun-
gen verkniipften Anspriichen tatsiachlich gerecht werden kann, ist es aber notwen-
dig, zunichst einmal seine inhaltliche Fullung des Begriffs der »civil sphere« wei-
terzuverfolgen; bislang haben wir von der Zivilgesellschaft ja nur in Erfahrung
gebracht, dass sich ihre Etablierung der gemeinsamen Akzeptanz einer Norm des
solidarischen Zusammenstehens und -wirkens unter der Mehrheit einer nationalen
Bevolkerung verdankt, die freilich vor dem Hintergrund der in ihr geltenden Klas-

15 Honneth 2011, besonders S. 230f.

[ ‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

Idee und Realitdt der Zivilgesellschaft 297

sifikationssysteme auch daruber entscheiden kann, wer aufgrund der ihm zuge-
schriebenen Eigenschaften dazu- oder nicht dazugehoren darf. In den nichsten
Schritten seiner Studie (Kapitel 5, 6 und 7) verwendet Alexander nun grofSe Miihe
darauf, dieser vorlaufig nur aus normativen Prinzipien und kulturellen Deutungen
bestehenden »civil sphere« die institutionelle Substanz zu verleihen, ohne die sie sich
in modernen Gesellschaften gar nicht reproduzieren konnte.

2. Die institutionelle Substanz der »civil sphere«

Jeffrey Alexander unterscheidet zwei institutionelle Komplexe, von denen er
annimmt, dass sie fir die Integration und Reproduktion von zivilen Sphiren in
sozial diversifizierten und funktional differenzierten Gesellschaften unerldsslich
sind. Den ersten dieser beiden Komplexe bilden die »kommunikativen« Institutio-
nen, deren Funktion es ist, die Diskussion und Meinungsbildung innerhalb der
Zivilgesellschaft zu vermitteln; das Medium, mit dessen Hilfe sie ihre Aufgabe zu
erfiillen vermogen, wird ganz im Sinne von Talcott Parsons als das der »Einfluss-
nahme« begriffen, worunter die generalisierte, nicht mehr an lokale Kontexte
gebundene Fahigkeit zur Erzeugung von Einstellungen und Gefiihlen zu verstehen
ist.'® Von diesen eher »weichen« Institutionen unterscheidet sich der zweite Kom-
plex der »regulativen« Institutionen dadurch, dass er die jeweils kulturell definierte
Solidaritit mit Hilfe des Mediums sanktionsbewehrter Autoritidt oder Macht sicher-
zustellen hat; bei Alexander findet sich die Formulierung, dass solche mit Entschei-
dungsmacht ausgestatteten Einrichtungen die Aufgabe erfiillen miissen, die zu einem
bestimmten Zeitpunkt vorherrschenden Solidarititsbeziehungen gesellschaftlich
bindend »zu artikulieren«.1” Was nun die kommunikativen Institutionen anbelangt,
so rechnet Jeffrey Alexander ihnen die Organisationen der 6ffentlichen Meinungs-
umfrage, die zivilen Assoziationen und die Massenmedien zu, die ihrerseits noch
einmal in fiktionale und faktenbezogene Medien unterteilt werden; insgesamt zeich-
net sich das Kapitel, das diesen publikumsbezogenen Organen »diskursiver Macht«
gewidmet ist (Kapitel §), durch eine erstaunliche Bandbreite in Hinblick auf die
berticksichtigten Institutionen und eine erfreuliche Differenziertheit in deren Cha-
rakterisierung aus. Gleichzeitig macht sich hier aber auch ein gewisser Hang zum
Optimismus bemerkbar, der am deutlichsten in der Behandlung der Massenmedien
zum Tragen kommt. Obwohl gelegentlich auch skeptische Téne anklingen,!8 schil-
dert Alexander auf den entsprechenden Seiten doch im Wesentlichen, inwiefern eine
funktionierende Professionsethik und der wirtschaftliche Erfolgsdruck inzwischen
dafiir Sorge tragen, dass in der Berichterstattung der Medien elementare Auflagen
der »Objektivitit« und der Adressierung des »gesamten« Publikums angemessen
Beriicksichtigung finden: »Indem die Botschaften, die sie [die Medien, A.H.] for-
mulieren, sich auf die Gesellschaft im Allgemeinen beziehen, werden sie in Wahrheit

16 Alexander 2006, S. 70.
17 Ebd.
18 Vgl. ebd., etwa S. 84.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

298 Axel Honneth

mehr zu Medien der Uberredung als maskierte Instrumente von Hegemonie und
Beherrschung« (Ubersetzung A.H.).!°

Was in einem derartigen Satz, der keinesfalls alleine steht, indirekt zum Vorschein
gelangt, ist eine Unklarheit oder Ambivalenz, die wir schon zuvor bei der Thema-
tisierung des Verhiltnisses von historisch-empirischer und normativer Gesell-
schaftsanalyse gestreift haben. Es ist namlich tiberhaupt nicht ersichtlich, ob die
zitierte Aussage eine blofse Beschreibung darstellen oder auch eine wertende Kom-
ponente enthalten soll; wire das letztere der Fall, so lage der Einwand nahe, dass
den (berichterstattenden) Medien innerhalb der 6ffentlichen Sphare aufgrund des
ihr institutionell innewohnenden Prinzips doch vor allem der Auftrag zukommt, zur
wahrheitsgemafSen Berichterstattung und damit zur Aufklarung des demokratischen
Publikums beizutragen — und gerade nicht zu dessen »Uberredung« oder rhetori-
scher Beeinflussung. Sicherlich sind die Grenzen zwischen den beiden Weisen der
medialen Einflussnahme, der der Uberzeugung und der der Uberredung, im Einzel-
nen schwer zu ziehen, aber es ist nur die erste, die seit Deweys wegweisendem Buch
iiber die »Offentlichkeit« als regulative Idee dient, um den jeweiligen Zustand des
Fernsehens oder der Printmedien zu kritisieren.2? Dass Alexander, dem diese Debat-
ten natiirlich bekannt sind, kaum auf sie zu sprechen kommt, hiangt zunachst offen-
sichtlich damit zusammen, dass er die Aufgabe auch der berichterstattenden Medien
vordergriindig anders zu bestimmen scheint; sie sollen, wie es an einer Stelle
heif3t,2! die 6ffentliche Meinung eher »reprisentieren« als, so liefSe sich hinzufiigen,
»aufkliren«, um auf solchem Wege die Transparenz uiber die konfligierenden Deu-
tungen des zugrunde liegenden Prinzips demokratischer Solidaritit zu erhohen.
Aber das kann andererseits nicht vollstandig im Interesse von Alexander sein, wenn
er doch die »civil sphere« zugleich als den zentralen, ja einzigen Ort der Demokratie
in modernen Gesellschaften ansieht, denn dann muss hier stattfinden konnen, wozu
diese politische Organisationsform von Haus aus bestimmt ist, also offentliche
Beratschlagung und Willensbildung, sodass auch die Medien zumindest in Teilen
die Funktion {ibernehmen miussen, zu deren Ermoglichung in einem hochst ver-
streuten, anonymen Publikum durch moglichst umfassende, sachgemafSe und faire
Berichterstattung beizutragen. Wenn eine solche Funktionszuweisung im Sinne eines
Kriteriums verwendet wird, um daran den Zustand der »factual medias« zu messen,
so erfolgt das keinesfalls aus einer externen, irgendwie idealisierenden Perspektive
heraus, sondern aus der Immanenz institutionalisierter Anspriichlichkeiten, und es
bleibt die Frage, warum Alexander seinen eigenen Zielsetzungen nicht folgt und
diese gesellschaftlich vorfindliche Norm zu einer strengeren Sichtung der Verfassung
unserer Medienkultur verwendet.

Nicht sehr viel anders ist es um dieses eigentiimliche Zégern Alexanders, die nor-
mativen Potentiale seiner eigenen Ausgangsiiberlegungen starker zu nutzen, in den
Teilen seiner Studie bestellt, die sich mit den regulativen Institutionen der »civil

19 »As the messages they formulate relate to society at large, they become more truly media
of persuasion and less masked instruments of hegemony and domination.« Ebd., S. 83.

20 Dewey 1996.
21 Alexander 2006, S. 81.

[ ‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

Idee und Realitdt der Zivilgesellschaft 299

sphere« beschiftigen. Solche Einrichtungen dienen dazu, wie bereits kurz erwihnt,
den solidarischen Geist der Zivilgesellschaft in seinem jeweiligen Gerinnungszu-
stand mit Hilfe staatlich gedeckter Macht zum Ausdruck zu bringen; daher fillt den
regulativen Instanzen die Aufgabe zu, mit Sanktionsgewalt dariiber zu wachen, dass
die historisch gegebenen Solidaritdtsbeziehungen auch tatsichlich innerhalb der
Gesamtgesellschaft zur Anwendung gelangen. Alexander geht sogar so weit, diesen
zweiten Komplex von Institutionen als dasjenige Machtmittel zu begreifen, kraft
dessen die Mitglieder der zivilen Sphire sicherzustellen vermogen, dass ihre Absich-
ten und Belange stets von sozialer Wirksamkeit sind.?? Fiir die verschiedenen Ein-
richtungen, die er dabei vor Augen hat — reprasentative Wahlen, das Parteiensystem,
die politische Verwaltung und »das« Recht —, muss dementsprechend nach seiner
Auffassung gelten, dass sie von ihrer Sanktionsgewalt zum Nutzen der Zivilgesell-
schaft nicht nur nach innen, also unter deren Mitgliedern, sondern auch nach aufSen,
namlich gegeniiber den anderen Sozialsphiren, Gebrauch machen konnen; es sind
die regulativen Institutionen, die die jeweilige Mehrheit in der zivilen Sphare als ein
Mittel benutzen kann, um auf die Verhaltnisse in den benachbarten Subsystemen
der Familie, der Wirtschaft oder der religiosen Gemeinschaften gestaltend einzu-
wirken und sie den eigenen Solidarititsvorstellungen anzupassen.?3

Der »republikanische « Geist, der diese Ausfithrungen zur Funktionsweise der regu-
lativen Institutionen merklich durchweht — soll doch deren Aufgabe primair in der
sanktionsgestitzten Artikulation und Durchsetzung des jeweiligen Volkswillens
bestehen —, kommt nun in Alexanders Behandlung des Rechts auf besonders zwie-
spaltige Weise zum Tragen. Auf der einen Seite ist sich der Autor mit den vielzdhligen
Kritikern einer blof§ »realistischen« oder positivistischen Auffassung des modernen
Rechts daruber einig, dass in den sich wandelnden Rechtsgrundsitzen keinesfalls nur
entweder ein Instrument der staatlichen Machtsicherung oder ein inhaltsloses System
formal aufeinander abgestimmter Regeln der Verhaltenssteuerung gesehen werden
darf;?* der moralische Kern des Rechts, seine »civic morality«, zeigt sich nach seiner
Auffassung vielmehr erst dann, wenn in der abwechslungsreichen Geschichte der
subjektiven Rechte deren gleichbleibende Substanz eines Schutzes zugleich der indi-
viduellen Autonomie und der zivilen Solidaritit erkannt wird.2> Ohne genauer zwi-
schen verschiedenen Typen solcher Rechte zu unterscheiden, wie es sich nach T. H.
Marshall eigentlich eingebiirgert hat,2¢ scheint Jeffrey Alexander also mit seinen Aus-
gangsiiberlegungen behaupten zu wollen, dass das moderne Recht unabhingig vom
jeweiligen kulturellen Kristallisationszustand der zivilen Solidaritit insofern einen
normativen Eigensinn besitzt, als es die Aufgabe einer zunehmenden Sicherung der
diskursiven oder demokratischen Willensbildung besitzt.2” Dementsprechend bote es

22 Ebd., S.109f.

23 Vgl. ebd., etwa S. 151-157.
24 Ebd.,S.157-161.

25 Ebd.,S.172f.,178-184.
26 Marshall 1992.

27 Vgl. Habermas 1992.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

300 Axel Honneth

sich gerade im vorliegenden Kontext an, im Falle eines Versagens des Rechts vor die-
ser ihm innewohnenden Aufgabe von einer historischen »Fehlentwicklung« zu spre-
chen und dabei implizit die Moglichkeit eines normativen Fortschritts zu unterstel-
len. Aber vor einem solchen Schritt schreckt Alexander dann doch, wie inzwischen
kaum anders zu erwarten ist, ersichtlich zuriick, indem er das Recht schnell wieder in
eine einseitige Abhangigkeit vom Mehrheitsbefinden in der Zivilgesellschaft treten
lasst; so ist kurz nach den zuvor wiedergegebenen Ausfiihrungen zu lesen, dass das
Recht »nur wirklich durchsetzbar ist, wenn es innerhalb der Sphare der zivilen Gesell-
schaft interpretiert worden ist« (Ubersetzung A.H.).28 Es liefe sich einwenden, dass
dieser Satz einem Unterkapitel uber die »antidemokratische« Seite des Rechts ent-
nommen ist2’ und also nicht fiir das Ganze genommen werden darf, andererseits aber
fugt er sich doch viel zu gut und nahtlos in Alexanders generelle Bestimmungen der
Funktionsweise regulativer Institutionen ein, als dass er sich hier rein zufillig finden
konnte: Wenn solche zivilen Einrichtungen ganz allgemein die Funktion zu erfillen
haben, den jeweiligen Festlegungen des Umfangs und der Absicht der solidarischen
Gemeinschaft durch Anwendung legitimer Sanktionsmittel zur Wirksamkeit zu ver-
helfen, dann kann auch das Rechtssystem davon nicht ausgenommen sein, sondern
muss ebenfalls zur Durchsetzung der je gegebenen Mehrheitsstimmungen beitragen.
In der Konsequenz haben wir dann zwei Bestimmungen der regulativen Aufgaben des
Rechts vor uns, die sich aber wechselseitig ausschliefSen miissen: Das eine Mal erfullt
das Recht seinen »zivilen « Begriff nur dann, um mit Hegel zu sprechen, wenn es gege-
benenfalls auch gegen den Willen der solidarischen Gemeinschaft an seiner Aufgabe
festhalt, jedem potentiell Betroffenen die individuelle Mitwirkung an der 6ffentlichen
Willensbildung gleichermafSen zu ermoglichen und zu garantieren; das andere Mal
aber kommt es seinem Begriff schon nach, solange es diese Aufgabe nur gegentiber
jenem Kreis von Personen wahrnimmt, den die jeweilige Mehrheit in der Zivilgesell-
schaft gemafS ihrer Unterscheidungen von »reinen« und »unreinen« Gruppen fir
anspruchsberechtigt hilt. Die erste der beiden Bestimmungen hitte Jeffrey Alexander
dazu veranlassen mussen, seine blofs deskriptive Beschreibungsweise aufzugeben und
zu einer normativen Perspektive iberzuwechseln, die Unterscheidungen wie die zwi-
schen angemessenen Richtungsverldufen und » Fehlentwicklungen«, zwischen mora-
lischen Fortschritten und Riickschritten unverzichtbar macht. Aber wie schon im Fall
der Nachrichtenmedien scheint er vor einer solchen »immanent« wertenden Darstel-
lungsform zurtuckzuschrecken und es bei einer Sichtweise zu belassen, in der beide
Weisen der Austibung des Rechts ihrer regulativen Funktion innerhalb der »civil
sphere« gleichermafSen entsprechen.

Ebenso auffallig wie die methodischen Ambivalenzen, die sich an Alexanders
Behandlung der institutionellen Infrastruktur der »civil sphere« beobachten lassen,
sind an seinen Ausfithrungen aber auch die systematischen Auslassungen; diese ste-
chen umso mehr ins Auge, als er ja ganz offensichtlich um eine moglichst vollstan-
dige Erfassung all der Institutionen bemiiht ist, die ihm fiir die Integration und

28 »[...] only after being interpreted inside the civil sphere can [...] be forcefully applied«;
Alexander 2006, S. 185.

29 Ebd.,S.184-192.

[ ‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

Idee und Realitdt der Zivilgesellschaft 301

Reproduktion der Zivilgesellschaft funktional erforderlich zu sein scheinen. Daran
gemessen ist es dann mehr als eine kleine, verzeihliche Liicke, dass unter den ver-
schiedenen »kommunikativen« oder »regulativen« Organen die diversen Erzie-
hungseinrichtungen, allen voran die offentliche Schule, an keiner Stelle seiner ent-
sprechenden Darlegungen auftauchen. Vielleicht schon seit Kant, sicherlich aber seit
Dewey und Durkheim, um nur die wichtigsten Autoren zu nennen, muss es fur jede
substantielle Theorie der Demokratie als ausgemacht gelten, dass sich nur tiber
offentlich organisierte Bildungsprozesse die fiir die demokratische Willensbildung
erforderlichen Praktiken iiber die Generationen hinweg reproduzieren lassen;3?
insofern ist jede »civil sphere«, gleich welchen kulturellen Zuschnitts, gleich welcher
sozialen Hintergrundiiberzeugungen, auf die institutionelle Einrichtung von Schulen
und dhnlichen Bildungsanstalten angewiesen, in denen die solidarischen Einstellun-
gen und Empfindungen eingelibt werden, die fiir sie nach Alexanders eigener Auf-
fassung doch konstitutiv sind. Schon auf der rein deskriptiven Ebene, weit entfernt
von allen normativen Erwigungen, scheint es daher unerlisslich, dem Kreis der fiir
die »civil sphere« erforderlichen Institutionen die schulischen Einrichtungen hinzu-
zufligen. Auch wenn es schwer sein mag, sie entweder den »kommunikativen« oder
den »regulativen« Institutionen zuzurechnen, weil sie Elemente von beiden beinhal-
ten, bilden sie fiir die soziale Reproduktion einer solchen Sphire der zivilen Solida-
ritdt doch eine notwendige Voraussetzung, weil allein hier die Fundamente fur die
entsprechenden Dispositionen gelegt werden. Nimmt man demgegeniiber eine nor-
mative Perspektive ein, die sich an das institutionalisierte Versprechen der zivilge-
sellschaftlichen Sphire hilt, um es zum Leitfaden einer immanent wertenden Gesell-
schaftsanalyse zu machen, so verscharft sich diese Notigung zur Einbeziehung
offentlicher Bildungseinrichtungen sogar noch einmal, denn erst dann wird ersicht-
lich, dass nur durch eine chancengleiche Teilnahme an schulischen Lernprozessen
jeder Heranwachsende potentiell in die Lage versetzt wird, spiter einmal als
Erwachsener in der Rolle eines ebenburtigen Mitglieds an der Meinungs- und Wil-
lensbildung in der Offentlichkeit teilzunehmen. Der damit umrissene Zusammen-
hang zwischen Schule und demokratischer Partizipation, zwischen 6ffentlicher Bil-
dung und gleichberechtigter Mitwirkung am politischen Meinungsstreit hatte sich
Jeffrey Alexander nahezu von alleine aufdrangen miissen, ware er nur entschiedener
dem Ziel gefolgt, das er sich in seiner anfianglichen Kritik an den allzu deduktiv
verfahrenden Gerechtigkeitstheorien selbst gesetzt hatte; war dort noch zu lesen
gewesen, dass nur eine empirische Sozialtheorie die » Anspriiche an ein demokrati-
sches Leben«3! freilegen kann, die den abstrakten Gerechtigkeitsprinzipien erst
motivationalen Halt und soziale Schubkraft verschaffen, so bleibt von diesem Vor-
satz im Laufe der Durchfithrung nur relativ wenig tibrig. Stattdessen begniigt sich
Alexander uber weite Strecken seiner Studie mit einer rein deskriptiven Perspektive,
die ihren Impuls vor allem aus dem Ehrgeiz zu beziehen scheint, allen falschen
Hoffnungen auf eine geradlinige Entfaltung der demokratischen Potentiale der
»civil sphere« den Garaus zu machen — daher die geradezu geniissliche Darstellung

30 Vgl. Honneth 2012.
31 Ebd,, S.24.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

[ ‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

302 Axel Honneth

der blof$ stimmungserzeugenden Rolle der Nachrichtenmedien, daher die schnelle
Preisgabe einer moralischen Konzeption des modernen Rechts und daher schlieflich
auch die erstaunliche Verkennung der demokratischen Aufgaben der Schule.

Allerdings steckt in dem Insistieren auf den Schattenseiten der demokratischen
Offentlichkeit, auf ihren kulturell kodierten Stimmungsschwankungen und den
damit immer wieder einhergehenden AusschliefSungspraktiken, auch ein dufSerst
legitimes Element der gezielten Erniichterung. Wie dieses ideologiekritische Motiv
aber, Ansporn immerhin einer Reihe von glinzenden Studien zum Thema, mit den
Absichten einer normativ gehaltvollen Gesellschaftsanalyse vereinbar sein soll,
scheint mir die methodisch entscheidende Frage zu sein, die Alexanders Untersu-
chung im Ganzen dann aufwirft. Meine gelegentlichen Hinweise darauf, dass hier
die Vorstellung einer zwar gerichteten, allerdings stets mit Riickschritten bedrohten
Entwicklung weiterhelfen konnte, sind bislang sicherlich zu vage geblieben, als dass
sie schon den Weg einer Losung anzeigen konnten. Daher ist es wohl sinnvoll, zum
Schluss meiner Uberlegungen noch einmal auf das gleich zu Anfang gestellte Pro-
blem zuriickzukommen, was es heifSen kann, eine Gerechtigkeitstheorie in Form
einer Gesellschaftsanalyse durchzufiihren.

3. Die Gesellschaftstheorie Alexanders zwischen empirischen Einsichten und
normativen Unklarheiten

Es gibt einen lingeren Unterabschnitt in der Studie von Jeffrey Alexander, in dem
er sich dem Verhiltnis von historisch-empirischer und normativer Gesellschafts-
analyse direkt zuzuwenden scheint; hier, im achten Kapitel,32 geht er unter der
Uberschrift »Contradictions: uncivilizing pressures and civil repair« dem Problem
nach, wie sich das moralische Versprechen der »civil sphere« einer »equal and free
participation«33 bei einer gleichzeitigen Beriicksichtigung der gegenldufigen Pro-
zesse von stets wiederkehrender Herabwirdigung und AusschliefSung angemessen
zum normativen Bezugspunkt der Analyse machen lasst. Im Grunde genommen
wire daher an dieser Stelle die Antwort auf die Frage zu erwarten, in welcher Weise
das zum wertenden Leitfaden erhobene Prinzip der demokratischen Offentlichkeit
in die empirische Analyse ihrer tatsdchlichen Dynamiken und Zerwiirfnisse synthe-
tisierend hineingearbeitet werden kann; denn nur auf einem solchen Wege wire
doch von der historischen Untersuchung realer Verliufe zugleich zu erhoffen, dass
sie Auskunft auch uber die jeweils moralisch gerechtfertigten Forderungen nach
sozialer Gerechtigkeit geben kann — und nichts weniger muss es doch beinhalten,
wenn Alexander mit seinem Projekt nicht nur die herkémmliche Gesellschaftstheo-
rie verbessern, sondern auch die abstrakte Gerechtigkeitstheorie ersetzen konnen
mochte.

In dem genannten Kapitel wird, so muss gesagt werden, ein hochst differenziertes,
sehr tiberzeugendes analytisches Schema entfaltet, mit dessen Hilfe die Schichtungs-

32 Ebd., S.193-209.
33 Ebd., S.195.

‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

Idee und Realitdt der Zivilgesellschaft 303

verhaltnisse und damit die ungleich verteilten Einflussmoglichkeiten innerhalb der
»civil sphere« erklart werden konnen sollen. Alexander unterscheidet hier zwischen
internen und externen Quellen der Stratifizierung, wobei die ersten entweder in der
Dimension der Zeit oder des Raums beheimatet sind,3* wihrend die zweiten jenen
anderen »Subsystemen« entspringen konnen, die die Umwelt der »civil sphere« bil-
den.3’ Innerhalb der Zivilgesellschaft kénnen, so ist dieser Vorschlag zu verstehen,
Vorrangstellungen und diskursive Vorrechte damit begriindet werden, dass Kate-
gorien exemplarischer »Reinheit« entweder nur fir die historisch verwurzelten
(»time«) oder die auf dem jeweiligen Territorium beheimateten (»space«) Bevolke-
rungsteile reklamiert werden; von auflerhalb konnen solche Rechtfertigungen fir
Hoherstellungen und diskursive Privilegien innerhalb der zivilen Sphare vorgebracht
werden, indem auf funktionale Verdienste in anderen Handlungsbereichen verwie-
sen wird (»function«), also Ruckiibertragungen von externen auf interne Macht-
positionen vorgenommen werden. Insofern darf man sich Alexander zufolge die
»civil sphere« keinesfalls als einen sozialen Raum vorstellen, in dem auf absehbare
Zeit oder jemals die institutionell versprochenen Verhiltnisse gleicher und freier
Teilnahme etabliert werden konnten; in der »wirklichen Welt« bieten sich vielmehr,
wie er immer wieder betont, viel zu viele Chancen der Begrindung von diskursiven
Vorrangstellungen, als dass die Zivilgesellschaft im Regelfall nicht das Bild eines
mehrdimensional gestaffelten Schichtungsverhaltnisses abgeben wiirde — »die funk-
tionale Stratifizierung der zivilen Gesellschaft«, so heifst es dementsprechend, »ver-
mengt sich stets und tiberall mit den Stratifizerungsinstanzen der zivilen Gesellschaft
in Zeit und Raum« (Ubersetzung A.H.).36

Nun stellt sich genau an dieser Stelle aber die Frage, in welcher Weise der empi-
risch diagnostizierte Sachverhalt ubiquitirer Ungleichheiten in der »civil sphere«
aus der mitlaufenden Perspektive der normativen Analyse beschrieben werden soll.
Es darf ja nicht so sein, wie Jeffrey Alexander gleich zu Beginn seiner Studie zu Recht
bemerkt, dass auf die je gegebenen Sozialverhiltnisse einfach ein System von frei-
schwebend gewonnenen Normen angewendet wird, um jene dann moralisch ent-
sprechend zu kritisieren; bei einem solchen Verfahren findet nicht hinreichend
Beriicksichtigung, unter welchen Handlungszwingen die Individuen jeweils konkret
stehen und ob ihnen dementsprechend die normativen Einsichten Giberhaupt auf-
zuburden sind, die ihnen von auflen zugeschrieben werden. Dariiber hinaus liefSe
sich einwenden — auch das ein Gesichtspunkt, auf den Alexander schon gleich zu
Beginn abhebt —, dass ein derartiges Verfahren der bloflen » Anwendung« stets ris-
kiert, sich auf institutionelle Verhiltnisse beziehen zu miissen, die sich im Nach-
hinein aus Griinden ihrer Funktionsbedingungen als immun gegeniiber den von
aufSen herangetragenen Normen erweisen konnen.3” Also darf die normative Beur-

34 Ebd., S.196-202.
35 Ebd., S.203-205.

36 »[...] the functional stratification of civil society always and everywhere merges with the
stratified instantiations of civil society in time and space.« Ebd., S. 205.

37 Vgl. Honneth 2011, S. 119 ff.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

304 Axel Honneth

teilung nicht mehr, wie Alexander richtig schliefSt, der empirischen Beschreibung
blofS uibergestiilpt werden, sondern muss schon in dieser selbst zur Anwendung
kommen; die historische Gesellschaftsanalyse hat in irgendeiner Form die morali-
schen Prinzipien von sich aus zur Geltung zu bringen, die als institutionalisierte
Versprechen in der Sphire der Zivilgesellschaft bereits verankert sein sollen. Wie
das aber bewerkstelligt werden konnen soll, ist dann die Frage, die sich natiirlich
aufdriangt, und nach meinem Eindruck lasst Jeffrey Alexander uns im Unklaren
dariiber, welche methodische Strategie er hier im Einzelnen vorschlagt.

Eine Moglichkeit, die von Alexander verfolgte Losung dieses schwierigen Pro-
blems zu verstehen, besteht darin, seinen deskriptiv verwendeten Begriff der »civil
repair«38, des zivilen Ausgleichs, als eine Art von stindigen Erinnerungsposten an
die urspriinglichen Versprechungen der Zivilgesellschaft zu begreifen. Auf der empi-
rischen Ebene seiner Gesellschaftsanalyse glaubt Alexander feststellen zu konnen,
dass die extern bewirkten, niamlich durch Leistungsubertragungen aus anderen
Sphiren verursachten Einbuflen an sozialer Gleichstellung auf Dauer nicht ohne
Wiedergutmachungen durch die »civil sphere« bleiben konnen. Solche gesellschaft-
lichen Reparaturmafsnahmen bestehen dann im Falle von durch die kapitalistische
Marktwirtschaft hervorgerufenen Ungleichheiten in der Zivilgesellschaft etwa
darin, dass unter dem Druck von Protestbewegungen den 6konomisch Benachtei-
ligten soziale Rechte eingerdaumt werden, die ihnen ein Mindestmaf$ an wirtschaft-
lichem Auskommen gewihrleisten;?® diese Wiedergutmachungen lassen sich dann
Alexander zufolge als reaktive Eingriffe der Zivilgesellschaft in diejenige externe
Sphire begreifen, die nach der Meinung einer durch Uberzeugungsarbeit gewonne-
nen Mehrheit fiir die Verletzungen des zugrunde liegenden Prinzips verantwortlich
gemacht werden kann. In seiner Studie wartet Jeffrey Alexander mit einer Vielzahl
von weiteren Beispielen fur solche zivilen Reaktionsbildungen auf, die allesamt
belegen sollen, dass VerstofSe gegen den institutionalisierten Anspruch der gleich-
berechtigten Teilnahme Giber einen lingeren Zeitraum hinweg nicht ungestihnt blei-
ben konnen; der dritte Teil, der sich mit der Rolle sozialer Bewegungen beschaftigt,
macht dariiber hinaus in glanzenden Fallstudien zum Feminismus und zur ameri-
kanischen Biirgerrechtsbewegung deutlich, dass »civil repairs« haufig nicht nur auf
extern verursachte, sondern auch auf intern, etwa durch rassistische Vorurteile,
bewirkte Benachteiligungen hin erfolgen miissen. Aber bei der Beantwortung der
methodischen Frage, die uns hier interessiert, hangt selbstverstandlich alles einzig
und allein davon ab, in welcher Beschreibungshaltung diese Vorginge der zivilen
Wiedergutmachung geschildert werden: Handelt es sich in der Darstellung um
soziale Prozesse, die in nuchtern-deskriptiver Weise blof$ registriert werden, oder
um moralisch begriiffenswerte Ereignisse, die mit der Art von Parteilichkeit beschrie-
ben werden, die fiir eine Gesellschaftstheorie mit normativer Absicht unverzichtbar
ist?

Auch hier ist die Antwort, die sich in der Studie von Alexander finden lasst, wieder
nicht vollkommen eindeutig. Zwar wird an einer Stelle mit Bezug auf die Ubergriffe

38 Alexander 2006, S.205-209.
39 Ebd., S.207f.

‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Its i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

Idee und Realitdt der Zivilgesellschaft 305

benachbarter Subsysteme in die zivile Sphare gesagt, dass, »um eine solche Tren-
nung der Spharen sicherzustellen, es der Konstruktion einer unabhingigen Sphare
der zivilen Gesellschaft bedarf (to ensure a separation [...] the very point of con-
structing an independent civil sphere)« (Ubersetzung A.H.),*0 aber daraus wird
dann nicht eigentlich der Schluss gezogen, alle ihm zuwiderlaufenden Vorginge als
normative »Fehlentwicklungen« oder soziale Pathologien zu beschreiben; im
Gegenteil, zumeist nimmt Alexander die Haltung eines illusionslosen Beobachters
ein, der derartige Verletzungen institutionell garantierter Anspriiche als eines der
vielen Schicksale beschreibt, welches die »civil sphere« unter Umstidnden ereilen
kann.*! Mit seiner urspriinglichen Zielsetzung einer empirisch grundierten Gerech-
tigkeitstheorie ist eine solche Haltung gelassener Distanz freilich in keiner Weise
vereinbar; der Vorsatz, Prinzipien sozialer Gerechtigkeit direkt aus der Analyse der
Kiampfe und Konflikte um die Verwirklichung der normativen Versprechen der
zivilen Offentlichkeit zu gewinnen, hitte vielmehr verlangt, auf jeder neuen histo-
rischen Stufe deren Nichteinlosung als moralische Verletzung, deren graduelle Erfiil-
lung aber als willkommenen Schritt eines moralischen Fortschritts zu beschreiben;
nur so wire Alexander seinem Ziel nahergekommen, in dem von ihm beschriebenen
Entwicklungsprozess der »civil sphere« jeweils zu erkennen, was zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt als gerecht und was als ungerecht gelten kann.

Allerdings setzt ein solches Unterfangen, das ja ein starkes Vertrauen in den
gerechtigkeitsproduzierenden Charakter des geschichtlichen Prozesses erfordert,
noch eine weitere Annahme voraus, die Jeffrey Alexander zwar gelegentlich streift,
aber nicht wirklich gesondert behandelt. Um wirklich die starke Zuversicht besitzen
zu konnen, dass die urspringlich einmal institutionalisierten Prinzipien der zivilen
Sphire auf Dauer einen Einfluss auf deren Mitglieder ausiiben, bedarf es irgend-
welcher Vermutungen dariiber, wie moralischen Normen eine praktische Wirksam-
keit im gesellschaftlichen Entwicklungsprozess zukommen kann; welcher Mecha-
nismus sorgt dafiir, so liefSe sich die Frage formulieren, dass die zugrunde liegenden
Prinzipien mit der Zeit von den Beteiligten nicht einfach vergessen und stillschwei-
gend durch andere ersetzt werden? In seiner Vermutung, dass sich die Zivilgesell-
schaft angesichts von Verletzungen der ihr innewohnenden Prinzipien immer wieder
genotigt sieht, gegeniiber den jeweils Benachteiligten Wiedergutmachungen, »civil
repairs«, vorzunehmen, scheint Alexander eine Antwort auf das damit umrissene
Problem bereits vor Augen zu haben, ohne diese allerdings ausdriicklich zu thema-
tisieren. Man kann hier nur spekulieren, dass es die stete, durch die Generationen
hinweg weitervermittelte Riickerinnerung der Betroffenen ist, die in Form von
mindlichen Erzdhlungen, schriftlich niedergelegten Dokumenten und auch litera-
rischen Texten ein Archiv der noch nicht eingelosten Versprechen schafft; darin ist
festgehalten, welche legitimen, im Lichte der erinnerten Prinzipien als gerechtfertigt
erscheinenden Anspriiche diesen Personengruppen bislang im historischen Prozess
der Zivilgesellschaft noch vorenthalten worden sind. Ein Weiteres diirften dariber

40 »[...] to ensure a separation [...] the very point of constructing an independent civil
sphere«; ebd., S.207.

41 Vgl. exemplarisch ebd., S.206 f.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

[ ‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

306 Axel Honneth

hinaus in Lindern, die auf rechtsstaatlichen FufSen stehen, die jeweiligen Verfas-
sungen leisten, in denen sich die Griindungsnormen der Freiheit und Gleichheit in
der Regel dokumentiert finden — ein Erinnerungsmechanismus im Ubrigen, auf des-
sen Bedeutung Jeffrey Alexander in einem sehr schonen Kapitel ausdricklich hin-
weist.#2 Aber im Wesentlichen diirften es wohl die durch derartige Erinnerungs-
stiitzen immer wieder neu angetriebenen Aufbegehrungen und Revolten der
Betroffenen selbst sein, die von Alexander zu Recht immer wieder hervorgehobenen
»sozialen Bewegungen«, die mit ihrem Einsatz fir bislang uneingeloste Versprechen
die Normen der demokratischen Offentlichkeit historisch wirksam werden lassen:
Gibt es in der Geschichte einen Mechanismus, der uns auf eine moralische Produk-
tivkraft und damit einen Fortschritt vertrauen lasst, dann ist es derjenige solcher im
Bewusstsein bereits institutionalisierter Prinzipien gefiihrten Kampfe.

Jeffrey Alexander scheut davor zuriick, wie wir gesehen haben, solche Schluss-
folgerungen von sich aus zu ziehen. Er begnuigt sich stattdessen tiber weite Strecken
seiner Studie damit, eine blofSe Beobachterperspektive einzunehmen, in der auch die
Kampfe fir soziale Inklusion nur als einer unter verschiedenen Entwicklungswegen,
nicht aber als immanent gerechtfertigte Reaktionen auf Exklusionen von der »civil
sphere« erscheinen. Seinem Ziel, auf dem Weg einer historischen Gesellschaftsana-
lyse zugleich auch Prinzipien sozialer Gerechtigkeit freizulegen, wird er damit nicht
gerecht. Man kann nur Vermutungen dariiber anstellen, warum Alexander vor sei-
nen eigenen normativen Anspriichen zuriickschreckt und es bei einer letztlich
deskriptiven Herangehensweise beldsst. Vieles spricht dafir, dass er aus lauter
Furcht vor normativen Idealisierungen das Kind gleich mit dem Bade ausgeschiittet
hat; um nur ja jeden Schritt einer von den Tatsachen nicht mehr gedeckten Einfih-
rung moralischer Normen zu vermeiden, verzichtet er gleich vollstandig darauf, fur
das von ihm als Bestandteil der sozialen Realitit aufgewiesene Prinzip demokrati-
scher Teilhabe Partei zu ergreifen und alle faktischen Entwicklungen normativ gut-
zuheifSen, die in Richtung seiner allmahlichen Verwirklichung weisen. Das mag der
Grund sein, der es Jeffrey Alexander am Ende dann doch verwehrt, den beiden
schlechten Alternativen eines bodenlosen Normativismus und eines normfreien
Soziologismus eine dritte, tragfiahige Alternative entgegenzusetzen. Seine eigene
Analyse der Zivilgesellschaft ist zwar in ihrer kategorialen Differenziertheit und
empirischen Umsichtigkeit bei weitem allem uberlegen, was bisher zur ErschlieSung
dieses institutionellen Kerns demokratischer Gesellschaften verfasst worden ist —
allein, es fehlt ihr die normative Handhabe, um auch noch den Gerechtigkeitstheo-
rien eines Rawls oder Habermas tiberlegen zu sein.

Literatur

Alexander, Jeffrey 2006. The Civil Sphere. Oxford: Oxford University Press.

Cohen, Jean L.; Arato, Andrew 1992. Civil society and political theory. Cambridge, MA: MIT
Press.

Dewey, John 1996. Die Offentlichkeit und ihre Probleme. Bodenheim: Philo Verlag.

42 Ebd., S.164-169.

[ ‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

Idee und Realitdt der Zivilgesellschaft 307

Habermas, Jurgen 1992. Faktizitit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Honneth, Axel 2011. Das Recht der Freibeit. Grundriss einer demokratischen Sittlichkeit. Berlin:
Suhrkamp.

Honneth, Axel 2012. »Erziehung und demokratische Offentlichkeit. Ein vernachlissigtes Kapitel
der politischen Philosophie«, in Zeitschrift fiir Erziehungswissenschaft 15, 3, S. 429-442.

Marshall, Thomas H. 1992. »Staatsbiirgerrechte und soziale Klassen«, in Thomas H. Marshall:
Biirgerrechte und soziale Klassen. Zur Soziologie des Woblfahrtsstaates, S. 33-94. Frankfurt
a. M., New York: Campus.

Leviathan, 41. Jg., 2/2013

‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

308 Axel Honneth

Zusammenfassung: In dem Artikel wird der Versuch unternommen, die einflussreiche,
umfangreiche Studie von Jeffrey Alexander iiber » The Civil Sphere« daraufhin zu priifen, ob
sie dem selbstgesetzten Ziel einer empirischen Verankerung der Gerechtigkeitstheorie wirk-
lich gerecht wird. Zu diesem Zweck werden die konzeptuellen Schritte, die Alexander unter-
nimmt, um sowohl das normative Versprechen als auch die historischen Verfehlungen der
Zivilgesellschaft analysieren zu konnen, bis zu dem Punkt nachvollzogen, an dem sich zeigt,
dass zwar der materiale Gehalt der Studie dufSerst differenziert und vielschichtig ist, ihr nor-
matives Vorhaben aber im Zuge der Durchfithrung auf der Strecke bleibt.

Stichworte: Zivilgesellschaft, Gerechtigkeitstheorie, zivile Solidaritit, sozialer Ausschluss,
modernes Recht

Idea and reality of the civil sphere:
Jeffrey Alexander’s attempt to turn the theory of justice from its head to its feet

Summary: The article discusses whether Jeffrey Alexander’s influential study »The Civil
Sphere« achieves its goal to ground the theory of justice in empirical reality. The focus is on
the conceptual steps which Alexander postulates as being necessary to understand both the
normative promise and the historical failures of civil society. After analysing these steps, the
article argues that, in spite of its wealth of empirical material and of its conceptual sophisti-
cation, Alexander’s study is ultimately unsuccessful in fulfilling its normative intentions.

Keywords: civil sphere, theory of justice, civil solidarity, social exclusion, modern law

Autor

Prof. Dr. Axel Honneth
Goethe-Universitat Frankfurt
Institut fiir Philosophie/Fach 116
Griineburgplatz 1

60629 Frankfurt a. M.

‘am 28.01.2026, 10:56:28. © Urheberrachtiich geschiltzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2013-2-291

